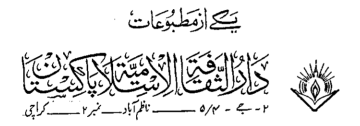


••

• . .

ý

تاليف سبيل شرف الدين موسوى على آبادى



| II <u></u> | • تميد                                   |
|------------|------------------------------------------|
| 10         | 🗢 مقدمہ                                  |
| rı         |                                          |
| rr         | سیاست کے لغوی معنی                       |
| ۲۳         | , the case of                            |
| ۲۴         | سیاست کے اصطلاحی معنی                    |
| ۲۴         | سیاست روایات ِائمہ ٔ اطہار کی روشن میں _ |
| ٣١         | سیاست آمایت قرآنی کی روشنی میں ۔۔۔۔۔     |
| ۳۸         | سیاست فقه اسلامی میں                     |
| ٢٣ ـــــ   | سیاست جزودین ہے                          |
| ۴۵         | مغربی مفکرین کی آراء                     |
| ٣٢         | سیاست سے مسلمانوں کی نفرت کی وجوہات ۔۔   |
| ۵۳         | سایی عمل کی سوٹی                         |

جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب ----- تفسیر سیای قیام امام حسین ا يَالَيْفِ \_\_\_\_\_ بالدين موسوى على آبادي تصحیح و ترتیب --------سید ابرا رحسین رضوی - سید رسالت حسین کوتر سيد محد على اجهدي-سيد نصير حسن رضوي ناشر\_\_\_\_دارا لشقافة الاسلاميد باكستان طبع اول\_\_\_\_\_زی الحجه ۱۳۱۴ه – متی ۱۹۹۴ء طبع دوم ----- محرم الحرام ۲۱٬۷۱۶ - جون ۱۹۹۵ء طبع سوم \_\_\_\_\_ جنوری ۱۹۹۶ء \_\_\_\_\_

|                                     | م اا حب عراض و ا                     |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| اور ان کے حامیوں کی نظرمیں ۔۔۔۔۔۔۵۹ |                                      |
| ۵۹                                  | معاويه ابنِ ابو سفيان                |
| ۲۰                                  | یزید ابنِ معاویہ                     |
| ۲۲                                  | عبيدالله ابنِ زياد                   |
| ۲۵                                  |                                      |
| لی نظر میں۲۲                        | قیام امام حسین ٔ حامیانِ بن امّنیہ ک |
| ۲۷                                  | شمراًبنِ ذي الجوش                    |
| ر شخصیات کی نظر میں ۲۰              | 🕥 👌 أقيام امام حسين غيرجانبدا        |
|                                     | عبدالله ابنِّ عمر                    |
| ۷۱                                  | عبدالله ابن زبير                     |
| ۷۲ <u></u>                          |                                      |
| یا نظرمیں۲                          | 🕒 قيام آمام حسين ٌ خوارج ک           |
| وداگروں کی نظر میں۔۔۔۔۔ ۴۷          | 🕒 امام حسين گاقيام سياي -            |
| ۷۷                                  | 🗢 ائمہ اطہار کی ذمّبہ داریار         |
| اصحاب اور دوستوں کی نظرمیں ۔۔۔۔۔۸۳  | 🕤 قیام امام حسین امام کے             |
| ٨٣                                  | محمدابنِ حنفيه                       |
| ٨٣                                  | عبداللَّہ ابنِ عباس                  |
| ۸۵                                  | ابو بکرابنِ عبداار حمن مخزومی ۔۔۔    |
| ۲۸                                  | یزید ابن مسعود نهشل                  |
| ۸۸                                  | سليمان ابنِ صردِ خزاعی               |

•

ł

۴

۵

| r+r                  | تبقره                                         |
|----------------------|-----------------------------------------------|
| ٢+٦                  | 🗢 کوفہ کے انتخاب کی وجہ                       |
| rro                  | 🕒 اعتراضات                                    |
| rro                  | قيام كامقصد طلب شمادت تھا                     |
| ۲۳۸                  | اہل و عیال کو ہمراہ لے جانا                   |
| 100                  | قیام کے لیے طاقت و قدرت کالزوم                |
| ta•                  | دو قبیلوں کی جنگ                              |
| 100                  | امام نے معادیہ کے دور میں قیام کیوں نہ کیا    |
| 120                  | 🔿 کچھ ناگزیر حقائق سے آشنائی                  |
| ٢٨٥                  | واقعہ کربلات مربوط بعض شخصیات کا مختصر تعارف۔ |
| ۳۸۲                  | عبدالله ابنِ عباس                             |
| rg                   | محمد ابنِ حنفيه                               |
| ۳+۲                  | معاویہ ابنِ ابی سفیان                         |
| ۳۲۵                  | يزيد ابنِ معادسة                              |
| ۳۳۸                  | مردان ابن الحكم                               |
| ግሮለ                  | وليدابن عتبه                                  |
| ۳۵۵                  | عمرابن سعد                                    |
| t"19                 | نعمان ابن بشير                                |
| ماره کیا گیا ہے۔ ۳۷۹ | 💿 اس کتاب کی ټالیف میں مندرجہ ذمل کتب سے استف |
|                      | 🗢 واقعہ کربلا کے مصادر وماخذ                  |

| 120  | ابو بکرابن عربی ماکلی            |
|------|----------------------------------|
| 120  | ابن تيميه                        |
| 127  |                                  |
| 121  | استاد عبدالله العائلي _          |
| 122  | خالد مخمه خالد                   |
| ۱۷۸  | داکٹر عبدہ یمانی                 |
| 1∠9  | مولانا ابو الاعلیٰ مودودی        |
| ΙΛ•  | شخ مفید                          |
| IAP  | · · ·                            |
| IAT" |                                  |
| ۱۸۵  | علّامه شخ محمد حسين كاشف الغطا   |
| IAY  | علّامه شرستانی                   |
| ۱۸۹  | آيت الله سيد نعمت الله الجزائري  |
| 19+  | آیت الله شهید مرتفنی مطهری       |
| 191" | آيت الله شهيد سيد محمد باقرالصدر |
| 1960 | آیت الله حسین علی منتظری         |
| 197  | آيت الله محمه حسين فضل الله      |
| 199  | آیت الله ناصر مکارم شیرازی       |
| 199  | آیت اللَّد سید علی خامنه ای      |
| r+r  | حضرت امام خمینی رضوان الله علیه  |

.

۲

## نفتريم یہ حقیر پیش کش ہدیہ ہے۔ مرور آزاد گان حسین ابن علی کی بارگاہ میں۔ منتقم خون حسین مصرت امام مہدی کی بارگاہ میں۔ عظیم حسین فرزند آیت اللہ العظمی شہید سید محمد باقرالصدر سکی بارگاہ میں۔ بر مندہ منتظیم الشان آیت اللہ العظمی امام خمین سکی بارگاہ میں بر نے چودہ سو سال بعد امام حسین کے خواب کو شرمندہ متعیر کیا اور ایران میں ایک عادلانہ اسلامی حکومت تشکیل دی۔ اور

ولیٔ امرِ مسلمین آیت الله سید علی خامنه ای کی خدمت میں ...

نيز

مادرِ حسین 'سیدہ کو نین حصرت فاطمة الزہرا کی درگاہ میں دعاگو ہوں کہ اس ہدیہ ناچیز کو شرف قبولیت عطا فرمائیں اور ان ہی سیدہ عالم ' زہرہ مرضیہ کے طفیل بارگاہِ احدیت سے ملنے والے اجرو تواب کو اپنے والدین 'جملہ اسا تید محترم 'شمدائے اسلام اور تمام مومنین و مومنات کی خدمت میں نذر کرنے کی سعادت حاصل کر ناہوں۔ مؤلف

# بِسْمِاللهِالرَّحْمَنِ الرَّحِيْم

11

تمہير

ایک اونی طالب علم کی حیثیت سے حسینی سیرت و کردار کے بیس سالہ مطالعہ کے دوران ایک فکر ذہن میں پرورش پا رہی تھی کہ قیام و ہفت ابی عبداللہ الحسین کے اہداف و مقاصد پر ایک سیر حاصل بحث مومنین کی خد مت میں پیش کروں۔ ایک سال سے دل اس بات پر ملول اور رنجیدہ رہا کہ توفیق کیوں نہیں ہو پا رہی۔ لیکن قرآن کی سے آیت دل کی تسکین کا سبب بنی ہوئی تھی کہ:

وَعَسَلَى أَنُ تَكْرَ هُوُاشَيْئَا وَّهُوَ حَيْرً لَّكُمُ وَعَسَلَى أَنْ تَحِبُّوا شَيْئًاوَ هُوَ شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهَ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ

''اور ممکن ہے کہ جسے تم برا سیجھتے ہو وہ تمہارے حق میں بہتر ہو اور جسے تم دوست رکھتے ہو وہ برا ہو۔ خدا سب کو جانتا ہے اور تم نہیں جانتے ہو۔'' چنانچہ ایسا ہی ہوا کہ اس تاخیر کے نتیجہ میں کتبِ تاریخ وسیر اور مقامل کا ایک مرتبہ پھر مطالعہ کرنے کا موقع مل گیا۔ مطالعہ کے دوران تمام عرصہ خلوص ہی کی فکر کو پیش کیا ہے۔ حسینی فکر کو حسینیوں تک پنچانا ہم اپنا و طیفہ اور ذمة داری سیجھتے ہیں۔ اس و طیفہ کی انجام دہی پر ہمیں کوئی طبع و لالچ نہیں ہے۔ لیکن سیر کہ خداوند ِ رؤف و مہریان سے اجر و نواب کے امیدوار ہیں اور اس کے حضور اپنی اور تمام مومنین کی نیک تو فیقات کے لئے دعاگو ہیں۔ البتہ مومنین کرام سے ہم سیر توقع ضرور رکھتے ہیں کہ وہ اس کتاب کے اصل نصوص کی صحت و سقم اور اخذ شدہ نتائج کے بارے میں اپنا نظر پہ پیش فرمائیں گے۔ اس کو ہم اپنی حوصلہ افزائی شبخصیں گے اور ایس تمام معلومات اور نشان دہی کے لئے ہم ان کے شکر گزار ہوں گے۔

آ خریں اس حدیث ِ شریف کے تحت کہ جو مخلوق کا شکر نہیں کرتے وہ خالق کا بھی شکر نہیں کرتے 'یہ ہم سے کو پاہی ہو گی اگر ہم اپنے کرم فرما' مشفق و مہرمان دوستوں کا جنہوں نے اس کتاب کو دوستد ارانِ امام حسین عکی خدمت میں پیش کرنے میں مدد اور تعاون فرمایا 'شکریہ ادانہ کریں۔

یه براوران جناب الحاج سید ابرار حسین رضوی مسید رسالت حسین کوژ سید نصیر حسن رضوی اور سید محمه علی تقوی (اجهدی) بیں۔ خداوندِ ربّ قدوس ت دعا ہے کہ وہ اپنی بندہ نوازی سے ان کو ہر آفات و بلیّات و آسیب ِ جن وانس سے محفوظ رکھے اور ہمارے لئے ہر آن و ہر گخطہ کمتب ِ حسینی کا دروازہ کشادہ کرے اور مزید در ہمارے لئے کھولے کیونکہ دنیا و آخرت دونوں میں نجات و سعادت کی گزرگاہ صرف باب اہل بیت اور باب حسینی ہے۔ والسلام علیکم ورحمۃ اللہ و برکاتہ سید علی شرف الدین موسوی علی آبادی ول سے یہ نیت رہی کہ جو فکر مومنین کی خدمت میں پیش کرنا چاہتا ہوں اس کی صحت یا عدم صحت دونوں میں سے کمی ایک پر اطمینان ہو جائے۔ خدادند متعال کا شکر ہے کہ اس نے اس معصوم ہی کے طفیل اور تصدّق میں کہ جس کی فکر پیش کرنا چاہتا ہوں 'یہ توفیق عطا فرمائی کہ ایک مرتبہ پھر ان تمام مصادر کو اور اس موضوع پر بہت سے دیگر مصادر کے مطالعہ کا موقع ملا۔ الحمد لللہ اس دوبارہ مطالعہ نے ہماری فکر کی مزید تائید کی اور اس تقویت پنچائی۔ اس کے علاوہ جمال خلا تھادہ بھی پُر ہو گیا۔

جو نکات اس کتاب میں پیش کئے گئے ہیں ان کے معمادر اور اسناد سے الحمد لللہ ہم مطمئن ہیں اور جس فکر کو ہم پیش کر رہے ہیں اس میں نہ ہمیں کوئی جبجک ہے اور نہ خوف۔ کیونکہ یہ کیفیت وہاں ہوتی ہے جہاں انسان کو اپنی فکر پر غرور ہو 'اپنی منطق کو آخری منطق سمجھتا ہو اور کسی غلطی اور اشتباہ کی نشان دہی کو اینی توہین سمجھتا ہو۔

الحمد للله نه ہمیں تکبّر علمی ہے اور نہ اپنی غلطی کا اعتراف کرنے کو ہم اپنی توہین سبیحتے ہیں۔ چنانچہ ہم قار نینِ کرام کی طرف سے ہر قشم کی غلطی 'خامی اور کو تاہی کی نشان دہی کا خیر مقدم کریں گے۔ اس قشم کی نشان دہی سے نہ صرف اس کتاب کی اصلاح ہو جائے گی بلکہ ہماری بھی اصلاح ہو گی۔

جمال تک اس کتاب کو پیش کرنے کی غرض وغایت کا سوال ہے تو وہ صرف حسینی فکر کو حسینیوں تک قربتہ الی اللہ پنچانا ہے۔ اس کتاب میں ہم نے نہ کوئی نئی فکر پیش کی ہے اور نہ کوئی ابتکاری نظریہ۔ بلکہ اہداف قیام الی عبداللہ الحسین سے متعلق تاریخ و مقامل کے نصوص کی روشنی میں خود امام علیہ السلام

# مقدمه

اس وقت خطہ ارض پر کوئی مملکت ایسی نہیں ہے جمال امام حسین علیہ السلام کی تجالسِ عزا برپا نہ ہوتی ہوں۔ کیفیت اور کمیت میں البتہ فرق ہو سکتا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ کسی مجلسِ عزا میں افراد کی تعداد کم ہوتی ہو اور کسی میں ہزاروں کی تعداد میں اجتماع ہو تا ہو۔ کسی مجلس میں کوئی خطیب اپنا عنوانِ کلام اسلامی اخلاق کو قرار دیتا ہو کوئی فقہی مسائل بیان کرنے کو ترجع دیتا ہو کوئی مقرر اصولِ عقائد کو بیان کرتا ہو تو کوئی تفییرِ قرآن بیان کرتا ہو کوئی خطیب اپنا زور بیان اسلام اور دیگر ادیان کے در میان موازنہ کرتے ہوئے اسلام کی فوقیت کو ثابت کرنے پر صرف کرتا ہو 'جب کہ کوئی ذاکر اپنی تقریر کا مرکز و محور صرف واقعہ کر بلا اور مصائب اہل بیت کو قرار دیتا ہو۔

ان تمام موضوعات کے مستحسن ہونے میں نہ ہمیں کوئی کلام ہے اور نہ ان کی افادیت اور اہمیت سے انکار ہے لیکن یہ تلخ حقیقت بھی اپنی جگہ مسلم ہے کہ ہماری مجالسِ عزاجس اہم بیان اور ذکر سے خالی نظر آتی ہیں وہ ہے ۔۔۔ " قیام و نہفتِ امام مظلوم ؓ کے اہداف و مقاصد کا بیان۔ "

لئے گلے لگایا کہ وہ خدا سے روزِ محشر امت کو بخشوانے کا حق حاصل کر لیں۔ دو سرے معنوں میں یہ اسلام میں مسیحی عقیدہ کو داخل کر کے امت کے فکرو عمل میں جمود پیدا کرنے کی ایک سازش ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جو قرآن اور روایات سے ہٹ کر شفاعت کے مفہوم کو وہ معنی پہنانا چاہتے ہیں جو آج کے دور میں عام ''سفارش ''کامفہوم ہے۔

غرض قیام امام حسین کی نت نئی اور جیب و خریب تفیریں کی جاتی رہی ہیں لیکن قیام امام حسین کے اہداف میں جس تفسیر کو سب سے زیادہ اجنبی بنا کر رکھا گیا اور جس تفسیر سے قطعی صرف ِنظر کیا گیا وہ امام کے قیام و نہفت کی "سیاسی تفسیر" ہے۔

<sup>ور</sup> کیاامام حسین ؓ کے قیام کاہدف خلافت و حکومت کا حصول تھا؟ ..... " یعنی امام ؓ عنانِ خلافت و حکومت اپنے ہاتھ میں لے کریزید اور بنی امیہ کی طاغوتی حکومت کو نابود اور حکومت ِ اللی اور حکومت ِ قرآن کو قائم کرنا چاہتے تھے یا نہیں؟ -

یہ وہ موضوع ہے جس پر سیرعاصل بحث ہونا چاہئے اور اس بحث میں اگر کوئی مسئلہ محلِ اختلاف ہو تو اس کے حل کا ذریعہ نہ تہمت و الزام تراثق ہے اور نہ ایک دو سرے پر کیچڑ اچھالنا بلکہ عواطف 'جذبات اور احساسات سے کام لینے کی بیجائے اس کے حل کا واحد ذریعہ ہیہ ہے کہ مسئلہ میں موجود تمام احمالات کو سامنے رکھ کر اس کے ہر ہر پہلو پر قوی دلائل وبراہین کے ذریعہ مسئلہ کے نفی یا اثبات تک پنچا جائے اور مسئلہ کو منطقی نتیجہ تک پنچایا جائے۔ زیرِ نظر کتاب میں ہم اس مسئلہ کے بارے میں نفی یا اثبات میں کوئی نتیجہ ہماری مجالس میں اس موضوع پر یا تو بالکل بات ہی نہیں ہوتی اور اگر ہوتی بھی ہے تو بہت کم اور شاذو نادر۔ ہماری مجالسِ عزا کے سامعین نہیں جانتے کہ کربلا کی جنگ میں امام حسین علیہ السلام کیا اہداف و مقاصد رکھتے تھے اور آپ کے دعمن کے کیا مقاصد تھے۔

اس موضوع پر اگر گفتگو ہوئی بھی تو زمانہ گزرنے کے ساتھ ساتھ خطیبوں اور علاء کی فکر و نظر میں اختلاف بھی پایا جاتا رہا۔ سمی نے شمادت کے اعلیٰ درجات پر فائز ہونے کو امام حسین کے قیام کا اصل محرک قرار دیا ہے تو کوئی اہل بیت پی پیر کے خلاف بنی امیہ کی دیرینہ دشمنی اور کینہ کو کربلا کی جنگ کا اصل سب اور محرک قرار دیتا ہے۔

ان دونوں اسباب کو واقعہ کر بلا کا محرک قرار دینے کے بعد اس موضوع پر مزید تحقیق اور بحث کی ضرورت ہے۔ اس لئے کہ اگر واقعہ کر بلا کے سبب کو تمنآئے شمادت مانا جائے تو سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ شمادت تو تمی اعلیٰ ہدف تک پینچنے کا ایک وسیلہ ہے نہ کہ خود اپنی جگہ ہذا تہ ایک ہدف اور اگر بنی امیہ کے درید نہ کینہ و عناد کو کر بلا کی جنگ کا سبب قرار دیا جائے تو پھر خود اس کینہ و عداوت کے اصل سبب کا کھوج لگانا بھی ضروری ہے۔ کیونکہ کینہ و عداوت خود کمی سبب کا محتاج ہے۔ اس سبب کی وضاحت کرنا ضروری ہے کہ بنی امیہ کو پغیر اِکرم کے گھرانے سے یہ کینہ و عداوت کس بناء پر تھی اور کب سے تھی؟

امام مظلوم کی کاوشوں اور قربانیوں پر سب سے بڑاستم ان لوگوں نے ڈھایا ہے جو مجالسِ عزامیں برملا سے بیان کرتے ہیں کہ امام نے کربلامیں شمادت کو اس

کرتے ہوئے اس لفظ کے اصل معنیٰ و مفہوم پر نظرر کھی جائے۔ کیونکہ لفظ تو کسی معنیٰ و مفہوم کے لئے ایک لباس کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اگر کوئی لباس ناپندیدہ اور مکروہ ہو تو اس لباس کے اندر چھے ہوتے پیکر سے نفرت کرنے کی نہ کوئی وجہ ہے اور نہ ہی بید دانشمندی ہے۔ لفظ 'سیاست' مسخ ہو کر مکروہ صورت اختیار کر سکتا ہے لیکن سیاست 'جو انسانی معا شرے کی رہبری اور انسان کی دین و دنیا کی بہتری اور فلاح کی طرف قیادت کا نام ہے 'اس سے نفرت کرنا کوئی معنیٰ نہیں رکھتا۔

۲- دوسری وجہ بیہ ہے کہ اسلام کے دشن آج تک اس بات سے خوفزدہ ہیں کہ معاشرے کی قیادت و رہبری ان کے خونیں نیچوں سے نکل کر کمیں صالح اور شائستہ افراد کے ہاتھوں میں نہ چلی جائے۔ چنانچہ وہ اپنی تمام تر قوت و وسائل کو ہردے کار لا کر سیاست 'قیادت اور رہبری کو مسلمانوں اور خصوصاً انمہ طاہرین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر لئے ہوئے ہیں۔
۱۵ معاہرین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معاہرین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معاری کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے والوں کے لئے شجر منوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔
۱۵ معارین کے مانے معاری سے ایم معان کے مالوں معارین کے معاری مالوں ہوئی معاری مالوں دیں۔
۱۵ معاری کے دراین کے دریا ہے مدعا کو سامعین تک پنچا ہے تھے۔ لیں سام معاری سام معان کے کان لفاظی مشاعری معاری ہوں۔ پر بان کے مقابلہ میں ٹھوں اور سوجیدہ دلائل سنے کے عادی طرازی کے لئے استعال ہونے لگا اور چو نکہ سامعین کے کان لفاظی مشاعری مادی کے مادی میں۔

خود کو ان کی صف میں شار کرنے کی جسارت نہیں کر سکتے۔ البتہ امام حسین ؓ کے کلمات 'خطبات ' تاریخی شواہد اور اس واقعہ کے دوران موجود فریقین کی شخصیات کے نقطہ نظر کو ضرور پیش کریں گے۔ ان کی روشنی میں فیصلہ کرنا خود قارئین کا کام ہے۔ یہاں مقدمہ کے طور پر ہم اس بات کی وضاحت کرنا ضرور چاہیں گے کہ آ خر بعض حضرات اس مسئلہ میں اپنے مدعا کو دلائل و براہن سے پیش کرنے کی بجائے جذبات اور احساسات کا سہارا کیوں لیتے ہیں۔ ان حضرات کو کلّی طور پر منحرف یا غرض مند کہنا صحیح نہیں۔ ان میں بعض حضرات یقیناً امام حسین ی انتہائی مخلص اور معتقد ہوں گے۔لیکن امام کے مخلصین اور معتقدین کے دلائل اور براہین کو چھوڑ کر جذبات اور احساسات کا سمارا لینے کی کچھ وجوہات ہیں۔ ان میں سے چند وجوہات سے ہیں: ا- ایک وجہ لفظ سیاست سے لوگوں کی نفرت ہے اور اس کی وجہ زمانے کے ساسی بازیگروں کی عیآری و مکاری ہے جنہوں نے سیاست کے معنیٰ اور مفہوم ہی کو مسخ کر کے رکھ دیا ہے۔ نتیجہ میہ کہ امام کے مخلصین اور معتقدین آپ کی ساست سے وابستگی اور آپ کی حالت مبارکہ کے سای پہلوؤں کے متعلق غورو فکر تو در کنار آپ کے بارے میں لفظ 'سیاست' کے استعال کو بھی نازیبا اور گناہ سمجھتے ہیں جب کہ لفظ سیاست میں کوئی ایسا معیوب پہلو نہیں جس کی ہم آگے وضاحت کریں گے۔ بہرحال عقل کا نقاضہ ہے کہ کسی لفظ کے منتخ شدہ تصوّر سے صرف نظر

I٨

پیش کرنے سے عاجز ہیں کیوں کہ بیہ کام ہزرگ محققین کی ذمہ داری ہے اور ہم

کیاامام حسین کاقیام سای تھا؟

اس سوال کے جواب سے پہلے ضروری ہے کہ ہم سیاست کے لغوی اور اصطلاحی معنوں اور مفاہیم سے آگاہی حاصل کریں اور دیکھیں کہ لغت میں سیاست کے کیا معنی ہیں ؟مشرق اور مغرب والوں کے پاس سیاست کا کیا مفہوم ہے ؟اور اسلامی اصطلاح میں سیاست کیا مفہوم رکھتی ہے ؟ آیا سیاست کلِ اسلام ہے یا سیاست اسلام کا ایک جز ہے یا اس کا ایک لازمہ ہے ؟ یا پھر سیاست اسلام سے متصادم اور متضاد چیز ہے ؟

یہ معلوم ہونے کے بعد ہی کہ سیاست کلِ اسلام ہے یا اس کا جزیا اس کا لازمہ ہم اس نتیجہ پر پہنچ سکیں گے کہ قیامِ ابی عبداللہ الحسین ٹیں سیاست کا س حد تک دخل اور اثر ہے۔

اکثر علاء ،خطیب اور ذاکرین ہدف قیام امام حسین " اور سیاست ، دونوں کو بالکل ایک دو سرے سے متضاد سمجھتے ہیں ۔ اولا تو اپنی تقاریر میں قیام امام حسین " کے ہدف کا کوئی ذکر ہی نہیں کرتے۔ یا کچھ کتے ہیں تو زیادہ سے زیادہ یہ کہ امام حسین " اسلام کو بچانے کے لئے نگلے تھے۔ للذا سیہ معلوم کرنا ضروری ہے کہ جس وین کو امام " بچانے کے لئے نگلے تھے۔ اس دین میں سیاست مین دین ہے 'یا اس دین کا جز ہے یا لازمنڈ دین ہے ۔ یہ معلوم ہونے کے بعد ہی ہم کہ سکیں گے کہ سیاست جس حیثیت سے دین میں کار فرما ہے اسی تناسب سے امام حسین " کے قیام و نہفت میں بھی اس کاد خل ہے۔

لانفک ہے تو اس صورت میں قَیام حسین یقینا ساس قرار پائے گا۔ اس سلسلہ

نہیں رہے اس لئے منبرے ایک خطیب کے لئے حقائق کو دلائل و براہین سے پیش کرنا جنا آج مشکل ہو گیا ہے اتنا کہ میں نہیں تھا۔

پنانچہ امام حسین یک بارے میں لوگ عام طور پر اور ایا م عزاء میں خاص طور پر صرف مصائب یا محض فضائل کو سنا پند کرتے ہیں لیکن امام کے قیام و سفت کے مقاصد و اہد اف پر بحث و گفتگو اور تجزیہ و تحلیل کو پند نہیں کرتے۔ ۲۰- چوتھی وجہ لفظ امام کے مفہوم سے تا آشائی ہے۔ لمام کے لغوی معنی ہیں سسے پیشوا 'مقندا 'پیش رو 'سالارِ قافلہ۔ اصطلاح میں امام اس کو کہتے ہیں جو بندگانِ خدا کے دین و دنیا کے امور میں مسئول اور ذمتہ دار ہو تا ہے۔ آیاتِ زیادہ اعلیٰ وارفع منصب ہے کیونکہ نبی 'رسول 'بشیر اور نذر کے لفظوں میں پیغام رسانی کا پہلو حاوی ہے جب کہ امام پر پیغام اللی کی تعلیم و تربیت کے ساتھ ساتھ لوگوں کو خدا کی راہ اور صراط مستقیم پر گامزن کرنے کی ذمتہ داری بھی عائد ہوتی ہے۔ امت کے آلام ومصائب اور ان کی مشکلات و مصائب کا حل بھی امام

ان مفاہیم کو نظریں رکھنے کے بعد جب ہم غور کرتے ہیں تو محسوس ہو تا ہے کہ امام حسین ڈد کیم رہے سے کہ امت فقر دفاقہ میں مبتلا ہے۔ ان کی جان و مال غیر محفوظ ہیں 'معادیہ 'یزید اور بنی امتیہ کی حکومت بند گانِ خدا پر ہر روز نت نئے مظالم ڈھا رہی ہے 'نئی نئی بد عتیں سر اٹھا رہی ہیں اور شریعتِ خدا میں تبدیلیاں ہو رہی ہیں۔ آپ خود غور کریں کہ ان حالات میں امام حسین علیہ السلام کی کیا ذمتہ داری ہونی چاہئے؟

"والی نے رعایا پر سیاست کی <sup>الع</sup>نی رعایا کے امور کی ذمتہ داری لی اور اس کی نگهداری کی – " مجمع البستاني ميں ہے: "ساس القوم-امر همو تولى امر هم" "سیاست یعنی قوم کے مسائل زندگی کی ذمتہ داری لینا-" لیتن سیاست کے معنیٰ سمی قوم کو چلانا اور اس کے مفاد و مصالح کے بارے میں اسے امرو نہی کرنے کے بیں۔ بالفاظ دیگر لوگوں کی اس طرح اصلاح کرنا کہ دنیا اور آخرت دونوں میں ان کے لئے راہِ نجات کی نشاند ہی کرنا۔ مجمع البحرين ميں ہے: "ساس يسوس --الرعيتهامرهاونهاها" "سیاست کے معنی ہیں امر کیااور نہی کیا۔" سياست فلاسفه كي نظرمين: ساست سقراط کی نظرمیں: سقراط کے نزدیک سیاست کے معنی "فن حکومت کے ہیں" اور سائس اس شخص کو کہتے ہیں جسے حکومت کرنا آتی ہو۔" سیاست افلاطون کی نظرمیں: "افراد کو اجتماعی زندگی کی تربیت دینے کو سیاست کہتے ہیں۔" سیاست ارسطو کی نظرمیں: " سلوک اجتماع کے علم کو سیاست کہتے ہیں۔"

میں ہم سب سے ہلے ساست' کے لغوی اور اصطلاحی معنوں سے آشنائی حاصل کرتے ہی۔ سیاست کے لغوی معنی المنجديين سياست كي تعريف يون بيان كي تني ہے: "السياستهادارة البلادواصلاح الشؤن الناس" "سیاست کے معنیٰ مملکت کو چلانا اور لوگوں کے مسائل زندگی کی اصلاح کرنا قاموس محیط میں فیروز آبادی کہتے ہیں: "سستالرعيته-امرتهاونهيتها" "سیاست یعنی رعاما کو امرو نهی کیا-" ابن حجر کہتے ہیں: "ساس يسوس ـ يتعهد شئي بما يصلحه" «یعنی کسی شے کی اصلاح کاعہد اور ذمتہ داری لینا» اسان العرب مي ب: "اسوس الرياسته-ساسهماذاراسهم" "ساست یعنی کسی کی سربرستی کرنااور اس کار کمیں بنیا۔" مجمع لاروس میں ہے: "ساس الولى الرعيته --تولى امرها و احسن النظر "لمها"

أسر

امیرالمومنین مولیٰ علی علیہ السلام فرماتے ہیں: I- "العدل افضل السياستين" دونوں سیاستوں (یعنی سیاست ِعدل اور سیاستِ جور) میں سیاست ِعدل بمتر (غرر الحكم ١٢:٣) r- "حمال السياسته العلل في الامرة" ساست کی تمام ترخوبی حکومت کے عدل میں مفسمر ہے۔ (غرر الحكم ١،١:٩) ٣- "خيرالسياسات العدل" بهترین سیاست عدل ہے۔ (غرر الحكم ١٢:٩) ··- «ملاكالسياسته العدل» سیاست کادار و مدار عدل پر ہے (غرر الحكم ٢١:٩) ٥- "سياستەالعىلىفى ئلات: لين في حزم واستقصاءفي عدل وافضال في قصد" عادلانه ساست تين چيزول مي مضمر ب: زمی میں پختگی (۲) قضاوت میں تحقیق اور (۳) بخش میں میانہ روی \_ (غرر الحكم ١٢)

ساست کے اصطلاحی معنی ساست اہل مغرب کی اصطلاح میں: ابل مغرب کی اصطلاح میں ''سیاست فن حکومت کو کہتے ہیں اور جو مملکت کے امور کو چلاتے بیں انہیں مردان سیاسی کہاجا تاہے۔" ساست اسلامی اصطلاح میں: "اسلامی اصطلاح میں سیاست اس فعل کو کہتے ہیں جس کے انجام دینے سے لوگ اصلاح سے قریب اور فساد سے دور ہو جاتے خلاصه لغت اور اصطلاح کی رو سے اور سیاست کے جتنے بھی معنیٰ اور تعریف بیان کی گئیں ان کاخلاصہ بیر ہے کہ: سیاست کے معنی ہیں امرونہی کرنا عوام کے امور کی ذمتہ داری لینا 'رعایا کی سربر ستی کرنا 'امُور حکومت کو جانتا 'انہیں چلانا اور لوگوں کو اصلاح سے قریب اور فسادیسے دور رکھنا۔ ساست کے بیہ معنیٰ ہر دور اور ہر مکتبہ فکر کے لوگوں میں یکساں ہی۔ سیاست روایات ائمہ اطہار کی روشنی میں: لفظ 'سیاست' قرآن میں نہیں ملتا لیکن کتب روایات میں بیہ لفظ کثرت سے استعل ہوا ہے۔جس کی چند مثالیں پیش خدمت ہیں:

٢٣

*....* 

بادشاہ کو جاہے کہ رعایا سے پہلے خود اپنے نفس کی اصلاح کرے ۔ (غررالکم ۹:۲۹) ١٣ اعقل الملوكمن ساس نفسه للرعيته بما يسقط عنها حجتما وساس الرعيته بما تثبت به حجته عليها" عاقل ترین حاکم وہ ہے کہ جو رعایا کے سامنے اپنے نفس کو اس طرح رکھے کہ رعایا کے پاس حجت اور ہمانہ نہ رہے اور رعایا کو اس طرح چلائے کہ ان پر این جمّت اور دلیل باقی رہے۔ (غررالحكم ١٣٠) ٣٠ ساستهالدينبحسنالور عواليقين دین کی سیاست اس پر مبنی ہے کہ انسان یقین کی منزل پر ہو اور تقویٰ سے آراستدہو۔ (غررالحكم ١٣٣) حضرت على عليه السلام اين ايك خطبه ميں ارشاد فرماتے ہيں كہ: "والله ما معاويته بادهي مني ولكنه يعذر ويفجر -ولولاكراهيتهالغدر لكنتمن ادهي الناس ولكن كل غدره فجرة وكل فجرة كفرة ولكل غادر لواءيعرف بهيوم القيامته والله مااستغفل بالمكيدة ولااستغمز بالشديدة-" " خدا کی قتم امعادیہ مجھ سے زیادہ چلنا پر زہ اور ہوشیار نہیں

مگر فرق یہ ہے کہ وہ غداریوں سے چو کتا نہیں اور بد کرداریوں

٩ "من لم يلن لمن دو نه لم ينل حاجته" جو اپ ماتحت اور في والول سے نرمى نميں برتيں گے وہ اپنى حاجت نميں پا سکتے۔ • اس الذامل کت فار فق" اگر حکومت ملے تو نرمى برتو الاحت مال زين السياسته" برداشت و تخل سياستدانوں كى زينت ہے (غررالحكم ٢٠٢٣)

24

(غرر الحكم ١٢٩)

(غرر الحكم ٩: ٩)

(غررالکم ۹:۲۰)

۲- "بئس السياسته الجور"

سب سے گندی سیاست ظلم ہے۔

٢ اس السياسته استعمال الرفق

مہرمانی کرنا سرنامہ سیاست ہے۔

بمترین سیاست مهرمانی کرناہے۔

٨"نعمالسياسته الرفق

فریب یر فریب کھاتے ہو اور تمہارا ظاہر باطن سے جدا رہتا ہے" (نیج البلاغه - مکتوب نمبر ۱۰ - ترجمه علامه مفتی جعفر حسین) زیارت جامعہ میں امام علی نقی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: "السلام عليكم يا اهل بيت النبوة .....وساستهالعباد..... " آب پر سلام ہو 'اے اہل بیت نبوت ۔ اور اے بندوں کے امور کی تدبیر کرنے والو 'اور ...... \* امام حسن مجتبى عليه السلام فرمات بي كه: "ساست تین حقوق کی ادائیگی کانام ہے: 0 حق الله (۲) حق العباد 'اور (٣) حق الاموات - " احتجاج طبری - جلد ۲ م ۲۷ پر تحریر ہے کہ: "امام عالم بالسياست موتاب -" امام سجاد ارسالة الحقوق مين فرمات بين: "فحقوق ائمتك ثلاثته اوجبها عليك حق سائسک بالسلطان "ثم سائسک بالملک ثم حقسائسكبالملكوكلسائس امام" "سب سے واجب حق جو تمہارے اور ہے وہ تمہارے بیشوائے

میں اس چزیر تمہیں متنبہ کئے دیتا ہوں کہ تم ہمیشہ آرزؤں کے

غرض لغُت کی رو سے نقدیم و جدید دانشوروں اور مفکرین کی تعریف کے لحاظ سے اور اس تعریف و معنیٰ کے اعتبار سے جو خود معصومین علیم السلام نے سیاست کے فرمائے ہیں نلفظ سیاست نہ کوئی اجنبی لفظ ہے اور نہ معیوب بلکہ اس کے برعکس یہ ایک بافضیلت اور مستحین عمل ہے۔ سیاست' آیاتِ قرآنی کی روشنی میں

جو چیز انسان کے لئے مفید اور سود مند ہے اس کا بھی ذکر قرآن میں موجود ہے اور جو معنر ہے اس کا بھی۔ حلال کا بھی ذکر ہے اور حرام کا بھی ، طیمیات بھی ندکور ہیں اور خبائث بھی ، حسنات کا ذکر بھی ہے اور سیّات کا بھی۔ قرآن ، مظلومین و محرومین کی داد رسی کا بھی تھم دیتا ہے اور قیام عدل کا بھی۔ قرآن انسان کو حکومت الیہ کے قیام کا ذمہ دار بھی قرار دیتا ہے اور کا فرین اور طحدین سے جنگ پر بھی ابھارتا ہے۔

کیا قرآن کریم سرکٹی اور فساد کو اسلامی معاشرے سے قلع قمع کرنے کا تھم نہیں دیتا؟ اور کیا ند کورہ بالا تمام امور سیاست سے متعلق نہیں ؟ اگر اسلامی معاشرہ سے فساد اور برائیوں کو ختم کرنا اور ایک صالح معاشرے کا قیام میں لانا سیاسی سرگر میوں میں شار ہو تا ہے تو کیا قرآن نے ان سرگر میوں کو حرام قرار دیا ہے یا اس کے برخلاف انہیں انبیاء اور اولیاء علیم السلام کی ذمت داری اور وظیفہ قرار دیا ہے ؟

قر آنِ کریم کا ایک سرسری جائزہ ہی اس حقیقت کے ادراک کے لئے کانی ہے کہ اس میں ان تمام اقدامات کو بروئے کار لانے کا حکم دیا گیا ہے۔ کلام مجید کا وقت اور حاکم کا ہے جو تمہارے امور کو قدرت اور طاقت کے ذریعہ چلا تاہے 'چر اس سرپر ست کا حق ہے جو تمہاری علمی تر بیت کرتا ہے یعنی جو تمہارا معلم ہے 'چر اس آفا کا حق ہے جو اپن غلام کے امور کو چلا تا ہے۔" یہاں امام سجاد نے حاکم کو بھی سیاست مدار کہا ہے 'معلم کو بھی سیاستمد ار کہا ہے اور آقا کو بھی کہ جو اپنے زیرِ کفالت غلام کے امُور کی تد بیر کرتا ہے۔

خلاصه

ائمہ معصومین علیم السلام سے وارد ردایات کی روشنی میں سیاست کا جو مفہوم سامنے آثاب وہ یوں ہ: عدل کرنا اور حاکم کاعادل ہوتا۔ -1 ·-- شخل اور برداشت کاخوگر ،ونا-این اتحت لوگوں سے دوستی معربانی اور نرمی کابر باؤ کرنا۔ -٣ ۲۰ - حاکم کاخوداینے نفس کی اصلاح کرنا۔ ۵ – امت کے امور کی تدبیر کرنا۔ حقوق الله 'حقوق العباد اور حقوق الاموات كى پاسدارى كرتا-- Y اس کے علاوہ امیرالمومنین امام علی علیہ السلام نے ایسے سیاستدانوں اور ان کی سیاست کی مذمت فرمائی ہے جو: ۱- عیآر نماراورغدار ہوں 'اور وه حاکم اور سیاستدان جو ناابل ہوں۔ -۲

رسول کی مدد کرتا ہے اور یقیناً اللہ بڑاصاحب قوت اور صاحب عزت ا

(سورہ حدید ۵۵ - آیت ۲۵) اس آیت میں خداوند عالم نے فلفۂ بعثت انبیاء کو بیان فرمایا ہے اور تایا ہے کہ انبیاء کی بعثت کا مقصد عدل و قسط کا قیام ہے اور قدرت و طاقت کے ذرایعہ شریعت اللی کو نافذ کرنا ہے۔ س – " اللہ نے تم میں سے اہل ایمان اور صاحبان عمل صالح سے وعدہ کیا ہے کہ انہیں روئے زمین میں ای طرح اپنا خلیفہ بنائے گا جس طرح پہلے والوں کو بنایا ہے اور انجے لئے اس دین کو غالب بنائے گا جسے ان کے لئے پندیدہ قرار دیا ہے اور ان کے خوف کو امن سے تبدیل کردے گاوہ سب صرف میری عبادت کریں گے اور میں طرح کا شرک نہ کریں تے اور اس کے بعد بھی کوئی کافر ہوجائے تو در حقیقت وہی لوگ فاس اور بر کردار ہیں۔"

(سورہ نور ۲۴ – آیت ۵۵)

اس آیت میں خداوند ِعالم نے مومنین اور صالحین کی حکومت قائم کرنے کا وعدہ کیا ہے یعنی مقصد صالح حکومت کا قیام ہے۔ س ۔ " یکی وہ لوگ ہیں جنہیں ہم نے زمین میں اختیار دیا تو انہوں نے نماز قائم کی اور زکوۃ ادا کی اور امریالمعروف اور نمی عن المنکر کے فریضہ کو انجام دیا اور سے طے ہے کہ جملہ امور کا انجام خدا کے افتیار میں ہے۔" (سورہ جی ۲۲ - آیت ۲۱) 24

ے ۔ " جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے لڑتے ہی اور زمین میں اس لئے تک و دو کرتے پھرتے ہیں کہ فساد بریا کریں ان کی سزا یہ ہے کہ قتل کئے جائیں 'یا سولی پر چڑھائے جائیں یا ان کے ہاتھ اور یاؤں مخالف سمنوں سے کاٹ ڈالے جائیں یا وہ جلا وطن کر دئے جائیں۔ یہ ذلّت و رسوائی توان کے لئے دنیا میں ہے اور آخرت میں ان کے لئے اس سے بڑی سزا ہے۔" (سوره ما نده ۵ - آیت ۳۳) اس آیت میں اللہ اور رسول ؓ کے ماغیوں اور فساد برہا کرنے والوں کے لئے سزا کا قانون بیان کیا گیا ہے۔ ۸ \_ " " بتیجہ بیہ ہوا کہ ان لوگوں نے جالوت کے لشکر کو خدا کے تھم یے شکست دیے دی اور داؤد نے جالوت کو قتل کر دیا اور اللہ تعالیٰ نے انہیں ملک اور حکومت عطا کر دی اور اپنے علم سے جس قدر جاہا دے دیا اور اگر ای طرح خدا بعض کو بعض ہے نہ روکتا رہتا تو ساری زمین میں نساد تھیل جا پالیکن خدا عالمین پر بڑا فضل کرنے والا (سورہ بقرہ ۲ - آیت ۲۵۱) اس آیت میں طالوت اور داؤد کو راہ خدامیں جہاد کرنے اور ملک و حکومت

عطا کرنے کاذ کرہے۔ ۹ – " پھر جب بیہ محترم مینے گزر جائیں تو کفاّر کو جہاں پاؤ قتل <sup>ک</sup>ر دو اور گرفت میں لے لواور قید کر دواور ہر راستہ اور گزر گاہ پر ان کے

اس آیت میں صاحبان اقترار و قدرت کی مفات سے بیان کی گئی ہیں کہ کی وہ لوگ ہیں کہ جو امربالمعروف اور نہی عن المنکر کرتے ہیں اور نماز قائم کرنے اور زکوۃ اداکرنے کا تھم دیتے ہیں۔ ۵ \_ " پس آب کے بروردگار کی قتم کہ یہ ہر گز صاحب ایمان نہ بن سکیں گے جب تک آپ کو اپنے اختلافات میں حکم نہ بنائیں اور پھر جب آپ فیصلہ کر دیں تواپنے دل میں کسی طرح کی تنگی کا احساس نہ کرس اور آپ کے فیصلہ کے سامنے سرایا تسلیم ہو جائیں۔" (سورونساء ۲۷ – آیت ۲۵) اس آیت میں خاتم الانبیاءً پر ایمان لانے اور تصدیق کرنے کی داحد کسوٹی يغمراكرم كے فيصلوں كوبلاچون و چراتسليم كرلينے كوبيان كياكيا ہے۔ ۲ \_ " اور ہم نے توریت میں سی بھی کمہ دیا ہے کہ جان کا بدلہ حان اور آنکه کابدله آنکه اور ناک کابدله ناک اور کان کابدله کان اور دانت کابدلہ دانت ہے اور زخموں کابھی بدلہ لیا جائے گا۔ اب اگر کوئی مخص معاف کردے توبہ اس کے گناہوں کابھی کفاّرہ ہو جائے گا اور جو بھی خدا کے نازل کردہ تھم کے خلاف فیصلہ کرے گا وہ ظالموں میں شار ہو گا۔" (سوره ما کده ۵ - آیت ۴۵) اس آیت میں قانون قصاص و دیات اور لوگوں کی جانوں کو تحفظ فراہم كرنے كاذكر ہے۔

20

اس آیت میں ان لوگوں کی مذمّت کی گنی ہے جو کمزور مردوں 'عورتوں ' بچوں اور بے چارہ لوگوں کی حفاظت اور دفاع کے لئے قیام اور جہاد نہیں \_ 7 . 5 II — " اے نبی اہل کتاب ہے کہو کہ او ایک منصفانہ کلمہ ہر کہ جو ہمارے اور تمہارے درمیان یکساں بے انفاق کرلیں ۔ یہ کہ ہم اللہ کے سوائسی کی بندگی نہ کریں 'اس کے ساتھ 'نسی کو شریک نہ تھمرائمیں اور آپس میں ایک دوسرے کو خدائی کادرجہ نہ دیں ادر اگر اس دعوت کو قبول کرنے ہے وہ منہ موڑیں تو صاف کہدو کہ گواہ رہو ہم تومسلم (صرف خدا کی بندگی واطاعت کرنے والے) ہیں۔'' (سورہ آل عمران ۳ – آیت ۲۴) اس آیت میں یہود و نصار کی کو پر چم توحید تلے جمع ہونے کی دعوت دی گئی ہے اور مختلف قوموں کو ایک پلیٹ فارم پر متحد ہونے کا پیغام دیا گیا ہے۔ ١٣ -- " اور اي ني اأكر دشمن صلح و سلامتي كي طرف ماكل ہوں تو تم بھی اس کے لئے آمادہ ہو جاؤ اور اللہ یر بھروسہ کرو یقینا وہی سب کچھ سننے اور جانے والا ہے۔'' (سورہ انفال ۸ – آیت ۲۱) اس آیت میں دسٹمن سے معاہد ۃ امن کی پالیسی کی وضاحت کی گئی ہے۔ ١٣ -- " مسلمانواجن مشركين - تم في عمد ويان كيا تها اب ان سے خدااور رسول کی طرف ہے تکمل بیزاری کااعلان ہے۔'' (سورہ توبہ ۹ - آیت ۱)

لیّے بیٹھ جاؤاں راستہ نُنگ کر دو-" (سورہ توبہ ۹ - آیت ۵) اس آیت میں خداوند عالم نے کفّار کا گھیراؤ کرنے 'انہیں قتل کرنے اور انہیں جنگی قیدی بنانے کا حکم دیا ہے۔ ۱۰ - " اور تم سب ان کے مقابلہ کے لئے امکانی قوت اور گھوڑوں کی صف بندی کا انتظام کرد جس ہے اللہ کے دشمن 'اپنے دسٹمن اور ان کے علاوہ ان کو کہ جن کو تم نہیں جانتے ہو اور اللہ جانتا ہے سب کو خوف زدہ کرد اور جو کچھ بھی راہِ خدامیں خرچ کرد گے سب یورا یورا ملے گااور تم پر کسی طرح کاظلم نہیں کیاجائے گا۔" (سورہ انفال ۸ – آیت ۲۰) ای آیت میں خدانے مومنین کو حکم دیا ہے کہ وہ دشمنوں اور کافروں سے ا مقابلہ اور جنَّك كرنے كے لئے اسلحہ 'سازو سامان جنَّك اور قوت و طاقت جمع کریں ناکہ دشمن خوف زدہ رہے اور مسلمانوں کے خلاف انصفے کی جرأت نہ '' اور آخر تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ تم اللہ کی راہ میں اور ان کمزور مردوں عورتوں اور بچوں کے لئے جہاد نہیں کرتے ہو جنہیں ا کمزور بنا کر رکھا گیا ہے اور جو برابر دعا کرتے ہیں کہ خدایا ہمیں اس قربہ سے نجات دیدے جس کے باشندے خلالم ہیں اور ہمارے لئے کوئی سریرست اوراین طرف سے مدد گار قرار دیدے۔" (سوره نساء ۴ - آیت ۷۵)

my

امور پر بحث کرتا ہے 'ایک حصّہ دفاع اور جہاد سے متعلق امور سے مربوط ہے ' ابوابِ فقہ کا ایک حصّہ امریا کمروف اور نمی عن المنگر کے عنوان سے ملک کے داخلی دشمنوں سے نیٹنے کے اصولوں اور طریقوں پر بحث کرتا ہے۔ فقہ کے ابواب میں وہ ابواب بھی ہیں جو حاکم اسلامی کے لئے شرائط 'اس کی صفات و صلاحیت اور اس کے اختیارات کے موضوع پر بحث کرتے ہیں۔ انسانی فطرت میں منافع و مصالح کے مواقع پر اختلاف و نزاع ایک عام اور فطری بات ہے اور کوئی انسان اس سے مشخیٰ نہیں ہے۔ چنانچہ ان امور سے متعلق ان ابوابِ فقہ میں سے ایک بابِ قضائے 'بابِ شہادت ہے 'بابِ میں ہے۔

مباحث قدیم یونانی فلاسفہ کی بند کمرہ میں کجٹ کے مانند عبث اور بے سود ہوں ک کے اور اس بحث و گفتگو پر صرف ہونے والی مالی اور دیگر توانا ئیاں بھی بے فائدہ ثابت ہوں گی۔

ز کوۃ ، خس ، خراج ، جزیہ اور دیگر مالیات جن کی وصولی اور ان کو مستحقین تک پنچانے کا ذکر فقہ کے ان ابواب میں کیا گیا ہے کیا بیہ سب ایک ایسے نظام کے محتاج نہیں جس کے تحت ان امور کو امانیز اری سے انجام دیا جائے؟ امر بالمعروف اور نہی عن المنگر کے اصولوں کے مطابق ملک اور نظام کے داخلی دشمنوں سے نبرد آزما ہونے ، دفاع و جہاد کے مذکورہ قوانین کے تحت خارجی دشمن اور اسلامی سرحدوں کے تحفظ اور دفاع کے لئے ایک قومی فوج کی تشکیل ، ان کی جنگی تربیت ، وقت کے تقاضوں کے مطابق جنگ و صلح کا اعلان ، کیا اپنی جگہ

اس آیت میں خدا دندِ عالم نے مشرکین سے کئے گئے معاہدے کو ختم کرنے کا اعلان کیا ہے۔ ان آیات اللی پر ذراغور شیخ اور فیصله شیخ که: حکومت و قضاوت ' امرالمعروف و نہی عن المنکر (لیعنی مملکت کے داخلی قوانین کی یاسداری) کے قوانیں کا جراء' حدود وقوانين كانفاز جنگ و جهاد اور دفاع ' رعایا کی فلاح و بہبود اور ان کی حفاظت ' ماليات كاجمع كرنا ` دو سری اقوام کو مشتر که نظریه پر متحد ہونے کی دعوت دینا' صلح و امن کے معاہدے کرنا اور خارجہ پالیسی متعتین کرنا' یہ سب اگر سای عمل نہیں ہیں تو کیا ہیں ؟اور اگر ان امُور کو سیاست سے الل كرديا جائے تو پھر سياست مين كياباتى رہ جاتا ہے؟

سیاست فقہ اسلامی میں

اس وقت تک کتب فقہ اور احادیث میں پچاس سے زیادہ ابواب فقہ ہمارے پاس موجود ہیں اور فقہاءِ عظام نے ان کو بحث و تحقیق کا مرکز بنایا ہوا ہے۔ ان ابواب فقہ سے واضح طور پر یہ بات ثابت ہے کہ ایک اسلامی حکومت کا ہونا ضروری اور لازمی ہے۔ ان ابواب فقہ کا ایک برا حصّہ مالیات سے متعلق نظر کر کے خاموشی اختیار کرلیں۔؟ چنانچہ مدینہ سے کربلا تک سفر میں انثاءِ راہ جو لوگ امام حسین سے ملے ان سے دورانِ گفتگو بنی املیہ پر کی جانے والی تنقیدوں میں سے ایک سب سے بڑی تنقید سی تھی کہ بنی املیہ نے احکام خدا کو معطل کر رکھاہے۔

بنی امتیہ کی خائن حکومت نے حدودِ شریعت کو معطل کرر کھا تھا۔ بیت المالِ مسلمین سے اسلام کے داخلی اور خارجی دشمنوں سے مدافعت کے لئے جس فوج کی پرورش کی جاربی تھی اس فوج کو دوستد ارانِ اہل بیت اور شیعیانِ علی کے خلاف انتقام لینے کے لئے استعال کیا جارہا تھا۔ تمام اقتصادی در آمدات کا نظام بزید اور بنی امتیہ کے افراد کے خائن ہا تھوں میں تھا۔ مالیات جو اسلام کے لئے خرچ ہونا چاہئے تھیں دہ اسلام اور اہل بیت اطمار علیم السلام کی دشنی پر خرچ ہو رہی تھیں۔

ان حالات میں اسلام کی دولت پر دست درازی کرنے والے ان خائن ہاتھوں کو کاٹنا کیا امام کی ذمہ داری نہیں تھی؟

اگرامام حسین علیہ السلام کے ان کلمات اور خطبات کا بہ نظر غائر مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ بنی امیہ کی بیت المال میں خیانت 'حدودِ شریعت کی معظلی اور پامالی اور بے گناہ بند گانِ خدا کا قتل ہی امام کے قیام و نہفت کا سبب بنا۔ امام حسین علیہ السلام کے علاوہ اگر کوئی اور شخص قیامِ حکومت کے لئے المحتا تو کیا اس کے بیانات ان کلمات اور بیانات سے کچھ مختلف ہوتے جو امام نے مدینہ سے کر بلا تک اپنے سفر کے دور ان فرمائے؟۔ ایک نظام کے مختاج شیں ؟ اگر اسلامی حکومت اور نظام نہ ہو تو ابواب ِ فقہ میں موجود قانونِ قضاوت اور قانون شہادت بے کار اور بے معنی ہو کرنہ رہ جائمیں گے؟ قرآن میں موجود

ادگام حدود و قصائ ودیت سب معطل ہو کر نہیں رہ جائیں گے؟ قد یم زمانے سے لے کر اب تک ہمارے مجتمدین عظام دو سرے ملکوں اور علاقوں میں رہن والے علماء کو ایک اجازت نامہ صادر فرماتے رہے ہیں جس کو اجازۂ اخور حبیہ کما جاتا ہے۔ اس اجازہ میں علماء کو اس علاقہ میں رہنے والے میتم 'دیوانے 'غائب 'مجمول الممالک اور او قاف کے اموال کی گلمداری اور حفاظت کی ذمۃ داری سونی جاتی ہے تاکہ یہتم کے بالغ 'دیوانے کے عاقل اور غائب کے حاضر ہونے تک ان کے اموال خردبرد سے محفوظ رہیں۔ اگر کوئی خاص صاحب اجازہ عالم نہ ہوتو اس علاقہ میں رہنے والے عام عادل مو منین کو یہ اجازہ دیا جاتا ہے اور ان اخور کی ذمۃ داری ان پر واجب قرار دی جاتی ہے۔ لندا ہمیت دیتی ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو عام عادل مو منین پر واجب قرار دیتی ہے دہ آس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو ای حال کے خلوظ کو اتی قرار دیتی ہے دہ آس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو او خاص عادل مو منین پر واجب قرار دیتی ہے دہ آس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو او خاص عادل مو منین پر واجب قرار دیتی ہے دہ آسکام یہ کی دولت و ثروت کی اوٹ مار پر کیے خاموش رہ میں ہوتا رہ ماہم ہم کی دولت و ثروت کی اوٹ مار پر کیے خاموش رہ میں ہوتا رہ کی خاموش رہا ہے کہ اس کی حفاظ ہو میں ہو دیں ہو ایک ماہ کی حفظ کو اتی م ایمیت دیتی ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو مام عادل مو منین پر واجب قرار دیتی ہے دہ آس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو مام عادل مو منین پر واجب

یہ تمام احکام شریعہ جو اوپر بیان کئے گئے 'اتمة اطمار کی روایات سے ماخوذ بیں اور انہوں نے اپنے مانے والوں کو ان احکامات پر سختی سے عمل کرنے کی باکید کی ہے۔ لہذا یہ کیسے سوچا جاسکتا ہے کہ امام جن احکامات پر سختی سے عمل کرنے کی اپنے مانے والوں کو تاکید کریں ان احکام سے خود اپنے دور میں صرف

دین ایک حکمت ہے۔ حکماء کے نزدیک حکمت کے دو حصہ ہیں:-حکمت نظری:- حکمت نظری وہ حکمت ہے جو اس کائتات کے موجودات کے اسباب و علل کے بارے میں بحث کرتی ہے اور انہیں تلاش کرتی ہے۔ حکمت عملی:- وہ حکمت ہے جو انسانی زندگی کو استوار کرتی ے اور بتاتی ہے کہ زندگی کو کیسے بسر کیا جائے۔ حکماء حکمت عملی کو تین حصوں میں تقسیم کرتے ہیں:-(الف) تركير بفس يا تهذيب إخلاق:-اگر حکمت انسان کے نفس کی تربیت اور مخصی زندگی بنانے میں رہنمائی کرے اور انفرادی زندگی سے مربوط ہو تو اے تز کیرنفس یا تهذيب إخلاق کہتے ہیں۔ اگر حکمت انسان کی گھریلو زندگی کی رہنمائی کرے کہ انسان کو اپنے خاندان کے افراد کے ساتھ کیسا سلوک اور کیا روابط رکھنے جاہیں تو

اسلامی ریاست کی تشکیل میں رسول کریم گا کردار

۴۲

ہجرت کر کے مدینہ پنینے کے بعد پنجیبراکرم نے جو سب سے پہلا قدم اٹھایا وہ ایک اسلامی معاشرے کی تشکیل اور مسلمانوں کے درمیان آپس میں اخوت اور برادری کا رشتہ قائم کرنا تھا۔ آپ نے اطراف میں رہنے والے یہودیوں سے ایک دوسرے کی حدود کی پابندی کرنے کا معاہدہ طے کیا۔ اس کے بعد دوسرے مرحلہ پر آپ نے جو اقدام کیا وہ ایک اسلامی حکومت کا قیام تھاجس میں آی خود قضاوت فرماتے تھے 'وشمن کے حملہ کے موقع پر اعلان جنگ کرتے تھے اور خود صلح کے معاہدے کرتے تھے۔ اس کے علاوہ اطراف میں اینے نمائندوں کو سفیر بنا کر بھچتے تھے۔ کیا مدینہ اور اس کے گرد ونواح میں کوئی ایپا حکومتی ادارہ تھا کہ جو پنج بڑکی ذات سے جدا ہو؟ ۔

سيرت إميرالمومنين امام على عليه السلام

حضرت علی بنے اپنے دور خلافت میں جنگ جمل 'جنگ صفین اور جنگ نہوان کے نام سے تین بڑی جنگیں لڑیں۔ کیا یہ جنگیں اسلامی حکومت کے خلاف ہونے والی بغادتوں کے خلاف ٽهيں تھيں ؟ کیا یہ جنگیں اسلامی حکومت کے استحکام اور اس کے دفاع کے لئے شیں کیا باغی افراد علیٰ کی اسلامی حکومت کو ختم کرنے کے دریے نہیں تھے اور کیا

علی علیہ السلام اس اسلامی حکومت کی بقا اور اس کے انتخام کے لئے باغیوں

ماننا پڑے گا کہ بیہ تمام جنگیں علیؓ نے اپنی اسلامی حکومت کی بقااور اس کے

التحام کے لیے لڑیں۔ لنذا اسلامی حکومت کے التحام کے لئے اگر جنگ کرنا

ساست جزودین ہے

واجب ہے تو اسلامی حکومت کی تشکیل بھی واجب ہے۔

یے نبرد آزمانہ ہوئے ؟

(1)

(r)

(ب) تدبير منزل:-

گھراور اس میں مسکن بنانے کی ہدایات بھی موجود ہیں۔ اسلام حیات انسانی کی سعادت حقیق کو آخرت سے مربوط کر تا ہے اور بتا تا ہے کہ آخرت کی سعادت دنیا میں عمل صالح سے مربوط ہے۔ اس دین مقدس میں غرائز وشہوات کی طلب و تسکین کابھی ذکر ہے۔ اور اس کے ساتھ ان کو کنٹرول اور قابو میں رکھنے اور حد سے تجاوز نہ کرنے دینے کابھی تھم ہے۔ جہاں انسان کی انفرادی زندگی کے جائز مطالبات اور طلب کو یورا کرنے کے احکام موجود ہی وہاں اجتماعی زندگی کے مسائل کا حل بھی بیان ہوا ہے۔ مملکت کے داخلی روابط کاذکر بھی ہے تو دو سری مملکتوں سے خارجی روابط کی ہدایات بھی پائی جاتی ہیں ۔اگر کوئی تحاوز اور استعار گری کرے تو اس سے جنگ کا عظم بھی ہے اور دوستی کی صورت میں صلح 'امن اور آشتی کاذکر بھی موجود ہے۔

00

اسلام کی اس ہمہ کیری اور گہرائی پر ذرا نظر ڈالیس اور فیصلہ کریں کہ دین کا کون سا شعبہ سیاست کے منافی ہے ؟ بلکہ دین کا کون سا گوشہ سیاست سے خال ہے؟اس کے علاوہ دین کے وہ پہلو جنہیں عبادی کہا جاتا ہے۔ جیسے نماز 'روزہ ' جج وغيره 'ان ميں بھی اجتماعی اور سیاسی مسائل کو ایک خاص اور اہم مقام حاصل ہے۔ اور وہ پہلو جنہیں اجتماعی مسائل کہا جاتا ہے جیسے تجارت 'کسب معاش' جهاد 'روابط و تعلقات وغيره 'يه سب دين ميں عبادت شار ہوتے ہيں۔ چنانچہ دين سیاست سے متصادم نہیں بلکہ دین عین سیاست ہے۔

مغربی مفکرین کی آراء برنینڈرسل کہتاہے کہ:-

اے تدبیر منزل کہتے ہیں۔ ساست مدن:-(?) اگر حکت انسان کو گھر سے باہر اپنے معاشرے کے بارے میں بدایت کرے تو اسے "سیاست مدن" کہتے ہیں۔ اور جو معاشرے میں رائج نظام حاکم اور معاشرے کے افراد کے بارے میں روابط اور ضوابط کانعین کرے اسے ''سیاست'' کہتے ہیں۔ اب دیکھنا ہے ہے کہ جو ضابطہ اور نظام اس دین میں موجود ہے جسے انبیاء لے کر آئے میں آیا اس میں صرف تز کیدرنفس اور تہذیب اخلاق کا ذکرہے یا اس کے علاوہ گھریلو زندگی اور افراد خانہ کے ساتھ انسان کے روابط اور ضوابط کا بھی ذکر ہے یا اس سے بڑھ کر معاشرے میں اجتماعی روابط و ضوابط کے اصول بھی موجود ہیں۔ چنانچہ وہ قرآنی آمات جن میں بعثت انبیاء کے فلسفہ کا ذکر ہے وہاں یہ تمام اصول بیان ہوئے ہیں۔ قرآن میں قیام قسط و عدالت کو فلسفۂ بعثت ِ انبیاء " کی روح قرار دیا گیا ہے جیساکہ سورہ حدید کی آیت ۲۵ میں ذکر ہوا ہے۔ اس کے علاوہ دین مقدس اسلام میں بعثت انبیاء کا ایک اہم مقصد ظلم وستم کا شکار اور غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے انسانوں کو آزاد کرانا ہے جیساکہ سورہ اعراف کی آیت ۲۵۱ میں بیان ہوا ہے۔

6 P

غرض دین اسلام میں انسانی وجود کی تمام ابعاد کا ذکر ہے کہ روح کی تربیت س طرح کی جائے 'روح کو س طرح پاک رکھا جائے 'روح کو علم و عقل سے آراستہ کرنے کابھی تھم ہے 'انسانی جسم کے لئے جن چیزوں کی ضرورت ہے ان کابھی تذکرہ ہے۔ اسلام نے خورد و نوش سے متعلق چیزوں کو بھی بیان کیا ہے ' یماں تک کہ اگر کمی مومن کے لئے بیہ لفظ استعال کیا جائے تو وہ اے اپنے لئے وشام سمجھتا ہے۔ دراصل مسلمانوں کی سیاست اور حکومت سے نفرت کی چند وجوہات ہیں مثلا:-

- (۱) طاغی 'جبآر اور ظالم سیاستدانوں اور حکمرانوں نے عرصة دراز سے ظلم وجور كاسلسله جارى ركھا ہوا ہے۔ ظالم و مجرم سیاستدان خود عیش و طرب كى زندگى بسر كرتے رہے ہیں اور عوام كو خصوصاً اہل حق کو ظلم و جور كا نشانه بناتے رہے ہیں۔ چنانچہ عوام كے سامنے جب مجمى سیاست اور حكومت كا نام لیا جائے تو ذہنوں میں بے ساخته ان ظالم و جابر سیاستدانوں اور حكمرانوں كے مكروہ چرے اور ان كے مظالم و در ندگى كاتصور ابحركر سامنے آتا ہے اور بدقتمتى سے اسى ظلم وجور كاتصور سیاست اور حكومت كا مفہوم بن كرذہن پر چھا جاتا ہے۔
- (۲) مسلمانوں کی سیاست و حکومت سے نفرت کی دوسری دجہ اہلِ حق کا تقیۃ ہے۔ یہ اہلِ حق ہی خاص طور پر حکمرانوں ادر سیاستد انوں کے مظالم کا نشانہ بنتے رہے ہیں کیوں کہ ارباب سیاست و حکومت انہی کو ہمیشہ اپنا حریف سمجھتے ہیں۔ لندا اپنی جانیں محفوظ رکھنے کے لئے یہ ہتیاں سیاست سے گریز بھی کرتی رہیں ادر اس کی مذمت بھی۔ چنانچہ بنی امیۃ کے دور میں شیعوں پر مظالم کی انتہ اہو چکی تھی۔ اگر کسی محب اہل ہیت کو شیعہ (یعنی علی کی حزب اور پارٹی والا) کہتے تو دہ اسے پند نہ کرتا 'جب کہ اس کے بر عکس دہ زندیق کہلوانا گوارا کرلیتا تھا۔

"الام ایک ساسی دین ہے جو معاشرے کی رہبری کرتا ہے۔ اجتماع اور انفرادی زندگی میں اس کی جڑیں ۔ بہت گہری ہیں ``-لورا فينشا كهتاب كيز-<sup>در</sup>لوگ ایک ایسے دین کی تلاش میں رہتے ہیں جو ان کی دنیاوی ضروریات کو پورا کرنا ہو 'جو صرف جذبات اور احساسات پر منحصر نہ ہو۔ اس وقت دنیا میں دین اسلام کے سوا کوئی دین نہیں ہے جس میں یہ خصوصیات یائی جاتی ہوں۔ صرف دین اسلام ہے جو تنہا نہ ہی رسومات کا ہی حال نہیں بلکہ اس میں انسانی زندگی کے مسائل بھی موجود ہیں 'جو اچھی سوچ کی دعوت دیتا ہے اچھی ہاتیں سکھا تا ہے اور نیک اور صالح اعمال کی دعوت دیتا ہے۔'' ذاكر شاخت كهتاب كه:--"اسلام کا صحیح معنوں میں نشر ہونا طالم استعار اور ان کے ایجنوں کے مفادات کو چینج کرنا ہے۔ اسلام چو نکہ استعار کا دشمن ہے اس لئے وہ افراط و تفریط کا بھی دستمن ہے اور ایک صالح نظام کا حاق ہے۔ لنذا سیاست اس کا ایک بڑا حصتہ ہے۔ دین کے علاوہ اسلام میں قوانین بھی ہیں اور سیاست بھی۔ اسلام میں موجود ثقافت دین و حکومت اور دین و سیاست دونوں پر محیط ہے۔" (نقل از نظام سیاس - ص ۱۳ 'باقر شریف قرش) سیاست سے مسلمانوں کی نفرت کی وجوہات ہارے معاشرے میں سیاست ایک عمروہ اور ناپندیدہ لفظ سمجھا جاتا ہے۔

ساست سے نفرت کا ایک سبب درباری علماء ہیں جنہوں نے (m)ونیا کی خاطراینے دین کو فروخت کیا۔ ان لوگوں نے جابر حکومتوں میں شامل ہو کر اور ان حکومتوں کا جزبن کرنہ صرف سے کہ ان کے ظلم و جریر سکوت اختیار کیا بلکہ اپنی وفاداریاں ثابت کرنے کے لئے ان ظالم حکومتوں کے آلۂ کار بن کر خود بھی ظلم و جور کرتے رہے۔ چنانچہ علماءِ شو کے اس مکروہ کردار نے عام مسلمانوں کو سیاست سے متنفر کر دیا اور وہ بیہ سمجھنے لگے کہ کیونکہ علماء کا مقدّ س طبقہ بھی اس میدان میں جا کرعدل و انصاف 'دین و شریعت کا دامن چھو ڑ بیٹھتا ہے اس لئے یقیناً سیاست ایک مذموم اور مکردہ چیز ہے۔ مسلمانوں کی سیاست سے کراہت کا ایک سبب وہ دنیا پرست (^) لوگ بھی رہے ہیں جو حکومت کے خفیہ ایجن کا کردار ادا کرتے ہی۔ انہوں نے دین کا نقاب ڈال کر سای سرگر میاں شروع کیں آله ديني عناصر كا كھوج لگا سكيں۔ لہذا اتمة اطهار عليهم السلام نے اس قتم کی تحریکوں اور سرگر میوں کی مذمت کی جس کے نتیجہ میں سیاست ایک نفرت انگیز چیز بن کررہ گئی۔ سیاست سے عام مسلمانوں کی نفرت کی ایک بردی وجہ استعار کا (۵) عالمی پروپیگذاہے جس نے دین و سیاست کو جدا کرنے کی بھر پور مہم چلائی۔ چنانچہ ان کی تبلیغات اور پرو پیگنڈے کے نتیجہ میں حقائق یں پر دہ چلے گئے اور لوگ سیاست سے متنفر ہو گئے۔ ائمہ علیم السلام کے دور میں بعض لوگوں نے مہدویت کا (1)

ሮዓ

د عولیٰ کیا اور اس دعولیٰ کی آڑ میں اپنی حکومت کا جھنڈا بلند کیا۔ چنانچہ ائمۂ اطہار ؓنے او گوں کو متنبّہ کیا اور ان لو گوں سے علیحدہ رہنے کی نائید کی کہ بیہ طاغوت کا پر چم ہے۔ للمذا لوگ سیاست سے دور رہے۔

> دین اور سیاست میں جدائی کے اسباب دین اور سیاست میں جدائی چند گروہوں کی وجہ سے آئی۔ پہلا گروہ:-

یہ وہ لوگ ہیں جن کے نزدیک دین کا تصوّر یہ ہے کہ ۔۔۔وین 'اعتقار قلبی 'سلوک و اخلاق اور چند رسومات کے سوا کچھ نہیں۔ ان لوگوں کے نزدیک دین صرف انسان کے دل سے مربوط ہے 'اگر کوئی شخص دین دار ہے تو وہ دین صرف آخرت میں اس کے کام آئے گا کیوں کہ دین فقط آ خرت سے مربوط ہے۔ دنیاوی کاموں اور دنیاوی کاروبار سے اس کا کوئی تعلق و سروکار نہیں۔ ان لینا بیٹیموں اور یواؤں کے حال زار پر نظر رکھنا اور ای چیسے کچھ دو سرے ساجی لینا بیٹیموں اور بیواؤں کے حال زار پر نظر رکھنا اور ای چیسے کچھ دو سرے ساجی کاموں میں شمولیت اور بس اس سے زیادہ کچھ نہیں۔ ان لوگوں نے دین کے ایرے میں یہ تصوّر اور خیال آج کے مسیحیوں سے لیا ہے۔ منعتی انقلاب سے پہلے اہل کلیسا دین کے نام پر لوگوں کے جان ومال اور آبرو پر بغیر کسی دلیل اور جواز کے حکومت کرتے تھے۔ رفتہ رفتہ یہ حقائق سے

Presented by www.ziaraat.com\_

نشاندہی نہیں کی جا سمتی۔ بلکہ دینِ مقدّ سِ اسلام کا پیشہ سے یہ دعویٰ رہا ہے اور آج بھی اس کا یہ چیلنج ہے کہ دنیا اگر اسلام اور اسلامی نظام کو قبول کر لے تو یہ آج بھی انسان کے نظامِ حیات کو ہاتھ میں لے کربنی نوع انسان کو ساحلِ سعادت تک پنچا سکتا ہے۔ لہذا وہ گروہ جو دین کو چند عقائد 'اخلاقی اقدار اور چند رسومات تک محدود سمجھتا ہے وہ یا تو جاہل ہے اور دین سے کما حقہ' آشنائی نہیں رکھتا۔ یا چھر ----

گروہ استعار کے ہاتھوں میں بکا ہوا ہے اور استعار کی خدمت میں اسلام کے خلاف کام کر رہا ہے۔

دو سراگروہ:-

دو سرا گردہ دہ ہے جو مادیت کے علاوہ کسی غیرمادی دجود کا قائل ہی شیں۔ یہ گردہ دین کو انسانی ذہن اور قکر کی پید اوار سمجھتا ہے یا جہلِ انسانی کی پید اوار قرار دیتا ہے۔ یا یہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان کے اندر جو خوف ہے اس کے متیجہ میں دین وجود میں آیا ہے اور بھی کہتے ہیں کہ اے سرمایہ داروں نے مستفعفین اور محرومین کو خاموش اور قائع رکھنے کے لئے پیدا کیا ہے۔ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ فقرا اور محرومین کا پیدا کردہ ہے کہ جو سرمایہ داروں پر قناعت نہ کر سکے چنانچہ انہوں نے اپنی تسکین کے لئے دین کو پیدا کیا۔ مزض یہ گردہ دین کو انسانی فکر یا جہلی انسانی کی پید اوار سمجھتا ہے اور سرے مزض یہ گردہ دین کو انسانی فکر یا جہلی انسانی کی پید اوار سمجھتا ہے اور سرے تبدّل ہے دوچار ہوتی رہتی ہے 'ہر روز نئے نئے مسائل پیدا ہوتے رہتے ہیں تبدّل ہے دوچار ہوتی رہتی ہے 'ہر روز نئے نئے مسائل پیدا ہوتے رہتے ہیں منکر ہو گئے۔ یہ صرف حکومت کرنا جانتے تھے اور کچھ نہیں۔ جب صنعتی انقلاب آیا 'مادیت نے ترقی کی اور حکومت ان سے چھن گئی تو یہ ان کے مقابلہ میں استفامت نہیں کر سکے جس کے نتیجہ میں وہ دین کو بہت پیچھے لے گئے اور امور زندگی کلّی طور پر انقلابیوں کے ہاتھ میں آگئے۔ چنانچہ رفتہ انہوں نے اپنی قنگت کو ذہبی رنگ دے کر کہنا شروع کیا کہ دین صرف انسان کے دل سے اور اس کے امور یم اس کا کوئی دخل ہے۔ ادھر جن لوگوں نے زمام زندگی کو اپن نہ دنیادی امور میں اس کا کوئی دخل ہے۔ ادھر جن لوگوں نے زمام زندگی کو اپن ہاتھ میں لے لیا تھا انہوں نے بھی اس ڈر سے کہ کہیں دین پھر سے ان کے امور میں دخل انداز نہ ہو جائے ان سے سی کہلوایا اور اسی قکر کو رواج دیا کہ دین سیاست سے جدا ہے۔

حقیقتاً یہ عیسائیت تھی بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ یہ اس وقت کے مسیحی علماء تھے جنہوں نے اس فکر کو پروان چڑھنے کا موقع دیا۔ کیوں کہ ان مسیحی علماء کے پاس یا تو علم نہیں تھایا کوئی فکر نہیں تھی یا پھر انہیں دین سے آشنائی نہیں تھی اور یہ صرف دین کے نام پر حکومت کر رہے تھے۔ اور اگر یہ علم و فکر رکھتے تھے رور دین سے آگاہی بھی رکھتے تھے تو پھر انہیں اپنے مادی اور دنیاوی مفاد کی قربانی اور دین سے آگاہی بھی رکھتے تھے تو پھر انہیں اپنے مادی اور دنیاوی مفاد کی قربانی مجلہ ایک حقیقت ہے کہ دین تحریف ہو کر ان تک پہنچا تھا۔ کیوں کہ یہ بھی اپن مجلہ ایک حقیقت ہے کہ دین محیق مقد میں ان کے پاس نہیں تھا۔ کو نہیں کھویا۔ تمام استعاری مصائب اور مظالم جھیلنے کے باوجود دینِ اسلام اپن اصلیت بر قرار رکھے ہوئے ہو اور آج تک اس میں کھی بخاص یا تھوں کی جو آج دنیامیں رائج ہے۔ اور یمی اسباب سیاست سے ان کی نفرت کی دجہ ہیں۔ سیاسی عمل کی کسوٹی

یہ فیصلہ کرنے کے لئے کہ امام حسین علیہ السلام کا قیام سیاسی تھا یا نہیں ' ضروری ہے کہ ہمارے پاس کوئی کسوٹی اور ایسا معیار موجود ہو جس کے ذریعہ ہم سیاسی اور غیر سیاسی عمل کے در میان حد فاصل قائم کر سکیں اور بلا تردّد یہ کہہ سیس کہ فلال عمل سیاسی ہے اور فلال عمل غیر سیاسی۔ لیکن کم از کم:۔ سکیں کہ فلال عمل سیاسی ہے اور فلال عمل غیر سیاسی۔ لیکن کم از کم:۔ محمد ہم وہ عمل اور گفتار و رفتار سیاسی کہلائے گی جو کسی معاشرے کے نظام سے مربوط ہو اور اس کے قانون سے متعلق ہو خواہ وہ منفی ہو ما مثبت۔

ہر وہ مزاحت جو کسی معاشرے پر مسلط حاکم کے خلاف کی جائے 🕅 وہ سیاسی عمل کہلائے گی۔

- ای معاشرے پر مسلط حاکم کا ہر وہ عمل جو اپنی حکومت کے دوام کے لئے ہویا اپنی حکومت کے حریف اور مخالفین کو کچلنے اور دہانے کے لئے ہوات سیاسی عمل کہاجائے گا۔
  - سای مرگر میاں درج ذیل پہلوؤں پر مشمل ہو سکتی ہیں:۔ \_\_\_\_\_\_
    - صولِ اقتدار کے لئے سرگری۔
  - 🔿 🚽 حکومت کے خلاف یا اس کی کسی پالیسی کے خلاف مزاحت۔
- ملک کے نظامِ قانون کے خلاف مزاحت یا پورے نظام کی تبدیلی اور حکومت کا ڈھانچہ بدلنے کے لئے سرگری۔

اس لئے دین جو ایک ہزار سال پہلے کی فکر پر مبنی ہے وہ آج کے مسائل کیوں کر حل کر سکتا ہے۔ لندا ان کے نزدیک دین اور سیاست دو جدا جدا چزیں ہیں اور دین انسانی مسائل کو حل نہیں کر سکتا۔

تيبرا گروه:-

ان کا کہنا ہے کہ جو شخص سیاست میں ہے وہ اپنے مقاصد کے حصول کے لئے مجبور ہوتا ہے کہ اخلاقی مسائل اور اپنے اعتقادات کو بالائے طاق رکھے۔ اس سلسلے میں وہ بے شمار مثالیں پیش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ سیاستدانوں کا ہمیشہ یہ طریقہ کار رہا ہے کہ وہ اپنے مقاصد کے حصول کی خاطراپنے وعدوں کو پس پشت ڈال دیتے ہیں 'وہ اپنے اقتدار کی خاطر اپنے عزیز ترین افراد کو قتل کرنے سے بھی نہیں ایچکچاتے 'باپ بیٹے کو قتل کر دیتا ہے اور بیٹا باپ کو۔ ب گناہ افراد کا خون بہانا ان کے نزدیک معمولی بات ہے۔ مثال کے طور پر معادید نے امام حسن \* کے ساتھ صل کی اور صلح کے معاہدے پر دیتخط کرنے کے بعد کہا کہ "جو معاہدہ میں نے حسن \* ابن علیٰ مح ساتھ کیا وہ سب میرے پاؤں کے نیچ ہے۔''

غرض اس گروہ کا کہنا ہے کہ سیاست اور دین دو علیحدہ علیحدہ چزیں ہیں للندا بقول ان کے بہتر بیہ ہے کہ سیاست کو دین سے جدا رکھا جائے۔

در حقیقت ان لوگوں نے سیاست کے اس اصلی مفہوم و معنی کو نہیں سمجھا جسے عقلا ، حکماء اور علماء نے بیان کیا ہے۔ ان لوگوں نے ظالم اور ستم بیشہ لوگوں کے کردار کو سیاست سمجھا ہے۔ انہوں نے سیاست کے اس مکردہ چرہ کو دیکھا ہے

- (ب) حصولِ اقتدار کے لئے سرگر میوں کی دوسری قشم طاقت اور قدرت کے بل پر حکومت حاصل کرنا ہے۔ یعنی جو بھی طاقت اور قدرت کے ذریعہ غلبہ حاصل کرلے حکومت اس کا حق ہے۔ چنانچہ اہل سنّت والجماعت کے نزدیک جو بھی طاقت اور قدرت کے ذریعہ تختِ خلافت حاصل کرلے اس کے خلاف قیام جائز نہیں۔
- (ج) حصولِ اقتدار کے لئے سرگر میوں کی تیسری قشم اجماع اور انفاق کے ذریعہ حکومت حاصل کرنا ہے۔ یعنی حکومت اس کا حق ہے جس پر لوگوں کا انفاق اور اجماع ہو جائے۔ ایسی حکومت کو جمہوری حکومت بھی کہاجاتا ہے اور ایسی ہی حکومت علاء اور مفکرین کی توجہ کا مرکز ہے۔
- (د) الیی سرگر میوں کی چوتھی قسم ایسی حکومت کا حصول ہے بیے خلافت و امامت کیتے ہیں۔ ایسی حکومت کے داعی کو خلیفہ یا امام کما جاتا ہے۔ خلفاء اور انمہ اس منصب کے وعویٰ کی تقانیت کے ثبوت کے لیے نصب اللی سے استدلال کرتے ہیں اور کیتے ہیں کہ خلیفہ یا امام کو منصوب کرنا اللہ کاحق ہے جیساکہ قرآن کی آیات سے واضح ہے کہ:۔ ازی جماع لی فسی الا رض خلیفة ڈرسورہ بقرہ ۲ آیت ۱۳۷) ازی جماع لیک لیکنایس امام کا (سورہ بقرہ ۲ آیت ۱۳۷) از جعل ناک خلیفة فی الا رض سورہ ص ۲۸ آیت از جعل ناک خلیفة فی الا رض سورہ ص ۲۳ آیت

ľ

حکومت کے خلاف اٹھ کھڑے ہوتے ہیں جب کہ حکومت اپنی بقا کے لئے ان لوگوں کو دباتی ہے۔ (۳) ملک کے نظام قانون کے خلاف یا پورے نظام کی تبدیلی اور حکومت کا ذہانچہ بد لنے کے لئے سرگر می:۔ یہ نزاع عموماً حکومت کی شکل اور ڈھانچہ کے بارے میں ہوتا ہے مثلاً کچھ لوگ بادشاہی اور ڈکٹیٹر شپ کے خواہاں ہوتے ہیں جب کہ دو سری طرف لوگ ہموریت چاہتے ہیں۔ پھر جمہوریت میں بھی کچھ لوگ پارلیمانی نظام کے خواہاں ہوتے ہیں اور کچھ صدارتی نظام کوئی پارٹی کی بنیاد پر حکومت چاہتا ہے اور کوئی قومی بنیاد پر کوئی ایسی جمہوریت چاہتا ہے جو دین و مذہب سے آزاد ہو اور کوئی

دین و مذہب کی بنیاد پر ایک اللی حکومت کا خواہ شمند ہو تاہے۔ (۴) بیرونی ممالک کی مداخلت اور ان کی پالیسی اور سرگر میوں کے خلاف مزاحت:--

یہ ایک حکومت کا دوسری حکومت کے ساتھ نزاع ہے۔ یعنی بھی دو حکومتیں اپنے سیاسی ، جغرافیائی یا اقتصادی نزاع کی بناء پر آپس میں نہرد آزما ہو جاتی ہیں اور ایک حکومت دد سری حکومت کے مقدرات سے کھیلنے کے لئے اس سے جنگ کرتی ہے اور اقتدار حاصل کرنا چاہتی ہے۔ بھی کسی ملک کے رہنے والے باہر کے ملکوں کی مداخلت اور عزائم کو روکنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ بھی باہر کی کوئی دو حکومتیں کسی تیسری مملکت پر اپنی اجارہ داری قائم کرنے کے لئے آپس میں جنگ کرتیں ہیں۔ ہمر حال حکومتوں کے خلاف جب بھی اور جو بھی مزاحت اٹھتی ہے دہ ان

یہ ذوات حکومت کا حق ان لوگوں کے لیے قرار نہیں دیتیں جو طاقت اور قدرت رکھتے ہیں اور نہ ہی ان لوگوں کا حق کہ جن پر لوگوں کا اتفاق اور اجماع ہو گیا ہو۔ بلکہ ان کے نزدیک بیر صرف ان ہتیوں کا حق بے جنہیں دلیل اور برہان کے ساتھ خداوند عالم نے منصوب کیا ہو اور جن کا نصب العین زمین پر الٰمی حکومت نافذ کرنا ہو۔ شیعہ نقطہ نظر کے تحت خلافت اور حکومت صرف انہیں لوگوں کا جن ہے اور اگر اس گروہ کو بہ منصب نہ ملے تواس کے حصول کے لیے حدوجہد کرنا واجب اور ضروری ہے۔ چنانچہ اس کے واجب اور ضروری ہونے کی دلیل میں ائمہ علیہم السلام کے اقوال بھی ملتے ہیں اور خودان کی سیرت ِطیّبہ میں بھی اس کے شواہد موجود ہیں۔ (۲) کسی حکومت کے خلاف یا اس کی کسی پالیسی کے خلاف مزاحت:-حاکم چونکہ کری اقتدار پر ہوتا ہے 'وہ اپنی رعایا کو امرونسی کرتا ہے اور ان کے لئے حدود و قیود متعین کرتا ہے۔ یہ اوامرو نوابی رعایا میں سے بعض لوگوں پر گراں گزرتے ہیں اور ان کے لئے قابل تخل نہیں ہوتے اس لئے یہ لوگ حکومت کے خلاف مزاحت کرتے ہیں۔ ایسے لوگ نیک اور صالح نہیں ہوتے بلکہ سے وہ لوگ ہوتے ہیں جو کوئی حکومت اور نظام نہیں چاہتے بلکہ ایک حیوانی زندگی چاہتے ہیں یا پھراین خواہشات کے مطابق این حکومت قائم کرنا چاہتے ہیں جس کے نتیجہ میں حکومت کو ان کی مزاحمت کو کچلنا یڑتا ہے۔ تبھی مسلہ اس کے برعکس ہوتا ہے۔ حکومت کی طرف سے قیود ویابندی اور اوامرو نواہی کے نفاذ میں حاکم اپنے اختیارات سے تجاوز کر جاتے ہی۔ جس کے نتیج میں لوگ

امام حسین کاقیام بنی امیّہ اور ان کے حامیوں کی نظرمیں

امام حسین "کی تحریک میں آپ " کے مد مقابل بنی امتیہ تھ 'فریق مخالف ہونے کے ناطے فطری طور پر بنی امتیہ امام کے ارادوں سے اچھی طرح واقف تھے اور امام کے اقدام سے قبل 'تحریک کے دوران اور آپ "کی مظلومانہ شمادت کے بعد بھی امام کے اہداف و مقاصد کے بارے میں ان کے کلمات میں میںانیت پائی جاتی ہے اور کسی موقع پر سے اظمار نہیں ہوتا کہ سے جنگ کسی غلط فنمی کی بنا پر وجود میں آئی تھی۔ آئے جائزہ لیتے ہیں کہ بنی امتیہ کی نمایاں شخصیات اور ان کے حامی امام حسین "کے قیام کو کس نظرتے دیکھے رہے تھے۔

## معادبه ابن ابو سفیان

جب معادیہ کے مرض نے شدت اختیار کی اور وہ موت کے قریب پہنچا تو اس نے بزید کے نام ایک وصیت نامہ تحریر کیا جس میں لکھا کہ: "اے فرزند! میں نے تمام شراور مصیبت کو اپنے حصتہ میں لے کر تمہارے لئے راہ ہموار کر دی ہے 'تمہارے دشمنوں کو ذلیل و چار قتم کی مزاحتوں سے علیحدہ نہیں۔ اور مزاحت کی یہ چاروں قشمیں سائل ہیں۔ امام حسین علیہ السلام کے قیام کو ان چار شقوں میں سے جس کسی شق میں شار کیا جائے ہر حال میں سای عمل کہلائے گا۔

۵٨

یزید کو جب امام حسین ؓ کے مکہ پہنچنے کی خبر ملی تو اس نے عبداللّٰہ ابن عباس كوابك خط لكهاكه: " مجھے خبر ملی ہے کہ حسین کمہ آئے ہی اور میرا خیال ہے کہ مشرق (کوفہ) کے کچھ لوگ ان کو خلافت کا لالچ دے رہے ہیں۔ آپ اہل کوفہ سے آگاہ ہیں اور ان کے بارے میں تجربہ بھی رکھتے ہیں اگر وہ ایسا کوئی قدم اٹھائیں کے تو قرابت کے رشتے ٹوٹ جائیں گے۔ آپ اس خاندان کے بزرگ شخص ہیں 'خاندان کی نظریں آپ پر ہیں۔ حسین کو امت میں تفرقہ ڈالنے سے باز رکھیں۔" یہ لکھ کر اس نے کچھ طویل اشعار بھی اپنے خط میں تحریر كتمت (نقل از تاریخ دمشق - ابن عساکر - ص ۲۰۲۳) دربار بزید میں جب اس کے سامنے سرمائے شہدا اور حرم حسینی کو پیش کیا گیا تویزید نے اہل دربار ہے دریافت کیا کہ: "تم جانتے ہو کہ حسین <sup>ٹ</sup>ر سے دن کیوں آیا۔" پھر خود ہی جواب دیا " حسين مسجحة تھ كە ان كاباب مير باب سے بمتر ب ان کی مال میری مال سے بہتر ہے اور وہ خود مجھ سے بہتر ہیں اور اس منصب خلافت کے مجھ سے زیادہ اہل اور سزاوار ہیں۔ کیان کاباب میرے باپ سے بہتر ہے ؟اگر ایا ہے توجب

١r

خوار کر دہا ہے اور اہل عرب کی گردنوں کو تمہارے لئے جھکادیا ے۔ البتہ تمہارے لئے تین آدمیوں ے ڈر آ ہوں جو خلافت کے مسئلہ میں تم ہے جنگ کریں گے اور وہ سے ہیں: حسين ابن عليٌّ  $(\mathbf{0})$ عبداللداين عمراور  $(\mathbf{r})$ (۳) عبدالله ابن زبیر اس کے بعد معاویہ کہتا ہے کہ: "<sup>ر</sup>لیکن اہل عراق حسین ؓ کو شیں چھوڑیں گے اور وہ حسین ؓ کو میدان میں نکال لائیں گے-" (حیات ِ امام حسین ٔ –باقر قرش –ج ۲ – ص ۲۳۷ نقل از تاریخ این اشیر –ج ۳ – ص۲۵۹) يزيد ابن معاوسه

یزید نے عبید اللہ ابن زیاد کو گور نری کا عظم نامہ جاری کرتے ہوئے کہا کہ: ''کوفہ میں میرے لوگوں نے مجھے خبر دی ہے کہ مسلم بن عقیل وہاں لوگوں کو جع کر رہے ہیں 'وہ یہ کام مسلمانوں میں اختلاف پھیلانے کے لئے کر رہے ہیں۔ تم جلد کوفہ پہنچو 'مسلم کو تلاش کرو اور ان کو گر فتار کرویا قتل کر دویا جلاوطن کردو۔'' (حیات ِ امام حسین'' ۔ باقر قرشی ۔ج۲ ۔ ص ۳۵۴ نقل از البدایہ والنہایہ ۔ ج۸۔ ص ۱۵۲)

اس نے حضرت مسلم ابن عقبل سے کہا کہ: "اے شاق ااے عاق اہم نے اپنے امام وقت پر خروج کیا مسلمانوں میں تفرقہ ڈالا اور امت میں فتنہ فساد برپا کیا-'' حضرت مسلم نے جواب دیا کہ: "معاویہ مسلمانوں کا خلیفہ نہیں تھا۔ اس نے مروفریب سے خلافت پر قبضه کیا۔ اور ایسا ہی اس کا بیٹا پزید بھی (خلافت پر ناجائز قابض) ہے۔ امت میں فساد تم نے اور تمہارے باب نے پھیلالا این زبادنے جواب دیا: "تم نے ایک بڑی چیز کی خواہش کی ہے لیکن تمہاری یہ آرزو یوری ہونے (اور اس تک پینچنے) کے درمیان خدا حاکل ہوا اور خدانے بیہ مقام اس کے اہل کو بخش دیا۔" حضرت مسلم نے دریافت کیا: "اس مقام کا اہل کون ہے؟"-این زبادنے جواب دیا: اس کے اہل معادیہ اور پزید ہیں۔ حضرت مسلم نے فرمایا: "خدا فیصلہ کرنے والا ہے کہ کون حق پر ہے اور کون حق دار اس پر عبیداللہ ابن زیاد نے کہا:

فیصلہ س کے حق میں ہوا۔ جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ ان کی مال میری مال سے بہتر ہے تو سہ بات صحیح بے کیوں کہ ان کی ماں رسول اللہ کی دختر ہیں۔ حسین کا یہ کہنا بھی صحیح ہے کہ ان کے جد میرے جد سے بہتر ہیں کیوں کہ رسول اللہ کی مثال نہیں-لیکن ان کا بیہ سمجھنا کہ وہ خود مجھ سے بہتر ہیں تو یہ ان کی ناسمجمی ب- انہوں نے قرآن کی اس آیت کو نہیں سمجھا کہ: <sup>در</sup> ملک و حکومت کا مالک خود خدا ہے اور وہ جسے چاہتا ہے دیتا بزید نے امام سجاد \* سے مخاطب ہو کر کہا کہ:-" تمہارے باپ نے میری حکومت سے اختلاف کیا-" (حیات ِامام حسین -باقرقرشی -ج ۳۰ -ص ۳۸۳ نقل از طبری -ص ۲۲۶) یزید کی گفتگو اور خط سے خلاہر ہے کہ وہ امام حسین کو اپنا ساسی حریف سمجھتا تھااور جانیا تھا کہ حسین ؓ اپنے حق خلافت کی بازیابی چاہتے ہیں۔ یز پر جس وقت مذکورہ بالا جملے ادا کر رہا تھا تو امام سجاد ؓ اس کے سامنے موجود تھے لیکن انہوں نے اس کے ان جملوں کی تردید نہیں کی اور بیہ نہیں فرمایا کہ میرے پدر بزرگوار کا مقصد حصولِ خلافت نہ تھا۔ عبيدالله ابن زياد جب کوفہ میں حضرت مسلم کو قید کر کے ابن زیاد کے سامنے پیش کیاگیا تو

44

ان کے باب نے میرے باب سے مسلمہ خلافت پر اختلاف کیا تو

چنانچہ ان حوالہ جات میں چاہے وہ مروان کا خط اور تجویز ہو یا معاویہ کا ented by www.ziaraat.com

(149, 1 مروان ابن الحکو بن امية امام حسين كوابنا حريف سمجصت تنفي اور جانتے تنصح كمه أي معاوميه اور ہزید کی حکومت کے لئے سب سے بداخطرہ ہیں۔ چنانچہ مردان نے معاد یہ کو ایک خط لکھاجس میں یہ تحریر تھا کہ: «حسین ؓ کے پاس لوگوں کی آمدور فت بڑھ گئی ہے۔ خدا کی قشم! میں اس سے تمہارے لئے خطرناک دن دیکھ رہا ہوں (یعنی خطرے ې بوسونگھ رہا ہوں)" (حيات إمام حسين "-باقر قرش -ج ۲ -ص ۲۲۳ نقل از انساب الاشراف ق ۱-(17) مروان نے معادید کو تجویز بیش کی کہ امام حسین کو مدینہ سے نکال کر شام میں نظر بند کر دیا جائے ماکہ اہل عراق ان ے رابطہ نہ کر سکیں۔ لیکن معاوید نے اس تجویز کو مسترد کردیا اور مروان کو جواب دیا کہ تم خود حسین <sup>س</sup>ے چھنکار<sup>ا</sup> حاصل کر کے مجھے معیبت میں پھنسانا چاہتے ہو۔ (حيات إمام حسين مساقر قرش -ج ٢ من ٢٢٣ نقل از انساب الإشراف نقل از فريد -ج ۲ - ص ۲ ۱۱ - ق ۱ - ج ۱)

40

(حیاتِ امام حسین \* -باقر قرش -ج ۲ -ص ۲۳۱ نقل از تا،

خلاصه

«کیاتم گمان کرتے ہو کہ خلافت بر تمہارا بھی کوئی حق ہے؟" حضرت مسلم نے جواب دیا: ، مگمان نہیں ملکہ یقین ہے <sup>،</sup>یقینی طور پر خلافت پر ہمارا حق تھا اور ماراحق ہے۔" (حيات لمام حسين ف-ج ۲-ص ٣٠٢ ٢٠٢) جب عبیداللہ ابن زیاد کو بیہ خبر ملی کہ مسلم بن عقیل 'امام حسین کے لئے لوگوں سے بیعت لے رہے ہیں اور انقلاب و تحریک کے لئے روپیہ جمع کر رہے ہیں تواس نے مسلم کا سراغ لگانے اور امام حسین ؓ کے بیعت گزاروں سے متعلق معلومات کے حصول کے لئے اپنے غلام معقل کو بھاری رقم دے کر مقرر کیا۔ معقل نے کوفیہ میں موجود شیعیانِ علیؓ سے رابطہ قائم کرکے خود کو امام حسینؓ کے پر ستار اور جانثار کے طور پر پیش کیا اور کہا کہ میں شام سے امام کی نصرت کے لئے آیا ہوں۔ میرے پاس تمیں ہزار درہم ہیں جو میں امام کی خدمت میں پیش کرنا چاہتا ہوں یا کہ وہ اس مال کو اپنے دشمن سے جنگ میں صرف کریں۔ اس طرح فریب دہی کے ذرایعہ معقل نے مسلم ابن عوبیحہ تک رسائی حاصل کی اور ان کے سامنے امام حسین ؓ سے اپنی عقیدت و محبت کا اظہار کرنے کے بعد کہا کہ میصے مسلم بن عقیل تک پینچا دیں <sup>مسل</sup>م بن عوبیحہ نے اس سے رازداری کاوع*د*ہ لیا اور مسلم کے پاس لے گئے۔ حضرت مسلم بن عقیل نے اس سے بیعت لی اور اس ہے مال وصول کرکے وہ رقم ابو تمامہ ساعدی کے حوالے کر دی۔ معقل جو اینے مقصد میں کامیاب ہو چکا تھا۔ سیدھا عبیداللہ ابن زیاد کے یاس گیااور یوری رپورٹ اس کے سامنے پیش کردی۔

"دوه کون ہے " عبداللد في كما: " بانی! خاموش ہو جاؤے بہ جو کچھ تمہارے گھر میں امیرالمومنین (بزید) اور مسلمانوں کے خلاف ہو رہا ہے کیاتم سبجھتے ہو کہ مجھ سے یوشیدہ ہے ؟ تم نے مسلم کو اپنے گھر میں چھیا رکھا ہے ، تم اس کے لئے اسلحہ جمع کر رہے ہو اور لشکر اکھٹا کر رہے

(كتاب سفيرالحسين تاليف عبدالواحد - ص ٨٠)

#### خلاصه

حامیانِ بنی امتیہ بھی یہ سبجھت تھے کہ یزید کی حکومت کو حسین ؓ سے خطرہ ہے جیسا کہ امارہ ابن ولید ابن عتبہ وغیرہ نے یزید کو اس خطرہ سے آگاہ کیا۔ یا بعیسا کہ عبید اللہ ابن زیاد نے ہانی بن عروہ کے گھر میں حضرت مسلم بن عقیل کی سیاس مرگر میوں کے ذریعہ یہ محسوس کر لیا تھا کہ امام حسین ؓ نیزید کی حکومت کے خلاف اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔

شمرابن ذي الجوشن

عمرابن سعد نے کربلا سے عبیداللہ ابن زیاد کو خط لکھا جس میں اس نے کہا کہ:-''خداوند ِعالم نے فتنہ کی آگ کو ٹھنڈا کر دیا ہے 'امت ایک کلمہ پر وصیت نامہ 'یزید کا حکمنامہ 'خط اور مکالمہ ہویا عبید اللہ ابن زیاد کی سرگر میاں ہر جگہ گفتگو کا محور منصب خلافت ہے۔ بنی امیّہ کے یہ تمام افراد اس بات کو سمجھتے شتھ کہ امام حسین "کاقیام سیاسی ہے اور ان کی منزل وہ منصب خلافت ہے جس پر یزید غاصبانہ طور پر مسلط ہے۔

44

قیام امام حسین 'حامیانِ بنی امیّہ کی نظر میں حضرت مسلم ابن عقیل کے ہاتھ پر اہل کوفہ کی بیعت کے بعد بنی امت کی حکومت کے حامیوں میں سے امارہ ابن ولید ابن عتبہ عمر ابن سعد عجبداللہ حضری وغیرہ نے ہزید کو خط لکھا کیہ: «مسلم کوفہ بینی چکے ہیں۔ شیعیان علیٰ نے حسین کے لئے ان کے ہاتھ پر بیعت کی ہے۔ تم اگر کوفہ اور ابنی حکومت کو بچانا چاہتے ،و تو کوفیہ میں کسی ایسے شخص کو بھیجو جو تمہارا حکم نافذ کرے اور تمہاری نمائندگی کرے (کیوں کہ نعمان ابن بشیر بالتحقیق کمزور شخص ہے۔)" (حیاتِ امام حسین ٔ -باقر قرش -ج ۲ - ص ۳۵۲ نقل از تاریخ ابن اشیر -ج ۲ -ص ۲۲۷) ہانی ابن عروہ کو جب دارالامارہ میں عبید اللہ ابن زیاد کے سامنے پیش کیا گیا تو عبیداللہ ابن زیاد نے شریح قاضی کی طرف متوجہ ہو کریہ شعر پڑھا: "میں اس کی حیات چاہتا ہوں اور وہ میری جان کے دریے ہے۔"

ہائی ابن عروہ نے یو چھا:

ان کو مجبور کرو کہ وہ پہلے تمہارے سامنے سرتسلیم خم کریں پھراس کے بعد چاہو تو ان پر عمّاب کرو اور چاہو تو انہیں معاف کر دو۔ مجھے خبر ملی ہے کہ حسین "اور عمر سعد ہر رات مل کر میٹھتے ہیں اور میننگ کرتے ہی۔"

(تجارب امم - سکویہ - جلد ۲ - ص ۲۱) اگر ان نظریات پر غور کیا جائے تو معاویہ سے لے کر تمام حامیان بنی امتیہ تک کو جو پریثانی لاحق تھی اور جس چیز نے انہیں ہراساں کیا ہوا تھا وہ یہ نہیں تھی کہ حسین گربلا میں شہید ہونے کے لئے جارہے ہیں اور اگر وہ کربلا میں شہید ہو جائیں گے تو بنو امتیہ کے حکمران کے لئے کوئی مشکل نہ ہوگی بلکہ سب پریثان اس لئے ہیں کہ حسین نظے ہیں تو کہیں خلافت اور حکومت بنو امتیہ کے ہاتھ سے نگل نہ جائے۔

<u>---☆---</u>☆\_\_\_

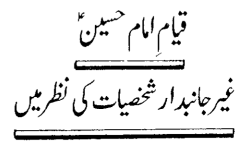
متحد ہوئی ہے اور امت کے مسائل کی اصلاح ہوئی ہے۔ حسین ؓ نے میرے سامنے بیہ تجاویز پیش کی ہیں کہ:-وہ جہاں سے آئے ہیں وہیں واپس چلے جائیں گے 'یا (1) وہ کی ایسے شرمیں چلے جائیں گے جہاں وہ امت کے ایک (٢) عام فرد کی حیثیت سے زندگی بسر کریں ۔یا وہ خود بزید کے پاس جا کر بزید کے ہاتھ پر ہاتھ رکھیں گے اور (٣) اس سے خود اینا فیصلہ کرس گے۔" 🛠 " یہ تجادیز آپ کو بھی پند ہوں گی اور امت کی بہتری بھی اسی میں ہے۔ <sup>ب</sup> عبیداللہ ابن زیاد نے بیہ خط دیکھ کر کہا کہ '' بیہ اپنے امیر کے لئے نیک مشورہ ب اور مجھے پند ہے۔" ہیہ خط پڑھ کرعبیدامنڈ ابن زیاد نے اپنی پیندیدگی کااظہار کیانڈ شمرنے اٹھ کر کماکہ:۔ "اب جب حسین تمہارے شرکے کنارے پر بینچ چکے ہیں اگر انہوں نے اپنا ہاتھ تمہارے ہاتھ میں نہ دیا اور یہاں سے واپس چلے گئے تو وہ قوت و عزت کے مالک بنیں گے اور تم کمزور اور عاجز ہو جاؤ گے۔ وہ تم کو حکومت سے ہٹانے کے لئے آئے ہیں۔ اس

ئن<sup>ی</sup>۔ متذکرہ بالا آ نر ی دو تجاویز عمر ابن سعد کے خط کا مضمون ہیں۔ ہمیں اس سے انفاق نہیں کہ امام حسین ؓ نے یہ تجاویز پیش کی ہوں جیساکہ ہم اس کی رد میں بیان کریں گے۔

**Z**[

### عبداللدابن زبير

امام جب مکہ میں قیام یذیر تھے تو عبداللہ ابن دبیر امام کے پاس بار بار آیا اور اس وقت در پیش مسائل کا ذکر کر تا اور کهتا که پته نهیں ہم بنو امیّہ کو آزاد کیوں چھوڑے ہوئے ہیں جب کہ ہم فرزندان مہاجرین ان ہے کہیں بہتر اور مستحق ہیں۔ وہ اس طرح امام کے ارادوں سے آگاہ ہونا چاہتا تھا۔ امام بنے فرمایا کہ میں کوفہ جانے کی سوچ رہا ہوں کیونکہ اہل کوفہ کے خطوط اور دعوت نامے آئے ہیں۔ عبداللہ ابن زبیرنے کہا کہ اگر کوفہ میں آپ کی طرح میرے بھی شیعہ ہوتے تو میں کوفہ سے رو گردانی نہ کرتا۔ اس کے بعد وہ ڈر گیا کہ کہیں امام اس کو متہم نہ کریں اور کہنے لگا کہ اگر آپ ٹیمیں حجاز میں قیام کر کے لوگوں کو دعوت قیام دیں تو ہم آپ کے ساتھ ہوں گے۔ ہر طرح کی مدددیں گے اور آپ کے ہاتھوں پر بیعت کریں گے۔ (مقتل حسین بجرالعلوم - ص ۱۲۵ - نقل از تاریخ طبری) اس کے بعد ابن زبیرنے کہا کہ آپ کاجی چاہے تو مکہ ہی میں رہیں یا مکہ کے لئے مجھے اپنا نمائندہ مقرر کر دیں؟ -جب ابن زبیر چلا گیا تو امام نے لوگوں ے فرمایا کہ عبداللہ ابن زبیر کہتے ہیں کہ بیہ میرے لئے لوگوں کو جمع کریں گے۔ امام تن سے بھی فرمایا کہ ان کے لئے میرے چلے جانے سے بستر اور کوئی بات نہیں بلکہ یہ جانتے ہیں کہ میری موجودگی میں لوگ ان کو کوئی اہمیت نہیں دیں



1+

عبدالله ابن عمر

عبداللہ ابن عمر نے جب امام حسین ؓ کے نگلنے کی خبر سی تو آپ عواس قیام اور تحریک سے روکنے کی کو شش کی اور جب امام ؓ نے اس کی تجویز کو منظور نہیں کیاتو اس نے اپنے ساتھیوں سے کہا: " دسین ؓ کو جاب اور بھائی کے ساتھ جو پچھ ہو چکا ہے اس سے حسین ؓ کو جاب حاصل کرنی چاہئے۔ لوگ حسین ؓ کا ساتھ نہیں دیں گے۔ اس لئے حسین ؓ کو چاہئے کہ کوئی تحریک نہ چلا کیں۔ حسین ؓ کو چاہئے کہ وہ بھی حکومت کے ساتھ وہی پالیسی اختیار کریں جو دو سرے لوگوں نے اختیار کی ہے۔ " (حیاتِ امام حسین ؓ -باقر قرشی -ج ۲ - ص ۳۵ نقل از تہذیب استرنیب -جا۔ ∠٣

قیام امام حسین 'خوارج کی نظرمیں

محمہ بن اشعث 'شبث ابن ربیعی 'محمہ بن عرحتمی 'تحبن بن ابجر 'یزید ابن حارث شعبانی 'ازرق ابن قیس الحمسی 'عمرو ابن حجاج زبیدی وغیرہ خوارج سے تعلق رکھتے بتھے اور امام حسین کے سخت مخالف متھ۔ انہوں نے امام حسین 'کو خط لکھا کہ:۔

"شر سرسبز و شاداب ہو گئے ہیں ، پھل یک چکے ہیں۔ آپ تشریف لائیں "آپ کو اپنی نصرت و حمایت میں ایک تیار فوج ملے گ-"

(حیاتِ امام حسین ؓ -باقر قرشی -ج۲-ص ۳۳۳ نقل از انساب الا شراف) چنانچہ خوارج جو امام حسین ؓ کے سخت دشمن تھے وہ بھی امام حسین ؓ کو منصب خلافت اور حکومت سنبھالنے کی دعوت دے رہے تھے اور آپ ؓ کو نصرت و حمایت کالیقین دلارہے تھے۔

خوارج اگرچہ امام حسین ؓ کے مخالفین میں سے تھے لیکن ساتھ ساتھ وہ بن امیّہ کے بھی دستمن تھے۔لیکن چو نکہ حکومت امام حسین ؓ کو ملنے کے آثار زیادہ تھے اس لئے انہوں نے امام حسین ؓ کاپلہ بھاری دیکھ کران کو دعوت دی۔

عبدالللہ ابن مطیع جب امام کے ارادہ سے آگاہ ہوئے تو کہا:-"فرزند رسول"! خدا کے لئے اسلام کی حرمت بچائیں 'قرایش و عرب کی حرمت کو بچائیں۔ جو کچھ بنی امیّہ کے قبضہ میں ہے اسے اگر آپ طلب کریں گے تو وہ آپ کو قتل کردیں گے۔ اگر انہوں نے آپ کو قتل کردیا تو پھروہ کمی اور کے (قتل کرنے کے) بارے میں کوئی تامل نہیں کریں گے۔ خدا کے لئے آپ کوفہ نہ جائیں اور خود کو بنی امیۃ کے مظالم کا نشانہ نہ بننے دیں 'اگر آپ قتل ہو گئے توبیہ لوگ ہمیں غلام بنالیں گے-" (حيات امام حسين "-باقر قرشى -ج ۳-ص ۳۰) عبداللہ ابن مطیع اچھی طرح جانتے ہیں کہ امام حسین کزید کے قبضے سے منصب خلافت کی بازیابی چاہتے ہیں۔ چنانچہ وہ اپنے خدشہ کا اظہار ان لفظوں میں کرتے ہیں کہ:۔ "جو کچھ بی امت کے قبضہ میں ہے (معنی خلافت) اسے اگر آپ طلب کریں گے تو وہ آپ کو قتل کریں گے۔" عبدالله ابن عمر عبدالله ابن زبیر اور عبدالله ابن مطبع کی گفتگو سے متر شح ہے کہ وہ بھی امام حسین کی تحریک کو سیاسی تحریک سیجھتے تھے۔

24

کمہ سے نکانے کے بعد امام حسین نے عبداللہ ابن مطبع سے ملاقات کی۔

عبدالله ابن مطبع

وقت پڑنے پر آب کا ساتھ نہیں دیں گے۔ (حیات امام حسین ؓ -باقرقرشی -ج ۳ - ص ۸۲ نقل از انساب الاشراف ق ۱ - ج ۱ - ص ۲۳۱)

خلاصہ یہ کہ کوفہ کے اشراف و رؤسااس سیای صورت حال سے پورا پورا فائدہ اٹھانا چاہتے تھے اور امام کے نام سے تجارت کرنا چاہتے تھے۔ ان کا ارادہ یہ تھا کہ اگر امام حسین کا پلہ بھاری ہو تو ان کے ساتھ ہو جائیں ورنہ دو سری صورت میں یزید اور عبید اللہ کی حکومت سے زیادہ سے زیادہ مراعات اور سیای فائدے حاصل کریں۔

ہلال ابن نافع کی گفتگو سے صاف ظاہر ہے کہ امام کو دعوت دینے والے لوگوں میں ایسے لوگ بھی شامل تھے جو دل سے امام کے ساتھ نہ تھ 'نہ ہی آپ سے کی قتم کی عقیدت و محبت رکھتے تھے بلکہ ان کا مقصد امام کو دعوت دے کر اپنے مادی فوائد میں اضافہ کرما تھا۔ نیز ان کے پیش نظر حق و باطل نہ تھا بلکہ ان کی نیت تھی کہ جس کا پلہ بھاری دیکھیں گے اس کے ساتھ جاملیں گے۔ للکہ ان کی نیت تھی کہ جس کا پلہ بھاری دیکھیں گے اس کے ساتھ جاملیں گے۔ للکہ ان لوگوں کے اس طرز عمل سے بھی پتہ چاتا ہے کہ وہ امام کی تحریک کو بنی امتیہ کی حکومت کے خلاف ایک سیاسی اقدام سمجھ رہے تھے جس سے نمٹنے کے لئے حکمراں بھاری رشو تیں دینے سے بھی گریز نہ کریں گے۔

----☆----☆----

امام حسين كاقيام ساسی سوداگروں کی نظرمیں

20

سیاست کے میدان میں عموماً مختلف فریق ہوتے ہیں۔ دو گروہ تو ایک دو سرے کے حریف ہوتے ہیں جب کہ ایک تیسرا گروہ خود کو سیاسی بازار میں فروخت کے لئے پیش کرتا ہے۔ اور اپنی قوت اور تعداد کی بنیاد پر ایک (Nuisance Value)رکھتا ہے۔

امام حسین علیہ السلام جب مقام عذیب المجانات پر پنچ تو آپ کی ملاقات نافع ابن ہلال مرادی ،عمرو ابن خالد سید اوی سعد مولا عمرو بن خالد اور مجمع بن عبد الله عابدی سے ہوئی جو کوفہ سے آپ کی نفرت کے لئے نکلے تھے۔ آپ نے ان سے کوفہ کے حالات دریافت کئے تو انہوں نے بتایا کہ کوفہ کے اشراف اور رؤسا کی جیبیں رشوت کے بیے سے بھری ہوئی ہیں۔ وہ لوگ رشوت لے کر آپ کے خلاف متحد ہو چکے ہیں۔ انہوں نے آپ کو خطوط لکھ کر اس لئے بلایا مے کہ وہ حکومت سے زیادہ سے زیادہ رشوت لے علیں اور حکومت اس ڈر سے ان کو رشوت دیتی رہی کہ مباداوہ لوگ حکومت کے خلاف آپ سے مل نہ جائمیں۔ جماں تک عوام کا سوال ہے وہ عموماً دل سے تو آپ کے ساتھ ہیں لیکن

1

🔿 بيانِ شريعت اور مدايت ِ خلق:

دنیا میں جب تک انسان اور مخلوقِ خدا کا وجود باقی ہے بنی نوع انسان ہدایت ِ اللی کی محتاج ہے۔ چنانچہ خداوند ِ عالم ارشاد فرما تا ہے کہ: "اور ہم نے ان میں ہے کچھ لوگوں کو امام اور پیشوا قرار دیا ہے جو ہمارے امرے لوگوں کی ہدایت کرتے ہیں اس لئے کہ انہوں نے صبر کیا ہے اور ہماری آیتوں پر یقین رکھتے تھے۔"

(سوره سجده ۲۳۲ - آیت ۲۴ )

اس آیت سے واضح ہوتا ہے کہ امام کی ذمتہ داری ہے کہ وہ تعلم خداوندی کے مطابق بند گانِ خدا کی ہدایت اور رہنمائی کرتا رہے۔ اس کے ساتھ ہی یہ آیت رہبرانِ الٰمی اور دنیاوی رہبروں کے درمیان ایک نمایاں فرق کو بھی واضح کرتی ہے۔

پہلا فرق بیہ ہے کہ اللی رہبر احکام اللی کے مطابق لوگوں کی رہنمائی کرتا ہے جیساکہ آیت میں اشارہ ہے کہ ''وہ ہمارے حکم سے (لوگوں کی) ہدایت کرتے ہیں ''۔ جب کہ دنیاوی رہبر اس کے برخلاف لوگوں کی خواہشات کو مدِ نظر رکھتے ہوئے معاشرتی امور انجام دیتے ہیں کیوں کہ اپنی لیڈری کو باقی رکھنے کے لئے وہ لوگوں کی رضااور خوشنودی کے محتاج ہیں۔

دو سرا نمایاں فرق سے ہے کہ اللی رہبر یقینِ محکم اور ایمانِ کال کے ساتھ اپنی منزل کی طرف گامزن ہو تاہے۔ وہ آیاتِ اللی پر دل سے یقین رکھتاہے جب کہ اس کے برخلاف دنیادی رہنمادہم و گمان 'قیاس ونکن اور شک کی عالت میں آگے بر بھتے ہیں۔

ائمة اطهار عليهم السلام كى ذمته دارياں

24

ائمة اطهار عليم السلام كى مسئوليت اور ذمة داريال وہى ہيں جو انبياء عليم السلام كى مسئوليت اور ذمة داريال تقييں- خداوند متعال في جن امداف و مقاصد كے لئے انبياء كو مبعوث فرمايا ،ختم نبوت كے بعد انہيں امداف و مقاصد كو زندہ اور باتى ركھنا ائمة عليم السلام كى ذمة دارى ہے- البتة ائمة كى ان ذمة داريوں كا انحصار شرائط اور ان حالات و واقعات پر ہے جو انہيں پيش آتے ہيں- ان حالات كى مختلف صور تيل ہيں:

پېلی صورت

ایک صورت بیہ ہے کہ وہ امام جو منصوص من اللہ اور رسول کا تعین شدہ ہے وہ خلاہری طور پر بھی منصبِ امامت پر فائز ہے۔ اس صورت میں اس کی ذمتہ داریاں یوں ہیں:

سورہ انہیاء کی آیب ۲۷ اور ۲۲ میں خداو ندیمالم فرما تا ہے کہ: "اور پھر ابرا ہیم کو اسحاق اور ان کے بعد یعقوب عطا کے اور سب کو صالح و نیک کردار قرار دیا اور ہم نے ان سب کو پیشوا قرار دیا جو ہمارے تعلم سے ہدایت کرتے تھے اور ان کی طرف کار خیر کرنے ، نماز قائم کرنے اور زکوٰۃ اداکرنے کی وحی کی اور یہ سب کے سب ہمارے عبادت گزار بندے تھے۔" ہمارے عبادت گزار بندے تھے۔" علاوہ انہیں احکام شریعہ کی تعلیم دینا بھی ہے جیساکہ اس آیت میں بیان کیا گیا کہ «ہم نے ان کے پاس نیک کام (امریا لمعروف) کرنے ماز قائم کرنے اور زکوٰۃ دینے کی وحی بھیجی...."

🔿 امام کی سیاسی ذمتہ داریاں

امت کی زعامت اور سیاسی ذمتہ داریوں کابار بھی امام کے کاند هوں پر ہوتا ہے۔ وہ تمام مسائل جو امت کی دین ودنیا کی سعادت سے مربوط ہیں 'ان کے بارے میں رہنمائی کی ذمتہ داری امام پر عائد ہوتی ہے۔ یعنی امت کو بد بختی ' زوال 'جمل ونادانی 'فقروفاقہ 'استعار و استمار کے مظالم سے نجات دلانا اور اسے سعادت اور نیک بختی کی راہ پر گامزن کرنا امام کی مسئولیت میں شامل ہے۔ چنانچہ امام کی سیاسی ذمتہ داریوں اور مسئولیت کی تفصیل کچھ یوں ہے:

ا- اقامة قسط وعدل

معاشرہ میں عدل و انصاف قائم کرنأ محروموں اور مظلوموں پر ہونے والے

۷۷

جمال تک ممکن ہو سکے فکر اسلامی کو لوگوں تک پہنچانا 'عقائد اور اسلامی تعلیمات کے خلاف نشر ہونے والے افکار کی نشان دہی 'اس سے لوگوں کو آگاہ کرمانیز اس کے شرے محفوظ رکھنا۔ مہم۔ جہاد فی سبیل اللہ مہم۔ جہاد فی سبیل اللہ ہوں یا غیر مسلم۔ موں یا غیر مسلم۔ مہم اجتماعی 'تعلیمی 'سیا تی 'عدالتی اور انتظامی عہدوں پر کام کرنے والوں کی زندگی کی کفالت کرنا۔ ٨L

مبارزہ کرے۔ جیسا کہ پنج بر آکرم سے مروی ہے کہ: "ہر زمانہ میں میرے اہل بیت میں سے ایک عادل گردہ میری امت میں دین سے گمراہ کرنے والوں کی تحریف کو دین سے مسترد کرتا ہے اور بدعت کرنے والوں کی بدعت کو اور جاہل اور نادان او گوں کے دین میں تغیر و تبدل کرنے کو رد کرتا ہے۔ تمہارا مقتد کی اور پیشواوہ ہے جو تمہیں خدا تک لے جائے دیکھنا یہ ہے تم کس کو اپنے آگے رکھتے ہو۔" اسی طرح امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: اسی طرح امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: اسی طرح امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: اسی طرح امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: اسی طرح امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: اور آگر وہ کوئی کمی کریں تو اس کمی کو پورا کرے۔"

۳- بازیابی خلافت

نفاذِ شريعت اور اصولِ عقائد کی تشيرو ترويخ کا انحصار ايک امام صالح کے وجود پر ہے۔ اس کے علاوہ بند گانِ خدا کی سعادت و خوش بختی بھی امام صالح کے وجود سے وابستہ ہے۔ آج دنيا ميں جو ظلمت و تاريکی پھیلی ہوئی ہے اور جو جرائم اور برائيوں کا سلاب بھيانک رُخ اختيار کئے ہوئے ہے 'اس کا سبب سی ہے کہ امام صالح اپنے منصب سے دور اور محروم ہے۔ اس منصب سے دور اور محروم رہنے پر امام کی ذات پر تو کوئی اثر نہيں پڑ تا وہ تو حکومت و افترار سے مستغنی اور بے نیاز ہے لیکن بند گانِ خدا کی محرومی اور

دو سری صورت ایس صورت میں کہ جب خدا اور رسول کا تعین شدہ امام عملاً امت کی قیادت و رہبری سے عاجز ہو اور میندِ اقتدار سے محروم ہو تو اس کی ذمّہ داریاں بیر **ئں:** بيان شريعت اورمدايتِ خلق حوادث زمانہ اگر امام کو اس منصب ہے دور اور محروم رہنے پر مجبور کردیں تو اس صورت میں بھی شریعت کی ترویج و تشہیر کی ذمتہ داری امام سے ساقط نہیں ہوتی بلکہ بیہ ذمیّہ داری اس پر اس طرح واجب رہتی ہے جس طرح منصب خلافت پر ظاہری طور پر فائز ہونے کی صورت میں عائد ہوتی ہے۔ ۲- تحريفات کے خلاف مبارزہ تاریخ انبیاءً میں امتوں کی بیہ سنّت رہی کہ جب بھی خداوند ِعالم نے اپنے نبی کو این طرف واپس بلایا تو امت نے تیزی سے اس نبی کی تعلیمات میں تحریفات کا سلسلہ شروع کر دیا۔ چنانچہ بعد میں آنے والے ہر نبی کی پہلی کوشش یہ رہی کہ ان تحریفات کو نکال کر شریعت الی کو ان سے پاک کرے۔ گزشتہ امتوں کی اس سنّت کو پیغیر ختمی مرتبت کے بعد بھی جاری رہنا تھا اور وہ سنّت

جاری رہی۔ آپ کے بعد چوں کہ کوئی نبی آنے والا شیں لنذا امام کی ذمتہ

داریوں میں سے ایک بید ہے کہ وہ دین کو ہر قشم کی تحریف سے بچانے کے لئے

قيام امام حسين ع امام کے اصحاب اور دوستوں کی نظرمیں

۸۳

کی تحریک کا ساتھ دینے اور اس کی حمایت کرنے والے ع دمادو طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ جنہیں ہم دو گروہوں میں تقسیم کرتے ہیں ایک گروہ قم و ادراک مشعور و آگھی کے ساتھ اس تحریک کے سرچشمہ اور محرک پر ایمان رکھتے ہوئے اس کا ساتھ دیتا ہے۔ دو سرا گروہ عوام الناس پر مشتمل ہو تا ہے وہ جذبات و احساسات کی روئیں بر کہ تحریک کا ساتھ دیتا ہے۔ اس جذباتی گروہ میں بھی دو طرح کے افراد پائے جاتے ہیں 'ایک گروہ تو اس تحریک کے قائد سے جذباتی لگاؤ اور اس کی شخصیت کے زیر ایڑ ہو تا ہے اور اس کی حقانیت پر یقین رکھتا ہے اور دو سرا گروہ وقتی حالات سے متاثر ہو کر اس تحریک کا ساتھ دیتا ہے۔

ہم یہاں امام حسین کے سربر آوردہ اصحاب اور معتمد حامیوں کے اقوال نقل کریں گے جن میں سے بعض اصحاب ِرسول مجھی تھے ،بعض حانفانِ قر آن بھی۔ بر بختی کا ایک سب دنیائے انسانیت کا اس امامِ صالح کی قیادت و رہبری سے محرومی ہے اس لئے امام اپنے حق سے تو مصالح دینی کے تحت وقتی طور پر صرفِ نظر کر سکتا ہے لیکن شریعت اللمی کی بقاء 'دین کی حیات 'احکامِ اللّٰی کا نفاذ 'اصولِ عقائد کی تشہیرو ترویٰ 'ظلم وجور سے محرومین کی نجات 'امت کی صلاح و فلاح ' بندگانِ خدا کی سعادت و نیک بختی جب اس منصب کے حصول ہی پر منحصر ہو تو اس صورت میں اس اللّٰی منصب سے خود کو دور رکھنا دو سرے لفظوں میں گویا اپنی اللی ذمتہ داریوں سے کنارہ کشی کے متراوف ہے۔ زرا انصاف سے سوچیں کہ مذکورہ تمام حقائق کے پیشِ نظر اس منصب کا ہاتھ سے نگل جانا امام کے لئے کیوں کر قابلِ صروحی ہو سکتا ہے۔ اس منصب کا اللٰی کے چھن جانے کے سانحہ پر نیچ البلاغہ میں حضرت علیٰ "کے خطبہ شقشقیہ کو ملاحظہ کریں تو اندازہ ہو گا کہ حضرت علیٰ نے اس عظیم مصیبت پر کس درد و

کرب کا اظہار کیا ہے۔

چنانچہ اپنے اس منصب سے دور اور محروم رکھے جانے کی صورت میں ' بیانِ شریعت اور ہدایتِ خلق کی ذمتہ داری کے بعد امام کی بیر سب سے پہلی ذمتہ داری ہے کہ وہ اپنے اس منصب کی بازیابی کے لئے کو شش کرے۔ چنانچہ واقعہ' کربلا ای بازیابی خلافت کی ایک نمایاں کو شش ہے۔ جبکہ دیگر ائمہ کی کاوشیں تقیبہ کے بادل میں پوشیدہ تھیں اور سہ بات ائمۂ اطہار کی سیرتِ طیبہ پر دقیق نظر رکھنے والوں پر خوب روشن ہے۔

---☆---☆----

صدق دل سے وہ آپ کے مخلص و معادن ہیں تو آپ ان کو لکھیں کہ وہ پہلے اپنے دستمن اور گور نر کو وہاں سے بر طرف کر کے نکال دیں پھر آپ ان کی طرف جائیں۔ اگر آپ کو یہاں سے نکلنا ہی ہے تو آپ یمن چلے جائیں وہ جگہ آپ کے لئے محفوظ ہے۔ وہاں آپ کے والد کے شیعہ بھی ہیں ' وہاں سے آپ لوگوں کو لکھیں اور اپنے نمائندے ہیں بھی جسے امید ہے اس صورت میں آپ اپنے مقصد میں کامیاب ہو جائیں گے۔

(حيات امام حسين جلد سوم - ص ٢٦)

ابوبكرابن عبدالرحمن مخزومي

ابو بکر بن عبد الر حمل بن حارث مخزومی قریش میں مفقهائے شیعہ میں شمار ہوتے ہیں ، حضرت عمر کی خلافت کے دور میں آپ کی ولادت ہوئی 'آپ چو نکہ نمازیں بہت زیادہ پڑھتے تھے اس لئے ''راہب قریش '' کے لقب سے معروف ہوئے۔ آپ قریش کے بزرگوں میں شار ہوتے ہیں۔ سنہ ۹۵ ہجری میں آپ نے وفات پائی۔

جب ابوبکر ابن عبد الرحمن مخزومی نے امام حسین کے مکہ سے عراق کی جانب خروج کی خبر سی تو فور اُلمام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا:-"آقا! مجھے صلة رحمی نے بیتاب کر کے آپ تک پنچایا ہے-مجھے سہ بھی علم نہیں کہ میں تھیجت کرنے کا اہل ہوں یا نہیں- ہر

محمدابن حنفيه امام حسین کے مدینہ سے نگلتے وقت محمد ابن حنفیہ امام کی خدمت میں تشريف لائ اورع ض كيا:--"آپ مجھے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز ہیں۔ میں اپنی نصیحت کاسب سے زیادہ آپ کو سزاوار سمجھتا ہوں۔ میری نصیحت ہے کہ آپ پزید کی بیعت سے انکار کریں اور شہروں سے دور ہو جائیں ' پھر اینا نمائندہ لوگوں کی طرف بھیجیں۔ اگر لوگوں نے آپ کی بیت کی تو بحداللہ اور اگر لوگوں نے کسی اور پر اکتفا کیا تو آپ کی حیثیت پر کوئی اثر نہ پڑے گا۔ اگر آپ سی شہر میں جائیں کے تو کچھ لوگ آپ کی موافقت کریں گے اور کچھ مخالفت کریں گے جس سے لوگ آپ *سے لڑیں گے* اور آپ<sup>4</sup>اس جنگ کانشانہ بنیں گے۔" (مقتل عبدالرزاق مقرم -ص ۱۳۹) عبدالله ابن عباس امام کے مکہ سے خروج کی خبرجب جناب عبداللہ ابن عباس کو ملی تو ابن عباس امام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا:۔ "مجھ آپ کے اس خروج سے بہت خوف ہے کوئکہ اہل عراق ابلِ غدر بي -- آپ اس شمر کے آقاد سردار بي 'آپ اس شہر میں قیام کریں۔ اگر اہل عراق کو آپ کی ضرورت ہے اور

<u>አ</u>ኖ

کیا 'وہ شمجھتا تھا کہ اس کی بیعت کے بعد ہزید کی حکومت مضبوط ہو گنی ہے۔ لیکن ایسا ہر گز نہیں ہو سکتا 'بزید شرالی ہے 'فاجروں کا سربراہ ہے الوگوں کی رضا کے بغیر ان پر حکومت کرنا اور ان پر مسلط ہونا چاہتا ہے 'نہ اس میں علم ہے اور نہ حکم 'وہ خلافت کا ہرگز اہل نہیں ہے۔ اس کے ساتھ جنگ کرنا مشرکین سے جنگ کرنے سے بہتر ہے۔ جب کہ حسین ابن علی فرزند رسول ہں ' شرافت کے مالک میں افضیلت کے اعلی ترین ورجہ پر فائز میں ' بے پایاں علم کے حامل ہیں اور منصب خلافت کے لئے ہرلحاظ سے سزاوار ہیں۔ وہ املام میں بھی سبقت رکھتے ہیں 'عمر کے لحاظ سے مقدّم ہیں اور رسول سے قرابت رکھتے ہیں اس وقت رعیت کے لتے بهترین راع بیں اور ہمارے چھوٹے بروں سب پرانتہائی مہرمان اور شفیق ہیں خداوند عالم نے ان کے ذریعہ امت پر جحت کو تمام کیاہے۔" ''لوگوانور حق دیکھنے سے چشم یوشی نہ کرنا 'باطل کی گہرائیوں میں نہ ڈوب جاتا۔ جنگ جمل میں علیٰ کا ساتھ نہ دے کر غرابن قیس پہلے ہی جارے لئے ذکت و عار کا سبب بن چکا ہے۔ اب وفت ہے کہ حسین کی نصرت میں کھڑے ہو کر اس ذلّت کے داغ کوانینے دامن سے دھو ڈالو۔ ہم میں سے جو بھی اب کو تاہی کرے گاذکت و رسوائی اس کامقدرین جائے گی۔ میں جنگ کالباس پین چکا ہوں۔ (یاد رکھو!) جو قتل نہیں ہو تاوہ ویسے بھی مرجاتا ہے اور

کیف آپ کے والد بہت ہی شجاع تھے اور لوگ ان سے رابطہ رکھتے تھے 'ان' کی باتوں کو سنتے تھے اور لوگ متحد تھے۔ اس کے باوجود انہوں نے جنگ میں حضرت علیٰ کا ساتھ دینے سے بخل کیا۔ یماں تک کہ آب شہید ہوئے۔ اس کے بعد آب کے بھائی کے ساتھ انہوں نے جو کچھ کیاوہ آئے کے سامنے ہے۔ یہ وہی لوگ ہیں جنہوں نے آپ کے والد اور بھائی کے ساتھ خیانت کی ہے ' ان ہی کے وعدوں اور کہنے پر آپ عراق کا ارادہ کر رہے ہیں۔ آپ کے کوفہ کی طرف آنے کی خرجب بنی امتیہ کو ہو گی تو دہ لوگوں کو بیسہ دے کر خریدیں گے کیونکہ بنی امیۃ صاحب مال و دولت بن --- جو لوگ آج آب کو دعوت دے رہے اور نصرت کا دعدہ کر رہے ہیں 'وہی لوگ آپ سے لڑیں گے۔'' يزيد ابن مسعود نهشل

امام حسین ؓ نے مکہ مکرمہ سے ایک خط بھرہ میں موجود مالک ابن مسمع بکری ' احنف بن قیس 'یزید ابن مسعود نشل 'قیس ابن بیثم اور عمر ابن عبید وغیرہ کے نام لکھا۔ اس خط کے ملنے کے بعد یزید ابن مسعود نشلی نے قبیلہ بنی تنیم بنی حنظلہ اور بنی سعد کو جمع کرکے ان سے یہ خطاب کیا کہ: ''معاویہ ہلاک ہو چکا ہے 'اس کی ہلاکت سے ظلم کے ستونوں میں لرزہ آگیا ہے 'اس نے اپنے بیٹے یزید کے لئے بیعت لینے کا سامان " معادیہ ہلاک ہو چکا ہے '<sup>حسی</sup>ن'' نے یزید کی بیعت سے انکار کر دیا ہے۔ وہ مکہ پنچ چکے ہیں۔ آپ سب ان کے پد مر بزرگوار کے شیعہ ہیں۔ اگر آپ لوگ یقین کے ساتھ ان کی مدد کرنے اور ان کے دشمن سے جنگ کرنے کے لئے آمادہ ہیں تو انہیں خط لکھیں۔ اور اگر آپ لوگ ضعف اور ناتوانی محسوس کرتے ہیں تو انہیں دھوکانہ دیں۔"

ان کے دیٹمن سے جنگ کریں گے میں تک کہ ان پر اپنی جانوں تک کو قرمان کردیں گے۔

بہتائچہ سلیمان ابن صرد ٹرنامی کے گھر پر اس میٹنگ میں یہ طے پایا کہ: (۱) سب مل کریزید کی بیعت کو مسترد کریں (۲) امام کو ایک خط لکھا جائے اور ان کو کوفہ آنے کی دعوت دی جائے 'اور (۳) ہر گروہ اور قبیلہ کی طرف سے تائیدی خطوط لکھے جائیں۔ (۳) چنانچہ ایک وفد کے ہمراہ جو خط امام کو روانہ کیا گیا اس کا متن سے تھا کہ: بنانچہ ایک وفد کے ہمراہ جو خط امام کو روانہ کیا گیا اس کا متن سے تھا کہ: مناری حمد خلدا کے لئے ہے۔ آپ کے اس بد ترین دشن کو خدادند عالم نے ہلاک کیا جو اس امت پر مسلط تھا 'امت کی رضا خدادند عالم نے ہلاک کیا جو اس امت پر مسلط تھا 'امت کی رضا منا خواف امت پر حکومت کرتا تھا 'کو گوں کا مال خصب کرتا تھا ' مسلمانوں نے ملل کو جابر سرما سے داروں میں تقسیم کرتا تھا۔ خدا جو قتل سے فرار کرتا ہے اسے نجات نہیں ملتی۔ خدائم پر رحم کرے۔ مجھے بہتراور مناسب جواب دو-" (مقتلِ مقرم - ص ۱۲۱)

خلاصه

امام حسین یک خط کے جواب میں یزید ابن مسعود نشلی کالوگوں کو جنع کرنا اور ان کا یہ خطاب اس امر کی دلیل ہے کہ وہ امام کے قیام کے مقصد و ہدف کو انچھی طرح سیحصے تھے اور اسی مقصد و ہدف کو بلا کم و کاست انہوں نے اپن خطاب کے ذرایعہ لوگوں کے سامنے یوں پیش کر دیا کہ: "اس خلافت کے منصب کا نہ معاویہ اہل تھا اور نہ اس کا بیٹا اس منصب کا اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت جو اس منصب کی اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت جو اس منصب کی اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت دو اس منصب کی اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت دو اس منصب کی اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت دو اس منصب کی اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت دو اس منصب کی اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر تکس بھترین شخصیت دو اس منصب کی اہل ہے۔ میں مام حسین تکی ذات گرامی ہے۔"

معادیہ کی موت کے بعد زنماء کو فہ سلیمان ابن صرد خزاعی کے گھر پر جع ہوئے 'سب نے بنی امیّہ کی حکومت کی سخت لہجہ میں فدمت کی 'ان کے عزائم کو فاش کیااور امام حسین کی بیعت کرنے کی دعوت دی۔ سلیمان ابن صرد خزاعی نے اپنی گفتگو کا آغاز کرتے ہوئے کہا کہ: وہ لوگ تیم کَانماز جمعہ اور عیدین کی امامت اور روزہ 'نماز 'دعاؤں اور زیارات کی تغلیمات سے بہرہ مند ہونے کے لئے امام کو بلا رہے ہیں اور آپ کے قدم مبارک سے کوفہ کی سرزمین کو متبرک کرنا چاہتے ہیں۔ بلکہ وہ لوگ امام کو کوفہ آکر خلافت کی باگ ڈور سنبھالنے کی دعوت دے رہے تھے۔ زہیرابن قین صبح عاشورہ زہیر ابن قین نے لشکر عمر سعد سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:--" میں تمہیں عذاب خدا ہے ڈرا تا ہوں اور ایک مسلمان کی حیثیت سے نفیجت کرتا ہوں۔ کیونکہ جب تک مارے درمیان جنگ نہیں ہوتی تم ہماری نصیحت کے اہل ہو۔ خداوند عالم ہمارا اور تم سب کا نبی کی ذریت کے ذرایعہ امتحان لے رہا ہے اور دیکھ رہا ہے کہ اس ذریت سے ہم کیاسلوک کرتے ہیں۔ ہم تہیں دعوت دے رہے ہیں کہ ذریت رسول کی مدد کرو اور طاغی پزید اور عبید الله ابن زیاد سے کنارہ کشی اختیار کرد کیونکہ تم لوگوں نے ان کے دور حکومت میں سوائے برائی کے کچھ نہیں دیکھا۔ انہوں نے تمهارے مردول کی آنکھوں کو نگالا کہاتھ یاؤں کو مثلہ کیا 'تمہارے مردوں کو سولی پرچڑھایا ،تمہارے علماء اور قاربوں اور حجربن عدی ادر ان کے اصحاب اور ہانی بن عروہ جیسی شخصیات کو قتل کیا۔'' (مقتل بحرالعلوم -ص ۲۵۵)

ات ہلاک کرے جیسے کہ اس نے قوم ثمود کو ہلاک کیا۔" "اس وقت جارے لئے کوئی امام نہیں ہے۔ خدا ہمیں آپ کے توسط سے راہ حق بر گامزن کرے۔ نعمان ابن بشیر قصرامارہ میں ہے ،ہم اس کی نماز جعہ وجماعت میں شریک نہیں ہوتے۔ اگر آئ تشریف لائیں کے توہم اسے یہاں ہے نکال کر شام بھگادیں گے۔" (حيات امام حسين - باقر قرش -ج ٢ - ص ٣٣٣ نقل از كتاب الارشاد - ص (110 امام کے نام اہل کوفہ کاخط ان نکات پر مشتمل تھا ا معاویہ بے گناہ شہریوں کو قتل کر تاتھا۔ ا وہ بیت المال مسلمین کو جاہراور خالم لوگوں کے درمیان تقسیم کر تاتھا۔ ا المرب لئے اس وقت کوئی امام نہیں ہے جو ہمیں حق کے رائے پر گامزن این بشیر کی عیدین اور جعہ کی نمازوں میں شرکت نہیں کرتے۔ 🗞 💦 🕹 اگر آب تشریف لائیں کے توہم نعمان ابن بشیر کو نکال دیں گے۔ سلیمان ابن صرد خزاعی کے گھر میں ہونے والی میٹنگ میں طے ہونے والی باتوں اور امام حسین علیہ السلام کے نام لکھے جانے والے خطوط کے نکات کو

سامنے رکھنے کے بعد معمولی عقل وقہم رکھنے والا شخص بھی بیر نہیں کہ سکتا کہ

تمنا کرتے تھے خدا نے تمہیں اس تک نہیں پنچایا کیوں کہ تم اس کے اہل نہیں ہو تو حفرت مسلم نے جواب دیا کہ اگر ہم اس منصب کے اہل نہیں تو پھر کون اس منصب کا اہل ہے۔ حضرت مسلم کے اس جواب سے واضح ہے کہ وہ اہل بیت یے منصب خلافت کے اہل ہونے کا دعویٰ کر رہے ہیں۔ خطرت مسلم کو جب یہ خبر ملی کہ ہاتی ابن عروہ گر فتار ہو چکے ہیں اور عنقریب انہیں شہید کردیا جائے گاتو انہوں نے عبداللہ ابن حازم سے جو آپ عنقریب انہیں شہید کردیا جائے گاتو انہوں نے عبداللہ ابن حازم سے جو آپ کے حامیوں میں سے تھا کہا کہ وہ شہر میں اعلان کریں کہ لوگ گھروں سے جنگ کے ایئے نکل کھڑے ہوں۔ چنانچہ لوگ ہاہر نکل آئے اور ان کا نعرہ یہ تھا کہ: "

اس اعلان کے بعد تاریخ ابن اشیر کے مطابق چار ہزار افراد 'تهذیب التهذیب کے مطابق چالیس ہزار افراد اور بعض دیگر روایات کے مطابق اشارہ ہزار افراد جمع ہو گئے۔ چنانچہ حضرت مسلم نے اپنے لشکر کو چار حصوں میں تقسیم کیا اور قبیلہ کندہ کی سربراہی عبداللہ ابن عزیز 'قبیلہ علیٰ کی سربراہی مسلم ابن عوسجہ مقبیلہ بنی تنیم اور ہمدان کی سربراہی ابو تمامہ ساعدی اور مدینہ سے آن والوں کی سربراہی عباس ابن جعدہ جدلی کے سپرد کی۔ لشکر کو منظم کرنے کے بعد حضرت مسلم دار الامارہ کی طرف برطے۔ چسے ہی یہ خبر عبید اللہ ابن زیاد نے سیٰ فوراً مسجد سے دار الامارہ کا محاصرہ کر لیا اور عبید اللہ ابن زیاد کے جلد کے لشکر نے دار الامارہ کا محاصرہ کر لیا اور عبید اللہ ابن زیاد کے خلاف نے جن میں

بربريابن خفير همداني صبح عاشورہ بریر حمدانی نے امام حسین سے اجازت کی کہ وہ لشکر عمر سعد ت خطاب کریں۔ امام سے اجازت ملنے کے بعد انہوں نے لشکر عمر سعد کو مخاطب كزك فرماما:-"اب قوم! پنجیبر کی عترت اور ذرّیت اس وقت تمهارے ورمیان ہے۔ تم ان سے کیا چاہتے ہو۔؟ " لشكر عمر سعد نے جواب دیا:۔ "ہم جاہتے ہیں کہ حسین کو ابن زیاد کے سامنے پیش کریں۔" بریر حمدانی نے فرمایا:-"وائے ہوتم پر کہ اہل بیت رسول کو تم نے دعوت دی۔ خدا کو شاہد و گواہ بنا کر ان سے عمدو پیان کیا کہ ان کے رکاب میں ان کے دشمن سے جنگ کرو گے لیکن جب وہ تمہارے در میان پنچ تو تم انہیں عبید اللہ ابن زیاد کے سیرد کر رہے ہو۔" مسلم ابن عقيل

مسلم ابن عقیل 'امام حسین علیہ السلام کے نمائندہ اور معتمد سفیر تھے۔ انہوں نے کوفہ آکر لوگوں سے امام حسین 'کی بیعت کی 'امام 'کی نفرت کے لئے لوگوں سے ان کے اموال قبول کئے اور اسلحہ جمع کیا۔ حضرت مسلم کا یہ عمل یزید کی حکومت کو ختم کرنے کے سلسلے کی ایک کڑی تھا جو یقیناً ایک سیاسی عمل ہے۔ اس طرح جب عبید اللہ ابن زیاد نے حضرت مسلم سے کہا کہ جس چیز کی تم

Presented by www.ziaraat.com

قيام امام خودامام کی نظر میں

90

حینی تحریک کے اغراض و مقاصد 'مقصد و ہدف کی وضاحت خود امام حسین" سے بہتر کون کر سکتا ہے ۔ آیئے ہم امام کے گفتار و اقوال اور آپ ؓ کے لائحہ رعمل کے جائزہ کے ذریعہ اس تحریک کے مقصد سے آگھی حاصل کرتے ہیں۔

طلب بيعت

علاء و مفکرین اور سیرت نگاروں نے امام حسین ؓ کے قیام کے اسباب اور محرکات میں سے ایک سبب یا محرک یزید کی طرف سے مطالبہؓ بیعت کو قرار دیا ہے اور اس کی دلیل میں وہ امام حسین ؓ کے ان کلمات کو پیش کرتے ہیں جو امام نے مختلف مواقع پر ارشاد فرمائے۔ ہم یہاں تاریخی حوالوں کے ساتھ وہ بیانات نقل کرتے ہیں۔ ۱- مجلسِ ولید میں امام ؓ نے فرمایا: اگھر فرشتوں کی آمدورفت رہی۔ ہم محل زدولِ رحمت ِخدا ہیں ۔

تمیں افراد حکومت سے وابستہ تھے اور ہیں افراد عام لوگ تھے۔ لیکن عبیداللہ ابن زیاد نے چالاکی اور عیآری سے کام لیتے ہوئے بیت المال کا منہ کھول کر ر شوت کے بل پر لوگوں کو خرید کر اور لوگوں میں خوف و ہراس چھیلا کر حضرت مسلم کے لشکر کو منتشر کر دیا۔ (حياتِ امام حسينٌ -باقرقرش -ج ۲-ص ۳۸۲ نقل از بدايه النهايه -ج ۸-ص (IDM خلاصه بير كه حفرت مسلم كي سرگر ميان اگر سايي نه بوتين تو آپ دارالامارہ کامحاصرہ کیوں کرتے۔ حضرت على اكبر \* آب في فرمايا كه + " میں علی ابن حسین " ابن علی ہوں۔ کعبہ کی قشم! ہم منصب خلافت کے زیادہ سزاوار ہیں۔ خدا کی قشم! ابن زیاد ہم پر حاکم نہیں ہو سکتا۔ تم اپنے غرور سے باز آجاؤ ورنہ ہم تمہیں اپنی جنگ کے جوہر دکھائیں گے۔" حلاصه امام حسین ع ان تمام حامیوں اور دوستوں کے کلمات سے صاف ظاہر ہے کہ امام ایک سیای تحریک کی قیادت فرمارہے ہیں اور اپنے غصب شدہ حق خلافت کی بازیابی کے لئے میدان میں آئے ہیں ۔نیز کربلا کی جنگ دراصل حکمرانوں کے خلاف امام کاجہاد ہے۔

---☆-----

میرے بھائی امام حسن نے مجھے خبردی ہے کہ یہ لوگ آپ کو شہید کریں گے۔ میرے خیال میں مصلحت اس میں ہے کہ آئ پزید کی بیعت کرلیں باکہ آپ کی جان سلامت رہے۔" امام نے جواب دیا: "یہ خبر صحیح ہے کہ پنیبر نے فرمایا ہے کہ میرا بھائی بھی شہید ہو گااور میں بھی شہید کیا جاؤں گا۔ کیا آپ کا خیال ہے کہ میں بیہ بات نہیں جانتا؟ خدا کی قتم میں ذکت کبھی گوارا نہیں کروں گا۔ قیامت کے دن جناب فاطمہ زہرا سلام الله علیماانے يدر بزرگوار ے شکایت کریں گی کہ آپ کے بعد آپ کی امت کی طرف سے آپ کې ذرّيت پر کياگزري-" ( یخنانِ امام حسینٌ ص ۲۴ 'نقل از لهوف ص ۲۳ ) ۳ - یزید کی بیعت سے امام حسین <sup>\*</sup> کے انکار کے فصلے کی خبر جب محمد ابن حفیہ نے سی توانہوں نے امام کے پاس آکر کما کہ: آب بجھے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز و محترم ہیں۔ میں یہ اپنا فرض سمجھتا ہوں کہ جس میں میں آپ کی مصلحت سمجھوں اسے آپ کی خدمت میں عرض کر دوں - میری تجویز ہے کہ جمال تک ہو سکے آپ کسی ایسے شہر میں نہ رہی جو یمال سے نزدیک ہو۔ بلکہ اپنے اعزا اور بچوں کولے کر کسی دور دراز مقام پر چلے جائیں اور وہاں سے اپنا نمائندہ لوگوں کی طرف تھیجیں جو لوگوں کو آپ کی بیعت کے لئے دعوت دے۔ اگر لوگ آپ کی بیعت کریں تو

خداوند عالم نے ہم ہی سے آغاز کیا اور ہم ہی سے اختمام کرے گا۔ پزید شارب خرب ، قابل نفس محترم ہے۔ مجھ جیسا (مخص) اس جیسے (مخص) کی بیعت نہیں کیا کرتا۔ ہمرحال ہم بھی منبح کریں گے تم بھی منبح کرو۔ ہم بھی دیکھیں گے اورتم بھی دیکھو کہ ہم میں ہے کون خلافت کا حقدار ہے۔'' ( یخنان امام حسین ص ۱۱ ، نقل از طبری ج ۷ – ص ۲۱۶ تا ۲۱۸ نقل از این اشیر ج ساص ٢٢٢ 'ارشاد مفيد ص ٢٠٠ مثير الاحزان ص ١٠ مقل خوارزم ص ١٨٢ لهوف ص ١٩) ۲ --- مروان نے امام حسین علیہ السلام کو مشورہ دیا کہ آپ مزید کی بیعت کر لیں۔ آب کے لئے اس میں دین و دنیا کی بھلائی ہے۔ امام نے فرمایا: "إِنَّ لِلَّهِ وَإِنَّ المَّيْهِ رَاجِعُونَ» أكريزيد جيسا مخص امت كا راعی ہو تو پھر اسلام پر فاتحہ پڑھ او- ہم نے رسول اللہ سے سنا ہے کہ آئ نے فرمایا کہ خلافت آل ابی سفیان پر حرام ہے اور فرمایا کہ جب تم معادیہ کو میرے منبر پر دیکھو تو اس کے شکم کو چاک کرنا۔ یقیناال مدینہ نے معادیہ کو منبر ِرسول پر دیکھااور انہوں نے اس کا شکم چاک نہیں کیا۔ چنانچہ خداوند عالم نے اہلِ مدینہ پر یزید جیسے فاسق و فاجر حاکم کو مسلط کر کے ان کو ذلیل و خوار کیا۔" ( عنان امام حسين عن ١٦ 'نقل ازلهوف ص ٢٠ ' مثير الاحزان ص ١٠ مقتل عوالم ص ۵۳ معیل خوارزی ج ۱-ص ۱۸۵) ۳ - امام حسین علیہ السلام کے یزید کی بیعت سے انکار اور مدینہ چھوڑنے کی خبر جب عمر اطرف نے سنی تو وہ امام کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ "

بیعت کو قرار دیا ہے۔ لیکن یزید کا امام حسین ؓ سے بیعت کا مطالبہ کرنا اور امام ؓ کا اس مطالبۃ بیعت کو مسترد کرنا ' آپ ؓ کا مدینہ سے نگل کر مکہ آنا ' مکہ سے کربلا پنچنا اور اپنے آپ ؓ کو شمادت کی منزل تک پنچانا ۔۔۔ یہ سب س سلسلے کی کڑی ہیں۔؟ آپ ؓ کے بیعت کے مسترد کرنے کے اس عمل کی کیا تفسیر کی جا سکتی ہے ؟ کیا اس کا شار اخلاقی اور عبادی مسائل میں کیا جائے گایا اجماعی اور سیاسی مسائل میں؟

 حاکم کی بیعت کے بارے میں شیعہ اور سیٰ دونوں میں عموماً افراط و تفریط پائی جاتی ہے۔ اہل تشیق کے نزدیک امام و خلیفہ بننے کے لئے نصِ خدا اور رسول کو کافی سمجھا جاتا ہے اور ان کے یہاں بیعت کے کردار کوبالکل نظر انداز کر دیا گیا ہے اور اس کو مسلمہ امامت میں اجنبی بنا کر رکھا گیا ہے۔ اس کے برعکس اہل تسنن کے یہاں ہر حاکم کی حکومت کو تسلیم کر لیا جاتا ہے اور اس کو واجب الأطاعت سمجھ لیا جاتا ہے چاہے امت میں سے صرف کسی ایک ہی شخص نے ال کی بیعت کی ہو اور چاہے وہ اس منصب کے لئے تا ہل اور جرائم اور برائیوں اس کی بیعت کی ہو اور چاہے وہ اس منصب کے لئے تا ہل اور جرائم اور برائیوں اس کی بیعت کی ہو اور چاہے وہ اس منصب کے لئے تا ہل اور جرائم اور برائیوں اس کی بیعت کی ہو اور چاہے وہ اس منصب کے لئے تا اہل اور جرائم اور برائیوں اس کی دوشن میں بیعت کی حوثی تفریر کریں 'یہاں قرآن و سنت اور تاریٰ اسلام کی روشن میں بیعت کی حیثیت اور اہمیت کو واضح کرتے چلیں۔ بیعت سے بیعت کے لغو کی اور اصطلاحی معنٰ

الحمد لله --- اور أكرلوك آپٌ كي بيعت نه كرس تو آپٌ كو کوئی نقصان نہیں ہو گا۔ لیکن اگر آپ ان کے قریب کے شہوں میں جائیں گے تو لوگوں کے دوگروہ ہو جائیں گے۔ ایک آپ کا ہدرد اور معادن ہو گا اور دوسرا آب کا مخالف۔ نتیجہ بیہ ہو گا کہ آب تیر کا نشانہ بنیں گے اور لوگ ایک بہترین فرد سے محروم ہو جائیں گے۔" امام بن محمد ابن حنفیہ کو جواب دیا کہ: "اب بھائی ااگر دنیا میں میرے لئے کوئی بھی بناہ گاہ نہ ہو تب بھی میں پزید کی بیعت نہیں کروں گا۔ بھائی اخدا آپ کو جزائے خیر دے۔ آپ نے اچھی نقیحت کی اور اچھا مشورہ دیا۔ میں فی الحال که جارم ہوں لیکن آپ مدینہ میں رہیں اور یہال میری نمائندگی کریں اور یہاں جو کچھ حالات گزریں ان کی مجھے اطلاع دیتے ( يخنان امام حسين ص ٢٩ ، نقل از مقلٍّ عوالم ص ٥٣ ،مقتلٍ خوارزمي جلد ٢ مص ίλλ ۵ - امام حسین فی عمر ابن سعد کے لشکر سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: "ابن مرجانہ نے مجھے دو مجبوریوں کے در میان لاکھڑا کیا ہے۔ یا تو میں <sup>کر</sup>ی طاقت و توانائی کے بغیر جنگ کروں یا پھر ذلّت وخوار ی کو گوار اکرلوں۔" بہر حال ان مقامات پر امام فے اپنے خروج و قیام کا سبب بزید کے مطالبة

کی جان ومال کی حفاظت کی ذمہ داری لے گاتو حاکم اور رعایا کے درمیان یہ ایک معاہدہ ہے جسے عقد بیعت کتے ہیں۔ تاریخ انسانیت میں بیعت کا سلسلہ

حاکم اور رعایا کے در میان بیعت ایک قدیم مسلہ ہے۔ جب سے اجماع انسانی میں حکومت کی تشکیل عمل میں آئی اسی دن سے بیعت کا سلسلہ شروع ہوا۔ یہ ایک اجماعی مسلہ ہے۔ جب اسلام کا ظہور ہوا تو اسلام نے بہت سے ایسے مسائل جو انسان کی اجماعی زندگی سے مربوط ہیں انہیں قائم اور باقی رکھا۔ ان میں سے ایک بیعت کا مسلہ بھی ہے۔ تاریخ اسلام میں بیعت کا سلسلہ ہیشہ سے جاری ہے۔ یہاں ہم تاریخ اسلام میں بیعت کی چند مثالیں چیش کرتے ہیں پہلی بیعت

بعثت کے بارہویں سال مدینہ سے ایک وفد ج کی غرض سے مکہ آیا۔ اور جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے عقبہ میں ان سے طلاقات کی اور ان کے سامنے اپنے دین کو پیش کیا۔ وفد کے لوگوں نے اسلام قبول کیا۔ پیغبرِ اکرم نے جن امرور پر ان سے بیعت کی وہ سے ہیں: ) وہ شرک نہیں کریں گے ) اپنی اولاد کو قتل نہیں کریں گے ) کسی پر تہمت نہیں لگا کمیں گے نوغیرہ وغیرہ

ایک دو سرے کے ساتھ معاملات طے کرتا ہے۔ مثلاً ایک شخص کوئی چیز کی دد سرے شخص کو دے کر اس کے بدلے میں کوئی چیز لیتا ہے چاہے وہ چیز مادی ہو یا معنوی اس کے اس ردوبدل کے عمل پر متفق ہونے کو عقد کہتے ہیں۔ اگر کوئی معین رقم دے کر سمی مال کی کوئی معینہ مقدار خریدی جائے تواہے عقد بیچ کہیں گے۔ اگر رقم دے کر کسی چیز کو استعال کرنے کا حق حاصل کرنے کے لئے کسی سے معاہدہ کیا جائے ---- مثلاً ایک ہزار روپیہ کے عوض کوئی شخص کسی کے گھر میں رہنے کا حق حاصل کرنے کا معاہدہ کرتا ہے تو اس کو عقد اجارہ کہتے ہیں۔ کبھی معاہدے کے تحت رد و بدل کی جانے والی اشیاء مادی نہیں ہوتیں بلکہ ایک دوسرے کے حقوق کا تبادلہ ہوتا ہے۔ مثلا ایک مرد اور ایک عورت ایک دو سرے کے حقوق کی ادائیگی کاعمد کرتے ہیں تو اس عمل کو عقد نکائ کہتے ہیں-اگر سمی سربراہ مملکت اور اس مملکت کی رعایا اور امت کے در میان ایک دوسرے کے حقوق کی ادائیگی کا معاہدہ طے ہو جائے۔ یعنی سربراہ ملکت اپن رعایا کو وہ حقوق جو اس (سربراہ) کے ذمتہ میں دینے کا عمد کرے اور رعایا بھی سربراہِ مملکت کو وہ حقوق جو رعایا کے ذمتہ ہیں ادا کرنے کاعمد کرے تو اس عمل توافق كوكه جو حاكم اور رعايا ك درميان طے پاتا ب "عقر بيت" كت إي-مثلاً رعایا حاکم سے بید عمد کرتی ہے کہ وہ حاکم کی سرکردگی میں مملکت کی ترقی اور تحفظ میں تعادن کرے گی 'دستمن سے جنگ کی صورت میں جنگ میں حصتہ لے گی دغیرہ ---اور اس طرح حاکم رعایا سے سید عہد کرتا ہے کہ وہ مملکت کے لئے کام کرے گا 'امت کی خوشحالی کے لئے کو شش کرے گا 'انہیں فقروفاقہ ے محفوظ رکھنے کا انتظام کرے گا' ان کی تعلیم و تربیت اور علاج معالجہ اور ان

تيسري بيعت

سنہ ۲ انجری میں پنج براکرم نے مدینہ اور مدینہ سے باہر رہنے والے مسلمانوں اور غیر مسلموں کو تحکم دیا کہ وہ اشر حرم (ان حرام مینوں میں کہ جن میں جنگ کرنا منع ہے) میں زیادہ سے زیادہ تعداد میں عرہ کے لئے نگلیں۔ جب یہ لوگ روانہ ہوتے اور حدید یہ کے مقام پر پنچ تو مشرکین نے پنج براکرم کو روکا اور عرہ ادا کرنے میں مانع ہو ہے۔ آپن میں پہلے تو نذاکرات ہوئے لیکن جب ان مذاکرات کا کوئی نتیجہ نہ نگا اور کی فیصلہ پر نہ پنچ سکے تو آخر میں پنج برز حضرت عثان بن عفان کو اپنا نمائندہ بناکر کمہ جیجا۔ مشرکین نے حضرت عثان کو جانے سے روکا اور ان کو گر قار کر کے یہ افواہ پھیلا دی کہ نمائندہ رسول کو قتل کردیا گیا ہے۔ پنج برز نے فرمایا کہ اب ہم یماں سے نہیں ہٹیں گے۔ مذاکرات کی ناکامی کے بعد اصحاب نے پنج برز کر م سے عرض کیا کہ آپ م سے " بیعت جماد" بیا تاکامی کے بعد اصحاب نے پنج برز کر م سے عرض کیا کہ آپ م ہم سے " بیعت جماد" ہماد" کی۔ اس بیعت کو " بیعت رضوان " کہتے ہیں۔ اس بیعت کو کرنے والوں کی شاء میں یہ آبرل ہوئی:

"لَقَدُ رَضِى اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيُنَ إِذَيْبَا بِعُوْنَكَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَافِى قَلُوبِهِمُ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمُ وَأَثْبَهُمُ فَتُحاقَر يُباً" "جب مومنين نے تم ے درخت کے نیچ (جماد ک) بعت کی تو یقینا خدا ان ے خوش ہوا اور جو کچھ ان کے دلول میں تھا خدا نے اے دکھ لیا تھا پھر ان پر تسلّی نازل فرمائی اور اس کے عوض ان کو

اس بیعت کو تاریخ میں بیعت عقبہ اولی کہتے ہیں۔ پنیبر اکرم نے اس بیجت کے بعد ان لوگوں کے لئے مصعب بن عمیر بن عبد مناف کو معلم مقرر کیا اور انہیں ان کے ہمراہ بھیجا۔ دو سری بیعت پنیبر ختمی مرتبت کی بعثت کے تیر هویں سال تہتر (۷۷) مردوں اور دو عورتوں نے مدینہ سے آکر مقام عقبہ پر آپ کی بیعت کی۔ اس بیعت کا مضمون یہ ہے: 🕥 پنیبر کی ہدایت اور دعوت کو سنیں گے اور آپ کی اطاعت کریں گے۔ 🔵 حالات جاب سخت اور مشکل ہوں جاب آسان 'ہر حال میں پنجبر کی رائے سے اتفاق کریں گے۔ 🔘 امربالمعروف اور نهی عن المنکر کریں گے۔ 🔿 دین حق کی حمایت میں نہ کسی کی ملامت کی برواہ کریں گے اور نہ خوف کھائیں گے۔ 🔿 جب پیغیبر مدینہ پینچیں کے تو پیغیبر کا دفاع اس طرح کریں گے جس طرح این جان 'مال اور اولاد کادفاع کرتے ہیں۔ چنانچہ پنجبر نے انہیں جنت کی بشارت دی۔ اس بیعت کو بیعت ِ عقبہ عانی اوربيعت عقبه كبري كہتے ہیں۔ (كتاب فقه سيرة محمد غزالي ص ١٥٧)

1+1

اپنے ہاتھ یاؤں کے آئے کوئی بہتان گڑھ کرلائیں گی اور نہ کس نیک کام میں تمہاری نافرمانی کریں گی تو تم ان سے بیعت لے لواور خدا سے ان کی مغفرت کی دعا مانگو۔ بے شک خدا برا بخشنے والا "-<u>~</u> (سوره ممتحنه ۲۰ آیت ۱۲) اس بيبت كوبيعت نسوال كہتے ہيں۔ چونكه بيعت عقبہ اولى كامضمون بھى اس بیعت سے مماثل ہے اس لئے اس پہلی والی بیعت کو بھی بیعت نسواں کہا حاباہ۔ یانچویں بیعت (بیعت غدری) N ذی الحجه ۱۰ ہجری حجتہ الوداع کے موقع پر غدیر کے مقام پر پیغیر اکرم نے امت سے علیٰ کی دلایت کی بیعت لی۔ آپ نے فرمایا کہ ''خدا سے ڈرو اور علیٰ کی ہیںت کرو۔" آب نے مزید فرمایا کہ "خدا اس کو غرق کرے گا جو علیٰ کی بیعت سے منحرف ہو گااور اس پر رحم کرے گاجو علیٰ کی بیعت پر راضی ہوا اور ان کی بیعت «\_6 اس پر امت نے پیغیبر کی دعوت پر لبیک کہتے ہوئے کہا کہ "ہم نے سنا اور خدا اور رسول کے تحکم کو دل 'زبان اور ہاتھوں سے تشلیم کیا۔ '' یہ کہہ کرلوگ جوق درجوق پنجبر اور علیٰ کی طرف بڑھے اور سب نے علیٰ " کی بیعت کی۔ لیکن پنج بر ختمی مرتبت کی رحلت کے بعد امت سے ان لوگوں

1+0 بهت جلد فتح عنايت کی-"

(سورہ فتح ۸ م آیت ۱۸) (سیرۃ مصطفٰیٰ ہاشم معروف ص ۵۳۶)

چوتھی بیعت (بیعت ِفتح مکہ ۸ ہجری)

۸ ہجری میں پیغیر اکرم مماجر و انصار کے دس ہزار مجاہدین کے معیّت میں دیگر قبائل کو لے کر مکہ کی طرف روانہ ہوئے۔ اہالیانِ مکہ بغیر سی جنگ وجدال کے انخصرت کے حق میں دستبردار ہو گئے۔ لوگ بیعت کے لئے آئے تو خواتین محصی آئیں۔ اس موقع پر خواتین نے بھی آپ کی بیعت کرنا چاہی۔ چنانچہ خداوندعالم نے حکم دیا کہ آپ عورتوں سے بیعت لے لیں اور اس موقع پر بیہ آیت نازل ہوئی:

یا ایها النبی اذا جاء کالمومنات یبایعن ک علی ان لایشر کن بالله شیا ولا یسرقن ولا یزنین ولا یقتلن اولادهن و لا یاتین ببهتن یفترینه بین ایدیهن و ارجلهن ولا یعصین فی معروف فبایعهن و استغفر لهن الله ان الله عفور رحیم رحیم تاک رسول جب ایماندار عورتی تمارے پاس اس بات پ بیت کرنے آئیں کہ وہ نہ کی کو خدا کا شرک بنائیں گی نہ چوری کریں گی نہ زنا کریں گی نہ این اولاد کو ہلاک کریں گی نہ

لوگوں سے بیعت لی۔ تاريخ اسلام ميں بيعت كاكردار

اس بحث کا مقصد بیه واضح کرنا ہے کہ نظام امامت و خلافت میں "بیعت" ایک اہم مقام اور کردار کی حامل ہے جس کی واضح اور روشن دلیل ہم قرآنی آیات ' تاریخی حقائق اور امیرالمومنین حضرت علیؓ کے کلمات کی روشنی میں پہلے پیش کر چکے ہیں۔ علاوہ ازیں اس کی دلیل میں خلفاء کے وہ اقد امات بھی پیش کئے جائیکتے ہیں جو انہوں نے اپنی بیعت نہ کرنے والوں اور بیعت تو ژنے والوں کے خلاف کئے۔ مثلاً فریقین کی کتب کے مطابق جب حضرت ابو بکر خلیفہ منتخب ہوئے نو حضرت علی اور ان کے بادفا اصحاب نے ان (حضرت ابو بکر) کی بیعت سے انکار کیا۔ جس پر حضرت عمر کی معیّت میں ایک گروہ حضرت علی اور ان کے اصحاب کو گر فتار کرنے کے لئے علی کے دروازہ پر آیا۔ جب جناب فاطمہ زہراسلام اللہ ملیہانے دروازہ کھولنے اور جناب امیڑ کو باہر بھیجنے سے انکار کیا تو ان لوگوں نے جناب زہرائے گھرے دروازہ کو جلا ڈالا اور حضرت علی کو گر فتار کرے مسجد میں لے گئے اور ان سے کما کہ اگر تم بیعت نہیں کروگے تو ہم تمہیں قتل کہ دیں گے۔ المذابعت کرنا 'اگر خلافت کے انعقاد میں کوئی اہمیت اور کردار نہ رکھتا اور اس پر اثر انداز نہ ہو تا تو علیؓ کے ساتھ اس حد تک کیوں زیادتی کی جاتی۔ چنانچہ معلوم ہوا کہ خلافت کے انعقاد میں بیعت ایک اہم مسلہ ہے۔ ای طرح لملحہ اور زبیر نے جب حضرت علی کی بیعت کو توڑا اور حضرت عائشہ کے ساتھ مل کر حضرت علی کے خلاف بھرہ میں جاکر لشکر کشی کی تو حضرت نے اپنے لئے بیعت لی جن کو بیعت لینے کا کوئی حق نہیں تھا۔ (ولایت فقید از آیت اللہ العظلی منتظری۔ ج۲ - ص ۱۵ نقل از احتجاج طبری) امیرالمومنین امام علی علیہ السلام نے اپنے دور خلافت میں ان لوگوں سے کہ جنہوں نے آپ کی بیعت سے انکار کیا 'اسی بیعت غدیر سے استدلال فرمایا۔ نہج البلاغہ خطبہ نمبرے سااور خطبہ نمبر ۲۲۹ میں ہے کہ طلحہ اور زبیروغیرہ نے جب امام علی علیہ السلام کی بیعت کو تو ژاتو آپ ٹے احتجاج کرتے ہوتے فرمایا کہ تم لوگوں نے پہلے میری بیعت کی اور بیعت کرنے کے بعد پھر اسے تو ژال

1+4

## حچصٹی بیعت

پیغیر کی وفات کے بعد سقیفہ بنی سعدہ میں کچھ لوگوں نے اجتماع کیا اور حضرت ابو بکر کے ہاتھ پر بیعت کی۔ لیکن حضرت علی مسلمان فاری محمار یا سر وغیرہ نے بیعت سے انکار کیا۔ اس کے بعد ہر خلیفہ نے اپنے دور خلافت میں لوگوں سے بیعت لی یہاں تک کہ ۳۵ ہجری میں حضرت علی خلیفہ ہوئے تو لوگوں نے ہجوم کی صورت میں ٹوٹ کر آپ کی بیعت کی۔

حضرت علی کی شہادت کے بعد ۲۲ رمضان ۲۴ ہجری کو لوگ مسجد کوفہ میں جمع ہوئے اور حضرت عبد اللہ ابن عباس نے امام حسن علیہ السلام کے سامنے کھڑے ہو کر لوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ " یہ پیغبر کے وصی ہیں اور تہمارے امام ہیں۔ للذا ان کی بیعت کرو۔"

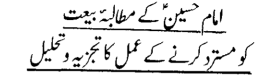
لوگوں نے اس کی تغمیل کی اور کہا کہ "میہ حسن ؓ ہم کو س قدر عزیز ہے! " چنانچہ امام علی علیہ السلام کی شہادت کے بعد امام حسن علیہ السلام نے

علیٰ نے انصار ومهاجرین پر مشتل ایک لشکر تشکیل دیا اور اس بغادت کو کچلنے کے لئے بھرہ روانہ ہوتے۔ کانی وعظ ونصیحت اور ہدایت کے بادجود بھی جب باغی راہ راست پر نہیں آئے تو جنگ کے ذریعہ اس بغادت کو کچل دیا گیا جس میں ہیں ہزار سے زائد افراد کی جانیں ضائع ہو کیں۔

اس کے علاوہ یزید ابن معاویہ کالمام حسین علیہ السلام سے شدت کے ساتھ بیعت طلب کرنا اور والی مدینہ کو شدید لہجہ میں لکھنا کہ اہل مدینہ اور وہال کی اہم شخصیات بالخصوص امام حسین سے اس کی بیعت لی جائے اور اگر وہ انکار کریں تو قتل کر دیا جائے 'اس بات کی دلیل ہے کہ نظام خلافت میں بیعت ایک غیر معمولی کردار رکھتی ہے۔

چنانچہ ان تمام حقائق کی روشنی میں ہم اس منتجہ پر پینچتے ہیں کہ بیعت کا مسلہ دنیا کے دیگر نظاموں کی طرح نظام اسلام میں بھی ایک اہم مقام اور سنون کی حیثیت رکھتا ہے اور بیعت کرنا 'بیعت سے انکار کرنا اور بیعت کو تو ژنا ' بیہ سب امُورِ سیاست سے مربوط ہیں اور ان کا شمار سیاست میں ہو تا ہے۔

-☆-☆--



یزید نے جب امام حسین ؓ سے بیعت کا مطالبہ کیا تو اس کے جواب میں امام ؓ کے روِعمل کی چند مکنہ صور تیں ہو سکتیں تھیں۔ چنانچہ ہم ان مکنہ صورتوں کا ایک مخصر ساجائزہ لیتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ کون سی صورت عقل و منطق 'دین و

شریعت اور اللی سیاست کے عین مطابق ہے اور وہ کون می صور تیں ہیں جو ان کی ضد ہیں اور جن کی امام جیسی عظیم شخصیت سے جس کے کاند ھوں پر اللی ذمة داریاں ہیں توقع نہیں کی جاسکتی۔ پہلی صورت بیہ تھی کہ مطالبۂ بیعت کے جواب میں امام سیہ کہتے:۔ 'نہ میں یزید کی بیعت کروں گانہ کسی اور کی۔ اور نہ ہی میں اپنے

لئہ کی ریڈی بیٹ کوں کا نہ کی اور کی۔ اور نہ بن یں سپ لئے کسی سے بیعت لوں گا۔'' اگرامام معاذاللہ اییا کہتے تو اس کے معنی ہیہ ہوتے کہ (معاذ اللہ) آپ

معاشرے میں حرج اور مرج چاہتے ہیں جو نہ عقل کے نزدیک متحن ہے اور نہ عقلاء اور شریعت کے نزدیک پندیدہ۔

دنیا کے کسی خطّہ میں جمال لوگ اجتماعی زندگی بسر کرتے ہوں وہاں ان کو یقیعاً ایک حکومت اور قانون کی ضرورت ہوتی ہے جو انہیں مربوط اور منظم رکھے۔ علماء ' عقلاء اور شریعت تو در کنار ایک معقول آدمی بھی ایسے معاشرے کا ہونا پند نہیں کر سکتا جس میں کوئی نظم و ضبط اور اسے قائم رکھنے کے لئے کوئی نظام یا حکومت نہ ہو۔ البتہ خوارج نے پہلی مرتبہ حضرت علیؓ کے سامنے سے احتمانہ نعرہ بلند کیا کہ:

" لا حکم الالله" لیعنی انہوں نے علیؓ سے کہا کہ امت اسلامی کو کسی حکمران کی ضرورت نہیں ہے خدا خود کافی ہے۔ چنانچہ مولائے متقیان امیر المومنین امام علی علیہ السلام اور اپنے پدربزرگوار کی مختول پر پانی پھیردے ؟ کیا اس امام کی ذات سے کہ جس کے کاند ھول پرالٹی ذمتہ داریاں ہوں یہ توقع کی جا تحق ہے کہ وہ اسلام کو دفن ہوتا ہوا دیکھے اور اسلام پر فاتحہ پڑھ لے۔ چنانچہ جب آپ کو یہ مشورہ دیا گیا کہ آپ ٹیزید کی بیعت کرلیں تو آپ نے فرمایا کہ: ''آگریزید جیسا شخص است مسلمہ کا رامی بنے تو پھر اسلام پر فاتحہ پڑھ لو۔''

تیسری صورت مید تھی کہ امام حسین ؓ بے شک یزید کی بیعت نہ کرتے لیکن وہ یزید کی مزاحت بھی نہ کرتے اور اپنے کاموں میں مثلاً دعاؤں 'زیار توں اور ذکر واذکار میں معروف رہتے۔ جیساکہ سعد بن و قاص اور عبد الله ابن عمرو غیرہ کہ جنہوں نے نہ علی ؓ کا ساتھ دیا اور نہ علیؓ کے مخالفین کا۔ لیکن میہ صورت حال بھی امام حسین علیہ السلام جیسی عظیم ہستی کے مقام و حیثیت کے منانی ہے اور اس اللی مسئولیت سے روگردانی کے متراوف ہے جو خدا اور رسول ؓ کی طرف سے آپ ؓ بر عاکہ ہوتی ہے۔ آپ ؓ کی ذات کے متعلق سے کیے تصوّر کیا جا سکتا ہے کہ اللی مسئولیت سے روگردانی کے متراوف ہے جو خدا اور رسول ؓ کی طرف سے آپ ؓ بر عاکہ ہوتی ہے۔ آپ ؓ کی ذات کے متعلق سے کیے تصوّر کیا جا سکتا ہے کہ ایپ ڈرگانِ خدا پر ظلم و استمار کی حکرانی ہو 'مظلوموں اور محروموں کی فریاد و فغاں بلند ہوتی رہے اور آپ ؓ کوشہ نشین ہو کر سے سب کچھ دور سے دیکھتے رہیں۔ کیا بلند ہوتی رہے اور آپ ؓ کوشہ نشین ہو کر یہ سب کچھ دور سے دیکھتے رہیں۔ کیا اپ ؓ کا شار بھی معاذاللہ حسن بھری جیسی شخصیتوں میں کیا جاسکتا ہے کہ جو ایک طرف نوہشام بن عبدالملک کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن دو تنزی صورت

دوسری صورت سے ہو سکتی تھی کہ بزید کے مطالبة بیعت کے جواب میں امام حسین مزید کو خلیفة المسلمین کی حیثیت سے قبول کرنے کے معنی سے ہوتے کہ امام کے بزید کو بحیثیت خلیفة المسلمین قبول کرنے کے معنی سے ہوتے کہ آپ نے معاذاللہ بزید کی طاغوق حکومت کو استحکام بخشے میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ دوسرے لفظوں میں امام اسلام پر فاتحہ پڑھ لیتے۔ ذرا ٹھنڈے دل سے سوچیں کہ وہ ہتی جس نے آغوش نبوت میں تربیت پائی ہو بجس نے اپنے پدیر بزرگوار علی مرتضی کی اسلام کے لئے قرمانیوں اور ان کی عظیم مجاہدانہ کاوشوں کو نہ صرف دیکھا ہو بلکہ ان میں عملاً شریک رہی ہو۔کیا ممکن ہے کہ وہ اپنے جد 111

معروف رہنے کے باوجود قیصرو کسریٰ کے بادشاہوں کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دیتے رہے۔

اسی طرح جنگ منین کے دوران ایک محض لفکر شام سے نکل کر حضرت علی کے لفکر کی طرف آیا اور علی کو تنہائی میں بلا کر یہ تجویز پیش کی کہ آپ کوفہ واپس چلے جائیں اور ہم شام واپس لوٹ جاتے ہیں حضرت علی نے اس تجویز کو مسترد کر دیا۔ اس لئے کہ مولائے متقیان امام علی علیہ السلام اس بات پر کمی صورت رضامند نہیں ہو کتے تھے کہ جو خطّہ مملکت اسلامی میں داخل ہو چکا ہو وہ کٹ کر علیحدہ ہو جائے۔

چنانچہ علی کے فرزند حسین عمیسی ہتی سے یہ توقع کیسے کی جا تک ہے کہ وہ ایسے کسی سمجھونہ پر رضا مند ہو جائیں جس سے اسلامی حکومت کے حصّہ بخرے کر کے کوفہ وشام کے مسلمانوں کی تقذیر یزید جیسے فاسق وفاجر کے رحم و کرم پر چھوڑ دیں۔

پانچویں صورت

یزید کی بیعت کو مسترد کرنے کی تغییر کوئی یوں بھی کر سکتا ہے کہ امام حسین چاہتے تو نہ یزید کو حکومت کرنے دیتے اور نہ خود کو خلافت کے لئے بیش کرتے بلکہ یہ منصب کسی تیسرے شخص کے حوالے کرویتے ناکہ امت میں انتشار پیدا نہ ہو- لیکن سے صورت بھی کئی پہلوؤں سے غلط ہے اور امام جیسی ہتی کے لئے قابلِ قبول نہیں ہو سکتی: دوسری طرف جب ہشام بن عبد الملک کا گور نر تجاج بن یوسف لوگوں پر ظلم و ستم کے پہاڑ تو ڑتا ہے تو اس کے خلاف لوگوں کے احتجاج کو بھی حرام قرار دے دیتے ہیں ؟ کیا امام حسین علیہ السلام کی ارفع واعلیٰ شخصیت کو بھی (معاذاللہ) سعد بن و قاص عبد اللہ ابن عمر اور حسن بھری جیسے لوگوں کی صف میں شار کیا جا سکتا ہے۔؟

چوتھی صورت یہ تھی کہ امام حسین ؓ مدینہ ' کمہ اور تجاز میں یزید کی حکومت کو تسلیم نہ کرتے اور شام میں اس کی حکومت میں مداخلت نہ کرتے۔ لیکن کم از کم امام ؓ جیسی ہتی کے لئے اس قسم کا سمجھونہ کہ ''ادهر ہم '' اور ''ادهر تم '' کبھی قابلِ قبول نہیں ہو سکتا۔ البتہ وہ افراد جو اپنی خواہشات اور تعیش کے لئے حکومت اور اقدار چاہتے ہیں 'اپنے عیش و عشرت کو بر قرار رکھنے کے لئے اس بات پر رضامند ہو سکتے ہیں کہ زمین کے کسی بھی نظہ پر ان کی حکومت برقرار رہے۔ جیسا کہ معادیہ اس بات پر راضی تھا کہ شام میں اس کی حکومت برقرار رہے۔ لیکن جس کے بیش نظر حصولِ خلافت کی غرض حکومتِ اللیہ کا قیام ہو اور جس کا مقصد اوا مرالتی اور شریعت پیغیر کو بند گانِ خدا تک پنچانا ہو وہ ایس سودے بازی نہیں کیا کرنا۔ اسلام کا پیغام عالمی ہے چنانچہ پیغیر اکرم '' نے فرمایا کہ۔ میں ہیں۔''

سمی وجہ ہے کہ پنج برختی مرتبت جزیرہ عرب میں کفرواسلام کی جنگ میں

نے اپنے خطوط اور سفیروں کے ذریعہ لوگوں کو دعوت دی اور اس کا سب سے نمایاں نمونہ حضرت مسلم کے ہاتھوں پر امام حسین ؓ کے لئے اہلِ کوفہ کی بیعت ہے۔

اصلاح امت

دنیا میں جتنے قیام و خروج وجود میں آتے ہیں ان کا محور و مرکز ہیشہ کی یا تو انسان کی خود اپنی ذات ہوتی ہے۔ کی یا اپنی قوم <sup>ج</sup>روہ یا خود سے متعلق افراد ہوتے ہیں۔ کی یا رضائے اللی کا حصول ہو تاہے۔ اپنی ذات کے لئے قیام

لیعنی بھی کوئی شخص اس لئے قیام کرنا ہے کہ این مخالف فریق کو کچل دے - بھی اس لئے قیام کرنا ہے کہ اس کے خلاف صحیح یا غلط جو آوازیں اٹھتی ہیں ان کو دبادے ناکہ یہ تہمت اس سے دفع ہو جائے یا (واقعی اگر وہ ظالم ہے تو) وہ آواز دب جائے۔ بھی کوئی فرعون صفت انسان غرور اور تکبر کے نشے میں غیر شعوری طور پر اٹھتا ہے ناکہ اس کے مقابلہ میں کسی گوشہ میں کسی شخص کو جینے کا حق نہ ہو۔ یہ ظالم افراد فرعون بن کر اٹھتے ہیں یا فرعون بننے کے لئے قیام و خروج کرتے ہیں اور ان کا مطح نظر ظلم "تجاوز اور تعدّی ہو تا ہے۔ ایسے درندہ صفت لوگوں سے اگر ان کے قیام و خروج کی وجہ پوچھی جائے تو ان کے جو اب کی برگشت ان کی انانیت لیعنی ان کی " میں " پہ منتسی ہوتی ہے۔ ایسے قیام و خروج

ب کیوں کہ اہل بیت علیم السلام کے نقطہ انظر کے مطابق امامت کے لئے ایک تو امام کا منصوص من اللہ ہونا ضروری ہے دوسرے جس کو امام مقرر کیا جائے اس میں امامت کے لئے شرائط اور اہلیت کا ہونا ضروری ہے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ نہ تاریخ سی ایسے مخص کی نشان دہی کرتی ہے کہ اس وقت خود حسین ؓ کی ذات کے علاوہ کوئی اور محص ابیا موجود تھا جو امامت کے لئے مطلوبہ شرائط اور اہلیت رکھتا ہو اور نہ ہی خود امام نے کسی ایسے شخص کا نام لیا۔ اس کے برخلاف بیہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ بہ اتفاق امت ، پنج بر ختمی مرتبت اور امیرالمومنین علی علیہ السلام کے بعد امام حسین اور آپ کے بھائی امام حسن مجتباع ہی عالم اسلام کی سب سے بری شخصیات تھیں۔ امام حسن مجتلیٰ شہید ہو چکے تھے للذا اس وقت اس منصب کے لئے امام حسین کی ذات کے علاوہ کوئی اور شخصیت ایس نہیں تھی جو اس اللی منصب کی اہل ہو اور جو اس منصب کے لئے مطلوبہ شرائط پر پوری اترتی ہو۔ لندا کوئی ایسی تجویز کہ جو خود نظام امامت سے انحراف کے مترادف ہو کوئی عام عاقل آدمی بھی پیش نہیں کر سکتا چہ جائیکہ امام کی ذات والا صفات سے ایسی نوقع کی حائے۔

ŕc

ند کورہ بالا مفروضات ناممکن ہونے کی صورت میں صرف ایک ہی صورت باقی رہتی ہے اور وہ سیر کہ امام مطالبۂ بیعت کو مسترد کر کے خود اپنے لئے بیعت طلب کرتے 'امام نے ایسا ہی کیاور اس کا ثبوت سیر تاریخی حقیقت ہے کہ آپ قوم کی نجات کے لئے ۔۔ اس لئے نہیں کہ وہ ان کی اپنی قوم ہے بلکہ وہ ہر قوم کو بندگانِ خدا سبحتے ہیں اور اس لئے قیام کرتے ہیں پاکہ انسانوں کو انسانوں کی غلامی اور بندگی سے نکال کر خدا کی بندگی کی طرف لائیں۔ ان کا قیام رضائے اللی کے لئے ہوتا ہے۔ چنانچہ تمام انبیاء علیم السلام نے اس مقصد کے لئے قیام کیا۔ جیساکہ سورہ اعراف کی آیت 26امیں ہے کہ: "وہ نیکیوں کا حکم دیتا ہے اور برائیوں سے روکتا ہے اور پاکیزہ چیزوں کو حلال قرار دیتا ہے اور خبیث چیزوں کو حرام قرار دیتا ہے اور ان پر سے احکام کے سکھین ہوجھ اور قید و بند کو اٹھادیتا ہے۔'' ان لوگوں کا قیام 'اللی قیام ہے۔ اور اس کا ہدف و مقصد ہندگان خد اکو ظلم کے بنجوں سے نجات دلانا تفاصبوں سے ان کا حق دلوانا الوگوں کو شریعت اللی کی تعلیم دینا اور اس کا نفاذ کرتا ہے۔ بیہ لوگ خواہ بند گانِ خدا کی نجات کے لئے قیام کریں 'خواہ شریعت اللی کے نفاذ کے لئے دونوں صورتوں میں ان کا ہدف اور مقصد رضائ اللى ب جس ك لي وہ اين جان كى بادى لكا ديت ميں - يمان تک کہ اپنے عزیز ترین جگر گوشوں کو بھی اس راہ میں قربان کر دیتے ہیں۔ یہ رضائے اللی کے طلب گار تہمی اپنی " بیں " اور نفس کو اور اپنی ذاتی اغراض کو اس میں شامل نہیں کرتے بلکہ صرف اور صرف خوشنودی خدا کے لیئے قیام کرتے ہیں۔ اس اللی قیام کے دو پہلو ہیں امت کے لئے قیام لیعنی معاشرے کو ظلم وستم سے نجات دلانے کے لئے قیام۔

## کو فساد کہا جاتا ہے جن کے مقاصد و اہداف کی بر گشت خود انسان کی اپنی ذات ہو۔ اپنی قوم کے لئے قیام کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کوئی شخص دو سروں کو دھو کہ دینے کے لئے اپنی

H4

انانیت یا این "میں" کو مکرو رہا کے بردہ میں چھپا کر قوم کے نام پر قومیت اور نیشنلزم کی بنیاد پر اٹھتا ہے۔ ایسے لوگ این ''میں '' کو قوم اور قومیت کے پردے میں چھپالیتے ہیں ادر لوگوں کو دھوکہ دینے کے لئے اپنے قیام و خروج کا سبب قومی مفاد کو قرار دیتے ہیں۔ یہ لوگ جب اٹھتے ہیں تو کسی دو سری قوم کے حقوق کے لئے نہیں بلکہ اپنی قوم کے حقوق کے لئے اور اس لئے کہ بیہ میری قوم ہے۔ غرض ان کے قیام و خروج کے اسباب وعلل کی برگشت خود ان کی این ذات پر منتهی ہوتی ہے۔ بیہ وہ لوگ ہوتے ہیں جو خدا 'رسول' اور معاد پر یقین نہیں رکھتے۔ بیہ جب قوم و قومیت کے نام پر قیام و خروج کرتے ہیں تو پھر یہ منیں دیکھتے کہ ان کے قیام کے متیجہ میں دو سری قومیں کتنی پس رہی ہیں اور فقر وفاقد کا شکار ہو رہی ہیں۔ چنانچہ یورپ اور امریکہ کی مثال ہمارے سامنے ہے کہ وہ کس طرح دو سری قوموں کا استحصال کر رہے ہیں۔ للذا ہروہ قیام و خروج جس کی بنیاد مادی سوچ پر جو اور جهاں خدا 'رسول' اور معادیر ایمان نہ ہو 'فساد پر منتبی

رضائے اللی کے لیے قیام

ليكن وه لوگ جو خدا 'رسول' اور معاد پر ايمان ركھتے ہيں جب المھتے ہيں تو

Presented by www.ziaraat.com

کہ میراقیام نہ "اشر" کے لئے ہے 'نہ "بطر" کے لئے 'نہ فساد کے لئے ہے اور نہ ظلم کے لئے۔ یعنی آب نے اپنے قیام کے مقاصد میں سے ان چار اہداف کی واضح الفاظ میں نفی فرمائی ہے کہ میں اشر 'بطر 'فسادیا ظلم کے لئے نہیں نکل رہا۔ ذیل میں ہم ان جاروں لفظوں کی تشریح کرتے ہیں: اشرېروزن کنف - بمعنى خود يېندى ، تکبر ،طغياني جيساکه سوره قمر کې آيت ۲۵ میں آماہے:-٤ ءَ ٱلْقَى الذِكْرُ عَلَيُهِ مِنْ بَيُنِنَابَانُ هُوَ كَلَاكَ ٱشْرُ " <sup>در</sup> کیا ہم میں سے بیہ ذکر اس پر ڈالا گیا ہے ۔ بلکہ وہ بہت جھوٹا اور بهت زمادہ اترانے والا ہے۔" بطربروزن فرس – بمعنى طغیان 'حیرت ' تتکبر جیسا که سورہ انفال کی آیت ۲ م میں ہے کہ: وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِم بَطَرًا وَّرِيَّاءَالنَّاسِ وَيَصُتُوُنَ عَنُ سَبِيْلِ اللَّهِ-" " اور تم ان لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جوابی گھروں سے اتراتے ہوئے اور لوگوں کو دکھاتے ہوئے نگلے اور لوگوں کو خدا کی راہ سے روکتے ہی۔" فساد - بمعنی تباہی ، یہ لفظ صلاح کی ضد ہے۔ کسی چیز کے اپنے توازن سے نکل جانے کو فساد کہتے ہیں یعنی جیسے ہی کوئی چیز اپنے تناسب اور توازن سے نکلے گی فساد کاموجب بن جائے گی۔ جیساکہ سورہ انبیاء کی آیت ۲۲ میں ہے کہ: "لَوْكَانَفِيهمَا الهَةُ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَنَا"

احدو شریعت کے لئے قیام لیٹن مردہ اور معطل شریعت کو زندہ كرنے بح لئے قیام۔ امام حسین علیہ السلام نے مدینہ سے نگلتے وقت پہلے ہی مرحلہ پر نہایت واضح لفظوں میں اپنے قیام و نہفت کے اہداف میں سے اپنی ذات اور اپنی انا کو منہا کیا اور فرمایا کہ میں اپنی انا کی تسکین کے لئے نہیں نکل رہا اور نہ میرا قیام خود پیندی یا کسی استثمار اور استحصال کے پالتے ہے۔ آپ ٹے فرمایا کہ «حسین ٔ خدا کی وحدانیت 'قیامت میں حشرونشراور حساب کتاب پر یقین رکھتاہے ''۔ للذاایک ایباانسان جو الله پر ایمان ادر قیامت پر یقین رکھتا ہو 'وہ کبھی این انا کی خاطر یا غرور و تکبر کے نشہ میں نہ کسی فرد پر تجاوز وتعدّی کر سکتا ہے اور نہ س معاشرے پر- امام حسین علیہ السلام نے اپنے قیام و نہفت کے سلسلے میں ان اہداف کو مسترد کیا ہے جو ذاتیات اور انانیت پر منتہ ہوتے ہیں یا جن کی بنیاد خود پیندی ،ظلم 'فساد اور غرور و تکبر پر ہو 'نہ کہ ان اہداف کو کہ جو الٰبی ہیں اور قیام عدل وقسط اور حکومت والہٰ کے قیام کے لئے ہیں۔ لیکن تعجب اور افسوس اس بات بر ہے کہ ہمارے علماء 'ذاکرین مقرر حضرات امام حسین کی نسفت کے اسباب وعلل میں سے ان اللی اہداف کو بھی مسترد کرتے ہیں۔

امام حسین علیہ السلام نے مدینہ سے نکلتے وقت محمد حنفیہ کو دی گئی وصیت میں اپنے قیام و نہفت کے اسباب کو بیان کرتے ہوئے واضح طور پر بیہ اعلان فرمایا وجود نہیں ہے۔ یا جیسے اگر کسی چیز کو صالح کما جائے تو اس کے معنی یہ ہون گ کہ وہ فاسد نہیں ہے۔ یعنی فساد کا وجود نہیں ہے۔ اور اگر کہیں یہ چیز "فاسد " ہ تو وہ "صالح" نہیں ہو گ۔ ب اگر کسی کے بارے میں کما جائے کہ یہ محتاج اصلاح ہے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ وہ فاسد ہے۔ اور جب کوئی چیز فاسد ہو تو اس کے معنی یہ ہوں گ کہ اس شے سے وہ فائدہ نہیں لیا جا سکتا جو اس سے متوقع تھا۔ مثلاً ۔ اگر کوئی کہ اس شے سے وہ فائدہ نہیں لیا جا سکتا جو اس سے متوقع تھا۔ مثلاً ۔ اگر کوئی دوا فاسد ہو گئی ہے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ جو فائدہ اس دوا ہے متوقع تھا وہ اب اس سے حاصل نہیں کیا جا سکتا ۔ اور نہ صرف سے کہ فائدہ حاصل نہیں کیا جا سکتا بلکہ النا اس سے نقصان سینچنے کا اندیشہ ہے ۔۔۔ اس طرح اگر یہ کہیں کہ فلاں گھر قابل اصلاح ہے تو اس کے معنی سے ہوں گے کہ وہ گھر رہنے کے قابل فلاں گھر قابل اصلاح ہے تو اس کے معنی سے ہوں گے کہ وہ گھر رہنے کے قابل

ای طرح اگر کوئی امت فاسد ہے تو اس امت سے بہتری کی توقع نہیں کرنا چاہئے جب تک کہ اس کی اصلاح نہ کر لیں۔ چنانچہ امام حسین علیہ السلام نے جب یہ فرمایا کہ "میں امت کی اصلاح چاہتا ہوں" تو اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ امت فاسد ہو چکی ہے۔ امت فاسد ہو چکی ہے۔ کرنا چاہتے ہیں تو پہلے یہ معلوم کریں کہ انسانی زندگی کے کس شعبہ کی اصلاح سے شعبے اہم ہیں۔ انسانی زندگی کے شعبوں پر ایک سر سری نظر ڈالتے ہوئے یہ دیکھیں کہ

«ہگر اللہ کے سوا دونوں (زمین اور آسان) میں کوئی اور خدا ہو تا تو تاه بوطاتے۔" ظلم - یمعنی نقص نقدی ، تجاوز ، سی غیر کی چزیر قبضہ کرتایا کسی دو سرے کی حديا ملك ير قابض موجانا۔ بر حال فرزند رسول اين قيام و نسفت ك ابداف و مقاصد ب ان تمام صفاتِ رذیلیہ کی نفی کرتے ہیں جو ان لوگوں کا وطیرہ ہیں جو نہ خدا پر ایمان رکھتے ہیں نہ رسول پر اور نہ معاد پر یقین رکھتے ہیں۔ آباً الي وصيت نامد من يون فرمات بي: "اريدلطلبالاصلاح امةجدى" «میں اپنے جد کی امت کی اصلاح چاہتا ہوں۔" امام حسین علیہ السلام است رسول کے س گوشہ اور زاویہ کی اصلاح کرنا چاہتے تھے اس کو بیان کرنے سے پہلے ہم افظ "اصلاح" کی اہل لغت اور اہل عرف کے زادیہ نگاہ ہے وضاحت کرنا چاہیں گے۔ لفظ اصلاح "صلاح" ب ليا كياب- صلاح سى چز ك اچها مون اور شائستہ ہونے کو کہتے ہیں۔ لفظ "صلاح" کی ضد "فساد" ہے۔ اہل منطق کے نزديك لفظ "صلاح" اور لفظ "فساد" دونوں لفظ عدم اور ملكه بيں \_يعنى جس جگه ان میں سے ایک موجود ہو وہاں اس کی ضد لازما موجود نہیں ہو گی۔ جیسے اگر کہا جائے کہ زید بینائی رکھتا ہے تو اس کے معنی سہ ہوں گے کہ وہ اندھا نہیں ہے۔ لیتنی اس میں نابیناتی اوراند سے بن کا وجود نہیں ہے۔ اور اگر کہیں کہ زید نابینا ہے تو اس کے معنی سہ ہوں گے کہ وہ بینائی نہیں رکھتا ہے۔ یعنی اس میں بینائی کا

11+

ایک حاکم 'اور
 دو سرے محکوم یا رعایا

اییا معاشرہ جہاں محکوم کو اپنا حاکم منتخب کرنے کا حق نہ ہو اور حاکم کے انتخاب میں اس کا کوئی کردار نہ ہو تو اس امت کو ایک فاسد امت کما جاتا ہے۔ چو نکہ امت کو اپنے حاکم کے انتخاب کا اختیار نہیں اور نہ ہی اس میں امت کا کوئی کردار ہے اس لئے اس معاشرے اور اس نظام میں حاکم بے لگام ہو تا ہے اور اس کے ظلم و تشدد میں روز بہ روز اضافہ ہو تا جاتا ہے۔ جو امت اپنے اوپ ہونے والے ظلم و تشدد کا دفاع نہیں کر سکتی وہ فاسد امت ہے۔ چنانچہ قر آن کریم اور روایات محصومین خصوصاً نیچ البلاغہ نے ایک امت کی شدید مذمت کی ہے۔

مکتب فکرودانش بھی امت کو دو طبقوں پر مشمل سبھتا ہے ایک متعلیم یافتہ اور دانش بہ طبقہ 'اور () دو مرا 'نادان اور ان پر طبقہ

بس امت میں غیر تعلیم یافتہ اور ان پڑھ لوگوں کی شرح زیادہ ہو گی وہاں اہلِ فکر ودانش کی نظر میں ان پڑھ اور غیر تعلیم یافتہ طبقہ کو امت کا ایک فاسد جز سمجھا جاتا ہے۔ چنانچہ اہلِ دانش کا یہ فریضہ ہے کہ وہ امت کے اس فاسد جز کی اصلاح کریں اور لوگوں کو تعلیم یافتہ بنائیں۔ بقول شہید باقرالصدر رضوان اللہ علیہ" جہالت اور تعلیم کا فقد ان امت 144

رکھتے ہی۔

دو سرے کافر جو مومن کے برخلاف ان چیزوں پر ایمان نہیں رکھتے اور انہیں مسترد کرتے ہیں۔

لیکن حقیقت حال ہے ہے کہ ہر امت میں مذکورہ بالہ تمام گروہ پائے جاتے ہیں۔ یعنی کام لینے والے بھی اور کام دینے والے بھی 'پید اواری وسائل کے مالک بھی اور اس کو چلانے والے بھی 'ثروت مند بھی اور محروم بھی 'عالم بھی اور جاہل بھی 'حاکم بھی اور رعایا بھی 'اشراف بھی اور غیرا شراف بھی 'آزاد بھی اور خلام بھی 'حاکم بھی اور کافر بھی ۔ غرض کوئی بھی امت ان طبقات سے خال نہیں ہے۔ بیہ طبقات بیشہ سے ہیں اور بھی ۔ غرض کوئی بھی امت ان طبقات سے خال نہیں ہے۔ بیہ طبقات بیشہ سے ہیں اور ہمان زمانہ 'پر ختم ہو جائیں گے۔ لیکن کوئی کے جیسے کہ غلام کافر وغیرہ جو ظہور امام زمانہ 'پر ختم ہو جائیں گے۔ لیکن کوئی ایسا عہد رہا ہے اور نہ آئے گا کہ جس میں رعایا ہو اور حاکم نہ ہو 'حاکم ہو اور ایسا عہد رہا ہے اور نہ آئے گا کہ جس میں رعایا ہو اور حاکم نہ ہو 'حاکم ہو اور ہوں اور کوئی عالم نہ ہو۔

خداوند عالم نے نظام حیات کو اس طرح بنایا ہے کہ انہی طبقات سے امت کی چکی گردش کر رہی ہے۔ امت کا وصف اور خوبی اس میں نہیں کہ اس میں یہ طبقات نہ ہوں اور امت طبقہ واحدہ ہو۔ ہاں البنۃ قرآنی نقطہ نظر کے مطابق ایمان کی بنیاد پر امت واحدہ کا وجود یقدیتا صحیح ہے۔ قرآنی اصطلاح کی رو سے یہ تمام طبقات ایک طبقہ واحدہ بیں کیونکہ یہ سب کے سب بندگانِ خدا ہیں۔ امت کا ہرگروہ ایک دو سرے کے مقابل اپنے حقوق رکھتا ہے اور ای طرح اپنے ذمتہ ایک دو سرے کے مقابل کچھ فرائض بھی رکھتا ہے۔ ہر گروہ کے

کے جسم میں ایک تاسور اور خطرناک جز ہے جو امت کے لئے ہمیشہ باعث خطر <u>"</u>~ ۲۰۰۰ امت کا تجزید ماہرین عمرانیات کے نقطہ، نظرے بعض ما ہرین عمرانیات امت کو دو طبقوں میں تفسیم کرتے ہیں جو سے ہیں:--🔵 ایک طبقة اُشراف که جواعلی نسب خاندانوں پر مشتل ہو تاہے اور 🔵 دوسرے وہ طبقہ جو عام عوام پر مشتمل ہو تاہے ان ماہرین کی نظر میں طبقہ اشرافیہ کے علاوہ لوگ امت کا ایک فاسد جز ہی۔ ان کے نقطہ نظرے ان لوگوں کا کام ہے ہے کہ وہ اشراف کی خدمت میں رہیں۔ جہاں اشراف کی حکومت ہو گی وہاں دوسرے انسانوں کی کوئی حیثیت نہیں۔ اگر وہ اشراف کی خدمت نہ کریں تو وہ امت کا ایک فاسد جز ہیں جس کو کاٹ کرختم کردینا جاہے۔ ۵ ۔۔ امت کا تجزیہ اہلِ دین کے نقطہ <sup>ن</sup>ظرے

یہ تمام گزشتہ املیازات جنہوں نے امت کو دو طبقوں میں تقسیم کیا دین انہیں تسلیم نہیں کرنا۔ یہ املیازات انسان کی تقسیم بندی کے لئے صحیح نہیں ہیں۔ ایل دین کے نزدیک ان املیازات کی بنیاد پر دو سرول پر فخر اور تسلط بر قرار رکھنا جائز نہیں۔ وہ صرف ایمان باللہ کو املیاز سیجھتے ہیں۔ ایل دین امت کو مندرجہ ذیل دو گروہوں میں تقسیم کرتے ہیں:۔

🗅 ایک مومن جو خدا 'انبیاء 'خدا کی نازل کردہ کتابوں اور معاد پر ایمان

114

ہو گا۔

بیغیر اسلام کی بعثت سے قبل انسان ان تمام مفاسد کے سمند ر میں ذوبا ہوا تقااور معاشرے کا کوئی بھی جز صالح نہیں تھا۔ سیاست فاسد تھی 'اقتصادی فساد اس حد تک پینچ چکا تھا کہ لقمۂ نان میسر نہ ہونے کی وجہ سے لوگ اپنے بچوں کو زندہ درگور کر دیتے تھے ،علم و آگاہی کے لحاظ سے وہ دور 'دورِ جاہلیت کے نام سے موسوم ہے 'اشرافیت کا حشریہ تھا کہ انسانوں کی خرید و فروخت کے بازار دوسرے تمام بازاروں سے کمیں زیادہ بارون تھے۔ چنانچہ پغیر اکرم نے مبعوث ہوتے ہی اعلان کیا کہ اگر اقتصادی 'سیاسی اور فکری فسادات کا خاتمہ چاہتے ہو اور اپنے آپ کو ان تمام مفاسد سے نجات دلانا چاہتے ہو تو یہ ای صورت میں مکن ہے کہ حاکمیت اللی کو تسلیم کیا جائے۔ آپ نے ان مفاسد کی اصلاح اور علاج کا حل اس ایک جملہ میں قرار دیا کہ:

" قُوْلُو الآالة الآاللة"" لوكو الموكه نهيں ہے كوئى خداليكن الله-" ليعنى ان تمام بد بختيوں اور فساد سے نجات ملے گى تو صرف اور صرف حاكميتِ اللى كو تسليم كرنے كے بعد پيغير اكرم نے پہلے ہى دن اپنى قوم سے خطاب كركے فرمايا:-

"میں تمہارے لئے دین و دنیا کی بھلائی لے کر آیا ہوں اور وہ یہ ہے کہ تم خدا کی وحدانیت کو تسلیم کرو اور غیر خدا کی بالاد ستی چاہے وہ کسی شکل میں ہوا سے ختم کرد-" رسولِ اکرم ان مغاسد کے خاتمہ کا حل اور علاج ای میں دیکھتے تھے کہ امت کی "اصلاحِ سیاسی" ہو جائے۔ چنانچہ اسی سلسلے میں اپنی سوا سال کی جدو جہد لئے لازم ہے کہ وہ اپنی ذمۃ داریوں اور فرائض کی انجام دہی میں مشغول رہے۔ جب بھی کوئی طبقہ اپنی ذمۃ داری اور مسئولیت میں کو ناہی کرے گا تو لازماوہ کو ناہی امت میں فساد کا سب بنے گی۔ جمال حاکم کے لئے اپنی فساد کا یکی میں کو تاہی کرے اور اس صورت میں رعایا حاکم کے لئے اپنی فرائض کی ادائیگی میں کو تاہی کرے اور اس صورت میں امت میں فساد ظاہر ہو تو اس کو سیاسی فساد سے تعبیر کریں گے۔ سرمایہ دار اگر اپنی فرائض ادا نہ کرے اور امت کے محروم اور مزدور طبقہ کو اس کا حق نہ دے یا مزدور طبقہ اپنی فرائض کی ادائیگی میں غفلت برتے اور ہڑتال اور تالہ بندی کا سلسلہ شروع کردے تو اس صورت میں جو فساد رونما ہو گا اسے اقتصادی فساد کہ جاتا ہے گا۔

عالم اگر اپنے علم کو چھپائے یا اپنے علم کو ذریعہ معاش بنائے یا علم کو دیگر بلنے والی متاع زندگی کی طرح بازاروں میں فروخت کرے اور دو سری طرف جاہل اگر علم و آگاہی سے روگردانی کرے 'مدارس اور دانشگاہوں سے دور رہے۔ تو معاشرے میں اس کے نتیج میں جو فساد ظاہر ہو گا اے فکری فساد کا نام ویا جائے گا۔

ای طرح طبقہ ماشراف دو سروں کو اگر انسان نہ سمجھ اور ان کے ساتھ برا سلوک روا رکھ 'اور دو سری طرف غیر اشراف نسل کے لوگ ان لوگوں کی جنہیں اسلام نے برتری عطاکی ہے ان کے لئے مخلص ہونا 'ان کا احترام کرنا 'اور معاشرے کے معقول آداب کی پابندی کرنا اگر عیب و نقص سمجھیں تو آپس میں بخض و عدادت کا ایک سلسلہ شروع ، و جائے گا اور سیس سے فسادِ اجتماعی کا آغاز چو نکہ یہ امت اچھائی کی طرف وعوت دیتی ہے۔ اس لئے برے برے اشراف ، حکمران اور امپیریالسٹ اس چھوٹی سی امّت کے سامنے سر تگوں اور خاشع و خاضع ہیں۔ یہ وہ امّت ہے جس میں تمام پہلو اور زاویتے صالح ہیں اور اگر کوئی فاسد جز ہو بھی تو اس کا کوئی کردار نہیں کیوں کہ وہ اپنی حیثیت کھو چکا

119

الغرض امام اس وقت دو میدانوں میں امت کی اصلاح کے خواہاں تھے۔ ایک طرف امام کے پیش نظر نظام حکومت کی اصلاح تھی اور آپ وہاں سے فاسد عناصر کا قلع قمع چاہتے تھے۔ دو سرے اس وقت کے علاء دانشوروں اور مقدر شخصیات کے سکوت کو تو ڑنا آپ کو مقصود تھا۔

احياء سيرت جد امام حسين " في جو وحيت نامه التي بحالي محمد حفيه كے نام لکھا تھا اس كا ايک جملہ سير ہے كہ: " اسيبر بسيبرت حدى و ابى" " اسيبر بسيبرت حدى و ابى" " ميں اپنے نانا محمد مصطفى" اور اپنى پر بزرگوار على "ابن ا بيطالب كى ميرت پر اپنے اس قيام كو استوار كروں كا اور ان كى سيرت كو زندہ كروں گا۔ " آپ " كے اس جملہ كو سيجھنے كيليے دو چيزوں كو پيشِ نظرر كھنا ضرورى ہے: کے بعد مدینہ منورہ میں آپ نے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ: "میں عمد جاہلیت کے تمام شوم رسم و رواج کو مناتا ہوں اور انہیں قد موں کے پنچ روند تا ہوں۔ کوئی بھی شخص ماسوائے تقویٰ کے کسی بھی املیاز کی بنیاد پر فخرو مبلبات نہ کرے 'امت اب صرف ایک طبقہ اور ایک امت ہے اور "امت مومنہ " ہے۔ اب فقیراپ فقر کو عیب نہ سمجھے 'اب سرمایہ دار اپن سرمایہ کو اپنے لئے وجہ املیاز نہ بنائے بلکہ امت کے سامنے خود کو ایمن

آج آپ نے سالها سال سے غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے افراد کو آزادی کا مردہ سنایا' خاندانِ قریش کے اور اوس و خزرج کے برے برے لوگوں کے ساتھ اخوت و براوری کا عقد جاری کیا 'کل تک جو غلام تھے ان میں سے کس کو دامادی (زید ابن حارثہ) کا شرف ملا اور کسی کو خاندانِ رسالت کے اہل بیت میں (سلمان فارس) شمار ہونے کا شرف حاصل ہوا 'کسی کو مؤذنِ رسول اللہ بنے کا شرف ملا (بلال) اور کل جو شریف گئے جاتے تھے آج انہیں ملقاء کالقب ملا۔ غرض ایک صالح امت کا وجود سامنے آیا اور خداوند عالم کی طرف سے آیت نازل ہوئی کہ:

"حُنْنَتْمُ حَيُرَ أُمَتَةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوْنَ بِالْمَعُرُ وُفِوَتَنْهَوَنَ عَنِ الْمُنْكَرِ" "تم بترين امت ہو جے لوگوں کے لئے منظرِعام پر لایا گیا ہے-تم لوگوں کو نیکیوں کا تھم دیتے ہواور برائیوں سے روکتے ہو-" (سورہ آل عمران ۳-آیت ۱۱) خلاف جو بھی خدا کی حاکمیت کو ختم کرنے اور رو کنے کیلئے آپ کے مقابلہ میں آیا آپ دستمن کی محترت و قوت کو خاطر میں لائے بغیراور اپنی قلّت کی پرواہ نہ کرتے ہوئے خدا کے بھروسے پر اس سے نبرد آزما ہوئے اور خدانے آپ کو کامیابی و کامرانی سے ہمکنار کیا۔

کمہ میں بھی پیغیر اکرم تن تنما نظے اور ظلمت و تاریکی اور انحرافات کے سمندر کی موجوں کا مقابلہ کرتے ہوئے آپ نے قیام فرمایا جب کہ گنتی کے چند افراد آپ کے ساتھ تھے۔ اپنے قیام و نہفت کے دوران پیغیر اکرم نہ کمہ میں افراد آپ کے ساتھ تھے۔ اپنے قیام و نہفت کے دوران پیغیر اکرم نہ کمہ میں اپنی تنمانی کاتوانی اور ضعف کی دجہ سے گھبرائے اور نہ مدینہ کی زندگی میں دشمن کی کرث کاتوانی اور ضعف کی دجہ سے گھبرائے اور نہ مدینہ کی زندگی میں دشمن کی کرثرت کافرادی اور ضعف کی دجہ سے گھبرائے اور نہ مدینہ کی زندگی میں دشمن کی کرثرت کافرادی اور ضعف کی دجہ سے گھبرائے اور نہ مدینہ کی زندگی میں دشمن کی کرثرت کافرادی اور مالی قوت کو خاطر میں لائے۔ چنانچہ ہر جنگ میں دشمن کی تھداد ہیشہ زیادہ ہوتی اور مالی قوت کو خاطر میں لائے۔ چنانچہ ہر جنگ میں دشمن کی نہ منہ دونوں نہ نہ کرثرت کافرادی اور اپنی تعالی رکھا۔ ہم میں کر ماتھ ہمت کم افراد ہوتے لیکن آپ نے اپنی نہ منہ نہ دونوں نہ منہ دوران پی تعالی دونوں آپ کے عالم میں تن تنا الاحا اور لوگوں کو دعوت دینا' ۔ میں دو چن پنی رونوں کی معام دوران پی تعالی کر دونوں کہ منہ دوران کی کہ عالم میں تن تنا الاحا اور لوگوں کو دعوت دینا' ۔ میں دوران کی کر تک ماتوں کی کر دونوں ۔ معن کی دونوں کی معام دوران کر کہ دونوں ۔ معن کی دونوں کی معام دوران کی کے عالم میں تن تنا الاحا اور لوگوں کو دعوت دینا' ۔ معن کی دھا ہے تیں اورا ہوتے ہندی کی کر دونوں ۔ معن دوران کی کر معام دوران ہوں تھا اور دوگوں کو دعوت دینا' ۔ معن کی حقی اپند ہیں دوران کی کہ دونوں کی حقی این ہوں کی حقی ہوئی کی کر دونوں کی حقین ہوں ہوں کی کر دونوں کی کر دونوں کی کر دونوں کی مقابلہ میں افرادی قوت کی معابلہ میں افرادی قوت کی مونوں کی کر دونوں کی کر دونوں کی کر دوروں کی کر دونوں کی کر دونوں کی کر دونوں کی حقی ہوں کی کر دونوں کی کر دونوں کی کر دونوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی کر دونوں کی دونوں کی کر دونوں کر دونوں کر دونوں کر دونوں کی دونوں

کے خدا کی حاکمیت کو قائم کردیں۔ اب ذرا امام حسین کے بدر بزرگوار علیٰ ابن ابی طالب کی سیرت کا بھی جائزہ لیتے چلیں پاکہ امام حسین کے اس جملہ کو سمجھنے میں مدد مل سکے: '' اسپیر بیسپیرت ابھی''

۱-- پنجبراکرم نے این حیات طیب کو کس نہج پر چلایا- ؟اور ۲\_\_\_ امیرالمومنین علی این حیات مبارکه میں کس نہج پر گامزن رہے-؟ ان دونوں عظیم ہستیوں کی یوری زندگی کو سامنے رکھ کریہ دیکھیں کہ مدینہ سرنگنے کے بعد امام حسین کی کیاسیرت رہی ؟ 🕥 امام نے این زندگی کو کس جت پر لگایا؟ ن آب خ کیا کیا اقدامات کے؟ ن آبا نے س عمل کو سب سے مقدم رکھا؟ پنیبر اکرم کی حیات مبارکہ کے دو حصے ہیں۔ ایک ملی زندگی کہ جس میں ایک طرف تو آب نے لوگوں کو اسلام کی طرف دعوت دی ، خیرو شرسے آگاہ کیا ' معروف و منکر سے لوگوں کو آشاکیا 'بت پر ستی سے لوگوں کو منع کیا اور خدائے وحدہ لاشریک کی پرستش کی دعوت دی۔ دو سری طرف اجتماعی نظام میں انسانوں پرانسانوں کی حکمرانی اور حاکمیت کے بر خلاف خدا کی حاکمیت کو قائم کرنے کی دعوت دی جس کے نتیجہ میں آپ کفارِ قرایش اور سرداران قرایش کے غیظ و غضب كانشانه ب يمال تك كه مكه چھو ژكرمدينه بجرت كرنايزى-سرور کائت کی زندگی کا دو سرا حصته مدینه بینچ کر شروع ہو تا ہے۔ یماں آپ کی تمام مساعی اور کوششوں کا مرکز ایک اسلامی اور قرآنی معاشرے کو وجود میں لانا تھا۔ ایک ایسے معاشرے کا قیام تھا جس میں تمام طبقاتی املیازات مٹاکر' انسانوں پر انسانوں کی بالادستی کو ختم کرکے 'اخوت اور برادری کا معاشرہ قائم کرے خدا کی حاکمیت کونافذ کیا جائے۔ چنانچہ آپ کے اس مقدّ س ہدف کے

بھیجا۔ تم بری طرح نہ وبالا کئے جاؤگے اور اس طرح چھانے جاؤگے جس طرح چھلنی سے کسی چیز کو چھانا جا تا ہے اور اس طرح خلط طط کئے جاؤگے جس طرح (پیچ سے ہنڈیا) یہاں تک کہ تمہارے ادنی اعلیٰ اور اعلیٰ اونیٰ ہو جائیں گے۔ جو پیچھے تھے آگ بردھ جائیں گے اور جو ہمیشہ آگے رہتے تھے وہ پیچھے چلے جائیں گے۔"

(خطبه ۱۷- نیج البلاغه)

چنانچہ امیرالمومنین کی سیرتِ قیامی خلافتِ ظاہری کے بعد شروع ہوئی۔ بالکل اسی طرح اپنی اس نہفت اور قیام سے قبل امام حسین کا گزشتہ دس سالہ دور اپنے پدربزرگوار کی سیرت کے مطابق 'دور ِ قعود تھا۔ اسے دورِ سکوت نہیں کہیں گے۔ بہرحال حضرت علیٰ کے دورِ قیامی میں ہمیں دو اقدامات نظر آتے

پہلا اقدام سابقہ انحرافات سے پردہ ہٹانا اور پچیں سال کے بعد پھر سے سیرت پیغیر ِاکرم کو سامنے لانا اور اس سیرتِ طیبّہ کا احیاء کرنا۔ آپ کا دو سرا اقدام ہر اس نظام کو ختم اور بر طرف کرنا تھا جو حاکمیتِ اللی کی راہ میں حاکل ہو۔ چنانچہ آپ نے تین اصلاحات فرما کیں۔

- (ا) سیاسی اصلاحات
- (۲) اداری اصلاحات اور
- (۳) اقتصادی اصلاحات

جب ہم امام علی کی سیرت پر نظر ڈالتے ہیں تو ہم دیکھتے ہیں کہ بحثیت امام آپ کی سیرت کے دوادوار ہیں۔ 🕥 ایک پنج براکرم کی رحلت سے لیکر خلافت ِ طاہری ملنے تک ' 🕥 دو سراخلافت ظاہری کے منصب پر فائز ہونے کے بعد۔ جہاں تک آپ کے پہلے دور کا تعلق ہے تو پنج براسلام کے بعد اس دور کو ہم دورِ سکوت تو نہیں دورِ قعود کہیں گے ۔ امیرالمومنین کے اس دور کو ہم دورِ سکوت نہیں کہ یکتے کیوں کہ عام علاء و صالحین بھی تبھی ظلم و بدعت کے مقابلہ میں خاموش نہیں رہ سکتے چہ جائیکہ امیرالمومنین امام علیٰ جیسی عظیم اور فعال شخصیت ظلم یا کمی بدعت کے خلاف سکوت اختیار کرے - بال اللبتہ آب ال اینے اس دور قعود میں قیام نہیں کیا۔ لیکن جب آئ نے خلافت خلام ری کی زمام سنبھالی تو سابقہ انحرافات علط رسم و رواج اور بد عتون کا ایک لشکر تھا جس کا آپ کو مقابلہ کرنا تھا۔ آپ ان سب فتوں کی بہ یک وقت اصلاح کرنا چاتے تھے۔ جیساکہ آب نے اس وقت فرمایا کہ جب مدینہ میں آپ کی بیعت ہوئی۔ "والذي بعثه بالحق لتبلبلن .....ولتغربلن غربلته ولتساطن سوط القدر حتى يعود اسفلكم اعلاكم واعلاكم اسفلكم وليسبقن سابقون كافواقصبروا ويسقصرن سباقون كانواسقوا-

"اس ذات کی قشم جس نے رسول کو حق وصد اقت کے ساتھ

ر سول می رضاہو-'' ( نخنانِ امام حسین ٌ ص ۲۲ ' نقل از مقتل خوارزمی -ج اص ۱۸۱۰'مقتل عوالم ص ۵۴)

(۲) مدینہ چھوڑنے سے قبل امام ہے ایک وصیت نامہ تحریر فرمایا 'اس پر اپنی مہر ثبت فرما کر محمد ابن حفیہ کے سپرد کیا۔ تمام مقابل میں اس وصیت نامہ کاذکر موجود ہے۔ اس وصیت میں آپ ٹے تحریر فرمایا کہ: "میں امریالمعروف اور نمی عن المنکر کرنا چاہتا ہوں۔" (مخنانِ امام حسین ؓ۔ ص ۳۳ 'نقل از خوار ذمی ۔ج۱۔ ص ۱۸۸ 'مقتل عوالم ص (عنانِ امام حسین ؓ۔ ص ۳۳ 'نقل از خوار ذمی ۔ج۱۔ ص ۱۸۸ 'مقتل عوالم ص

امیرالمومنین حضرت علی ابن ابی طالب کی شمادت اور امام حسن سے صلح کے بعد معاویہ پوری طرح اسلامی معاشرہ پر مسلط ہو گیا تھا۔ اب اسے اپن اقد امات کو عملی جامد پہنانے کے سلسلے میں سمی روک نوک کا سامنا نہ تھا۔ یم وجہ تھی کہ معاشرہ کا کوئی شعبہ انحراف و کجی سے محفوظ نہ رہا تھا اور امتِ مسلمہ نہایت تیزی کے ساتھ زمانۂ جاہلیت کی طرف پلٹ رہی تھی 'جابلی سنتیں زندہ کی جا رہی تھیں 'قبائلی تعضبات اور اقرباء پروری زوروں پر تھی 'شعائرِ اسلامی کا تھلم کھلا مذاق اڑایا جارہا تھا اور اسلام میں ملوکیت کا آغاز ہو چکا تھا۔ امام حسین "اپنے جد حضرت محمد مصطفی اور اپنے پدر بزرگوار حضرت علی "ک سنّت کی پیروی کرتے ہوئے صدرِ اسلام کے رسولِ مقبول کی مانند اپنے اصحاب کی ایک چھوٹی سی جماعت کے ساتھ اس انحراف کے سامنے ڈٹ گئے۔

المام حسین علیہ السلام کے قیام کے اہم ترین اسباب و محرکات میں سے ایک سبب امریالمعروف اور نہی عن المنکر ہے جس کاذکر آپ نے مختلف او قات میں اور مختلف مقامات پر فرمایا ہے۔ (۱) مجلسِ ولید سے واپس آنے کے بعد آپ قبرِ رسول پر تشریف لے گئے اور رسول کو واسطہ قرار دے کر درگاہِ خدا میں آپ نے دعا کی کہ: 'خدا وندا میں امریالمعروف اور نہی عن المنکر کرنا چاہتا ہوں۔ اس صاحبِ قبر- تیرے رسول کا واسطہ دے کر تجھ سے دعا کرتا ہوں کہ میرے حق میں اس چیز کا انتخاب فرما جس میں تیری اور تیرے

المُنكر کے لئے نگل رہا ہوں توبیہ معلوم کرنے کے لئے کہ آپ کون سے معردف کے متردک ہونے اور کن منکرات کے رائج ہونے کے خلاف قیام کررہے ہیں'مندرجہ ذیل نکات پر بحث ضروری ہے۔ (الف) امربالمعروف اور نهى عن المنكر كي تعريف امر بالمعروف دو كلمول سے مركب ہے: ایک "ام" اور دو س یہ "معروف" کی بلند فخصیت کااپنے سے کمتر فخص سے کسی شے کے طلب کرنے کوام کہتے ہیں جیسا کہ قرآن میں ارشاد ہوا کہ: "قُلْ أَمَرَ رَبِّنْ بِالْقِسُطِ" د کمہ دیجئے کہ میرے پرورد گارنے انصاف کا حکم دیا ہے " (سورہ اعراف ۷ ۔ آیت ۲۹) اس کے علاوہ تبھی کمی فعل اور ہے کو بھی امر کہتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن فرما تا ہے کہ: ·وَالِيَهِ يُرْجَع الْأَمَرُ · "اور اس کی طرف تمام امور کی بازگشت ہے۔" (سوره بهود ۱۱ – آیت ۱۲۳)

حلال کیا ہے اور اس کے حلال کو حرام قرار دیا ہے۔'' ( یخنان امام حسین ؓ - ص ۲ انقل از طبری جلد ۲ - ص ۲۰۰۰ کامل این اشیر - ج ٣-ص ٢٨٠ خوار ذمي جلد ١-ص ٢٣٣ 'انساب الاشراف جلد ٣-ص ١٤١) (٣) امام جب کرمال پنچ توابے اصحاب سے خطاب فرمایا کہ: <sup>د</sup> کیا تم لوگ نہیں دیکھ رہے کہ حق پر عمل نہیں ہو رہا ہے ؟ کیا تم نہیں دیکھ رہے کہ باطل سے لوگ باز نہیں آرہے ۔ (ان حالات میں) مومن کو جاہئے کہ لقاء اللہ (بعنی موت اور شہادت کو گلے لگانے) کی تمنا کرے۔ میں (ایسے حالات میں) موت کو سعادت کے سوا کچھ اور نہیں شمجھتا اور ان ظالمین کے ساتھ زندگی کو ذلت کے علاوہ کچھ اور نہیں شمجھتا۔'' (۵) امام حسین علیہ السلام کے لئے جتنی زیارات وارد ہوئیں ہیں ان سب میں ایک جملہ ہے اور وہ بیر ہے کہ۔ "آب امربالمعروف اور نهى عن المنكر كرتے ہوئے شہيد ہوئے-" امر بالمعروف اور نهى عن المنكر فروع دين ميں ايك اہم مقام كا حامل ہے۔ کتب فقہ اور احادیث میں فقہاء اور محد ثنین نے اس موضوع پر کافی طویل اور سیر حاصل بحث کی ہے۔ اس کتاب میں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے تمام پیلوؤں پر بحث کرنا طوالت کے پیش نظر ممکن نہیں البتہ اپنے اصل موضوع کے دائرہ میں رہتے ہوئے تن یہاں امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے صرف ان پہلوؤں پر بحث کریں گے جو امام حسین کے ان کلمات کی تفسیرو تحلیل میں ممر اور معادن ثابت ہوں۔ امام جب بیہ فرماتے ہیں کہ میں امریالمعروف اور نہی عن

ہو اسے "معروف" کہتے ہیں اور ہر وہ چیز کہ جو عقل و شرع کے لحاظ سے ناپندیدہ اور مذموم ہو اسے "منکر" کہتے ہیں۔ اس سے زیادہ واضح الفاظ میں اسے یوں کہاجا سکتا ہے کہ .....

ہردہ چیز جو انسان کی عقل کو تقویت دے 'اس کی روح کی تربیت میں مدد گار ہو اور قرب اللی تک پنچنے کاوسیلہ ہو اسے معروف کہتے ہیں۔ اور اس فغل کی انجام دہی کا کمی سے مطالبہ کرنے کو ''امربالمعروف'' کہتے ہیں۔ اور ہردہ عمل جو انسان کی غربزہ حیوانی اور شہوت کو ابھارے 'جو شیاطین

جن وانس کی بیروی میں ہو اور انسان کو سقوط و زوال کی طرف کے جو سیا بین جن وانس کی بیروی میں ہو اور انسان کو سقوط و زوال کی طرف کے جائے اسے منگر کہتے ہیں اور ایسے افعال کے مرتکب لوگوں کو ایسے افعال سے روکنے اور باز رکھنے کے عمل کو ''نہی عن المنگر'' کہتے ہیں۔

معروفات ومنكرات

شریعتِ مقدّسِ اسلام میں معروف و منگر کی فہرست بہت طویل ہے۔ مثلاً اعتقادی ---- اقتصادی ---- اجتماعی ---- سیاسی وغیرہ وغیرہ

ا- معروفاتِ اعتقادی

اصولِ عقائد اثبات وجودِ خدا 'توحيد 'نبوت 'امامت 'معاد 'حشرو نشر 'حساب و کتاب 'سوال و جواب وغيره ميں بحث و گفتگو 'نشرو تبليغ کرنا معروفات ِ اعتقادى ہیں-

راغب اصفهانی لکھتے ہیں کہ معروف ہراس فعل کو کہتے ہیں جس کی اچھائی عقل و شرع سے ثابت ہو۔ للذاہر وہ کام جو عقل و شرع کے مطابق ہو اسے معروف کہتے ہیں۔ چنانچہ کسی شخص سے اگر کسی ایسے فعل کی انجام دہی کے لئے کہیں جو عقل و شرع کے مطابق ہو تو اس فعل کے طلب کرنے کو امربالمعروف کہتے ہیں۔ نهى عن المنكر اس طرح لفظ نبي عن المنكر بھى دو كلموں يعنى "نبى" اور "منكر" سے مرکب ہے۔ کی باند شخصیت کی طرف سے اپنے سے کمتر شخص کو کسی فعل سے روکنے منع کرنے اور باز رکھنے کو نہی کہتے ہیں۔ لیعنی کسی فعل کے طلب ترک کو نہی <u>کہتے ہی</u>۔ ہروہ چیز جس کی برائی 'قباحت یا مذمت 'عقل و شرع سے ثابت ہو اسے منكر كہتے ہیں۔ خلاصه بيه كه جروه شے اور جروہ فعل كه جو محبوب و مطلوب عقل و شرع

غارت گری کو عام کرنا <sup>،</sup> فوا<sup>ح</sup>ش اور برائیوں کو رواج دینا مظرات اجتماع ہیں۔

۴- معروفات ساین

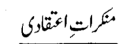
خدا و رسول کے منتخب و منصوص نمائندوں کی اطاعت کرنا 'اجتماع سیا ی اورا قتصادی مناصب پر باایمان لیعنی خدا و رسول اور معاد پر ایمان رکھنے والوں ' علم و آگمی رکھنے والوں لیعنی شریعت سے آگاہ اور قدرت و صلاحیت کے حامل افراد کو بیہ مناصب سوئینا 'شریعت کی پاسداری 'ملتِ اسلامیہ کے مصائب و آلام میں خود کو برابر کا شریک کرنا 'معروف سیاسی ہے۔

## منكرات سياسى

جاہل و نادان 'فاسق و فاجر ' قسی القلب ' بے رحم انسانوں کو حکومت ' اداروں کے اعلیٰ مناصب و عمدوں پر نصب کرنا 'امت کی رضا کو نظر انداز کرنا ' جزب اختلاف 'لیعنی حکومت کے غلط اقدام اور بے جا ظلم و جور پر اظہار رائے کرنے والوں اور ان کے غلط اقدام کی نشاندہی کرنے والوں پر جرو تشدد کرنا ' زندانوں میں محبوس کرنا 'فقرو فاقہ میں رکھنا اور حکومت اور امور حکومت کو اپنے مخصوص ایسے پیندیدہ ٹولے کے سپرد کرنا جو لوگوں کے مقدرات سے کھیلا ہو نیز قوانین کی خلاف ورزی کرنا وغیرہ یہ سارے اعمال منکرات سیا جی ہیں۔

تمام معروفات ومنكرات ايك جيسے نهيں

تمام منکرات و معروفات ایک حیثیت کے حامل نہیں ہیں بلکہ بعض



شرک و کفر کے نظریات پھیلانا 'وجودِ خدا کے بارے میں شکوک و شبهات کا اظہار کرنا۔ انبیائے اللی پر تہمت و افتراء باند ھنا 'ائمۃ اطہار" سے دشنی برتا ' حشرو نشرسے انکار کرنایا شکوک پھیلانا منکراتِ اعتقادی ہے۔

10+

۲- معروفات اقتصادی زکات ، خمس محد قات ، نذورات ، کسب معاش ، انفاق فی سبیل الله ، محرومین و فقراء کی دیکھ بھال کرنامعروفات اقتصادی ہیں۔ منکرات اقتصادی

ذخیرہ اندوزی 'ناپ تول میں کمی بیشی 'سود خوری 'ملاوٹ کرنا 'مسلمانوں کے اقتصاد پر کافروں کو مسلط کرنا 'بخل کرنا 'لادین اقتصادی نظام کو فروغ دینا منکراتِ اقتصادی ہیں۔

۳- معروفات اجتماعی

ایک دو سرے کا احترام کرنا 'قیامِ امن و امان میں حصّہ لینا 'اتحاد و انقاق کی دعوت دینا 'ایک دو سرے کے حقوق کی پاسداری کرنا 'اخوت و برادری کی فضا قائم کرنا یہ معروفاتِ اجتماعی ہیں۔

منكرات اجتماعي

معاشره میں اختلافات کو ہوا دینا 'امن و امان کو خطرے میں ڈالنا 'قتل و

اعتراف کرمایہ سب نیکیوں کی وہ شاخیں ہیں جو ہمارے وجود سے نکلتی ہیں۔ جبکہ ہمارے دشمن ہربرائی کی جڑ ہیں اور فسق و فجور ہر براعمل ادر برائی ان کی وجہ سے وجود میں آتی ہے اور ان برائیوں کی شاخوں میں سے بیہ برائیاں ہیں۔ بخل-جھوٹ۔ چغل خوري -قطع رحمی۔ سود خوری اور مال میتم پر بلاحق تصرّف کرنا۔ حدود اللی سے تجاوز کرنا۔ فواحش كاار تكاب كرنا – چوری 'زناوغیرہ جیسے فتیج افعال کاار تکاب کرنا۔ اس کے بعد امام نے فرمایا کہ وہ مُخص جھوٹ بولتا ہے جس نے بیر کما کہ ہم اہل بیت کے ساتھ ہے جب کہ وہ ان برائیوں میں ملوث بھی ہو" (میزان الحکمہ ج ا-ص ۱۲۱ - نقل از روضہ کافی ج ۲ - ص ۳۳۳) مذکورہ بالا دونوں احادیث سے واضح ہو تاہے کہ ہرمعروف خواہ وہ عبادات و اجتماعیات سے متعلق ہوچاہے اقتصادیات یا سیاسیات سے 'امام حق کے وجود کی ذیلی شاخوں میں ہے ہے۔ اس کے ہر خلاف ہر منگر چاہے فکری ہویا ساسی و اقصادی یا اجماعی ہو اس کا سرچشمہ امام باطل و حاکم جور ہے۔

معروف ایسے ہوتے ہیں جن کا متروک ہونا دیگر معروفات کے متروک ہونے کا سب بنآ ہے۔ اس حقیقت کا انکشاف اس روایت سے ہو تا ہے جو محمد ابن منصور نے امام مویٰ کاظم سے نقل کی ہے وہ کہتا ہے کہ ہم نے امام مویٰ کاظم \* یے اس آیت شریفہ "قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَوَالْإِثْمَوَالْبَعْنَى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوْ إِبِاللَّهِ مَالَمُ يُنَزِّلُ بِهِ سُلطَنًا وَّأَنُ تَقَوَّلُوْا عَلَى اللَّهِ مَالا تَعْلَمُونَ" (موره اعراف آيت ٣٣) کی تفسیر یو چھی توامام نے جواب میں فرمایا کہ: " قرآنی آیت کے ایک ظاہری معنی ہوتے ہیں اور ایک باطنی۔ ہر وہ چیزجو قرآن میں حرام قرار دی گئی ہے وہ اس کا ظاہر ہے اور اس کاباطن ائمہ جور ہیں۔ اس طرح ہروہ چیز جو قرآن میں حلال قرار دی گئی ہے وہ اس کا ظاہر ہے اور اس کاباطن ائمۂ حق ہیں۔'' (میزان الحکمہ ج۱-ص ۱۲۰ نقل از اصول کانی ج۱-ص ۲۷/۳) اس حدیث سے ظاہر ہے کہ تمام منکرات کا سبب ائمہ جور ہیں جن سے منکرات فروغ پاتے ہیں۔ ان ائمة جور کے ہوتے ہوئے کسی بھی منکر کی مزاحت کرناسود مند نہیں ہو تا۔ کیونکہ وہ ائمۃ جور ان منگرات کی پشت پناہی کرتے ہیں۔ امام جعفرصادق نے فرمایا "ہر خیر کی اصل ہم ہیں اور نیکی کی ہر شاخ ہمارے وجود سے نکلتی ہے۔ توحید 'روزہ 'نماز 'غصّہ کو ضبط کرنا 'اہل فضل کی فضیلت کا

امن طلب کرتے ہو جب کہ خداوند عالم نے تم کو حکم دیا ہے کہ ظالموں کو ظلم سے باز رکھو۔'' (٢) " " تم فعيف اور كمزورول كو انهي 2 بانتري من اور انهي کے رحم و کرم پر چھوڑ دیا ہے جس کے نتیجہ میں کچھ لوگ ان کے بندة بے دام بن كررہ گئے ہيں اور كچھ اپنى معاشى مجبوريوں كى وجہ ے فکست خوردہ ہیں۔ لوگ ان کے زر خرید غلام بنے ہوئے ہیں اور کوئی اییا نہیں جو انہیں ان کے بنجوں سے نجات دلائے۔ کچھ لوگ بردی شدت سے ضعفوں پر تسلط جاہتے ہیں۔" (٣) " تم فى ظالمول كو طاقت اور توانائى بخشى ب اور امور خدا اور شریعت کو ان کے ہاتھوں میں سونب دیا ہے۔ یہ لوگ مشتبہ امبور پر عمل کرتے ہیں اور شہوت میں غرق ہیں۔ یہ لوگ (صرف) اس لئے مسلط میں کہ تم موت سے فرار اختیار کرنا چاہتے ہو اور این اس زندگی پر مغرور اور مکن ہو 'لیکن (یاد رکھو) تم کو ایک دن اس زندگی <u>سے حدا ہوتا ہے۔"</u> (٣) " أكرتم راه خدا من مشكلات كو برداشت كرت اور مبركرت تولوگ تمهي المور شريعت ميں مرجع اور مركز مانتے 'احكام شريعت تمہارے دروازے سے نگلتے اور لوگ تمہاری طرف رجوئ کرتے۔ لیکن تم نے ان خالموں کو اپنے اوپر مسلط کیا ہے اور امور دین کو ان کے سیرد کیاہے۔" " اے گروہ علاء! تم خدا ہے بہت امیدیں وابستہ کرتے ہو (۵) ان دو احادیث اور امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کی اہمیت 'دو سرے ارکانِ شریعت اور اصول و فرع کے متعلق وارد روایات کو سامنے رکھنے کے بعد اس سوال کا جواب کہ امام حسین محس متروک معروف اور رائج منگر کے خاتے کے لئے نکطے تھے نحور طلب ہے۔ سب سے اہم متروک معروفات اور سب سے برے رائج منگرات اس وقت کیا تھے؟ بہ خود امر بالمعروف و نمی عن المنگر کا فریعنہ جس پر شریعت قائم ہے اس وقت متروک تھا۔ جو بھی اس فریعنے پر عمل کے لئے قیام

- کرتا تھا القمة اجل بنتا یا تاریک زندانوں میں د تھکیل دیا جاتا۔ یہاں کرتا تھا القمة اجل بنتا یا تاریک زندانوں میں د تھکیل دیا جاتا۔ یہاں تک کہ یہ فریفنہ بالکل متروک ہو گیاتھا 'چنانچہ امام حسین ' نے معاویہ کی موت سے ایک سال قبل منی میں اصحاب تابعین 'علاء و مقتدر شخصیات کو دعوت دیکر ان سب کو اس اہم فریضے کو ترک کرنے پر موردِ عماب و ملامت قرار دیا اور ان کو عذاب اللی کی خبردی۔ نیز ای خطبہ میں ان منکرات کاذکر فرمایا جو اس وقت رائج ہو چکے تھے اور علا نے اس فریف کو ترک کرنے سے جو اثرات مرتب ہوئے ان کو اجاگر کیا۔ یہاں قار کین کی دلچیں اور موضوع کی مناسبت سے اس خطبہ کے چند نکات پیش خدمت ہیں۔
- (۱) " اند سط مبیرے اور معذور افراد اس مملکت میں پیلے ہوئے بیں اور کوئی ان پر رحم کرنے والا نہیں ہے۔ نہ تم خود اس فریضہ پر عمل کرتے ہو اور نہ اس پر عمل کرنے والے کی مدد کرتے ہو۔ تم خلالموں سے چیٹم پوشی اور ان کی مدارات کر کے ان سے اپنے لئے

ان منکرات کو اگر کمی نے روکنے کی کو شش کی تو دہ مورد عماب وعقاب قراریایا اور قتل کیا گیا۔ ان حالات میں ستم وجور کے اس عہد بربریت میں جو عناب وعقاب کی زد سے زندہ پچ گئے وہ اس درجه معذور و خوف زده تھے کہ ان کا کردار ان منگرات کو روکنے میں مۇثر نىيى رہا۔ دو سرب ان تمام منکرات و جرائم کا سرچشمه خود الموی نظام آمريت تعاجو آئ دن ب لگام مور با تحا---امام حسین علیہ السلام نے اپنے خط میں معاویہ کو لکھا کہ: "اس امت میں اس دفت جو بھی فساد ہے وہ خود تیری ذات ہے۔ لنذا جب تک اموی نظام باقی رے گا کسی قتم کے مظرات کی روک تھام ناممکن ہے۔" ندکورہ گفتگو سے صاف خلاہ ہر ہے کہ امام کس معروف کے رواج اور کس منكركى روك تحام كے لئے نظ تھے۔ يقينا الموى نظام حكومت كو بخ وبن سے اکھاڑنا امام کے پیش نظر تھا۔ لیکن یہاں ایک سوال یہ اٹھتا ہے کہ آیا امام اس قدر طاقت و قدرت رکھتے تھے کہ اس مضبوط حکومت کو گھٹنے ٹیکنے پر مجبور کر سکیں۔ اس سوال کے جواب سے قبل ہمیں یہ دیکھنا ہو گا کہ کیا امربالمعروف ونہی عن المنکر کر نے والے کے پاس طاقت و قدرت کا ہونا ضروری ہے اور کیا طاقت وقدرت کی غیر موجودگی میں بیہ فریضہ ساقط ہو جاتا ہے۔ امربالمعروف ونهى عن المنكرك ليح طاقت وقدرت كي شرط

۱- ام المعروف وننی عن المنكر كرنے كے لئے طاقتور اور قدر تمند ہونا ضرورى

مجھے ڈر ہے کہ کہیں قہروغضب اللی تم پر نازل نہ ہو۔ عالم دین ہونے کے ناتے تم برے مقام و مرتبہ پر فائز ہوئے ہو۔ تم بندگان خداکا احترام نہیں کرتے جب کہ سمی بندگانِ خدا 'خدا کی خاطر تمہار ااحترام کرتے ہیں۔ اپنے معاشرتی عہد و پیان کی عہد شکنی پر تم واویلا کرتے ہو لیکن عمد خدا یامال ہو رہا ہے اور تم بے فکر ہو گویا عہد خدا تمہارے نزدیک پیت ہے۔" (كتاب الحيات 'جلد ۲ - صفحه ۱۳ نقل از تحف العقول) دوسرا ابم معروف جو اس وقت متروک تھا وہ امام برحق جو خدا اور اس کے رسول کی طرف سے منصوص تھ 'جن کی رہبری کے بارے میں پیفیراکرم" نے بعثت سے لے کرغدیر تک اور غدیر سے لے کرانی رحلت تک کوشش کی کہ خلافت و زعامت مسلمین اہل بیت اطہار علیم السلام کے ہاتھ میں ہو اور تمام امت کو تھم دیا کہ ان ذوات مقدّسہ (اہل بیت اطہار) کو قیادت پر فائز رکھیں تکیونکہ تمام شریعت کی بقاو دوام کا انحصار اہل ہیں جی کی قیادت میں ممکن تقاجو کہ تمام اصول و فروع سے اہم تھا 'یہ معروف اس وقت متروک

쇼

ای طرح منگرات کی فہرست میں بھی ہر دن اضافہ ہورہاتھا۔ تبھی شراب نوشی کی خبر آتی تو تبھی نماز عید سے پہلے خطبہ کی خبر تبھی بدھ کے دن نماز جعہ پڑھنے کی خبر ملتی تو تبھی نیک و صالح مومنین کی شہادت کی خبر۔ آپ نے تحکم دیا کہ جتنا بھی ذخیرہ ہے اسے نکالو اور کھلے بازار میں لاؤ ناکہ اس پر لوگوں کی نظر پڑے۔" (ولایت فقیہ آیت اللہ منتظری جلد دوم صفحہ نمبر ۲۲۱۳) "ایک روز پنجبر بازار میں تشریف لائے اور گندم کے ذخیرہ پر نظر ڈالی آپ نے گندم کے ذخیرہ کے اندر ہاتھ ڈالا تو آپ کا ہاتھ تر ہو گیا۔ آپ نے پوچھا ایسا کیوں ہے تو جواب ملا کہ بارش کی وجہ اسے گندم بھیگ گیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جو گندم بھیگا ہوا ہے اسے اندر کی تہہ میں کیوں چھپایا ہے اسے اوپر کیوں نہیں ظاہر کیا گیا۔"

د حمرت على عليه السلام ميں لكھا ہے كه حضرت على عليه السلام تبھى ناقة بيغير بر اور تبھى پيدل بازارول ميں نكل جاتے اور آپ مح ہاتھ ميں ايك تازيانه ہو تا تھا جس سے آپ تاپ تول ميں كمى كرنے والے شخص كو سزا ديتے تھے۔"

(ولايت فقيه آيت الله منتظرى جلد دوم صفحه نمبر ۲۷۸)

ے۔ کیونکہ امر ہمیثہ بلند <del>شخصیت کی طرف سے اپنے سے کمتر شخصیت کو کیا جاتا</del> ہے۔ جیسا کہ لفظ امر کی تعریف میں بیان کیا گیا ہے۔ البتہ اس کے لئے جسمانی طاقت کامیسر ہونا ہی ضروری شیں بلکہ یہ طاقت و قدرت کسی اجتماعی سیاسی اور قانونی گروہ کی پشت یناہی کی بدولت بھی میسر ہو سکتی ہے۔ ۲۔ امام جعفر صادق علیہ السلام سے حدیث مروی ہے کہ۔ آپ سے بوچھا گیا کہ آیا امر بالمعروف ونمی عن المنکر سب بر واجب ہے تو آئے نے جواب میں فرمامايه "نہیں بلکہ اس پر واجب ہے جو قوی المطاع ہو لیعنی جس کی اطاعت کی جاتی ہو۔" (ولايت فقيه آيت الله منتظرى جلد دوم صفحه نمبر ۲۲۸) ٣- مقدمه تاريخ ابن خلدون ميں ہے که امر بالمعروف وشي عن المنكر حاكم اسلامی کے فرائض میں سے ہے اور حکومت ہی اس منصب پر ان افراد کو مقرر کرتی ہے جو ان شرائط پر یورے اترتے ہوں اور اس کی اہلیت رکھتے ہوں۔ یہ فریضہ حکومت کی مسئولیت میں شار ہو تاہے کیونکہ اس کے لئے طاقت و قدرت کا ہونا ایک لازمی امرہے۔ اور معاشرے میں طاقت کا سرچشمہ حکومت ہی ہوتی ہے۔ چنانچہ تاریخ اسلام میں ہم ویکھتے ہیں کہ یہ فریضہ ہمیشہ حکومت کی ذمتہ داریوں میں رہا ہے۔ پنجبراکرم 'خلفائے راشدین اور اتمۃ طاہرین کے دور میں یہ حضرات بذات خود اس فریضہ کو انجام دیتے تھے۔ اس کی بہت سی مثالیں تاريخ اوركت جديث ميں موجود میں مثلاً: «پیغیبراکرم به نفس نفیس ذخیرہ اندوزوں کے بازار سے گزرے تو

Presented by www.ziaraat.com

جن لوگوں نے امام حسین کو سفر عراق سے روکنے کی کوشش کی یا مشورہ دیا ان کی منطق سمی تھی کہ آپٹ پزید کے مقابلہ میں طاقت وقوت نہیں رکھتے اس لئے اس کے مقابلہ پر نہ جائے۔ خود آئ نے فرمایا: "ان قلیل افراد کے ساتھ وسائل ' افرادی قوت اور طاقت کی کمی کے بادجود میں امر بالمعروف و نہی عن المنكر کے لئے نگل رہا ہوں-" یہاں یہ سوال پیدا ہو تاہے کہ (الف) عدم قدرت وطاقت کے اعتراف کے باوجود امام علیہ السلام نے امر بالمعروف ونی عن المنکر کے لئے نکلنے کا اعلان کیوں فرمايات امر بالمعروف ونهى عن المنكر كے بارے ميں كلمات فقهاء (ب) واحاديث معصومين عليهم السلام بكثرت موجود بي كه امر بالمعروف ونہی عن المنکر کرتے وقت اگر کسی کو جانی 'مالی یا ناموس کے لیے خطرہ لاحق ہو توبہ داجب اس سے ساقط ہو جاتا ہے۔ امام حسین علیہ السلام کے لئے ہر مرحلہ اور ہر قدم پر خطرات بر معت گئے لیکن اس کے باوجود آب سکس تردد و تفکر میں مبتلا نہ ہوئے اور انتہائی بر سکون انداز میں اطمینان قلب کے ساتھ 'ثبات قدم میں بغیر کی نزائرل کے آگے ہی برسطتے گئے اور اس فریضے سے دست بردار نہیں ہوئے ----- آخر کیوں ؟ ان دوسوالوں کاجواب اس طرح ممکن ہے: (ا) --- اگر سمی نے پاس امر بالمعروف و نبی عن المنکر کے لئے طاقت و

اور قدر تمند شخص کو منگر سے رو کنابغیر طاقت اور قدرت کے ناممکن ہے۔ قدرت وطاقت کے لازمی ہونے کی شرط اس صورت میں بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ جب منگرات کا ار تکاب حکومت کے ایما اور اشارہ پر ہوتا ہے یا حکومت کے کارندے یا خود حکومت منگرات کا ار تکاب کرتی ہو 'جیسا کہ آج کل محکومت کے کارندے یا خود حکومت منگرات کا ار تکاب کرتی ہو 'جیسا کہ آج کل ہمارے معاشرے میں اکثر و بیشتر جرائم پیشہ افراد کو حکومت کی پشت پناہی حاصل ہوتی ہے یا خود حکومت سے فعل انجام دیتی ہے۔ ایسی صورت میں کہ مرتکب متکرات کے پاس جہال زر بھی ہو اور زور بھی 'ان کو ان منگرات سے رو کنے کی جرائت یا جسارت جو بھی کرے گا اس کا مقدر کم سے کم قید و بند یا جلا وطنی یا پھر موت ہی ہوگا۔ امر بالمعروف و نہی عن المنگر کے بارے میں نیج البلاغہ کے کلماتِ قصار سایر سریر سراح میں ہے کہ امر پالمعروف و نہی عن المنگر کے تین مربطے

یں جس میں تیسرا مرحلہ بذریعہ ید (یعنی ہاتھ سے) نمی عن المنکر کرنا ہے۔ اس سے مراد بیہ ہے کہ قوت وطاقت سے منکرات کو رد کاجائے۔ امریالمعروف ونہی عن المنکر کے لئے طاقت و قدرت کی شرط تسلیم کر لینے کے بعد امام حسین علیہ السلام کا یہ فرمان کہ " میں امریالمعروف ونہی عن المنکر کے لئے نکل رہا ہوں" ہمارے لئے سوال پیدا کرنا ہے کہ آیا امام کے پاس اسے روکنے کی طاقت اور قدرت تھی ؟ کیونکہ اس وقت تمام رائج منکرات کا ار تکاب کرنے والے خود حکومت پنی

امیہ اور اس کے کارندے تھے اور ان کو ان مطرات سے باز رکھنے کی قدرت وطاقت امام حسین "نہیں رکھتے تھے۔ جس کے ثبوت حسب ذیل ہیں: لئے جبت ہے 'بلکہ ہم یہ کہتے ہی کہ یہ حضرات امیرالمومنین 'امام

حسن اور امام حسین علیم السلام کے خاص اصحاب ہیں اور انہوں نے تعلیمات اتمۂ طاہرین علیم السلام کی روشنی میں بیہ عمل انجام دیا ---(٣) ---- امام حسين عليه السلام مكه س كوفه جات موت جس جس مقام پر جن جن لوگوں سے طے 'ان سے آب نے نصرت طلب کی ---- مکہ میں قیام کے دوران بھی آپ نے اپنے خطبات کے ذریعہ لوگوں کو نصرت کی دعوت دی ۔۔۔۔ کمہ سے بھرہ کے شیعیان و موالیان کے نام خطوط میں آپ نے ان سے نصرت طلب کی۔

امر ہلمروف اور نہی عن المنکر کے لئے طاقت و قدرت کا میسر ہونا ضروری ہے لیکن عدم قدرت کی ہناء پر یہ فریضہ ساقط نہیں ہو تا بلکہ طاقت و قدرت کا حصول واجب ہو جاتا ہے۔ امام نے اپنی تحریک کے آغاز میں طاقت و قدرت کے حصول کی جانب توجہ دی اور جب اس کے میسر ہو جانے کا اطمینان ہو گیا تب آپ نے قیام کیالیکن جب بد طاقت آپ کے ہاتھوں سے جاتی رہی تو پھر آپ نے مہلت حاصل کرنے کی غرض سے اپنی والیسی کی تجویز پیش کی۔

وليدس خطاب

مدینہ میں اپنے دربار میں جب ولید نے امام حسین ؓ سے نزید کی بیعت کا

قدرت نہ ہو توبیہ واجب اس پر سے ہیشہ کے لئے ساقط نہیں ہو تا بلکہ اس پر واجب ہے کہ این انتہائی صلاحیتیں طاقت و قدرت کے حصول کے لئے کام میں لائے۔ امام حسین علیہ السلام نے مدینہ والوں کو بھی دعوت نصرت دی 'طافت و قدرت کی تلاش میں مدینہ سے مکہ تشریف لائے مکہ پنچ کر آباً نے بھرہ والوں سے نھرت طلب کی۔ جب کوفہ والوں کی طرف سے بارہ ہزار سے زائد خطوط آپ تک پنچے جن میں آپ کو دعوت دی گئی تھی اور ہر طرح سے نصرت و مدد كاليقين دلايا كما تقاتو امام عليه السلام في الين بحائى مسلم ابن عقیل کو کوفہ روانہ کیا تا کہ وہ اہل کوفہ کے خطوط اور ان کی یقین د انیوں کی تقدیق کریں --- کوفہ میں موجود افراد و انصار کو نصرت کے لئے زیادہ سے زیادہ مضبوط اور منظم کریں۔ اور آپ کے لئے قدرت وطاقت حاصل کریں -----چنانچہ پچیس ہزار افراد نے کوفہ میں حضرت مسلم کے پاتھ پر امام کے لئے بیعت کی۔ (۲) \_ مجھی بعض معروفات کے ترک ہو جانے اور بعض مظرات کے رائج ہو جانے پر امریالمعروف و نہی عن المنکر کے لئے خوف و خطر کی شرائط خود بخود ساقط ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ حجر ابن عدی 'ان کے اصحاب اور رشید حجری 'زیاد ابن ابید کی طرف سے خطرات پر یقین رکھتے ہوئے بھی نہی عن المنکر کرتے ہوئے شہادت کی طرف بڑھے ---- ہم بیہ نہیں کہتے کہ ان کابد فعل امام حسین علیہ السلام کے

جب کہ قرآن کی رو ہے کوئی فاسق و فاجر کھنص واجب الاطاعت قرار نہیں یا سکتا۔ جیساکہ قرآن میں ارشاد ہے کہ:۔ «اور اس <del>مخص کی اطاعت ن</del>ه کرنا جو این خواہشات کی پیروی کر <sup>ت</sup>ا ہے اور جس کے قلب کو ہم نے ابنی یاد سے غافل کر دیا ہے (یعنی یاد الہی کی توفیق سلب کرلی ہے) کیونکہ اس کامعاملہ جد ہے گزر چکا "-<u>-</u>-(سورہ کہف ۱۸ – آیت ۲۸) "اور کافروں اور منافقوں کی اطاعت نہ کرتا۔" (سوره اجزاب ۳۳ - آیت الور ۴۸) "اورتم ایسے فخص کی اطاعت نہ کرنا جو بڑا قشمیں کھانے والا ہے ' زلیل 'طعنہ باز 'چغل خور 'نیک کاموں سے روکنے والا 'حد سے گزرنے والا سخت گناہ گار ہے ، سخت مزاج کے اور جس کا حسب و نس بھی خراب ہے۔" (سوره قلم ۲۸ - آیت ۱۰ تا ۱۳۱) "اورتم کسی فاسق اور کافر کی اطاعت نه کرنا–" (سوره د مراکم - آیت ۲۴) چنانچہ یک وجہ ہے کہ آپ نے فرمایا ----"مجھ جیسا (محض) اس (یزید) جیسے (فاسق د فاجر) کی بیعت نہیں × سکتا\_» ۳۔ اس کے بعد امام فرماتے ہیں کہ ---

دو سرے بنی امیہ کو اس منصب نبوت سے ہٹانے کے لئے امت کا کردار۔ جمال تک نبی امیہ کے غاصب بنجوں سے اس منصب کو واپس لینے کا تعلق ہمال تک نبی امیہ کے غاصب بنجوں سے اس منصب کو واپس لینے کا تعلق کہ امام اور امت مل کر ہی ان کو اس منصب سے ہٹا سکتے ہیں۔ اگر امام تنا ان کہ امام اور امت مل کر ہی ان کو اس منصب سے ہٹا سکتے ہیں۔ اگر امام تنا ان کو اس منصب سے ہٹا سکتے تو اس میں ایک لحہ کی بھی تا خیر نہ فرماتے ۔ چو نکہ امت کو اس مسلہ میں شریک کرنا اور امنت سے مشورہ کرنا بست ضروری قوا اس لئے امام حسین ٹی اس مسلہ کو امنت کے سامنے رکھنے کا عزم کر لیا ۔ چنا نچہ امنت کو اعتماد میں لینے کے لئے آپ مدینہ سے مکہ کی طرف روانہ ہو گئے تا کہ اطراف عالم سے آنے والے مسلمانوں کو دعوت دے سکیں۔

مروان سے خطاب

جب مروان بن تحكم نے امام حسين كويزيد كى بيعت كرنے كا مشورہ ديا تو آپ تے اس سے فرمایا:-اِنَّ لِلَّهُوَ إِنَّ الْكَيْهِ رَاجِعُوْنَ.. آپ نے فرمایا كہ:-لینى چاہئے-" آپ نے فرمایا كہ:-"جب" ہے-"

"ہم بھی صبح کریں گے تم صبح کرد "ہم بھی دیکھتے ہیں اور تم بھی د بجهو که کون خلافت کاسزادار ہے۔" لیتی --- یہ خلافت کا مسلہ انٹاسبک اور غیراہم نہیں کہ آنکھیں بند کرکے بغیر سوچ شمجھے ہر کس و ناکس کی بیعت کرلی جائے ''ہم بھی دیکھتے ہیں تم بھی دیکھو'' لیتن \_\_\_ ہم بھی سوچتے ہیں اور تم بھی ذرا ٹھنڈے دل سے اس مطالبہ' بعت سے دستبردار ہونے کے لئے غور کرو کہ بزید جیسے فاس و فاجر کی بعت سیں کی جا سکتی۔ امام حسین نے ایک طرف تو انہیں سوچنے ادر غور وفکر کی دعوت دی اور دوسری طرف خود اینے لئے بھی صبح ہونے تک کی مہلت طلب کی تاکہ اس مسلہ کے تمام پلوؤں پر غور کرنے کے بعد سے طبح کیا جا سکے کہ آیا گزشته دس ساله دور کی طرح اس مسئله بر مزید خاموشی اور تقیة اختیار کیا جا سکتا ب يا نهيں-امام ؓ اِس مسلمہ کے عواقب اور انجام پر ضرور غور کرنا چاہتے تھے لیکن سے کہنا کہ امام نے آج سے اس مسلہ پر سوچنا شروع کیا اور اموّی حکومت کو ہٹانے اور بازیابی خلافت کے لئے آج غور کرنا شروع کیا صحیح نہیں ہے بلکہ آپ ایک عرصہ ے اس مسلم پر سوچ رہے تھے البتہ آج سے سوچ ایک حساس مرحلہ عمل میں داخل ہو چکی تھی۔ اس وقت دو مسئلہ آپ کے پیش نظر تھے۔ ایک تو اس منصب اللی کے لئے آپ کا استحقاق (کہ جس کے مدعی ہونے میں ایک لمحہ کے لئے بھی آپ کونہ تبھی شک تھانہ تر دد جیساکہ اس طرف اشارہ کرتے ہوئے آپ نے واضح طور بر فرمایا کہ "ہم اہل بیت نبوت اور معدن رسالت من - ")

104

کے بعد) ان کے اہل بیت اور ان سے تچی محبت کرنے والے ان کی جگہ کے زیادہ حقد ار ہیں۔ ایک قوم نے ہم پر زبرد سی حکومت کی لیکن فتنہ و فساد کو برا سیجھتے ہوئے اور امن و سکون کو قائم رکھنے کے لئے ہم نے ان کی حکومت تسلیم کی اور خاموش رہے۔ (مگر اب میں) تمہارے پاس یہ خط بھیچتا ہوں اور تم کو خدا کی تمار اور اس کے نبی کی سنّت کی طرف دعوت دیتا ہوں۔ اگر تم میری باتیں سنو اور میری پیروی کرو تو میں ضرور تم کو ہدایت کا راستہ دکھاؤں گا۔ (مقتل ابو محتنف - ص ۲۲ نخنانِ امام حسین اے ص ۲۸ نقل از طبری - ج ۷ ۔

بصرہ میں موجود شخصیات کے نام لکھے گئے خط میں مسئلہ خلافت کو پیش کرتے ہوئے امام حسین ؓ نے فرمایا کہ گزشتہ خلفاء کے دور میں ہم نے اسلام اور مسلمین کی مصلحت کی بنا پر صبر اختیار کیا لیکن آج اسی مصلحت کا تقاضا یہ ہے کہ ہم قیام کریں 'اس وقت اگر ہم خاموشی اختیار کریں گے تو خود وہ مصلحت ہی خاک میں مل جائے گی لہذا ہم تہمیں اپنی طرف دعوت دیتے ہیں۔ امام ؓ نے اپنے اس خط میں بھی مسئلۂ خلافت اور امامت کو پیش کیا۔

IΔA

امام حسین " نے اہلِ بھرہ کے نام ایک خط تحریر کیا جس کامتن یہ تھا۔ "بسسم اللّہ الرحمٰن الرحیم حسین ابن علی کی طرف سے۔ خداوند عالم نے اپنی تمام مخلوقات میں حضرت محمد صلی اللّٰہ علیہ

و آلہ و سلم کو منتخب فرمایا۔ آپ کو نبوت و رسالت کا شرف بخشا۔ پھر عزت کے ساتھ آپ کو اپنی بارگاہ میں طلب کرلیا۔ حضرت محمد نے بندگان خدا کی ہدایت کی اور پیغامات اللی کی تبلیغ کی (اب ان

14+

خطوط میں سے ہر خط پر بے شار لوگوں کے دستخط تھے یمال تک کہ تقریباً ایک لاکھ چالیس ہزار افراد نے ان خطوط کے ذریعہ آپ کی نصرت اور آپ کی معیّت میں دسمن سے جنگ کرنے کیلئے آمادگی ظاہر کی تو آپ ٹے اپنے ابنِ عم حضرت مسلم ابن عقیل کو کوفہ کی طرف روانہ کیا تاکہ دہ نزدیک سے اہل کوفہ کی نیتوں اور جنگ کی آمادگی کا جائزہ لے کرلوگوں سے بیعت لیں۔ اس موقع پر آپ ٹے حضرت مسلم کے ہاتھ اہل کوفہ کے لئے جو خط ارسال کیا اس کا متن سے تھا۔

حسین ًابن علی کی طرف سے جماعت مومنین و مسلیین کے نام "تماری طرف سے سب سے آخر میں خطوط و پیغامات کے کر آنے والے ہانی اور سعید تھے جو کچھ تمہارے خطوط نے اور تمہارے بغام لیکر آنے والوں نے بتایا ان سب پر میں نے غور کیا۔ ان میں جو اہم نکتہ ہے وہ تمہمارا یہ لکھنا کہ "ہمارے لئے کوئی امام نہیں۔ آپ ہاری طرف تشریف لائیں خدا آپ کے توسط ے ہم سب کو ہدایت دیگا 'حق ے قریب اور متحد کریگا-" میں انے چا زاد بھائی ممیرے معتد رفیق اور اپنے اہل بیت میں سے مسلم بن عقیل کو تمہاری طرف بھیج رہا ہوں۔ اگر انہوں نے مجھے خط لکھا کہ تمہاری جعیت اور صاحبان عقل وفضل تمہارے خطوط و پغامات سے مطابقت رکھتے ہیں تو میں جلد ہی تمہاری طرف آجاؤں گا۔ وہ خداجس کی قبضۂ قدرت میں میری جان ہے اس کی فتم کہ امام شیں ہو سکتا سوا اس کے کہ جو قرآن کے مطابق حکومت کرتا ہو۔ عدل پر قائم ہو۔ دین حق کو رائج کرتا ہو اپنے

نفس کو رضائے اللی کے لئے وقف کر دیتا ہو۔ (عوالم بحراني صفحه ۱۸۴) امام کے اس خط کے چند نکتے قابل توجہ ہں:۔ ہم نے تمہارے خطوط اور پیغامات پر اچھی طرح غور کیا اور للمحما\_ تم ایک ایسے امام کی تلاش میں ہو جو تمہیں حق اور ہدایت کی - r راہ پر لگائے اور اس کے لئے تم مجھے دعوت دے رہے ہو۔ پلے مرحلہ میں دعوت کی تصدیق کرنے اور قبول کرنے کے - r لئے اپنے امین و معتمد بھائی کو بھیج رہا ہوں۔ اگر مسلم به نفس نغیس نزدیک سے تمہارے خطوط و پغامات - ~ کے بارے میں تقدیق کریں گے بالخصوص یہ کہ صاحبان حل و عقد اس مسلم میں کس حد تک دلچی کے رہے ہیں۔ تب میں تمہاری طرف آؤں گا۔ جس چیز کی کوفہ والول نے تشخیص کر کے ضرورت محسوس کی - ۵ ے یعنی امامت د رہبری تو ایسے <del>م</del>خص کی شناخت اس صورت ہو سکتی

141

ہے کہ (ا) قرآن کے مطابق عمل کرنا ہو (۲) معاشرہ کو عدالت پر قائم کرے (۳) دینِ حق کو رائج کرے (۳) اپنے نفس کو رضائے اللی کے لئے وقف کر دینا اس کا شیوہ ہو۔

اہل کوفہ کے نام دو سراخط

اللِ کوفہ کے نام امام کے بیہ دونوں خطوط بھی اس بات کے عکاس ہیں کہ امام کی تحریک اپنے حقِ ظلافت کی بازیابی کے لئے تھی۔ لشکر حرُسے خطاب

امام حسین بن منزل بیف، پر تشکر حرب خطاب فرماتے ہوئ کہا:-"اب لوكو! رسول اللد فرمايا ب"جو كوئي ايس بادشاه كوديك جو ظلم کر تاہے 'خدا کی حرام کی ہوئی چیزوں کو حلال سجھتا ہے 'عہدِ اللی کو تو ڑیا۔ ہے 'ستنتے نبوی کی مخالفت کر تاہے 'خدا کے بندوں پر گناہ اور سرکشی سے حکومت کرنا ہے اور بیر (دیکھ کر) اس کی نہ اینے فعل سے مخالفت کرے نہ اپنے قول سے تو یقیناً خدا اس کو وہیں بھیجے گا(جہنم میں) جہاں اس کا ٹھکانا ہے۔ دیکھوان لوگوں (بنی امیہ ) نے شیطان کی پیروی کی ہے اور اطاعت ر حمن ہے انحراف کیا ہے۔ فتنہ و فساد کو پھیلا رکھا ہے۔ حدود اللی معطل کردیج ہیں۔ خراج سلطنت پر ناجائز فبضہ کرلیاہے 'خدا کے حرام کو حلال اور حلال کو حرام قرار دے دیا ہے اور میں رسول الند " کے ساتھ قرابت قریبہ کی وجہ سے ان لوگوں سے زیادہ اس امر کا حق دار ہوں۔ میرے پاس تمہارے بے شار خطوط آئے۔ تمہارے قاصد پام بعت لے کر پنچ کہ نہ تم مجھے تنا چھوڑو گے اور نہ مجھ سے ب وفائی کرو گے ۔ تو اگر تم اپنی بیعت پر قائم رہے اور وفاداری کا ثبوت دیا تو تم راہِ ہدایت پر ہو۔ میں حسین ً ابن علی ً

یا عبداللہ بن بقطر کے ساتھ ایک اور خط شیعیان اور مومنین کوفہ کے نام ارسال کیا بسماللهالرحمن الرحيم حسین "ابن علی کی طرف سے براد ران اہل کوفہ کے نام تمام حمدوستائش اس ذات باری کے لئے۔ مسلم بن عقیل کا خط ملا۔ جس سے تمہاری حُسن نتیت کاعلم ہوا۔ تم سب ہماری مدد اور تلاش حق پر متفق ہو کیے ہو۔ ہم نے خدا سے دعا کی کہ ہارے لئے اچھ نتائج فراہم کرے اور تم کو اس کا اجر عظیم عطا فرمائے۔ میں ۸ ذوالحجہ ترویح کے دن مکہ ہے تمہاری طرف روانہ ہو چکا ہوں۔ جب میرا پغام تم تک پنچ تو تم لوگ اپنے کام میں منظم رہو اور عزم میں پختگی پیدا کرو۔ میں انشاء اللہ چند ہی دنوں میں تم تک پنچنے والا ہوں۔ والسلام (عوالم - صفحه ۲۲۰) اس خط کے چند اہم نکات مسلم بن عقبل کا خط ملنے کے بعد کوفہ والوں کی خُسن نتیت پر مطمئن ہوتا۔ حسین کے حق کی بازیابی کے لئے اہل کوفہ نے عزم کیا۔ - 1 حسین می دعاکه اس سلسله میں خداان لوگوں کو اجر دیگا۔ - # اہل کوفہ کو منظم رہنے اور اپنے عزم میں انتخام پیدا کرنے کی - r بدايت-

«تمہاری دعوت کے خطوط اور پیغامات مجھ تک پہنچے ہیں کہ تم نے میری بیعت کی ہے کہ تم مجھے تنہا نہیں چھوڑو گے اور مجھے دیٹمن کے حوالے نہیں کرد گے۔ اگر تم اپنی بیعت پر قائم رہو گے تو تم ہدایت ماؤگے۔" آپ کے بیہ کلمات اہل کوفہ کے خطوط کے مضامین اور حضرت مسلم کے ہاتھ پر کی جانے والی بیعت کی طرف اشارہ ہیں۔ آبٌ فرماتے بن :--(٣) \_ میں حسین ابن علی ہوں ، فرزند فاطمہ بنت رسول اللہ ہوں : میں تمہارے ساتھ ہوں اور میرے اہل بیت تمہارے اہل خانہ کے ساتھ ہیں میں تمہارے لئے بہترین نمونہ و رہبرہوں " آبا کے بید کلمات آبا کے اس جملے کی تکرار میں جو آبا نے مدینہ میں دربار وليد مي بيان فرمائ كه ---- "بهم الل بيت نبوت بن " --- يعن مستحق خلافت ہم ہیں۔ (٣) \_ آپ نے فرمایا۔ "أكرتم نے اپنے عمد كو تو ژا توب تمارى طرف سے كوئى نئى بات نہیں ہے ،تم میرے پد رِبزرگوار میرے بھائی اور میرے ابن عم کے ساتھ بھی ایساہی کرچکے ہو۔" منزل شراف پر لشکر حرب دو سرے خطب میں آب انے یوں فرمایا۔ "اب لوگو! میری بیه گفتگو تم پر اتمام جمت اور درگاهِ خدامیں اپنی ذمتہ داری سے عہدہ بر آ ہونے کے لئے ہے۔ میں از خود تمہاری

ہوں 'رسول اللہ کی صاجزادی کا فرزند ہوں 'میری جان تہماری جانوں کے ساتھ ہے اور میرے بیچ تہمارے بال بچوں کے ساتھ بیں۔ میں تہمارے لئے نمونہ ہدایت ہوں اور اگر تم ایسانہ کرو اور مجھ سے جو عمد و پیان کیا ہے اسے تو ڑ دو اور میری بیعت سے انکار کردو تو میری عمر کی قشم تم سے یہ امر بعید نہیں۔ تم میرے پد ر بزرگوار 'میرے بھائی اور میرے پچا کے بیٹے مسلم بن عقیل کے ساتھ ایسا ہی کر چکے ہو 'جس نے تم پر بھروسہ کیا اس نے دھو کہ کھایا۔ لیکن یاد رکھو تم نے اپنا ہی نقصان کیا اور اپنے ہی نصیب کو ضائع کیا۔ جس نے برعمدی کی اس نے خود اپنے خلاف بد عمدی کی۔ خدا عنقریب مجھ کو تم سے بنیاز کردے گا۔ "

(بحار الانوار -ج +۱-ص ۱۸۸)

امام حسین یے اپنے خطبہ میں جن نکات کی طرف اشارہ فرمایا وہ یہ ہیں۔ (ا) ۔ '' یہ لوگ (بنی امیّہ) شیطان کی اطاعت کو اپنائے ہوئے ہیں ' خدا کی اطاعت کو چھوڑے ہوئے ہیں 'انہوں نے زمین میں فساد پھیلایا ہے 'حدودِ خدا کو معطل کیا ہے 'مالِ مسلمین پر قابض ہوئے ہیں اور حلالِ خدا کو حرام اور حرامِ خدا کو حلال کیا ہے۔'' آپ کے یہ کلمات اس خطاب کی وضاحت ہیں جو آپ نے مدینہ میں وربارِ ولید میں کیا تھا کہ ''پزید فائق و فاجر ہے ..... الی آخر۔''

(٢) آپ نے فرمایا:-

یہ اس جملے کی تحرار ہے جو ولید سے آب نے فرمایا کہ بزید فاس و فاجر -4 (٣) \_\_ آبِ الله فرايا-''اگر تم نے ہمیں نہیں پیچانا اور اگر تم نے ہمارے حق اور اپنے عہد و پہان سے روگردانی کرلی ہے تو میں واپس چلا جا تا ہوں۔" یہ جملہ اہل کوفہ کے خطوط اور حضرت مسلم کے ہاتھ پر کی جانے والی بیعت کی طرف اشارہ ہے۔ شب عاشور آب كاخطاب شب عاشورا امام حسین فے اپنے اصحاب اور بنی ہاشم سے خطاب کرتے ہوئے فرماما کہ -: «میں تم سب کو اجازت دیتا ہوں ،تم میری طرف سے آزاد ہو ،تم یر اب میرا کوئی عہدو پیان نہیں ہے ،خدا تہیں جزائے خیر عطا کرے 'تم اس تاریک رات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے گھروں کو چلے جاؤ۔ یہ قوم صرف میری جان کے دریے ہے۔" ( یخنانِ امام حسین ؓ - ص ۱۲۱ ، تاریخ طبری -جلد ۷ - ص ۳۲۱ ، کامل ابن اشیر - ص ۲۸۵ 'ارشادِ مفید – ص ۳۳۱ 'لهوف – ص ۸۹ 'مقتل خوارزی – جلد ۱ – ص

(171)

لیکن اس کے برعکس مدینہ سے نگلنے کے بعد مکہ میں اور پھر مکہ سے کربلا تک راہتے میں امام نے بہت سے لوگوں کو اپنی مدد اور نصرت کے لئے دعوت

جانب نہیں آیا۔ بلکہ تمہارے ان خطوط اور قاصدوں کے جواب میں آیا ہوں جن کی گفتگو کالب لباب بیہ تھا کہ ''ہمارا کوئی امام اور پیشوا نہیں 'ہماری دعوت قبول فرمایئے اور یہاں (کوفہ) تشریف لایے ناکہ خداوند عالم آپ کے توسط سے ہماری ہدایت و رہنمائی "\_\_\_\_ > اگر تم اس دعوت پر قائم ہو تو میں تمہارے پاس پینچ چکا ہوں 'آؤ اور میرے ساتھ محکم و مضبوط پیان باند ہواور اپنی مددو نفرت کے ذربعہ میری آسودگی کاسب بنواور اگر تمہیں میری آمد ناگوار ہے تو میں تیار ہوں کہ جہاں سے آیا ہوں وہیں واپس چلا جاؤں۔" (طبری - ج ۷ - ص ۲۹۷ مکامل ابن اثیر - ج ۳ - ص ۲۸۰ م تلب الارشاد شیخ مفید - ص ۲۲۴ - اور ۲۲۵ مقتل خوارزم - ص ۱۳۳ اور ۲۳۲) اس خطبہ میں امام نے مندرجہ ذیل نکات کی جانب اشارہ فرمایا۔ (1) \_ " اے لوگو! اگر تم خدا ت ڈرو کے اور حق کو اہل حق کے لئے پچانو کے نو گویا تم نے خدا کو راضی کیا۔ ہم اہل بیت محمر ہیں ہم اس منصب (خلافت) کے لئے ان (بن امتیہ) سے زیادہ سزادار ہیں-" آب کے بید کلمات آب کے اس جملے (ہم اہل بیت نبوت ہیں) کی تکرار ہیں جو مدینہ میں آپ نے دربار ولید میں فرمائے۔ (۲) \_ اس خطبہ میں آب فرماتے ہیں:-«خلافت کا دعویٰ کرنے والے بیہ لوگ کہ جو تم پر ظلم وجور کرتے ہیں منصب خلافت کے حقد ار نہیں۔"

بیں کہ اس کے دائیں طرف ایک پہاڑ ہے جس کا نام تعیم ہے اور ایک پہاڑ اس کے بائیں طرف ہے جس کا نام ناعم ہے۔ ان دونوں پہاڑوں کے در میان وادی کو تعیمان کہتے ہیں یہاں ایک مسجد ہے جسے اس وادی کے مناسبت سے مسجد تنعیم کہتے ہیں 'اسے مسجد عمرہ بھی کہتے ہیں کیونکہ یہاں سے عمرہ کے لئے احرام باندھا جاتا ہے 'اس کے علاوہ مسجد عائشہ بھی کہتے ہیں کیونکہ یہاں سے حضرت عائشہ نے احرام باندھا تھا۔

امام حسین محسب نکل کر جب اس وادی میں پنچ تو دیکھا کہ وہاں سے اونٹوں پر تحفہ تحا نف لادے ہوئے ایک قافلہ گزر رہا ہے۔ جب ان قافلہ والوں سے پوچھا گیا کہ وہ کماں جارہے ہیں تو انہوں نے بتایا کہ بحیرہ ابن یہار حمیری نے یہ تحا نف یزید ابن معادیہ کو بھیج ہیں۔ امام نے ان تحا نف کو اپن قبضہ میں لے لیا اور ان سے کہا کہ تم میں سے جو یہاں سے واپس جانا چاہے وہ واپس چلا جائے ہم اسے یہاں تک کا کرایہ دیں گے اور جو ہمارے ساتھ جانا چاہتا ہے اسے بھی ہم اجرت دیں گے۔

(نقل از کتاب مقتل مقرم - ص ۲۰۲٬ تاریخ طبری - جلد ۲ - ص ۲۱۸٬ مقتل خوارزمی - جلد ۱- ص ۲۲٬ بدایه و نمایه - جلد ۸ - ص ۱۲۶٬ ارشاد مفید اور میثر الاحزان-)

امام کا یہ اقدام اس امراور امام کے اس جملہ کی تائید میں ہے کہ خلافت کے حقد ار صرف ہم ہیں اور یزید خلافت اسلامیہ کا حقد ار نہیں۔ امام نے اپنے اس عمل سے لوگوں کو بتایا کہ ان تحفہ و تحائف کے حفد ار ہم ہیں۔ یزید نہیں۔ جن لوگوں کو بیہ اشکال ہو کہ امام ایسا اقدام نہیں کرتے ان کی اطلاع کے

دی۔ یہاں تک کہ جن لوگوں نے آپ کا ساتھ دینے سے عذر تراثی کی انہیں آب بخت عذاب سے ڈرایا اور فرمایا کہ ''مجھ سے اتنی دور چلے جاؤ کہ میری صدائے استغاثہ تم تک نہ پہنچے ورنہ تم پر عذاب اللی نازل ہو گا-'' ہیہ بات قابل غور ہے کہ ایک طرف تو آپ لوگوں کو این نصرت کی دعوت دیتے ہیں اور عذر تراثی کرنے والوں کو عذاب اللی سے ڈراتے ہیں جب کہ دو سری طرف شب عاشورا خود ہی اپنے مخلص اور بادفا اصحاب حتی اپنے عزیز ترین افراد بنی ماشم کو بھی اجازت دیتے ہیں کہ وہ آپ کو چھوڑ کر رات کی تاریک ے فائدہ اٹھاتے ہوئے نکل جائیں۔ ایسا کیوں؟ کیا امام حسین ٹلکھ سے کام لے رہے تھے؟ نہیں! ہر گزنہیں۔ ائمہ ہماری طرح غیر حقیق تلقف نہیں کیا کرتے۔ بلکہ امام کا ہر فعل اور ہر قول حقائق پر مبنی ہو تا ہے۔ بات دراصل سے ے کہ امام اب تک این قیام و حرکت میں جو مقصد و ہدف پیش نظر رکھے ہوئے تھے اور جس بدف اور مقصد کے لئے آپؓ نے لوگوں کو خطوط ککھے تھے اور اپنا نمائندہ بھیجا تھا اور راہتے میں ملنے والے لوگوں کو جس مقصد کے لئے دعوت دیتے تھے اس ہدف کے حصول سے اب امام مایوس ہو گئے تھے۔ ای لیتے اب امام نے ان کو واپس جانے کی اجازت دیدی تھی۔ شہادت کے علاوہ اگر کوئی اور اعلی ہدف اور مقصد نہیں ہو تاکہ جس ہے اب امام مایوس ہو چکے تھے تو اینے ان بادفا اعوان وانصار اور این اعزاکو واپس جانے کی اجازت دینا کوئی معنیٰ نہیں رکھتا۔

سیسے تنعیم مکہ ہے دو فریخ کے فاصلہ پر ہے۔ اس وادی کو تنعیم اس لئے کہتے

۲ \_\_\_ مسلم نے کوفہ پنچنے کے بعد متار ابن ابی عبیدہ ثقفی کے گھر قیام کیا۔ جب عبیداللہ ابن زیاد کی کوفہ آمد کی خبر سنی تو آپ مانی بن عروہ کے گھر منتقل ہو گئے ناکہ آپ کا جائے قیام مخفی رہے ۔ ۳ \_\_\_ عبیداللہ ابن زیاد نے کوفہ پینچتے ہی شہری ریکارڈ تلاش کیا تاکہ مسلم اور ان کاساتھ دینے والوں کا پتہ چل سکے۔ کو محب اہل بیت ظاہر کرکے مسلم بن عقیل کا پیۃ لگائے کہ کہاں قیام یذر ہیں۔ کسی نے معقل کو مسلم بن عوسجہ کا پتہ بتایا۔ معقل نے مسلم بن عوسجہ سے کہا کہ وہ شام کا رہنے والا ہے اور اہل بیت کی محبت اپنے دل میں رکھتا ہے اور حسین کے نمائندے سے ملنا چاہتا ہے۔ مسلم بن عوسجہ نے کہا'' بچھ سے مل کر خوشی بھی ہوئی کہ ایک محب اہل بیت سے ملا کیکن افسوس بھی ہوا کہ لوگوں کو میرایتہ کیسے معقل مسلم بن عوسجہ کے توسط سے جناب مسلم بن عقیل کے پاس پنچا تو آپ کو تین ہزار درہم دیئے۔ انہوں نے وہ رقم ابو تمامہ صیرادی کو دی اور معقل سے فرمایا کہ اسرار کو یوشیدہ رکھے۔ معقل ہر صبح جناب مسلم بن عقیل کے پاس آتا اور شام کو ساری ریورٹ عبیداللہ ابن زیاد کو دیتا تھا۔ اس کے بعد ہی ابن زیاد نے جناب ہانی ابن عروہ کو گر فتار کیا۔ ۵ \_\_\_ سفیر حسین قیس ابن مسر صیدادی کو جب کوفه کے نزدیک گرفتار کیا گیا تو انہوں نے امام کا خط بھاڑ ڈالا۔ جب عبید اللہ ابن زیاد نے خط

لئے عرض ہے کہ امام حسین ٹنے ایساہی ایک اقدام معادیہ کے دور میں بھی کیا تھا کہ جب امام نے دیکھا کہ معاویہ تمام ہیت المال مسلمین کو اپن حکومت کو مفبوط سے مفبوط تر کرنے کے لئے صرف کر رہا ہے۔ جس کے نتیجہ میں ہزاروں لوگ فقروفاقہ میں زندگی گزارنے پر مجبور ہیں۔ چنانچہ ایک مرتبہ ایک قافلہ جب یمن سے معادید کے لئے بہت سارا مال لے کرشام جا رہاتھا تو امام " اس مال کو اینے قبضہ میں لیا اور بنی ہاشم اور دیگر مسلمانوں کے درمیان تقسیم کر دیا اور معادیہ کو اس مضمون کا ایک خط لکھا:۔ "بیہ خط حسین ابن علی کی طرف سے معادید کے نام ہے (ہم نے ويكهاكه) أيك قافله يمن سے تمهارے لئے مال اور تحائف لے کرہمارے یہاں سے گزر رہا ہے تاکہ سے مال دمشق کے خزانہ میں جمع ہو جائے اور تم ات اپنے خاندان پر خرچ کرو۔ ہم نے اس پر قبضه كرلياب-والسلام" (حيات إمام حسين "-جلد ۲-ص ۲۳۱) قيام امام حسين عيں اسرار پوشی امام حسین اور آپ کے نمائندے ہمیشہ اینے قیام کے دوران اینے اقدامات اور حرکات کو مکنہ حد تک عام نظروں سے مخفی رکھتے تھے۔ اس کے شوامد درج ذیل میں: ا \_\_\_ امام حسین فے مسلم بن عقیل کو کوفہ روانہ کرتے وقت تقوی اینانے 'لوگوں کی مدارلت کرنے اور اسرار یوشی کی ہدایت کی۔

امام حسين كاقيام اکابر علماء اور دانشوروں کی نظرمیں

یہاں ہم امام حسین علیہ السلام کی تحریک و قیام کے بارے میں فریقین کے علاءِ کرام اور دانشور حضرات کی آراءو نظریات پیش کریں گے۔اس سلسلہ میں ہم پہلے علاء اہل سنّت کی آراء نقل کرتے ہیں۔ علامہ شیخ محمد عبدہ مصری

آب شارح نہج البلاغہ اور صاحب تغییر المنار میں 'علامہ سید جمال الدین افغانی کے ساتھی اور ہم عفر بیں 'آپ فرماتے ہیں:-"اگر دنیا میں کوئی حکومت موجود ہو جو احکام شریعت نافذ کرتی ہو اور اس کے مقابلہ میں ایک ظالم و جائز حکومت ہو جو شریعت کو معطل کر رہی ہو تو ہر مسلمان پر واجب ہے کہ اس ظالم و جائز حکومت کے خلاف قیام کرے چنانچہ امام حسین "نے اپنے وقت کے ظالم و جائز حکومت کے خلاف قیام کیے۔ یہ ظالم اور جائز حاکم جو کرد فریب کے ذرایعہ مسلمانوں پر مسلط ہو کر حکومت کر رہا تھا پزید ابن معاومیہ تھا۔ خدا اس کو اور اس کے معاونوں کو ذلیل کرے۔" کے بارے میں پوچھاتو قیس نے کہا کہ وہ انہوں نے ضائع کر دیا ہے۔ جب پوچھا گیا کہ کیوں پھاڑ دیا تو جواب دیا تاکہ جس کے نام خط تھا تہمیں اس کا پتہ نہ چل سکے۔ امام کے یہ اقدامات تھے جن کے ذریعہ آپ اپنی حرکت کو پوشیدہ رکھتے تھے اور اپنے نمائندوں کو بھی انہیں مخفی رکھنے کی ہدایت کرتے تھے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ یہ حرکت حکومت اور کسی بڑی طاقت کے خلاف تھی ورنہ اس قدر راز داری کا کوئی اور سبب نظر نہیں آتا۔

نه مانا اور دین حق کی بقاء اور اقامہ حق کی خاطر این سفر کو جاری رکھا۔ ان کے ارد گرد نہ کوئی انصار و اعوان تھے اور نہ کوئی جان دینے والا۔ حسین " کستے تھے کہ ہم زمین کو یزید جیسے شارب الخمر سے پاک کر کے دم لیں گے۔ جن لوگوں نے حسین \* کا ساتھ دیا انہوں نے تادیل سے کام لیا۔ جب کہ وہ لوگ جنہوں نے حسین \* ساتھ دیا انہوں نے تادیل سے کام لیا۔ جب کہ وہ لوگ جنہوں نے حسین \* ما ساتھ دیا انہوں نے تادیل سے کام لیا۔ جب کہ وہ لوگ جنہوں نے حسین \* کا ساتھ دیا انہوں نے تادیل سے کام لیا۔ جب کہ وہ لوگ جنہوں نے حسین \* ما ساتھ دیا انہوں نے تادیل سے کام لیا۔ جب کہ وہ لوگ جنہوں نے وفساد کی آگ میں مت کودو۔ \* اس سلسط میں پنجبر کی بہت ی احادیث ہیں جن میں سے ایک حدیث دہ ہے جو صحیح مسلم میں پنجبر کی بہت ی احادیث ہیں جن میں تفرقہ ذالنے کی کو شش کرے تو اس کو تلوار سے قتل کی گئی ہے کہ ۔۔۔ عظیم ہویا کسی عظیم شخصیت کا فرزند ہو۔ \* چنانچہ حسین 'کو جائے تھا کہ وہ اپنے گھر اپن باغ اور اپنے مال مویشیوں

(العواصم من القواصم – ص ۲۳۶)

## ابن شیمید « حسین عمو بہت سے تصبحت کرنے والوں نے تصبحت کی کہ وہ خروج نہ کریں اور عاقبت اندیشی سے کام لیں 'لیکن ان تمام نصیحتوں کے برخلاف حسین نطحہ ان کے خروج میں نہ دنیا کی کوئی مصلحت تھی نہ دین کی۔ ان کے خروج اور قتل میں فساد کے علاوہ پچھ نہیں تھا۔ اگر وہ اپنے شہر میں رہتے تو یہ فساد نہ ہو تا۔ وہ جس خیر کو حاصل کرنا اور شرکو دفع کرنا چاہتے تھے وہ مقصد انہیں حاصل

(کتاب مقل حسین از عبد الرزاق مقرم – ص ۱۳ نقل از تفسیر منار جلد اول – ص ۲۷۷ سورہ مائدہ آیت ۳۶ اور ۲۳ کی تفسیر کے ضمن میں) ابن مفلح حنبلي ابن مفلح حنبلی کہتے ہیں کہ ابن عقیل اور ابن جوزی نے غیرعادل حاکم کے خلاف قیام کرنے کو جائز قرار دیا ہے کیونکہ امام حسین ؓ نے بزید کے خلاف قیام كماتھا۔ (مقل امام حسين " - عبد الرزاق مقرم - ص ۱۱) امام قاضى ابى بكربن عربى ماكلى (المتوفى ٤٩٣ه ص) ابن عربی کہتے ہیں کہ مورخین نے لکھاہے کہ:-" جب اہل کوفہ کے خطوط حسین کو لے تو انہوں نے اپنے ابن عم مسلم ابن عقيل كو ان كے پاس بھيجا اور كماكم سلى وہ جاكر اہل كوفد سے بيعت لے لیں پھراس کے بعد وہ ان کی دعوت پر کوفہ جانے پر غور کریں گے۔ ابن عباس نے حسین کو منع کیا اور کہا کہ ان لوگوں نے آپ کے دالد کو اور آپ کے بھائی کو بھی تنہا چھوڑ دیا تھا۔ کیکن عبداللہ ابن زبیرنے ابن عباس کی رائے کے برخلاف حسین کو کوفہ جانے کا مشورہ دیا۔ بہر حال حسین کوفہ کے لئے نکل کھڑے ہوئے۔ ابھی حسین ڈراستہ ہی میں تھے کہ انہیں مسلم ابن عقیل کے قتل کئے جانے کی خبر ملی۔ جس سے حسین ؓ کاغم وغصہ اور بڑھ گیا۔ حسین ؓ نے اپنے دور کے اعلم زمان (ابن عباس) اور چنج صحابہ (عبداللہ ابن عمر) کی رائے کو

120

اور نام حسین "اور صدائے حسین "کولوگ ترانہ کی صورت میں ڈھال لیں۔ یہ خون کربلا کی زمین میں جذب ہو گیا ناکہ خلالموں کے راستہ میں کانٹے پیدا ہوں ' مستکبرین کے لئے ایک خوفناک آواز غیب میں چھوڑی ناکہ ان کے کانوں میں ایک جریر کی مائند خلش پیدا کرتی رہے۔ سلام ہو آپ پر آپ کی شمادت کے دن اور آپ کی بعثت کے دن۔

(الامام التحسين - صفحه ۳۴۳ مولفه ۳۵۹ ه)

خالد محرخالد

مصر سے تعلق رکھنے والے متعدّد کتابوں کے مصنف اور معروف اہلِ سنّت دانشمند ظالد محمد خالد لکھتے ہیں کہ: "یزید کے بر سرکار آنے سے خلافت ملو کیت اور خاندانی وراثت میں بدل گی اور اسلام کی بقاء کا مسلہ در پیش ہو گیا ۔ حدیث رسول ؓ ہے کہ "جب مسندِ خلافت پر نااہل متمکن ہوں تو قیامت کا انظار کرد ۔" اس وقت تخت خلافت پ براجمان "یزید " نہا نااہل ہی نہ تھا بلکہ مجسم شرتھا ایسی صورت میں امام حسین ؓ پر ایک کٹھن ذمہ داری آن پڑی تھی اور آپ ؓ کے ذہن کو اس مسلہ نے پریثان کردیا تھا ۔ اور آپ ؓ اسلام و مسلمین کی نجات کی خاطر ہر قسم کی قربانی کے لئے آمادہ ہو چکے تھے ۔

امام نے اس تحریک کا آغاز صرف اہلِ کوفہ کے خطوط اور وفود کی بناء پر ملمانوں کو بزید کے ہاتھوں ملمانوں کو بزید کے ہاتھوں کھلونا بننے کے لئے چھوڑنے پر آمادہ نہ تھے ۔خواہ اہلِ کوفہ دعوت دیتے یا نہ

نہیں ہو سکا بلکہ ان کے خروج اور قتل سے خیر میں کمی ہوئی اور شرمیں اضافہ ہوا بلکہ ان کا خروج بہت سے فتوں اور شرکا سبب بنا۔'' شيخ محمه خصري

یسخ خصری حسین کے قتل کی تغییر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "حسین ٹی خروج کر کے بہت بڑی غلطی کی۔ انہوں نے امت کے لئے وبال پیدا کیا ' تفرقہ اور اختلاف کا بیج بویا اور اسلام کے ستون کو متزلزل کیا۔ " (معاذ اللہ) استاد عبد اللہ العا کلی

حسین ؓ اپنے قلیل اعوان وانصار کے ساتھ نگلے اور معرکہ حق وباطل میں استفامت کے ساتھ باطل کا مقابلہ کیا 'و کیصنے والوں کے لئے اس مقابلہ میں اس آپۂ کریمہ کو دلیل و حجت و رہنما بنایا:--

وَقَاتِلُوْ هُمْ حَتَى لَا تَكُوُنَ فِنْنَةُ اس آید کریمہ میں فتنہ کے معنی اختلاف اور نزاع نہیں بلکہ فتنہ سے مراد فساد پھیلانا ہے۔ امام حسین کا خروج جیساکہ بعض لوگوں نے متم کرنے کی کوشش کی ہے فتنہ نہیں ہے بلکہ انکا قیام فتنہ کو فرو کرنے کے لئے تھا۔ قیام حسین فساد کے خلاف ایک انقلاب ہے ناکہ دین صرف اور صرف خدا کے لئے ہو اور ہم سب محض خدا کے عظم کے تحت ہیں۔ امام حسین ٹے اس خروج میں علم خدا سے تجاوز نہیں کیا اور اس آید کریمہ پر عمل کرتے ہوئے فتنہ کے خلاف جنگ کی یہاں تک کہ خود زمین پر گر گئے ناکہ کلمہ حق میدان میں رہے نظام میں تبدیلی کرنے کی ایک جسارت ہے۔ خلافت ِ راشدہ میں اپنے قربی رشتہ کو مقدم رکھنے کی بجائے افضل کو مقدم رکھا جاتا تھا۔ مند ِ خلافت پر بیٹھنے کے بعد یزید نے والی مدینہ کو لکھا کہ وہ اہل مدینہ سے اس کے لئے بیعت طلب کرے۔ چنانچہ بیعت سے بیخنے کے لئے ماہ ِ رجب کے آخر میں بعض لوگ مدینہ چھوڑ کر مکہ چلے گئے۔ جو لوگ مدینہ چھوڑ کر مکہ گئے ان میں ایک فرد حسین ابن علی بھی تھے جو ماہِ شعبان سے لے کر ماہ ِ ذی الحجہ کے ابتدائی ہفتہ تک مکہ میں رہے۔ مکہ میں قیام کے دوران ان کو اہل کوفہ کے خطوط ملے اور کوفہ کے کچھ وفود بھی ان سے آکر ملے جس کے بعد حسین عکہ چھوڑ کر عراق روانہ ہوئے۔" مولانا ابو الاعلیٰ مودود کی

مولانا ابوالاعلیٰ مودودی اپنی کتاب ''خلافت و ملو کیت '' کے صفحہ ۲۵ اپر لکھتے

- <u>'</u>

<sup>دو</sup> حضرت معاویہ کے عمد میں سیاست کو دین پر بالا رکھنے اور سیاسی اغراض کے لئے شریعت کی حدیں تو ڑ ڈالنے کی جو ابتداء ہوئی تھی 'ان کے نامزد کردہ جانشین یزید کے عمد میں وہ بد ترین نتائج تک پہنچ گئی۔ اس کے زمانہ میں تین ایسے واقعات ہوئے جنہوں نے پوری دنیائے اسلام کو کرزہ براندام کردیا۔ " پہلا واقعہ سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کی شمادت کا ہے۔ بلاشبہ وہ اہلِ عراق کی دعوت پر یزید کی حکومت کا تختہ اللنے نے لئے تشریف لے جارہے تھے اور یزید کی حکومت انہیں بر سربغاوت سمجھتی تھی۔

دیے امام این ذمتہ داری ایمان اور بصیرت کی بنیاد پر قیام کرنے والے تھے نہ کہ سمی کے اکسانے ہے۔ آب فرماتے تھے کہ "خلافت آل ابوسفیان پر حرام ہے "جب معاویہ کے بارے میں امام کابیہ نظریہ ہوتو آج تو آپ کو یزید کا سامنہ تھا۔للذا آپ ٹنے اسکے خلاف اعلانِ جماد کیا۔ حسین بخوبی آگاہ تھے کہ یزید بیعت کئے بغیر آپ کو نہ چھوڑے گااور آپ کسی صورت اسکی بیعت پر آمادہ نہ تھے لہٰذا اب جہاد کے سواکوئی دوسرا راسته باقی نه رہاتھا"۔ (ابناء الرسول في كربلا -ص • • المطبوعه ١٩٦٨ء) ڈاکٹرعبدہ یمانی أكثر عبده يمانى جو كتاب "علموا اولادكم محبة ال بيت النبى" ے مؤلف ہیں بیہ کتاب دارا لقبلة للثقافتہ الاسلامیہ 'جدہ' سے شائع ہوئی ہے۔ وہ این اس کتاب کے صفحہ ۲ سار ککھتے ہیں کہ:-"معاویہ ابن الی سفیان نے اینے بعد اپنے بیٹے بزید کو و لیعہدی پر منصوب کیا۔ بعض اصحاب نے اس کے اس فعل کو خلفاءِ راشدین کی سیرت اور اسلام کے قوانین کے خلاف قرار دیا ہے۔ ان لوگول نے اس کی بیعت نہیں گی۔ معاویہ کے انقال کے بعد جب بزید نے خلافت سنبھالی تو ان اصحاب میں سے بعض اصحاب نے خو نریزی سے بچنا مناسب سمجھا اور بزید کی بیعت سے انکار کرنے پر اکتفا کیا۔ جب کہ حسین ابن علی اور عبداللہ ابن زبیر نے بزید کے خلاف خروج کو بیہ کمہ کرواجب قرار دیا کہ پزید کی ولیعہدی خلافت راشدہ کے

راتے میں اپنے شیعوں سے ہر جگہ نفرت طلب کی۔ اپنے سفر سے پہلے اپنے ابن عم حضرت مسلم ابن عقیل کواینے دشمن کے خلاف جنگ کرنے اور لوگوں ے بیعت لینے کوفد کی طرف روانہ کیا۔ اہل کوفہ نے حضرت مسلم کے ہاتھ پر بعت کی اور نصرت و مدد کا عهد و پیان کیا ۔ لیکن تھوڑاہی عرصہ گزرا تھا کہ انہوں نے عہدو پیان کو توڑ دیااور حضرت مسلم کو دشمن کے درمیان تنا چھوڑ کئے یہاں تک کہ مسلم شہید ہوئے۔ پھر سمی لوگ عمر سعد کے کشکر میں شامل ہو كرامام حسين مس جنك كرنے كے لئے كربلا يہنچ 'امام كا محاصرہ كيا اور انہيں مدینہ پاکسی اور جگہ جانے سے روکا اور بالاً خر امام مظلومیت کے ساتھ بھوکے یاسے شہید ہوئے۔ غرض اہل کوفہ نے امام کے حق حرمت کی پرواہ نہ کی اور آب کے ساتھ کئے جانے والے عہدو پیان اور بیعت کو تو ژدیا۔'' یشخ مفید رضوان اللہ علیہ آگے چل کر لکھتے ہیں کہ:-"امام حسن کی شمادت کے بعد شیعیان عراق حرکت میں آئے اور امام حسین سے درخواست کی کہ معادیہ سے صلح کے عہد نامہ کو ختم کریں اور اپنے لئے بیعت لیں تو امام نے ان کی درخواست سیہ کمہ کر مسترد کردی کہ ہمارے اور معاویہ کے درمیان صلح کا عمد نامہ ہے اور جب تک اس ملحنامہ کی مت ختم نہ ہو جائے ہم اس معاہدے کو تو ڑ نہیں سکتے۔ البتہ معاوید کی موت کے بعد ہم اس مسلہ پر اظہار نظر کریں گے۔ چنانچہ معاویہ کی موت کے بعد جب ان لوگوں نے یہ خرینی کہ امام حسین نے بزید کی بیعت سے انکار کردیا ہے تو انہوں نے دوبارہ امام کو دعوت دی اور خطوط لکھے۔ ان کے خطوط کے جواب میں حضرت امام حسین نے ان کی دعوت قبول کرتے ہوئے اپنے بھائی مسلم ابن عقیل کو

اسلام کے لحاظ سے حضرت حسین کا یہ خروج جائز تھا یا نہیں۔ اگرچہ ان کی زندگی میں اور ان کے بعد صحابہ و تابعین میں سے کسی ایک کمخص کابھی سہ قول ہمیں نہیں ملتا کہ ان کا خروج ناجائز قطااور وہ ایک فعلِ حرام کاار نکاب کرنے جا رہے تھے۔ صحابہ میں ہے جس نے بھی ان کو نکلنے سے رو کا تھا وہ اس بنا پر تھا کہ تدبیر کے لحاظ سے بد اقدام نامناسب ہے۔" علماء وفقهماء شيعه امام نقيه محقق محد ابن نعمان مقلب به يشخ مفيد (المتوفى سنه ١٢٣، جرى) آپ فرماتے ہں:-"اپنے بھائی امام حسن کے بعد قرآن وسنت کی روے امامت امام حسین کے لئے ثابت ہے اور تمام خلق پر واجب ہے۔ معادید کے ساتھ اس سلحنامہ کی وجہ سے کہ جب تک معادیہ زندہ ہے خلافت اس کے پاس رہے گی نیز تقیة کی وجہ سے آپؓ نے لوگوں کو اپنی بیعت کی دعوت نہیں دی اور آپؓ کابیہ عمل آپ کے بھائی امام حسن اور آپ کے يدربزرگوار امام على کى سيرت کے سلسلے کی ایک کڑی ہے لیکن معاویہ کی موت کے بعد صلحنامہ کی مدت ختم ہو گئی تو امام حسین ؓ نے لوگول کو اپنی طرف دعوت دی اور اپنے حق امامت سے امت کو آگاہ کیا کہ آب "اس منصب خلافت کے سزاوار بیں۔ یہاں تک کہ آب کے گرد کانی تعداد میں انصار و اعوان جمع ہو گئے۔ چنانچہ لوگوں کو جہاد کی دعوت دی اور حرم رسول کو چھوڑ کر اپنے اہل و عیال کو لے کر عراق کی طرف لکلے اور کوفہ نے آپ سے ملاقات کی جس میں امام نے انہیں اس وقت ہر قتم کی حرکات سے باز رہنے کا مشورہ دیا۔ معادید کے انقال کے بعد پھر ایل کوفہ نے امام کو خطوط کھے۔ اس وقت جب امام کو یہ محسوس ہوا کہ موجودہ حاکم کوفہ ضعیف ہے اور اس کے مقابل مومنین کوفہ قوی ہیں تو امام کو ظن قوی حاصل ہوگیا۔ اور آپ نے اپنے لئے قیام کوواجب جاتا۔ اس وقت ایل کوفہ کے قوی ہونے کی ایک دلیل جناب مسلم کے وہاں پینچنے پر اکثریت کا آپ کی بیعت کرنا ہے اور دو سری دلیل سے ہم کہ جب مسلح افراد اپنے گھروں سے نکل آئے اور دار الامارہ کو گھرے میں لے لیا۔ لیکن جب حالات نے پلنا کھایا اور کوفہ پر عبید اللہ ابن زیاد کو کنٹرول حاصل ہو گیا۔

نے عمر سعد کے کشکر سے کہا کہ مجھے واپس جانے دو۔" (تنزیہ الانبراء - ص ۲۲۱)

كوفيه روانيه كيا-"

(ارشاد شيخ مفيد - ص ۱۹۹ تا ۲۰۴۷)

علامه سيد مرتضى علم الهدي

بعض لوگوں کے اس اعتراض کے جواب میں کہ امام م نے جس وقت اپن اہل و عیال کے ہمراہ کوفہ جانے کا فیصلہ کیا اس وقت کوفہ پر ان کے دشمن کا تسلط و اقتدار قائم تھا۔ پھر امام اپنے پدر بزرگوار اور برادر بزرگ کے ساتھ اہل کوفہ کے سلوک سے بھی باخبر تھے۔ یمی نہیں بلکہ بعض مخلص و مشفق حضرات نے اہل کوفہ کے غدر و خیانت کی بناء پر آپ کو اس سفر سے باز رکھنے کی کو شش بھی کی تھی ۔ پھر بھی امام نے کوفہ روائگی کا فیصلہ کیوں کیا؟ حضرت آیت اللہ علامہ مرتضیٰ علم الہ دکی فرماتے ہیں کہ:۔

"پہم نے پہلے ہی کہا ہے کہ جب امام کو ظن قوی ہو جائے کہ وہ اپنا حق حاصل کر سکتا ہے اور اپنی مسئولیت پر عمل پیرا ہو سکتا ہے تو اس پر واجب ہو جاتا ہے کہ قیام کرے اگرچہ اس میں مشکلات ہی کیوں نہ جھیلنا پڑیں۔ امام حسین "اس وقت تک کوفہ کی جانب روانہ نہیں ہوئے جب تک کہ اہل کوفہ نے اپنے خطوط اور نمائندوں کے ذراعہ اپنے ثابت قدم ہونے کی قیمین دہانی نہ کرادی۔

اہلِ کوفہ سے امام کابیہ ربط کسی دباؤ اور زور کی بناء پر نہ تھا۔ بلکہ معاویہ کے دور میں بھی اہلِ کوفہ کے وفود اور خطوط امام کو موصول ہوئے تھے۔ صلح کے دور میں بھی اہلِ کوفہ کے وفود اور خطوط امام کو موصول ہوئے تھے۔ صلح کے بعد جسی اہلِ

کی اور آپ سے این وفاداری کا اعلان کیا لیکن کچھ ہی وقت گزرا تھا کہ ان لوگوں نے اپنی بیعت کو تو ٹر کر حضرت مسلم کی نصرت سے ہاتھ اٹھایا اور مسلم ابن عقیل کو دشمنوں کے درمیان چھو ڑ دیا۔ چنانچہ حضرت مسلم بے یا روید د گار شہید ہو گئے۔ اس کے بعد سمی نادان اور غفلت شعار لوگ خود امام حسین کے خلاف جنگ کرنے کے لئے کوفہ سے فکلے اور کرملامیں امام حسین کا محاصرہ کیا 'امام' کو دیگر شہوں میں جانے سے روکا اور آپ ایر وہاں سے نکلنے کے تمام راستے بند کر دیے۔ یماں تک کہ فرات کایانی بھی آئ پر بند کردیا۔ اور آخر کار آئ ایے قلیل اعوان و انصار کے ساتھ بھوکے بہا ہے مظلومیت کے ساتھ شہید ہو گئے۔ (نقل از كتاب ترجمه المستجار -ص ١٩٥ - تاليف -علامه حلى - ناشرد فتر انتشارات جامعہ مدرسین تم) علامہ حلّى ك اس بيان سے صاف ظام ب ك امام حسين بازيائى خلافت کے لئے نکلے بتھے۔ علامه يشخ محمد حسين كاشف الغطا آیت الله العظمی شیخ محمد حسین کاشف العظا اعلیٰ الله مقامه فرماتے ہیں: "امام حسین کے قیام اور آپ کا اپنے اہل بیت کو اپنے ہمراہ کربلا لے جائے کا مقصد این نہفت کو پایہ پہکیل تک پہچانا تھا اور اس نہفت و قیام کا ہدف بن امتيه كي خلافت اور رذائل كي نابودي اور خاتمه تقا-" "ہو سکتا ہے کہ کوئی شخص بیر کے کہ امام حسین "اپنے اصحاب اور اولاد کے

ساتھ خود شہید ہوجاتے اور کاش خواتین (مخدرات عصمت) کو ساتھ نہ لے

منصب امامت کے حفد ارتصے اور تمام لوگوں پر آپ کی اطاعت واجب تھی۔ لیکن معاویہ اور امام حسن کے در میان سلحنامہ کی وجہ سے تقیۃ کے طور پر آپ گ لوگوں کو اپنی طرف علانیہ دعوت نہیں دے سکتے تھے۔ اس سلحنامہ کے تحت معادیہ کے ساتھ آپ کا رویتہ وہ یہ ہونا چاہئے تھا جو اس کے ساتھ (آپ کے بھائی) امام حسن کا تھا۔ یہ چیز آپ کے جد بزرگوار پیغیر اکرم کی اس تین سالہ سیرت کا ایک حصہ تھی جو پیغیر نے شعب ابی طالب میں گزارے یا آپ کے پدر بزرگوار علی ابن ابی طالب کی اس سیرت کا پر تو تھی جو پیغیر کی رحلت کے بعد اپنے دور خلافت تک امام علی نے گزارے۔

اگر چہ اس صلحنامہ کی وجہ سے آپ علامیہ لوگوں کو اپنی طرف دعوت نہیں دے سکتے تھے لیکن مخفی طور پر آپ مخلص اور صالح افراد سے رابطہ قائم کے ہوئے تھے۔ اور بہت سے افراد آپ کے گرد جمع بھی ہو گئے تھے۔ لیکن ۵۵ رجب الرجب ۲۰ ہجری کو جیسے ہی معادیہ اپنے انجام کو پنچا اور یزید مند ِ خلافت پر قابض ہوا آپ اس کی خلافت کو مسترد کرتے ہوئے یزید اور بنی امیہ کے خلاف جنگ کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوتے اور اپنے اہل بیت اور فرزندوں کے ہمراہ عاذم عراق ہوئے۔ کیونکہ کوفہ میں موجود آپ کے شیعوں نے آپ کو دعوت دی تھی کہ وہ آپ کے ہمرکاب ہو کر آپ کے دشمنوں سے جنگ کریں گے۔ چنانچہ امام حسین نے اپنے ہمائی حضرت مسلم ابن عقبل کو کوفہ کی طرف روانہ کیا ناکہ وہ لوگوں کو جماد کی دعوت دیں اور آپ کے لئے لوگوں سے بیعت لیں۔

اللِ کوفہ نے آپ کے ساتھ آپ کے دشمنوں سے جنگ کرنے کی بیعت

تک ہمیشہ افکار کو جلااور عزم و ارادہ کو نشاط بخشق رہے گا۔'' آیت الله شرستانی این اس کتاب میں (م سے ایر) فرماتے ہیں: "امام حسین کا اہل کوفد کی دعوت پر لبیک کہنا اور اپنے ابن عم حضرت مسلم بن عقیل کو بیعت کے لئے ان کی طرف بھیجنا اس بات کی دلیل ہے کہ آب انے اپنے آپ کو منصب خلافت کے لئے پیش کیا۔ اگر کوئی شخص بیہ کیے کہ امام نے خود کو منصب خلافت کے لئے پیش کیا تو یہ بات نہ امام حسین گی مخصیت سے متصادم ب اور نہ آئ کے مؤقف سے۔ اس وقت حالات اس نہج پر پینچ چکے تھے کہ امام حسین ؐ پر واجب تھا کہ وہ قیام کریں اور قیام کے لئے ۔ جن شرائط اور جس الميت كي ضرورت ب وه سب امام حسين ميں بدرجه اتم موجود تھیں۔'' 🖈 👘 یزید خلافت کا ہرگز اہل نہیں تھا۔ کتب تواریخ اس کے فسق و فجور کی داستانوں سے بھری بڑی ہیں۔ وہ کتے ،خنز بر اور چیتوں سے کھیلیا تھا، شراب پیتا تھااس کے نزدیک حرام و حلال کی کوئی تمیز نہیں تھی۔ یزید کافسق و فجور میں غرق رہناایک طرف 'وہ تو کسی لحاظ ہے بھی خلافت کا حقدار نہیں تھا۔ نہ اہلیت کی بنا پر اور نہ ہی کسی وصیت اور وراثت کی بنیاد پر '

کیونکہ اس کے باپ نے اس منصب پر مکرو فریب ، جرود هم کی اور رشوت کے کیونکہ اس کے باپ نے اس منصب پر مکرو فریب ، جرود هم کی اور رشوت کے ذریعہ قبضہ کیاتھا اور لوگوں سے زبرد ستی اور جبراً بیعت کی تھی۔ چنانچہ جب حالات اور واقعات اس نبج پر ہوں تو امت کے ہر فرد پر واجب ہے کہ وہ ظالم اور غاصب خلیفہ کو اس منصب سے ہٹائے۔ چنانچہ پیغیر اکرم نے فرمایا کہ ''اگر کوئی شخص ظالم و جابر حاکم کے خلاف لیکن بیہ خوانین اگر امام حسین "کی ہفت اور آپ " کے مشن کو اپنے ہاتھ میں نہ لیتیں تو آپ "کی بیہ ہفت وہیں پر ختم ہو جاتی اور اس کے بعد آپ "کا خون ضائع ہو جاتا۔ امام حسین علیہ السلام اپنے اہل وعیال کو ساتھ لے جاتا اس لیے ضروری سیجھتے تھے کہ آپ " اپنی ہفت کو دوام بخشا چاہتے تھے اور اس ہفت کو قائم اور دائم رکھنا اپنے اہل وعیال کو لے جائے بغیر نامکن تھا۔ امام اپنے اہل وعیال کو اس لئے ساتھ نہیں لے گئے تھے کہ آپ " کے اہل بیت اسر موں اور اس طرح مظلومیت کا اظہار ہو سکے۔ بلکہ اس میں ایک اعلیٰ سیا ی مقصد کار فرما تھا جو محکم بنیا دوں پر قائم تھا۔ آپ "کو اپنی نہفت کو اپن مقصد کار فرما تھا جو محکم بنیا دوں پر قائم تھا۔ آپ "کو اپنی نہفت کو اپن موں اور مقصد تک پنچانا تھا اور وہ ہدف و مقصد ہزید کی حکومت کا خاتمہ تھا قبل اس کے کہ بزید اسلام کو کمل طور پر ختم کر دے اور جاہلیت کے دور کو چروالیں لے آئے۔"

(حیات ِلهام حسینٌ جلد ۲-ص ۲۹۸ نقل از سیاست ِ حسینیه )

علامہ شہر ستانی آیت اللہ العظمٰی سید ہبت الدین شہر ستانی آیت اللہ شہر ستانی کی تالیفات میں سے آپ کی ایک بلند پایہ تالیف نہفت الحسین کے نام سے مشہور ہے۔ آپ کی اس کتاب کے بارے میں آیت اللہ شیخ محمد حسین کاشف العظاء لکھتے ہیں: " یہ کتاب صرف اس زمانے کے لئے نہیں بلکہ یہ وہ کتاب ہے جو رہتی دنیا طرف تشریف لا کمیں۔ بزید فاسق و فاجر ہے ہماری گردنوں پر اس کی کوئی بیعت نہیں۔ آپ \* جلد تشریف لا کمیں۔ اگر آپ \* تشریف نہیں لائے تو بہم آپ \* کے جد رسولِ اکرم کے سامنے شکایت کریں گے۔ " ان تمام مذکورہ بالہ صورتوں کو لکھنے کے بعد آیت اللہ شہر ستانی لکھتے ہیں کہ اُگر کمی کے پاس خلافت کے لئے تمام تر صلاحیت موجود ہو اور قیام کے لئے یہ تمام شرائط موجود ہوں تو اس کے قیام کرنے میں اعتراض کی کیا گنجائش رہ جاتی ہے؟

آيت الله سيد نعمت الله الجزائري (المتوفى سنه ١١١٢ ، جرى)

آپ فرماتے میں کہ:

"" بعض جاہل افراد یہ کہتے ہیں کہ امام حسین "یہ جانتے ہوئے کہ شہید ہو جائیں گے عراق کی طرف کیوں گئے جبکہ یہ اپنے نفس کو ہلا کت میں ڈالنے کے مترادف ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ "اگر امام کو افصار و اعوان میسر آجائیں تو امام پر جماد واجب ہو جاتا ہے۔" اس گمان کے تحت کہ لوگ ان کا ساتھ نہیں دیں گے انبیاء بھی جماد ترک نہیں کر سکتے۔ چنانچہ انبیاء یہاں تک کہ اولوالعزم پی پی طرح طرح کے مصائب کا سامنا کرنا پڑا لیکن انہوں نے قیام کیا۔ کیو نکہ اتمام جمت کرنا ضروری ہے۔

بالكل أى طرح امام حسين كے لئے اتمام جمت كرما ضرورى تما ملم امامت كے تحت كى غيمى واقعه كاعلم ہونا اپنى شرعى ذمة دارى كو پورا كرنے ميں مانع نہيں ہو سكتا۔ چنانچہ امام حسين كو ظاہرى حالات و مشاہدات كى بنياد پر اينے قیام کرے اور وہ جابر سلطان اس امرو نہی کرنے والے شخص کو قتل کر دے تو اس شخص کا درجہ وہی ہے جو پیغیبراِکرم کے چچا امیر حزہ ؓ کا ہے جو کہ سید الشہداء ہیں۔''

الم حسين عليه السلام خود بھی اپن اس حق سے آگاہی رکھتے تھے اور آپ کے جدر سول 'پر ر (علی مرتضٰیٰ) اور بھائی (حسن مجتبیٰ) نے بھی آپ کو آگاہ کیا تھا کہ تناوہ خود (امام حسین ؓ) مسلمانوں کے امام ہیں اور کوئی دو سرا امام مسلمین بننے کا حق نہیں رکھتا۔ اس کے علاوہ حق کی آواز بلند کرنے والے وہ تمام افراد جو تقیۃ کے پردے میں چھپے بیٹھے تھے وہ سبھی امام حسین ؓ ہی کو خلیفہ المسلمین سبحتے تھے ۔۔۔۔ اگر امام حسین ؓ کے علاوہ کسی شخص میں خلیفہ المسلمین بننے کے لئے تمام شرائط و اہلیت موجود ہو تیں اور کوئی دو سرا شخص المسلمین بننے کے لئے تمام شرائط و اہلیت موجود ہو تیں اور کوئی دو سرا شخص

اس منصب پر حق جمانا تو کیادہ اپنے حق (لینی اس منصب) کا وعویٰ نہ کرنا؟ ﷺ امام حسین علیہ السلام کو آپ ؓ کے جد رسولِ اکرم ؓ پد رِ علی مرتضیٰ ؓ آپ ؓ کی مادرِ گرامی جناب فاطمہ زہرا سلام اللہ ملیما اور آپ ؓ کے بھائی امام حسن مجتبیٰ سب نے خبردی تقی اور خود امام حسین ؓ بھی ذاتی طور پر خوب جانتے تھے کہ آپ شہید ہو جائیں گے 'چاہے آپ ؓ بیعت کریں یا نہ کریں۔ تو ایسی صورت میں کہ جب حتی طور پر آپ ؓ کو علم تھا کہ آپ ؓ شہید ہو جائیں گے تو پھر کیوں نہ آپ ان اعلیٰ مقاصد کی راہ میں کہ جن میں شریعت کی بقا و دوام مضم ہو کام آنے کو ترجع دیتے۔

امام حسین کی خدمت میں عراق سے جو ہزار ہا خطوط روانہ کئے گئے ان سب میں تحریر تھا کہ "یابن رسول اللہ! ہمارے لئے کوئی امام نہیں۔ آپ ہماری مرتفنی مطہریؓ کے سرب۔ نہفت امام کے معمد کو حل کرنے میں آپ کاجو

کردار ہے کس اور کا نہیں۔ آپ ماہیت قیام امام کو بیان کرتے ہوئے فرماتے "جس طرح دو سرے طبیعی اور اجتماعی حوادث وجود میں آنے کے لئے علّتِ فاعلی اور علّتِ غائی کے محتاج ہیں اس طرح قیام امام حسین بھی اس ضرورت اور اس قانون سے مشتنیٰ نہیں۔ قیام امام حسین کے تین عوامل ہی۔ ا- ردّبيعت ۲- اہل کوفہ کی دعوت ٣- امريالمعروف اوريني عن المنكر " ان نکات کی دضاحت کرتے ہوئے آپ فرماتے ہی کہ:-محض ردِّبیعت ایک سلبی عمل ہے یعنی بیعت کا انکار کرنے کے بعد کسی اور ردِعمل کا اظہار نہ کرنا ایک سلبی موقف ہے۔ مثال کے طور پر اگر امام بنی امیّہ کی طرف سے بزید کی بیعت کے مطالبہ کا نفی میں جواب دے کر خاموش بیڑھ جاتے تو ایک سلبی مؤقف ہوتا۔ لہذا اگر آب محض بیعت بزید کو مسترد کرنا چاہتے تھے تو یہ عمل انجام دینے کے بعد خاموش سے کمی طرف نکل جاتے۔

چاہتے تھے تو یہ عمل انجام دینے کے بعد خاموش سے کسی طرف نکل جاتے۔ جیسا کہ بعض لوگوں نے آپ کو مشورہ بھی دیا تھا کہ '' آپ سی دور چلے جائیں یا یمن کے دروں میں چھپ جائیں۔ اگر امام محض اس سلبی موقف پر اکتفا کرنا چاہتے تھے تو ان لوگوں کا یہ مشورہ صائب تھا کیونکہ مطالبہ بیعت کو مسترد کرکے آپ نے اینا یہ مقصد حاصل کرلیا تھا۔''

وظيفة شرعي كوبجالانا اور اتمام حجت كرنا واجب نتحابه جيساكه يغيبراكرم اييخ علم نبوّت سے غیبی حقائق سے واقفیت کے باوجود فریقین کے درمیان کمی نزاع کا فیصلہ ظاہری شواہد پر کرتے تھے۔" "اہل کوفہ کی ایک بڑی تعداد کی مددو نصرت کے وعدہ کے بعد بھی اگر امام حسین ٹرید کے خلاف قیام نہیں کرتے تو اہلِ کوفہ پر اتمام حجت نہیں ہو پاتی اور یہ مسلمہ ہمیشہ کے لئے مشکوک ہو کررہ جاتا کہ امام نے انصار واعوان کی قلت کی بنیاد پر قیام نہیں کیایا وہ پزید کی حکومت کو جائز سبجھتے تھے اس سے راضی تھے۔ چنانچہ سابقہ خلفاء کے دور میں حضرت علیؓ کے خاموش رہنے کو مخالفین آج تک ہارے لئے جبت قرار دیتے ہیں اور حضرت علیٰ کی خاموشی کی بیہ تعبیر کرتے ہیں کہ علیؓ خلفاء کی حکومت سے راضی نتھ اور کہتے ہیں کہ اگر علیؓ ان کی حکومت ے راضی نہیں تھے تو پھران کوان خلفاء کے خلاف جنگ کرنے ہے کون ساامر مانع تھا کیا آپ نہیں دیکھتے کہ جب امام حسین ؓ نے اپنا حق طلب کیا تو امام کو کتنی مصيبتين الثلاثاس-

اگر کوئی کے کہ جس طرح امام حسن نے معاوید کے ساتھ صلح کرلی امام حین نے بزید کے ساتھ کیوں صلح نہیں کی تو اس کا جواب ہد ہے کہ مومن ایک سوراخ سے دو بار نہیں ڈسا جا سکتا۔ امام حسن نے معادید سے صلح کی تو معادید نے آ خرمیں کتناد ہو کہ دیا یماں تک کہ آپ کو زہر سے شہید کروایا۔" (انوار نعمانید جس-ص ۲۳۸)

حضرت آيت اللد شهيد مرتضى مطهري

امام حسین کے قیام کے مختف زاویوں کی موشکانی کا سرا در حقیقت شہید

اہل کوفہ کی دعوت امام کو حرکت میں لائی۔" آپ مزید فرماتے ہیں کہ: "قیامِ امام حسین "کا تیسرا عال امر بالمعروف اور نمی عن المنکر ہے۔ گو یہ بیان (کہ میں امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کرنا چاہتا ہوں) امام "سے روّ بیعت کے بعد صادر ہوا لیکن امام کے قیام کا سب سے بڑا عال امر بالمعروف اور نمی عن المنکر ہے۔ اگر بنی امتی آپ "سے بیعت طلب نہ بھی کرتے تب بھی آپ قیام کرتے۔ "ندا یہ کمنا صحیح نہیں ہے کہ چو نکہ انہوں نے بیعت طلب کی اس قیام کرتے۔ "ندا یہ کمنا صحیح نہیں ہے کہ چو نکہ انہوں نے بیعت طلب کی اس کے خلاف فریضة امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کی روسے قیام ضرور کرتے۔" (رسالة النقلين)

## آيت الله شهيد سيد محد بإقرالعدر

شہید سید محمد باقر الصدر ؓ نے امام حسین ؓ کے قیام کے بارے میں سید مرتعنیٰ علم المدیٰ اور سید ابن طاؤس کی آراء پر تبصرہ کرتے ہوئے اپنا نظریہ پیش کیا اور فرمایا:

"سید ابن طاؤس نے اپنی آلیف کہوف فی القتل التفوف میں فرمایا ہے کہ "تحقیق کے بعد ہم اس نتیج پر پنچ ہیں کہ امام حسین ؓ اپنے انجام کار سے واقف شھ' آبؓ شہادت ہی کے لئے جا رہے تھے اور یمی ان کی شرعی ذمتہ داری تھی۔"

"سید ابن طاؤس اپنے مدعا کے لئے ان اخبار و روایات کو پیش کرتے ہیں

قیام امام کے دوسرے عامل کے بارے میں شہید کہتے ہیں کہ: ·· دو سرا عامل ابل کوفہ کی دعوت ہے۔ کوفہ سے ایک دو آدمیوں نے امام \* کو دعوت نہیں دی بلکہ بارہ ہزار سے زیادہ افراد نے امام کو کوفہ آنے کی دعوت دی تھی۔ اہل کوفہ نے اپنے خطوط میں لکھا تھا کہ ہم یوری استعداد کے ساتھ آب کے ساتھ بیں 'وقت آ چکا ہے کہ ہم آب کے ساتھ قیام کریں۔ ہم سب آب سے تعاون اور آب کی مدد کے لئے آمادہ ہیں۔" "دو سرے لفظوں میں کویا امت پزید کے خلاف قیام کے لئے آمادہ ہو گئ تھی۔ ان کو اب بس اپنی رہبری کے لئے ایک قائد و رہبر کی ضرورت تھی۔ للذا انہوں نے امام کو لکھا کہ "ہمارے لئے امام نہیں ہے، آپ تشریف لائیں گے تو ہم زیادہ متحد اور منظم ہو جائیں گے۔ <sup>\*\*</sup> اس دعوت سے لمام پر حجت تمام ہو گئی 'اب بید مخبائش نہیں تھی کہ امام بد فرماتے کہ میرے پاس انصار واعوان نہیں ہیں۔ اب امام ان کی دعوت کو رد نہیں کر کتے 'اگر رد کریں تو آنے والی تاریخ کو امام کیا جواب دیں گے۔ لندا امام نے ان کی دعوت پر لبیک کہا اور یو چینے والوں کے جواب میں آب فرماتے تھے کہ اہل کوفہ نے مجھے دعوت دی ہے۔ یہ ان کے خطوط میں۔"

شہید مطہریؓ فرماتے ہیں کہ:

" روِّبيعت يعنى امام كايزيدكى بيعت كو مسترد كرنے كاعمل كويا امام كى طرف سے خود اس منصب (خلافت) كا سزاوار اور حقد ار ہونے كا اعلان ہے اس ردِ بيعت كے بعد اہل كوفد نے آپ كوكوفد آنے كى دعوت دى۔ چنانچد ردِبيعت كا عمل پہلے ہے اور اہل كوفد كى دعوت بعد ميں۔ اس لئے بيہ نہيں كها جا سكتا كہ 190

شرائط کی آمادگی سے انکار کر کیلتے ہیں اور نہ ہی اس سے انکار کیا جا سکتا ہے کہ شمادت کا اختمال تھا۔ خلاصہ بیہ کہ شہید صدر کی نظر میں خواہ امام قیام حکومت کے لئے نگلے تھے یا شمادت کے لئے 'اس سے فرق شیں پڑتا۔ کیونکہ دونوں کا مقصد ایک تھا یعنی

قیامِ حکومت ِ اللی اور فاسد حکومت کے خلاف انسانی ضمیر کو جھنچو ڑتا۔" (رسالہ ثقافت اسلامیہ شارہ نمبر ۴۳۳-ص ۲۱)

## آیت اللہ حسین علی منتظری

حکومت اللی کی ضرورت کے ثبوت میں بہت سے دیگر دلاکل کے علاوہ یزید کے خلاف امام حسین " کے قیام کو دلیل قرار دیتے ہوئے آیت اللہ منتظری ابنی کتاب ولایت فقیہ جلد اول صفحہ ۵۰ ۲ پر فرماتے ہیں۔: " امام حسین " ہمارے نزدیک امام معصوم ہیں 'ان کا ہر عمل ہمارے لئے جمت ہے کیونکہ امام وہی ہو تا ہے جس کی اتباع اور اقد اکی جائے اور جس کی ہرایت پر عمل کیا جائے ۔امام حسین " نے یزید کے خلاف اپنے قیام کے اہداف کو اپنے ایک خطبہ میں پیفیر کی اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ ۔: ر آگر کوئی شخص کی جابر سلطان کو حرام خداکو حلال اور حلال خداکو حرام ہواد کیلے اس خطر ہیں یہ قول وفعل کے ذریعہ اسے نہ روکے تو خدا پر واجب ہے کہ وہ ہواد کیلے اور اپنے قول وفعل کے ذریعہ اسے نہ روکے تو خدا پر واجب ہے کہ وہ اس شخص کو جہنم میں داخل کردے ''۔ (اس خطبے کو طبری اور این اشیردونوں نے اپنی تاریخ میں نقل کیا ہے)

جن میں امام حسین کی شہادت کی خبریں نقل ہیں اور فرماتے ہیں کہ "بعض لوگ شہادت کی سعادت سے نا آشنا ہونے کی بناء پر امام کے اس اقدام کو اپنے نفس کو ہلاکت میں ڈالنے کے مترادف قرار دیتے ہیں اور اپنے نفس کو ہلاکت میں ڈالناہمیشہ حرام نہیں کبھی بیہ ایک فوز و سعادت کا درجہ رکھتا ہے۔ ""پھر اس کے گواہ کے طور پر سید بیہ آیت پیش کرتے ہیں کہ: "فتوبواالىبارئكمفاقتلواانفسكم" اس کے بعد شہید صدر علامہ مرتقنیٰ علم اہدیٰ کی رائے نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ: (علامہ مرتقنی علم الہدیٰ کی رائے ہم گزشتہ صفحات پر نقل کرچکے ہیں۔) " دونوں نظرمات میں دا تعیت اور حقیقت بھی ہے اور خطاء داشتیاہ بھی۔ شہیر صدر سیدابن طاؤس کی رائے کے بارے میں کہ جنہوں نے شہادت ہی کو امام حسین کا ہدف اصلی قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ امام حسین کا خروج حکومت اللی کے قیام کے لئے تھا۔ فاسق اموی نظام کے خلاف قیام کے لئے نکانا اتمہ کے نزدیک ایک مسلم حقیقت رہی ہے۔ کیوئدہ حکومت اللی کے قیام کی ضرورت تمام ائمه کی رگ و بے میں جاری ہے۔ اور آپ کی تمام مشکلات و یریشانیاں اس میں مضم بیں۔ در حقیقت امام کی شہادت اور قرمانی کا مقصد احیائے دینِ اسلام اور اس کا دفاع کرنے کے لئے جہاد کی راہ کو ہموار کرنا تھا۔ جمال تک سید مرتضیٰ علم الدیٰ کی رائے ہے کہ ''امام اپنی کامیابی پر بالکل مطمئن نکلے تھے تربیہ حقیقت ہے اور نتہادت کا کوئی احمال نہ تھا" بیہ اس واقعہ کے سلسلے میں وارد نصوص کے خلاف ہے۔ ان کی رائے کے حوالہ سے نہ ہم

السلام كيليح بعض مواقع ير خاص وظيفه موتاب ----- خود اتمه جانت مي \_\_\_\_ ہمیں کیا معلوم پالمام کے کاموں میں دخل دینے والے ہم کون ہوتے ہیں کہ ان کے وظیفہ اور ان کی ذمتہ داری کا تعین کریں اور ان کیلئے تعلم شرع بیان کریں ؟وہ خود اعرف ہں "۔ آگے چل کر آپ فرماتے ہیں: «علاء کابیہ جواب اوّل تو شانی نہیں اور قانع اور مطمئن نہیں کرتا - کیوں کہ اگر ہم امام کے وظیفہ شرعی کو اپنے سے جد اکریں اور ان کی تکلیف شرعی کو این سمجھ سے بالا قرار دیں تو کسی بھی ظالم وجابر کے خلاف خطرے کی حالت میں قیام کرنے کا جارے لئے جواز نہیں رہتا 'ایس صورت میں قیام کا جواز جارے لئے مشکوک اور غیر معلوم رہتا ہے ۔ کیوں کہ امام ایک خاص حکم رکھتا ہے اور وہ خاص تھم ہمارے لئے نہیں۔اس لئے اس سوال کے جواب کو ہمیں کسی اور زادیہ سے دیکھنا ہوگا۔وہ زاویہ بیہ ہے کہ کیا امام حسین کا قیام بنی امتیہ کے دباؤ' کھیراؤ اور محاصرہ سے متاثر ہو کر وجود میں آیا ہے ؟ کیا امام خود اپنی طرف سے مثبت اقدام کا کوئی ارادہ نہیں رکھتے تھے بلکہ ذاتی اور خاندانی شرافت و عزت کے دفاع کیلئے آپ نے قیام کیا ؟یا اس وقت کے اسلامی معاشرے میں جو حالات اور واقعات رونما ہوئے تھے 'خلیفہ کے غیر اسلامی اعمال اور امت پر ہونے والے ظلم و تشدد کو دیکھ کرامام نے قیام کیا ؟اس صورت میں اسلام اور مسلمانوں کے لئے جو خطرات در پیش تھے ان کود فع کرنا اس بات پر موقوف تھا کہ امام اپنے قیام کو اپنی ذاتی خصوصیات کی بنیاد پر قائم نہ کریں بلکہ وہ امت کو یہ باور کرائیں کہ جو حالات اور شرائط پیدا ہوئے اور پیش آئے ہیں وہ اسلام اور

اس کے علاوہ آیت اللہ منتظری امام حسین کے اس خطبے کو جو آئ نے مقام ذی حم پر دیا طبری سے نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ .. " امام طلین بیفیر اکرم کی یا کیزہ عترت میں " پیفیر نے ان سے تمسک كرف كاحكم ديا ب للذا اس بنا ير أكر چه امام كا قول اين جگه ير خود ججت ب لیکن اس کے بادجود پزید کے خلاف اپنے قیام کے عمل کی سند میں پنجیر کی اس خدیث کوبیان فرمایا "۔ آپ لکھتے ہیں کہ :۔ "اس حدیث سے ظاہر ہے کہ ایسے حالات میں قیام کرنا صرف امام حسین کی ذمیّہ داری نہیں بلکہ ہر فرد مسلمان کی ذمتہ داری ہے۔" آپ لکھتے ہیں کہ:۔ · کیا اس دور میں ایسے افراد موجود نہیں ہیں کہ اسلام کے نام پر حکومت کررہے ہیں اور یزید کے نقش قدم پر گامزن ہیں "۔ آيت الله محمد حسين فضل الله آپ فرماتے ہیں کہ بعض لوگوں کے ذہن میں یہ سوال آتا ہے کہ امام

اپ فرمائے ہیں کہ بھل کو توں نے ذہن میں یہ سوال کا باہے کہ کام حسین علیہ السلام اپنی شمادت کے بارے میں آگاہ تھے یا نہیں۔اگر علم و آگاہی رکھتے ہوئے انہوں نے قیام کیا تو کیا آپ کا یہ اقدام عقل و شرع کے لحاظ سے جائزہ ؟ کیا یہ اپنے نفس کوہلا کت میں ڈالنے کے مترادف نہیں؟ اس بارے میں بعض علماء کے جواب کو غیر صحیح قرار دیتے ہوئے آیت اللہ فضل اللہ لکھتے ہیں کہ کچھ علماء نے اس کا یوں جواب دیا ہے کہ <sup>دو</sup> انمہ علیم آیت اللّٰد ناصر مکارم شیرازی

امام حسین علیہ السلام نے مکہ میں جو خطبہ دیاس کی تغییر کرتے ہوئے آیت اللہ ناصر مکار م شیرازی اپنی شرح کے سلحہ ۲۰ پر فرماتے ہیں: " اگر چہ امام کے اس خطبہ سے بہ ظاہر یہ معلوم ہو تاہے کہ آپ کا یہ سفر' سفر شمادت ہے سفر حصولِ حکومت اور دنیاداری نہیں ''۔ لیکن شرح کے ای صفحہ پر وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: " امام کا اصل پروگرام حکومتِ اسلامی کی تشکیل کرنا نیز منافقین سے قرآن اور اسلام کو محفوظ رکھنے کے لئے ان کے ماتھوں کو قطع کرنا تھا۔ ایسا کرنا امام کا ایک حتمی و ظیفہ اور ذمتہ داری تھی۔ لیکن امام جانتے تھے کہ یہ امر(یعنی اسلامی حکومت کی تشکیل نیز قرآن اور اسلام کو منافقین کے دستبرد سے محفوظ اسلامی حکومت کی تشکیل نیز قرآن اور اسلام کو منافقین کے دستبرد سے محفوظ رکھنا) ظاہری کامیابی پر منحصر نہیں بلکہ اس مقدّس ہدف تک چنچنے کے لئے آپ اور آپ کے افصار واعوان کے شمادت کی راہ سے گزرنے کے علاوہ کو کی چارہ نہیں ''۔

حضرت آیت اللہ سید علی خامنہ ای

عاشورہ محسینی ہمیں جو درس دیتا ہے اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے حضرت آیت اللہ سید علی خامنہ ای فرماتے ہیں: " پہلی تعلیم جو عاشورہ محسینی دیتا ہے وہ یہ ہے کہ دین کے لئے قرمانی دینا واجب ہے -ہم پر واجب ہے کہ کسی بھی چیز کو خاطر میں لائے بغیر قرآن کی راہ میں قیام کریں اور تمام مسلمان مرد عورت 'جوان 'بو ڈھے 'عام وخاص غرض ہر

مسلمانوں کا مسئلہ بے اور ان حالات سے نمٹنا اور ان کو دفع کرنا قوت اور قدرت کا متقاضی ہے اس لئے اس سلسلہ میں امت کا حرکت میں آنا ضروری ہے ۔ لہذا امام نے اپنے قیام و نہفت کی بنیاد اس عنوان کو قرار دیا جس میں امت اور امام برابر کے شریک ہیں۔امام چاہتے تھے کہ امت مسائل کو سمجھ کر اور درک کرے آب کی اطاعت کرے ۔وہ عنوان ب امر بالمعروف اور نبی عن المنكر - چنانچہ آب " نے مدینہ سے نگلتے ہوئے فرمایا کہ "میں امرمالمعروف اور منى عن المنكر كيليح نكل رما ہوں "۔ آب في المكر حرب فرمايا: ·· جو شخص سی ظالم و جابر سلطان کو حرام خدا کو حلال اور حلالِ خدا کو حرام کر تا ہوا دیکھے مستت رسول کی مخالفت کرتا ہوا دیکھے اور دیکھنے کے بعد قیام نہ کرے تواس کا ٹھکانہ جہنم ہے "۔ امام نے یہ عنوان پیش کرکے امت پر واضح کیا کہ آب کا قیام مخصی اور ذاتی اقدار کیلئے نہیں ۔ یہ چینج بنی امیّہ کی طرف سے کمی ذات کیلئے نہیں ہے بلکہ بد اسلام اور مسلمانوں کا مسلم ہے ۔ لندا تمام امت پر فرض ہے کہ وہ قیام آپائے اپنے ایک خطبہ میں فرمایا: ''کیا تم نہیں دیکھ رہے کہ حق پر عمل نہیں ہورہا اور باطل سے لوگ باز نہیں آرہے"۔ ( نقل از رسالة الحسين شماره اول ص ١٥)

ک بردفت تشخیص نہ کرنے کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں ۔وہ اپنی ان واجب اور اہم مسئولیت کی تشخیص نہیں کرپاتے تھے جن کے حصول کے لئے ہر قتم کی قرمانی دینا چاہئے تھی - یمال تک کہ اپنے فروعی مسائل میں بھی وہ اہم اور غیر اہم کی تشخیص نہیں کرتے تھے جب کہ ایک وظیفہ دو سرے وظیفہ سے چاہے وہ اصولی ہویا فروعی 'اہمیت کے لحاظ سے ایک فرق اور امتیاز رکھتا ہے۔

امام حسین ؓ نے جس وقت این نہضت کا آغاز کیا اور اس وقت کے معاشرے سے قیام کے لئے کہا تو انہوں نے منفی ردِعمل اور عدم دلچیپی کامظاہرہ کیا کیوں کہ وہ لوگ سمجھتے تھے کہ اس وقت قیام کرنا سوائے مشکلات و مصائب کو دعوت دینے اور جان و مال کے زیاں کے پچھ نہیں۔ان لوگوں نے معاشرے میں ان امُور کو فوقیت اور اہمیت دی جو شریعت میں ثانوی حیثیت رکھتے تھے۔ ان لوگوں نے اپنے اساس وظیفہ اور ذمة دارى سے روگردانى كى اور اہم ترين واجبات پر عمل نہیں کیاجو ان پر واجب تھا۔جن لوگوں نے امام سے روگردانی کی وہ دین کی خاہری رسومات اور خاہری مسائل شریعہ کی پابندی کرتے تھے۔ ان لوگوں میں معاشرے کی بعض برجستہ شخصیات بھی تقییں اور وہ اپنے دینی واجبات پر عمل کرنے میں یوری طرح مستعد تھے لیکن انہوں نے نہ اپنی اساس اور اہم شرعی مسئولیت کی تشخیص کی اور نہ ہی اپنے زمانہ کے نقاضہ کو پہچانااور نه دسمن کو - ده لوگ اس دفت اپنے اساس اور اہم ترین د ظیفہ کو چھو ڑ کر ثانوی وخانف میں مشغول رہے ۔ سی مسلہ بالکل اسی شکل و صورت میں آج بھی ہمیں در پیش ہے "۔

(رسالة الثقلين 'شاره ۵ - ص ۱۲)

مخص حق کی راہ میں صف باندھ کر کھڑا ہوجائے ۔ کربلا نے بیہ ثابت کردیا کہ د شمن خاہری طور پر کتنا ہی طاقتور کیوں نہ ہو لیکن وہ جب بھی حق کے مقابلہ میں آیا ہے پاش پاش ہوجاتا ہے ۔چنانچہ اسیران عاشورا کے بیکس و ناتوان قافلہ کے سامنے بنی امتیہ (کی طاقتور حکومت )ذلیل و عاجز ہو کر رہ گئی اور کوفیہ نشام اور مدینہ میں بنی امیّہ کو ذلت و خواری اور خجالت کا سامنا کرنا ہڑا۔ یہاں تک کہ قیام حسینی کے مقابلہ میں بنی امتیہ کی سلطنت اپنے انجام کو پنچی -عاشورا نے ہمیں بیہ بھی سکھایا ہے کہ حق کی راہ میں نکلنے والے انسان کو بصیرت سے کام لینا چاہئے ۔ کیونکہ جو لوگ بصیرت نہیں رکھتے وہ جلدی دھوکا کھا جاتے ہیں۔جیسا کہ بہت سے افراد جو دینی رسومات کے اگر چہ پابند تھے لیکن بصیرت نہ رکھنے کی وجہ سے انہوں نے دھو کہ کھایا اور دھو کہ کھا کر ہزیدی لشكرمين شامل ہو گئے "۔ عاشورا حینی کی دو سری اہم تعلیم کی طرف اشارہ کرتے ہوئے حضرت آیت الله خامنه ای فرماتے ہیں: " قیام امام حسین " سے دوسرا درس سے ملتاب کہ امام حسین " نے تاریخ کے

" قیام امام تحسین " سے دو سرا درس میہ ملتا ہے کہ امام حسین نے مارج کے اس اہم موڑ پر اس نکتہ کو واضح کیا ہے کہ ایک فرد مسلم پر جو وظائف 'ذمتہ داریاں اور مسئولیت عائد ہوتی ہے ان میں سب سے اہم امت کی قیادت اور رہبری کا مسئلہ ہے۔ آپ ؓ نے اس مسئلہ کو اس طرح پیش کیا جس طرح پیش کرنا چاہئے تھالیتنی جنتی اہمیت اس مسئلہ کو ملنی چاہئے تھی۔ چاہئے تھالیتنی جنتی اہمیت اس مسئلہ کو ملنی چاہئے تھی۔ امت اسلامی میں جو خامیاں اور نقاط ضعف دیکھنے میں آتے ہیں وہ سب امت 'قائدین اور معاشرے کی برجستہ شخصیات کے اہم اور اساسی ذمتہ داریوں

Presented by www.ziaraat.com

معاون اور مددگار ثابت ہو سکتی ہے اور دلیل بن سکتی ہے وہ اس واقعہ کے بعد آنے والے جید اور برگزیدہ علماء و فقهاء اور دانشورانِ ملت ہیں۔ واقعہ کی تحقیق و جنجو کرنے والوں اور حقائق کی تہ تک پینچنے کی جنجو کرنے والوں کی نظریں ان علماء نفقها اور دانشوروں پر مرکوز ہوتی ہیں کہ وہ اس واقعہ کی کیا تفسیر کرتے ہیں ؟

ہم نے زیرِ نظر کتاب میں قدیم ایّام سے لے کر موجودہ دور تک کے علاء اور دانشوروں (چاہے وہ شیعہ ہوں یا اہل سنّت) کی تفسیر حتیٰ عصرِ حاضر کے ول امرِ مسلمین حضرت آیت اللہ سید علی خامنہ ای کے نظریات اور تفسیر کو بھی قار کمین کی خدمت میں پیش کیا ہے۔ ان تمام علاء مفتہ اور دانشوروں کی سانحۂ کربلا کی تفسیر دو ذکات پر مریکز ہے:۔

(۱) پہلا نکتہ ہے کہ تمام شیعہ اور سنی فقهاء اور دانشور اس بات پر متفق ہیں کہ امام حسین ؓ نے یزید کی حکومت کے خلاف قیام کیا تاکہ ظلم و جور کی ہنیادوں کو ہلایا جا سکے اور خلافت اسلامیہ کو موروثی جا کیر بننے سے بچایا جائے۔ (۲) دو سرائکتہ اس تحکم کے بارے میں ہے کہ یزید کے خلاف امام حسین ؓ کا قیام و خروج قرآن و سنت کی رو سے شرعاً جائز تقابا نہیں ؟ اسلام اور مسلمین کی مصلحت میں تقایا نہیں ؟ یہاں آکر این عربی 'محی الدین خطیب 'این تبعیہ اور کی مصلحت میں تقایا نہیں ؟ یہاں آکر این عربی 'محی الدین خطیب 'این تبعیہ اور قیام و خروج کو غیر شرعی اور اسلام اور مسلمین کی مصلحت کے خلاف قرار دیا قیام و خروج کو غیر شرعی اور اسلام اور مسلمین کی مصلحت کے خلاف قرار دیا تام کی اور این میں جو بنی امیتہ خلی ہو تان دوایات کو پیش کرتے ہیں جو بنی امیتہ نے اپنی حکومت کو بچانے کے لئے ابو ہریرہ 'سمرۃ این جندب 'عروۃ این زمیر چیسے حضرت امام خمینی رضوان اللہ علیہ حضرت امام خمینی فرماتے ہیں: " امام حسین علیہ السلام نے حضرت مسلم ابن عقیل کو کوفہ بھیجا ہا کہ لوگوں کو اپنی بیعت کے لئے دعوت دیں اور بنی امیّہ کی فاسق حکومت کا خاتمہ کرکے مسلمانوں نے لئے اسلامی حکومت تشکیل دیں "۔ " اسلامی حکومت کا قیام منتاء اسلام ہے "اتمہ اطلمار "کی تمناّ ہے ۔ اصحاب رسول "کی ہیشہ یہ آرزو رہی کہ اسلامی حکومت قائم ہو"۔ " سیدا شہداء حضرت امام حسین علیہ السلام نے یہ جانتے ہوئے کہ آپ پزید کو افتدار سے نہیں ہٹا سکیں گے اور شہیہ ہو جائیں گے 'اس کی طالم حکومت نے خلاف قیام کیااور اس راہ میں شہید ہو گئے " (تاب واقعہ ترکیلا۔ ص ۱۳۳)

تبقره

ہم نے اس واقعہ کے فریقین کے نظریات کو بھی اس کتاب میں جمع کیا ہے اور ان کے نظریات کو بھی کہ ہو فریق نہیں تھے۔ نیز دور اور قریب کی شخصیات کے نقطہ نظر کو بھی یہاں تحریر کیا ہے۔ یعنی اس واقعہ کے ایک فریق بنی امتہ اور ان کے حامی افراد اس سانحہ کو کیا رنگ دیتے تھے اور واقعہ کے دو سرے فریق امام حسین اور ان کے حامی افراد اور اصحاب امام اپنے قیام کے کیا اہدان و مقاصد ہتاتے تھے ؟واقعہ کی تفسیر و شناخت میں اس وقت ہمارے لئے جو چیز

حدیث فروشوں سے جعل کروائیں۔ یہ لوگ ان جعلی احادیث کے مقابلہ میں فی سبیل اللہ اور فی سبیل المستفعفین جہاد کے بارے میں واضح قرآنی آیات اور مصدّ قہ سینظروں روایات کو نظرانداز کرتے ہیں۔ ان آیات اور روایات کو نقل کرنے کی اس کتاب میں منجائش نہیں۔

امام حسین کے قیام و خروج کو غیر شرعی قرار دینے کے لئے اپنی سند میں یہ لوگ ان چند صحابیوں کے مشوروں کو پیش کرتے ہیں جو ان لوگوں نے امام کو اس قیام سے باز رکھنے کے لئے دیئے تھے۔ صحابہ کے یہ مشورے بھی نہ عقل و منطق کی کسوٹی پر پورے اترتے ہیں اور نہ تاریخی تقائق سے مطابقت رکھتے ہیں۔ عبداللہ ابن عمر کہ جس کے مشورے کو سہ سند کے طور پر پیش کرتے ہیں کیا یہ وہی عبداللہ ابن عمر نہیں جو پزید کی و لیعہدی کے اعلان پر معاومیہ کی فہ تر کرتا ہے اور کہتا ہے کہ -:

''اے معاوید! خلافت کے مسلہ میں قیصرو کسرکی کی سنّت پر مت چلو۔ باپ کے مرنے پر بیٹا اگر اس منصب کا حفد ار ہو تا ہے تؤسب سے زیادہ میں اس منصب کا حفد ار ہوں۔'' کل تک جو پزید کی و لیعہدی کو ناجائز سمجھتا تھا اور اس و لیعہدی کے اعلان پر

معادیہ کی نرمت اور اس کو تنبیہ ہر کر تاتھا آج کس منہ سے یزید کے خلاف قیام کو ناجائز قرار دیتا ہے؟

کیا وجہ ہے کہ ابنِ تمیہ 'ابنِ عربی وغیرہ خدا کی راہ میں امام حسین علیہ السلام کے قیام و جہاد کو توغیر شرعی قرار دیتے ہیں جبکہ آپ کا قیام آیات ِ قرآنی کے تحت نی سبیل اللہ اور نی سبیل المستفعفین تھا اور اپنے جد پیفیر اِکرم کی سنّت

کے عین مطابق تھا۔ لیکن امام کی نصرت سے مند موڑنے اور خدا کی راہ میں جہاد سے اعراض کرنے والے عبداللہ ابن عمر کی مذمت نہیں کرتے ؟ کیا عبداللہ ابن عمر قرآن اور سنّت کا زیادہ درک رکھتا تھایا وہ حسین عکمہ جس نے آغرشِ نبوّت میں تربیت پائی اور اس گھر میں آنکھ کھولی جہاں قرآن نازل ہوا؟

ابن تیمیہ اور ابن عربی دغیرہ یہ تو کہتے ہیں کہ امام حسین نے عبد اللہ ابن عمر کا مشورہ نہ مان کر غلطی کی اور اس کے مشورہ کے خلاف قیام و خروج کیا لیکن سیر کیوں نہیں کہتے کہ عبد اللہ ابن عمر نے امام حسین کی دعوت کو مسترد کر کے اور ان کی نصرت سے منہ موڑ کر غلطی کی اور خدا اور رسول کے فرمان کی خلاف ورزی کی۔

ہمیں ابنِ تیمیہ ابنِ عربی اور محی الدین خطیب جیسے لوگوں سے شکایت نہیں کیونکہ ان کی اہل بیت سے دشنی کوئی ڈھلی چیپی بات نہیں لیکن شکوہ ہے تو اپنے ہی ان دوستد اران اور عزادارانِ حسین ؓ سے ہے جن میں بہت سے خطیب و مقرر بھی ہیں جو امام حسین ؓ کے تمام خطبات و ارشادات کو پس پشت ذال کر 'اصحاب حسین ؓ اور بردے بردے مراجع عظام کی آراء کو نظر انداز کر کے اور دانشور اور دیگر علماء کے خیالات سے اعراض کرتے ہوئے سے کہتے ہیں کہ امام حسین ؓ نے یزید کے خلاف قیام و خروج نہیں کیا کیوں کہ حکومتوں کے خلاف قیام و خروج (بقول ان کے) امام ؓ کے شایان شانِ نہیں۔ "۔

ہم آخر میں اپنے تمام قارئین سے التماس کرتے ہیں کہ وہ جوتوانائیاں حسین ؓ کے نام پر صرف کرتے ہیں انہیں حسین ؓ کے اہداف و مقاصد کے فروغ پر صرف کریں۔ ابنِ تیمیہ مخصری اور ابنِ عربی کی فکر کی ترویج اور فروغ پر نہیں۔ (۳)۔ اپنی بات پر قائم نہ رہنا 'حاکم کے خلاف بغاوت کرنا 'اہلِ کوفہ کاشیوہ بتاتے ہیں۔

(۳)۔ کہتے ہیں کہ پوری تاریخ میں اہل کوفہ حاکم کے خلاف بغاوت کرتے رہے 'وہ کی سے راضی نہ ہوئے ۔ چنانچہ تاریخ میں وارد ہے کہ کوفہ کے فاتح اور مؤسس این و قاص جس نے اس شہر کو بیایا اس کے بارے میں اہل کوفہ نے حضرت عمر سے شکایات کی کہ سعد این و قاص اتچھی طریقے سے نماز نہیں پڑھتا ہے ۔ اسکی جگہ طلیل القدر صحابی عمار یا سر کو حاکم بنایا تو عمار کی شکایت کی 'ان کی جگہ ابو موسیٰ اشعری کا تقرر کیا تو کہ کہ ہمیں موسیٰ کی ضرورت نہیں اس نکال دو ۔ اس پر حضرت عمر نے تنگ آ کر کہ اکہ یہ لوگ کی حال میں خوش نہیں ۔ اگر کسی قوی کو مقرر کرتا ہوں تو یہ لوگ می حال میں شکایت کرتے ہیں ۔ اور اگر نرم دل کا تقرر کرتا ہوں تو اسے کمزور بتا تے ہیں محیران ہوں کہ کیا کروں ۔

- (۵)۔ تنہا تاریخ نگار اور تجزیر نگاروں نے اہل کوفہ کے غدر کے بارے میں بات نہیں کی بلکہ امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کی اہل کوفہ سے شکایت اور ان کے غدر ویوفائی کے بارے میں منبح البلاغہ بھری ہوئی ہے۔
- (۲)۔ عقیلہ قریش جناب زینب جب بازار کوفہ پنچیں تو آپ نے اہلِ کوفہ کو اہلِ غدر کمہ کر مخاطب کیا اور کہا: "اے اہلِ کوفہ اِتم اس بو ڑھی کی ماننہ ہوجو دھاگا بلتی اور تو ڑتی رہتی ہے ۔"

کوفیہ کے انتخاب کی وجہ

جب مکہ میں امام حسین کو بنی امیہ کی سازش کی خبر ملی کہ یزید نے حاجیوں کے بھیں میں ایسے افراد کو بھیجا ہے جو دورانِ حج آپ کو گر فقار کرلیں گے یا قتل کردیں گے تو آپ نے مکہ سے نگلنے کاارادہ کرلیااور کہاکہ مکہ سے ایک یادو بالشت باہر قتل ہوجانا میرے لئے بہتر ہے ۔ یہ بات ثابت کرتی ہے کہ امام کے لئے مکہ جائے امن نہیں رہا تھا للذا آپ نے مکہ جلد از جلد چھو ڈنے کا فیصلہ کیا۔

اس تاریخی حقیقت کو شلیم کرنے کے بعد ذہن میں چند اہم سوال ابھرتے ہیں کہ اب مکہ کے بعد امام کو کس طرف کارخ کرنا چاہئے ۔ آیا کوفہ کی طرف جائیں کہ جس کی خصوصیات ایل لغت ایل اصطلاح 'سیاستدان 'معاشرہ شناس ' ایل زہب ہرایک نے اپنے اپنے انداز میں کچھ اس طرح بیان کی ہیں کہ ۔ ایل زہب ہرایک نے اپنے اپنا انداز میں کچھ اس طرح بیان کی ہیں کہ ۔ (۱)۔ اگر کسی کو زیادہ یوفا بتانا ہوتو کوفہ کی مثال دیتے ہیں ۔ (۲)۔ اگر کسی نے کسی مسئلہ میں تردّد کیا یا پلٹا کھایا تو کوفہ کی مثال

- (2)۔ تما اہل بیت ہی اہل کوفہ کی بے وفائی اور غدر سے ناراض نہ تھ بلکہ بنی امیّہ کے حکام بھی ان سے ناراض ریچ تھ - حجاج بن یوسف نے اہل کوفہ کو خطاب کرکے کما ":یا اہل الشقاق والنفاق"
- (٨)۔ معاویہ نے مرتے وقت اپنے بیٹے یزید کو وصیت نامہ میں لکھاکہ اگر ایل عراق تم سے مرروز حاکم بدلنے کے لئے کہیں تو بدل وینا کیونکہ ایک آدمی کو بدلنا آسان ہے بہ نسبت اس کے کہ ایک ہزار آدمی تہمارے خلاف تکوار الخھائیں۔

لنذا اہل کوفہ کا غدر ، تمر ، قلابازیاں ، حکومت کے خلاف اٹھنا 'سیاست میں دغابازی کی داستانیں کمی سے ڈھکی چھپی نہیں ۔ چنانچہ جن افراد نے امام کی خدمت میں اہل کوفہ کی بے دفائی 'غداری اور دھو کہ بازی کی داستانیں پیش کیں انہوں نے امام علیہ السلام کی معلومات میں کوئی اضافہ نہیں کیا ۔ کیونکہ سے سب امام کا آنکھوں دیکھا ہے ۔ وہ مصیبتیں جو اہل کوفہ کی طرف سے امام نے اٹھائیں ان مصیبتوں پر شاید آنسو کبھی خشک نہ ہوں ۔ کوفہ کی بے دفائی کے بارے میں امام کے علم غیب کی باتیں کرنا کہ آپ وہاں کے لوگوں کی خصلت کے بارے میں جانتے تھے یانہیں بے سود ہے ۔ غیب کی بات دہاں ہوتی ہے جمال کوئی آشنانہ ہو۔

ان تمام حقائق کو سامنے رکھنے کے بعد میہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخریہ سب تلخ باتیں 'مذمت کی کہانیاں صرف اور صرف اہلِ کوفہ کے بارے میں کیوں 'کیایہ تمام بری ہاتیں صرف کوفہ کے معاشرہ میں پائی جاتی تھیں ؟ -اس بارے

r+4

میں تجزبیہ اور تحلیل کرنے کے لئے ہمیں چند چیزوں سے واقف ہونا ضروری ہے

جنگ قادسیہ سے فارغ ہونے کے بعد لفکر اسلام نے مدائن میں قیام کیا تو وہاں کی مٹی ادر آب دہوا ان کے موافق نہیں آئی ۔وہ لوگ کمزور ہونے لگے الحکے چروں کے رنگ بدل گئے ۔خذیفہ یمانی نے حضرت عمر کو لکھا کہ مدائن کی مٹی 'آب وہواکی خرابی وناساز گاری کے سبب عربوں کے جسم ختک ہورہے ہیں اور صحت خراب ہورہی ہے۔حضرت عمرنے سعد ابن ابی و قاص کو خط لکھا کہ سلمان فارس اور خذیفہ یمانی کو مامور کریں کہ وہ فوج کی سکونت کے لئے ایک الی جگہ تلاش کریں جو بمتر ہو لیکن ہمارے اور اس جگہ کے در میان کوئی دریا حائل نہ ہو۔ سعد ابن الی و قاص نے ہدایت کے مطابق سلمان فارس اور خذیفہ یمانی کو اس کام پر مامور کیا ----- یہ دونوں بزرگ تلاش کرتے کرتے کوفہ پنچ - دونوں حضرات نے کوفے کی سرزمین کو بہت پیند کیا اور اپنی سواریوں سے اتر کروہاں پر نماز پڑہی اور دعا کی ''یا اللہ اس مقام کو ہمارے لئے بہترین قرار دے "اس کے بعد وہ دونوں سعد ابن ابی و قاص کے پاس پنچ 'اپنی سروے ر یورٹ پیش کی اور جگہ کی تعریف کی ۔ان کی سہ ہاتیں سن کر سعد ابن ابی و قاص

11

## کوفیہ کا اجتماعی نیس منظر

۲۰ ہجری کوفہ میں رہائش یذیر فوجیوں کی تنخواہوں کے لئے کوفہ کو سات حصوں میں تقسیم کیا گیا۔ یہ تقسیم محلّہ پاسکونت کے لحاظ سے نہ تھی بلکہ حلف و نسبت کی بنا پر تقی اور ہر گروہ کے لئے ایک فخص کو بیت المال کی تقسیم کا رئيس بناياً كياجس كانام عريف ركھاً كياب يقنيم اس طور برتھى: قبیلہ کنانہ اور اس کے حلیف (ان کو اہل عالیہ کہاجا تاتھا)۔  $(\mathbf{I})$ قضابا 'غسان ' يحله ' خطعم ' حضر موت به يمنى شھ\_ان كى (\*) سررت جریر ابن عبداللہ بجل کرتے تھ 'یہ خلیفہ عمر کے قریب ترین حلقوں میں ہے تھے۔ مدجح 'ہمدان یہ پمانی والے تھے۔ (1) تحتي<sub>ر</sub> باب مرزبه تص (r) اسر ، غطفان ،محارف ،نمیر به لوگ ربعه یتھ۔ (a) ا یادک معبدالقیس میہ بحرین سے متھ اور یہ لوگ فارس سے (1) -<u>æ</u>źí - 2 is (4) یہ اس اجناع کی تقسیم تھی جو جنگی اور فوجی لحاظ سے کی گنی ۔اس کے علاوہ وہاں مسلمانوں کے علاوہ یہود 'نصاریٰ اور مجوس بھی آکر آباد ہوئے۔ کوفہ میں جب پہلی بار لشکر اسلام نے قیام کیا تو یہاں آنے والے لشکر ایک بی قائد کے زیر اثر رہے وہ اپن قومی اتباکلی انسبی حیثیت کو اسلامی قومیت میں

محرم ، اہجری کو کوفہ اینا مرکز بنانے کو پنجا اور وہاں سے حضرت عمر کو خط لکھا کہ میں کوفہ آیا ہوں اور جرہ اور فرات کے درمیان اس جگہ کو منتخب کیا ہے ----اور ہم نے لشکریوں کو اختیار دیا ہے کہ چاہیں تو وہ مدائن میں رہیں اور چاہیں تو کوفہ میں --- یہاں آتے ہی سعد ابن الی د قاص نے آیا ، مسجد تقمیر کی جو آج بھی مبجد کوفہ کے نام سے معروف ہے۔ اسلام میں جن چار مساجد کی بہت اہمیت ہے ان میں کوفیہ کی بیہ مسجد چو تھے نمبر ہے ،جس کی فضیلت کتب فقہ "ابواب مسجد "میں بیان کی گنی ہے۔ (كتاب سلمان فاري 🕹 - تاليف شيخ محمد جواد آل فقيه ص ١٢٧) کونے کے مرکز بننے کے بعد یورے جزیرہ عرب سے جنگی تربیت یافتہ افراد آکریمیں سکونت اختیار کرتے تھ پاکہ جنگوں میں شرکت کریں ۔ یہ لوگ خلیفہ کے ادام (احکام ) کے انتظار میں رہتے تھے 'اسلامی کشکرنے میں سے ایران ادر ردم پر حملہ کیا اور فتح حاصل کی 'لذا کونے والے خود اپنے آپ کو فاتح اسلام سجیتے اور اسلام کی سرملندی کاسرالینے ہی سرلیتے تھے۔ عرب کے دور دراز علاقوں کی طرح مدینہ ہے بھی مہاجر و انصار کی تقریباً تین سوستر مقتدر ، نامور اور با مزت شخصبات یهان آکر سکونت یذیر ہو تعیں -کوفہ کے اس نام سے موسوم ہونے کی متعدد وجوہات بیان کی جاتی ہیں مثلاً · معجم میں ہے کہ کوفہ کے در میان میں ایک چھوٹا سا پہاڑواقع ہے جے <sup>دو</sup>کوفان " کهاجا پاہے اور اسی نسبت ہے اس شہر کو کوفیہ کہتے ہیں۔" "بعض کا کہا ہے کہ اسکی سررین میں "کوو۔ " نام کا ایک سنگ ریزہ پایا جاتا ہے جس کی بناء پر بید شہر کوفیہ کے نام ہے، موسوم ہوا ''۔

کیام محرجا کمیں جہاں اہل بیت کا بد ترین دستمن عمروعاص مدتوں حاکم رہا ' جہال محمد ابن ابل بکر کو بہیانہ اور انتہائی وحشیانہ طریقہ سے شہید کیا گیا ؟۔ مصروہ دو سرا شہر قعا جو اہل بیت کے دشمنوں سے بھرا ہوا تھا اور وہاں کے لوگ عثانی العقیدہ تھے۔

☆ کیا امام بھرہ جائیں جہاں کی اکثریت عثانی العقیدہ اور اہل بیت سے منحرف لوگوں کی تقل حدہ ہوں جہاں سے ملحہ اور زبیر نے حضرت علی کے خلاف منحرف لوگوں کی تقل ۔ وہ بھرہ جہاں سے ملحہ اور زبیر نے حضرت علی کے خلاف جنگ کا محاذ کھولا ۔ علاوہ ازیں یہاں پر سمرۃ ابن جندب 'زیاد ابن ابیہ اور عبید اللہ ابن زیاد جیسے بد ترین دشمنانِ اہل بیت حکمران رہے اور عملی طور پر بھی بھرہ میں ابن زیاد کی حکومت تقل ۔

اس کے علاوہ ان شہروں سے امام کو کوئی دعوت نہیں دی گئی ۔نہ کسی خط کی صورت میں اور نہ کسی فرد کے ذریعہ ۔کیا ایس جگہوں پر جانا عقل کے لحاظ سے مناسب ہے

کمہ سے نگلنے کے بعد پھر کوفہ ہی وہ شہر رہ جاتا ہے جو کسی اور شہر کے مقابلہ میں قیام و نہفت کیلیۓ مناسب ہے جس کی وجوہات حسب ذیل ہیں: فنا کے ہوئے تھے 'اگر چہ وہاں ایران یا مدینہ سے آنے والے یہود تھے خود مدائن سے آنے والے نصاری وغیرہ بھی تھے لیکن کوئی علیحدہ حیثیت نہ رکھتے تھے وہ بھی سب کے سب اسلامی قائد کے پرچم تلے تھے۔ کوفہ میں سردارانِ قبیلہ 'رؤسائے قوم یا کسی گروہ کا قائد کوئی بھی اپنی برتری کا حق نہیں رکھتا تھا بلکہ اس وقت ہر قبیلہ 'ہر گروہ پر برتری صرف اور صرف اسلام کو حاصل تھی اور ان کی برتری صرف اسلام کی بنیاد پر تھی۔ اور یہ صور تحال عمر کے دور خلافت کے اختیام تک جاری رہی ... لیکن سات ، جری میں جب حضرت عثمان نے خلافت سنبھالی تو انہوں نے وہاں کے بڑے جدوں پر ایمان و اسلام کی بناء پر فائز حضرات کو بر طرف کرکے کوفہ کے کلیدی عہدوں پر بنی امیتہ کے افراد فائز کے جس کے نتیجہ میں وہاں کا معاشرہ بنی امیتہ اور غیر بنی امیتہ میں تقسیم ہو گیا۔

111

کوفہ کا اجتماعی 'سیاسی اور مذہبی پس منظر داضح ہونے کے بعد بیر سوال اٹھتا ہے کہ جب مکہ اور خانہ خدا امام حسین "کے لئے جائے امن نہیں رہاتو اس وقت اسلامی خطہ میں آباد شہروں میں سے کون ساشہر امام "کے لئے مناسب تھا کہ آپ " اس شہر کا رخ کریں جہال امن بھی نصیب ہو اور امامت کے فرائض بھی انجام دیے جاسکیں -

ایا مدینہ واپس چلے جائیں جہال سے آپ اپن جان کے دربے ماحول سے خوف کی حالت میں اس قرآنی آیت کی تلاوت کرتے ہوئے نکلے " خبر جمو سسی منہا حائفا" ۔ کیامام کامینہ واپس جانا ممکن تھا؟ ﷺ کیاشام کارخ کریں کہ جو پوراکاپورا بنی امتیہ کے تسلط میں ہے؟ حسین " کے خلاف جنگ کرنے کے لئے کربلا ہی جنا شروع کیا تو اس نے اس وقت امام کے خلاف جنگ کرنے کے لئے مقدر شخصیات کے پاس آدمی ہی جا۔ ان شخصیات میں سے ایک محفص شبث ابن ربیعی تھا جس نے اپنے آپ کو مریض خلام کرتے ہوئے جنگ ے معذوری خلام کی ۔ عبید اللہ نے دوبارہ پھر کمی اور آدمی کو اس کے پاس بھیجا اور اس سے کہلوایا ۔۔۔۔ " تو بیار نہیں ہے تو نے یہ ہمانہ بنایا ہے ۔ مجمعہ ڈر ہے کہ کہیں تو منافق تو نہیں ہوگیا "۔ اور کما کہ تو اس آیت کا مصداق ہے جس میں کہ آلیا ہے کہ: " جب وہ مو منین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے اور جب منافقین سے ملتے ہیں تو ایمان لانے والوں کا مذاق اڑا تے ہیں

عبیدالللہ نے اسے و حکی دی کہ وہ فوراً اس کی اطاعت میں آجائے ۔ یہ و حکی سن کر شبث ابن ربیعی رات کی تاریکی میں ابن زیاد کے پاس آیا تاکہ وہ اس کا چرہ نہ دیکھ سکے اور آکر اس سے اپنی وفاداری کا اعلان کیا۔ (مقلّ حسین ؓ ۔ عبدالرزاق مقرم ۔ ص ۲۳۹ نقل از بحار الانوار)

۲- عمرابن سعد

جو لوگ امام سے جنگ کے لئے آمادہ نہیں تھے ان میں عمر سعد بھی شامل تھا چنانچہ جب عبید اللہ ابن زیاد نے اس کو امام حسین ؓ کے خلاف جنگ کے لئے کر بلا جانے کا حکم دیاتو اس نے کچھ مہلت طلب کی 'اپنے عزیز اور اقارب سے مشورہ کیا اور تمام رات سوچنے کے بعد صبح آکر ابن زیاد سے کما کہ:

(1) \_\_\_\_ کمی بھی حکومت کے ظاف قیام و نشت کے لئے سب سے زیاده مناسب موقع وه موتاجب حکومت کمزور اور متزلزل مو -وه حکومت اس قیام کو کچلنے کی قدرت و طاقت نہ رکھتی ہو ۔اس وقت کوفیه میں نعمان ابن بشیر جیساضعیف و کمزور حاکم تھا۔ایک طرف تو وہ نرم مزاج تھا 'وو سری طرف وہ چندان بزید کے حق میں نہ تھا۔ اس کے ضعف و ناتوانی کی دلیل وہ شکایت ہے جو بنی امیتہ کے افراد نے مرکز ہے کی تھی۔ (۲) \_ اہل کوفہ عرصہ سے بنی امیہ کے ظلم وستم کا نشانہ بننے کی وجہ سے اکثر اس حکومت سے کراہت اور نفرت کرتے تھے۔جس کی دلیل ہیہ ہے کہ کوفہ میں موجود علیٰ اور اولادِ علیٰ کے بدترین دشمن ، خوارج نے بھی امام حسین کو کوفیہ آنے کی دعوت دی تھی۔اس سے پتہ چتا ہے کہ اہل کوفہ دل سے امام کے خواہان تھ -اس کی تصدیق فرزدق اور بشیر ابن غالب کے اس جملہ سے ہوتی ہے جو انہوں نے منزل صفار امام سے کما کہ :- "اہل کوفہ کے دل آپ کے ساتھ ہں۔" اور یمی وجہ ہے کہ کونے کے بہت سے بااثر لوگ بھی ہزید کے ہمرکاب ہو کرامام حسین سے جنگ پر پس و پیش کا شکار تھے مثلاً۔ ا۔ شبث ابن ربيعي عبید اللہ ابن زیاد نے جب محلّہ تخلیہ پر کیمپ لگایا اور وہاں سے لوگوں کو امام

rin

ابن عقیل کوفہ پنچ ۔ کوفہ والوں نے حضرت مسلم کے ہاتھ پر امام حسین ؓ کے لئے بیعت کی ۔ نوبت یہاں تک پنچی کہ تمام اہل کوفہ 'کوفہ کے گور نر سے منحرف ہو کرامام حسین ؓ سے اپنی عقیدت کا اظہار اور ان کی اطاعت کا کلمہ پڑھنے لگے ۔ بنی امیّہ سے اپنی کھلی نفرت کا اظہار کرنے لگے ۔ کوفہ میں ان حالات اور نئی تبدیلی پر نعمان ابن بشیر کو تشویش ہوئی اور اس نے کوفہ کے لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے کہا:

<sup>دو</sup>میں تم لوگوں سے درخواست کرنا ہوں کہ تم لوگ حالات کو بر قرار رکھو 'امن وامان کو تباہ نہ کرد اور اپنے امیر (یزید ) کی مخالفت نہ کرد -جو ہم سے نہیں لڑے گا ہم اس سے نہیں لڑیں گے اور جو ہم پر حملہ نہیں کرے گا ہم بھی اس پر حملہ نہیں کریں گے ''۔

نعمان ابن بشیر کی اس تقریر سے اس کی کمزوری صاف طاہر ہور بی تھی۔ نعمان ابن بشیر کی اس کمزور تقریر پر عبدالللہ ابن مسلم حزری اور عمر ابن سعد جیسے بنی امتیہ نوازوں نے سخت شقید کی کہ اس نے بنی امتیہ کے خلاف اس بعاوت اور تحریک پر آواز بلند کیوں شیس کی اور لوگوں کو دھمکی کیوں شیس دی۔ ان لوگوں نے نعمان سے کما:

دیم نے جو تقریر کی اور جو نرم روتیہ الختیار کیا 'یہ کمزور لوگوں کا طریقہ کار ہے جو نہ موزوں ہے اور نہ تمہارے اس (گور نری کے) عمدہ کے شایان شان ''۔ اس پر نعمان نے کہا:

"تو میرے بجائے کسی اور شخص کو بھیج دے جو اس کام کے لئے مجھ سے زیادہ مناسب ہو"۔ ہد کہ کراس نے چند آدمیوں کے نام بھی تجویز کئے۔ابن زیاد نے اس کی تجویزین کرکہا: " میں نے تجھ سے مشورہ طلب نہیں کیا تھا۔ تو اگر جنگ کے لئے جانانہیں چاہتاتو "رے" کی گورنری کا پروانہ واپس کردے "۔ عمر سعد نے جب دیکھا کہ دنیاوی اقتدار اور حسین دونوں ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے تو ا ب نے دنیاوی اقترار کو امام حسین کر ترجیح دیتے ہوئے ابن زیاد ے اپنی وفاد اری کا اعلان کیا۔ عمر سعد آخری لمحات تک امام حسین سے جنگ کرنے سے ڈر تا رہا۔ چنانچہ کر بلا پنچنے کے بعد اس نے امام حسین ؓ سے مذاکرات کیئے اور جنگ کے بغیر مسللہ کو ختم کرنے کی کوشش کی ۔ صبح عاشور بھی جب حضرت حرابن پزید ریاحی نے عمر سعد سے بوچھا کہ کیا "امام حسین علیہ السلام کی تجادیز تممارے لئے قابل قبول نہیں'' تو عمر سعد نے جواب میں کہا کہ ''میں کیا کروں 'میرا امیر نہیں مانتا ۔ اگر اختیار میرے ہاتھوں میں ہو تاتو میں یہ تجاویز قبول کرلیتا۔" (مقتل حسين " - عبد الرزاق مقرم - ص ٢٣٢ نقل ازابن اثيرج ٢٢ ص ٢٢)

۳- نعمان ابن بشير

نعمان ابن بشیر معادیہ کی طرف سے کوفہ کا گور نر تھا۔ یزید کے دور ِخلافت میں بھی وہ اپنی گور نری کے فرائض انجام دیتا رہا ۔ یہاں تک کہ حضرت مسلم

يا في ساله خلافت مولا اميرالمو منين بهي تقى جو اس شريس رين والوں کے مشامدہ میں تھی۔ (٣) ابل كوفه كى طرف سے مسلسل دعوتيں يمان تك كم آبّ کے پاس بارہ ہزار خطوط جمع ہوئے ۔ آپ کے نمائندہ جذاب مسلم ابن عقبل کے ہاتھوں پچیس ہزار سے زائد افراد نے آب کے د شمن سے جہاد کرنے کے لئے بیعت کی۔ کیا ایس شرائط کوفہ کے علاوہ کسی اور شہر میں موجود تنھیں تاکہ کوفہ پر اس شہر کو ترجیح دی جائے۔ کی بھی تحریک مقیام منتفت یا برسر اقتدار حکومت سے کمی شہر کے بإشندوں کا تعلق دو نسبتوں ہے ہوا کرتا ہے۔ایک نسبت اس شہر کے باشندوں کا اس تحریک 'قیام و نسفت یا بر سراقتدار حکومت سے ہمنو ااور ہم فکر ہونا ہے۔ اس نسبت كا تعلق اس شمر كے عام باشتدوں سے - يونكه وہى لوگ این فکری ہم آہنگی سے اس تحریک کو تقویت دیتے ہیں یا حکام کو منتخب کرتے ہیں -جب کہ دوسری نسبت کا تعلق اس خاص عسکری گروہ سے جو جنگ و جہاد اور مزاحت کی صلاحیت رکھتا ہے اور فوجی ضروریات کو بورا کر سکتا ہے ۔ یی عسری گروہ کسی تحریک اور قیام و نہفت میں خاص کردار رکھتا ہے۔ ان نکات پر توجہ دینے کے بعد ہے حقیقت روش ہوکر سامنے آتی ہے کہ کوفہ والوں کی دلی وابستگی اور چاہت امام کے ساتھ تھی ۔ لیکن یہ وابستگی اس وقت تک تھی جب تک کوئی خوف 'ہراس 'سیاسی رشوتیں 'قبائلی تعصب اور برسرِ اقتدار حکومت کی بختیاں درمیان میں حائل نہ ہوں ۔ لیکن اگر بیہ عوامل

۲۱۸ " میں خدا کی اطاعت میں کمزور اور مستفعف ہونا زیادہ پند کرتا ہوں بجائے اس کے کہ خدا کی معصیت میں مجھے عزت ملے "۔ (حیاتِ امام حسینؑ ج ۲ ص ۳۵۱ نقل از 'بن اثیر ج ۳۔ ص ۲۶۲ 'مقتل الی

مخنف ص ۲۴)

۵- حرابن يزيد رياحي

خر الشکر عمر سعد کو چھو ڑ کرامام حسین علیہ السلام کی خدمت میں شرفیاب ہوا تو اس نے امام کی خدمت میں عرض کیا کہ: دفتم بخدا کہ جس کے سوا کوئی معبود نہیں مجھے ذرہ بھر بھی سید گمان نہ تھا کہ یہ قوم آپ کی ہر تجویز کو مسترد کر کے آپ کے قتل کے درپے ہوگی ۔ اگر مجھے سید علم ہو تا کہ سیہ اس انتا تک پہنچ جائیں گے تو میں ہر گز ایسا اقدام نہ کرتا اور ایکی جسارت نہ کرتا جو مجھ سے سرزد ہوئی "۔

(مقتلِ امام حسین ٹالیف آیت اللہ سید محمد تقی بر العلوم - ص ۳۸۳) (۳) دو سری جگہوں کی بہ نسبت تعداد کے لحاظ سے 'معرفت کے لحاظ سے 'قدرت و شجاعت کے لحاظ سے 'اجتماعی حیثیت کے لحاظ سے کوفہ میں کہیں زیادہ شیعہ رہتے تھے مثلاً ہانی ابن عروہ ' مسلم ابن عوسجہ 'حبیب ابن مظاہر 'متنار ابن ابی عبیدہ شقعی ' سلیمان ابن صرد خزاعی وغیرہ اسی شہر سے تعلق رکھتے تھے - یماں کے لوگوں کے دلوں میں علی اور اولادِ علی کی طرف جھکاؤ کا سبب وہ ہے۔ ایک گروہ وہ جو امام حسین "کی رکاب میں ان کی نصرت کیلئے آیا اور دو سرا گروہ وہ جس نے امام کو شہید کیا۔ جمال تک کوفہ میں بے والے شیعوں کا تعلق ہے'وہ حالات کے اثر سے تین حصول میں بٹ گئے۔ (الف) ۔ سعاد تمندوں کا گروہ جنھوں نے ان سخت حالات میں بھی (الف) ۔ سعاد تمندوں کا گروہ جنھوں نے ان سخت حالات میں بھی (الف) ۔ معاد تمندوں کا گروہ جنھوں نے ان سخت حالات میں بھی (الف) ۔ دو سرے شہروں کی بہ نسبت اکثریت کوفہ سے تعلق رکھتی تھی۔ (ب) ۔ دو سرا گروہ حضرت مسلم کی شہادت کے بعد عبید اللہ ابن زیاد (ب) ۔ دو سرا گروہ حضرت مسلم کی شہادت کے بعد عبید اللہ ابن زیاد حیات ام حسین جلد ۲ صفحہ ۲۰۱۲ پر نقل کیا ہے کہ بارہ ہزار شیعوں کو زندانوں میں ڈالاگیا تھا۔

(ج) - تیسرا گردہ کوفہ کے وہ عام شہری تھے جن کے دلوں میں ابو عبد اللہ الحسین کی محبت جاگزیں تھی - لیکن عبید اللہ ابن زیاد کی طرف سے کوفہ کی تاکہ بندی "خت پہرہ ' ہر آنے جانے والے پر تخت پابندی ' راہوں کے مسدود ہونے 'عبید اللہ ابن زیاد کے ظلم و تشدد اور اہل و عیال اور گھریار تباہ ہونے کے خوف سے دہ امام ' کی نمیں رکھتے تھے کہ اپنے اہل و عیال سے کنارہ کش ہو کر ' گھریار نہیں رکھتے تھے کہ اپنے اہل و عیال سے کنارہ کش ہو کر ' گھریار کوفہ میں کوئی انقلاب برپاکرتے ۔ یہ وہی لوگ تھے کہ جب سرمانے

راہ میں حائل ہوجائیں تو امام کے ساتھ اس وابستگی کو باقی رکھنا مستقل مزاج افراد اور امام کے خاص مخلصین کا ہی کام تھا ۔ چنانچہ عبید اللہ ابن زیاد جوں ہی کوفہ میں داخل ہوا اور اس نے سخت کیری دھونس ودباؤ اور سیاس رشوت کا بازار گرم کیا تو خاص افراد کو چھوڑ کر کوفہ کے عوام امام کے ساتھ اپنی اس وابتگل کو پر قرار نہ رکھ سکے جس کاانہوں نے اظہار کیا تھا۔ ایک اور سوال کہ کوفہ کے شیعہ کہاں گئے ؟ ممکن ہے کوئی کیے بلکہ کہا بھی گیا ہے کہ شیعوں نے امام حسین کو دعوت دی اور انہوں نے ہی امام کو شہید کیا ہے۔ جہاں تک دعوت کا مسلہ ہے تو پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ کوفہ میں ننہا شیعہ اور موالیاں اہل بیت ہی نہیں بلکہ دیگر قبائل اور سای گروہوں نے بھی امام کو کوفیہ آنے کی دعوت دی تھی ۔ لیکن بیہ بات کہ امام حسین ؓ کا قتل شیعوں نے ہی کیاغلط ہے۔اس کے دلائل بیہ میں:۔ 🔵 کوفہ میں رہنے والے سب کے سب شیعہ نہیں تھے ،جیساکہ کوفہ کی اجتماعی ترکیب کے بیان میں بتایا گیاہے۔ 😑 کربلامیں جو کشکر امام کے مقابل کھڑا تھا اور جس نے اس جرم کا (یعنی قتل حسین کا)ار نکاب کیا ۔وہ بنی امیّہ یا خوارج میں سے تھے ۔عمر ابن سعد بھی انہیں میں سے تھا۔شمر ابن ذالجوش ، شبث ابن رییعی ، محمد ابن اشعث ، حجاج ابن ابج 'عردة ابن قيس وغيرہ پہلے ہی ہے خوارج میں سے تھے اور كوف كے ماشندہ تھے۔

😑 ابل كوفه جو واقعه كربلا ميں موجود تھ ان كى تقسيم دو گروہوں ميں ہوتى

پر اس وقت سے لے کر آج تک کیا بنی امیہ یا خوارج نے آنسو بمائے اور امام کا ساتھ نہ دینے پر حسرت وند امت کا اظہار کیا؟ اگر قاتلانِ حسین ؓ شیعہ تھے تو سرمائے شدا اور اسیرانِ کربلا کے دلخراش منظر کو دیکھ کر کوفہ کی طرح بازارِ شام میں آہ وفغان بلند ہونے کا کوئی منظر کیوں دیکھنے میں نہیں آیا ۔؟

شدائے کربلا اور اسیرانِ آل محمد کوفہ پنیج توبیہ حسرت و ندامت سے روتے تھے اور آہو زاری لرتے تھے۔ شاید بعض لوگوں کو یہ جملہ پیندینہ ہوادران کے حلق سے نہ اتر - کہ بیر لوگ شیعہ تھے۔ یقینا یہ لوگ شیعہ تھے اور امام حسین ؓ ہے محبت بھی رکھتے تھے ادر ای لئے امام کی نصرت میں این کو آہی پر آنسو ہماتے تھے ۔ان لوگوں کو شیعه کہنے میں تردّد اور بھچکیاہٹ کی وجہ شاید عقیلۂ قریش ٹانی زہرا جناب زینب كبرئ سلام الله عليها كابازار كوفيه مين وه خطبه اور اس خطبه كاوه لهجه ہو جس ميں اس مظلومہ بی بی نے ان اہل کوفہ کی غیرت کو للکارا ہے کیوں کہ للکارا ان کی غیرت کو جاتا ہے جوابینے ہوں ۔ ہو سکتا ہے کہ ہمارے ان لوگوں کے ذہن میں سے بات ہو کہ ثانی زہرا اپنے شیعوں سے اس شدید لب ولجہ میں خطب نہیں كرسكتين - ليكن جناب زينب كبري سلام الله عليها اين لهجه كي اس شدت ميں حق بجانب تقین اور اس کی دو توجیهات ہو سکتی ہیں :-اہل کوفہ نے امام کی نصرت میں جان، ومال قربان کرنے کی بیعت کی 5.2 تھی لیکن انھوں نے اس سے بخل کرکے دعدہ خلافی کی جو کسی صورت میں جائز نہ تھی۔اس لئے اہل غدر و مکر یہ جانے کے مستحق ہیں۔ اس کے علاوہ یہ بھی ممکن ہے کہ جناب زینب کبری کا خطاب ان شیعوں سے ہو لیکن مراد اور مخاطب کوئی اور ہوں -لیکن بهرعال بیہ لوگ شیعہ تھے ۔اور حسین کی مظلومیت پر اور اپنی کو تاہی ير نوحه كنال تھے -ليكن بير كمناكه قاتلان حسين شيعه تھے غلط ہے - كيول كه :-اگر وہ شیعہ تھے تو اہل بیت کی مصیبت اور حسین کی مظلومیت

اعتراض نمبرا قيام كامقصد طلب شهادت تها بعض لوگ جو امام حسین علیہ السلام کے قیام کو ایک سیای قیام کہنے سے گریز کرتے یا ہچکھاتے ہیں' وہ اس کی چند وجوہات پیش کرتے ہیں: نمبرا: - 🦷 وہ اپنے دعویٰ کی دلیل میں ان روایات کو پیش کرتے ہیں جو پیغبر اکرم "امیرالمومنین امام علی اور امام حسن مجتبی علیم السلام سے وارد ہوئی ہیں۔ لینی "امام حسین علیہ السلام سرزمین کربلامیں شہید کئے جائیں گے۔" نمبر ۲: ---- اس کے علاوہ سیہ لوگ این دلیل میں وہ روایات بھی پیش کرتے ہیں جو خود امام حسین ؓ سے منقول ہیں جنہیں امام ؓ نے مدینہ سے نکلتے وقت اور مدینہ ے نکلنے کے بعد کربلا ب<del>ی</del>نچنے تک مختلف مقامات یہ اور مختلف اشخاص مثلاً ابن عباس محبد الله ابن زبیر 'عبد الله ابن عمر 'عبد الله ابن جعفر طیار اور محمد ابن حنفیه وغيره سے بيان فرمايا كه:

110

Presented by www.ziaraat.com

" شهادت ممارے لئے خدا کی طرف سے ایک کرامت ہے۔" نمبر ۲:-- وه کتے بی که اس وقت ایسے حالات پیدا ہو گئے تھے کہ شہادت کے علاوہ کوئی اور جارہ نہیں رہاتھا۔ غرض بد لوگ ان روایات کو جو بد خبروینی بن که امام شهادت کی طرف بڑھ رہے ہیں یا بیہ کہ دشمن آپ کو شہید کردے گا' اپنے مؤتف کے حق میں پیش کرتے ہیں۔ ان لوگوں کی منطق کی ردمیں جوابات يهلاجواب يغيبراكرم "اميرالمومنين امام على" امام حسن مجتبي اور خود امام حسين عليه السلام سے وارد مذکورہ بالہ روایات سب کتب مقاتل میں موجود بی کوئی ان ے انکار نہیں کر سکتا۔ لیکن ان روایات میں ہمیں کہیں بھی یہ نہیں ملتا کہ: "...امام صرف اور صرف شمادت کے لئے نکل رہے ہی۔ اور آب کا مقصد فقط شهيد ہوناہے-" ان روایات کامجموع مضمون یوں ب کہ: "جس راہ کی طرف ہم بڑھ رہے ہیں اس راہ میں شمادت ہے۔ اور ہمارے دستمن ہمیں شہادت سے ڈرانہیں سکتے۔ کیونکہ شہادت ہمارے لئے تکخ امام جب ابنى زبانٍ مبارك ، يه فرمات بي كه "يه لوك جو بمين بلا رہے ہیں ہمیں شہید کریں گے "تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ مستقبل میں

" میں شہادت کی طرف بڑھ رہا ہوں-" نمبر ۲: -- این نظریه کی دلیل میں بیہ لوگ امام حسین علیہ السلام کا وہ خطبہ بھی پیش کرتے ہیں جو ۸ ذی الحجہ کو آئے نے مکہ میں دیا جس میں آئے فرمایا " میں شہادت کا اتنا ہی مشتاق ہوں جتنا حضرت لیقوب ؓ اپنے فرزند حضرت یوسف سے ملنے کے مشاق تھے۔" آبائے فرمایا کہ: "میں ب بھی جانا ہوں کہ میرے جسم کو نواولیں اور کربلا کے در میان پامال كماحات كا-" نمبر ہو: ۔ امام کا وہ خط بھی اپنے نظریہ کی تائید میں پیش کرتے ہیں جو آپ نے مکہ سے نکلتے وقت بنی باشم کے نام لکھا تھا۔جس میں آب نے فرمایا کہ: "جو ہم سے ملے گاوہ شہید ہو جائے گا۔ جو ہمارے قافلہ میں شریک نہیں ہوگاوہ فتح و کامرانی ہے ہمکنار نہیں ہو گا۔'' نمبر ٥: --- يه روايت بھي پيش كرتے ہيں كه جب امام كريلا چنچ تو آب فے فرماما: "بد ہماری وعدہ گاو شمادت ہے۔ ہمارے جوان یمال شہید ہول کے اور ہارے اہل و عمال یہاں اسیر کئے جائیں گے۔" نمبر ٢:-- نيزوه يه بھى كتے ہيں كه شمادت خود ايك بلند درجه اور مرتبہ ہے اور اتن فضیلت رکھتا ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی اور فضیلت نہیں ،جیساکہ عقيلة قريش جناب زينب سلام الله عليها فرمايا كه:

کہ بہت ہمتی پر مبنی ایسا ہملہ اپنی زبان سے نکالیں۔ دنیا کے معمولی رہبرو قائدین کہ جن کا معاد و قیامت اور فوز و کامیابی پر کوئی ایمان نہیں جب ایسی بہت ہمتی کا اظہار نہیں کر کتے تو پھر حسین عبیہ شخصیت سے کہ جو شہادت کو لقاء اللہ 'لقاء رسول اور اپنی مادرِ گرامی سے ملاقات کا سبب سمجھتا ہے 'کیسے توقع کی جا تتی ہے کہ وہ آخری لمحات میں ایسا جملہ اپنی زبان سے اداکرے۔

اگر امام حسین علیہ السلام کے اس قیام و نہفت کا ہدف صرف اور صرف شہادت تھا تو اس کے معنی سے ہوئے کہ پہلے تو امام شہادت کی طرف اتنا شوق و رغبت سے بودھے جیسے کوئی پیاسا پرندہ پانی کی طرف جھپنتا ہے لیکن جب شہادت کے نزدیک پہنچ تو کیا موت کو دیکھ کر معاذ اللہ مزید زندہ رہنے کے لئے واپس عانے کی تمنا کرنے لگے؟

اییا نہیں بلکہ یقدینا امام کے سامنے شہادت سے ارفع اور عظیم کوئی اور ہدف بھی تھا جس کے حصول کے لئے آپ نے واپس جانے کا مطالبہ کیا۔ اگر اییا نہیں تو کیا معاذاللہ بیہ مطالبہ خود اپنی جگہ شہادت ہی سے روگر دانی کے مترادف نہیں؟

آپ کے قیام و نفت کے بارے میں جس طرح امام کی زبانِ مبارک سے نکلے ہوئے سے کلمات ملتے ہیں کہ - " میں شہادت کے لئے نکل رہا ہوں" -ای طرح کتب تاریخ اور مقاتل میں آپ ہی کی زبان سے پچھ دو سرے اہداف و مقاصد پر مبنی بیانات بھی ملتے ہیں- مثال کے طور پر اپنے اس وصیت نامہ میں جو واقع ہونے والی ایک حقیقت سے لوگوں کو آگاہ کر رہے ہیں نہ سے کہ ---- آپ کے قیام و خروج کااصل محرک شہادت ہے۔

دو سراجواب

اگر بیہ مان لیا جائے کہ ان روایات کا مفہوم بیہ ہے کہ امام حسین گا واحد مقصد شہادت کے بلند درجہ پر فائز ہونا ہے اور آپ نہایت شوق ورغبت سے فقط اور فقط شہید ہونے کے لئے نگل رہے ہیں ا، ر شہید ہونے کے علادہ آپ کا کوئی اور مقصد ہی نہیں ----تو ذرا ایک نظر خود آپ کے اس جملہ پر بھی ڈالیں جو آپ نے لفکر حر سے خطاب کر کے فرمایا کہ ''اگر تم میری آمد سے راضی نہیں تو میں یہیں سے واپس چلا جاوں گا''۔ عاشورہ سے پ عمر سعد سے مذاکرات میں بھی ہی جملہ دہرایا۔ صبح عاشورہ

کے خطبوں میں بھی اس جملے کی تکرار کی۔

آپ کا یہ جملہ کوئی غیر معروف جملہ نہیں ہے۔ بلکہ اکثر کتب مقاتل نے امام کے اس جملہ کو نقل کیا ہے۔ یہاں تک کہ امام نے اس وقت بھی کہ جب آپ تن تنا رہ گئے تھے 'آپ کے تمام اصحاب اور جو انانِ بنی ہاشم شہید ہو چکے تھے یہ جملہ فرمایا کہ:

" مجھے اپنے اہل وعیال کے ساتھ یمال سے چلے جانے دو۔" ذراغور کیجئے کہ اپنے سخت ترین دشمن سے سیہ مطالبہ کہ " مجھے واپس چلے جانے دو۔" اور وہ بھی تکمل طور پر دشمن کے چنگل میں آجانے کے بعد حسین جیسی عظیم شخصیت نو در کنار دنیا کے عام قائدین کی زبان سے بھی زیب ضمیں دیتا ہے اور تقیۃ نہ کرنے والوں کو دین سے خارج قرار دیا ہے۔ لندا شریعت ہراس

محض کو شہید قرار نہیں دیتی جو بے مقصد خود کو خطرات کے طوفان میں ڈالے اور مرجائے۔ اس سے داضح ہے کہ شہادت مطلقا مطلوب و مقصود اللی نہیں ہے۔ تاریخ اسلام میں شہداء کی فہرست بہت طویل ہے۔ ایک جنگ میں شہید ہونے والوں کو جو فضیلت حاصل ہے دو سری جنگ میں شہید ہونے والوں کو دہ فضیلت حاصل نہیں۔ مثلاً جنگ بدر میں شہید ہونے والوں کی شان میں جو فضیلت وارد ہوئی ہے دو سری جنگوں میں شہید ہونے والوں کے لئے اتن

جنگ احد میں شہید ہونے والوں میں سب سے زیادہ فضیلت امیر حمزہ کو دی گنی اور انہیں سیدا شہداء کالقب ملا۔

کر طلامیں شہید ہونے والے شداء تمام شداء پر فضیلت رکھتے ہیں 'جب کہ حضرت عباس کو (جعیاکہ امام علیٰ ابن الحسین سید سجاد نے فرمایا) شمادت کا جو درجہ ملا اس پر گزشتہ اور آئندہ شمداء سب رشک کرتے ہیں۔ لیکن تاریخ شمداء میں تمام شمداء کے آقاد سردار حضرت امام حسین علیہ السلام ہی کو سید الشہداء کالقب ملا۔ اور آپ ہی گزشتہ اور آئندہ شمداء کے سردار ہیں۔ چنانچہ شمادت بذات خود اگر ایک ہدف اور مقصد ہوتا تو شمادت کے درجات میں یہ فرق کوئی معنی نہیں رکھتا کیونکہ سب ہی شمادت کے درجہ پر فاکض ہوتے۔

شہادت کالفظ جب بھی استعال کیا جاتا ہے تو کس سبب اور مفصد کے لئے۔

سمادت ایک مولی المطل میں ہے بلکہ ایک سری اصطلاح ہے۔ شریعت میں ہر اس شخص کو شہید نہیں کہا جاتا جو اپنی جان سے ہاتھ دھو بیٹھے۔ بلکہ بے مقصد جان کو ہلاکت میں ڈالنے والوں کو شریعت نے یہ کہہ کر روکا ہے کہ: ''بے مقصد اپنے نفس کو ہلاکت میں مت ڈالو-'' ای لئے شریعت نے جان و مال کو خطرہ کی صورت میں تقیۃ واجب قرار دیا

مثلاً اردو زبان ميں ہم كہتے ہيں كہ --- شہيد راہِ آزادى يا فارسى ميں شہيد راہِ استقلال یعنی وہ جو آزادی کی راہ میں شہید ہوا۔ یا عربی زبان میں کہتے ہیں شهادة في سبيل الله یعنی اللہ کی راہ میں شہادت شهادة في سبيل المستضعفين یعنی مستفعفین کی راہ میں شہادت شهادةفي سبيل الحربية یعنی آزادی کی راہ میں شہادت للذا شهادت بذايتر — ايك ذرايعه 'ايك واسطه اور ايك منزل بے 'نه سير كه منزل مقصود-سورہ توبہ کی آیت ۵۲ میں ارشاد ہوا ہے کہ: " آب ان کافروں سے کمدیں کہ تم مارے لئے دو نیکیوں میں ے ایک نیکی کا انتظار کر رہے ہو۔ یا ہم تم پر غالب آکر تمہیں صفحہ مستی سے مثادیں گے اور تمہارے بتوں کو پاش پاش کر دیں کے یا ہم راہِ خدا میں جام شمادت نوش کریں گے۔ ہم بھی تمہارے بارے میں دو چیزوں میں سے ایک کا انظار کر رہے ہیں یا تو خدادندعالم قیامت کے روز تمہیں اپنی طرف سے دردناک عذاب میں مبتلا فرمائے گایا تم جارے ہی ہاتھوں اس دنیا میں اپنے انجام کو پہنچو گے۔''

- ای کی راہ میں قیام کرتے ہوئے جوار اور قرب پروردگار "نعت ابدی اور رضائے اللی سے ہمکنار ہونا۔
- دشمن پر غالب آگر اس کی طلسی طاقت کو تو ژنا اور انسانی
   معاشرے کو انسان کی بالا دستیوں سے پاک کر کے حکومتِ النی کو
   قائم کرنا۔

لیعنی بیہ دونوں ہی مومنین کی منزلیں ہیں۔ لیکن دو سری منزل (یعنی شمادت) پہلی منزل کی راہ میں واقع ہے۔ چنانچہ اس حقیقت کو سامنے رکھنے کے بعد صد رِ اسلام میں اس منزل کی طرف بڑھنے والوں کے تین گروہ ہیں: ۱ -- پہلے گروہ میں حضرت امیر حمزہ 'مصعب ابن عمر وغیرہ جیسی مستیاں ہیں جو چغیرِ اکرم کی پہلی جنگوں میں درجہ شمادت پر فائز ہوئے۔

۲ --- دوسرے گروہ میں وہ ہستیاں ہیں جو تمام جنگوں میں سرزمین
جاز میں حکومت اللی کو آب و تاب سے نافذ کرنے میں کامیاب
ہوئیں اور کفار سے جنگ کے بعد منحرفین سے بھی جنگ کرتے ہوئے
حکومت اللی کے استحکام کے دوران جام شمادت نوش کیا۔ ان
مستیوں میں امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کی ذات اقد س بھی
۳ --- تیسرے گروہ میں وہ ہتی ہے کہ جس کی قیادت ورہبری
میں تمام جنگیں ہوئیں 'تاریخ انسانی میں جس نے ایک بے مثال

حکومت قائم کی لیکن دنیا ہے رخصت ہوتے وقت شہید ہوئے بغیر لقاء اللہ سے پوست ہوئے۔ یہ عظیم ہت خود پیغیر ختمی مرتبت کې ذات ہے۔ اب بھلا کوئی شخص بیہ کمہ سکتا ہے کہ شمادت ہی وہ آخری منزل ہے جس ے ارفع اور عظیم کوئی منزل نہیں - ؟اگر کہ سکتا ہے تو کیاوہ بیہ کہنے کی جرأت کرے گا کہ کوئی ہستی پنجیبر ختمی مرتبت کی ذات ہے بھی معاذالللہ بڑھ کرہے-؟ کیونکہ پیغیبرتو درجہ شہادت پر فائز نہیں ہوئے۔ لنذاحسب آيات قرآني محسب روايات دارده اور حسب سيرت انمياءً اور ائمة اطهار شمادت اس منزل كانام ب جهال انبياء اور اولياء عليهم السلام قيام حکومتِ اللی کی راہ میں اپنی جان سیردِ اللی کرتے ہیں۔ چنانچہ ''شهادت'' حکومتِ الی کے قیام کے لئے ایک واسطہ ہے اور رضائے اللی سے آگے کوئی اور درجہ نہیں جیساکہ قرآن میں ارشاد ہوا کہ: "رصوانمن الله اكبر" امام حسین علیہ السلام نے این اس نہفت میں شہادت کو ہمیشہ دو سرے ورجہ بر رکھا۔ چنانچہ مدینہ سے نکلتے وقت امام حسین ؓ نے جو وصیت نامہ اپنے بھائی محمد این حفیہ کے نام لکھااس میں آپ فرماتے ہیں کہ: » بین امربالمعروف و نهی از منکر کرنے اور اپنے جد محمد مصطفی اور ید ربزرگوار علی مرتضی کی سیرت کو زندہ کرنے کے لئے نکل رہا ہوں۔ اگر کسی نے میری اس بات کو قبول کیا تو گویا اس نے خدا کی

راہ کو اختیار کیا۔ اور اگر کسی نے میری بات کو قبول نہیں کیا تو میں صبر کروں گا اور صبر واستقامت سے اپنے مثن کو آگے بردھاؤں گا یہاں تک کہ خداوندعالم میرے اور ان کے در میان فیصلہ کردے۔" اس طرح راستہ میں جب امام کی ملاقات فرزدق سے ہوئی تو آپ نے اس یے فرماماکہ: قضائے اللی اگر ہماری مرضی کے مطابق ہوئی توبیہ خداد ندعالم کی ایک نعمت ہو گی اور ہم اس کی نعمت کے شکر گزار ہیں 'وہ ہماری مدد فرمائے گا۔ اور اگر حوادث زمانہ اور حالات ہمارے اور ہمارے ہدف کے درمیان حائل ہوئے اور امُور اگر ہماری آر زوؤں کے مطابق طے نہیں ہوئے تب بھی جس کی نیت حق پر ہو اور تقویٰ جس کا وطیرہ ہو وہ جادۂ منتقیم سے تبھی منحرف نہیں ہو تا۔" ای طرح کرملا میں صبح عاشور اپنے دو سرے خطبہ میں امام نے چند اشعار یز ھے جن کا ترجمہ یوں ہے: "اگر ہم اپنے دشمن پر غالب آئے تو ہم پہلے بھی اپنے دشمنوں پر غالب آتے رہے ہیں اور اگر ہمیں شکست ہوئی تو ہم اسے شکست نہیں شمجھیں گے بلکہ وہ ایک حادثہ ہو گا۔'' چنانچہ امام کے ان تمام کلمات سے سیہ بات واضح ہے کہ آپ کے پیش نظر اینے اس قیام و نہفت کے دونوں پہلو تھے۔ لیعن:

"یہ باغی قوم بچھے قتل کرے گی خواہ میں حشرات الارض کے کمی سوراخ میں بھی چھپ جاؤں۔" (حیات امام حسین ؓ - جلد ۳ - ص ۱۵) ۲ - جب بھی آپ ؓ کا کوئی حامی اور خیر خواہ آپ کو آپ ؓ کے قتل کے خطرہ

ے خبردار کر تا تھا تو آپ "اپنی شمادت کی خبردے کر فرماتے تھے کہ میں اس پیش آمدے اچھی طرح واقف ہوں۔ چنانچہ ام سلمہ نے آپ نے کہا کہ:۔ "میں نے آپ کے جد سے سنا ہے کہ میرا یہ فرزند حسین عراق میں قتل کیا جائے گا اور اس سرزمین کا نام کربلا ہے۔" تو امام " نے فرمایا کہ "یا اماہ! میں بھی جانتا ہوں کہ بچھے قتل کیا جائے گا۔"

(مقلِّ حسین ؓ ۔ برالعلوم - ص ۱۳۰) ۳ - آپؓ کے دشمن جب آپؓ کو دھمکی دیتے کہ اگر آپؓ یزید کی بیعت

نہیں کریں گے تو آپ کو قتل کردیا جائے گاتو آپ "اپی شمادت کی خردیتے ہوئے فرماتے کہ قتل کی دھمکی مجھے میری راہ اور میرے ہدف سے نہیں ہٹا سکتی۔ جیساکہ مردان اور عمر ابن سعید اشدق کو آپ ٹے جواب دیا۔ اس کے علاوہ جو خطبہ آپ ٹے مکہ میں دیا اس میں فرمایا کہ:۔

"راہ خدا میں شہید ہو جانا میرے لئے کوئی ناگوار امر نہیں ہے۔ میں شہادت کو سعادت سمجھتا ہوں اور شہادت کا اتنا شوق رکھتا ہوں جتنا یعقوب کو اپنے فرزند یوسف سے ملنے کا شوق اور تمنآ تھی۔"

جمال تک شاعر مشرق علامہ اقبال کے اشعار کا تعلق ہو تو یہ بات ذہن نشین رہنا چاہئے کہ کسی شاعر کا قول خواہ وہ کتابی برا شاعر کیوں نہ ہو معصوم کے کسی عمل یا اقدام کے ثبوت و اثبات کے لئے دلیل قرار نہیں یا سکتا۔
 بالفرض محال اگر اس دلیل کو کلیے کے طور پر تسلیم کر بھی لیا جائے کہ انسان کہی بھی اپنے انکر اس دلیل کو خطرات کے موقع پر ساتھ نہیں لے جاتا اور انسان کہی بھی اپنے انک و خطرات کے موقع پر ساتھ نہیں ہے جاتا اور انسان کہی بھی بی جاتے کہ انسان کہی بھی ایک ایک میں بلکہ طلب انسان کہی بھی اپنے کہ مام محصول خلافت کے لئے نہیں بلکہ طلب ایک بناء پر یہ مان لیا جائے کہ امام محصول خلافت کے لئے نہیں بلکہ طلب اس بناء کے لئے نہیں بلکہ طلب اس بناء پر سے مان لیا جائے کہ امام محصول خلافت کے لئے نہیں بلکہ طلب اس بناء پر سے مان لیا جائے کہ امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنی جائے کہ شمادت کے لئے نہیں بلکہ طلب میں بلکہ طلب اس بناء پر سے مان لیا جائے کہ امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنی جائے کہ میں بلکہ طلب شادت کے لئے نظل جائے کہ اور نہیں لیے جائے کہ اس میں بلکہ طلب اس بناء پر سے مان لیا جائے کہ امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنی جائے ہیں بلکہ طلب میں بلکہ طلب شادت کے لئے نظل جو تو امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنی جائے ہی میں بلکہ طلب شادت کے لئے نظل جو تو بھر تو امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنی جائے ہی ہیں بلکہ طلب میں دیا ہے ہمراہ نہیں لیے جائے اور جان میں بلکہ خوں کہ جنگ کی حصورت میں پھر بھی نئی جائے اور خال تی ہمراہ نہیں لیے جانے اور خال ہے میں ذوالے نے مراہ نہیں جائے کے امرکانت ہوتے ہیں لیک ہوں کو می جانا صربے اور جان ہو جو کران کو خطرے میں ذوالے کے متر اون ہے۔

بات دراصل ہے ہے کہ اسلامی جنگوں کی تاریخ ان او گوں کی نظروں سے او جس ہے۔ حقیقت ہے ہے کہ اس وقت اسلامی جنگوں میں عورتوں کو محافر ہے او جس ہے۔ حقیقت ہے ہے کہ اس وقت اسلامی جنگوں میں عورتوں کو محافر جنگ پر لیے جانا معمول تھا۔ پیڈیر اکرم اور امیرالمو منین امام علی نے جو جنگیں لڑیں (کفرو ایمان کے در میان جنگیں تھیں) ان میں خود حضرت علی کی بویاں ' الڑیں (کفرو ایمان کے در میان جنگیں تھیں) ان میں خود حضرت علی کی بویاں ' بسین اور اہل و عیال کا در میان جنگوں میں مورتوں کو محافر کو میں بیزیں (کفرو ایمان کے در میان جنگیں تھیں) ان میں خود حضرت علی کی بویاں ' الڑیں (کفرو ایمان کے در میان جنگیں تھیں) ان میں خود حضرت علی کی بویاں ' الڈیں (الف) ۔ خود چنی میں جنگ پر جنگ پر میں مراہ ہوتی تھیں۔ چنانچہ ۔۔۔ (الف) ۔ خود پیڈیر اکرم کی دختر جناب زہرا سلام اللہ ملیہ جنگ امد میں پیڈیر کر مراہ ہوتی ہو کے تو حضرت علی پانی ڈال رہے تھے اور جن بین زہرا آپ کے زخموں کو دعوتی علی تھیں۔

اعتراض تمبرا

اہل وعیال کو ہمراہ لے جانا

امام حسین کے قیام کو حصول خلافت کے منافی سمجھنے والوں کی ایک دلیل بہ ہوتی ہے کہ اگر اپیا تھا تو امام اپنے اہل و عیال کو کیوں ہمراہ لائے تھے۔ اس سلسله میں وہ اپنا اعتراض یوں پیش کرتے ہیں:--نمبرا \_\_ ""اگر امام حسین ی خلافت و حکومت کے حصول کے لئے نگلتے تواپیے اہل حرم کواپنے ہمراہ نہ لے جاتے کیونکہ اس صورت میں پزید سے تصادم لازمی اور بدی تھا۔ چنانچہ کوئی بھی عاقل شخص جنگ اور تصادم کی صورت میں خود کو تو خطرات میں ڈالنا گوارا کر سکتا ہے لیکن تہی بھی اپنے اہل وعیال کو کہ جو دفاع کی قوت نہیں رکھتے 'خطرے میں ڈالنا پند نہیں کر آ۔ لندا آپ صول خلافت کے لئے نہیں نکلے تھے بلکہ صرف شمادت کے لئے میدان میں آئے تھے۔" نمبر ٢ ... "اين موقف كى تائيد ميں دليل كے طور ير يہ لوگ فيلوف شرق علامہ اقبال کے اس شعر کو پیش کرتے ہیں جس کا مفہوم یہ ہے کہ امام حسین عليه السلام كى اين اس سفر ، غرض أكر حصول خلافت ہوتى تو آب اين اہل و عیال کو اپنے ہمراہ نہ لے جاتے۔ مد عالیش سلطنت بودے اگر 👘 خود نہ کردی با چنین ساماں سفر

جواب

ہم یہاں اس اعتراض کا جواب نکتہ وار عرض کرتے ہیں۔

. (٤) \_ طلحہ 'زبیر اور حضرت عائشہ نے خون عثمان کے انتقام کے ہمانے بھرہ میں حضرت علی کی حکومت کے خلاف بغاوت شروع کی۔ حضرت علی کو جب اس کی خبر ملی تو آپ اس بغادت کو کچلنے کے لئے بصرہ کی طرف روانہ ہوئے جبکہ آیا کے ہمراہ آپ کے اہل وعیال بھی تھے۔ (ر) ۔ امام حسین علیہ السلام کے اہل حرم کو اپنے ساتھ لے جانے کی وجوہات میں سے چند اسباب یہ ہیں: ★ 🔪 امام اپنے اہل بیت کو اپنے جد پنج بر کرم اورید رِبزرگوار حضرت علی مرتضى كي امانت سمجصتي يتص\_ چنانچہ آب نے فرماما کہ: "به میرے پاس امانت میں اور مجھے آخری دم تک ان کا تحفظ کرنا خور آب کے اہل بیت آپ سے جدا ہونا نہیں چاہتے  $\star$ کوئی بھی مدبر محکیم و دانا اور سیاست<sub>ند</sub>ار جب <sup>ک</sup>سی دیثمن \* سے نبرد آزما ہوتا ہے تو اس کی مسئولیت صرف اس حدیتک نہیں ہوتی ہے کہ وہ صرف اسلحہ اور افرادی قوت کے بھروسہ پر آئکھیں بند کرکے میدان میں وارد ہو جائے بلکہ وہ یہ دیکھتا ہے کہ دیشمن کی طرف سے جس جس سمت سے خطرہ کاامکان ہو ان سب کاسد باب کر کے دشمن کے مقابلے میں آئے۔ یہ دانشمندی نہیں ہے کہ ایک محاذیر تو دشمن سے جنگ لڑے اور دو سرے محاذوں

و عبال ان کے ہمراہ تھے۔ صلح امام حسن کے بعد ان خواتین میں کہ جو جنگ مفین میں محاذ کے پیچھے جنگ میں ہمراہ تھیں بعض کو حوادث روزگار کے نتیجہ میں شام جانا ہڑا اور بعض کو معاویہ نے عراق میں اپنے گور نر کے ذریعہ شام بلوایا۔ چنانچہ ان مومنات میں سے چند کے نام سے ہیں: زرقاءبنت عدى 5.7 ام الخيربنت حرليش البارقيه 삸 سوده بنت عماره 쇼 ام البرابنت صفوان 삷 ىكارۇ ھلالىيە 54 عكرشه بنت الحرش 5.2 یہ خواتین جنگ صفین میں حضرت علی کے لشکر کو جوش دلانے کے لئے اشعار پڑھتی تھیں۔ چنانچہ شام میں معاویہ نے ان خواتین سے سیر کہا کہ جنگ صفین میں جو اشعار تم پڑھتی تھیں اب مجھے سناؤ۔ یہ کمہ کر معاویہ ان کے زخموں پر نمک چھڑ کنا اور ان کے دلوں کو مجروح کرنا چاہتا تھا۔ (حيات إمام حسن -جلد ٢ مص ١٣٩٢) لہذا جنگ میں اپنے اہل وعیال کو ساتھ لے جانا اگر غیر معمولی عمل ہو تا تو یقیناً مولائے متقیان امام علی علیہ السلام اپنے اصحاب کو منع کرتے اور ہدایت کرتے کہ ایسے موقعوں پر اپنے اہل وعیال کو ساتھ رکھنا صحیح شین ہے 'کیول کہ ہمارے ائمہ اطہار کے نزدیک خود اپنے اہل وعیال کا تحفظ اور اپنے اصحاب کے اہل دعمال کا تحفظ مساومانہ اہمیت کا حامل ہے۔

امام حسین علیہ السلام نے جب اپنی نہفت کا آغاز فرمایا تو اس وقت ایک خطرہ یہ تھا کہ اگر آپ " ایپ اہل حرم کو مدینہ یا مکہ میں نتما چھو ژ کر نگلتے تو ہو سکتا تھا کہ بزید اور اس کے کارندے آپ " کے اہل و عیال کو اسیر کر لیتے نا کہ امام مجبور ہو کریا تو اپ قیام و نہفت سے دستبردار ہو جا میں یا اپ اہل وعیال کو بزید کے چنگل سے آزاد کرانے کے لئے خود کو بزید کے سرد کر دیں اور ایسا کرنا بزید سے کچھ بعید بھی نہیں تھا اس لئے کہ بنی امیہ کی حکومت کی طرف سے الی قتیج اور فد موم حرکات بزید کے باپ کے دور میں امام خود دیکھ چکے تھے۔ جیسا کہ تاریخ میں ملتا ہے کہ جب معاویہ نے امیرالمو منین امام علی علیہ السلام کے اصحاب کو چن چن کر قتل کرنا شروع کیا تو یہ نوبت صحابی کر سول "عمرابن حمق تک کپنچی۔ عمرابن حمق دوب سے خبر ملی کہ معاویہ ان کے درپے ہو تو انہوں نے فرار اختیار کیا۔ عمرابن حمق دیب ہاتھ نہیں آئے تو معاویہ نے ان کی مومنہ ہو کی کو دمشق لیا۔ عمرابن حمق دیب ہاتھ نہیں آئے تو معاویہ نے ان کی مومنہ ہو کو کو دمشق

(حیاتِ امام حسین عبلد ۲- ص ۷۷۷) چنانچہ این مقد س قیام و نہفت کو آخری دم تک یزید اور اس کی حکومت کے تاپاک عزائم اور حمروہ ساز شوں سے محفوظ رکھنے کے لئے امام حسین علیہ السلام پہلے ہی دن سے اپنے ایل حرم کو ساتھ لے کر نگلے۔ السلام پہلے ہی دن سے اپنے ایل حرم کو ساتھ لے کر نگلے۔ جانب سے ایک اور وجہ سے ہے کہ امام حسین گو سے احتمال بھی تھا کہ آپ شہید ہو جائیں گے۔ جیسا کہ بارہا آپ اس کی خبر بھی دیتے رہے تھے اور آپ ٹی بھی جانتے تھے کہ یزید آپ گو شہید کرنے کے بعد اپنے اس گھناؤنے جرم پر اور ان مظالم پر پردہ ڈوالنے کی ہر ممکن کو شش کرے گاجو اس نے آپ پر روا رکھے۔ کے دروازے دستمن کے لئے کھلے چھوڑ دے۔ شب عاشور جب امام کے ساتھ قلیل افراد تھے اور آپ کے مقابل تمیں ہزار کالشکر تھا اور شمادت یقینی تھی۔ آپ نے اپن اصحاب کو ہدایت کی کہ وہ خیموں کے پیچھے خند قدیں کھو دیں نا کہ دشمن ادھر سے حملہ نہ کر سکے۔ یمی نہیں بلکہ شب عاشور امام خود ایک مرتبہ خیمہ سے باہر نگلے۔ ہلال ابن نافع نے دیکھا تو وہ آپ کے پیچھے پیچھے چلا۔ ایک مرتبہ امام نے پلٹ کر دیکھا اور ہلال سے پوچھا کہ تم کیوں نگلے۔ ہلال نے جواب دیا کہ آپ کو تنا دیکھ کر آپ کی حفاظت کے لئے نگل ہوں کہ کمیں دشمن آپ کو اکیلا دیکھ کر آپ ٹر حملہ نہ کردے۔ اس کے بعد ہلال نے امام سے سوں کیا:

<sup>ووک</sup>س بناء پر آپ لیوں بے وقت باہر آئے ہیں؟" امام نے جواب دیا کہ میں اس لئے لکلا ہوں کہ اطمینان کر لون کہ کمیں وشمن پشتِ خیمہ سے ہم پر حملہ نہ کردے۔ چنانچہ امام اس آخری وقت میں بھی جب کہ زندہ نیچنے کا کوئی امکان باقی نہیں رہ گیا تھا 'مکنہ حفاظتی تدابیر سے آکلیوں بند نہیں کئے ہوئے تھے۔ تو بھلا کیوں کر ممکن ہے کہ آپ اپنے قیام کے آغاز میں اپنے اہلے حرم کے تحفظ سے عافل ہوتے۔

چنانچہ جب امام حسین علیہ السلام نے اپنی نہفت کا آغاز کیا تو پہلے ہی دن سے آپ ؓ اپنے دشمن کی تمام ساز شول پر نظرر کھے ہوئے تھے اور ہر خطرہ کا جائزہ لے چکے تھے اور آپ ؓ نے اس کے انسداد کا اہتمام کر لیا تھا۔

اور اہل ہیت عمو ساتھ لے جانے کے فلسفہ کو حتی آئے اپنے عزیز ترین افراد سے بھی چھپا کر رکھا ناکہ بے اعتباطی کی وجہ سے کسی وقت میہ راز فاش نہ ہو جائے اور دستمن اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اس کاسد باب کر دے۔ اعتراض نمبرته قیام کے لئے طاقت و قدرت کالزوم " قیام امام حسین علیه السلام کو حصول خلافت و حکومت کے خلاف سمجھنے والے افراد اس سلسلہ میں ایک دلیل سے پیش کرتے ہیں کہ «كوئى بھى شخص أكر كسى طاقتور و قدر تمند شخص سے حکومت وسلطنت چھینا چاہے تو اس کے لئے اس کے پاس مناسب افرادی قوت و دیگر وسائل جنگ وافر مقدار میں ہونا ضروری ہیں ----- طاقت اور وسائل کے بغیر قیام کرنا اور کسی بڑے طاقتور و قدر تمند حاکم کی مزاحت کرنا 'اپنے نغس کو ہلاکت میں ڈالنے کے مترادف ہے۔ عقل و شرع متماب وسنت کی رو سے ایسے قیام کی مذتمت کی گئی ہے۔ للذا اس حقيقت كو تشليم كرلينے كے بعد جب ہم قيام امام حسين ير نظر کرتے ہیں تو امام حسین کے پاس نہ تو وسائل جنگ موجود تھے تا ہی قدرت وطاقت تھی ۔۔۔ جبکہ یزید کے پاس وسائل کی بہتات تھی نورے خطہ عرب میں اس کی حکومت تھی 'خزانہ اس کے ہاتھوں میں تھا 'افرادی قوت اس کے پاس تھی۔ ان تمام عوامل وحلات کو دیکھتے ہوئے ہیہ کہنا کہ امام حسین ٹے اس لئے

چنانچہ امام گااینے اہل حرم کو اپنے ہمراہ لے جانا انہیں سازشوں کو ناکام اور ب نقاب کرنے کے سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ امام اچھی طرح جانتے تھے کہ د شمن وہ تمام مظالم آپ پر ڈھائیں گے کہ جن ہے بیاڑ بھی ریزہ ریزہ ہو جائیں ' وہ آپ کو شہید بھی کریں گے۔اور اپنے جرم کو چھپانے کی ہر ممکن کوشش بھی کریں گے باکہ امام کا پیغام اور آپ کا مشن دب کر رہ جائے۔ امام جانتے تھے که دشمن آپ کی اس عظیم قربانی اور شهادت کو اس حد تک خفیف اور غیراہم بنانے کی کوشش کرے گا کہ نہ ظلم کی داستان لوگوں کے کانوں تک پینچ سکے اور نہ مظلوم کی صدا 'بس بہت سے بہت لوگ صرف اس قدر جان سکیں کہ حسین عليه السلام كو كربلا مي قتل كيا كيا- للذا اين شمادت "ايخ اوير كزرے بوئے مظالم اور جس راہ میں آئ نے شہادت پائی ان اہداف و مقاصد کو کربلا سے باہر عام کرنے اور ان کی تشہیر کے لئے امام کو ایسے ترجمانوں کی ضرورت تھی جنہوں نے اپنی آنکھوں سے ان مظالم کو دیکھابھی ہو اور جو آپ کے اہداف سے کمل آگاہی بھی رکھتے ہوں۔ چنانچہ ایسے ترجمان خود آب کے اہل بیت سے بہتر کوئی اور نہیں تھے کہ جو نہ صرف ان مظالم کے گواہ تھے بلکہ خود بھی اس ظلم وستم کا نشانہ بن اور جو نہ صرف آب کے مقد س اہداف سے آگاہ تھے بلکہ خود آب کے شریک کار متھ۔ اس مقصد کے لئے آپ کے اہل بیت کے علاوہ اگر کوئی اور ہو تا تو ممکن تھا وہ مال کے طبع و لالچ میں یا خوف اور دھمکی سے مرعوب ہو کر مشکلات کے مقابلہ میں استقامت نہ دکھایا تا اور امام کی تحریک ناکام ہو جاتی۔ گویا امام اپنے اہل بیت کو ہمراہ لے جاکرانی شمادت کے بعد اپنی تحریک کے دو سرے مرحلہ کو شروع کرنا چاہتے تھے۔ لنذا امام نے اہل بیت کو اپنے ساتھ لیا

تشدد میں اضافہ ہو رہا ہو تو اس کے مخالف جو اس کے خلاف آواز اٹھانے کی طاقت نہیں رکھتے اگر آواز اٹھائیں بھی تو میدانِ جنگ کی نوبت ہی نہ آئے گی اور انہیں ان کے گھر میں ہی قتل کر دیا جائے گا۔ تو کیا کمزور و ناتواں مومنین کو ہمیشہ خاموش رہنا چاہئے؟

اگر ایہا ہے کہ ظالم کے ظاف آواز بلند کرنے کا فرض بیشہ کے لئے ساقط ہو جاتا ہے تو اتمہ اطلمار کے کمتب میں تربیت پانے والے صف اول کے شاگر دوں کو اپنے زمانہ کے سفاک وشقی ظالمین کے خلاف آواز شیں المحانی چاہئے تھی۔ ان کو تو یقین تھاکہ وہ ان ظالمین کے مقابلہ میں تن تنها ہیں ان کا کو کی ساتھی و ہمنوا نہیں۔ اگر وہ آواز المحاکمی کے تو شمادت ان کے لئے لازم و یقینی ہے۔ اس سلسلہ میں بزرگ صحابی رسول "صحابی امیرالمو منین علیہ السلام و امام حسن "و امام حسین" جناب جرابن عدی اور ان کے یاران باوفا اور میشم تمار و رشید جری جیسی مقتدر ہستیوں نے زیاد ابن اسے جیسے ظالم و جابر کے مقابلہ میں قیام کیا اور اس کو مولائے کا تنات علی ابن ا بیطالب "پر سب و شتم کرنے سے روکا اور اس کے خلاف آواز المحائی ۔۔۔۔۔ زیاد ابن اسیہ نے نان حضرات سے کما کہ " محن علی اس کے خلاف آواز المحائی ۔۔۔۔۔۔ زیاد ابن اسی جن میں شمادت کے لئے آواز حق بلند مریخ سب علی " سے نہ روکو۔ " لیکن سے حضرات اس فریضہ یعنی آواز حق بلند گریے سے باذ آنے کو تیار نہ ہوتے اور محبت علی میں شمادت کے لئے آماد ہو

اگر قدرت وتوانائی کے بغیر جابر وظالم کے خلاف آواز اٹھانے کی شریعت میں مذمت ہے تو ان ارواح پاک کا ٹھکانہ کمال ہو گا۔ یہ حضرات شریعت کا دفاع کرنے والوں کے ساتھ محشور ہون کے یا شریعت کے خلاف عمل کرنے والوں

یزید کے خلاف قیام کیا کہ خلافت کو اس کے چنگل سے آزاد کرائیں 'ایک غلط مفروضہ ہے ---- اگر بیہ مان بھی لیا جائے کہ کوفہ میں پچیں ہزار مسلح افراد آب کے ہمرکاب ہو کریزید کے خلاف جنگ کرنے کو آمادہ تھ ' پھر بھی یہ حقیقت ب کہ اس وقت کی اجتماعی وسیاس شخصیات اہل کوفہ کے اس وعدے پر اعتماد نہیں کرتی تھیں۔ امام حسین کو ان پر ظاہری طور پر اعتاد تھایا شرعی نقطہ نظر ۔ ان پر حسن ظن کر کے امام ان کی طرف نکلے ---- لیکن منزل ثعلبیہ پر پنینے ے بعد جب آب کو حضرت مسلم اور بانی کی شمادت نیز کوفہ والوں کی بے وفائی ی خبر ملی تو امام کی بیہ امید بھی ختم ہو چکی تھی ----- مزید بر آل وہاں سے آگے بدھنے پر جب حرابن بزید ریاحی کی سربراہی میں ایک ہزار کے نشکرنے آپ کو کوفہ جانے سے روک دیا توبیہ امید اور اخلل بالکل ختم اور نقش بر آب ہو گیا تھا اور اب بزید کا مقابلہ کرکے اسے سلطنت اسلامیہ سے ہٹانے کے سلسلے میں کوئی آس نہ رہی تھی -----اس کے بعد جب آپ کربلا پنچ 'ہردن کوفہ سے ہزاروں کی تعداد میں پزیدی کشکڑ کربلا میں جمع ہوئے اور امام کے رائے کو روک لیا۔ اس کے باوجود امام حسین ؓ اپنے عزم و ارادے میں استفامت وثبات ے ذیلے رہے ۔ اس سے صاف ظاہر ہو تاہے کہ امام کے اس قیام و نہفت کا مقصد منصب خلافت وامامت حاصل کرنانه تھا کیونکہ اس کی نہ کوئی توقع تھی اور نه احمال -----اس نظریہ کی ردمیں جوابات: جواب تمبرا

اگر کوئی جاہر و ظالم 'طاقتور بادشاہ مسلط ہو اور ہر روز اس کے جرم و ظلم و

۔۔۔۔ ساوہ پندو نصائح سے لوگ جنگ کے لئے آمادہ نہیں ہوتے۔ لیکن اگر امام حسین ؓ ایسے اجتماعات کریں 'اپنی حقانیت نیز حکومت کو باطل ثابت کرنے پر دلائل دیں اور تحکم کھلا ان کے خلاف برات وبغاوت کا اعلان کریں تو کیا ارباب حکومت امام کو زندہ چھوڑ دیں گے ؟

حقیقت ہی ہے کہ امام حسین علیہ السلام نے پہلے دن سے بزید کے خلاف مسلح قیام کا اعلان کیا 'امام علیہ السلام اعوان و انصار ہی کی تلاش میں مدینہ سے کمہ تشریف لائے 'کمہ میں اطراف عالم سے آنے والے تجاج کے سامنے مسلہ کو رکھا اور ان سے بحث و گفتگو کی۔ بھرہ میں موجود مومنین کے نام اپنے نمائندہ کے ساتھ خط بھیجا اور نصرت طلب کی۔ اپنے بھائی مسلم بن عقیل کو کوفہ روانہ کے ساتھ؟

جواب نمبرا

یہ نہیں کہا جاسکتا کہ امام حسین کو منصبِ خلافت وامامت کی بازیابی کے لیے قیام نہیں کرنا چاہئے تھا تکوں کہ خلافت وامامت ان کا حق تھا کلندا اس کی بازیابی کی جدو جمد امام کی اولین ذمتہ داری تھی لیکن اس کے لئے اعوان وانصار کا تیار ہونا ضروری تھا۔ اس بناء پر حضرت امیر المومنین علیہ السلام نے میچیں سال تک صبر کیا ماس کے بعد جب آپ کو انصار واعوان میسر ہوئے تو ملحہ 'زبیر اور معادیہ جیسے خلافت اللی کے مخالفین کے مقابلہ میں قیام کیا ۔۔۔۔۔لندا امام معادیہ جیسے خلافت اللی کے مخالفین کے مقابلہ میں قیام کیا ۔۔۔۔۔لندا امام معادیہ جیسے خلافت اللی کے مخالفین کے مقابلہ میں قیام کیا ۔۔۔۔۔لندا امام معادیہ جیسے خلافت اللی کے مخالفین کے مقابلہ میں قیام کیا ۔۔۔۔۔لندا امام معادیہ جیسے خلافت اللی کے مخالفین کے مقابلہ میں قیام کیا ۔۔۔۔۔۔لندا امام معادیہ تین کو پہلے اعوان وانصار کے حصول کی تیاری کرنی چاہئے تھی۔ میں کیا کہ محسن کے انظار کرنے سے خود بخود اعوان وانصار تیار ہو سکتے معہد کیا کیوں انصار و اعوان تیار نہیں ہو سکے ۔۔۔۔ اب تک تو کانی تعداد میں امام " کے اعوان وانصار تیار نہیں ہو سکے ۔۔۔۔ اب تک تو کانی تعداد میں مرکیا کیوں انصار و اعوان تیار نہیں ہو سکے ۔۔۔۔ اب تک تو کانی تعداد میں مرکیا کیوں انصار و اعوان تیار نہیں ہو سکے ۔۔۔ وی کہ میں سال کا عرصہ بست بڑی

بات ہیہ ہے کہ انصار واعوان حاصل کرنے کے لئے لوگوں کو جماد کی ترغیب دینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ خلافت کو اپنا حق قرار دینے کے لئے دلا کل دینے پڑتے ہیں۔ غاصب یزید جو اس وقت خلیفہ بنا ہوا ہے اس کے غلط اور غاصب ہونے کے ثبوت پیش کرنا اور اجتماعات منعقد کرنا ضروری تھا ---- اعوان وافسار' حیض ونفاس جیسے فقہی مسائل بیان کرنے سے پیدا نہیں ہوتے

شرآشوب اور بحار الانوارييں تحرر ہے کہ: کربلا کی جنگ کے دوران کسی نے بلند آواز سے لشکر عمر سعد سے کہا کہ: "وائے ہوتم پر اہم کس ہے جنگ کر رہے ہو۔ (کیاتم نہیں جانے کہ) تم عربوں کے قاتل انزاع البطین کے فرزند سے جنگ کر رہے ہو۔ تم اس پر اس طرح تبھی بھی غلبہ نہ پاسکو گے جب تک که تم مل کراس بر ہر طرف سے حملہ نہ کرو-" (مقتل حسين " - عبد الرزاق مقرم - ص ۳۴۶) حید ابن مسلم کتا ہے کہ جب امام حسین علیہ السلام کا سرمقد س ابن زیاد کے سامنے لایا گیاتواس نے آپ کے سرمقد س سے مخاطب ہو کر کہا کہ: "اب حسین" اجتہیں ہے دن بدرواحد کے انتقام کے متیجہ میں دیکھنا (انصار حسين -ص ٣٢٣) مروان ابن حکم نے جب پزید کے دربار میں امام حسین کے سر کو دیکھا تو اس نے ایک شعر پڑھاجس کا ترجمہ کچھ یوں ہے: "میں نے اپنے بزرگوں کے خون کا بدلہ لے لیا۔ میرا قرض ادا ہو گیا۔ میرے دل کا درد خونِ حسین ؓ سے شفایاب ہو گیا۔'' جب اہل بیت اطمار اور امام حسین کے سرمقدس کو پزید کے سامنے لایا گیا تواس نے فخریہ انداز میں ابن زبیعری کا ایک شعر پڑھاجس کا ترجمہ یہ ہے: "کاش ہمارے آباء واجداد جو جنگ بدر میں قتل ہوئے آج زندہ

کیا تاکہ وہاں اعوان و انصار کا جائزہ لیا جائے۔ مکہ سے نگلتے وقت خطبہ میں سب کو نصرت کی دعوت دی ۔۔۔۔ کمہ سے نکل کر کربلا جاتے ہوئے راستہ میں ملنے والے بہت ہے لوگوں کو نصرت کی دعوت دی ۔۔۔۔ للذا بیہ کہنا غلط ہے کہ امام عليد السلام نے اعوان و انصار کے لئے کوشش نہیں کی بلکہ امام نے مدینہ سے مکہ اور مکہ سے کوفہ کی تمام مسافت انصار و اعوان کی تلاش میں صرف کی۔ اعتراض نمبرته دو قبیلوں کی جنگ بعض حلقوں کی جانب سے قیام امام حسین کو بنی ہاشم اور بنی امتیہ کی جنگ کا نام دیا گیااور وہ کہتے ہیں کہ یہ دراصل دو قبائل کی جنگ تھی جس میں بنی ہاشم کی نمائندگی امام حسین اور بنی امیه کی یزید کر رہا تھا۔ اس سلسلہ میں وہ بیہ تاریخی ولائل لاتے ہیں۔ ابو محننت کہتے ہیں کیہ: امام حسین جب عمر سعد کے المحکر کے مقابل آئے تو آپ نے ان سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ:۔ · · تم کیوں مجھ سے جنگ کرنے پر آمادہ ہو ؟ کیا میں نے دین میں کوئی تبدیلی کی ہے ؟یا میں نے سنت پنجبر کے خلاف کوئی کام کیا ہے ؟" - تواس پر انشکر عمر سعد کی طرف سے جواب ملا کہ " آپ کے ید برزگوار علی ابن الی طالب فی ہمارے آباؤ اجداد کو قتل کیا ہے۔ان کاانقام کینے کے لئے ہم آپ سے جنگ کرتے ہیں۔"

ان کے در میان سے طویل عناد و دشتنی اسلام کے طفیل و بر کت سے نہ صرف ختم ہو گئی بلکہ سے دونوں قبائل آپس میں شیر و شکر ہو کر اور ایک صف میں کھڑے ہو کر اسلام کے دشمنوں سے نبرد آزما ہوئے۔ پھر آخر بنی امیہ اور بنی ہاشم کے در میان سے عناد و دشتنی کا سلسلہ کیوں جاری تھا جبکہ قبل اسلام ان دونوں قبیلوں کے در میان کی دریہ ینہ جنگ وجدال اور قتل وغار تگری کا کوئی ایسا نمونہ بھی تاریخ میں نہیں ملتا۔ ؟

100

اس سوال کا جواب یزید عبنی امیہ اور حامیان بنی امیہ کے ان جملوں میں با آسانی مل جانا ہے جمال وہ سے کہتے ہیں کہ حسین ؓ سے ان کی سے جنگ بدر و احد کے جواب اور ان جنگوں میں ان کے کافر و مشرک آباؤ اجداد کے قتل کے انتقام میں ہے۔ لیکن اب پھر یمال ایک سوال پیدا ہو تاہے اور وہ سے کہ بدر اور احد کی جنگوں کا سبب کیا تھا۔ جاکیا بدر و احد کی جنگوں کا سبب حکومت و اقتدار کے علاوہ کسی اور چیز کو قرار دیا جا سکتا ہے ؟

ہاں البتہ یہ اقتدار اور حکومت ابوسفیان اس لئے چاہتا تھا کہ جزیرۃ العرب میں اس کی جاہلیت کی حکومت بر قرار رہے جب کہ پنیبر اِکرم اور ان کے ہم رکاب مسلمان مجاہدین یہ اقتدار خدا کی حکومت قائم کرنے کے لئے چاہتے تھے۔ لیکن سرحال اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ بدر واحد کی جنگیں حکومت واقتدار کے لئے تھیں۔ ان جنگوں میں محمد کا ہدف روئے زمین پر خدا کی حکومت کا قیام تھا جب کہ ابوسفیان کا ہدف اور مطح نظر اپنی اور عہد جاہلیت کی حکومت کی بقاء تھا۔ اپنی مسلسل اور پیم شکست کے نتیجہ میں ابوسفیان اگر چہ فیتے کہ ہے بعد اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیسا کہ اس نے فیتے کہ کے موقع پر پنی جارک م

ہوتے اور دیکھتے کہ ہماری ضربت سے قوم فزرج س طرح ب بس اور لاجار ہوئی ہے۔ بدر میں ان کے بزرگوں نے ہمارے بزرگوں کو قتل کیا "آج ہم نے ان کی اولاد کو قتل کر کے اپنا انقام "-112 "بنی ہاشم نے ملک و قوم کے ساتھ ایک کھیل کھیلا تھا 'نہ کوئی خبر آئی اور نہ کوئی وحی نازل ہوئی۔ اگر میں محمد کی اولاد سے بدلہ نہ لوں تومیں قوم خندف سے نہیں۔" (مقتل حسين " - عبد الرزاق مقرم - ص ۲۱۱) اسیران آل محد کا قافلہ جب شام میں داخل ہو رہا تھا تو یزید قصر جرون کے بالاخانہ سے اس کا نظارہ کر رہا تھا۔ لکا یک ایک کوے کی آواز آئی۔ بزید نے کوے کی آوازین کراس سے مخاطب ہو کرایک شعر بڑھاجس کا ترجمہ یہ ہے: "تو کتنا ہی شور مجام میں نے تو محمد اور علیٰ کی اولاد کو قتل کر کے اینے بزرگوں کے خون کابدایہ لے لیا۔" (مقتل حسين " - عبد الرزاق مقرم - ص ۴۴۴ )

جواب

اس نظریہ کو اگر ہم کچھ دیر کے لئے صحیح مان بھی لیں تو سوال ابھر تاہے کہ آ خر اس دشمنی کی وجہ کیا تھی۔ ؟ جزیرۂ عرب میں بنی ہاشم اور بنی امیہ کے علاوہ کیا دو سرے قبائل آپس میں عناد دد شمنی نہیں رکھتے تھے ؟ کیا اوس و خزرج کے در میان چالیس سال سے مسلسل بغض و عدادت نہیں چلی آرہی تھی۔ ؟ کیکن یر عمل کروں گا ؟امام حسین ٌ معاذ اللہ اگر کنارہ کشی اور خاموشی اختیار کریلیتے اور اس کے نتیجہ میں اگریزید کی حکومت کو دوام اور استحکام حاصل ہو جاتاتو کیا اسلام کی بقاء ممکن تقلی ؟ ماننا یر ب گا کہ کربلا کی جنگ کفر کے خلاف اسلام کی جنگ تھی۔ یعنی دوسرے لفظوں میں سے جنگ کفر کے اقتدار کے مقابلہ میں اسلام کے اقترار کی جنگ تھی۔

چنانچہ اب بیہ بات واضح اور روش ہو کر سامنے آتی ہے کہ پزید اور بنی امیہ کی عداوت اور عناد کا سرچشمه کوئی خاندانی اور دریینه دشمنی نهیں بلکه اس کا اصل سبب بیہ تھا کہ بنی امیہ اسلام کے مقابلہ میں اپنی اور جاہلیت کی سربلندی اور اسلام کی نابودی کے خواہاں تھے جب کہ کربلامیں حسین "کی ان سے جنگ اسلام کی سربلندی 'النی حکومت کے قیام اور جاہلیت کی نابودی کے لئے تھی۔

اعتراض نمبره

امام نے معادیہ کے دور میں قیام کیوں نہ کیا؟

جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ معادیہ کے جرائم پزید کے جرائم کے مقابلہ میں کی طرح کم شیں تھے تو یمال سے سوال پیدا ہو تاب کہ امام حسین نے معادید کے خلاف قيام كيوں شيس كيا؟

اس سوال کا جواب ہمیں امام حسن کی معادیہ سے صلح کے اسباب میں تلاش کرنا پڑے گا۔ جب تک امام حسن کی صلح کے اسباب واضح نہ ہو جائیں ' امام حسین مح معادیہ کے خلاف قیام نہ کرنے کی کوئی واضح اور روش منطق سامنے نہیں آئے گ- اندا ضروری ہے کہ ہم امام حسن کی صلح کے اسباب

"حزہ !جس مقصد اور حکومت کے لئے تم ہم ہے جنگ لڑے آج وہ حکومت ایک گیند کی مانند ہمارے بچوں کے ہاتھ میں ہے۔" چنانچہ طلوع اسلام ہی سے بنی ہاشم اور بنی امیہ کے در میان جنتنی جنگیں ہوئیں وہ سب حکومت اور افتدار کی جنگیں تھیں ۔۔۔وہ بدر د احد کی جنگ ہو یا احزاب و صفیتن کی۔ حتیٰ کہ معاویہ اور امام حسن کے در میان بھی جنگ کا سبب اور محرک حکومت اور اقتدار ہی تھا۔ لیکن فرق یہ ہے کہ ایک فرنق خدا کی حاکمیت ، شریعت اسلامی کی سربلندی اور بندگان خدا کو ہر قتم کی قید و بند اور انسانی بالادستی سے نجات دلانے کے لئے اقتدار جاہتا تھا جب کہ دو سرا فریق معادیہ ابن ابو سفیان اپنی اور جاہلیت کی بالاد ستی اور بندگان خدا کو قیدو بند کی زنجروں میں جکڑنے کے لئے اقترار کاخواہاں تھا۔

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا یہ سوچا جاسکتا ہے کہ پغیراکرم کی ان جنگوں کا ہدف کچھ اور تھا اور امام حسین کا مشن اس سے ہٹ کر کچھ اور؟..... کیا کربلا کی جنگ اسلام کی بقاء 'خداکی وحدانیت اور خداکی حاکمیت قائم کرنے کے لئے نہیں تھی ؟ کیا کربلا کی جنگ سیرت پیغیر کو زندہ کرنے کے لئے نہیں تھی کیالم حسین ؓ نے مدینہ سے نکلتے وقت سے نہیں فرمایا تھا کہ میں اپنے جد کی سیرت

یہ ایک حقیقت بھی ہے۔ کیوں کہ جب بعض حضرات نے معاویہ سے صلح کرنے پر امام حسن سے اعتراض کیاتو آپ ٹے سی جواب دیا تھا کہ ''لوگ نہیں چاہتے کہ معادیہ سے جنگ جاری رکھی جائے۔'' یہاں اس امر کا تجزیہ اور تحلیل بھی ضروری ہے کہ اس وقت امت معادیہ کے خلاف کیوں جنگ کرنا نہیں چاہتی تھی۔ اس کے دو سبب ہیں:۔

ایک سبب میہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کے پانچ سالہ دورِ خلافت میں امت نے جنگ جمل 'جنگ ِ صنیّن اور جنگ نہروان جیسی تمین جنگیں لڑیں لوگ اب جنگوں سے تنگ آچکے تھے اور چین اور سکون سے زندگی بسر کرنا چاہتے تھے۔

دو سرا سبب نفسیاتی ہے۔ لوگ شک اور تردد کا شکار تھے کہ مسلمانوں میں آپس میں جنگ و جدال کہال تک درست ہے۔ لوگوں کو تردّد تھا کہ آیا معادیہ کے ساتھ جنگ کرنا صحیح ہے یا نہیں۔

کی جنگ کے جواز کے بارے میں ہی جب امت شک اور تر دّد کا شکار ہو تو فلاہر ہے وہ استقامت کے ساتھ جنگ نہیں لڑ سمق - اب پھر یہاں ایک سوال پیدا ہو تا ہے کہ یہ شک امت میں کیوں اور کب پیدا ہوا ؟ یہ معلوم کرنے کے لئے کہ یہ شک آج پیدا ہوایا پہلے ہی سے شکوک و شبهات لوگوں کے دلوں میں پرورش پا رہے تھے ہمیں تاریخ کے اوراق الٹنے پڑیں گے۔ حقیقت امر یہ ہ کہ لوگوں کے دلوں میں شکوک ابتدا ہی سے چلے آرہے تھے لیکن مسلسل جنگوں نے ان شکوک میں اور اضافہ کر دیا تھا۔ چنانچہ اس کی دلیل میں چند واقعات قار کین کے لئے پیش کرتے ہیں:-

وعلل کا تجزیہ کریں۔ امام حسن کی معادیہ کے ساتھ صلح کی تین پہلوؤں سے توجیہ کی جاسکتی ہے: نمبرا:-- کهاجا سکتا ہے کہ امام حسن کی نفسیات اس صلح کا سبب تقلی۔ یعنی چوں که امام حسن کی طبیعت میں صبروحکم ،صلح پندی اور (معاذاللّہ) راحت پیندی کا عضر غالب تھا اس لئے آپؓ نے معاویہ سے صلح کرلی۔ لیکن بیہ توجیہ غلط ہے کیوں کہ جو لوگ امام حسن کی صلح کے جواز میں یہ مفروضہ پیش کرتے ہیں وہ امام حسین کا تعارف اس زاویہ سے کراتے ہیں کہ امام حسین ایک دلیر مرد شجاع 'جنگجو اور سرند جھکانے والی شخصیت کے مالک تھے اس لئے وہ بزید کے مقابلہ میں اٹھ کھڑے ہوئے اور اسی مفروضہ کی بناء پر بیہ لوگ امام حسن ً اور امام حسین کے در میان معادیہ سے اس صلح پر دونوں بھائیوں میں کشیدگی اور ناراضگی کا ادعا کرتے ہیں۔ لہٰذا اگر اس مفروضہ کو صحیح مان لیا جائے کہ امام حسن \* کی طبیعت صلح بند تھی اور امام حسین کا مزاج ان کے برخلاف تھا تو یہ امام حسین ؓ کے معاوید کے خلاف قیام نہ کرنے کی کوئی واضح دلیل نہیں بنتی۔ اگر بیہ مان لیا جائے کہ امام حسین کی طبیعت صلح پند نہیں بلکہ جنگجویانہ تھی تو پھر تو بدرجام امام حسین کو معادیہ کے خلاف قیام کرنا جائے تھا کیونکہ معادیہ کے مظالم شیعوں پر اور خود امام پر حد درجہ بڑھ گئے تھے۔ نمبر جا- معادید کے خلاف امام حسین کے قیام نہ کرنے کا سبب امت ہو سکتی ہے۔ یعنی امت نہیں چاہتی تھی کہ معادیہ کے ساتھ جنگ کی جائے۔ جیساکہ لوگوں نے معادیہ کے خلاف آب کے بھائی امام حسن کا ساتھ دینے سے تسامل بر ټاوړ کو ټای کې۔

مہاجرین نے مل کر علی کی بیعت کی تھی جب کہ معاویہ نے مسلمانوں کے منتخب خلیفۃ المسلمین کو تسلیم نہیں کیا اور سرکشی کرتے ہوئے اس نے امیرالمومنین علی علیہ السلام کے خلاف مہم چلائی۔ اس کے برخلاف عموماً جس کے ہاتھ پر ایک مرتبہ بیعت ہو جاتی تھی لوگ اس کا ساتھ دیتے تھے اور اس کے مخالف کا ساتھ نہیں دیتے تھے چاہے وہ مخالف حق یر ہی کیوں نہ ہو۔ جیسا کہ حضرت ابو بکر کے خلیفۃ المسلمین منتخب ہونے پر جب حضرت علیؓ نے اپنے حق کی بازیابی کے لئے لوگوں سے مدد اور نصرت طلب کی تو انہوں نے جواب دیا کہ اگر ہم کو پہلے معلوم ہو تا تو ہم آب کا ساتھ دیتے لیکن اب تو حضرت ابو بکر کی بیعت ہو چکی ہے اور اب وقت گزر چکا ہے۔ اس طرح جب لوگ علیٰ کی بیعت کر چکے تھے تو ان کے خلاف معادیہ کے سرکشی اختیار کرنے پر لوگ معادیہ کو قصور دار قرار دیتے تھے اور پھراس لئے بھی کہ معادیہ کی سرکشی کا کوئی جواز بھی نہ تھا۔ حضرت على عليه السلام كى دو سرى خصوصيت آب على ساتھ اصحاب رسول کا ہونا تھا۔ اس وقت تنزوں جنگوں میں اصحاب پنیبر کی اکثریت حضرت علی کے ساتھ تھی جب کہ جنگ منتین میں معادیہ کے ساتھ تنتی کے چند اصحاب رسول تھے۔ اصحاب رسول کی اکثریت کاعلی کے ساتھ ہونالوگوں کے لئے اس بات کی

دلیل تھا کہ علی حق پر ہیں۔ حضرت علی کی پاس میہ فد کورہ دو خصوصیات تھیں لیکن امام حسن کے پاس نہیں۔ کیوں کہ امام حسن کی بیعت صرف کوفہ میں موجود لوگوں نے کی تھی۔ اس کے علاوہ بہت سے اصحاب رسول پہلے ہی ان جنگوں میں شہید ہو چکے تھے یا کنارہ کش ہو چکے تھے 'لندا امام حسن کے ساتھ افرادی اور عسکری قوت بہت امیرالمومنین امام علی علیہ السلام جب جنگ کے لئے نگلے تو سعد بن و قاص نے کہا کہ «میں آپ کے ہمراہ اس وقت تک جنگ کے لئے نہیں نگلوں گا جب تک آپ مجھے ایک ایس تلوار نہیں دے دیتے کہ جو حق اور باطل کے در میان امتیاز کرکے لوگوں کو قتل کرے۔"

بنگ منین میں لوگ یہ معلوم کرنے کے لئے کہ حق پر کون سافریق ہے (پیغبر اکرم کی پیش گوئی کے تحت) عمار یا سرط کو دیکھتے تھے اور ان کے پر چم کو ذہوند نے تھے۔ چنانچہ خزیمہ بن ثابت جمل اور صفین دونوں جنگوں میں علی یے ہمراہ تھے لیکن دونوں جنگوں میں انہوں نے تلوار شیں نکالی اور جنگ شیں کی۔ مراہ تھے لیکن دونوں جنگوں میں انہوں نے تلوار شیں نکالی اور جنگ شیں کی۔ معلوم ہوا کہ حق پر کون ہے اور باطل پر کون۔ (کیوں کہ پیغبر اکرم نے پیش گوئی کی تھی کہ ایک باغی گروہ عمار لاکو شہید کرے گااور عمار یا سرط صفین کی جنگ میں معادیہ کے لیکر کے ہاتھوں شہید ہوئے اس کے بعد خزیمہ بن ثابت معادیہ کے خلاف میدان میں نگلے 'جنگ کی اور ای جنگ میں شہید ہوئے۔ وشنوی ' رجالِ خوئی ۔ رجال نمبر ۲۲ اور سرم از آیت انڈر ابوالقاسم الخوئی) (اصحاب رسول ثقلین فی ضرب الصفین ۔ صفحہ ۵۵ مالیف شیخ قوام الدین تھی دہنوی ' رجالِ خوئی ۔ رجال نمبر ۲۲ اور سرم از آیت انڈر ابوالقاسم الخوئی) رہا یہ سوال کہ خود حضرت علی علیہ السلام نے یہ جنگیں کیے لڑیں جب کہ مسلمانوں نے آپن میں جنگ و جدال کے مسلہ پر لوگ شکوک و شہمات کا شکار مسلمانوں نے آپن میں جنگ و جدال کے مسلہ پر لوگ شکوک و شہمات کا شکار

سمانوں سے اچن یں جنگ و جدال سے مسلمہ پر توگ شکوت و جہمات کا محار ستھ تو اس کا جواب ہیہ ہے کہ امیر المومنین امام علی علیہ السلام کے پاس دو خصوصیات الی تقییں جو امام حسن کے پاس نہیں تھیں ۔۔۔۔ پہلی خصوصیت سیہ تھی کہ علیٰ اتفاق امت سے مسلمانوں کے خلیفہ منتخب ہوئے تھے اور انصار و کی حیثیت سے دیکھتے تھے اور اس کو ایک حد تک دین دار مذہبی سمجھتے تھے۔ او گوں کو بیہ سمجھانا کہ ''معادیہ کا ظاہر پچھ اور ہے اور باطن کچھ اور-'' ایک مشکل مسلمہ تھا۔ اس لئے لو گوں کو اس کے خلاف قیام کرنے پر آمادہ کرنا ایک مشکل کام تھا۔

۲ — معاویهٔ سیاسی روپ میں

دنیائے عرب میں اس وقت جار اشخاص یعنی مغیرہ ابن شعبہ عمرو ابن عاص زیاد ابن ابید اور معادید ابن الی سفیان کا شار نامور سیاستدانول میں ہو تا تھا۔ پلی تین شخصیتوں کی سیاست کا مرکز و محور بھی معادیہ کی سیاست تھی۔ یہ تنیوں معادید کے لئے کام کرتے تھے۔ انہوں نے معادید کو اکثر مشکل حالات سے نکالا اور اس کی حکومت کوایتحکام بخشا۔ معاویہ خود بھی تھن سے تھن حالات سے چھٹکارہ حاصل کرنے کا ہنر جانتا تھااور اس کے ساسی مشیر بھی۔ مثلاً۔ "جنگ منین میں جب اہل شام نے عمار یا سر کو حضرت علی کے لشکر میں دیکھا تو نکواریں پھینک دیں اور کہنے لگھے کہ ہم عمار یا سڑ کے خلاف تلوار نہ اٹھائیں گے۔ ان کو معاویہ نے بیہ کہ کر جنگ یر آمادہ کماکہ اوّل تو عمار یا سڑ قتل ہی نہ ہوں گے اور اگر قتل ہوئے بھی تو اس کے قصور وار علی ہوں گے کیونکہ وہی انہیں مدان جنَّك میں لائے ہیں۔'' "جنگ مغین کا فیصلہ حضرت علیؓ کے حق میں ہوا ہی چاہتا تھا کہ

کمزور تھی جب کہ لوگ بھی قتل وتر دّد کا شکار ہو کیے تھے کہ آیا امام حسن ؓ کے ہمراہ معاویہ کے خلاف جنگ کرنا درست ہے یا نہیں۔ البتہ نواسۂ رسول اور صاحب علم و فضل ہونے کی حیثیت سے لوگ امام حسن کو عزت اور احترام کی نظرب ديكھتے تھے ليكن ساتھ ساتھ وہ معادیہ كو بھی چنداں برا نہیں سجھتے تھے۔ خصوصاً ابتدامیں لوگ معادیہ کو اتنا برانہیں شیجھتے تھے کیوں کہ اس کے ظلم وستم اس وقت تک اتنے کھل کر سامنے نہیں آئے تھے جتنابعد میں لوگوں نے مشاہدہ معاویہ کے خلاف قیام نہ کرنے کا تیسرا سبب خود معادیہ کی طینت ' نميرس-اس کا کمرو فریب اور اس کا وہ لبادہ ہے جس میں اس نے اپنی اصل شخصیت کو چھیایا ہوا تھا۔ لوگ اس کو اس حیثیت سے جانتے تھے کہ جس میں وہ بظاہر نظر آ تا تھا۔ امت ابھی اس اصل معادیہ سے نا آشنا تھی کہ جس کو اس نے بتہ دریتہ لبادوں میں چھیا رکھا تھا۔ ہم یہاں معادید کے نتین چروں کو اپنے قار نین کے سامنے پش کرناچاہیں گے۔

ا ۔۔۔ معاویہ 'دین و مذہب کے لبادہ میں عموماً لوگ معادیہ کو صحابی اور کاتب رسول سمجھتے تھے۔ معادیہ کی مجرمانہ حیثیت لوگوں پر آشکار نہیں تھی کیوں کہ وہ جرائم اور برائیوں کا ارتکاب تھلم کھلا نہیں کرتا تھا جیساکہ اس کا بیٹا یزید علانیہ فتق و فجور کا مرتکب ہوتا تھا۔ چنانچہ معادیہ یزید کو نفیحت کرتا رہتا تھا کہ ''جو کچھ فتیج افعال تو انجام دیتا ہے

اسے لوگوں کی نظروں سے چھیا کر کیا کر۔'' لنڈالوگ معادیہ کو ایک صحابی رسول 🛛

اس کے لئے لے جائے جانے والے اموال اور تحا کف کو راستہ میں روک کر ان پر قبضہ کر لیا تب بھی اس نے امام کے خلاف کوئی عملی اقدام نہیں کیا اور صرف زباني تهديد ير اكتفاكيا. یمال تک کہ مروان بن حکم نے جب امام حسین کے خلاف ایک کمل رپورٹ معادیہ کو روانہ کی تب بھی اس نے امام حسین کو ایک خط لکھنے پر اکتفاکیا جس میں اس نے لکھا کہ "آب کے خلاف مجھے یہ ریورٹ کی ہے کہ آب ہمارے خلاف ساز شول میں مصروف میں ۔" دو سری طرف اس فے مروان کو لکھا کہ "تم حسین ؓ کے خلاف کی قتم کی حرکت نہ کرنا اور ان کو ان کے حال پر چھوڑ دینا۔" اس نے بیہ نرم روئیہ اس لتے اختیار کیا تاکہ امام حسین کو اس کی حکومت کے خلاف قیام کرنے کا کوئی موقع اور جوازنه مل سکے۔ وہ اپنے اقدار کو دوام دینا چاہتا تھا اس لئے کھل کر امام کے مقابلہ پر آکراین اصل شخصیت کو بے نقاب کرنا نہیں چاہتا تھا۔ یہاں تک کہ اس نے اپنی آخری وصیت میں پزید کو لکھا کہ:-"میں نے تماری تمام مشکلات حل کر دی ہیں۔ تمہارے لئے خلافت کی راہ ہموار کر دی ہے۔ عرب کے سارے دشمنوں کو تمارے لئے جھکا دیا ہے۔ اہل حجاز کے ساتھ پڑ سش احوال کرنا ' ان کا احترام کرما 'آگر اہل عراق تم سے ہر روز ایک گور نربد لنے کو کہیں توابیابی کرنا کیونکہ ایک گور نر کوہٹا دینا تمہارے لئے آسان ہو گا بجائے اس کے کہ ایک لاکھ تلواریں تمہارے خلاف اٹھ

جائیں۔

معادیہ نے عمروعاص کی تجویزیر نیزوں پر قرآن بلند کر دیئے اور اس طرح دونول صورتول یعنی جنگ کا جاری رکھنا اور صلح کو حضرت علی کے لئے مشکل کر دیا۔" اس طرح کی متعدد مثالیس صفحات ِ تاریخ پر موجود ہیں۔ معادیہ مصنوعی اخلاق اور مردّت کے پر دہ میں معادیہ کی اصل طینت اور فطرت اور خدوخال سے روشناس کرانے کے لئے اسے بھیگی بلی کہما زیادہ مناسب ہو گا۔ چنانچہ وہ کہتا تھا کہ:-" بیں سمی پر اپنی تلوار اس وقت تک نہیں اٹھاؤں گا جب تک میرا کام لائھی سے لکتا رہے اور اس وقت تک اپنی لاتھی استعال نہیں کروں گاجب تک زبان سے میرا کام نکلتا رہے۔ میرے اور کی شخص کے درمیان اگر بال برابر بھی ربط ہو تو میں اس ربط کو نهيں تو ژول گا-" (تاريخ يعقوني جلد ٢-صفحه ٢٣) ایک اور جگہ معادیہ کہتاہے کہ:۔ <sup>«</sup> بین ہراس <del>ف</del>خص کو آزاد چھوڑوں گاجو میری حکومت اور اقترار کے آڑے نہ آئے۔" (علی و مناوَه - سفحه ۲۱۰ نقل از طبری 'جلد ۲ - صفحه ۱۸۷) امام حسین ؓ نے حجرابن عدی اور دیگر اصحاب کو شہید کرنے پر اسے (معادید کو) مفسد فی الارض کہا 'اس کے خلاف جنگ کو واجب قرار دیا ' یہاں تک کہ

تمارے خلاف رونما ہوئے تو مجھے امید ہے کہ ان کے خطرے سے تمہیں خدا ان لوگوں کے توسط سے بچائے گا جنہوں نے حسین کے باپ کو قتل کیااور ان کے بھائی کو تناچھوڑا ہے۔'' بعض سیاست نگاروں نے معادبہ کی اس وصیت کا تجزبہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ بیہ وصیت بنی امیتہ نوازلوگوں کی طرف سے معادیہ کو ہزید کی برائیوں ادر جرائم کے داغ سے بچانے کی ایک ناکام سعی ہے۔ کیونکہ معادیہ سے منسوب بیہ وصيت نامه کچھ اور حقائق ہے متصادم اور متضاد ہے۔ معادیہ نے پزید سے سفارش کی کہ اہل تجاز کے ساتھ نرم اور نیک سلوک کرنا۔ کیونکہ وہ تمہارے ہی اصل اور مرکز ہیں۔ جبکہ معادیہ کی طرف سے پزید کے نام ایک اور وصیت نقل ہوئی ہے جس میں اس نے یہ کہا ہے کہ تم کوایک دن ابل مدينه كاسامنه كرمًا يرب كا- ايس حالات رونما جول توتم مسلم بن عقبه كو ان پر مسلط کرنا - چنانچہ جب اہل مدینہ نے بزید کے خلاف بغاوت کی تو بزید نے مسلم بن عقبہ کی سربراہی بیں ایک لشکر مدینہ روانہ کیا اور مسلم بن عقبہ نے کیا کیااس دور کی تاریخ مدینہ اسکی گواہ ہے۔ اس وصیت کے دو سرے فقرے میں اہل عراق کالحاظ رکھنے کو کہا گیا ہے کہ اگر اہل عراق روز گور نربد لنے کے لئے درخواست کریں توبدل دینا کیونکہ ایک آدمی کو ہٹا دینا آسان ہے بہ نسبت ایک لاکھ آدمیوں کے جو تمہارے خلاف اٹھ کھڑے ہوں۔

معاویہ کی یہ وصیت اس دو سری وصیت سے متضاد ہے کہ جب یزید کو کوفہ سے عبداللہ بن مسلم اور عمر بن سعد کے خطوط ملے کہ کوفہ میں مسلم بن عقیل

خلافت کے عثمن میں تمہارے لئے میں کسی سے بھی خطرہ محسوس نہیں کر ہاہوں سوائے چند اشخاص کے اور وہ سے ہیں: حسين ابن على عبدالله ابن عمر عبدالله ابن زبير ' عبدالر تمنٰ ابن ابوبکر۔ لیکن عبداللہ ابن عمر ایک ایسا شخص ہے جس کو عبادت نے گھر میں گوشہ نشین کر رکھا ہے ---- اگر بیعت کے خلاف کوئی اور نہیں رہا تو وہ تمہاری بیعت کرلے گا۔ لیکن حسین ابن علی زودباور فرد بی- اہل عراق ان کو نہیں چھوڑیں گے۔ انہیں تمہارے مقابلے پر لے آئیں گے۔ اگر حسین تمهارے خلاف خروج کریں اور تم کو ان پر فتح حاصل ہو جائے تو ان کے ساتھ عفود در گزر سے کام لینا کیونکہ یہ صلہ رحم ہے اور وہ اس کاحق رکھتے ہیں کیونکہ پنیبر سے رشتہ اور قرابت رکھتے ہیں — اور جنگل کے شیر کی مانڈ جو تم پر حملہ کرنے والا اور لومڑی کی طرح جالاک ہے 'وہ عبداللہ ابن زبیر ہے ۔ اگر تمہیں موقع ہاتھ آئے تو فورا اس کو کلڑے کلڑے کر دینا---اور اپنے خون کو اس کے شرسے بچانا۔" یں وصیت تاریخ دمشق صفحہ ۱۹۹ یراین عساکرنے امام حسین سے متعلق فقرات میں بطور حوالہ یوں نقل کی ہے۔ "د يجهو! حسين ابن فاطمه بنت رسول الله بي- لوكول ك دل پند ہیں۔ ان کے صله رحمی کا خیال رکھنا 'ان سے دوستی اور مدارات کرو کے تو تمہارے امور کی اصلاح ہو گی۔ اگر حالات

کا تھم نامہ ولید بن عتبہ کو نہ بھیجنا۔ ان نکات اور تضادات کی بنیاد پر سیرت نگاروں نے اس وصیت نامہ کو حقیقت سے عاری قرار دیا ہے۔ لیکن ایک احمال اور بھی ہے کہ یہ وصیت نامہ ممکن ہے معادیہ نے چھوڑا ہو تکیونکہ معادیہ اس دور کے معروف اور مشہور سیاست مداروں میں سے تھا اس دور کے بڑے بڑے سیاست مدار اس کے سامنے عاجز تھے۔ حکومت کے حصول اور اس کی راہ میں ہر طرح کی رکاوٹ کو رفع دفع کرنے کے لئے ہر چیز جائز قرار دینے کا فلفہ سیاست میکاولی نے شاید معادیہ ہی سے افذ کیا ہو۔

سیاست مدار اس دور کے ہوں یا آج کے سب کی نظر میں حکومت کے حصول کی راہ میں جھوٹ نفر ، تمرد دھوکہ بازی روا ہے۔ لندا ان کی طرف متضاد احکام 'ہدایات 'اقوال منسوب ہونا کوئی انو تھی بات نہیں۔ ممکن ہے معادیہ نے دو وصیتیں کی ہوں۔ ایک عام لوگوں کو سنانے کے لئے رسمی دصیت اور ایک مخفی کہ جو عملی ہے اور یزید کو چھپا کے کی ہو۔ چونکہ وہ وصیت تامہ مخفی رہا ہو گا اس لئے یزید کے عمل کی صورت میں رونما ہوا۔

معادیہ نے بزید کو یوں وصیت کی کہ اگر حسین " نے قیام کیا تو ان سے آ منے سامنے مقابلہ سے گریز کرے کیونکہ اس صورت میں بزید کی حکومت کے لئے خطرہ لاحق ہو گا۔ بلکہ وہ حسین کو عافل رکھ کے راستہ سے ہٹانے کے اقد امات کرے مثلاً خاموشی سے قتل کرے یا گر فقار کرے۔ چنانچہ ابن عساکر کے آخری جملہ میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ اگر حسین " نے اقد ام کیا تو ایسے افراد کا خدابندوبست کرے گاہو تہیں حسین " سے بچائیں گے۔ بیعت لے رہے ہیں اور نعمان بشیر کی طرف سے کوئی مزاحت نہیں للذا اگر تہمیں عراق کی ضرورت ہے تو نعمان کا متبادل بھیجو۔ یزید نے جب سرجون سے مشورہ کیا تو اس نے کہا کہ اگر اس مسئلہ کا حل تمہیں معاویہ بتا تا تو کیا تم قبول کرتے۔ یزید نے کہا کیوں نہیں۔ سرجون نے یزید کو عبید اللہ ابن زیاد کا کوفہ کے لئے تقرر نامہ دکھایا۔

خود یزید نے خلافت سنجعالنے کے بعد اپنی پہلی تقریر میں اہل شام سے خطب کرتے ہوئے کہا کہ میں نے خواب میں ویکھا ہے کہ میرے اور اہل عراق کے در میان ایک خون کی نہرجاری ہے۔ میں نے نہر عبور کرنے کی کوشش کی گر ناکام رہالیکن عبید اللہ میرے سامنے وہ نہرپار گیا اور میں دیکھا رہ گیا۔ سرجون کا معادیہ کی طرف سے عبید اللہ ابن زیاد کا تقرر نامہ دکھانا اور کوفہ کے بارے میں خود یزید کا اہلِ شام سے خطاب بھی اس وصیت سے متصادم ہے

اس وصیت نامہ میں چار آدمیوں سے خبردار کیا گیا ہے۔ جن میں عبدالللہ ابن عمر ابن عمر بھی ہیں اور بعد میں وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ''عبدالللہ ابن عمر عبادت گزار اور گوشہ نشین ہیں اگر سب بیعت کریں گے تو وہ بھی تمہاری بیعت کرلیں گے۔ ''اگر عبدالللہ ابن عمرایے آدمی تھے تو ان سے کیوں خطرہ ہوا۔ معادیہ نے کہا کہ ''حسین' نواسہ' رسول ہیں ان کے ساتھ صلہ کر حمی کرنا'' ..... جبکہ خود معاویہ نے جو سلوک حضرت علی اور امام حسن \* کے ساتھ روا رکھا وہ سب کے ساسنے ہے۔ جو اس وصیت کے بالکل متصادم ہے۔ اگر یہ وصیت صحیح ہوتی تو یزید اتنی جلد امام حسین \* سے بیعت لینے اور بصورتِ دیگر قتل کرنے اگر امام حسین کو رسول اللہ سے قرابت کی وجہ سے چھیڑنا صحیح نہ تھاتو عبد اللہ ابن زبیر کا بھی رشتہ رسول اللہ سے جناب خدیجہ کبری اور جناب صفیہ کے وسیلہ سے ہو تاہے۔

(حیات امام حسین ج۲ - ص ۲۳۶) غرض امام حسن علیہ السلام نے معادیہ سے صلح کی اور خلافت اس کے سیرد کردی اور اس صلح کاسب لوگوں کی جنگ سے ہزاری ، خشکی 'ذہنی کشکش اور تر در تھا اور امت کے شک و تر دو کا سب مجیسا کہ بیان کیا گیا معادیہ کی چیپی ہوئی فطرت اور شخصیت تقی- کیوں کہ اس وقت کا معادیہ آج کا معادیہ نہیں تھا۔ اس دفت اس کے جرائم دین اور صحابیت کے پردے میں چھے ہوئے تھے 'لوگ معادیہ کو نہیں پیچانتے تھے کیوں کہ اس کے جرائم منظرعام پر نہیں آئے تھے۔ لوگ اسے صحابی رسول اور دین دار سمجھتے تھے۔ اس کے علاوہ اس کے خلاف جنگ کرنے کے وجوب پر بھی لوگ شکوک و شبہات کا شکار تھے۔ اس لئے امام حن اس کے ساتھ صلح کرنے پر مجبور ہوئے اور صلح کی شرط یہ تھی کہ جب تک معادیہ زندہ ہے خلافت اس کے پاس رہے گی۔ چنانچہ اب جب تک معادیہ زندہ ہے صلح این جگہ باتی ہے۔ معادید کی حیات کے دور میں امام حسن موجود ہوں یا امام حسین صلح کو باتی رکھنا ضروری ہے۔ معاویہ کے مرتے تک اگر امام حسنؓ زندہ رہتے تو دہ بھی اس صلح کو معاویہ کے مرنے تک باتی رکھنا ضروری سمجيت \_

لیکن اب معادیہ کی موت سے صلح کا ایک سبب اپنے انجام کو پنچا۔ امت کا جنگ کے لئے آمادہ نہ ہونا اس صلح کا دو سرا سبب تھا اور امت کے جنگ سے حسین " سے براہ راست مزاحمت کا خطرہ بزید سے پہلے خود معاویہ کو لاحق تھا چنانچہ اسی خطرہ کے پیش نظر معاویہ نے اپنے پاس لشکر ہوتے ہوئے اور امام حسن " کے پاس قلیل لشکر ہونے کے باوجود امام حسن "کو صلح کی پیش کش کی اور اس پر مجبور کیا لیکن بعد میں امام "کو زہر سے شہید کروایا۔ امام حسین " کے بارے میں معاویہ نے مروان کو لکھا کہ تم حسین " سے متعارض نہ ہونا۔ بنی امیہ اور ان کے دیگر سیاست مداروں کے لئے یہ ایک مسلمہ بات تھی کہ حسین " سے آمنے سامنے مقابلہ ان کی حکومت کے لئے خطرہ بن سکتا ہے۔ چنانچہ ولید بن عتبہ نے بب امام حسین " کی مکہ سے کوفہ روانگی کی خبر سنی تو ایک خط عبید اللہ ابن زیاد کے نام لکھا کہ تم حسین " کے ساتھ کوئی ایسی حرکت نہ کرنا کیونکہ یہ عمل بنی امیہ کے لئے ایک معیبت کا دروازہ کھول دینے کے متراوف ہو گا۔

للذا معاویہ کایا تو ایک ظاہری اور دوسرا مخفی وصیت نامہ ہے۔ یا تاریخ عساکر کے فقرات کے تحت سے سیاسی اور رمزی وصیت نامہ ہے۔ حسین مح و آئن سامنے کر کے مقابلہ کی بجائے کوئی اور راہ تلاش کر کے انہیں راستہ سے ہٹانا ہے۔ ہمارے خیال میں یزید نے معادیہ کے اس وصیت نامہ پر بھرپور عمل کرنے کی کوشش کی کہ حسین کو غفلت اور ایسے اجتماع میں نامعلوم لوگوں کے ہاتھوں قمل کرائے لیکن حسین ٹی اس کی ہر سازش کو ناکام بنایا۔

اس وصیت نامہ کا ایک فقرہ یہ ہے کہ حسین ؓ کے ساتھ معترض نہ ہونا کیونکہ حسین ؓ کا رشتہ و قرابت رسول اللہ ؓ سے ہے اس کے برعکس وہ فقرہ کہ تہمارے لئے ایک خطرہ عبداللہ ابن زبیر سے ہے جب تہیں موقع ملے تو اس کو نکلڑے نکلڑے کردینا۔ تم پر جماد واجب ہوجائے تو تم جماد نہ کرو۔ان لوگوں نے کما کہ ہم کیول جماد نہ کریں گے جبکہ ہمیں اپنے گھروں اور بال بچوں سے الگ نکال باہر کیا گیا ہے "۔

(سورہ بقرہ ۲۔ آیت ۲۴۲)

معادیہ اور اس کے کارندوں کے ظلم وستم سے تنگ آنے کا شاہد سلیمان ابن صرد خزاعی کا کوفہ کی برجستہ شخصیات سے خطاب ہے اور امام حسین ؓ کے نام اہل کوفہ کے خط ہیں جن میں انہوں نے امام ؓ کی معیّت میں بنی امیہ کے خلاف جنگ کرنے پر آمادگی کا اعلان کیا۔

معادیہ سے صلح کے دونوں اسباب اپنے انجام کو پنچنے کے بعد قیام کرنے میں اب کوئی چیز مانع نہیں رہی تھی اور اب وہ تمام شرائط اور وجوہات موجود تھیں جو قیام کے وجوب کے لئے ضروری ہیں۔یعنی

بزید جیسافاس و فاجر محض که جو کسی کو بھی قابل قبول نہیں' امت پر مسلط ہے۔

امت جنگ و جہاد کے لئے نہ صرف آمادہ ہے بلکہ کرب کی حالت میں بے چین ہے جس کا واضح ثبوت اہل کوفہ کے ١٢ ہزار خطوط اور ٢٥ ہزار افراد کی امام ہے بیعت ہے۔

گریز اور بیزاری کے دد اسباب تھے:۔ معاویہ کے ظاف جنگ کے وجوب میں شکوک و شبہات ' مسلسل جنگوں سے نتک آگر جنگ سے اکتاب اور محتگی۔ جہاں تک پہلے سبب کا تعلق ہے ۔۔۔ یعنی معادیہ کے خلاف جنگ کے وجوب میں شکوک اور شبهات اتو وہ شکوک اب دور ہو چکے تھے کیوں کہ معادیہ کا اصل چرہ اپنے اس دور میں بالکل کھل کر سامنے آچکا تھا اور اس کے خلاف جنگ کرنے کے وجوب میں اب امت کو کوئی شک و شبہ باتی نہیں رہا تھا۔ صلح نامہ البتہ جنگ سے مانع تھا۔ تو اب معادید کی موت کے بعد وہ رکاد مجمی باتی نہیں رہی تھی۔ رہا دو سرا سبب --- یعنی جنگ سے اکتابت اور محتقی 'تو میں سال کے اس طویل عرصہ میں اب بیہ نختگی دور ہو چکی تھی پھر اس بیں سالہ دور میں معادیہ اور اس کے کارندوں کے ظلم وستم سے امت اتنا تنگ آچکی تھی کہ اپن گزشته کو ناہیوں میں آسانیوں اور جنگ و جہاد سے فرار پر نادم اور پشیان تھی اور اس آیت کی مصداق بنی ہوئی تھی کہ:-· قَالُوُ إِلَىٰ لَهُمُ الْبِعَثُ لَنَا مَلِكَأَنُّقَاتِلْ فِي سَبِيُل اللهِ قَالَ هَلَ عَسَيْتُمُ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ ٱلْأ تُقَاتِلُوْاقَالُوُاوَمَالَنَاالَانُقَاتِلَ فِي سَبِيُلِ اللَّهِوَقَدُ أُخْرِجْنَامِنْدِيَارِنَاوَ أَبْنَائَنَا" <sup>درج</sup>س نے اپنے نبی سے کہا کہ ہمارے واسطے ایک بادشاہ مقرر کیجئے باکہ ہم راہ خدا میں جماد کریں - نبی نے فرمایا کہ اندیشہ یہ ہے کہ

"میں نے اپنے جد سے سنا ہے کہ خلافت آلِ ابی سفیان پر حرام ہے۔" ( سخنانِ امام حسین ؓ ۔ ص ١٦ نقل از لہوف ۔ ف ٢٠ مثیر الاحزان ۔ ص ١٠ اور ص ٢٠ متقل عوالم ۔ ص ٩٣ متقلِ خوارزمی ۔ ج ۱ ۔ ص ١٨٥) ل منقل عوالم ۔ ص ٩٣ متقلِ خوارزمی ۔ ج ۱ ۔ ص ١٨٥) ل مام حسین ؓ نے معادیہ کو لکھا کہ: اہم متن عمر کی تی معادیہ کو لکھا کہ: کو مت سے بڑھ کر کوئی فساد نہیں ۔ میں اپنے لئے 'اپنے دین کے لئے اور امت حمدی ؓ کے لئے تیرے خلاف جہاد کرنے سے بہتر خدا سے قرب حاصل ہو گا اور اگر میں نے اس جہاد کو ترک کیا تو میں خدا سے استخفار کروں گا۔"

(حیات امام حسین باقر قرش - ص ۲۲۲)

<u>\_\*</u>\_

نگل کھڑے ہوئے کہ۔ "لوگو! يزيد فاس و فاجر ب نظافت آل ابی سفيان پر حرام ب \_\_\_\_ میں اپنے جد اور بدر بزرگوار کی سیرت کو زندہ کرنے ' امت کی اصلاح کرنے اور امر بالمعروف و نبی عن المکر کے لئے نكل رمايوں-" یہ تو ان اسباب و وجوہات کا تذکرہ تھاجن کی بناء پر امام حسین ؓ نے معاوید کے خلاف قیام نہ کیااور پزید کے خلاف میدان جماد میں آئے -اب ہم امام کے چند اقوال و کلمات پیش کرتے ہیں جن سے یہ بات آشکارا ہوتی ہے کہ امام کو یز یہ سے کوئی ذاتی برخاش نہ تھی کہ اس کے خلاف میدان میں آئے بلکہ امام " یورے امُوی نظام ہی کے خلاف تھے اور آپ کی نظر میں معادیہ اوریزید دونوں یکیاں تھے۔ مجل ولید میں آب نے بزید کے منصب خلافت کے لئے نااہل ہونے کی دلیل دیتے ہوئے فرمایا کہ: "بن بزید شراب خور ب "نیک لوگوں کا قاتل ب اور علامید فسق و فجور کامرتکب ہوتاہے-" ( یخنان امام حسین ۔ ص ۱۱ نقل از طبری ج ۷ ۔ ص ۲۱۲ ' تاریخ ابن اشیر ج ۳۰ -ص ٢٢٣ ، ارشاد مفيد - ص ٢٠٠ ، مثير الأحزان - ص ١٠ ، مقل خوار دى - ص ۱۸۲ کهوف -م ۱۹) مروان ابن حکم نے جب امام حسین کو یزید کی بیعت کرنے کا مشورہ \* دیاتو آپ نے فرمایا کہ:

کچھ ناگزیر حقائق سے آشائی

120

(۱) شمادت (۲) مسئلۂ بیعت (۳) امریالمعروف اور نمی عن المنکر (۳) اہلِ کوفہ کی دعوت (۵) بازیابی خلافت (۲) امام کااپنے اصحاب کو والپسی کی اجازت دینا۔ بیہ تمام حقاکق خود امام حسین علیہ السلام اور دیگر شخصیات کی سیرت اور

راہ خدا میں اپنے رب کی رضا کیلئے آدمی اپنی جان قربان کرنے پر آمادہ ہو۔ شہادت کا بیہ وہ نصور ہے جس میں مکان و زمان کی کوئی قید و شرط نہیں کیوں کہ ذاتِ پروردگار ازلی ہے اور وہ ہر جگہ ہے جیسا کہ قرآن میں ہے "فَأَيْنَمَا تُوَلَّوُافَثَمَّوَجْهُ اللهِ" «تم جس طرف بھی رخ کرلو سمجھو وہی خدا موجود ہے ۔» (سوره بقره ۲ آيت نمبر ۱۵) شہادت کا یہ نصور کمی خاص زمان ومکان سے مشروط نہیں کیکن بہ کہ انسان اینے مقصد کے حصول کیلئے کسی خاص زمان اور مکان کو خود اختیار کرے تا کہ مقصد کے حصول میں شہادت مؤثر ہوجائے ۔ ایہا شخص ہمہ وقت خود کو شمادت کیلئے تیار رکھتاہے۔ اس طالب شہادت کے مقابلہ میں ایک کردار اس صخص اور اس رقیب کا ہوتا ہے جو اس کو شہید کرنے کے دربے ہوتا ہے۔وہ بھی اپنے منصوبہ کے تحت مکان و زمان کا انتخاب کرتا ہے ۔ زمان و مکان کا انتخاب دو طرفہ ہے ۔جس فریق کی بھی حکمت عملی قوی ہو وہ این پند کا زمان و مکان حاصل کرنے میں کامیاب ہوجاتاہے۔ امام حسین ؓ کے مسئلہ میں پزید اور بنی امیہ کی یہ کوشش رہی کہ جلد از جلد مخفی اور ہنگامی حالات میں امام حسین کو شہید کردیں ۔ اس کے برخلاف امام کی سیہ كوشش تقى كه آب كى شمادت چھپائے نہ چھے اور قاتل بھى رنگے ہاتھوں نظرائے اس لیے آپٹ نے عین ۸ ذی الحجہ کو یہ کہتے ہوئے مکہ ترک کیا کہ: " مجھے مکہ سے ایک یا دوبالشت با ہر قتل ہونا پیند ہے ۔ "

کتب سیرو تاریخ اور مقابل میں موجود ہیں۔ (۱) شهادت

امام حسين عليه السلام كى شمادت كى خبررسول الله اور اميرالمومنين امام على عليه السلام في خود ابنى حيات ميں وے دى تقى اور امام حسين عمى بار بار ابنى شمادت كى خبرديت رہے -اب ديكھنا سہ ہے كه واقعہ كربلا ميں شمادت كيا كردار ركھتى ہے ؟-

شہادت کے دو تصوّر ہو کتے ہیں :۔

★ ایک تصور بہ ہے کہ شہادت میں امام حسین کا کوئی عملی کردار نمیں بلکہ یہ شہادت زمان و مکان کے لحاظ سے من عنداللہ طے اور مسلط ہے ۔ امام کو ہرصورت میں شہید ہونا تھا جس کیلئے زمان کے لحاظ سے ۱۰ محرم سنہ ۲۱ ہجری اور مکان کے لحاظ سے کربلا کا میدان مقرر تھا اور اس تقدیرِ اللی سے امام حسین کیلئے فرار ممکن نہ تھا۔

اگر اس تصوّر کو درست تسلیم کرلیا جائے تو ایسی شمادت نہ امام حسین کیلیے باعثِ فضیلت ہے اور نہ وہ افراد موردِ الزام اور قابلِ مذمت قرار دئے جاسکتے میں جنہوں نے امام کی نصرت سے اعراض کیا اور شمادت کے درجہ پر فائز نہیں ہوئے - کیوں کہ شمادت ان کے مقدّر میں لکھی ہی نہیں تھی - اس صورت میں اس جبری شمادت پر امام حسین کی ذات کسی کیلیے نمونہ اور اسوہ عمل بھی نہیں بن سکتی -

دو سرا نصوّر ہے ہے کہ شہادت کو اختیار کے ساتھ قبول کیا جائے۔ یعنی

کہ میں امریا لمعروف اور نمی عن المنکر کیلئے نکل رہا ہوں ۔جو اس سمت میں امام کادو سرا اقدام ہے۔ معاشرہ سے سکوت و خاموشی تو ڑنے کے بعد دشمن کے خلاف اعلان جماد کرنے کیلئے طاقت و قدرت کا میسر ہونا تیسری شرط ہے ۔ اہل کوفہ کی مسلسل دعوت 'خطوط اور حضرت مسلم کے توسط سے ۲۵ ہزار افراد کی بیعت نے امام کیلئے یہ شرط جب پوری کردی تو امام " مکہ سے نکل کھڑے ہوئے اور بازیا پی خلافت کیلئے امام کی مہم تیسرے مرحلہ میں داخل ہوگئی۔

(۲) امام کااپنے اصحاب کو داہیں کی اجازت دینا

امام حسین علیہ السلام کا شب عاشور اپنے اصحاب سے خطاب کتب مقاتل میں موجود ہے۔ آپ نے اپنے تمام اصحاب کو ایک خیمہ میں جمع کیا اور ان سے فرمایا کہ :۔

" جیسے مشغق ممریان اور باوفا اصحاب مجھے طے کسی کو نہیں طے ۔ مجھے تم لوگوں کی صدافت اور وفاداری پر پورا بھروسہ ہے ۔ اب حالات جہاں پہنچ چکے ہیں وہ تم سب کے علم میں ہے ۔ ماری عمر میں صرف آج کی رات اور باقی ہے ۔ یہ لوگ صرف میری جان کے درپے ہیں ۔ میں اگر ان کے ہاتھ آجا تا ہوں تو پھر ان لوگوں کو تم سے کوئی سروکار نہ ہوگا ۔ یہ لوگ تمہیں تلاش نہیں کریں گے المذا بہتر یہ ہے کہ تم سب اس رات کی تاریکی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے یہاں سے نکل جاؤ اور میرے اہل بیت کو بھی اپنے ساتھ دہی واجب ہوجاتی ہے ۔اور اگر شرائط میسر نہ ہوں تو شرائط کے حصول کی تلاش اور تگ و دو واجب ہوتی ہے ۔امام حسین علیہ السلام ہر آنے والے مرحلہ کیلئے شرائط تلاش کررہے تھے ۔ شرائط کی تلاش اور حصول کیلئے جدد جمد زمان و مکان سے مشروط نہیں ۔حتیٰ کہ طاقت و قدرت سے بھی مشروط نہیں ۔ چنانچہ ہر آئندہ مرحلہ کیلئے شرائط تلاش کرنا اور مہیا کرنا واجب و ضروری ہے ۔

(۵) بازیایی خلافت

امام حسین علیہ السلام کے اقدامات کا اہم رخ اور تمامتر توجہ بازیابی خلافت کی طرف مرکوز تھی چنانچہ اگر تلاش کیا جائے تو اس بات کے بے شار شواہد خود امام کے خطابات اور کلمات کے علاوہ آپ کے اقدامات میں ملیں گے کہ آپ م منزل اور ہر موڑ پریزید کی حکومت کو ناجائز قرار دیتے تھے منصب خلافت کیلئے خود کو متعارف کراتے تھے اور خلافت کی بازیابی کیلئے ہر ممکن سعی فرماتے تھے ۔ خلافت کی بازیابی کیلئے جو شرائط مقد م تھیں آپ نے ان کیلئے اقدامات بھی فرمائے ۔ چنانچہ

(۱) بزید کی بیعت کو مسترد کر کے آپؓ نے اس کی حکومت کو غیر شرعی اور ناجائز قرار دینے کا گویا اعلان کیا -بازیابی خلافت کی طرف آپؓ کا سے پہلا قد م تھا۔

(۲) امت کو سکوت و خاموش کے عالم سے نکالنے اور ان کے لبوں سے مرسکوت توڑنے ، قیام حق اور امام حق کی شناخت کرانے کیلئے امریا کمعروف اور نہی عن المنکر کی ضرورت ہے ۔ چنانچہ امام میہ کہتے ہوئے نکل کھڑے ہوئے سائھ ان کے دشمنوں سے جنگ کرناداجباتِ شرعیہ میں سے ہے کچر آخر کیوں امام "ایخ اصحاب کو ترک واجب کی ترغیب دے رہے ہیں جب کہ امام "ک طرف سے واپس لوٹ جانے کی اجازت کو اصحاب قبول نہیں فرمارہے ؟ امام "ک اس اقدام کو اس بات سے بھی تعبیر نہیں کیا جاسکتا کہ آپ " ایخ اصحاب کا امتحان لے رہے ہیں - کیوں کہ یہ باوفا اصحاب تمام امتحانی مراحل پہلے ہی طے کرچکے ہیں جیسا کہ امام خود فرمارہے ہیں کہ " میرے جیسے باوفا اصحاب کمی کو نہیں ملے ۔ ؟"

آیت الله یخ کاشف الغطاقد س سره اس سوال کایوں جواب دیتے ہیں :۔ "امام عليه السلام اچھی طرح جانتے تھے کہ دسمن صرف آب الے خون کا پاسا ہے اور اب حالات اس نہج پر پہنچ کیے ہیں کہ ان اصحاب بادفا کی موجودگی بھی آپ کی جان محفوظ نہیں رکھ سکتی ۔اگر امام اس منزل پر ان کو داپس لوٹ جانے کی اجازت نہیں دیتے تو امام پر یہ اعتراص کیاجا سکتا تھا کہ اب جب کہ ان اصحاب باوفاکا امام کی جان بچانے میں کوئی کردار باتی نہیں رہ گیا تھاتو آپ نے ان کو چلے جانے کی اجازت کیوں نہیں دے دی ۔ للمذا حوادث زمانہ نے جب بیر رخ اختیار کیا اور حالات اس نبج پر بہنچ گئے کہ جب اس مقصد کا حصول ہی، ناممکن ہوگیا جس مقصد کے لئے امام اٹھے تھے اور قیام کیا تھاتو ایس صورت میں اپنے جاناروں کو اور خود اپنے آپ کو قتل کیلئے پیش کرناغیر منطقی ہے۔اس لئے آب في أخرى لمحات مي فرماياكه " مجمع واليس جان دو "- البته امام كاواليس جانے کی خواہش کرنا اس لئے نہیں تھا کہ آپ کوشہ بحزلت میں بیٹھنا جاتے تھے بلکہ اس لیے تھا کہ اپنے مقصد اور قیام و نہفت کیلیۓ از سرنو تیاری کی جائے "۔ 

لے جاؤ - میں اپنی بیعت تہماری گردنوں سے اٹھا تا ہوں - " امام حسین علیہ السلام کا اپنے اصحاب 'اعوان و انصار کو واپس جانے ک اجازت دینا اور ان کی گردنوں سے اپنی بیعت اٹھانے کا یہ عمل امام " کے اس عمل سے متصادم اور متفاد نظر آنا ہے کہ ایک طرف تو آپ عمد سے لے کر کربلا تک متصادم اور متفاد نظر آنا ہے کہ ایک طرف تو آپ عمد سے لے کر کربلا تک ابن عمر 'عبید اللہ این حر جعفی اور عمر سعد جیسے لوگوں سے بھی نفرت طلب کی -جنہوں نے آپ کی نفرت نہیں کی سید وہ لوگ ہیں جو اہل بیت سے مسلک پر نہ شرف آپ "ان افراد کو کہ جو ہر چیز چھوڑ کر آپ "کی نفرت مللب کی - جب کہ دو سری لگانے آئے تھے شب عاشورا واپس جانے کی اجازت دے رہے ہیں اور ان کی گردنوں سے اپنی بیعت کو اٹھا رہے ہیں۔

المام کاکوئی قول دو سرے قول سے اور کوئی فعل دو سرے فعل سے متناقص نہیں المام کاکوئی قول دو سرے قول سے اور کوئی فعل دو سرے فعل سے متناقص نہیں ہو تا -چنانچہ حضرت آیت اللہ شیخ کاشف الغطا سے بھی جب امام کے اپنے اصحاب کو واپسی کی اجازت دینے کے بارے میں سوال کیا گیا کہ شب عاشور امام کے اپنے اصحاب باوفا کی گردنوں سے اپنی بیعت المحانے کی کیا وجہ ہے جب کہ روایات میں وارد ہوا ہے کہ ''اگر کوئی شخص این حالت میں مرحائے کہ اس کی گردن پر امام کی بیعت نہ ہو تو وہ شخص گویا جاہلیت کی موت مرا''۔؟ امام اپنی بیعت کو ان کی گردنوں سے المحاکر آخر کیوں اپنے اصحاب کو جاہلیت کی موت موت دے رہے ہیں ۔؟اسکے علاوہ امام کی حفاظت کرنااور امام "کے

冊 واقعہ *بکر*بلاے مربوط بعض شخصیات کامخصرتعارف

I.

بڑے فرزند ہیں۔ اس موقع سے استفادہ کرتے ہوئے اور خود عبداللہ ابنِ عباس کی شخصیت سے مکمل طور پر آگاہ ہونے کے لئے نہم آپ کے والدِ بزرگوار کی زندگی کے بارے میں چند سطور پیش کریں گے۔

عبآس

112

آپ کا نام عباس ابن عبدالمطلب اور کنیت ابوالفضل ہے۔ آپ عام الفیل سے دویا تین سال قبل پیدا ہوئے 'ہیشہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے دوش بروش ہوتے تھے بیعت ِ عقبہ اوّل د دوّم میں جب پنجبر ب مدینہ کے انصار سے بیعت لی اس وقت بھی آپ پیٹیبر اکرم کے ساتھ تھے۔ مدینہ سے آنے والے انصار سے آپ نے کہا کہ اگر تم اس بات کی ضانت دو کہ تم جس طرح این آل و اولاد کا دفاع کرتے ہو اس طرح محمد کا بھی کرو گے ۔۔۔ اور اس بات کاوعدہ کرو تو ہم محمد کو مدینہ تھیجنے کے لئے تیار ہیں ورنہ آنخضرت یہاں این قوم وامت کے در میان عزیز و محترم ہیں۔" پنی ارم کے مکہ سے اجرت کرنے کے بعد بھی آپ مکہ میں ہی رہے۔ آپ پیغیز کر ایمان لا چکے تھے لیکن جب تک آپ مکہ میں رہے اس وقت تک اپنے ایمان لانے کو پوشیدہ رکھا۔ آپ مکہ میں رہ کر مکہ 'اہل مکہ و مشرکین مکہ کے عالات و واقعات سے پنج براکرم کو آگاہ کرتے رہے تھے ۔۔۔۔جب آپ نے خود پنجبڑ سے مکہ سے ہجرت کرنے کی اجازت طلب کی تو پنج براکرم نے آپ کو پیغام بھیجا کہ '' آپ اپنی جگہ پر رہیں 'شاید خداوند عالم آپ کی ذات پر ہجرت كوتمام كر، كابجس طرح نبوت كو مجم يرختم كيا."

عبدالله ابن عباس

PA4

جب حضرت امام حسين عليه السلام ٨ذى المحبه كو مكه چھوڑ كر عراق روانه مونے كے لئے تيار ہوئے تو عبداللہ ابن عباس نے آب كو اس سفر سے باز رہنے كامشورہ دیا۔ لیكن امام عليه السلام نے فرمایا كه دميں عزم سفر كر چكا ہوں۔ اس پر ابن عباس نے كہا كہ أكر ايسا ہے تو آپ اپنے ساتھ اہل بيت كونہ لے جائيں۔"

امام حسین علیہ السلام کا حتی ارادہ معلوم ہونے کے بعد 'ابن عباس جیسی عظیم شخصیت کا 'اسی خاندان کا فرد ہوتے ہوئے امام حسین 'کا ساتھ نہ دینا ہر شخص کے ذہن میں ایک سوال پیدا کرتا ہے۔ ممکن ہے بعض لوگ اس مسلہ میں ابنِ عباس کو تقید کا نشانہ بنائیں اور اعتراض کریں کہ الی حالت میں انہوں نے امام کو تنما کیوں چھوڑا۔ اس سوال نیز کتب سیرو تاریخ میں ابنِ عباس پر کتے جانے والے دو سرے اعتراضات 'کا جواب دینے سے پہلے ہم ابنِ عباس کی زندگی پر سرسری نظر ڈالیں گے۔

عبداللد ابن عباس ، حضرت رسول الله ح چاحضرت عباس کے سب سے

آئی جس دن پیغیر اکرم نے امت کو صلالت و گمراہی سے بچانے کے لئے پچھ تحریر لکھنا چاہی اور پیغیر کو تحریر نہیں لکھنے دی گئی 'وہ دن جعرات کا تھا 'لہٰذا آپ بار بار فرماتے تھے التحصیس ما التحصیس 'یہ فرما کر آپ اس شدت سے گریہ فرماتے کہ آپ کی داڑھی تر ہو جاتی تھی۔"

ابنِ عباس فرمات میں کہ "ایک دن عمر نے میرا ہاتھ پکزا اور مجھ سے کہا: "میرا خیال ہے کہ تمہارا صاحب (لینی امیرالمو منین حضرت علی علیہ السلام) مظلوم ہے تو میں نے جواب میر، کہا کہ اگر مظلوم ہے تو اس کا حق اس کو واپس کردو۔ یہ تن کر عمر نے اپنا ہاتھ میرے ہاتھ سے تھینچ لیا 'آ گے جا کر کچھ تو قف کے بعد کہا "۔۔۔ میرے خیال میں علیٰ کو خلافت ملنے میں کم سی کے علادہ کو کی اور رکاوٹ نہیں تھیٰ تو ابنِ عباس نے کہا کہ خدا اور اس کے رسول نے جب سورہ برائت لے کر علیٰ کو بھیجاتو انہوں نے ان کی کم سیٰ کو کیوں نہیں دیکھا۔"

ابنِ عباس اور امامتِ اہل بیت \*

ابنِ عباس بہت ہی حاضر جواب تھے 'وہ ہیشہ وشمنانِ اہل بیت کو دندان شکن جواب دیتے تھے۔ آیاتِ قرآن 'عقل اور روایاتِ رسول اللہ 'سے اہلِ بیت کی حقانیت کو <del>م</del>ابت کرکے اہلِ بیت کے دشمنوں کو لاجو اب کردیتے تھے۔ <sup>دو</sup> ایک مرتبہ معاویہ نے ابنِ عباس سے کہا کہ ہم نے اپنے تمام گور زروں کو نوشتہ لکھ کر بھیجا ہے 'ان کو ناکید کردی ہے کہ آج کی تاریخ سے منبر سے علیْ کے تمام فضائل و مناقب کا بیان بند کردیں للمذاتم بھی اس سے باز آجاؤ۔ یہ سن کر ابنِ عباس نے کہا :کیا تم ہم کو کلامِ مجید کی تلاوت سے روکنا

پی بی بر کے بعد آپ (عبداللہ) ہیشہ حضرت امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام کے شاگرد رہے 'یہاں تک کہ آپ کو حبر امت یا مجرد امامِ مفسرین کا لقب ملا۔

کتاب ''علی والحاکمون'' اور دیگر کتب میں نقل ہے کہ آپ فرماتے تھے کہ ''اس امتِ اسلامی کے لئے مصیبت اور سب سے بڑی مصیبت اس دن پیش نے فرمایا نہیں 'یہ ایک شقشقیہ تھا ہو مجھ سے نکل گیاتو ابن عباس نے کہا آج (خطبہ منقطع ہونے کا) جتناصد مہ و رنج مجھ ہوا' بھی نہ ہواتھا۔ ۲۱ رمضان شہادتِ جناب امیڑ کی صبح ابن عباس نے مسجد کوفہ میں اہل کوفہ سے خطاب کر کے لوگوں کو امام حسن مجتبی کی خلافت کی طرف دعوت دی۔ صبح امام حسن سم کے بعد ابنِ عباس نے شام جاکر دربارِ معادیہ میں معادیہ 'عمر عاص ' مروان 'ولید ابن عتبہ 'مغیرہ ابن شعبہ کے سامنے امیرالمومنین حضرت علی واہل بیت سم خطاب کر کو بیان کیا اور بنی امتیہ کی سیاہ تاریخ بھی بیان کی اور ان کے سوالات اور اعتراضات کے دندان شکن جواب دیتے۔

کت رجال میں ان کا شار 'پنج بر اسلام ' حضرت امیر المو سنین ' محضرات حسنین علیم السلام کے نامور 'جلیل القدر اور مخصوص صحابیوں میں کیا گیا ہے۔ تاب کی اہل بیت " سے دو تی 'حضرت علی " اور حضرات حسنین علیم السلام کی حمایت اور دفاع اور ان کے دشمنوں کو دندان شکن جواب دینے کے سبب اس وقت بنی امتیہ نے اور بعد میں بنی امتیہ نوازوں نے آپ کی دشتی میں 'آپ سے اہل بیت کو دور رکھنے کے لئے طرح طرح کی شمتیں اور من گھڑت باتیں نقل نقل کیا ہے ۔ حضرت آیت اللہ ابوالقاسم خوتی نے اپنی کتاب مجم رجال ص ۵۵ نقل کیا ہے ۔ حضرت آیت اللہ ابوالقاسم خوتی نے اپنی کتاب مجم رجال ص ۵۵ کیا ہے کہ ابن عباس کا مقام و منزلت اس درجہ اعلیٰ وار فع ہے کہ وہ ہراعتراض و تقید سے بالا تر ہیں۔ آپ کو تقید واعتراض ممکن بی سیں۔ چاہتے ہو ؟ معاویہ نے کہا نہیں ---- ابنِ عباس نے کہا ہم کو تادیل و تفسیر ۔ روکنا چاہتے ہو تو معاویہ نے کہا ''ہال تادیل نہ کرد ۔ '' تو ابنِ عباس نے کہا کہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ہم قرآن پاک کی تلادت کریں اور اس کے معانی و مفہوم کو نہ سمجھیں --- آیا قرآن پاک کی تلاوت واجب ہے یا اس پر عمل کرنا واجب ہے ؟ معاویہ نے کہا! عمل کرنا واجب ہے تو ابن عباس نے کہا! قرآن کو سمجھ بغیر اس پر عمل کیسے کر کیتے ہیں 'جب تک کہ خدا کا تکم ہی نہ معلوم ہو۔ تو معادیہ نے کہا کہ اس کے معانی 'مطالب و تفسیر تم خود نہ کرد بلکہ ان سے پوچھو جو تہمارے مخالف ہوں ۔ اس پر ابن عباس نے کہا کہ قرآن ہارے گھر یہ بن نازل ہوا اور تفسیر ہم آل سفیان اور آل معت (آل ابی العاص) سے پوچھیں تو معادیہ ۔نے کہا کہ جو کچھ تفسیرو تاویل آپ کریں اس کو چھپا کر کریں ناکہ لوگوں پر خلا ہرنہ ہو''

ای طرح ابن عباس بیشہ حضرت علی کے حامی ندافع اور دست و بازو بن کر رہے --- جنگ جمل میں وہ علی کے لشکر میں (بائیں طرف) میسرے کے سربراہ تھے اور طلحہ اور زبیر سے گفتگو کے لئے وہ علی کے نمائندہ بن کر گئے تھے۔ صفیت اور نہروان میں وہ علی کے ساتھ رہے۔ تحکیم کے موقع پر حضرت علی نے آپ ہی کو اپنا نمائندہ منتخب کیا لیکن گتان لوگوں نے آپ کی نمائندگی کو مسترد کیا۔

ابنِ عباس حضرت علیٰ کی طرف سے بھرہ میں والی رہے۔ حضرت علیؓ نے خلافت کے بارے میں جب مشہور و معروف خطبہ شقشقیہ کو روکا تو ابن عباس نے اٹھ کر عرض کیا آپؓ خطبہ کو جاری رکھیں تو حضرتؓ

ٹھنڈی ہو گئ ہو گ۔ مکہ تمہارے لئے خالی ہو گیا تو اس پر ابن زبیرنے کہا تم لوگ دو سرن کے مقابلے میں ہیشہ اپنے کو اس منصب کا حقد ار سمجھتے ہو 'جواب میں ابن عباس نے کہا کہ سمجھنا اور دیکھنا وہاں ہو تا ہے جہاں انسان کو کسی قتم کا شک و شبہ ہو ہم تو اس منصب کے اہل ہونے کا یقین رکھتے ہیں ۔۔۔۔لیکن تم ہتاؤ تم خود کو تمام عرب سے زیادہ کس بناء پر حقد ار سمجھتے ہو 'ابن زبیر نے کہا کہ اپنے عزو شرف کی وجہ سے 'تب ابن عباس نے کہا تمہیں یہ شرف کہاں سے ملاہے؟ تہمارا شرف زیادہ ہے یا اس کا شرف جس سے تم کو شرف ملا؟ جب ابن زبیر نے تجلید عروس میں اپنی زوجہ سے کما کہ اس وقت تمہارے پاس قرایش میں سب سے زیادہ صاحب شرف محض بیٹھا ہے تو اس کی بیوی نے اس ہے کہا کہ اگر اس وقت یہاں قرایش میں ہے کوئی ہو تاتو تم یہ دعویٰ نہیں کر سکتے تھے۔ یہ سن کرابن زبیرنے ابن عباس کو بلایا اور وہ تحکم کے طور پر آئے اور ابن زہیر سے یوچھا کہ بیہ شرف کہاں سے حاصل ہوا تو اس نے کہا کہ صفیہ اور خدیجہ کی وجہ سے 'تب ابن عباس نے کماکہ توبیہ بتا تیرا شرف زیادہ ب یا ان کا شرف جن سے تونے یہ شرف پایا ہے؟ ابنِ عباس کے اس طرح کے دنداں شکن جوابات کی بنایر 'ہروہ محض جو د مثمنِ اہل بیت ہے خواہ وہ بنی امیہ ہوں یا بنی زبیر 'ان کی آنکھوں میں عبداللہ ابن عباس کانٹے کی طرح کھنک رہے تھے 'الذا جب ابن زبیر نے مکہ میں اپن خلافت کا اعلان کیا تو اس نے ابن عباس اور محمد بن حنفیہ اور بنی ہاشم کے دیگر افراد کو ایک گھر میں جمع کیا اور مکان کے گرد لکڑیاں جمع کر کے ان افراد سے بعت كا مطالبه كيا اور بعت نه كرف كى صورت مين اس گركو جلا دالنے كى

آ تھوں سے محروم اور ناہینا ہو گئے تو اس وقت آپ نے ایک شعر پڑھا اور "میری آنکھوں کا نور گیا لیکن میرے دل میں نور 'ب میری زبان میں نور ہے 'میری زبان تیغ برال ہے۔" تاریخ امامت و سیاست میں ابن قتیبہ نے لکھاہے کہ جب معادیہ نے مدینہ میں آگریزید کی ولی عہدی کا اعلان کیا تو معادیہ پر سخت اعتراض کرنے والوں میں ایک حضرت عباس بھی ہیں ۔۔۔ آپ نے کہا کہ انتخاب یا تو قرآن اور سنّت کی رد سے کرد -یا سیرتِ شیعین پر چلویا پھراس مسلہ کو امت پر چھو ڈد- اس قدر سخت اعتراضات کے باوجود معاویہ بزید کی ولی عہدی کے اعلان سے باز نہ آیا۔ ابن ہلاکت کے موقع پر معادیہ نے پزید کو جن افراد سے (یعنی عبداللہ ابن عمر محبدالله ابن زبيراور امام حسين عليه السلام) خبردار كيا تقاان ميں ابن عباس كا نام نہیں لیا 'یہ بات اس امر کی واضح دلیل ہے کہ پہلے تین افراد الگ الگ نظریئے کے حامل ہیں اور حسین ؓ اور ابنِ عباس ایک ہیں۔ابنِ عباس جو آواز اٹھاتے ہیں 'وہ امام حسین' ہی کے لئے اٹھاتے ہیں۔انہوں نے امام حسین علیہ السلام سے عمر میں برے ہونے کے باوجود آپ کی موجود گی میں امامت کے منصب عظماً وخلافت کے لئے کبھی خود کو پیش نہیں کیا۔ ابن عباس امام حسین کی محبت میں فناتھ 'للذا انہوں نے امام حسین علیہ السلام كانام پش كيا-امام حسین علیہ السلام نے جب مکت چھوڑ کر جانے کا فیصلہ کرلیا تو ابن عباس نے ابن زبیر سے کہا کہ حسین کے مکہ چھوڑنے سے تمہارے دل کی آگ

191

بارگاہِ خداوندی میں یوں دعا کی ''خداوند!! میں محمد و آلِ محمد کو وسیلہ بنا کر تیری بارگاہ میں قرب چاہتا ہوں ۔ خداوند!! اس مردِ جلیل القدر علی کے توسط سے تیری بارگاہ میں قرب چاہتا ہوں ۔ اتنا کہہ کروہ زمین پر گر پڑے 'تھوڑے توقف کے بعد جب ہم نے آپ کو اٹھانا چاہاتو وہ رحمتِ حق سے ملحق ہو چکے تھے۔ '' یہ ہے حضرت عبداللہ ابن عباس کی زندگی کہ جن کی ساری عمرامامت کی حمایت میں بسر ہوئی۔

ان پر اعتراضات عائد کرنے والے یا تو دشمنانِ اہل بیت میں جنہوں نے ان کی اہل بیت علیم السلام سے وابستگی اور ان کے دفاع کے جرم میں ان پر اعتراض کتے یا بعض لوگوں نے ناشمجھی کادانی اور تاریخ سے نا آشنائی کی بنا پر الیا کیا ہے۔

جمال تک امام حسین علیہ السلام کے سفر عرابی کے موقع پر امام م کے ساتھ نہ عبانے کا مسلہ ہے تو اس کا ایک سبب تو سہ بیابن کیا گیا ہے کہ ابن عباس اس وقت دونوں آنکھوں سے محروم ہو چکے بتھ اور یمی وجہ ہو گی کہ امام حسین نے بھی ان سے ساتھ چلنے کی خواہش نہیں کی بلکہ آپ کی تصیحت کے جواب میں امام نے آپ سے فرمایا "خدا آپ کو جزائے خیر دے۔ میں سمجھتا ہوں آپ نے عقل و فراست کی بات کی ہے 'آپ میرے ناصح اور مشفق ہیں 'چاہے میں آپ ک مشورے برعمل کر سکوں یا نہ کر سکوں 'میں آپ کو صحیح مشورہ دینے والوں میں شمار کر آہوں۔"

ابنِ عباس امام حسین کے رقبام کے مخالف نہیں تھے اور نہ ہی انہوں نے امام کو اس اس میں انہوں نے امام کو اس میں میں اس میں امام کو اس قیام سے باز رکھنے کی کو شش کی بلکہ ان کو بیہ مشورہ دیا کہ خود جانے

د حملی دی۔ یہاں تک کہ مختار کے لوگوں نے آکران کو وہاں سے آزاد کرایا۔ اس واقعہ کے بعد ابن عباس مکہ چھوڑ کر طائف چلے گئے ' آخری عمر تک وہیں رہے اور وہیں آپ نے وفات پائی۔ کتاب الاثر میں نقل ہے کہ آپ کی علالت کے دوران اس دور کی تمیں مقتدر شخصیات کے ساتھ "عطا" عبداللہ ابن عباس کی عیادت کے لئے گئے عطا. بیان کرتے ہیں کہ ہم آپ (ابن عباس) کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سلام کر کے ان کے پاس بیٹھ گئے تو ابن عباس نے پوچھا کہ بیہ قوم کون لوگ بیں ؟ میں نے کہا یہ شیوخ بلد ہیں۔ پھر میں نے ہر ایک کے نام ان کو بتائے اور ہم سب نے ان سے کہاکہ آپ نے رسول اللہ کو دیکھا ہے اور آنخضرت سے آپ نے حدیث سی ہے تو ہمیں آپ امت کے اختلافات کے بارے میں بتائیں کہ ایک قوم نے علی کو دو سروں پر مقدم کیا جبکہ دو سروں نے کسی اور کو مقدم کیا اور علی کو موخر کیا بیہ سن کرابن عباس نے ایک سرد آہ کھینچی اور کہامیں نے رسول اللہ" سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ "علی حق کے ساتھ ہے اور حق علی کے ساتھ ہے ،میرے بعد علی ہی میرا خلیفہ اور میرا وصی ہے ،جس نے علی کو چھو ژا دہ صلالت اور گمراہی کے غار میں گرا' یہ بیان کرکے وہ بہت روئے۔ یہ دیکھ کرلوگوں نے کہا آپ روتے ہیں ؟جبکہ رسول اللہ کی نظر میں آپ کا مقام و مرتبہ اس قدر بلند ہے۔ تو آپ نے فرمایا میں دو دجہ سے رو تا ہوں ایک تو خوف محشر ہے اور دوسرا سبب احباب سے جدائی و دوری ہے۔ اس کے بعد ب او کے چلے گئے ۔اس کے بعد ابن عباس نے مجھ سے کہا "میرا ہاتھ پکڑ کر مجھے صحن تک لے چلو" ہم ان کو صحن میں لے گئے انہوں نے اپنے ہاتھ بلند کئے اور

190

محمرابن حنفيه

جناب محمد حنفیہ کی کنیت ابو القاسم – آپ کی والدہ خولہ بنت جعفر ابن مسلم بن عبد اللہ بن بر یوع بن دول کجم بن حنفیہ تھیں ۔ جناب خولہ اسیر ان جنگ میں سے تھیں لیکن اس امر پر اختلاف ہے کہ کس جنگ میں اسیر ہو کیں ---- مشہور ہے کہ حضرت ابو بکر کے دورِ خلافت میں جب مالک بن نورہ نے خلیفہ اول کو زکاۃ دینے سے انکار کیا 'تو خلیفہ نے اس کو مرتدین میں شار کرکے خالد ابن ولید کی سرکردگی میں ایک لفکر روانہ کیا۔ باوجود یکہ مالک بن نورہ اور اس کی قوم نے توبہ کرلی تھی -خالد بن ولید نے ان پر لفکر کشی کی 'ان کے مردوں کو قتل کیا اور ان کی عور توں کو اسیر کیا۔ اس عور توں میں سے ایک جناب خولہ تھیں 'جو نمایت ہی باعفت 'بافضیات خلیب تھیں -اس محترم خاتون نے حضرت ابو بکر سے کما کہ اگر ان کی قوم کے مردوں نے زکادۃ دینے سے انکار کیا تھا تو اس میں عور توں کا کیا چرم - غرض کہ حضرت ابو بکر نے غنائم کی تقسیم میں خولہ کو حضرت علیؓ کے حصة میں دیا (شرح نیج البلانہ 'ابن ابی الحدید-جا۔ میں ۲۲ ے پہلے ایپ نمائندوں کو بلادِ اسلامیہ میں سیمیجیں۔ اگر ہم یساں ابنِ عباس کا امام حسین ؓ کے ساتھ سفر میں شریک نہ ہونے کا ایک اور سبب پیش کریں تو غلط اور ابنِ عباس کی شخصیت کے لئے نامناسب نہ ہوگا وہ یہ کہ جس طرح امام حسین علیہ السلام نے مجمد ابنِ حنفیہ کو مدینے کے حالات سے آگاہ رکھنے کے لئے مدینہ میں رہنے کا حکم دیا تھا 'اسی طرح ابنِ عباس کو بھی مکتہ کے حالات سے آگاہ کرنے اور ان دیگر مسائل کو کہ جو امام ؓ سے مربوط تھے 'حل کرنے کے لئے مدینہ میں رہنے کا حکم دیا تھا 'اسی طرح ابنِ عباس علیہ السلام کا قیام دنیا کے دیگر افراد کی مائند نہیں کہ جہاں انکو حکومت ملتی ہو وہاں ان کا قیام ہے جہاں ان کو حکومت نہ ملتی ہو وہ ان کی نظروں سے او حکم ہو تاہے۔

194

---☆-----☆-----

کو بھیجے ہیں حسین محو نہیں سیمجے ۔ آپ نے فرمایا میں اپنے باپ کا ہاتھ ہوں اور حسنین "ان کی آنکھیں ہیں ، جب آنکھ کو خطرہ ہوتو اے ہاتھ ے رو کتے ہیں ۔ ایک اور روایت کے مطابق جنگ میں بار بار بیمجے جانے پر محمد حفیہ نے جناب امیر(اپنے والد) ے شکایت کی کہ آپ مجھی کو بار بار سیمجے ہیں حسنین "کو نہیں تو حضرت نے فرمایا "تو میرا بیٹا ہے اور حسنین " فرزندان رسول اللہ " ہیں "۔ جناب امیر " اپنی جگہ حفیہ سے فرماتے ہیں " اے بیٹے ! پہاڑ اپنی جگہ ہیں تمارک جائیں ، مگر تم اپنی جگہ سے جنبش نہ کرنا " اپنے وانتوں کو مضبوطی سے ایک دو سرے سے پوست کرلو " اپنا کا سہ رسر خدا کو عاریت دے دو " زمین میں ایک دو سرے سے پیوست کرلو " اپنا کا سہ رسر خدا کو عاریت دے دو " زمین میں آ تری صف رہے ۔ اپنی نظر چھکاتے رکھنا۔ " ( نیج البلاغہ خطبہ ۱۱ ) تمری صف رہے ۔ اپنی نظر چھکاتے رکھنا۔ " ( نیج البلاغہ خطبہ ۱۱ )

معادیہ کے دور میں ایک بار بادشاہ روم نے معادیہ کو لکھاہمارے پاس بست سے ایسے افراد موجود ہیں جو دو سروں کے مقابلہ میں قابل فخر صلاحیت کے مالک ہیں ۔اور قوت و طاقت میں دو سروں پر فضیلت رکھتے ہیں ۔اگر ایسے کوئی افراد تمہارے پاس ہیں تو مقابلہ پرلاؤ ۔چنانچہ اس نے دو آدمیوں کو معادیہ کے پاس بھیجا جن میں ایک تو نہایت طویل القامت تھا اور دو سرا حد درجہ قوی اور قدر تمند تھا۔معادیہ ان کو دیکھ کر جران ہوا وہ پریثان و سرگردان تھا کہ ان کے مقابلے میں کس کو لائے ۔اس کی پر بیٹانی اور جرانی دیکھ کر کسی شخص نے اس دو سراقول ہے ہے کہ حضرت ابو بکر کی خلافت کے زمانہ میں جب قبیلہ دبنی اسد نے قبیلہ خفیہ پر شب خون مارا تو اس میں خولہ اسیر ہو گئیں ۔ ان کو مدینہ میں فروخت کیا گیا ۔ تو حضرت علیٰ نے خرید کر آزاد کردیا 'بعد میں ان کو اپنے عقد میں لے لیا۔ (زندگانی امیر المومنین ؓ ۔ ج ۲۔ ص ۲۳۳۱)

کتاب وافیہ الآئیہ جلد چہارم ص ۱۲۹ رجال ۵۵۹ میں محمد ابنِ حنفیہ کے بارے میں نقل ہے کہ پیغیر اکرم نے حضرت علیٰ کو بشارت دی کہ میرے بعد خداوندِ عالم آپ کو ایک فرزند عطا فرمائے گا 'اس کا نام میرا نام ہو گا اور اس کی کئیت میری کتیت ہوگ ۔ اسی کتاب میں مذکور ہے کہ محمد ابنِ حنفیہ حالی علم کیر اور صاحب ورع تھے 'زہد و تقوی کے مالک اور عابد و شجاع تھے ۔ کتاب انساب ابی طالب ص ۳۵۲ میں تحریر ہے کہ حضرت علیٰ کی اٹھا کیس اولادوں میں امام حسن 'اور امام حسین' کے بعد سب سے افضل جناب ابنِ حنفیہ اور حضرت ابوالفصنل عباس تھے ۔

محمد ابنِ حفیه کی شجاعت کی خبر سن کر عبد الله بن زبیر پر رعشه طاری موجا تا تھا - جنگ جمل میں محمد حفیه علمبردار شط اور اس جنگ میں وہ امام حسن اور مالک اشتر کے شانہ بہ شانہ لڑے شط --- ان کی شجاعت دیکھ کر انصار نے حضرت علی ہے کہا کہ اگر خداوندِ عالم نے حسین علیم سلام کو فضیلت نہ دی موتی توہم محمد حنیفہ پر کسی کو بھی فوقیت نہ دیتے -

جنگ ِ صفین میں جناب امیڑ محمد حنفیہ کوبار بار حملہ کے لئے میدان جنگ میں بیچتے تھے۔اس پر کسی شخص نے محمد سے کہا کہ آپ کہ والد ہمیشہ جنگ میں آپ **!"+**[

کے ساتھ نیکی کرنا۔

امام حسن " نے اپنی شمادت کے موقع پر قنبر کو بھیج کر محمد حفید کو اپنے حضور طلب کیا اور فرمایا "برادر اس وقت میری وصیت کو توجہ سے سنیں "۔ آپ علم کے صندوق بنیں 'تاریکیوں کے چراغ بنیں ۔ خداوندِ عالم نے اولادِ ابراہیم سے امامت کو قرار دیا ہے اسی اولادِ ابراہیم میں سے بعض کو بعض پر نفیلت دی ہے ۔ میں آپ کے بارے میں خوف وحمد نہیں رکھتا کہ آپ میں حمد آجائے کیونکہ حمد کافرتی میں ہوتا ہے ۔ خداوندِ عالم نے آپ پر شیطان کو مسلط نہیں کیا ہے ۔ اس کے بعد فرمایا میرے بعد حسین "امام وقت ہیں ۔ خدا کی کتاب اور سِغیر کی سنت کے تحت حسین عکو منصبِ امامت کے لئے منتخب کیا گیا ۔ جس طرح سِغیر اکرم نے علیٰ کو منتخب کیا اور علیٰ نے مجھ کو منتخب کیا ای طرح

ت محمد حنفیہ نے عرض کیا آپ میرے امام میں 'ی خیبر اکرم' تک پنچنے کا وسیلہ میں -کاش آپ سے اس جملہ کو سننے سے پہلے ہی مجھے موت آجاتی ۔ حسین ڈیامیں ہم سب سے اعلم ہیں پنج برے قریب تر ہیں - تخلیق کا تکات سے پہلے وہ عالم و فقیہ تھ ' تلکم سے پہلے (لیحنی جب انسان نے بولنا بھی نہ سیکھا تقل)انھوں نے وحی اللی کو پڑھا - ہم آپ کے اور خدا کے فیصلہ کو تسلیم کرتے ہیں جس پر آپ راضی ہیں ہم بھی راضی ہیں ۔اس کے بعد حضرت امام حسن نے امام حسین کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا:"میں آپ کو محمد کے بارے میں وصیت کرنا ہوں کہ محمد ہمارے لئے اس جلد کی حیثیت رکھتے ہیں جو دونوں آئکھوں کے در میان ہوتی ہے ۔" تم گوارہ کرو اور وہ لوگ بھی قبول کریں -- معادیہ نے یو چھاوہ کون ہیں - ؟اس مخص نے بتایا کہ طویل القامت کے مقابلہ کے لئے قیس ابن سعد ابن عبادہ کو لائیں اور قوی الجنہ قدر تمند شخص کے مقابلے کے لئے محمہ حنفیہ کولائیں۔ چنانچہ جس وقت محمد حنفیہ دربار میں وارد ہوئے تو روم کے اس قوی و قدر تمند بمخص ے کما "میں کھڑا رہتا ہوں تو مجھے بٹھادے ---اور تو بیٹھا رہ میں تجھے اٹھا پاہوں ۔ یا ۔ اس کے برمکس میں بیٹھتا ہوں تو مجھے اٹھااور تو کھڑا رہ میں تجھے بٹھادوں "۔ وه روى جناب محمد حفيه كامقابله نه كرسكااورايني بارتسليم كرلى-محمد حنفيه كي شخصيت علم وايمان 'زبد وتقوى كانمونه تقى اور مقام امامت کے لئے جذبہ بشلیم اور خاضع دل رکھتے تھے۔ حضرت اميرالمومنين ف شمادت ك موقع ير جناب محمد حفيه س وصيت کرتے ہوئے فرمایا "اب محمد میں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ تم اپنے دونوں بهائیوں (حسنٌ و حسین ٌ) کی تعظیم اور ان کا احترام کرنا کیونکہ ان دونوں بھائیوں کا مقام تم سے بلند ہے ۔ان دونوں کے فیصلوں سے جٹ کر بھی کوئی فیصلہ نہ کرنا - " ---- اس کے بعد امام نے حسنین عوابن طرف متوجہ کرکے فرمایا " میں تم دونوں کو محمد کے بارے میں وصیت کرتا ہوں --- یہ تمہارا بھائی ہے تمہارے باپ کا فرزند بے ، تم دونوں جانتے ہو کہ تمہارا باپ محمد سے بست پار کرتاہے"۔

امام حسن ہے مروی ہے کہ حضرت امیر المومنین نے بصرہ میں محمد حنفیہ کے بارے میں فرمایا کہ اگر میرے اور دنیا و آخرت میں احسان کرنا چاہتے ہو تو محمد

نظر میں امین اور قابلِ اعتماد ہو - یمی وجہ ہے کہ امام حسین ؓ نے مدینہ سے نگلتے ہوئے محمد ابنِ حنفیہ کو اپنا وصی مقرر کیا اور ایک وصیت نامہ ان کے سپرد کیا۔ ہوئے محمد حنفیہ خروج امام کے وقت جسمانی علالت میں مبتلا تھے اور اس سبب کی بناء پر وہ امام کے ساتھ خروج میں شامل نہ ہو سکے ۔۔چنانچہ علامہ حلّی سبب کی بناء پر وہ امام کے ساتھ خروج میں شامل نہ ہو سکے ۔۔چنانچہ علامہ حلّی تے جب جناب محمد ابنِ حنفیہ کے امام ؓ کے ساتھ خروج نہ کرنے کا سبب پو تچھا گیا تے جب جناب محمد ابنِ حنفیہ کے امام ؓ کے ساتھ خروج نہ کرنے کا سبب پو تچھا گیا این خفیہ کے امام ؓ کے ساتھ نہ خروج نے اپنی کتاب اثناء عشر جلد دوم صفحہ ۲۵ میں لکھا ہے کہ محمد ابن حنفیہ کے امام حسین ؓ کے ساتھ نہ نظنے کی دود جوہات ہیں نکھا ہے کہ محمد میں خواہی کہ اپنی کتاب اثناء عشر جلد دوم صفحہ ۲۵ میں لکھا ہے کہ محمد ابن حنفیہ کے امام حسین ؓ کے ساتھ نہ نظنے کی دود جوہات ہیں نکھا ہے کہ محمد میں این مندیہ کہ معروف نے اپنی کتاب اثناء عشر جلد دوم صفحہ ۲۵ میں نکھا ہے کہ محمد ابن حنفیہ کے امام حسین ؓ کے ساتھ نہ نظنے کی دود جوہات ہیں نکھا ہے کہ محمد میں ایل نمائندہ ہو اس خود امام ؓ نے تب کو مدینہ میں اپنا نمائندہ ہنا کر دوک دوم اتھا۔

اگر ایا ہوا تو آب دشمنوں کی تیرو تلوار کا نشانہ بنیں گے - نتیجاً امت محمد ک وقت کی بهترین شخصیت سے محروم ہوجائے گی ۔" محمد حنفیہ کی اس تفتگو پر امام نے یو چھا کہ میں کہاں جاؤں ؟ محمد نے کہا <sup>6</sup> ابھی آپ مکہ چلے جائیں اگر وہاں آپ مطمئن نہ ہوں تو کسی اور شرمیں جاکر حالات كا جائزه لين " امام عليه السلام في فرمايا "بخدا آب كوجزائ خيرد ، آب في الچمى رائ دی ہے ، صحیح راہ کی نشان دہی کی ہے "۔ (حیات امام حسین ؓ ۔ جلد ۲ میں ۲۸۲) 🔿 خود حضرت امام حسین محاقیام قومی ، جغرافیائی علاقائی یا گروہی قیام نہ تها بلكه آب كا قيام بحيثيت امام 'أيك عالى قيام تها -جمال آب كى نظرين مسلمانان عراق و بھرہ کی طرف تھیں وہاں مدینہ والے آپ کی نظر رحت سے کیے محروم رہ سکتے تھے جبکہ مدینہ مرکز اسلامی مبطروحی و نبوت ہے۔اگر آپ وبان تشریف نه رکھتے ہوں تو ضروری ہے کہ اپنا ایک امین اور معتمد نمائندہ چوڑجائیں۔ للذا امام عليه السلام في محمد حنفيه كو مدينه مي ابنا نما تنده بنايا مي سبب تحاكه

للذا امام عليه السلام نے محمد حقيہ کو مدينہ ميں اپنا تما ندہ بنايا يمي سبب ها کہ محمد حنفيہ مدينہ نہ چھوڑ سکے -جيسا کہ امام حسين ؓ نے فرمايا ميں اپنے بھائی برادران 'اور بھائی کی اولاد کے ساتھ نگل رہا ہوں لیکن آپ (محمد حنفیہ) ہیں مدينہ ميں قيام کريں 'آپ يہاں ميرے نمائندہ ہوں گے اور يہاں گزرنے والے جو بھی حالات ہوں ان سے مجھے مطلع کرتے رہیں گے ۔ بیہ حقیقت پیشِ نظرر ہے کہ انسان اپنا وصی اس شخص کو بنا تاہے جو اس کی ضربت سے قتل ہوا - عرابن ابو سفیان کو لشکر اسلام نے بدر میں اسر کیا - عتبہ ابن ابو سفیان مصر کا امیر بنا - حضرت عثان کے قتل کے بعد معادیہ نے اپنی خلافت کی مہم چلائی - علحہ و زبیر وغیرہ کو علی ؓ کے خلاف جنگ پر اکسایا - جب وہ اس سازش میں ناکام رہا تو خود براہ راست صفین میں حضرت علیؓ کے مقابلہ پر آگیا - حضرت علیؓ کی قوتِ لشکری اور قوتِ منطق و حجت کے سامنے صفین میں نے درپ شکست کھانے کے بعد عمر ابن عاص کے تو سط سے ایک سازش کے ذریعہ علیؓ کی قریب الفتح جنگ کو شکست میں تبدیل کیا۔ حضرت علیؓ کے بعد امام خسنؓ پر اپن مکرو فریب اور چال بازی سے صلح کو مسلط کیا۔ اس طرح وہ بیں حسنؓ پر اپن مکرو فریب اور چال بازی سے صلح کو مسلط کیا۔ اس طرح وہ بیں مال امیرِشام رہن کے بعد سنہ ۲۰ ہجری میں خلیفۃ المسلمین اور مطلق العنان حکران بن گیا - غلیفہ بنے کے بعد بیں سال تک اس منصب پر براجمان رہا۔ اس کے جرائم اور 'اسلام کے خلاف خلیانت کی داستانیں بست زیادہ ہیں۔ اس کا محران میں نظری کے بعد بیں سال تک اس منصب پر براجمان رہا۔

#### معادیہ کے جرائم:

ممکن ہے بعض لوگوں کے ذہنوں میں یہ بات ہو کہ چوں کہ معاویہ کے مقابلے میں یزید بہت زیادہ مجرم تھا اس لئے امام حسین ؓ نے معاویہ کے خلاف قیام نہیں کیا جب کہ یزید کے دور میں آپ ؓ نے بروقت اقدام کیا۔ لیکن حقیقت سیہ ہے کہ معاویہ یزید سے کم مجرم نہیں تھا۔ یزید کو تو تمام جرائم ایپنے باپ

معاويه ابن ابو سفيان

معاویہ کے باپ کا نام صخر اور کنیت ابوسفیان بن حرب بن امیہ بن عبد الشمس بن عبد مناف بن قصی بن قرایش تھا معاویہ کی مال ہند عقبہ بن ربیعہ بن عبد الشمس تھی ۔ ابوسفیان ابتد الے اسلام ہی سے پیغیر کے خلاف ہر مورچہ پر مزاحت کر تارہا یماں تک کہ پیغیر کی ہجرت کے بعد حضور کے خلاف مسلسل کے بعد دیگر جنگی محاذ کھولے مسلسل جنگوں میں شکست کھا تارہا۔ بالا خرفتح مکہ کے بعد خود اپنے بیٹوں کے ساتھ بادل ناخواستہ پر جم اسلام تلے آگیا ۔ پیغیر کی رحلت کے بعد ہر موقع پر اسلام کو دبانے کیلئے سازشیں کر تا رہا لیکن مولا امیر المونین کی فراست و سیاست نے بنوات کی سازشوں کو کامیاب نہ ہونے دیا۔

حضرت عمر کے دورِ خلافت میں پہلی بار ان کو ایک نو مسلم علاقہ میں اسلام کے نام پر اقتدار بحال کرنے کا موقع ملا۔ یزد ابن ابو سفیان کو حضرت عمرنے شام کا گور نر مقرر کیا۔اسکی وفات کے بعد اسکی جگہ اسکے بھائی معاویہ کا تقرر ہوا۔ ابو سفیان کے پانچ جیٹے تھے ۔اسکا بیٹا حنظلہ جنگ بدر میں حضرت علی گی

(معادیہ) ے ورفہ میں ملے تھے۔ معادیہ کے دل میں ذرّہ برابر دین اسلام کا درد ہو تا تو وہ تمام اسلامی 'سیاسی 'اجتماعی شخصیات حتی کہ بنی امیّہ کے حامی افراد تک کے مشوروں کو نظرانداز کر کے اپنے مجرم بیٹے کو امت پر مسلط نہ کر تا جب کہ وہ اچھی طرح جانیا تھا اور اعتراف بھی کرتا تھا کہ یزید کھلے عام اور علانیہ فسق و فبور کاار تکاب کرتا تھا۔

تمام سربر آوردہ شخصیات کے مشوروں کے خلاف بزید کو امت پر مسلط کرنا معادیہ کے تمام باطنی جرائم کی عکای کرتا ہے۔ بلکہ اس کے کچھ جرائم تو بزید کے جرائم سے بھی سوا تھے۔اس کا مکرو فریب 'سیای قلابازیاں 'منافقانہ طرز عمل ' سخت اور مشکل حالات میں عیّارانہ اور مکاّرانہ کردار ای کا خاصہ اور خصوصیات تھیں۔ امام حسین علیہ السلام کی نظر میں معاویہ اور یزید دونوں بھی ظالم و جابر حاکم تھے اور ان دونوں کی حکومتوں کے خلاف قیام کرنے کی ضرورت اور وجوب میں کوئی فرق نہیں تھا۔ دونوں کی حکومتوں کے خلاف قیام کرنا واجب اور ترک قیام ایک نا قابل معانی گناہ ہے۔

سوال سے پیدا ہو تا ہے کہ ظلم و جور کی ان دونوں ہی حکومتوں کے خلاف قیام واجب تھا تو پھر امام حسین ؓ نے معاویہ کے دور میں کیوں قیام نہیں کیا اور یزید کے دور میں کیوں قیام کیا؟ اس سوال کا جواب دینے سے قبل ہم معادیہ کے جرائم کی طویل فہرست کا ایک مخضر سا جائزہ قار نمین کی خدمت میں پیش کریں گے ناکہ اندازہ ہو کہ معادیہ کے جرائم یزید سے کم نہیں تھے۔ معاویہ کے سیا ہی م<sup>ج</sup>رائم

معادیہ نے حکمت کے غاصبانہ حصول اور اس کے انتخام کے لئے جن

**۲**+۹

- جرائم کاار تکاب کیاان کی تفصیل یوں ہے: (۱) جب حضرت عثان کا محاصرہ ہوا اور انہوںنے معاویہ سے مدد طلب کی تو اس نے طاقت و توانائی رکھنے کے باوجود دانستہ حضرت عثان کی مدد نہیں کی یہاں تک کہ حضرت عثان قتل ہو گئے اور ان کے نون سے معادیہ نے اپنی خلافت کی بنیاد ڈالی۔
- (۲) خلیفہ مرسول کے انتخاب کے طریقہ رکار میں مذہب المامیہ ک رائے کو سند مانا جائے یا اہل سنّت کے طریقہ رکار کو ہر صورت میں علی کی خلافت کو جو اکثریت ملی اور انہیں جس جو ش و جذبہ اور شوق و رغبت سے امنت مسلمہ کے عظیم اژدہام نے منتخب کیا اور ان کی بیعت کی وہ اکثریت سابقہ کسی خلیفہ کو نہیں ملی۔ لندا علیٰ کی شرع حکومت اسلامی کے خلاف بغاوت کا نہ کوئی دینی جواز تھا اور نہ اخلاق۔ خود معاویہ اور اس کے دور کے حدیث ساز لوگوں نے سے حدیث بیان کی ہے کہ:-''ایک مرتبہ جو خلیفہ بن جائے پھر اس کے خلاف آواز نہیں اٹھائی جا سکتی اور مزاحمت نہیں کی جا سکتی''۔

لیکن اس کے باوجود معاویہ نے علیؓ کے خلاف بعناوت کی اور ساز شوں کا جال پھیلایا جس کے نتیجہ میں جنگ جمل واقع ہوئی اور پھر کھل کر معاویہ صفین میں علیؓ کے خلاف جنگ کرنے لکا۔

(۳) امیرالمومنین امام علی علیه السلام کی شرعی ادر قانونی حکومت کو کمزور کرنے کے لئے زبیر ابن عوام ادر علیہ ابن عبید اللہ کو خلافت

کی طبع اور لالی دی۔ چنانچہ حضرت عثان کے قتل کے بعد معاویہ نے زبیرابن عوام کی بیعت کی اور اسے خط لکھا کہ: "عیں نے اہلِ شام سے تمہاری بیعت لے لی ہے اور وہ تمہاری بیعت پر متفق ہو چکے ہیں۔ تم کوفہ اور بھرہ کو کنزول کرو اور ان دونوں شہروں پر قبصنہ کر کے علیٰ کو آگے بڑھنے سے روک دو۔ تمہارے بعد تمہارے ولی عمد کے طور پر میں نے طلحہ بن عبید اللّٰہ کی تہمارے بعد تمہارے ولی عمد کے طور پر میں نے طلحہ بن عبید اللّٰہ کی سنجیدگی سے کام لو۔ خدا کرے تم دونوں کامیاب ہو اور تمہارے وشمن ناکام۔"

(اسلام اور شیعه امام - جلد ۲ص ۲۶۱۹ نالیف محمود شهابی خراسانی)

- (۳) امیرالمومنین حضرت علی علیه السلام کی تمام تر کو ششوں کے باوجود کہ مسلمانوں میں آپس میں خو زیزی اور جنگ و جدال نہ ہو ' معاویہ نے حضرت علیٰ کے خلاف کشکر کشی کی یہاں تک کہ جنگ صفیتن میں ۲۰ ہزار جانمیں ضائع ہو کمیں۔
- (۵) قرآن و حدیث کی رو سے خلیفہ المسلمین کا نمائندہ اور گورنر اس شخص کو بنانا چاہئے جو عالم ہو 'عادل ہو 'متقی ہو اور ایسے اخلاق جرائم سے مبترا ہو جن پر حد جاری کی جاتی ہے۔ لیکن معاویہ نے ان ترام شرعی اصولوں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے جن لوگوں کو اپنا نمائندہ بنایا اس کی چند مثالیں یہ ہیں:۔

🖈 🔹 رشوت کے طور پر مھر کی گورنری عمرو ابن عاص کو اس شرط

- کے ساتھ پیش کی کہ وہ علیؓ کے خلاف معاویہ کا ساتھ دے۔
- مغیرہ ابن شعبہ جیسے محض کو کوفہ کا گور نر بنایا جب کہ اس پر حدِ شرعی کاجاری ہونا تاریخ میں ثابت ہے۔
- مغیرہ ابن شعبہ کے بعد زیاد ابن ابیہ کو کوفہ کا گور نر مقرر کیاجس 🕅 之 ظلم کی داستانوں سے آریخ بھری ہوئی ہے۔
- بھرہ میں زیاد ابنِ ابیہ کو اور سمرۃ ابن جندب کو گور نر مقرر کیا۔ سمرۃ ابن جندب وہ <del>م</del>خص ہے جس نے آٹھ ہزار افراد کو قتل کیا۔
  - المہ اور مدینہ میں عمرابن سعید اشدق کو گور نر مقرر کیا۔
- اور آخر میں دنیا سے جاتے جاتے اپنے بیٹے یزید جیسے فاسق و فاجر کی ولی حمدی کا اعلان کیا جسے امّت کے تمام افراد نااہل سمجھتے بتھ اور جس کے فتق و فجور سے آگاہ تھے۔

(تاریخ یعقوبی - جلد ۲ - ص ۲۲۳) دو سرا عیسائی شخص سرجون نامی تھا جو معاویہ کے خاص مشیروں میں سے تھا- یزید کو اس کے حامیوں نے کوفہ سے خط لکھا کہ کوفہ میں مسلم بن عقیل کے

سے جائے فرار اور امن نہیں ہے۔" چنانچہ بسرابن ارطاۃ جب مدینہ پہنچا تو اس نے اہل مدینہ کو سب و شتم کیا ' درایا 'دهمکایا اور بهت سے گھروں کو جلایا۔ جن گھروں کو جایا ان میں صحابی م رسول حضرت ابو ايوب انصاري كاگھر بھی شامل تھا۔ (ا نشيعه والحاكمون ص ۵۰ 'نقل از ابن الحديد جلد ا 'وارث انبياء ص ۱۱۸ نقل از کتاب ینارات ص ۵۹۸) اسی بسرابن ارطاۃ نے معاویہ کے حکم سے مکتہ اور مدینہ میں تمیں ہزار افراد کو قتل کیا اوران کے گھروں کو جلایا۔ (تورة الحسين عن ١٨ مهدي شمس الدين انقل از شرح نهج البلاغه ج ٢ - ص اس کے علاوہ ---ستر ہزار افراد جنگ ِ صفین میں قتل ہوئے جد ساکہ اور بیان کیا گیا۔ ۲۷۹۰ افراد جنگ نہروان میں قتل ہوئے ۔ یہ جنگ معادیہ اور عمراین العاص کی سازشوں کے نتیجہ میں وجود میں آئی۔ ضحاک ابن قیس سفیان ابن غامدی اور ابو ہررہ کے ذریعہ بے شار لوگ قمل ہوئے ضحاک ابن قیس اور سفیان ابن غامدی نے انبار میں بے شار گھروں کو جلایا - زیاد ابن ابید نے کوفہ میں ۸۰ ہزار افراد کے ہاتھ پیر کاٹے ۔ بچاس ہزار افراد نے زیاد ابن ابیہ کے خوف سے کوفہ سے ترک وطن کیا۔ معاوبيه شراب يبتياتها

عبيدالله ابن بريره م نقل ب:

توسط سے حسین کے لئے بیعت کی جارہی ہے اور خط میں پزید سے مطالبہ کیا کہ أكر تخفيح كوفه كي ضرورت ہے تو جلد از جلد نعمان ابن بشير كو ہٹا كر سمي مضبوط محص کو اس کی جگہ مقرر کر۔ یزید نے خط ملنے کے بعد سرجون سے مشورہ کیا تو اس نے کہا کہ اس منگلہ میں اگر میں تہیں معادیہ کی رائے سے آگاہ کردن تو کیا تم این پر عمل کرو گے ؟ پزید نے کہا ''کیوں نہیں۔ '' اس پر سرجون نے معادیہ کی طرف سے کوفد کے لئے عبید اللہ ابن زیاد کے نام تقرر نامہ دکھایا۔ تاریخ میں لکھا ہے کہ سرجون نے پزید کو عبید اللہ ابن زیاد کو کوفہ کا گور نر مقرر کرنے کامشورہ اس لئے بھی دیا کہ عبید اللہ کی ماں مرجانہ عیسائی تھی۔ اس کے علاوہ دائرۃ المعارف (مادہ بنی امتیہ) کے صفحہ ۱۷۲ پر لکھا ہے کہ بعض عیسائی بھی معادیہ کے مشیروں میں شامل تھے۔ معادیہ کے معاشرتی اور اخلاقی جرائم:۔ قتل وغار تكرى معادیہ نے اپنے کارندے بسرابن ارطاۃ کو جو بڑا سفاک اور

معاویہ سے اپنے کارند کے بسر ابن ارطاۃ کو جو برا سفال اور شقی القلب شخص تھا۔ یمن بھیجا اور اس سے کہا کہ ''جہاں بھی تخصِ علیؓ کے شیعہ نظر آئیں انہیں قتل کردینا۔' شام سے نگلتے وقت بسر ابن ارطاۃ کو معادیہ نے تین ہزار افراد کالشکر دیا اور اس سے کہا کہ: 'مدینہ ہوتے ہوئے جاؤ 'جہاں بھی لوگ ملیں انہیں قتل کرو' خوف زدہ کرد اور ان پر بیہ واضح کر دو کہ تہہیں کہیں بھی معادیہ

قرآن میں واضح تھم ہے کہ "لا نج تمعوا بین الا حسین-" لیکن قرآن کے واضح تھم کے خلاف معاویہ ایک ہی وقت میں دو بہنوں کے ساتھ نکاح جائز سمجھتا تھا۔ چنانچہ این منظر نے قاس بن محمد سے نقل کیا ہے کہ:-"ایک فلیلہ نے معاویہ سے پوچھا کہ ایک محف کے پاس دو کنیزیں بی اور دونوں سگی بہنیں ہیں-کیا دولوں کے ساتھ ہمبستری کی جا سکتی ہے ؟ تو معادیہ نے جواب دیا کہ 'کوئی حرج شیں ہے۔" (کتاب الغدیر جلد ۱۰ - ص ۱۹۹)

# منبرول سے حضرت علیٰ پر سب دشتم کرنا

انہ ہجری میں معادیہ نے مغیرہ کو کوفہ کا گور نر بنایا اور اس سے کہا کہ "میں بہت سے امور میں تم پر اعتاد کر ناہوں لیکن چند باتوں کی تم کو ناکید کرما ضروری سمجھتا ہوں ---ایک سہ کہ علیٰ پر سب و شتم اور ان کی فد مت کرنے میں کو ناہی نہ کرنا سملیٰ اور ان کے اصحاب کی فد مت کرنا 'ان کے عیبوں کو نکالنا اور عثان کی تحریف کرتے رہنا-"

مغیرہ سات سال سے زیادہ گور نر رہا۔ یہ وہ گور نر تھا جو دو سرے گور نردل کے مقابلہ میں اپنی نام نماد امن پندی کے لئے بہت معروف سمجھا جاتا تھا لیکن اس نام نماد امن پند گور نر نے علیٰ کے خلاف اپنے سب دشتم کے وطیرہ کو بھی نہیں چھوڑا۔ اس وقت حجر ابن عدی کی ذات تھی جو اس (مغیرہ) کے خلاف

کی دعوت دی۔ حضرت مسلم ابن عقیل جب کوفہ پنچ تو اس نے حضرت مسلم کو کی بیعت کی لیکن جب عبیداللہ ابن زیاد کوفہ میں آیا تو اس نے حضرت مسلم کو چھوڑ کر عبیداللہ کا ساتھ دیا اور بعد میں امام حسین ؓ کے خلاف کوفہ سے جانے والے لشکر کا سردار بن کر امام ؓ سے جنگ کرنے کے لئے نکانہ یہ شخص اس وقت کوفہ کا ایک بڑا سرمایہ دار تھا۔

### ۲\_ اشعث ابن قیس

یہ وہ مخص تھا جو جنگ ِ صفین میں امیرالمو منین امام علی علیہ السلام کے ہم رکاب تھا۔ لیکن عین اس وقت کہ جب علی علیہ السلام کالشکر فتح کے بہت قریب تھا اور معاویہ کے لشکر پر غلبہ پایا ہی چاہتا تھا اس نے حضرت علی کو تحکیم قبول کرنے پر مجبور کرکے جنگ کاپانسہ معاویہ کے حق میں پلیٹ دیا۔ یہ مخص ایک بردا جاگیردار تھا۔

۳ \_ عمر ابن حريث

یہ زیاد ابن ابیہ کا نائب تھا۔ زیاد جب بھرہ جاتا تھا تو اس کو اپنی جگہ چھو ڑ جاتا تھا۔ حضرت مسلم نے جب کوفہ میں دارالامارہ کا محاصرہ کیا تو اس محض نے ایک علم باند کر کے اعلان کیا کہ حضرت مسلم کو چھو ڑ کر جو شخص بھی اس پر چم نے نیچ آجائے گا وہ امان پائے گا۔ یمی شخص تھا جس نے حضرت مسلم کی کو ششوں پر پانی چھر دیا۔ یہ بھی ایک جاگردار تھا۔ کر بو کر برملا کہتے تھے کہ ''تم خود لعن اور مذمت کے مستحق ہو۔'' اور یہ کمہ کرلوگوں کو خدا کی راہ میں قیام کرنے کی دعوت دیتے تھے اور کہتے تھے کہ: ''میں شمادت دیتا ہوں کہ جس ہتی کی تم مذمت اور عیب جو کی کرتے ہو وہ فضیلت کی سزاوار ہے اور جس شخص کی تم تعریف کرتے ہو وہ مذمت کا مستحق ہے۔' معاویہ نے زیاد ابن ابسہ کو حکم دیا کہ حجر ابن عدی اور ان کے دوستوں کو شام بھجوا دیا جائے۔ جب وہ شام پنچ تو ان کو شہید کردیا۔ معاویہ کے اقتصادی جرائم

سرمایہ داری اور جا گیرداری نظام کا فروغ:۔ اسلام نے ارتکاز دولت کو مذموم قرار دیا ہے۔ اسلام ایسے نظام کو مسترد کرتا ہے جہال دولت چند ہاتھوں میں منجمد ہو جائے۔ پیغیر اکرم کی رحلت کے بعد آپ کی سنّت اور سیرت کے خلاف اموال اور ہیت المال کی تقسیم میں رفتہ رفتہ انحراف شروع ہوا۔ یہاں تک کہ حضرت عثان کے دورِ خلافت میں پچھ لوگ سرمایہ دار اور جا گیرداروں کی صورت میں نمودار ہوتے پھر معاویہ کے دور میں تو یہ سرمایہ داری اور جا گیرداری نظام اینے عروج پر پہنچ گیا۔ چنانچہ اس زمانہ کی چند سرمایہ دار شخصیتوں کاہم یہاں مختصراً ذکر کرتے ہیں:

ا- شبعث بن ربيعي

شبث ابن ربیعی ان افراد میں سے بے جنہوں نے امام حسین کو کوفہ آنے

114

کہ مدینہ پنی براکرم کی ہجرت کا مرکز تھا۔ یہیں تے لوگ معادیہ کے آباء واجداد کے خلاف جنگ کرنے کے لئے نگلے تھے۔ دو سری دجہ یہ تھی کہ مدینہ میں پنی بر کے بڑے بڑے اکابر اصحاب رہتے تھے اور ان میں سے بہت سے اصحاب و تابعین خود کو معادیہ کے مقابلہ میں بہتر سمجھتے تھے۔ اسی وجہ سے معادیہ نے اہل مدینہ کو ہمیشہ اقتصادی محرومی میں مبتلا رکھا۔ اس کی واضح مثال یہ ہے کہ اس نے اہل مدینہ کو محبور کیا کہ وہ اپنی الماک کو کم قیمت پر معادیہ کو فروخت کر دیں یہاں تک اہل مدینہ اس حال کو پنچ گئے کہ وہ اونٹ تھو ژایا کوئی سواری تک نہیں خرید سکتے تھے۔

اس کے علاوہ معاویہ نے مدینہ میں اپنے گور نر کو ہدایت کی کہ وہ وہاں اشیاءِ خور دنی کی قیمتوں میں اضافہ کر دے۔ چنانچہ یزید نے اپنے دورِ خلافت کے پہلے مرحلے میں ایل مدینہ کے نام ایک پیغام بھیجا کہ اگر وہ (ایل مدینہ) اس کی بیعت کرلیں گے تو اس سال مدینہ میں گندم کی قیمت کم کر کے اس سطح پر لے آئی جائے گی جس قیمت پر گندم شام میں دستیاب ہے۔ معاویہ کے ظلم و ستم کا دو سرا ہدف اور تختہ مشق ایل عراق تھے جنہیں اس نے معاشی بحران میں مبتلا کیا۔ اور اس کی وجہ یہ تھی کہ یہاں کی اہم شخصیات اہل بیت کی مانے والی تھیں اور یہاں بکثرت شیعہ آباد تھے جو معادیہ کے اصلی حراف اور رقیب تھے۔ اس کے علاوہ خوارج بھی عراق میں رہتے تھے اور وہ بھی

ریب در ریب صف ک صفاوہ خواری کی طراق کی رج سے اور وہ بی معادیہ کے سخت مخالفین میں سے تھے۔ چو نکہ معادیہ کو عراق کے شیعوں اور خوارج سے سخت خطرہ قعامی لئے وہ عراق کے لوگوں کو معاشی بد حالی میں مبتلا رکھتا تھا۔ (خلاصہ از حیات امام حسین طلہ ۲۔ص ۱۳۲) اہل کوفہ اور اہل مدینہ کیلئے اقتصادی مشکلات پیر اکرنا

کوفہ اس وفت چند جا کیرداروں کے ہاتھ میں تھا۔ لیکن کوفہ کی اکثریت محروم اور مستفعف طبقہ پر مشتل تھی ۔۔۔ کوفہ چونکہ فوجی مرکز تھا اس لئے یہاں کے عام باشندے فوجی تھے۔ یہ فوجی دو قشم کے تھے ایک وہ جو مستقل طور پر حکومت کے راثن خوار تھے اور دو سرے وہ جو حالت جنگ میں اگر حکومت کی طرف سے جنگ کرنے کے لئے نگلتے تھے تو انہیں حکومت سے راش ملتا تفاور نہ نہیں۔ جن لوگوں کو مستقل طور پر حکومت سے راش ملتا تھا 'جنگ کی حالت میں تو ان کے راش میں اضافہ کر دیا جا یا تھا اور جب حالت جنگ میں نہیں ہوتے تھے تو ان کا راش نم کر دیا جا یا تھا اور جب حالت جنگ میں میں شریک نہیں ہو تا تھا تو ان کا راش بند کر دیا جا یا تھا اور جب حالت جنگ میں

اس بات ے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ جو لوگ حکومت کے راشن خوار شیمے دہ کیوں کر حکومت کی مخالفت، میں سمی مستقل مزاجی اور استحکام کا مظاہرہ کر سکتے تھے۔

معاویہ کا دور ملوکیت اور آمریت کا بد ترین دور تھا اور جہال ملوکیت اور آمریت کا دور دورہ ہو وہاں نہ کوئی اصول ہو تاہے اور نہ کوئی اقتصادی مسلک۔ معاویہ بیت المال کو اپنی ذاتی جاگیر سمجھتا تھا۔ اپنی حمایت کرنے والوں کو بے حساب مال و دولت سے نواز تا تھا اور اپنے مخالفین کو ان کے بنیادی حقوق تک سے محروم رکھتا تھا اور ان سے کمر شکن مالیات وصول کر تا تھا۔ شام معاویہ کے مو کدین اور حامیوں کا مرکز تھا جب کہ مدینہ اور کوفہ اس

ابن جبیر نقل کرتے ہیں کہ \_\_\_\_ "ابن عباس نے عرفہ میں مجھ سے یو چھا کہ 'لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ تلبیہ نہیں کہتے 'تو میں نے جواب دیا کہ لوگ معادیہ سے ڈرتے ہیں۔ یہ سنتے ہی ابن عباس خیمہ سے نکلے اور تلبیہ پڑھا۔" (كتاب الغدير جلد ١٠ - صفحه ٢٠٥ نقل از كتاب سنن نسائي جلد ٥ -صفحہ ۲۵۳ اور بیہقی نے اپنے سنن میں جلد ۵ - صفحہ ۱۱۳ میں سعید این جبر سے نقل کیا) ★ معادیہ نے عیدین کے خطبہ کو نمازے پہلے شروع کیا عیدین کی نماز خطبہ سے پہلے ہے اس کے بیان میں ابن عباس سے نقل ہے "میں نے پیغیر کے ساتھ عید کی نمازیر ھی ہے۔ ابوبکراور عمر کے دور میں بھی عید کی نماز خطبہ سے پہلے ہوتی تھی۔ " محاضرات اوائل صفحہ میں لکھا ہے کہ عبد کے خطبہ کو نماز سے مقدّم کرنے والامعاوبير ب-(كتاب الغدير جلد ١٠ - ص ٢١١ نقل از زر قائى شرح موطه ابن مالك - جلد ١ - ص (""" عید کے خطبہ کو معادیہ نے نمازے پہلے اس لیے کیا تھا کہ ۔۔۔اس نے خطبہ میں امیرالمومنین امام علی علیہ السلام پر سب وشتم کرنے کی رسم جاری کی تھی اور لوگ چوں کہ خطبہ میں علیٰ پر سب وشتم کو سننا گوارا نہیں کرتے تھے اس لئے عیدین کی نماز کے بعد اٹھ کر چلے جاتے تھے۔ لہذا معادیہ نے خطبہ کو

معادبیہ کادین میں انحراف کرنا ★ نماز جمعہ بدھ کے دن بڑھائی گئی معادیہ کے بارے میں اہلِ شام کی اندھی اطاعت اس حد تک پینچ چکی تھی کہ اس نے جنگ ِ صفین پر جاتے وقت نماز جعہ بدھ کے دن پڑھائی۔ (كتاب الغدير جلد ١٠-ص ١٩٦) ★ 🔹 معاویہ نے قانون دیت میں ترمیم کی ضحاک نے کتاب دیات میں صفحہ •۵ پر محمد بن اسحاق سے نقل کیا ہے کہ ''ہم نے زہری سے یو چھا کہ پنجبر کے دور میں اگر کسی ذمی کو قتل کر دیا جا یا تھا تو اس کی کیا دیت تھی 'تو اس نے جواب دیا کہ 'پیغمبر' کے دور سے لے کر عثان کے دور تک مقتول کے وارث کو ایک ہزار دینار دیت دی جاتی تھی۔ جب معاویہ کا دور آیا تو اس نے وارث كويانچ مو دينار دئے اور بانچ سو دينار بيت المال ميں جمع "<u>'</u> ★ 🛛 معادیہ نے نماز میں متحب تکبیروں کو ترک کیا ابو ہربرہ نے نقل کیاہے کہ «مستحب تكبيروں كوسب سے پہلے معاويد نے ترك كيا-" (کتاب الغدر جلد ۱۰ - ص ۲۰۱ نقل از طبرانی از ابو مرره) ★ 🔹 معاویہ نے عرفہ کے دن تلبیہ کو ترک کیا

مرجبہ وہ گروہ ہے جو یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ ایمان کے ساتھ کوئی بھی گناہ ضرر نہیں بہنچا سکتا جیساکہ کفرک ساتھ کوئی نیکی فائدہ نہیں دے سکتی۔ (معجم الفرق الاسلامي - صفحه ۲۱۹) مذہب مرجبہ حضرت علیٰ کی شمادت کے بعد اور معاویہ کے خلیفہ بننے کے بعد وجوديين آبا-نظریہ مرجبہ خوارج کے نظریہ کی بالکل ضد ہے خوارج کا نظریہ بیر ہے کہ گناہ کرنے کے بعد مسلمان کافر ہو جاتا ہے جب کہ فرقہ مرجیہ کے نزدیک کوئی مسلمان اگر ایمان رکھتا ہے اور وہ کوئی گناہ کرے تو اس کا وہ گناہ اسے کوئی نقصان نہیں پنچا سکتااور اے ایمان سے خارج نہیں کرتا۔ خوارج تحکیم قبول کرنے کی وجہ ت حضرت علیؓ کی امامت کو نہیں مانتے تھے۔ ساتھ ہی وہ معادیہ کو بھی نہیں مانتے تھے اور اس کے مخالف تھے۔ خوارج چوں کہ گناہ کو موجب کفر شخصے نتھ للذا معادیہ خوارج کے مقابلہ میں مذہب مرجبہ کو وجود میں لایا پاکہ اپنے جرائم کے ارتکاب کے بعد وہ اپنی حکمرانی بھی باتی رکھ سکے اور اس کو مسلمانوں کے زمرے میں بھی گنا جائے۔ معاویہ ند جب مرجبہ کو وجود میں لاکر دو فائدے اٹھانا چاہتا تھا۔ ایک تو اس کے ذریعہ وہ خوارج کے خلاف محاذ قائم کرنا چاہتا تھا کہ جو معادیہ کے سخت دشمن تھے ۔دو سری طرف وہ شیعوں کے خلاف بھی محاذ قائم کرنا جاہتا تھا جو اے غاصب سجھتے تھے۔اپنے ان دونوں حریفوں کے مقابلہ میں اپنے جرائم بر بردہ ڈالنے کے لئے اس نے مذہب مرجبہ کو فروغ دیا۔

**#TT** نمازے پہلے کہنا شروع کیا۔ (تاريخ يعقوني جلد ٢-ص ٢٢٣) معاویہ پیغیبراکرم کی معراج کامنگر تھا ۔ معادبه منكر معراج يغيبر تقااوراس كوخواب سمجقنا تقابه (زندگانی حضرت محمدٌ جلد ۱۰ – ص ۲۷۸ ټاليف د اکثر محمد حسين بيکل) ★ فرمان پنجيبر کې مخالفت پنیبراکرم نے فرمایا کہ "جو بچتہ پیدا ہو تاہے وہ اس کاہے جس کے بستر یہ وہ يداہوا۔" معادید نے زیاد ابن ابیہ کوجو ٹنقیف کے غلام کے بستر بر پیدا ہوا تھا سنّتِ رسول کے خلاف اپنے باپ ابوسفیان سے منسوب کیا۔ \* ادکام شریعه کی خلاف ورزی اسلام میں ابریٹم بہننا اور سونے بیاندی کے برخوں کو استعال کرنا حرام ہے۔ معاویہ نے شریعت کے خلاف ابریشم پیننے اور سونے اور چاندی کے برتنوں کواستعال میں لانے کی ستت جاری گی۔ ★ - جدیث جعل کرنے کا سلسلہ معاديد في ابو بهريره مسمرة ابن جندت معمروين عاص متغيره ابن شعبه اور عردہ ابن زبیر کو جعلی عدیث گھڑنے بر مامور کیا۔ 🖈 👘 معلومة مذي سبر مرجبة اور نظرية جبر كو وجود ميں لايا معادية فدجسية مربسة اور نظرية جركا أظهار كرنا تقاب (انقلاب مسيرة ص ١١ تاليف يشخ مهدى مثم الدين نقل ازابن ابي الديد)

يزيد ابنِ معاويه

تاریخ کا بیہ مکردہ چرہ 'ابو سفیان کا پو تا 'ہند جگر خوارہ کی یادگار تھا۔ یزید کی ماں "میںون" بجدل کلبی کی بیٹی تھی ۔ اور شام کی معروف عورتوں میں شار ہوتی تھی 'معاویہ نے اس کو اپنی زوجیت میں لیا۔ یزید کا حمل ٹھرنے کے بعد اس عورت "میںون" کو معاویہ نے ایک شعر پڑ ہے ہوئے سنا جس میں معاویہ اور اس کے قصر کی تمام زیبائی و خوبصورتی و نیز شام کی آب و ہوا کی ند مت کی تھی ۔ اور اپنے دیمات کی جھونپڑی 'وہاں کی آب و ہوا 'گلہ گو سفند میں رہنے والے اپنے چپاز او بھائی کی مدح مرائی تھی ۔ معاویہ نے یہ شعر سن کر میںون" کو طلاق دے دی۔ وہ عاملہ اپنے گاؤں چلی گئی جہاں یزید کی ولادت ہوئی ۔۔۔ولادت کے بعد یزید کو ایک مسیحی عورت کے سپرد کیا گیا جو قبیلہ طائف سے تعلق رکھتی تھی 'وہ اسلام سے بے خبر تھی 'برائی و قبیلہ کا اس کے معمول میں سے تھے ۔ اس گندے اور فاسد خاندان میں یزید کی تربیت اور اس کی نشوونما ہوئی ۔۔۔وہاں اس نے کتے سے کھیانا 'شراب خوری 'جوا' ذ *مب جري* 

اسی طرح معادیہ نے نظریہ جبر کی بھی ترویز کی ۔ نظریہ جبر یہ سے کہ بندہ جو اعمال انجام دیتا ہے اس میں وہ خود مختار نہیں ہے۔ تمام اعمال خدا اپن بندوں سے کراتا ہے اور بندے مجبور محض ہیں۔ وہ جو بھی اعمال انجام دیتے ہیں وہ سب تقدیر اللی کے مطابق ہیں اور تقدیر اللی میں تغیرو تبدل نہیں ہوتا۔ چنانچہ معادیہ اپنی بداعمالیوں کے جواز میں نظریہ جبر کا اظہار کرتا تھا۔ اور اس کے علاوہ اپنی ناجائز اور ظالم حکومت کے جواز میں بھی چاہتا تھا کہ لوگ یہ سمجھیں کہ یہ سب تقدیر اللی کے مطابق ہے جو نا قابل تغیرو تبدل ہے تاکہ اور اس کے خلاف قیام کرنے اور کوئی انقلاب لانے کو بے سود سمجھے۔

MAN

کے ساتھ نیٹینی ہے۔ یزید ۱۴ جری میں حوارین میں مرا اور اس کو دمشق میں دفن کیا گیا۔ اس نے چار بیٹے چھوڑے: معادیہ 'خالد 'ابو سفیان اور عبداللّٰد۔

(کتاب امام حسین ؓ تالیف عباس راسخی صفحہ ۲۲) مسعودی اپنی کتاب تاریخ مسعودی (مروج الذہب) میں لکھتا ہے کہ:

یزید اس امت میں فرعون کی مانند ہے ۔ یہ فرعون سے بھی بر تر ہے اور فرعون اس کے مقابلہ میں عادل تر ہے۔ یزید رقص کرتا تھا 'کتے 'بندر اور چیتے سے کھیلتا تھا اور شراب میں غرق رہتا تھا۔ قوتی امام حسین \* کے بعد ایک دن شراب کی مجلس میں جب کہ اس کے پہلو میں این زیاد بیٹا تھا 'یزید نے یہ شعر پڑھا: '' بچھے شراب پلاؤ تاکہ میں سیراب ہو جاؤں اور میرے بعد این زیاد کو پلاؤ 'یہ میرے صاحب سروامانت ہیں۔ یہ میری آرزوک کو پورا کرنے والے اور میرے دشمن سے لڑنے والے ہیں ''۔۔۔ چھاتے ہوئے تھے 'اس کے دور میں فسق و فجور اس کے عمال پر معاوری لکھتا ہے کہ اس کے دور میں فسق و فجور اس کے عمال پر معانیہ شراب پینے لگھے تھے ''۔ علانیہ شراب پینے لگھے تھے ''۔ کھیلنااس کاانتہائی پیندیدہ مشغلیہ تھا۔

یزید ایک بند رکھتا تھاجس کا نام اس نے ابو قیس رکھا تھا اور کہتا تھا یہ بن اسرائیل کا ایک شخ ہے جو بند رکی شکل میں منح ہوا تھا -- یزید اس بند رکو نبیذ پلا نااور پھر اس کی عجیب عجیب حرکات پر خوش ہو تا اور ہنتا تھا - مورخ ابن کشر لکھتے ہیں کہ یزید اس بند رکو ابریشم کا لباس اور سونے کی بنی ہوئی ٹوپی پہنا تا تھا ----جس دن سے بند ر مرائیزید بہت ہی رنجیدہ ہوا۔ اس نے حکم دیا کہ اس کو کفن پہنائیں اور اس کی تدفین کریں --- اور اہلِ شام سے کہا کہ اس بند رکی موت کا سوگ منائیں۔

یزید اپ خاندان میں سب سے زیادہ دشمنی اور تعصّب اہل بیت اطهار سے رکھتا تھا۔ اگر چہ اہل بیت کی دشمنی اس کو خاندانی ورثے میں ملی تھی لیکن ذاتی طور پر اس کی دشمنی کچھ اس سے بھی زیادہ تھی ۔۔۔ یزید اپنی دشمنی ، بنُض و عناد اور عدادت کو اپنے باپ کی طرح پوشیدہ نہیں رکھ سکتا تھا بلکہ تھلم کھلا فخرید اس کا اظہار کرتا تھا ۔۔۔ ایک دن اتفاق سے ہوا کہ جس مجلس میں امام حسن تشریف فرما تھے اس میں یزید موجود تھا۔ یزید نے جناب امام حسن سے کھل کر کہا کہ میں آپ سے دشمنی رکھتا ہوں تو امام نے جواب دیا: "دہم صحیح کہتے ہو میں جانتا ہوں کہ تم مجھ سے دشمنی رکھتے ہو تک کہ شیطان تمارے باپ کے ساتھ تہمارے نطف کے انعقاد میں شریک ہوا۔" کچر امام " نے اس آیت کی تلاوت فرمائی:

"شَارِ كُهُمْ فِي الْأَمُوَالِ وَالْأَوْلَادِ") جس كے نطفہ میں شیطان شریک ہو اس كى دشنى آلِ محم میں اپنی موت مرا۔ (مرون الذہب صفحہ نمبر ۲۵ ' تاریخ یعقوبی - جلد دوم صفحہ ۲۳۶۹) پزید کی ولی عہدی پزید کی ولی عہدی کے بارے میں دینی و اجتماعی شخصیات کی آراء ا۔ عبد اللہ ابن عمر

معادیہ نے جب اصحاب رسول اور تابعین اور دیگر شخصات کے سامنے یزید کی ولی عمدی کا اعلان کیا تو عبداللہ ابن عمرنے کہا: «حمد و ستائش اللہ کے لئے ہے کہ اس نے ہمیں اپنی اور اپنے بنی کی امّت بنے کا شرف بخشا۔ معادیہ! یہ خلافت نہ حکومتِ حرقل ہے اور نہ یہ قیصری و سراوی ہے جہاں سے وراثت میں جاتی ہے اور باپ کے بعد بیٹاوارث بنآ ہے۔ اگر ایسا ہو تا تو میں اپنے باپ کے بعد خلیفہ بنتا۔ خدا کی قتم میرے باپ (عمر) نے جن چھ آدمیوں کو خلافت کے لئے نامزد کیا ان میں مجھے نہیں رکھا۔ خلافت قریش میں ان لوگوں کے لئے ہے جو اس منصب کے اہل ہوں اور مسلمان ان سے راضی ہوں-" (کتاب معارف اسلامیہ تالیف شیخ محمد علی نجفی زبیری صفحہ ۵۷) معادیہ کے یزید کی ولی عہدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا: «کیا ہم ایک ایسے شخص کی بیعت کریں جو کتے سے کھیتا ہے ، شراب پیتا ہے اور علامیہ فت کرتاہے ۔۔ خدا کے سامنے ہمار اکیاعذر ہو گا۔ " (تاريخ يعقوبي جلد دوم صفحه نمبر ۲۲۸)

حسن بھری نے کہاہے کہ اس امت کودو انسانوں نے فاسد کیا ہے۔ ایک عمروابن عاص جس نے جنگ مفین میں مسلم تحکیم پیدا کیا ----دو سرا مغیرہ ابن شعبہ جس نے معاویہ کو پزید کی ول عمدی کا مشورہ دیا۔ وہ لکھتا ب : "مغیرہ ابن شعبہ نے معادیہ کو یزید کی ولی عہدی کا مشورہ دینے کے بعد باہر نگل کر کہا: "بیں نے معادیہ کایاؤں ایے گڑے میں ڈالا ہے جس سے وہ قیامت تک نہیں نکل سکے گا۔<sup>،</sup> (كتاب نهفت الحسين صفحه ۱۱۳) حسن بفري لکھتے ہیں معاد ہیہ کے چار جرائم اپنے نظلین ہیں کہ ان میں سے ایک جرم ہی اس کی ہلاکت کے لئے کانی ہے 'ان جرائم میں سے ایک برا جرم اینے بعد اینے بیٹے کواپنا جانشین بنانا ہے جبکہ وہ شرابی تھا 'حالتِ سكرمين رباكر باقعا ريشي (ابريشم) لباس پينتا تھا ، بيشہ گانا گابا تھا۔ (الولايت والامامت ص ۳۳۶) (تاريخ طبري جلد چهارم صفحه ۲۴۲) جس وفتت معادیه مرایزید موجود نه تقا'وه حوارین میں تھا'اس کو معادیہ کی بیاری کے وقت پغام بھیجا گیا۔ لیکن وہ معاوید کے مرنے کے بعد پنچا۔ معادید کی نماز جنازہ ضحاک ابن قیس فہری نے پڑھائی۔ بزید بعد میں پنچا اور آکر معاویہ ک قبربر نمازيزهي-یزید کی خلافت تین سال آنٹھ ماہ رہی وہ ۷۷ صفر ۲۴ ہجری کو ۳۳۳ سال کی عمر

۳ <u>مغیرہ ابن شعبہ</u>

اگرچہ یزید کی ولی عہدی کی سوچ معاویہ کے ذہن میں ڈالنے والا خود مغیرہ ابن شعبہ تھالیکن جب معاویہ کو یہ فکر دینے کے بعد وہ کوفہ پنچانو اس نے کوفہ والوں سے کہا:

"میں نے معاویہ کے پاؤں کو ایسے گڑ ہے میں ڈالا ہے جو بہت ہی گہرا ہے جس سے اب وہ قیامت تک باہر نہیں نکل سکے گا۔ معاویہ کا یہ فعل امت پر جس سے اب وہ قیامت تک باہر نہیں نکل سکے گا۔ معاویہ کراں گزرے گااور امّت میں ہمیشہ کے لئے شگاف پڑ جائے گا۔" (حیاتِ امام حسین طلد دوم صفحہ نمبرا۱۹)

#### ۵--- زیادابن ابسیه

معاویہ نے زیاد ابن ابیہ کو ایک خط میں ہدایت کی کہ دہ لوگوں سے بزید کی بیعت لے ۔ جب بید خط زیاد کو ملا تو اس نے اپنے غلام کو بلا کر کما کہ: " دالی باتوں کے راز کے لئے تم کو امین بنا تا ہوں جو کسی خفیہ تحریر میں بھی نہیں لائی جا سکتیں ۔ تم معاویہ کے پاس جا کر میری طرف سے اس سے کہو کہ اے امیرالمو منین آپ کا خط مجھے ملا ۔ میں اس کے مضمون سے آگاہ ہوا 'لوگ ہم کو کیا کہیں گے اگر ہم ان کو بزید کی بیعت کی دعوت دیں ہے۔ بزیز کتوں اور بندر سے کھیلنا ہے 'ابریٹم پہنتا ہے 'شراب کا عادی ہو چکا ہے اور دف اور ڈھول میں مست صبح سے شام گزار تا ہے۔ جبکہ لوگوں کے در میان حسین ابن علی ' عبداللہ ابن عباس 'عبداللہ ابن زمیر 'عبداللہ ابن عمر موجود ہیں ۔۔۔۔لیکن اگر

۲ --- مروان ابن حکم

مروان بنی امتیہ کے خاندان کے بزرگوں میں سے تھا۔ جب معاویہ نے یزید کی ولی عمدی کا اعلان کیا تو اس کو غصّہ آیا اور اس نے معاویہ سے کہا: " اے فرز ندِ ابی سفیان !انصاف کر۔ افسوس ہے تونے اپنے ایک ایسے بچے کو امیر بنایا جبکہ تیری قوم میں تبھ جیسے افراد موجود ہیں۔ تو اپنے جیسی ہم پلہ شخصیات کے ساتھ دشمنی کرکے گناہ کا مرتکب ہوا۔" معاویہ نے اس سے یزید کے لعد اس کی ولی عمدی کا وعدہ کر کے اسے مدینہ ایوا ہے جار سوم صفحہ ۲۰ سے معزول کردیا۔ (مروج الذہب جلد سوم صفحہ ۲۰ سے حیات امام حسین عبلد دوم صفحہ ساتا نقل از

سا--- سعید ابن عثمان <sup>ا</sup>بن عفان

جب معادیہ نے بزید کی ولی عمدی کا اعلان کیا تو سعید ابن عثمان اس کے پاس گیا اور غصّہ کی حالت میں معاویہ سے کہا: تم نے کس وجہ سے اپنے بیٹے کی ولی عمدی کا اعلان کیا ہے جبکہ میرا باپ اس کے باپ سے بھتر ہے۔ میرک مال اس کی ماں سے بھتر ہے اور میں خود اس سے بھتر ہوں۔ ہماری وجہ سے تو اس مقام پر پہنچا ،ہم نے تخصے اس منصب سے معزول نہیں کیا تھا۔ • ٣٣٣

''خدا کا عصیان کرکے کمی مخلوق کی اطاعت نہیں کی جانکتی ۔یزید نے ہمارے دین کو خراب کیا ہے ''۔ ( ناریخ یعقوبی ج دوم ص نمبر ۲۲۹)

۸\_\_\_\_ احنف ابن قیس

احنف ابن قیس رکیسِ عراق سے جب معادیہ نے یزید کی دلی عہدی کے بارے میں کہا کہ تم بھی اپنی رائے کا اظہار کرو تو اس نے کہا: "اگر پچے بولوں تو تم ہے ڈید ہے اور اگر جھوٹ بولوں تو خدا ہے ڈر ہے۔" معادیہ سے احنف نے کہا:

" اے امیرالمومنین! جان لو 'خلافت کس کے سپرد کر رہے ہو۔ دیکھو ' دھو کے میں مت آؤ کیونکہ جو تمہیں ایسے مشورے دیتا ہے وہ اپنی عاقبت پر نظر نہیں رکھتا ہے للذا اس امتِ مسلمہ پر رحم کرو۔ آگاہ ہو جاؤ کہ اہل تجاز واہلِ عراق ہرگز اس فیصلے پر راضی نہیں ہوں گے اور تمحاری بات کوئی نہیں مانے گا جب تک حسن ڈزندہ ہیں۔"

(كتاب حيات إمام حسين صفحه نمبر ٢٠٢)

معاویہ نے اپنی موت سے پہلے یزید سے کہا کہ باغیوں کے ضمن میں ایک دن ایسا ہو گا جبکہ اہلِ مدینہ تمصارے خلاف کھڑے ہوں گے تو ایسے میں تم مدینہ کو مسلم ابن عقبہ (جنرل) کے سپرد کرناوہ ہمارا نصیحت یافتہ شخص ہے ۔۔۔۔ جب یزید کے سامنے وہ دن آیا کہ اہلِ مدینہ نے اس کے والی محمد ابنِ عثان کردار درست کرے ناکہ ہم اس کی بیعت کے لئے لوگوں کو دعوت دے سکیں " (حیات امام حسین ج دوم ص نمبر ۲۴ 'نقل از تاریخ یعقوبی ج دوم ص نمبر ۱۹۹۲)

۲ معاویہ پرریزید

جب بزید کی برائیاں اور غلط حرکات منظر عام پر آگئیں تو خود معاویہ نے اس کو بلا کر نصیحت کی کو شش کی اور اس سے کہا کہ شہوات و خواہشات نفسانی کو پوشیدہ رکھے اور یہ حرکات چھپا کر کرے باکہ لوگوں کی نظروں میں نہ آئے۔ بزید کی ولی عہدی کے اپنے فیصلے کے بارے میں معادیہ کہتا ہے "اگر میری خواہشاتِ نفسانی بزید کو ولی عہد بنانے میں نہ ہو تیں تو شاید میں ہدایت پاتا۔"

<u>ے عبداللد ابن زبیر</u>

عبداللد ابن زبیر نے کہا: «معاویہ خدا سے ڈر۔ ایخ نفس کے ساتھ انصاف کر۔ یہ عبداللد ابن عباس ابن عم رسول "عبداللد ابن جعفرذی الجناحین ہیں میں خود عبداللد ابن زبیرابن عم رسول ہوں اور حضرت علی کے دو بیٹے حسن و حسین ہیں متم جانتے ہو کہ یہ کون ہیں ؟ان کی کیاشان ہے --- تو خود ہمارے اور اینے در میان فیصلہ کر۔

(حيات إمام حسين ج دوم ص نمبر ٢٠٦)

عبدالله ابن زبير کہتے ہیں:

یزید کے جرائم

علامه مبت الدين شرستاني اين نفيس كتاب نهفت امام حسين عين لكھتے ہیں: '' پزید ہمیشہ حسین و جمیل جوان لڑ کیوں کی تلاش میں رہا کر تا تھا۔ اس کو خبر دی گئی کہ مدینہ میں ایک ایسی خاتون موجود ہے جو اینے حسن و جمال میں مثال نہیں رکھتی۔ اس کا نام ارینب ہے 'وہ اسحاق قریشی کی دختر ہے 'ارینب عبداللہ ابن سلام کے عقد میں تھی۔ بزید سوج میں تھا کہ کس طرح ان میاں بیوی کے درمیان جدائی ڈالی جائے۔ اس سوچ میں جب وہ خود کمی نتیجہ پر نہ پہنچ سکا تو اس نے اپنے باپ معادیہ کو یہ خبر پنچائی اور معادیہ سے کہا کہ اگر میری یہ خواہش یوری نہ ہوئی تو میں ہلاک ہو جاؤں گا۔ معادیہ اگرچہ مشکل سے مشکل کام اپنے کرو فریب سے حل کرنے میں مہارت رکھتا تھا 'لیکن اس سلسلہ میں اس کو رسوائی نصیب ہوئی۔ معادیہ نے ایک ناپاک دھو کہ کا جال مرتب کیا اور سوچ سمجھ کراس نے عبدالللہ ابن سلام (اس عورت کے شوہر) کو شام بلایا 'اس ے بے انتما محبت اور تمرقت کا اظہار کیا اور اس کی اس قدر خاطرومدارات کی کہ اس کے دل و دماغ پر چھا گیا اور معادیہ نے اس کے دل میں بیہ بات ڈال دی کہ اسے اپنا داماد بنانا چاہتا ہے ۔ پھر اس سے کہا کہ میری خواہش ہے کہ تو امیر وقت کا لیٹن میرا داماد بنے۔ عبداللہ ابن سلام کو خلیفہ وقت کے داماد بننے کے جنون نے اندھا بسرہ بنا دیا۔ آتشِ عشق فروزاں ہو گئی اور وہ بار بار معادیہ سے اس وعدہ کے ایفا کے سلسلہ میں یاد دہانی کرتا رہا۔ جب اس سلسلہ میں اس کا اصرار بڑھا تو معادیہ نے عبداللہ ابن سلام سے کہا کہ میری بٹی کہتی ہے کہ میں

و مروان ابن تحکم اور دیگر بنی امتیہ کے مجرموں کو مدینہ سے نکالا تویزید نے اپنے باب کی وصیت پر عمل کرتے ہوئے ،مسلم ابن عقبہ کو جنرل بنایا جسے مورخین نے مسرف ابن عقبہ کالقب دیا ہے 'مدینہ کو اس کے سیرد کیااور اس نے وہاں جو جرائم اور مظالم کئے 'وہ بیہ ہیں: 🔵 اس نے اصحاب نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم میں ہے ۲۷ مقترر شخصیات کو شہید کیا 'بقول ابنِ قتیبہ اس کے بعد کوئی بدری باقی نہیں رہ گیا۔ وں ہزار دوسرے لوگوں کو قتل کیا جو کہ بچوں اور عورتوں کے قتل کے علاوہ تھا۔ 🔵 🛛 مات سو افراد جو کہ مہاجرین وانصار میں سے تھے ان کو قتل کیا جیساکہ کتاب بدایہ ونہایہ میں زہری سے نقل ہوا ہے۔ 🕳 🛛 مدینہ کی تاراجی کی اوراہل ثروت کولوٹالیا۔ ہزاروں بے آسرا لڑکیوں کی بکارت ضائع کی گئی ،جس کے نتیجہ میں نير شادي شده عور نين حامله *موئي*ي-مسلمانوں کی جان 'مال عزت دخون سے اس طرح کھیلا گیا گویا ہے سب یزید کی ذاتی ملکیت ہیں۔ (دروس من نۋرة الحسين ع من نمبر ۲۴۴۲) 🕒 كمه كو منجنيق سے جلایا۔ 😜 🔬 جس مدینہ کو پنجبر نے طیتبہ کہاتھا پزید کے جزل نے خبیثہ کمہ کریکارا۔ یہ سارے جرائم پزید کے اس فوجی جزل (مسلم ابن عقبہ )نے کئے جس کو مدینہ سپرد کرنے کی معادیہ نے پزید کو دعیت کی تھی۔

**mm**m

اور این سائقی یا غلام سے مشورہ کیا۔ واپس آکر معاویہ سے کہا کہ ہند میری طرف سے مطلقہ ہے۔ (مقتلِ خوارزی ج ایص ۵۱ فصل سائع) عبد اللّٰہ ابن حنطلہ صحابی رسول ی معبد اللّٰہ ابن حنطلہ صحابی رسول ی مند ایک قتم ہم نے اس وقت تک یزید کی حکومت کے خلاف خروج نہیں کیا جب تک ہمارے لئے خطرہ لاحق نہیں ہو گیا کہ کہیں خدا ہمیں آسان سے پتھر کی بارش کر کے سنگ ار خدر ہے۔ پتھر کی بارش کر کے سنگ ار خدر یا حق کوئی ہمی نہ ہو تب بھی میں تندا اس کی مخالف نماز نہیں پڑھتا 'اگر میرے ساتھ کوئی بھی نہ ہو تب بھی میں تندا اس کی مخالفت کروں گا۔"

۳۳**۷** 

(معارف اسلامیه صفحه ۲۵ نقل از تالیف ابن عساکر جلد ۷) ---- ۲۵----

ارینب کی موجودگی میں عبداللہ بن سلام کی زوجیت میں نہیں جا سکتی 'عبداللہ ابن سلام نے بیہ سن کر خلیفہ کا داماد بننے کے شوق میں اپنی مومنہ 'صالحہ اور نیک زوجہ کو طلاق دے دی پاکہ خلیفۂ وقت (امیر معادیہ) کا داماد ہے۔ ارینب کی عدت کا زمانہ ختم ہونے کے بعد معاویہ نے ابو ہریرہ کو مدینہ بھیجا کہ وہ اسے یزید کی زوجیت پر راضی کرے۔ لیکن ارینب سے ملنے سے پہلے ابو ہریرہ حضرت امام حسین سے ملا۔ امام نے اس کے مدینہ آنے کا سبب دریافت کیاتو ابو ہر رہ نے کہا کہ میں ارینب کے پاس یزید کی شادی کا پنام لیکر آیا ہوں۔ توام حسین ؓ نے اس سے کہا کہ ارین بتک میرابھی پیغام پہنچادیں۔ جب ابو ہریرہ نے ارینب کے پاس پزید کی خواستگاری کے ساتھ امام حسین کاپینام بھی پنچایا تو اس زنِ مومنہ و صالحہ نے رشتہ مآل رسول کو رشتہ مآل الی سفیان پر ترجیح دی اور امام حسین کی محبت کو اپنے دل میں رکھ کر ابوسفیان کے غدار 'فاسق 'فاجر اور سفاک یوتے کی امیدوں پر ہمیشہ کے لئے پانی پھیردیا۔ ( نهفت إمام حسين سيد هبت الدين شرستاني صفحه ١٢٩) ایک دن معادیہ نے بزید سے کہا کہ کیا کوئی ایس لذت دنیا باقی رہ گئی ہے کہ تم اس تک نہ پنچ ہو۔ تویزید نے کہا ہاں۔ ام ابیہ ہند بنت سہیل ابن عامر کامیں نے رشتہ مانگااور عبداللہ ابن عامر کریز نے بھی اس کا رشتہ مانگاتو اس کو رشتہ دیا گیامجھ کو نہیں دیا۔ معادیہ نے فوراً عبداللہ ابن عامر کریز کو جو کہ بصرہ میں اس کا والی تھابلایا جب دہ اس کے پاس پہنچا تو اس سے کہا کہ دلی عمد مسلمین پزید کے لئے ہند سے دست بردار ہو جاؤ ۔اس نے کہامیں ایسانہیں کروں گا۔ معادیہ نے کہا کہ اگر نہیں کرو گے تو بھرہ سے تمہیں ہٹادوں گا عبداللہ ابن عامر باہر آگیا

rry

Presented by www.ziaraat.com

مروان بن الحكم

مردان بن تحکم بن ابی العاص بن امیه بن عبد سمس بن عبد مناف ، حضرت عثان بن عفان کا چپازاد بھائی تھا۔ اس کی مال کا نام آمنہ بنت علقمہ بن صفوان بن امتیہ الکتانی تھا۔

کنیت ایا عبدالند ہے۔ سنہ ۲ ہجری میں مکہ یا بعض روایات کے مطابق طائف میں پیدا ہوا۔ اس نے فتح مکہ کے موقع پر اسلام قبولی کیا۔ پیغبر اکرم کی رحلت کے وقت اس کی عمر آٹھ سال تھی۔ اس کا باپ حکم بن ابی العاص اکابرینِ قریش کے سامنے حضور کا تمسخر اڑا تا تھا اور پیغبر کی نقل و حرکت اور انداز گفتگو کی نقل اتار تا تھا۔ حکم ابن ابی العاص اسلام قبول کرنے کے بعد بھی پیغبر کے خلاف جاسوس کرتا تھا اور حضور کو اذیت پہنچا تا تھا۔ ایک دن حکم پیغبر کے باس آیا اور اندر آنے کی اجازت چاہی۔ پیغبر نے فرمایا اس کو اذن دیدو ندا ان پر لعنت کرے جو اس کے صلب سے نظنے والے ہیں سوائے مومنین کے۔ جناب عائشہ سے مروی ہے کہ پیغبر نے مروان اور اس کے باپ پر لعنت

تجمیحی ہے۔ جناب عائشہ نے کہا، "پنیمبڑنے تمھارے باب اور دادا کو شجر ملعونہ قراردما ہے۔" ایک دن پیمبر نے فرمانا: "میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میرے منبر یر بندر چڑھے -12 (مقاتل امتوی صفحہ ۲۲ نقل از البدایہ والنہایہ ص ۳۴۳ نقل از متدرک ِ حاکم ج نمبر ۴ ص ۴۷۹) پغیبر نے فرمایا: "یہ دزغ ابن دزغ (چھکل) ہے'' پی براکرم نے فرمایا: "جب آل مروان کی نسل تمیں عدد پر پنچے گی تو وہ اللہ کے مال کو این در میان باینے گی اور زمین پر فساد برپا کر گی "۔ يغيراكرم في پحر فرمايا: "يد مردان چارجابرول كاباب ب-" حضور في فرمانا: " میں نے خواب میں بنی تَظَم کو اپنے منبر یر بندر کی طرح اچھلتے ديكھا\_" (مقتل خوارزمی ج ایص ۱۸۱) حضرت علی فے مروان سے فرمایا: "افسوس ب تمهار المح اور اس امتت محر کے لئے جبکہ تم اور تمہارے گھرکے بج جوان ہوجائیں گے۔" (ابن الي الحديدج ٢-ص ٢٥٥)

rra

جو چزیں تقییں وہ یوں ہی: خمس افريقه جويانج لاكه دربم ينتح تصييه ایک ہزار پچاس اوقیہ سونایا چاندی۔ ایک لاکھ درہم۔ یورا فدک جس کی مالیت کا اندازہ یوں لگایا جا سکتا ہے کہ معادیہ نے اپنے دور میں فدک کی آمدنی کو تین اشخاص لیتن بزید ' سعيد ابن العاص اور مروان ابن حكم مي تقسيم كيا-(حيات المام حسين جرا-ص ٢١٧) حضرت عثمان کے پاس مصراور عراق سے سات سو سے زائد افراد این این شکایات لے کرمدینہ آئے۔ مصر سے آنے والے وفد نے وہاں کے گور نر ابن

ابی سرج کی شکایات کیں۔

حضرت علی اور دیگر اکابرین اصحاب نے شکایات کرنے والوں اور حضرت عثان کے درمیان طویل گفتگو کے بعد مصالحت کرانے کی کوشش کی۔ بعد میں اس نتیجہ پر پنچ کہ ابن ابی سرج کو گور نری ہے ہٹا کر محمد ابن ابی بکر کواس کی جگہ مامور کیا جائے۔ حضرت عثان سے تھم نامہ پر دستخط لے کر مصر کاوفد محمد ابن ابی بكرك جمراه مصركى طرف روانه ہو كيا۔ مديند سے تين دن كى مسافت طے كرنے کے بعد راہ میں انہوں نے ایک شخص کو مصر کی طرف جاتے ہوئے مشکوک پایا۔ اس سے معلومات اور تفتیش پر اس کے قبضے سے ایک خط ملا جس پر حضرت عثان کی مر لگی ہوئی تھی۔ اس خط میں ابن ابی سرج کو لکھا تھا کہ اگر محمد ابن ابی بکر تمحارے پاس ہمارا خط لے کر آئے تو خط کو پھاڑ دو اور محمد کو کسی ہمانے سے

اسلام لانے سے قبل اور اسلام لانے کے بعد بھی پیغیر کو اذیت پہنچانے اور حضور کے خلاف جاسوی کرنے کے سبب پیغیر نے مروان اور اس کے باب حکم کو مدینہ سے طائف کی طرف شرید رکیا۔ (ابن الی الحدید ج۲ - ص ۲۳۴) پنج بر کی رحلت کے بعد حضرت عثان نے حضرت ابو بکر اور عمر سے در خواست کی کہ مردان اور اس کے باپ کو واپس مدینہ بلایا جائے۔ تو ان دونوں خلفاء نے عثان کی اس درخواست کو بیہ کمہ کر مسترد کر دیا کہ جس کو پغیر کے مدينه بدركيا ہم اس كوكيسے واپس لائيں۔ حضرت عثمان خلیفہ بنے تو ان دونوں کو طائف سے مدینہ بلایا۔ جب یہ لوگ مدینہ ہنچے تو ان کے کپڑے پھٹے ہوئے تھے۔ یہ خشہ حال تھے اور چہوں سے فقروفاقہ کے آثار نمایاں تھے۔ حضرت عثان نے پیغیبر کے اس برانے دستمن کو

جے حضور ؓ دیکھنا پند نہیں کرتے تھے 'مدینہ میں بلانے پر ہی اکتفا نہیں کیا بلکہ مسلمانوں کی رگ حیات لیعنی اقتصادی تقذیر کو بھی انہی کے سپرد کیا۔ ان کو صد قات جمع کرنے پر مامور کیا۔ حضرت عثمان کے اس اقدام سے مسلمان دولحاظ سے ناراض ہو گئے۔

- اول توجس محض کو پیغیر نے مدینہ بدر کیا ہو اور دونوں خلیفہ واپس لانے کے لئے راضی نہ ہوئے ہوں اسے حضرت عثمان نے واپس بلایا۔
- دوم مردان بن تحکم کو جو دستمنِ رسول الله تھااسلامی خلافت کے اہم منصب اور بیت المال کے تمام افتیارات دے دیئے کہ وہ جس طرح اور جمال چاہے خرچ کر سکتا تھا۔ اس وقت اس کے آمدن میں

---1

---+

\_**r** 

--- r

(مقاتل امتوی ص ۱۷۷)

طائف محكه اور مرسنه كاوالي بناديا-

۸۸ ہجری میں مروان کو مدینہ سے ہٹا کر اس کی جگہ اس کے چیازاد بھائی سعد ابن العاص کو گور نرینایا گیا۔ لیکن جب تک دہ مدینہ میں گور نری پر رہا اس نے حضرت علیؓ پر سب کرمانہیں چھوڑا یہاں تک کہ وہ عید کا خطبہ نماز سے پہلے دہا کر تا تھا۔ چونکہ لوگ حضرت علیؓ کے خلاف سب و شتم پند نہیں کرتے تھے اس لئے وہ نماز کے فور ابعد فرار ہو جاتا تھااور اس لئے خطبہ نماز سے پہلے دیا کرتا معاویہ اپنے بعد خلافت کے لئے پزید کی ولی عمدی کے اعلان کی راہ میں جن افراد کو رکاوٹ سمجھتا تھا ان میں ہے ایک حضرت امام حسن تھے کیونکہ صلح میں لکھی ہوئی ایک شرط یہ بھی تھی کہ معادیہ کے بعد خلافت امام حسن کو داہیں یلے گی۔ چنانچہ اس دلی عمدی کے اعلان کے لئے دمشق میں ایک خفیہ اجتماع میں اس مسلہ کو پیش کیا گیاتو احنف ابن قیس نے صلح کی اس شق کو ہنیاد بناتے ہوئے (کہ خلافت معادیہ کے بعد امام حسن کو ملے گ) اس تجویز کو مسترد کیا تھا۔ معادیہ نے دیکھا کہ جب تک امام حسن ڈندہ ہیں یہ مسلہ حل نہیں ہو سکتا۔ معادیہ نے مروان کے نوسط سے جعدہ بنت اشعث زوجہ امام حسن " سے کہا کہ اگر وہ حسن "کو قتل کر دیگی تواہے ایک لاکھ درہم ملے گااور بعد میں پزید کے عقد میں لے لی جائیگ -معادیہ نے اس مروان کے توسط سے جعدہ تک وہ زہر پنچایا جے امام حسن کو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزند رسول شہید ہوئے۔ مروان کی اہل بیت اطمار " سے شدید دشمنی اور کینہ بروری کی ایک نمایاں

قل کر دو اور ہماری ہدایت آنے تک تم اپنے منصب پر قائم رہو۔ اس خط کا مضمون دیکھنے کے بعد وفد دوبارہ مدینہ آیا۔ حضرت علی اور دیگر اصحاب کو لے کر حفرت عثان کے پاس گیا۔ ان سے کہا کہ یہ شخص تمحارا غلام ہے۔ اس خط پر تمحارى مرب للذاكيا كت مو- أكر تمحاراب تو ايباكيوں كيا؟ أكر مروان في تمماری طرف سے منسوب کر کے لکھا ہے تو مروان کو ہمارے سرد کردو۔ حضرت عثمان نے اپنی طرف سے ہونے کا انکار کر دیا۔ جس کے متیجہ میں عثان محصور ہوئے اور قتل کر دیئے گئے۔ حضرت علیٰ اور دیگر اصحاب کی کو شش کے باوجود عثمان نہیں بچ سکے۔ ان تمام حالات کی ذمتہ داری مردان پر آتی ہے۔ (مقاتل المروى ص ١٢٢) جب اہل مدینہ نے حضرت عثمان کے قتل کے بعد حضرت علی کی بیعت کی تو مروان فرار ہو کر مکہ پنچا وہاں طلحہ اور زبیر کے ساتھ جناب عائشہ کے پاس گیا اور انہیں حضرت علی کے خلاف جنگ پر آمادہ کیا۔ حضرت عائشہ کو مکہ سے نکال کر بھرہ لایا۔ بھرہ میں جنگ ختم ہونے کے بعد ملحہ و زبیر قتل ہو گئے اور مروان اسیر ہو گیا۔ حضرت امام حسن اور امام حسین ٹنے حضرت علی سے درخواست کی کہ مروان کو چھوڑ دیں وہ آپ کی بیعت کرے گا۔ جس پر علیٰ نے جواب دیا کہ اس کا ہاتھ یہودی کا ہاتھ ہے۔ مجھے اس کی بیعت کی ضرورت نہیں۔ یہ اگر ایک ہاتھ سے بیعت کرے گانو دوسرے ہاتھ سے غدر کرے گا۔ کیا اس نے مدینہ میں بیعت نہیں کی تھی؟ (نبح البلاغه خطبه نمبر ۲۷) اس کے بعد مردان کوفہ پنچا 'وہاں سے فرار ہو کر معادیہ کے پاس گیا اور جنگ مفین میں معادیہ کا ساتھ دیا۔ جنگ مفین کے بعد معادیہ نے اسے بحرین '

MAR

یہ بھی کہا کہ بزید کے بعد تم خلیفہ بنو گے۔ یہ کہ کراس کو واپس مدینہ بھیجا۔ پہلی فرصت میں مروان کو گور نری سے ہٹا کر سعید ابن العاص کا تقرر کیا۔ معاد سیہ نے مربے سے پہلے سعید کو ہٹا کر اپنے بیٹینج ولید ابنِ عتبہ ابنِ ابی سفیان کو مدینہ کا گور نر مقرر کیا۔

جب ولید ابن عتبہ کو پزید کا خط ملاجس میں معادیہ کی موت کی خبر دی گئی اور اہل مدینہ سے اور بالخصوص امام حسین سے بیعت لینے کا تھم دیا گیا تو ولید نے مردان کو بلایا حالا نکه دونوں میں کشید گی تھی۔ مروان کو معادید کی موت کی خبردی اور اس سے مشورہ مانگا کہ ان لوگوں سے بزید کیلئے بیعت کیے لی جائے۔ مروان نے جواب دیا کہ ان کو فور آ ابھی بلاؤ اور بیعت اور اطاعت کیلیئے دعوت دد۔ اگر انکار کریں تو یہیں پر ان کے سرکاٹ دو قبل اس کے کہ لوگ معادیہ کی موت کی خبرسنیں۔ اگر معادیہ کی موت کی خبرین لیں گے تو یہ مخالفت کریں گے اور حسین ً کی صورت میں بیعت نہیں کریں گے۔ اگر میں تمحاری جگہ ہو تا تو حسین کو بلخ نه دیتا یمال تک که ان کا سرکاٹ لیتا۔ ولید به س کر جران و پریشان مو گیا تو مروان نے کما! بریثان ہونے کی بات نہیں "آل ابو تراب ہمیشہ مارے دمشن رب اور رہی گے۔ اننی لوگوں نے امیر معاویہ کے خلاف جنگ لڑی۔ اگر جلدی نہیں کرو گے توحسین پاتھ سے نکل جائیں گے۔ جب امام حسین مجلس ولید سے رخصت ہو کر نکل رہے تھے تو مردان نے وليد الله كما: اگر حسین محمارے ہاتھ سے نکل گئے اور بیعت نہ کی تو پھر ہاتھ نہیں آئیں گے یہاں تک کہ تمھارے در میان قتل وخون ہوگا۔ بہتر یہ ہے کہ ان کو

مثال یہ ہے کہ جب امام حسن کے جنازے کو آپ کی وصیت کے مطابق امام حسین روضہ رسول پر لے گئے گاکہ نانا کے جوار میں دفن کریں 'مروان اور سعید دونوں جناب عائشہ کے پاس گئے اور کہا کہ اگر حسن جوارِ رسول میں دفن ہو گئے تو ابو بکر اور عمر کو جو امتیاز ملا ہے وہ ختم ہو جائے گا۔ چنانچہ دونوں کے کہنے یر جناب عائشہ گھرسے نگلیں۔ ایک خچر پر سوار ہو کر آئیں اور امام حسن کی میت کو جوار رسول میں دفن کرنے سے روکا۔ امام حسین نے انتہائی منبط و تخل سے کام لیا۔ اینے بھائی کی دو سری وصیت کے مطابق کہ "اگر میرے جنازے پر خون بہانے کاموقع آجائے تو مجھے بقیع میں دفن کرنا" امام حسن کے جنازے کو روضۂ رسول سے بقیع لے گئے۔ پنیبر اور آل پنیبر سے این ذاتی اور خاندانی دشنی کے علاوہ جو مردان کو وریڈ میں ملی تھی 'اس نے معادیہ کو خوش کرنے کے لئے اور یہ جتانے کے لئے کہ اس کا مطیع اور فرمانبردار والی ہے 'اپنے دور میں حضرت علیؓ پر سب و شتم بند سیں کیا اور اس طرح معادید کی خوشنودی کے لئے اہل بیت سے ہر طرح کی د شنی برتا رہا۔ اس کے باوجود جب معاویہ نے بزید کی ولی عہدی کا اعلان کرنا چاہا تو مروان نے معادید کے عظم کو بیہ کمہ کر مسترد کر دیا کہ اہل مدینہ اس فیصلہ کو تسلیم نہیں کرتے اور انہوں نے پزید کی بیعت کو رد کیاہے۔ مروان خود شام گیا اور معاویہ سے کہا کہ اپنے بیٹے کو امیر بنانے سے باز آجائے اور اپنے خاندان کے ہم پلّہ ہزرگوں سے دشنی نہ کرے۔ معاویہ کو سخت غصّہ آیا پھر بھی اس نے ضبط سے کام لیتے ہوئے مردان کا ہاتھ تھاما 'اس کی انتهائي تعريف اورخوش آمدكي اور ايك ہزار دينار ماہانہ وظيفہ بردهانے كاوعدہ كيا۔

تھاجس پر اس کی نگاہ جمی ہوئی ہے۔ مروان نمایت بد طینت اور چالباز آدمی تھا۔ وہ اپنے آپ کو خاندانِ بنو امتیہ کا ایک سن رسیدہ تجربہ کار خلافت کا حقذ ار سمجھتا نتھا۔ چنانچہ یزید کی و لیعہدی کے اعلان کے موقع پر مروان کی معاویہ سے تلخ کلامی بھی ہوئی اور اس نے معاویہ کے اس اقدام کو غلط ٹھرایا للذا مروان یزید کی خلافت سے خوش نہیں تھا۔ اگر ولید اسکے مشورہ پر عمل کر تا تو نتیجہ بسرعال یزید پر منتہی ہونا تھا اور یزید کی خلافت ختم ہوجاتی۔ اور اسکے بعد بنو امتیہ میں خلافت کا سب سے زیادہ اہل مروان ہی نکلتا۔ اگر قتلِ حسین ؓ سے یزید پر کوئی اثر نہ پڑتا تو اعلان ہو گیا۔

قید کرو 'نگلنے مت دو تا آنکہ بعت کریں یا قتل کردینے جائیں۔ اس وقت مروان کے اس تندو ترش روبہ کے چند اسباب ہیں: ۱- وليد ابن عتبه مروان كيليح ايك سياس رقيب كى حيثيت ركھتا تھا كيونكه بيں سال تک مدینه کاوالی یا تو مروان ربایا اس کا چیازاد بھائی سعید۔ یزید کی ولی عہدی کی مخالفت کرنے کی وجہ سے معاویہ نے مروان کو مدینہ کی گور نری سے ہٹایا تھا۔ جو فخص خود کمی عمدے پر فائز رہا ہو اس جگہ دو سرے کو دیکھنا گوارہ نہیں کرتا۔ یمی وجہ تھی یا آپس کی کوئی اور کشیدگی جو ایک دو سرے سے میل ملاقات نہیں رکھتے تھے۔ چنانچہ اس موقع پر مروان کو مجلس ولید میں دیکھ کر امام حسین ٹنے فرمایا: "الله آب دونول کے امور کی اصلاح کرے " آپس میں صلاح "فساد سے بمترب مسلم، رحمی کرناعدادت سے بہتر ہے 'الحمد مللہ آج دونوں ایک جگہ جع ہیں 'خدا النکے مابین اصلاح کرے۔'' دونوں نے امام کے ان کلمات کا جواب نہیں دیا۔ چنانچہ ولید مروان کا ایک رقیب تھا جسے اس منبر پر دیکھنا مروان کو گوارہ نہیں تھا۔ ایسا شخص عموماً صحیح مشورہ کے بیجائے الٹا مشورہ دے گاجس پر عمل کرنے یا نہ کرنے میں دوصور تیں پیداہوں گی۔ (الف) أكر عمل كرمات تو وليد بني ماشم يا امام حسين من سي في سكتا اور اسطرح مروان کا دشمن بنی ہاشم کے مقابل ہو جائے گا۔ (ب) اگر عمل نہیں کرے گاتو پزید کے غم و غصّہ کانشانہ ولید ہی بنے گااور خود مردان یزید کاخیر خواہ قرار یائے گا۔ ۲- مروان تمي سال سے زيادہ عرصہ تك بھی خلافت اسلاميد کے ماليات ك سیاه و سفید کا مالک رہا اور تجھی گورنر رہا۔ اور اب مسئد خلافت کا آرزومند

خوارزمی صفحہ ۱۸ میں ہے کہ: ۶۶ جب بزید کی طرف سے ولید کو حکمنامنہ ملاجس میں معادیہ کی موت کی خبر تھی اور اسے بیہ تھم تھا کہ حسین اور عبداللہ بن زبیر سے ہیعت لے اور انکار کی صورت میں ان کو قتل کردے تو ولید خود اپنے نفس سے مخاطب ہوا اور کہا ا "افسوس ب اب وليد أكس في تحقي اس حكومت مي شامل كيا كمه تيرب اور حمین کے درمیان آج سے مسلم در پیش ہے ۔ "دلید نے بہت دیر تک سویت کے بعد مروان کو بلا بھیجا جبکہ عرصہ ت ان دونوں کے درمیان سخت اختلاف اور کشیدگی تھی - مردان کو معادیہ کی موت کی خبر سے آگاہ کیا ۔ پھر اس سے مشورہ طلب کیا کہ آیا مدینہ والوں سے بالعموم اور حسین ؓ اور عبداللّٰہ بن زبیر ے بالخصوص بیعت طلب کی جائے ۔ مروان نے کہا کہ اگر میں تیری جگہ ہو تا تو حسین کو ملا یا اور ان سے بیعت لیتا مانکار کی صورت میں انھیں ملنے نہ دیتا اور قمل کردیتا - دلید پریشان ہو گیا سرنیچا کیا اور تھو ڑی دیر سویٹے کے بعد سراٹھا کر کہا: "اے کاش ولید پیدا ہی نہ ہو تا اور اس کا وجود نہ ہو تاب کی آنھوں سے آنسو جاری ہو گئے - تب مروان نے ولید سے کماتو پریثان نہ ہو- پریثانی کی کوئی بات نہیں۔ آل ابی تراب ہمارے ساتھ قدیم دشمنی رکھتے چلے آئے ہن انھوں نے عثان کو قتل کیا -امیرالمومنین معادیہ سے جنگیں لڑیں -اگر تم جلدی نہ کرد کے تو امیر بزید کی نظروں سے تمماری قدرو منزلت گرجائیگی۔ اگر تم نے میری بات نہ مانی اور حسین محمارے ہاتھ سے نکل گئے تو پھر ہاتھ نہ آئیں گے۔

مروان کے مشورہ پر ولید نے محمد ابنِ عثمان کو بھیجا۔اس نے حسین ؓ اور

وليدابن عتبه ابن ابي سفيان

دلید این عتبہ بنی امتیہ میں ایک فسیح و بلیغ خطیب تھا۔ معاویہ کی طرف سے مصر میں والی رہا۔ معاویہ کی طرف سے ولید ۲۱ ہجری تا ۲۳ ہجری ہر سال امیر ج مقرر ہوا۔ اسکے بعد ۷۲ ہجری میں اور پھر ۵۹ ہجری تا ۵۸ ہجری ہر سال امیر ج مقرر ہوا (تاریخ یعقوبی ج ۲ ص ۲۲۹)۔ سن ۲۱ ہجری میں وہ مکہ کا امیر ہوا ۲۲ ہجری میں اسکند ریہ میں فوت ہوا۔ وہ حضرت علی سے دشتی رکھتا تھا۔ دلطرت علی سے دشتی رکھتا تھا۔ ایک حد تک دیا نیڈ ار کما جاتا تھا اور بنی امتیہ کے دو سرے افراد کی بہ نسبت ایک حد تک دیا نیڈ ار کما جاتا تھا اور بنی امتیہ میں اعلیٰ مقام و منزلت رکھتا تھا۔ المام حسین کے مارے میں ولید اور مروان کی سیاست کا فرق ولید نرم سیاست کا حامی تھا۔وہ حکم و بردہاری سے مشکلات کو حل کرنے کا

قائل تھا ۔ جبکہ مروان کی سیاست محض خشونت اور سختی پر مبنی تھی ۔ مقتل

فرمایا: "اے امیر ابنم خاندان رسالت و نبوت اور بیت و جی سے تعلق رکھتے ہیں -ملا تک کی آمد ورفت ہمارے گھر میں ہوتی رہی ہے پزید فاسق و فاجر ہے شراب بیتا ہے ۔ مجمع جیسا شخص ایسے فاسق و فاجر کی بیعت نہیں کر سکتا ۔ تاہم اس مسلد پر سوچنے کے لئے وقت در کار ہے ۔ تم بھی سوچو ہم بھی سوچیں گے جب امام نے یہ کہاتو ولید اس پر قائع ہوااور امام دار الامارہ سے نکل گئے ۔ تب مروان نے ولید سے کہا: تم نے میری بات نہیں مانی ، حسین "تیرے ہاتھ سے نکل گئے ناب وہ تیرے ہاتھ کہ بھی نہیں آئیں گے تو ولید نے مروان سے کہ حسین "کاقتل میری اور میرے دین ودنیا کی تابودی ہے آگر بھی تمام دنیا کے مشرق و مغرب کا مالک بھی بنادیا جائے تب بھی میں حسین " یں ہاتھ رنگین ر تنگین نہیں کردں گا ۔ جھے یقین ہے جو شخص بھی خونِ حسین " میں ہاتھ ر نگر رحمت سے وہ محروم ہوگا اس کا میزانِ عمل خفیف ہو گاخداوند ِ تعالیٰ کی نظر رحمت سے وہ محروم ہوگا اس کا میزانِ عمل خفیف ہو گاخداوند ِ تعالیٰ کی نظر رحمت سے وہ محروم ہوگا "۔

یماں چند سوال پیدا ہوتے ہیں ۔وہ میہ کہ مروان کا اس قدر سخت د شمنی کا مظاہرہ کرنے کی وجوہات کیا ہو سکتی ہیں ؟ان وجوہات کو ہم نے مروان کی سرت بیان کرتے ہوئے پیش کیا' لیکن ولید کہ جو معاویہ کا چپازاد بھائی ہے 'اہل بیت سے دشمنی رکھنے والے خاندان کا ایک بڑا سیاست مدار محفص ہے علاوہ ازیں اس سے پہلے معادیہ کی طرف سے مسلسل امیر حج رہا اور آج بھی والی مدینہ جیسے اعلیٰ منصب پر فائز ہے 'ان ساری باتوں کے باوجود امام کے ساتھ نرمی برتے پر یزید کا مور و عمال نہیں قرار پایا بلکہ الا ہجری میں وہ والی مکہ بنا اور ساتہ ہجری میں وفات

عبدالله بن زبیر کومسجد نبوی میں پایا ۔ عبدالله بن زبیر کہیں اور چل دیا ۔ جبکہ امام حسین میں (۳۰۰) سے زائد مسلح جوانان بنی ہاشم کے ہمراہ دارالامارہ پنچ \_\_\_\_ ایے جوانوں کو دروازے پر ہی کھڑا کرکے فرمایا اگر میری آواز بلند ہو تو تم اندر آجانا ۔ یہ کہہ کر حسین ڈار الامارہ میں داخل ہوئے ۔ ولید نے آگے بڑھ کر امام " کا استقبال کیا 'احترام سے اپنی جگہ پر بٹھایا ۔ مروان بھی وہاں موجود تھا لیکن بیہ خبیث این جگہ سے ہلا تک نہیں ۔ پھر بھی امام حسین ؓ نے جو خلق عظیم کے نواس سے مروان کو دیکھ کر فرمایا " ماشاء الله آج بری خوش ہوئی کہ تم دونوں ایک جگہ جمع ہوئے ۔ انفاق و اتحاد اچھا عمل ہے 'اس میں برکت ہے ۔ " لیکن مروان نے کوئی جواب نہ دیا ۔ پھر امام نے ولید سے معاویہ کے بارے میں یو چھا اور کہا کہ "سناتھا کہ معادیہ بیار ہے اس کی کچھ خیر خبرتم تک کینچی "ولید نے افسوس کااظہار کرتے ہوئے امام کی خدمت میں معادیہ کی موت کی تعزیت پیش ی ساتھ ساتھ امیر بزید کا مطالبہ بیعت بھی پیش کیا-امام نے کلمہ استرجع بڑھ كر فرمايا "يقيناً تم جارى خفيه بيعت ير قانع نه موك - جب سب لوكوں كوبلانا تو ہمیں بھی بلالینا۔ جو فیصلہ ہونا ہو گاوہاں ایک ہی مجلس میں ہوجائے گا۔ "ولید نے امام کی تجویز کو سراہا کہا بہت اچھی تجویز ہے اور امام کو رخصت کی اجازت دی۔ اسوقت مروان جلدی سے بولا: "حسین کو سیس روک لو 'ابھی بیعت پر مجبور کردیاقتل کردو ۔اگر اس وقت سے ہاتھ سے نکل گئے تو بھی تمحارے ہاتھ نہیں آئیں گے "۔

یہ سنناتھا کہ امام نے مروان کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا: ''اے فرزندِ زر قا! تیری یا ولید کی کیا مجال کہ مجھے قتل کر سکے ۔'' پھرولید کی طرف متوجہ ہو کر

|                |                | سکس طالمانه ک<br>کاوالی بنایا۔۔۔ | Ŧ |
|----------------|----------------|----------------------------------|---|
|                | دير ن          | 100 Q 3 4                        |   |
|                |                |                                  |   |
| esented by ww  | vw.ziaraat.com |                                  |   |
| lesented by wv | ww.ziaraat.com |                                  |   |

۳۵۳

یقیناًوہ حسین کی معرفت رکھتا تھا لیکن جو انسان چند لقم یا چند روزہ کرئ افتدار کے لئے ایسی مقد س اور برگزیدہ ہستیوں کو قربان ہوتے ہوتے دیکھے اور برداشت کرے اسکے لئے معرفت کی کیا قیمت ہو سکتی ہوتے دیکھے اور برداشت کرے اسکے لئے معروفت کی کیا قیمت ہو سکتی ہوتے دیکھے اور برداشت کرے اسکے لئے معروفت کی کیا قیمت ہو سکتی ہوتے دیکھے اور برداشت کرے اسکے لئے معروفت کی کیا قیمت ہو سکتی ہوتے دیکھے اور برداشت کرے اسکے لئے معروفت کی کیا قیمت ہو کتی بو بیت الامارہ کے دروازہ پر امام حسین کے باہر آنے یا آواز بلند کرنے کے منتظر تھے ۔اگر ذرابھی امام کی آواز بلند ہوجاتی تو نہ ولید نیک سکتا اور نہ مروان ۔

باقي به ان تمام حالات وواقعات کے پیش نظر غور طلب بات ہے کہ امام حسین ے دلید کے اس درجہ خاضع اور نرم رویئے کے اسباب و وجوہات کیا ہو یکتے ہی؟ اس بارے میں تاریخ وسیرت نگاروں نے مختلف توجیہات کی ہیں۔ جیسا کہ تاریخ میں لکھا ہے بن امیّہ کے دیگر افراد کی بہ نسبت -(1) وليد مندّين مصاحب ديانت تها اور اس اخلال كو رد نهيس كيا جاسكنا کیونکہ یہ لازمی نہیں ہے کہ ایک خاندان کے سارے کے سارے افراد ب دین ہوں 'اس میں دیندار بھی پیدا ہو کتے ہیں لیکن ولید اتنا دیندار اور اتنادیانتد اربھی نہ تھا کہ امام حسین ً و اہلِ بیت کو منصب خلافت اللی کے لیے حقد ار سمجھتا اور بنی امتیہ کو عاصب و خاکم قرار دیتا۔ اگر ایسا ہو تاتو دہ فوراً اپنے عہدے سے مستعفی ہوجاتا جس سے حضرت امام حسین کو ایک سیاسی برتری حاصل ہوتی ۔ لیکن اس نے ایہا نہیں کیا 'اس منصب پر قائم رہا اور پزید کی ملازمت سے دست بردار بنیں ہوا یہاں تک کہ امام حسین شہید ہو گئے۔

(۲)۔ ولید مروان کی بہ نسبت امام حسین کی زیادہ معرفت رکھتا تھا۔ اس کی بھی کوئی معقول توجیہ نہیں کی جاسکتی کیونکہ معرفت نزدیکی اور قربت سے پیدا ہوتی ہے لیکن مروان اگر چہ عرصہ تمیں سال سے شہر مدینہ میں امام حسین اور اہل بیت کے جوار میں رہا جب کہ ولید مدینہ بید میں امام حسین اور اہل بیت کے جوار میں رہا جب کہ ولید مدینہ چاہئے تھی ۔اگر زیادہ نہیں تو ولید سے کم بھی نہیں ہونی چاہئے تھی

عمرابن سعد

عمر سعد کاباب سعد ابن ابی و قاص <sup>3</sup> قریشی تھا <sup>3</sup> زہری تھا <sup>3</sup> اس کی کنیت ابو اسحاق تھی ۔وہ انیس سال کی عمر میں مسلمان ہوا (۔ رجال صحیح مسلم ۔ ص ۲۹ <sup>م</sup> رجال صحیح بخاری ۔ ص ۳۹۸) سعد ابن ابی و قاص جنگ بدر و دیگر جنگوں میں بھی مسلمانوں کے دوش بدوش برابر کا شریک رہا ۔۔۔ وہ قاد سیہ عراق کا فاتح تھا ۔ حضرت عمر اور عثان <sup>3</sup> دونوں ہی کی طرف سے وہاں کا والی رہا ۔۔۔۔ اصطلاح اہل سنّت کے تحت وہ عشرہ مبتشرہ میں سے ہے ۔ حضرت عمر نے اپنے بعد خلافت اسلامی کے لئے جن افراد مبتشرہ میں سے ہے ۔ حضرت عمر نے اپنے بعد خلافت اسلامی کے لئے جن افراد کے نام دینے ان میں سے ایک سعد ابن ابی و قاص بھی تھا۔ کی بیعت نہیں کی ۔۔۔۔ جسر حضرت علی <sup>3</sup> نے اسے جنگ میں اپنے ساتھ چلنے کو کہا تو اس نے علی <sup>3</sup> سالام خلافت کے منصب پر فائز ہو بے تو اس نے ان کہا تو اس نے علی <sup>3</sup> سرائ میں ہیں کی تو ایک تو ایک تو ہو ہو تو ای کے تو کہا تو اس نے علی <sup>3</sup> سکارت محصر ایک تو ارد دے دو کہ جو حق و باطل کی تریز کرکے قتل کرتی ہو "۔

وليد مسلمة بيعت تح مطالبه مين كمي حد تك بني امتيه كي مركزي (۵) پالیسی کو مزید کی شخصی پالیسی پر ترجیح دیتا تھا۔ولید چاہتاتھاکہ کسی نہ کسی طرح نرمی سے حسین سے بیعت کی جائے یا حسین سے اس مسلہ میں بزید کی حکومت کے بارے میں سکوت کا کوئی وعدہ لیا جائے باكه تشدّد كابهانه بناكر حسين كوقيام كرني كاجوازنه مل سكم-وليد جانيا تقاكه حسين کو تشدّد ہے قابو نہيں کيا جاسکتا۔ اگر حسين ً پر سختي کي جائے گی تو وہ بنی امتیہ کی حکومت کی بدنامی کا سبب اور حکومت کے زوال کا پیش خیمہ بن سکتی ہے۔ اس بات کی تائید ولید کے اس اقدام سے ہوتی ہے کہ جب اس کو بیعت لینے کا تھم نامہ ملا تو اس نے فوراً مروان ابن تھم سے مشورہ لیا۔ ولید بہتر جانیا تھا اور یہ بات ثابت بھی تھی کہ مروان اس کے ساتھ بھی دشنی رکھتا تھا اور امام حسین کا ازل سے دسٹمن تھا۔وہ صحیح مشورہ نہیں دے گا۔اس نے اس خیال سے مروان کو بلایا تھاکہ شاید وہ بھی اس کی طرح حکومت کی مرکزی پالیسی کے مد نظر بنی امتیہ کے حق میں کوئی صالح مشورہ دے گا کیونکہ وہ عرصہ سے بنی امتیہ کی حکومت کی کرس پر فائز رہاتھا 'تجربہ کار سیاست مدار تھا ' ولید کو گمان تھا کہ وہ ذاتی دشنی کی بناء پر بنی امت کے مفادات کو داؤ پر نہیں لگائے گا۔

mar a

کے عالم میں حق کی توہین کرتے ہوئے دیکھاتو آپ نے اس سے فرمایا ۔ "تیرے لئے وہ دن کتنا سخت ہوگا جب تو جنت اور جنّم کے درمیان کمژاہو گااور اپنے لئے جنم کاانتخاب کرے گا"۔ عمرسعد اورامام حسين ٌ ایک دن عمراین سعد نے امام حسین 🗂 کہا کہ بعض بے وقوف لوگ ہے کہتے ہیں کہ میں آب کا قاتل ہوں ۔ امام نے جواب دیا وہ پچ کہتے ہیں اس کے بعد فرمايا۔ «میرے بعد تم کو حراق کی گندم کھانا بہت کم عرصہ نصیب ہو گا " (تهذيب التهذيب - رقم ٢٣٢ - ص ٣٩٦) عمرابن سعد اوربني امتيه نوازي جب حضرت مسلم ابن عقیل کوفہ میں امام حسین کے لئے بیعت لے رہے یتھے تو والیٰ کوفیہ نعمان ابن بشیرنے جعہ کے خطبے میں کما کہ: "جو ہمارے راستہ میں حائل نہیں ہو گا اس سے کوئی باز پر س نہیں کی جائے گی - لیکن میں تم کو وصیت کر ناہوں کہ فتنہ و فساد برمانه کرو"۔ نعمان کے اس نرم روتیہ سے ناراض ہو کرلوگوں نے پزید کو خط لکھا کہ: "مسلم ابن عقیل کوفہ میں حسین کے لئے بیعت لے رہے ہیں اور نعمان ابن بشیراس پر کوئی مزاحمت نہیں کررہا ہے ۔وہ ضعیف

M02

تاہم باطل کا ساتھ بھی نہیں دیا۔ معادیہ اور عمرعاص کی تمام تر کو ششوں کے بادجود اس نے ان کا ساتھ نہیں دیا -معاویہ نے جب حضرت علی ٹر لعن کا تھم دیا کیا تو اس نے سختی سے اس کی مخالفت کی اور حضرت علی علیہ السلام کے جو فضائل اس نے حضرت پیغ بر اکرم سے نسخے وہ معادیہ کو سُنائے۔ سعد ابن الى وقاص في يغير اكرم كى زبان اطهر سے اپنے بيٹے عمر كے لئے مذممت کے الفاظ سننے کے بعد اپنے تمام اعزاد اقرباسے کہا کہ میرے بعد میری وراثت میں سے عمر کو کو کی حقتہ نہ دیاجائے۔ نبي گاور عمرابن سعد ایک مرتبه عمرابن سعد اد مرس گزرا جهان بغیر اکرم تشریف فرماتھ -آنخضرت ؓ نے اس کو دیکھ کر اس پر نفرین کی اور اس کی عاقبت خراب ہونے کی پیش گوئی کی۔ آپ نے فرمایا۔ " یہ اس قوم کے ساتھ ہو گاجو دنیا کو اس طرح کھائے گی جیسے گائے زمین کو چاتی ہے " اس کے باپ سعد ابن الی وقاص نے جب اس کے بارے میں پنجبر اکرم کے اس قول کو سناتواں کو اپنی وراثت سے محروم کردیا۔ عمرابن سعد اور اميرالمومنين سيخ ایک مرتبہ امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام نے عمرابنِ سعد کوغرور و تکبر

-5 عمرابن سعد سالار لشكرد ستبي و دبلم

بنی امیّہ اور ان کی حکومت کے حامی اور دو سرے تمام لوگ عمر ابن سعد کی نفسیات سے خوب واقف تھے ۔ عمر سعد کا باپ ابن و قاص اس عراق کو فتح کرنے والوں میں سے تھا ۔ عمر سعد کو اپنے باپ کے اس مقام و منزلت سے استفادہ کرنے کی ترغیب دیتے ہوئے اور اس کی ہوس کے پیش نظر ابن زیاد نے اس کو اہل دیلم سے جنگ کرنے کے لئے چار ہزار سواروں کے لشکر کا سالار بنایا اور اسے لالچ دی کہ دیلم کی فتح کے بعد اسے "رے" کی حکومت دے دی جائے گی۔

## عمرِ سعد اور قيادتِ لشكريزيد

مرسعد فوجی کیمپ لگا کر ایھی دیلم روائلی کی تیاری کر بی رہاتھا کہ عبید اللہ ابن زیاد نے امام حسین کی آمد کی خبر سنی - اس نے عمر سعد سے کہا کہ پہلے حسین سے فارغ ہولیں اس کے بعد تم دیلم کی طرف جانا - عمر سعد نے اس کے لئے معذرت طلب کی اور اپنا استعفیٰ پیش کردیا - عبید اللہ ابن زیاد چو نکہ اس کی نفسیات سے واقف تھا اور جانتا تھا کہ عمر سعد پر کس طرح قابو پایا جا سکتا ہے - لاز اس نفسیات سے واقف تھا اور جانتا تھا کہ عمر سعد پر کس طرح قابو پایا جا سکتا ہے - لاز اس کی لئے معذرت طلب کی اور اپنا استعفیٰ پیش کردیا - عبید اللہ ابن زیاد چو نکہ اس کی نفسیات سے واقف تھا اور جانتا تھا کہ عمر سعد پر کس طرح قابو پایا جا سکتا ہے - لاز اس نفسیات سے واقف تھا اور جانتا تھا کہ عمر سعد پر کس طرح قابو پایا جا سکتا ہے - لاز اس نفسیات سے واقف تھا اور جانتا تھا کہ عمر سعد پر کس طرح قابو پایا جا سکتا ہے - لاز اس کی تعومت اس نے کہا کہ : "دکوئی بات نہیں اگر تم نہیں جانا چاہتے تو نہ جاؤ لیکن حکومت اس نے کہا کہ: "دکوئی بات نہیں آگر تم نہیں جانا چاہتے تو نہ جاؤ لیکن حکومت اس نے کہا کہ : "دکوئی بات نہیں آگر تم نہیں جانا چاہتے تو نہ جاؤ لیکن حکومت اس نے کہا کہ : "دکوئی بات نہیں آگر تم نہیں جانا چاہتے تو نہ جاؤ لیکن حکومت اس نے کہا کہ : "دکوئی بات نہیں آگر تم نہیں جانا چاہتے تو نہ جاؤ لیکن حکومت ہو گیا کہ کہ ایک ہوں تو دوہ حسین سے جنگ کو بہت بڑا جر م اور گناہ سمجھتا تھا ہو گیا کہ کو نہ ایک طرف تو دوہ حسین سے جنگ کو بہت بڑا جر م اور گناہ سمجھتا تھا

"میں حران ہوں 'واللہ میں نہیں جانتا 'میں خود کو خطرات کے دہانے پر دیکھنا ہوں ۔ کیا "رے "کی حکومت کو ٹھکرادوں جبکہ میرا مقصود و مطلوب کی ہے ۔یا حسین کو قتل کرکے بد بخت و گندگار ہوجاؤں ۔۔ حسین میرا ابن عم ہے اس کے خون سے ہاتھ رنگنا بہت بردی مصیبت ہے ۔۔۔۔لیکن "رے "کی حکومت میری آنگھوں کی ٹھنڈک ہے۔

خدائے عرش 'اگر میں حسین' کو قتل کروں میرے گناہ بخش دے گا ۔ اگر میں اسکے حضور ساری دنیا کے جن و انس کے گناہ لے کے جاؤں ۔ بتحقیق دنیاوی جزا ومال کا حصول نفذ ہے اور وہ مخص عاقل نہیں جو نفذ چھو ژکر ادھار کا سودا کرے ... معلوم نہیں کہ کوئی جنت ونار ہو ...لوگ کہتے ہیں کہ خدا مالک روز جزا ہے' جنت ہے نار ہے عذاب ہے' فکنجہ ہے .... اگر لوگوں کی یہ بات جنت ہے نار ہے عذاب ہے' فکنجہ ہے .... اگر لوگوں کی یہ بات ہے تو میں مرنے سے دو سال پہلے تو بہ کرلوں گا.... اگر یہ جھوٹ ہونے جو تی میرے ہاتھ رہے گی اور یہ ملک و سلطنت جو ہمیشہ کے لئے عروس ہے میرے ساتھ ہوگی ''۔

عمرابن سعد کو تشکر کی قیادت کے لئے منتخب کرنے کے اسباب

عمرابین سعد کوئی شجاع و دلیر کھنص نہیں تھا جو ایک بڑے لشکر کی قیادت کرسکتا ہو خصوصاً جو اس دور کے مانے ہوئے شجاعان سے مقابلہ کی صلاحیت رکھتا ہو 'بلکہ اس کے منتخب کئے جانے کافلسفہ مندرجہ ذیل نکات سے واضح ہوجائے گا: دوسری طرف "رب" کی حکومت سے دست بردار شیں ہونا چاہتا تھا۔ الذا عبيداللد ابن زياد سے مملت طلب كى اوركما كه "يس اين مشيروں اور ناصحوں سے مشورہ کرکے کل جواب دوں گا۔" گھر پہنچ کر اس نے اپنے عزیز و اقارب اور بیٹوں سے مشورہ کیا 'ان مشاورین میں عمر سعد کابھانجا ابن شعبہ کا بینا بھی شامل تھا جو بنی امتیہ کے سخت ترین حامیوں میں شار ہو تا تھا۔اس کے باوجود اس نے عمر سعد کو نفیجت کی کہ حسین \* سے جنگ قبول نہ کرنا چاہے اس کے بدلے تمہیں اس دنیا کے مال و اقتدار میں سے تمام روئے زمین بھی پیش کی جائے ۔ بہتر ہے کہ تم اس سے وست بردار ہوجاؤ باکہ روزِ قیامت تم کو خونِ حسین کا حساب نہ دینا پڑے۔ فضیلت و رزالت 'حق و باطل کی اس جنگ کے بارے میں عمر سعد تمام رات سوچ میں مبتلا رہا۔وہ کسی نتیجہ پر نہیں پہنچ پارہاتھا۔ یہاں تک کہ شراس پر عالب آگیا۔وہ تردد کی حالت میں عبیداللہ ابن زیاد کے دربار میں حاضر ہوا اور اس کو یہ تجویز پیش کی کہ بھتر ہے کہ کوفہ کے افراد میں سے کسی فرد کو منتخب کرے۔

عبیداللہ ابن زیاد نے عمر سعد کی اس تجویز کو مسترد کرتے ہوئے کہاکہ میں نے اس سلسلہ میں تم سے مشورہ نہیں طلب کیا اگر تم حسین " سے جنگ کرنے سے انکار کرتے ہوتو "ر ب " کی حکومت کا فرمان واپس کردو ۔ عمر سعد تر دُوٰ کے عالم میں اقتدار و ریاست کی ہوس و رغبت میں لشکر کی قیادت قبول کرنے پر تیار ہوگیا اور چار ہزار کے ایک لشکر کے سربراہ کی حیثیت سے امام حسین " سے جنگ کے لئے سوئے کربلا روانہ ہوا اور بیہ اشعار پڑھے کہ:

Presented by www.ziaraat.com

میری آمد پر راضی نہیں ہوتو میں یہیں سے واپس چلا جاتا ہوں۔" قاصد نے عمرِ سعد کو جب امام کا یہ جواب سنایا تو اس نے فوراً دعا کی " مجھے امید ہے کہ خداوندِ عالم مجھے حسین ؓ سے جنگ کرنے سے بچائے گا۔" عمر سعد اور امام حسین ؓ سے ملاقات

امام حسین ی نع مرسعد کو بیغام بھیجا کہ آج رات دونوں کشکروں کے در میان ایک دو سرے سے ملاقات رکھیں ۔ چنانچہ امام " ایپ بیں اصحاب وانصار کی ساتھ نکلے ادھر عمر سعد بھی اپنے ساتھ بیں آد میوں کو لے کر آیا ۔ دونوں نے کی ساتھ نکلے ادھر عمر سعد بھی اپنے ساتھ بیں آد میوں کو لے کر آیا ۔ دونوں نے غلام آئے اپنے ساتھیوں کو بیچھ رکھا ۔ عمر سعد کے ساتھ اس کا بینا حفص اور اس کا غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت علی اکبر منے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت علی اکبر منے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت علی اکبر منے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت علی اکبر منے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت ملی محسین نے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت ملی محسین نے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور حضرت ملی اکبر منے ۔ خطر میں کہ معہ میں رات دیر تک مذاکرات کرتے دہم ۔ حضرت امام حسین نے المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور خرص کا مام حسین نے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور خرص کا مام حسین نے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس اور خرص کا مام حسین نے ۔ غلام آئے 'المام ' کے ساتھ حضرت امام حسین نے ۔ خطر میں دامام حسین نے ۔ خطر میں دامام حسین نے ۔ مطومت ہو وہ بھلا شمادت کے لئے کب آمادہ ہو سکنا تھا ۔ غرض تارج خرص کارج خرابو میں ۔ امام حسین ' اور حسین ' اور عمر سعد کے در میان اس طرح کی ملاقاتیں چند بار ہو کیں ۔ امام حسین ' کے ساتھ مذاکرات پر عمر سعد کی آمادی کر ایت کی دلیل ہے کہ وہ حسین ' کے حسین ' کے ساتھ مذاکرات پر عمر سعد کی آمادی کر ایت کی دلیل ہے کہ وہ حسین ' کے مناح مذاکرات پر عمر سعد کی آمادی کر میت کی دلیل ہے کہ وہ حسین ' کے حسین ' کے حسین ' کے دلیل ہے کہ وہ حسین ' کے حسین ' کے حسین ' کے مناح مذاکرات پر عمر سعد کی آمادی کی سیات کی دلیل ہے کہ وہ حسین ' کے مناح مذاکران کی کہ مندی کی آمادی ہو میں ' کے حسین ' کے مناح میں اخرام کی مندی کی آمادی ہو حسین ' کے حسین ' کے حسین ' کے حسین ' کے مناح میں اخرام کی میں خرم میں ' کے حسین ' کے مذاکر میں ' کی ملیم میں ' کے مناح میں ' خرم میں کی آمادی ہیں ' کے ملیم میں ' کے

آ خری ملاقات میں امام حسین ؓ نے جو تجادیز پیش کیں ان میں اپنی طرف سے دو اور تجادیز کا اضافہ کرکے اور انہیں امام ؓ کی طرف منسوب کرتے ہوئے

عمرابن سعد اور اس کے مقاصد میں شمر جائل

وہ فارتح عراق سعد ابن ابی و قاص کا فرزند تھا جو ایک زمانہ میں خلافت اسلامی کے امیدوار مقرر ہوئے تھے۔
 وہ قریش خاندان سے تعلق رکھتا تھا اور یہ جنگ اس وقت کے قریشیوں میں افضل ترین جستی حضرت امام حسین ٹے لڑی جارہی تھی۔
 عمر ابن سعد کی نفسیات سے عبید اللہ ابن زیاد بخوبی واقف تھا۔ وہ سمجھتا تھا کہ ایسے جرم کا ارتکاب ہر شخص سے ممکن نہیں 'سوائے اس کے جس کی طبیت ہی انہائی خسیس ہو 'جو اپنے آقاکی خوشنودی کے لئے پچھ بھی کرنے کو طبیت ہی انہائی خسیس ہو 'جو اپنے آقاکی خوشنودی کے لئے پچھ بھی کرنے کو تیں ہواور ہو میں انہائی خسیس ہو 'جو اپنے آقاکی خوشنودی کے لئے پچھ بھی کرنے کو تیں ہو اور ہر قسم کی جنایت کا از تکاب کر سکے۔

عمرسعد اورامام حسين كويبغام

اگر چہ ابن سعد پر حب اقتدار اور حکومت کی لالچ کا بھوت سوار تھا 'وہ ہوں اقتدار میں غرق تھا۔ پھر بھی وہ امام حسین ؓ کے خلاف جنگ کرنے پر آمادہ نہ تھا۔ اس کی تمام تر کو شش سے رہی کہ امام حسین ؓ سے جنگ کے بغیر اس کو'زے' کی حکومت مل جائے ۔ اور بنی امتیہ کر، حمایت بھی حاصل ہوجائے ۔ چنانچہ کی حکومت مل جائے ۔ اور بنی امتیہ کر، حمایت بھی حاصل ہوجائے ۔ چنانچہ محمہ ملا کہ وہ حسین ؓ سے جنگ کرنے کو نگلے تو اس نے معذرت خواہی کرنے کو نگر اس نے معن ؓ سے جنگ کے بغیر اس کو'زے' کی حکومت مل جائے ۔ اور بنی امتیہ کر، حمایت بھی حاصل ہوجائے ۔ چنانچہ محمہ ملا کہ وہ حسین ؓ سے جنگ کرنے کو نگلے تو اس نے معذرت خواہی کرکے اپنی جان چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کر جاپن چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کہ ملا کہ وہ حسین ؓ سے جنگ کرنے کو نگلے تو اس نے معذرت خواہی کرکے اپنی جان چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کر جاپن چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کر جاپن چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کر جاپن چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کہ معذرت خواہی کرکے اپنی جان چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کر جلا پنچ تو اس نے پہلی بار اپنا نمائندہ امام حسین ؓ کی طرف بھی جو اب معن کر اپنی کو تو توں کی جو اب کے تاہ ہو جائے ۔ جب وہ کہ معذرت خواہی کر کے اپنی جان چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کر کرنے کو نگھ تو اس نے ہیں جا کہ ہو ہو تھی کی ۔ جب وہ کہ معان کہ معذرت خواہی کر کے اپنی جان چھڑانے کی کو شش کی ۔ جب وہ کہ کر کے تایہ میں ؓ کی طرف ہو ۔ جب وہ کہ کہ وہ یہ کہ کو کو توں ہے ۔ جاہم ہم نے اس کے قاصد کو جو اب دیا کہ دسمارے شہر کے لوگوں نے بھی دی جو دی ہے ۔ اگر تم لوگ

نکل جائے گی۔ امام نے فرمایا یہ تہیں نصیب نہ ہوگ۔ عمراین سعد نے کہا کہ اگر میں آپ کی طرف آؤں تو عبید اللہ میری آل اولاد کو قتل کرادے گا۔ اس کی اس بات پر امام خاموش ہو گئے۔

**MY0** 

دو سرى بات جو ان ملا قاتوں ميں زير بحث آئى وہ يہ ہے کہ امام حسين من اس سے کہا کہ اگر ايسا ہے تو مجھے يمال سے واليس جانے دو -اس بات پر امام حسين اور عمر ابن سعد کے در ميان الفاق ہو گيا اور عمر سعد نے يہ تجويز عبيد اللہ ابن زياد کو تھجوادى ليکن مندرجہ ذيل مزيد دو تجاويز عمر سعد نے اپنى طرف سے بڑھاديں اور ان کو حسين کى طرف منسوب کيا:

یہ پہلی سے کہ میں کسی اور شہر میں جاکر عام شہری کی می زندگی بسر کروں گا۔
دوسری سے کہ حسین ٹاس بات پر آمادہ ہیں کہ براہ راست یزید کے ہاتھ پر بیعت کریں ۔

یہ دونوں تجاویز عمرِ سعد کی طرف سے امام پر افتراء ہیں جس کا ثبوت ذیل میں درج ہے۔

(1) عقبہ ابن سمعان جو امام حسین یے خاص غلاموں میں سے بتھ تر بلا کی جنگ میں زخمی ہو گئے تھے ۔ امام کی شمادت کے بعد جب گر فتار ہو گئے اور یزید یوں نے ان کو شہید کرنا چاہا تو انہوں نے کہا میں غلام ہوں چنانچہ وہ چھوڑ دیئے گئے ۔ عقبہ ابن سمعان کتے ہیں '': میں امام حسین کے ساتھ مدینہ سے مکہ آیا اور مکہ سے عراق آیا ۔ میں ہیشہ امام کے ساتھ رہا یہ اں تک کہ کر بلا کی جنگ میں امام حسین شہید ہوئے ۔ ہم نے امام کے تمام خطبات اور کلام سے بیں لیکن ہم نے امام کو سے کہتے ہوئے کہتی نہیں سنا کہ : میں یز ید سے بیعت عبید اللہ ابنِ زیاد کو عمرِ سعد نے درنِ ذیل مضمون کا خط لکھا: ''خداوندِ عالم نے فتنہ کی آگ کو بجھا دیا ہے ' حسین ' آمادہ ہو چکے ہیں کہ یاتو انھیں وہاں واپس جانے دیاجائے جہاں سے وہ آئے ہیں یا کسی اور شہر جانے دیاجائے جہاں وہ عام مسلمان شہری کی حیثیت سے زندگی بسر کریں گے ۔وہ اس پر بھی رضامند ہیں کے سید ھے پزید کے پاس جاکر اور پزید کے ہاتھ میں ہاتھ دے کراپنے معاملے کو طے کریں - میرے خیال میں آپ ان تجاویز سے اتفاق کریں گے اور اس پر راضی ہوجائیں گے ''۔

یہ آخری تجویز جو عمر سعد نے اپنی طرف سے امام حسین سے منسوب کر کے عبید اللہ ابن زیاد کو بیش کی امام حسین سے خلاف جنگ سے فرار حاصل کرنے کی اس کی ایک کو شش تھی لیکن عمر سعد جیسے ایک اور شقی شمر ابن ذی الجوشن نے اس کی تمام کو ششوں پر پانی پھیر دیا اور عین اس وقت جب عبید اللہ ابن زیاد ان تجادیز پر راضی ہو چکا تھا شمرنے ان تجادیز کو مسترد کرکے اسے جنگ جاری رکھنے کے لئے مجبور کیا۔

یہاں پر کچھ ذکر اس گفتگو کابھی کرتے چلیں کہ جو امام حسین ؓ اور عمرِسعد کے در میان ملا قاتوں میں ہوئی:

وو امام من پہلے تو عمر ابن سعد کو اپنے نشکر میں شامل ہونے کی دعوت دی ۔ لیکن جب اس نے اپنے گھر پر عبید اللہ ابن زیاد کے قبضہ کر لینے کاخد شہ خلا ہر کیا تو امام نے فرمایا کہ ایسا گھراور اتن جائداد تم کو میں اپنی جائداد سے دوں گا۔لیکن وہ راضی نہ ہوا اور کہا کہ ''رے ''کی حکومت جو مجھے مل چکی ہے میرے ہاتھ سے واپس آیا تو خود سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ ''میں نے ایک فاسق وفاجر اور ظالم ابن زیاد کی اطاعت کی 'خداوند عادل کی مخالفت کی 'اپنے رشتہ کو تو ڑا'لوگوں کی نظروں میں نفرت زدہ انسان بنا۔''

جو بھی اس کے پاس سے گزر تاتھا اسے نفرت کی نظر سے دیکھتا تھا۔ جب وہ مسجد میں ہو تاتولوگ مسجد سے باہر آجاتے تھے۔ جب اس کودیکھتے تو اس کولعت کرتے تھے (سبطِ ا:بنِ جو زی۔ ص ۲۳۳۳)۔

عمرابن سعد جب کربلا سے کوفہ واپس پنچانو عبید اللہ ابن زیاد نے اس سے "رے ''کا تقرر نامہ واپس طلب کیا۔اس نے کہاؤہ مجھ سے گم ہو گیا ہے'۔ جب ابن زیاد نے تخق کی تو عمر سعد نے کہا کہ میں نے اسے بو ڑھی عور توں کے پڑھنے کے لئے چھو ڑا ہے ۔اور ابن زیاد سے کہا کہ حسین "کے بارے میں میں نے تم کو اتی نصیحت کی کہ اگر یہ نصیحت میں نے اپنے باپ سعد کو کی ہوتی تؤ میں نے اپنا حق اداکیا ہو تا۔

ایک طرف تو وہ کوفہ میں شہر بند تھا دو سری طرف مختار نے کچھ عورتوں کو مامور کیا تھا کہ جاکر عمر سعد کے دروازے پر امام حسین کو روئیں ۔ ان خواتین کاوہال رونا لوگوں کو متوجہ کررہا تھا کہ سیہ قابل حسین کا گھر ہے ۔ عمر سعد نے نتگ آکر مختار سے شکایت کی کہ ان عورتوں کو میرے گھر کے سامنے سے ہٹاؤ۔ تو مختار نے یو پھا کہ کیا حسین ٹر رونا بھی نہیں چاہئے۔

یزید کے مرنے کے بعد کچھ اہلِ کوفہ نے عمر سعد کو امیر بنانا چاہا تو ہمد ان اور بنی ربیعہ کی خواتین روتی ہوئی مسجد میں داخل ہو کمیں ۔وہ روتے ہوئے کہتی تھیں کہ کیا عمر سعد کاول قلِّ حسین ؓ سے نہیں بھرا کہ اب ننگ دعار کے بعد ہم یاصلح کرنا چاہتا ہوں ۔" (۲) دو سری ہی کہ: اہام حسین ؓ نے صبح عاشور اپنے خطاب میں فرمایا ":خدا کی قشم میں ذکت کے ساتھ کسی کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ نہیں دوں گا۔ میں غلام کی طرح فرار نہیں کروں گا۔" (۳) ۔ مدینہ میں محمد حنفیہ سے امام ؓ نے فرمایا "!اگر میرے لئے اس روئے زمین پر کوئی بھی پناہ گاہ نہ ہو چھر بھی میں یزید کی بیعت نہیں کروں گا۔" (۳) ۔ مشہور و معروف دانشور ' سینکڑوں کتابوں کے مصنف عباس محمود عقاد نے اپنی کتاب حسین ؓ ابوالشداء میں عمراین سعد کی اس شہمت و افتراء پر تبھرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ عمراین سعد نے امام حسین ؓ پر میہ افتراء ' صرف اس لئے ہاند ھی کہ کسی طرح اسے جنگ سے فرار کی راہ مل جائے۔ عمراین سعد مور دِ خسران الدنیا والاً خرۃ

عمر ابنِ سعد کهاکر ناتھا کہ قُلِ حسین ؓ کے مقابلہ میں دنیا ایک خیرِ معجل ہے (یعنی جلدی ملنے والی نیکی) آخرت تو اس کی برباد ہوئی ہی لیکن امام ؓ کی پیش گوئی کے مطابق کہ ''اے پسرِ سعد تخصِ عراق کی گندم کھانا زیادہ دن نصیب نہیں ہوگا۔'' دنیا بھی اسے نصیب نہیں ہوئی۔

کربلا سے واپسی کے بعد عمرابنِ سعد نے دیکھا کہ عبداللہ بن عفیف نے کہ جو دونوں آنکھوں سے نابینا تھے 'عبیداللہ ابنِ زیاد کے جبرو فرعونیت کو لاکارا۔ اس کے تخت و حکومت کے نشدد کی پروانہیں کی ۔یہ منظرد کمی کر جب عمر سعد گھر

نعمان ابن بشير

نعمان ابن بشیر ابن سعد ابن شعله بن خلاص ابو عبد الله انصاری خزرجی کی پیدائش پیخبر کی مدینہ ہجرت کے ایک سال دو ماہ بعد ہوئی۔ (رجالِ صحیح بخاری ج میں ۔ ۲میں ۔ (رجالِ صحیح بخاری ج میں ۔ ۵۵۷) نعمان انصار میں اور عبد الله ابن زبیر مها جرین میں ، پیغبر کی ہجرت کے بعد پیدا ہونے والے لڑکوں میں سے تھے۔ نعمان اور اس کے باپ نے سقیفہ میں انصار کی مخالفت کرتے ہوئے سب سے پہلے حضرت ابو کر کی بیعت کی۔ جب حضرت علی ظلیفہ بے تو اس شخص نے امیر المومنین کی بیعت نہیں کی بلکہ عثان حضرت علی ظلیفہ بے تو اس شخص نے امیر المومنین کی بیعت نہیں کی بلکہ عثان معاویہ نے ابو ہریوہ اور نعمان کو اس مطالبہ کے ساتھ حضرت علی محلوف فرار ہو گیا۔ کہ قا تلانِ عثان کو ان کے سپرو کردیں تاکہ ان سے قصاص لیا جائے۔ معاویہ جانتا تھا کہ علی گا ایسا نہیں کریں گے ، کیکن اس کا مقصد یہ تھا کہ جب یہ دونوں والیس آئیں گے اور اپنی زبان سے علی کی مذمت کریں گے تو اہل شام کو منتھ کرما آسان ہو جائے گا اور یہ دونوں بھی علی سے دور ہوجائیں گے۔ پر حکومت کرنا چاہتا ہے۔ عمرابنِ سعد کاانجام

جس وقت مختار ثقفی 'حضرت امام حسین علیہ السلام کے قاتلوں کو باری باری کیفر کردار تک پہنچار ہے تھے 'عمر سعد کو اس شرط پر چھوڑ دیا تھا کہ وہ اس شہر سے باہر نہیں جائے گا۔لیکن ہر دن وہ اس انتظار میں رہتاتھا کہ اس کی باری کب آئے گی۔

آخر ایک دن مختار نے اس کو قتل کرنے اور اس کا سرلانے کے لئے اپن کسی کارند کو بھیجا - عمر سعد کو اس کے بستر پر قتل کر کے اس کا سر مختار کو پش کیا گیا تو عمر سعد کا بیٹا حفص وہاں موجود قطا امیر مختار نے حفص سے بو چھا: تم اس سرکو پہچانتے ہو؟ تو اس نے کہا ہاں پہچانتا ہوں لیکن زندگی کی کو کی قیمت نہیں کہ میں اس کے بعد زندہ رہوں .... مختار نے کہا کون کہتا ہے کہ تم اس کے بعد زندہ رہو گے یہ کہ کر مختار نے اسے بھی قتل کرنے کا حکم دیا ، قتل کے بعد اس کے سرکو عمر سعد کے سرکے پاس رکھا اور کہا: عمر سعد کا سر حسین ہے سرکے بدلے میں ہے اور حفص کا سرعلی اکبر کے سرکے بدلے میں ہے ۔ یہ کہ کر مختار رونے لیے اور کہا کہ اگر میں اہام حسین ہے بدلے میں ہے ۔ یہ کہ کر مختار قتل کردوں تو گویا میں نے حسین پی ایک انگلی کا بھی قصاص نہیں لیا ۔۔۔۔ امیر مختار نے ان دونوں سروں کو حضرت اہام سجاد علیہ السلام کے پاس مدینہ بھیج دیا۔ مختار نے ان دونوں سروں کو حضرت اہام سجاد علیہ السلام کے پاس مدینہ بھیج دیا۔

آنے کی دعوت دی۔ انہوں نے خط میں لکھا کہ ہم نعمان ابنِ بشیر کے ساتھ جعہ وجماعت نیز عیدین میں شرکت نہیں کرتے۔ جب حضرت مسلم ابنِ عقبل کوفہ میں وارد ہوئے تو آپ نے مختار ابن الی عبیدہ ثقفی کے گھر میں قیام فرمایا اور کوفہ والوں سے امام حسین کے لئے بیعت لی۔

کوفہ والوں کی مسلم ابن عقیل کے ساتھ اجماعات اور سرگری دن بہ دن بڑھنے کے باوجود نعمان بن بشیر لاتعلقی اور تجابل سے کام لیتا رہا اور کوفہ والوں کے امام حسین کے نمائندہ کے ساتھ اظہار عقیدت کے اعلان اوران کے گرد جمع ہونے کے خلاف کوئی اقدام نہیں کیا۔ چنانچہ کوفہ میں موجود بنی امیّہ نواز شخصیات جن میں عمر ابن سعد معبد اللہ ابن مسلم بن ربیعہ فرز می 'امارہ بن عقبہ وغیرہ تھے 'سب نے مل کر نعمان سے مطالبہ کیا کہ وہ کوفہ میں بنی امیّہ کے خلاف ہونیوالی ان حرکات کے بارے میں اپنے مؤقف کا واضح اعلان کرے تا کہ اس تحریک کا سد باب کیاجا سکے۔ اس وقت نعمان ابن بشیر منبر پر گیااور حمدو شائے اللی کے بعد اس نے کہا:

" اے لوگوں ایم سمی سے جنگ نمیں کروں گا جب تک کوئی مجھ سے نہ لڑے میں کمی پر حملہ نمیں کروں گا سوااس کے کہ جو مجھ پر حملہ آور ہو' میں کسی پر تہمت نمیں لگاؤں گا۔ خدا کے بندو خدا سے ڈرو' فتنہ و فساد کی طرف جلدی نہ کرو جس میں خو نریزی اور انسان کی ہلاکت اور تباہی اور اموال کا زیاں ہے۔ اگر تم نے مجھ سے منہ موڑ لیا اور بیعت کو توڑ لیا اور اپنے امام یزید کے خلاف اقد ام کیا تو میں تہیں تکوار سے قتل کروں گا جب تک سے تکوار جب یہ دونوں حضرت علیٰ کے پاس پنچ تو آپ نے فرمایا کہ تم (نعمان) اپنی قوم میں ہدایت یافتہ انسان ہو 'تمصاری قوم (انصار) کے چار پاچ کے سوا تمام افراد میری پیردی کرتے ہیں۔ کیاتم ان چند افراد کے ساتھ رہو گے ؟ تواس نے کہا: خدا آپ کے امور کی اصلاح کرے میں آپ کے ساتھ رہنے کے لئے خدا آپ کے امور کی اصلاح کرے میں آپ کے ساتھ رہنے کے لئے تایا ہوں ۔ میں معادیہ کا پیغام اس لئے لایا تا کہ آپ کے پاس آنے کا ہمانہ مل چاتے ۔ اس کے بعد نعمان حضرت علیٰ کے پاس رہا جبکہ ابو ہریہ دمشق واپس چلا گیا۔

چند ماہ بعد نعمان پھر فرار ہو گیا۔ معاویہ کے پاس جاتے ہوئے عین التمر نامی جگہ پر حضرت علی کے گور نر نے اس کو گر فنار کرکے زندان میں ڈال دیا 'وہاں قرضہ بن کعب نے جوانصار سے متص 'سفارش کرکے اس کو آزاد کرایا۔ یہ جلد ہی فرار ہو کر معادیہ کے پاس چنچ گیا۔ نعمان بن بشیر عثانی العقیدہ تھا۔ معادیہ سے ایک ہزار کالشکر لیکر عین التمر پر حملہ آور ہوا لیکن شکست کھا کر واپس چلا گیا۔

(شرح نبج البلاغه ابن ابلی الحدید ج مص ۲۰۰) نعمان ابن بشیر ان اشخاص میں سے تھا جو معاویہ کے فائدے کے لئے حدیث <sup>جع</sup>ل کیا کرتے تھے۔ جنگ ِ <sup>سف</sup>ین میں معاویہ کے ساتھ انصار میں سے نعمان ابنِ بشیراور مسلمہ بن خویلد کے علاوہ کوئی اور نہیں تھا۔ معاویہ کے مرنے سے پہلے یہ شخص کوفہ میں معاویہ کی طرف سے گور نر تھا۔ یہاں تک کہ معاویہ مرگیا۔ کوفہ کے شیعوں نے حضرت امام حسین کو کوفہ

سے زیادہ ہوں گے۔"

میرے ہاتھ میں رہے گی میں اس سے تنہالزوں گا جاہے میرا کوئی مددگار ہویا نہ ہو۔ اور جاہے میرا کوئی ساتھ دے یا نہ دے۔ میں جانتا ہوں کہ تم میں حق کو چاہنے والے باطل کے چاہنے والوں یہ خطبہ سننے کے بعد عبداللہ بن مسلم بن سعید خزرمی نے کہا: تمہاری یہ گفتگو غلط ہے۔ یہ بات جو تم نے کمی ہے اس میں دشمن کے خلاف رعب و دبد به نہیں 'تمہاری گفتگو سے کمزوری جھلکتی ہے ۔ نعمان نے رہتا ہے۔

جواب دیا کہ خدا کی اطاعت کرتے ہوئے کمزوروں میں سے ہونا میرے لئے بہتر ہے بجائے اس کے کہ معصیت میں رہ کر طاقتور ہو جاؤں۔ عبدالله بن مسلم اور عمر بن سعد نے فوراً یزید کو خط لکھا کہ اگر کوفہ کو اپنے قبضہ میں رکھنا ہے تو نعمان بن بشیر ۔۔ قوی تر مخص کو گور نربنائے جو یہاں کی تحریک کو کچل سکے۔ (مقتل حسين " تاليف آيت الله سيد محمد تقى آل بحرالعلوم ص ٢١٨ نقل از تاريخ طبرى كلل ابن اشيرج سايص ٢٦٤ ارشاد مفيد ص ١٨٤ متقل خواردى فصل عاشر-بحارج ۴۳ مي ۳۳۶ بلازري ج ۲ ص ۷۷) نعمان ابن بشیر کے اس تجاہل اور نرم روتیہ کی وجوہ پر غور کرنے سے پہلے حسب ذيل نكات قابل توجه مين: دنیا میں قدیم زمانے سے کر دور حاضر تک حکومتوں کے ذیلی اداروں کے مسئولین کا روتیہ اور سلوک این ماتحت رعیت کے ساتھ مختلف ہوتا ہے اوراپنے رکیس اور حاکم کے بارے میں نظریہ بھی مختلف ہو تاہے۔

ا--- مرکزی سیاست کی پاسداری لینی مرکز کی سیاست کے کیا مقاصد ہی۔ مرکز کو س طریقہ سے بحایا جائے۔ مرکزی سیاست کا اجراء اور نفاذ کسے کیا جائے۔ ۲ --- ذاتی اور شخصی سیاست ایک شخص خود لوگوں میں کس طرح محبوب القلوب رہے گا۔ کس طرح لوگوں پر اس کا تسلط رہے گا۔ لوگ اسے کیسے اور کیو نکر پیند کریں گے۔ ۳-- مرکز سے اختلاف نظر

٣2٣

مرکزی سیاست کے نفاذ کو مرکز کے مفاد میں نہیں یا تا بلکہ اس وقت کا بیہ اقدام مرکز کے خلاف سمجھتا ہے ۔وہ وقتی طور پر مرکز کی ناراضگی کو مول لے لیتا ہے - مرکز کی طرف سے ہونے والے عماب کو برداشت کرنے کے لئے آمادہ

اگر مرکز کو یہ احساس ہو جائے کہ یہ شخص مرکز کا مخالف ہے مرکز کے حق میں نہیں تو مرکز اس کو کچل دیتا ہے یا ختم کر دیتا ہے۔ لیکن اگر مرکز نے درک کیا کہ وہ مرکز کے خلاف شیں بلکہ وہ مرکز کے حق میں ہے لیکن مرکز کی پالیسی سے اختلافِ نظرر کھتا ہے تو اس وقت اس کو وقتی طور پر اس کے منصب سے ہٹا دیتا ہے اور کسی اور کو اسکی جگہ تعینات کر دیتا ہے۔ اس کے حق میں اتار چڑھاؤ کرکے اس پراوراس کے ردیمل پر کڑی نگاہ رکھتا ہے۔ بعد میں اس کو معزول و برطرف کردیتا ہے یا ترقی دے دیتا ہے - المداکس

منیں سمجھتا۔ چہ جائیکہ وہ لمام حسین نوا سام ملی عالمہ میں بیان بیان کا شریک ہو ۔ وہ اس بات سے گریز کر ما تھا اگر چہ سیانی میں خان ملہ اپن اس کے اندر بہت ضعیف اور کزور تھا۔ ممکن ہے اس سے اپن صحابیت کو بچانے کے لئے کوئی ایسا اقدام کرنے سے گریز کیا ، اپن صحابیت کو وجانے کے لئے کوئی ایسا اقدام کرنے سے گریز کیا ، اپن صحابیت کو وجانے کے لئے کوئی ایسا قدام کرنے سے گریز کیا ، اپن صحابیت کو وجانے کے لئے کوئی ایسا قدام کرنے میں بینا ہے اگر کہ وہ دیکھ رہا ہے کہ کوفہ امام حسین کے بارے میں بینا ہے ہو آگر کوئی اقدام کرے گانو خون خرابہ کے بغیر مسلمہ کسی متیجہ پر نہیں پہنچ سکتا۔

- س -- مسلم بن عقیل کا قیام مختار کے گھر تھا اور مختار نعمان ابن بشیر کا داماد تھا۔ اگر وہ کوئی اقدام کرتا تو زو میں اس کی بیٹی اور داماد آجاتے - ممکن ہے مسلم بن عقیل کا مختار کے گھر کواپنی قیام گاہ بنانے کی وجہ بھی نہی ہو۔
- ۵ --- وہ یزید سے خاص خوش نہیں کیوں کہ بنی امیّہ بالعموم اوریزید بالخصوص انصار کو حقیراور ذلیل سبیحتے اور نفرت کی نگاہ سے دیکھتے۔ تھے جس کی دو وجہ ہیں-
- (الف) جب بیغیر نے دعوت اسلام دینا شروع کی تو ابوسفیان مشرکین کی قیادت کرتے ہوئے بیغیر کی مخالفت میں کھڑا ہو گیا۔ اہل مدینہ نے بیغیر کو اپنے یہاں پناہ دی اور جب ابوسفیان نے حضرت محمد کے خلاف جنگ کی تہ انصار نے حضور کا ساتھ دیکر معاویہ کے آباد اجداد کوبد راور احد میں قتل کیا۔ (ب) جنگ منین اور دیگر جنگوں میں انصار نے علی کا ساتھ دیا جبکہ

- ا --- بہت سے سیاستدان ضعف ِ ارادہ اور قوتِ فیصلہ نہ رکھنے کی وجہ سے ہنگامی حالات میں جلد فیصلہ نہیں کرپاتے۔
- ۲ -- نعمان ابنِ بشیر حجازی تھا۔ حجازیوں کی طبیعت میں غفلت مجمود اور عدم تحرک ہے۔
- ۳ وہ اپنی صحابی کر سول کی حیثیت کو محفوظ رکھنے کا خواہاں تھا کیوں کہ صحابی رسول ہوتے ہوئے عام مسلمانوں کا خون بمانا مناسب

صادر ہونے تک نعمان متلہ کو ذھیل دیتا رہا۔ اس کی پالیسی کے دلائل به میں: (الف) اس نے اپنے خطبہ میں کہا کہ اگر لوگ دارالامارہ کی طرف بر حیس کے اور حکومت کے زوال کے لئے قدم اللمائیس کے تو میں ان سے آخرى دم تك تن تنالزوں گا۔

WLL

- جب عبیداللہ ابن زیاد دارالامارہ کے دروازہ پر پنچا تو اس نے (ب) اے امام حسین مسمجھا اور امام حسین مسمجھ کر کہا کہ دارالامارہ میرے یاس امانت ہے میں آپ کے سیرد نہیں کروں گا 'برائے مرمانی یماں ہے چلے جائیں۔
- اس نے اہل کوفہ سے کما کہ "اپنے امام وقت بزید کی اطاعت (3) کریں اور بیعت نہ تو ژیں "۔اگر وہ شریف اُنسان ہو تاتو ہزید کو کسی صورت ابنا المام قرارند ديتا- أكروه خودكو جمهوريت كاعلمبردار سجعتا تھاتو ہزید کی حکومت کے جبرو تشدد اور رشوت ستانی بر قائم ہونے کے باوجود وہ بزید کی اطاعت کی دعوت کیوں دیتاہے۔ اس عمل سے تو وہی خوش ہو سکتا ہے جو ہزید کے سامتنی کو اہل حق اور اس کے مخالف كواہل باطل كهتا ہو۔
- وہ اگر امام حسین کے لئے دل میں نرم گوشہ رکھتا اور دل ے  $(\mathbf{0})$ یزید کی حکومت کا مخالف ہو تا تو کوفیہ کی گور نری چھوڑ کیہ امام حسین کے ساتھ مل جاتایا کم از کم منتعفی ہو جاتا لیکن آخری دُم تک اس نے دارالامارہ کو بقول اس کے بنی امتیہ کی امانت سمجھا اوراس کی

42.

- بت سے ساستدان حکم صبرو تحل اور نرم مزاجی سے مشکل سے مشکل مسائل کو حل کرتے ہیں اوراسی میں مشکلات کاحل مضمر سیجھتے ہیں۔جس طرح خود معادیہ اس کام میں ماہر تھا۔ نعمان ابن بشیر کی سیاست کا رخ اور اس کا سیاسی مزاج نرمی پر قائم تھا۔ معاویہ نے اس کواس نرم مزاجی نے سبب کوفہ کی گور نری پر مقرر کیا تھا۔ کیونکہ سفاک اور تعی القلب زیاد ابن ابید کے دور کی سفاکی نے اہل کوفہ کے دلوں میں بنی امتیہ کے نلان نفرت پید اکردی تھی۔ وہ بنی امیّہ کو نفرت کی نگاہ سے دیکھتے تھے الفدا معاویہ نے نعمان ابن بشیر کی نرم مزاجی کی بناء پر اس کو کوفہ کا گورٹر بنایا۔ نعمان اپنی نرم مزاجی سے حالات کو ڈھیل دیتا رہا۔ ادھر کوفہ میں امام حسین کے حق میں آواز بلند ہو چکی تھی ۔اس نے سوچاکہ اگر ان حالات میں کوئی قدم الحایا گیا تو ممکن ہے بنی امتیہ کی حکومت کے زوال کا سبب بنے۔ اگرانیا ہوا تو خود بزید کی حکومت کی طرف سے مورد عتاب قرار دیا جا سکتا ے اور دوسری طرف ایل کوفہ کی طرف سے بھی مورد عتاب قرار یائے ۔ دوسری صورت میں چونکہ اپنے آتا کا نمک خوار تھااور اس کے سامنے جوابدہ تھا۔ ان حالات کے پیش نظریہ بڑی حرکت تھی 'بیر بی امت کے خلاف ایک چھوٹی سی جھڑپ نہ تھی۔ المذا اس کے
- بارے میں مرکزی حکومت کو فیصلہ کرنا چاہئے۔ چنانچہ مرکز سے فیصلہ

حفاظت کرتا رہا۔

(ر) اگر اس کی بیه نرم مزاجی اور مستی یزید کی مخالفت پر مبنی ہوتی تو یزید اس کو اس مستی کے نتیج میں اس منصب سے ہٹا کر مورد عتاب قرار دیتا اور اس کو شمص کا گور نر نہ بنا تا۔ بلکہ نعمان تو یزید کے مرنے نک شمص کا گور نر رہا۔ یزید کے مرنے کے بعد اس نے عبد اللہ ابن زیر کی بیعت کی۔ جب ایل شمص نے عبد اللہ ابن زیر کے خلاف بغاوت کی تو نعمان وہاں سے فرار ہو گیا۔ جس پر خالد نے اس کا تعاقب کر کے شمص ہی میں قتل کر دیا۔ اس تمام تجزیہ و تحلیل کے بعد اس کا بیہ جملہ کہ ''اطاعت خد امیں مستنعت ہونا یکھے پند ہے اور معصیت خدا میں مبتلا ہو کر صاحب عزت :ونے سے بر ہونا یکھے پند ہے اور معصیت خدا میں مبتلا ہو کر صاحب عزت :ونے سے بر مونا بل حسین کے قیام کے موقع پر امام کے خلاف اقدام کو معصیت سمجھتا تھا تو امام کو شہید کئے جانے کے بعد وہ کیوں یزید کے پر چم تلے رہا۔

۳ZA

اس کتاب کی تالیف میں مندرجہ ذمل کتب سے استفادہ کیاگیا۔

٣**2**9

(ا) قرآن کریم (۲) نبج البلاغه 'سد شريف رمنيٌ (٣) شرح نهج البلاغه 'ابن الى الحديد (٣) (٣) قاموس نيج البلاغه محمه على شرقي (۵) معجم نج البلاغه سيد محمه كاظم محمدي (۲) اصولِ کانی 'شیخ کلینی ّ (۷) انوار نعمانیه سید نعت الله جزائری (٨) بحارالانوار علامه مجليٌّ (٩) الغدير علامه امنيٌّ (۱۰) متدرک سفینة البحار ، شخ علی قاضی شهودی (۱۱) تحف العقول ،حسين ابن حربه شعباني (١٢) مبحم رجال حديث ٬ آيت الله سيد ابوالقاسم خوتي " (۱۳) میزان الحکمہ ،محمدی رے شہری (۱۴) الحياة 'حكيمي برادران (10) نبح الثهاده (۱۱) معالم المدرشتين 'علامه سيد مرتضى عسكري

Presented by www.ziaraat.com

(۱۷) حیات امام حسین ' باقر شریف قرڅی (۱۸) نورة الحسين محمرمهدی شمس الدين (۱۹) اعمان الشبعه 'سيد محسن امين (۲۰) ائمہ اثناعش 'ماشم معردف حسنی (۱) اسد الغابه 'علامه ابن اثير (۲۲) رجال نجاشی 'ابی داحباس احمد این علی نجاشی کوفی (متوفی سنه ۵۰ مهمه) (۲۳) اعلام الوريٰ طبري (۴۴) کتاب الارشاد 'شخ مفد" (r۵) مقاتل الامويين ا**محد** الحسيني (۲۱) وارث انبیا محمد مهدی ش الدن (۲۷) فروغ ولايت ٬ آيت الله جعفر سبحاني (۲۸) ائمہ ایثاعش'استادعادل ادیب (rg) امام حسين "عبدالله علائلي (۳۰) ائمتنا 'علی محمه علی دخیل (۳۱) غارات <sup>م</sup>الی اسحاق بلال <sup>†</sup>قفی (۳۲) رجال صحيح مسلم (۳۳) رجال صحيح بخاري (۳۴) تنزية الانبياء والائمه، سيد مرتضى علم الحدريُّ (۳۵) حیات امام حسن ' باقر شریف قرشی (۳۹) حیات ِسای امام رضاً 'جعفر مرتصَّلی عالمی (۲۷) ابن عباس 'جعفر مرتضیٰ عاملی (۳۸) فقیرسره نفزالی (۳۹) فقیه سیره 'رمضان لوطی (۳۰) حلبة الإولياء 'ايو فعيم اصفهاني

(٣١) يَذكرة الخراص علامه سبط اين جوزي (وفات سنه ١٥٢ ه) -(۳۲) فروغ ابدیت 'آیت الله جعفر سجانی (۳۳) ایل بت کی زندگی شهید سید محر ماقرالعید رُ (۳۴) نهج الصباغه ، محقق الحاج شيخ محمد تقي تستري (۴۵) - تاريخ اسلام ، مثم الدين محمداين احمد ابن عثمان ذہبی (دفات سنہ ۴۷/۷ ھر) (۳۱) تحقیق درباره روز اربعین 'محمد علی (۲۷) بدایه دنهایه 'حافظ این کشر(متوفی سنه ۶۴۷۷ ه) (۴۸) تهذیب التهذیب مشهاب الدین احدین حجر عسقلانی (متوفی سنه ۵۸۴هه) (۴۹) مردج الذهب محسب این علی مسعودی (متوفی سنه ۳۳۶ هه) (۵۰) مسیراعلام نبلا ٔ احمد این عثان ذہبی (متوفی سنہ ۴۴ ۲۷ ۵۵) (۵۱) ابوا لثهدا حسین ابن علیٌ 'عماس محمود عقاد (۵۲) تاریخ طیری محمداین جریر طیری (۵۳) بارج ابن خلدون (۵۴) تاریخ این عساکر (دمش) (۵۵) بارخ کامل این اثیر (۵۱) تابخ التواريخ محمد تقي سير (۵۷) تجارب الامم 'ابوعلی مسکوی رازی (۵۸) العواصم من القواصم ، قاضي الي بكر بن عربي مالكي (۵۹) الامامه وانساسه 'ابن تنسه (۱۰) باريخ ليقوبي 'ليقوبي (٦١) للل ونحل مشيرستاني (۱۲) تاریخ بغداد سعیدین بیسونی زغلول (۱۳) بآج العروس 'سيد محمه مرتضى حسيني زبيدي (۱۳) وفيات الاعيان 'ابي العباس مثس الدين احمد بن محمد بن ابي بكر نلقان (وفات سنه ۲۰۸ هه)

ተለተ

(۱۵) مجم البلدان 'ليقوب ابن عبدالله حموي روحي بغداد (متوني سنه ۲۲۲هه) (۲۱) لسان العرب 'علامہ این منظور (۲۷) دائرة المعارف فريدوجدي (٨) آريخ ادب العربي 'ذاكثر محمود (۲۹) مجمع البحرين (م) المنجد (۲۷) مقائيس اللغہ (۷۲) مقتل المحسين"، آيت اللَّد سيد محمه تقى آل بحرالعلومٌ (۲۳) مقل الحسين "سد محسن امين (۲۷) مقلّ الحسين "عبدالرزاق مقزم (۷۵) مقتل التحسين "ابلي فحتن (۲۷) مقلّ الحسين "عبدالزمرا كعي (۷۷) نفس المهموم 'شخ عماس فمرز (۷۸) حماسة حسيني مشهيد استاد مرتقني مطهري ً (۷۷) الايقاد 'سيد مجمرعلي شاد عبدالغفيمي (٨٠) العبونَّ العبري 'ايراهيم المهافجي (۸۱) بررس تاریخ عاشورا 'ڈاکٹر محمد ابراہیم آیق (٨٢) محاضرات في المحالس الحسينيه محيد الوماب كاشي (۸۳) الحسين والبية عجيدالعزيز طباطياتي (٨٣) العسين في طريقة إلى الثهادة معلى بن العسين الهاشي (۸۵) امام حسین "سید باشم رسولی محلاتی (٨١) بيان الاول للثورة الحسين " طاه السد حسن الخطيب (۸۷) مسلم بن عقبل 'عبدالرزاق مقرم (۸۸) بنفته التحسين "جلالي حسيني

(۸۹) انصار المسين محمر على عايدي (٩٠) مبعدت الحسين "مجمر على عامدي (۹۱) منير الإحزان · شيخ شريف الحواهري (٩٢) - تۋرة الحسين تني الوجدان شعبي محمد مهدي مثمس الدين -(۹۳) انصار الحسين "محمد مهدي شمس الدين (۹۴) ایوم عاشوره اموسیه ازملاغ (۹۵) - عوالم العلوم <sup>، م</sup>شخ عبدالله بحراني (۹۲) - بغنان امام حسين \* شيخ محمه صادق نتجمي (٩٤) ليوف في قتل الطفوف مسد اين طاد وُسَّ (۹۸) مع الحسين في بنغته السد جبدركوني (۹۹) خطبهٔ امام حسین در منی محمر صادق نتجی (۱۰۰) - نهفت امام حسين بمحجه رضا جلالي (۱۰۱) تحسین فی الفکر المسیحی 'انطون بارا (۱۰۴) حسین این علی محمد بزدی (١٠٣) مقاتل الطالبين 'ابي الفرج اصفهاني (۱۰۴) زندگانی امام حسین عمادزاده (١٠٥) لنتخب طريجي بشخ طريجي نجفي (۱۰۱) معالی السبطین ، شیخ مهدی مازند رانی (۱۰۷) بثورة الحسين "سيد محمر باقرالعلوم (۴۸) سپاست الحسین "عبدالعظیم ربیعی (۱۰۹) ماہیت قیام متمار 'سید ابو فاضل رضوی (۱۰۰) زندگانی امام حسین "فضل الله کمپانی (۱۱۱) الشميدوا نثورو معادي المدري (۱۲) محاضرات نی نورة الحسین "سید مجریاشی

ፖለሥ

"ለሮ

(۱۱۳) دروس من نورة الحسين "شهيد سد عماس موسوي ّ (۱۳۴) نظام سای فی الاسلام 'باقر شریف قرش (۱۱۵) فظام الحكم والإداره يشخ مهدى تمس الدين (۱۱۲) نظام الحكم في الشريعه والتاريخ الاسلامي 'خافر قاسي (۱۷) ولايت فقيه ' آيت الله منتظري (۱۸) دروی نژرة الحسین معلامه سید حسن شیرازی (١١٩) على د الحاكمون ' آيت الله فيخ محمه صادتي تهراني (۱۲۰) ابعدار العين في انصار التحسين " (۱۳۱) جنت المادي ، شخ محمد حسين الكاشف الغطُّ (۱۳۲) مبانی سیاسی 'اسد الله بادا چیان (۱۳۳) الحوار في الفكر السياس 'اسد حيد ركوني (۱۲۳) امریالمعروف و نبی عن المنکر ' آیت الله حسین نوری (۱۲۵) مجلَّد ثقافة الإسلاميه از انتشارات رائيزني جمهوري اسلامي ايران (دمشق) (۳۱) مجلَّه توحيد (عربی) از انتشارات سازمان تبليغات اسلامی (جمهوری اسلامی ايران) (۲۷) رسالة الحسين ً (۱۳۸) رساله الاضواء (۱۲۹) رسالة الثقلين از انتشارات مجمع جماتي ابل بيت (جهوري اسلامي اران) (۱۳۰۰) پاسدار اسلام ازانتشارات دفتر تبلیغات اسلامی (قم)

واقعه بكربلاك مصادر وماخذ

210

معادیہ کی تقریر کاجواب
 معالم المد رشین ج ۳ - ص ۱۹
 مالم المد والساسیہ ج اص ۲۰۸ – ۲۰۹
 مطبوعہ ایران ۱۳۱۲ ہے

← - امام کے نام معادیہ کا تبدید 'میز ذط ۱- گاریخ اسلام ذہری(۱۰ یا ۸۰ حد) عں ۱ ۲- مقتل ابو محشف ص ۱۱ ۳- گاریخ ابن عساکر ص ۱۹۸

ے۔امام حسین کا خط معادیہ کے جواب میں بر

ا۔ المتناج اص ۲۰۵

۲- تاريخ اين عساكر ص ۱۹۰

امام حسین کا معادیہ کے اموال پر قبضہ کر کے معاویہ کو خط لکھنا ۲۲ - نیج ا شادہ صلح ۲۹۹

👄 - عبداللہ ابن جعفر نے یزید کی ولی عہدی کی مخالفت کی اور محاویہ کے سامنے ۳ تجاویز رتھیں

ተለግ

🖈 الامامة والسياسة ج اص ۳۹

🔾 ۔معادیہ کی طرف سے عبید اللہ ابن زیاد کا تقرر نامہ

ا- معالم المدرستين ج ٣ص ١٨

۲- تهذيب التهذيب ج ۲ ص ۳۰۲

۳- اعلام الوریٰ ص ۲۲۲

۳- الامامه والسياسه ج ۲ص ۳

۵- اعیان شیعہ ج اص ۵۹۰

معادید کی یزید کو تین افراد سے محتاط رہنے کی وصیت
 مقتل الحسین "محمد تقی بحرالعلوم" ص ۱۱۰
 نقل از
 ا--- تاریخ طبری ۲۵ طبع قاہرہ
 ۱-۲- تاریخ کامل این اثیرج سوطیع بیردت (س ۲۰ اجری کے واقعات میں)

ا-۳- ۱ معقد الفرید ج ۴ س ۲۷۳ سبع ۴ی به ا

۲- نفس المموم ص ۲۴

۳- مقتل ابو محتنف ص ۱۳

۳- تاریخ این عساکر **ص ۱۹۹** 

۵\_ بحار الانوارج ۳۳ ص۳۱۱

← - عبدالله ابن زبیر کامعادیہ ہے کہنا کہ "انصاف کردیزید کی بیعت صحیح شیں" ۱- الامامہ والسیاسہ ج1ص ۲۹ ۲- معالم المدر ستین ج ۳ ص ۱۹

← - عبداللہ ابن عمر کا معادیہ ہے کہنا کہ ''یہ (خلافت)باد شاہت نہیں جو د راشت میں دی جائے اگر ایسا ہو پاتو میں اپنے باب کادارث بنماً''

۳۸۷

الامامة والساسة ج اص ١٥٠ 👄 ۔ کونیوں کی طرف امام حسین کمو معادیہ کے خلاف قیام کی دعوت اور امام کاصلح کو دلیل بناکر انکار ا… اعلام الوركي ص ۲۲۰ ۲- لفس المموم ص ۲۴ سويه مقتل ابو محننف ص ۱۰ ۳- اعمان شیعه، جاص ۵۸۷ ے - معادیہ کی موت اور امام کی جانب ہے انکار بیعت کی خبر بننے کے بعد المیانِ کوفہ کے خصوصی اجلاس ہے سليمان بن صرد فزاعي كاخطاب ا- نفس المهموم ص ٨٠ ۲۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۸۹ ۳- بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۳۳ ۳- تاريخ طبري ج ۳ ص ۲۶۱ ۵۔ مقتل ابو محتنف ص ۲۶ ے۔ یزید کاخط ولید کے نام کہ بیعت طلب کرداور حسین کے ساتھ شدّت سے پیش آؤ ا-- نفس المموم ص ۲۷ ۲- معالم الدرستين ج ۳ص ۳۵ ۳- مقتل ابو محتن ص برا 🖵 پزید کااین قوم سے خطاب اور مشورہ 💴 🖈 🛛 نفس المهموم ص ۸۷ – ۸۸ 🗨 ۔ ولید نے مردان کو مشورہ کیلئے طلب کیا 🖈 🔬 المهموم ص ۲۸ 🗨 - امام حسین ؓ نے بنی ہاشم کے مسلح جوانوں کو دارالامارۃ کے دردازے پر منتظرر بنے کا تھم دیا۔

1111

ا- كَبَابِ الإرشاد 'شيخ مفيدٌ ص ٢٠٦ ۲\_ معالم المدرستين ج ۳ ص ۳۶ ۳۔ مناقب این شیر آشوب ج ۴ ص ۸۸ (معمولی ہے اضافہ کے ساتھ) ۳- تاريخ طيريج ۵ ۵۔ تاریخ کامل ابن اثیرج ۳ (سن ۲۰ ہجری کے واقعات میں) ۲- متقل المسين محمد تقي آل بحرالعلومٌ ص ۱۳۹ ۷- اننس المموم ، شيخ فتي ص ۱۸ ۸- مقل ابو محننف ص ۱۹ ۹\_ اعمان شيعه ج اص ۵۸۷ •ا۔ بحارالانوارج ۳۳م س ۳۲۳ 🛶 ـ مروان کاولید کو مثورہ کہ امام کو نہیں قبد کرلو ا- معالم المدريتين ج ٣٩ ص ٣٥ r\_ تاریخ طیری ج سو<mark>س ۲۵</mark>۳ ۳\_ مقلّ المسين "مسد محمد تقي آل بجرالعلوم ّ ص ۱۳۹ تقل از ۳۱ مناقب این شیر آشوب بچ ۳ ص ۸۸ ۲-۲- کامل ابن اثیر ب<sub>۲</sub> ۳ (س ۲۰ بجری کے داقعات میں) ۳-۳- أنس المموم ، يتج فتى ص ۲۹ ۳-۳- اعلام الوريُّ ص ۲۲۰ ۵\_ مقلّ ابو محتنف ص ۲۰ ۲- اعمان شیعہ ج اص ۵۸۷ ۲۰ بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۲۳

ے۔واید سے لمام کا خطاب ۱۰ - آریخ طبری بنے ۷ ص ۲۱۱- ۲۱۸

یو۔ تاریخ کامل این اشیرج ساص ۲۶۳-۲۶۳ ۳- الهوف 'ابن طادوُس ص ۲۳ طبع ايران ہے۔ مقلّ خوارزی ص ۱۸۴ ٥- مقل الحسين "سد مجرتقي آل بحرالعلوم ص • ١٢ طبع بيروت ۲- عوالم العلوم ص ۳۷ ۲۰۰ تماب الإرشاد شخ مفید علیہ الرحمہ ص ۲۰۰ ۸ - بیخنان امام حسین "شیخ محمه صادق فتحمی ص اا ۹۔ مقتل ابو محننف ص •ابه اعمان شیعه ج اص ۵۸۸ اا بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۳۱\_۳۲۵ 🕒 \_ مردان بن حکم کالمام کو بزید کی بیعت کامشور، اور امام کاجواب ا… لحوف 'ابن طاد وُس ص ۲۳ ـ ۲۴ ۲۔ مقلّ خوارزی جاص ۱۸۵ m\_ عوالم العلوم ص 22I يه- مثقل الحسين "سد محمه ثق آل بحرالعلوم ص اسلاطيع بيروت ۵- مخنان امام حسین"، شیخ محمه صادق نتجی ص ۱۲ ۲- ارشاد مفدص ۱۲ 2- نفس المموم شخ فتى ص الم ۸- معالم المدرستين بي ۳۹ من ۳۶ ۹۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۸۸ ے۔امام کا مجلس ولید میں مردان سے خطاب ا- مقل ابي محنن ص ۲ طبع ايران

۲۔ ارشاد مفدًّ ص ۲۱۰

1-4+

🗨 - امام نے ولید ہے کہا کہ تم ہاری فخفی بیت ہے قانع نہیں ہو گے اندا ہمیں سب کے ساتھ بلاؤ ا- معالم المدرستين جرسوص ٢٣ ۲- مقتل الحسين" محمد تقي آل بحرالعلوم ّ ص ۱۲۹ نقل از ۲\_۱\_ بَارِجْ طِيرِي ج ۵ ۲-۲۔ باریخ کامل ابن اثیرج ۳ ( من ۲۰ ہجری کے واقعات میں ) ۳-۳-مقل خوارزی جافعل ۹ ۲-۲- نفس المهموم ، شيخ فتي ص ۲۹ ۲--۵- اعلام الوركي ص ۲۲۰ س. سمیہ مقتل ابو محتنف ص ۲۰ ۵۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۸۷ 2- بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۳۳ وليد نے مردان سے کہا "وہ مخص جے خون حسين" کا حساب ديتا ہوگا اس کا ميزان عمل بہت خفيف -"16+2 ا- باریخ طبری بر موص ۲۵۲ ۲- الفتوح 'ابن اعثم الكوفي ج ۵ ص ۱۸ ۳\_ مقل خوارزی ج افصل ۹ ۳- لهوف 'ابن طادؤس ص ماطبع نجف ۵- النهابيه الارب للنويري ج۲۰ ص ۲۹ سطيع قابره ۲- مقل الحسين" بحمه تقى آل بحرالعلوم ص ١٣٠ طبع بيروت ۲۲۰ اعلام الورئ ص ۲۲۰ ۸\_ بحارالانوارج ۳۳م م ۳۲۵ 🖵 امام حسین کا روضۂ رسول کر پیغیتر سے خطاب

ا- معالم المدرستين ج ٣ ص ٢٧

۲۔ عوالم العلوم ص ۲۷۵
۳۔ متل الحسین "سید محمد تعلق آل بحر العلوم" ص ۱۳۳
۳۔ نفس المحوم 'شخ قتی ص ۲۷
۵۔ بعار الانوارج ۲۳۴ ص ۲۲۷
۵۰۔ بعار الانوارج ۲۳۴ ص ۲۲۷
۹۰۔ متل خوارزی جام ص ۲۸۱ فصل ۹ طبع نجف
۲۰۔ متقل خوارزی جام ۲۸۱ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متقل خوارزی جام ۲۸۱ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متقل خوارزی جام ۳۸۷ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متقل خوارزی جام ۳۸۷ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متقل خوارزی جام ۳۸۱ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متعل خوارزی جام ۲۸۱ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متعل خوارزی جام ۳۸۱ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متعل خوارزی جام ۳۸۰ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متعل خوارزی جام ۳۸۰ فصل ۹ طبع نجف
۳۰۔ متعل الحسين " سید محمد تعلق آل بحرالعلوم" ص ۳۳۲
۳۰۔ متعل الحسین ۳۰ سید محمد تعلق آل بحرالعلوم می می ۲۰۰۰
۳۰۔ متعل الحسین ۳۰ سید محمد تعلق آل بحرالعلوم می ۳۰۰۰
۳۰۔ متعل الحسین ۳۰ سید محمد تعلق آل بحرالعلوم می ۳۰۰۰
۳۰۔ متعل الحسین ۳۰ سید محمد تعلق آل بحرالعلوم می ۲۰۰۰
۳۰۰۰ معام الدر سیکن جام ۳۵۰۰
۳۰۰۰ معرولی این الم می ۳۰۰۰
۳۰۰۰ معرولی این الم می ۳۰۰۰
۳۰۰۰ معرولی این الم ۲۰۰۰ معرولی ۲۰۰۰

۲- تاریخ طری ج ۲ ص ۲۵۳
۳- تاریخ کال این اشیر ج ۲ ص ۲۹۵
۳- زریخ کال این اشیر ج ۲ ص ۲۹۵ طبع قاہرہ (عبارت کے معم اختراف کے ساتھ)
۵- مقتل الحسین "محمر تعقی آل بخرالعلوم من ۲۰۰۱ – ۱۳۷
۲- کتاب الارشاد شیخ مفید علیہ الرحمہ ص ۲۱۰
۲- تقل المموم ص ۲۵
۸- مقتل ابو محندف ص ۲۲
۹- اعیان شیعہ ج ۲ ص ۸۸ می ۲۰۰۱
۱۰- بحار الانوارج ۳ ۳ ص ۲۰۰۹

۱۲- مناقب ابن شر آشوب ج ۳ ص ۸۸

1"9r

۳۱- مقلّ خوارزی بچ اص ۱۸۹ سما- مقتل العلوم للبحراني ص مهمه 😜 ۔ امام حسین ٹکاو صیت نامہ محمہ بن حنفیہ کے نام ا- معالم المدرستين بترسوص ٥٠ ۲. مقلّ السين "سيد محمد تقي آل بح العلومٌ ص ۲۳ طبع بيروت نقل از t-۱-۱ مناقب این شهر آشوب ج ۳ ص ۵۸ r-r-r متقلَّ عوالم العلوم للبحراني ص ١८٩ ۳-۴- مقلّ خوارزمی ۳\_ شجالشادة ص ۲۶۹ س<sub>ا-</sub> نفس المموم ص ۲۷ ۵\_ بحارالانوارين ۳۳ ص ۲۳۷ 😜 به عطرف کالهام کویزید کی بیعت کامشور و ا- معالم المدرستين ج سوص ۴۸ ۲- مقل الحسين "محمه تقى آل بحرالعلوم ص ۸۳ 🕒 ۔ ابن عمام کاامام حسین کو مشورہ کیہ آب میں تشریف لے جائمں ا- معالم المدربتين ج ساص ۵۷ ۲- تاريخ اسلام ذہبي ص ۸ (۲۰ تا۸۰ ه) ٣- مقتل الحسين "سيد محمر تقي آل بح العلومٌ ص ١٥٥ طبع ببروت نقل از ۳-۱- آریخ طبری ج۵ص ۳۸۳ س-۱- تاريخ کامل اين اشيرج سوص ۲۷۵ ۳\_۳\_ مقل خوارزی ص ۲۱۱ ۳-۴- مردج الذهب ج ۳ص ۲۴

س<sub>-0-</sub> آريخ ابن عسائر ص ۲۰۵ س. منقل ابو محنن<sup>ے</sup> ص۲۲ 🗨 - عبدالله مطبع کالام کو سفرے ماز رہنے کامشورہ ا- معالم المدرستين ج ٣ ص ٥ ۲- آريخ اسلام ذہبي ص ۷(۲۰ آ۸۰ه) ۳- آریخ طبری ج ۴ ص ۲۹۸ ۳<sub>- نفس المموم ص ۸۷</sub> ۵\_ مقلّ الومحننف ص ۲۶ ۲- اعمان شیعہ ۱۶مں ۵۹۳ - بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۷۱ ے۔ عبداللہ ابن جعفر کا امام کو نہ جانے کامشورہ ا\_ تاريخ اسلام ذہبی ص ۹(۲۰ تا۸۰ ھ) ۲- مقتل الحسين "سيد محمر تقي آل بجرالعلوم ص ۲۷۱- ۱۷۴ ۳- البداية والنهاية ج ٨ ص ١٥٨ m- معالم المدرستين ج mص ٥٨ ۵۔ باریخ طبری ج ۳ ص ۲۹۱ 🗨 به عمراین مخزوی کاامام کو مشوره دیتا اور امام کاانهیں مشفق قرار دیتا ا- مثقل المحسين مسيد محمد تقى آل بحرائعلومٌ ص ١٦٣ طبع بيروت نقل از ا-ا- بباریخ طیری ج ۵ ص ۳۸۲ ا-۲- بارخ کال این اشیرج ۳ ص ۲۸۵ ا-۳- مردج الذهب جساص ۲۴ ا-۳- ترجمه امام حسين أبن عساكرص ۲۰۲

🗨 ـ عبدالله ابن عمر کاامام حسین کو بیعت کامشورہ

191

rap

ا- معالم المدرستين ج سوص ٢٠ ۲- تاريخ اسلام ذہبي ص ۸ (۲۰ تا ۸۰ ه) ۳۔ باریخ این عساکر می ۱۹۲ س- مقلّ ابو محتنف ص ۲۲ ۵ بحارالانوارج ۳۳م ص ۳۲۵ 🕒 - عبدالله ابن عمرے امام کا خطاب ا- لهوف ص ۲۶ طبع نجف ۲- مثیرالاحزان ص ۲۰ ۳- یخنان امام حسین من ۹۳ ۳- نیج الثهادة کلمات ۸۱ ص ۳۷<sup>۲</sup> ۵- اعمان شيعه ج اص ۵۹۳ ← \_ امام حسین گاخط بی حاشم کے نام ا- مقتل الحسين" سيد محمد تقى آل بجرالعلوم ّ ص ٢٣١ طبع بيروت ۴- لھوف ص ۲۷ ۳- تاريخ ابن عساكرج ۳اص ۱۷ 🗨 - ابن عباس کا امام کو مشورہ کہ اہل کو فہ کو لکھیں کہ پہلے نعمان ابن بشیر کو نکالیں پھر حسین آئمیں گے الم مروج الذهب ج ٣ ص ٢٢ 🗕 ۔ دلید کابن زیاد کے نام خط کہ امام کو تکلیف پنچانے سے گر ہز کرے 🖈 بحارالانوارج ۲۳م ۲۸ 🛶 - شیعیان کوفیہ کی امام حسین کو دعوت ا- كتاب الإرشاد ، شيخ مفد ص ٢٠٣

۳- تاریخ طبری ج ۳ ص ۳۱۱

۳- مردج الذهب ج ۳ص ۲۴ m\_ عوالم العلوم ص ١٨٢ ۵- مقتل الحسين "سيد محمه تقي آل بحرالعلوم ص ۱۵۱ ۲- الامامہ وانساسہ ج ۲ ص ۳ ۷- نفس المهموم ص ۸۰ ۸۔ مقتل ابو محتنف ص ۲۸ ۹- اعیان شیعہ ج اص ۵۸۹ ۱۰ بحار الانوارج ۳۳ ص ۳۳۳ → - امام حسین کا خط المالیان کوفہ کے نام (مسلم کے ہمراہ) ا۔ کتاب الارشاد ، شخ مفدّ ص ۲۰۴ ۲۔ تاریخ طبری ج ۳ ص ۲۶۲ ۳- نهج الثهادة مكتوب ۱۸ص ۲۸۸ ۳۔ باریخ کامل این اثیرج ۳ ص ۲۹۸ ۵۔ مقتل خوارزی ج اص ۱۹۵–۱۹۲ ۲- سخنان امام حسین ص ۵۱ 2- عوالم العلوم ص ١٨٣ ۸- مقل الحسين "سيد محمد تقى آل بحرالعلوم ص ١٥٢ ۹۔ معالم المدرشين ج ۳ ص ۵۳ •ا- اتمتناح **اص ۲۰**۷ اا- اعلام الوريُّ ص ٢٢١ اا۔ مقتل ابو محننف ص ۳۱ ۳۱۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۹۰ ۳۴۔ بحار الانوارج ۳۳ ص ۳۳۳

ے۔امام حسین کی جانب سے کوفہ روائلی کے موقع پر حضرت مسلم کو د صیت

190

🕳 - یزید این مشعود کاجواب امام کی خدمت میں ا- متعلّ الحسين" سيد محمه تقي آل بح العلوم ّ ص ٢٩ القل از ا-ا- لهوف ابن طاوؤس ص ۱۸ طبع نجف ا-۲- مشرالاحزان ص ۱۳ ۲۔ نفس المموم ص ۸۹ ۳- اعمان شيعه ج اص ۵۹۰ 🕒 \_ امام کا مکہ میں خطبہ ا- لهوف ص ٢٥ طبع نجف ۲- مثیرالاحزان ص۲۱ ٣- كشف الغمة ج ٢٣ ص٢٣ طبع قم ۲۰۰۰ مقتل الحسين" سيد محمد تقى آل بحرالعلوم من ۱۵۴ ۵- عنانِ امام حسينٌ ص ۵۲ ۲- معالم المدرستين جساص ۲۱ ۷ - عوالم العلوم ص ۲۱۶ ۸\_ بجارالانوارج ۲۳م ص ۳۲۹ 🗕 په عبدالله ابن زبیر کاامام کو عراق جانے کامشورہ اور بعد میں ناجانے کااظہار کرنا الله مقلّ الحسين "سيد محمه تقى آل بحرالعلومٌ ص ١٥٦ ، نقل از ا-۱- بآریخ طیری ج ۳ ص ۲۸۸

۲۲۵ متمل الحسين "سيد محمد تقى آل بحرالعلوم ص ۵۹۱ نقل از ۱۱-۱۰- تاريخ طبرى ج ۳ ص ۲۸۸ ۱۱-۳- الملام الورئ ص ۲۲۱ ۱۱-۳- انساب الاشراف ج ۳ ص ۱۹۳ ۱۱-۵- تاريخ کامل اين اشيريخ ۳ ص ۳۸ ۱۱-۲- کامل الزيارات ص ۲۲ ۲۲ کمون ص۵۵ → سفر عراق کے وقت کو فیوں کے نام امام کا ذط (قیس بن مسر صید اوی کے ہمراہ) ۲۰ - ارتبخ طبری ج ۲۳ ص۲۹2 ۲۰ - تاریخ طبری ج ۲۳ ص۲۹۲ ۲۰ - ارشاد مذید ص۲۴ ۵۰ - مقل ابو محنف ص ۲۴ ۵۰ - مقل ابو محنف ص ۲۴ ۲۰ - اعمیان شیعہ جا ص ۱۹۹ ۵۰ - انداب الا شراف عبالاری ج ۲۳ ص ۱۹۸ طبع میروت ۱۰ - زمایہ الارب ملا دی ج ۲۰ ص ۲۱۳ طبع قاہرہ ۱۰ - زمایہ الارب ملا دی ج ۲۰ ص ۲۱۳ طبع قاہرہ ۱۰ - تاریخ طبری ج ۲۰ ص ۲۱۲

۱- مارج طبری ج مهم ۲۹۹
 ۲- عنان امام حسین ص ۲۸
 ۳- مقتل الحسین "مید محمد تقی آل بحرالعلوم ص ۳۶۱
 ۳- مقتل ابو محننت ص ۳۶
 ۵- نیج الشهادة ص ۴۸۰
 ۲- نفس المحموم ص ۹۹
 ۲- بحارالانوارج ۶۶ ص ۲۵۷

اعیان شیعہ ج اص ۵۸۹

🖵 به کوفیوں کا آخری خط

191

۲- بخنان امام حسين من ۲۱ ۳۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۹۸ مهمه الفس المموم ص 29 🔾 ۔ مکہ میں عمرے کیلیج آنے والوں کی امام کے پاس آمد و رفت 🔄 🛛 معتل الحسين "سيد محمه تغي آل بجرالعلوم من ۱۳۳ -ابن عماس کے نام پزید کا خط (امام کو عراق کی طرف جانے سے رو کنے کو کہا) ا- مقتل الحسين مسيد محد تقي آل بجرالعلومٌ عن ١٣٣٢ ۲۔ باریخ این عساکرص ۲۰۳ ⊖\_ابن عباس کا جواب بزید کے تام 🔝 مقلّ الحسين "سيد محمر تقي آل بجرالعلوم ّ ص ١٣٥ 🗨 - بزید نے عمرابن سعد کو مکہ کاگور نربناکر بڑے لشکر کو مکہ روانہ ہونے کا تکم دیا ------اور یہ تکم بیمی دیا که «حسین کو گرفتار کردماانتیس شهید کرد" -----اعمان شيعه ج اص ۵۹۳ 🔾 ۔ عمرابن سعید کی امام کو روکنے کو شش ا- مقتل الحسين" سيد محمد تقى آل بحرالعلوم ص ١٤-١٢ ٢٢ ۲- الامامه والسياسه ج ۲ ص ۵ 🗕 بر اللہ ابن عمر نے حضرت امام حسین 🛥 کہا کہ آب اینا گلوبلند کیجئے تا کہ میں بوسہ لوں ۔۔۔۔ 🟠 اعمان شيعه ج اص ۵۹۳ 🗨 ۔ جب حضرت امام حسین کمد سے نگلے تو تم این سعد اشد ق سے امام حسین کے ساتھیوں کی جھڑپ ہوئی \_\_\_اس نے امام سے کہا! " خدا ہے ڈریں 'جماعت سے خارج نہ ہوں 'امت میں افتراق نہ پھیلا کیں "

ا- اعمان شيعه ج اص ۵۹۵ ۲۔ آریخ ابن عساکر ص ۲۰۳ ۳- بجارالانوارج ۳۳م ۳۷۸ 🗨 امام حسین ؓ نے ابن عباس سے فرمایا! "میرے نزدیک مکہ ہے باہر قتل ہونا حرم میں قتل ہونے سے بستر ے" 🖈 🛛 باريخ اين عساكرص ۱۹۰ (دمشق) -ابن زبیرے امام نے فرمایا! "مکہ ہے باہر قتل ہونا بچھے کمہ کی ہتک حرمت سے زیادہ پند ہے" اریخ این عساکر ص ۱۹۲ (دمش ) 🗨 ۔ شبث ابن ربیعی دغیرہ کا خط امام کے تام 🏫 🛛 بحارالانوارج ۲۳ ص ۲۳۳ 🗨 - عبداللہ ابن عباس نے ابن زبیر سے کہا کہ مکہ خالی ہواتو تم خوش ہو گے ۔۔۔ الم تاريخ ابن عساكر ص ۲۰۴ (دمش ) 🕰 ـ امام کو مکه میں بنگای قتل کاخطرہ 🔝 بحارالانوارج ۳۳م س ۳۲۳ و - امام نے مکه بے نگلتے وقت اس آیت کی تلاوت فرمائی: خرجمنها-----🖈 اعمان شيعه ج اص ۵۸۸ ۔مسلم ابن عقیل کاکوفہ ہے امام کے نام خط ا- معالم المدرستين ج سوص ٥٣ ۲- مروج الذهب جرس ۲۴ ۳- نفس المموم ص ۱۱۳

1-99

۳۰- تاریخ طری بیج ۴ م۳۵۹ (۳ ہزار افراد کی خبر) ۵۰- تهذیب التهذیب بیخ ۲ م ۳۰۲ (۳ ہزار افراد کی خبر) ۲۰- الامامہ والسیاسہ بی ۲ م ۳ (۳۰ ہزار افراد کی خبر) ۷۰- بحار الانوار بی ۳۳ ص ۳۳۳۳

• - ۲۰ م مارط مرد اراب بی سطح ۲ ۱۴ معمل المسین "سید محمد تقی آل بحرالعلوم ٌ ص ۲۴ انقل از باریخ طبری بی ۵ ص ۵۷ موطبع دار المعارف ' سره

N++

ابن این ایش کاال کوفہ سے خطاب ۔۔۔ ۱۔ آریخ طبری بت ۳ ص ۲۶۳

۲۔ مقتل ابو مختنف ص ۴۳

۳- اعیان شیعه ج ۵۸۹

۳ بحارالانوارج ۳۳<sup>م</sup> ۳۳۳

- جب بنی امیہ کے حامیوں نے نعمان ابن بشیر ہتھید کی کہ تم گزوری کا مظاہرہ کر رہے ہو تو اس نے کہا کہ "
 کہ "مجمعہ خدائی اطاعت میں رہ کر ضعیف ہو ناپند ہے 'اس کی معصیت میں قومی ہونے کے مقاطح میں۔"
 ۱- تاریخ طبری ج ۳ ص ۳۵۸
 ۲۵ - تہذیب التہذیب بنج ۲ ص ۳۰۲

کوفہ سے عمر سعد اور حامیانِ بنی امتیہ کے خطوط یزید کے نام -- ار شاد مفد ؓ ص ۲۰۵

۲\_ اعمان شيعه ج اص ۵۸۹

۳۔ بحارالانوارج ۳۳م ص ۳۳۶

۳- اعلام الور کی ص ۲۴۲

۵۔ تاریخ طیری ج م ص ۲۱۵

۲- مقتل ابو محنن ص ۳۴ 🗨 - این زماد کامسلم کی تلاش کیلیج معقل کو مقرر کرنا ا- باریخ طبری بی م ص ۲۷۰ ۲- نفس المهموم ص ۹۰ ۳- اعلام الوريُّ ص ۲۲۳ ۳- مقتل ابو محنت<sup>ی</sup> ص ۳۴ ۵- اعمان شيعه جراص ۹۹۰ ۲ بجارالانوارين ۲۳ ص ۳۳۲ 🗨 ۔ عمراین سعد نے این زیاد کے ماس مسلم کے اسرار فاش کیج ا- فنس المموم ص 111 ۲۔ مقتل ابو محتنف ص ۵۶ 🗨 ۔ مسلم کا مختار کے گھر سے پانی کے گھر منتقل ہوتا۔ ابه اعلام الوركي ص ٢٢٣ ۲۔ گفس المہموم ص ۹۰ 🗕 - مسلم ابن عوبحہ کااظہارافسوس -ا۔ مثل ابو محنف ص ۳۵ ۲- بحارالانوارج ۳۳م س۳۳۷ 🗨 ۔ حضرت مسلم کادارالامارہ کا محاصرہ کرنااور کثیرابن شہاب کالوگوں کومسلم سے برگشتہ کرنا ا- تاریخ طبری ج ۴مں ۲۷۷ ۳۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۹۰

P\*+1

۳\_ بحارالانوارج ۳۳م ۳۴۸

🗨 ۔ حضرت مسلم کا فرمانا کہ "ہمیں یقین ہے کہ خلافت ہماراحق ہے"

r+1" ۲ بین امام حسین من ۸۱ ۸ – صواعق محرقہ ص ۸۱۱ e- مقلّ الحسينَّ سيد محمد تقي آل بح العلومُ ص ١٧١ •ا- • معالم المدرستين بي سوص ٢٣ اا- اعلام الورخ ص ۲۲۷ ابه اعمان شیعہ جواص ۵۹۴ ۳۱۔ تاریخ این عساکر ص ۲۰۸ م. ۱۳ بحارالانوار بر ۲۳ ص ۳۷۵ 🖵 \_ ابو حرم ہے ماہ قات ا- مقتل النوارزي بي اص ۲۲۶ ۲- لھوف ص ۲۴ ۳- مشرالاحزان ص ۲۳ ۳- معنان امام حسین <del>م</del>ص ۱۳۳۲ ۵۔ اعمان شیعہ جاص ۹۹۵ ۲- بحارالانوارج مهمص ۳۱۳ 🔾 ۔ مقام زبالہ پر عوام ہے خطاب ا۔ تاریخ طبری ج پے ص ۳۹۳ ۲- معالم المدرستين ج ۳ص ۲۷ ۳- الارشاد مفیرٌ ص ۱۲۳ سم- معنانِ امام حسين ٌص الا ے۔مقام ذی حسم پر تشکر خرہے خطاب ا- تاریخ طبری بی کم ص ۳۰۳

۲۔ تاریخ کامل ابن اثیر بی ۳ص ۲۸۰

(\*++

ا- بتاريخ طيري جمهص ۲۸۳ ۱۳۸ می ۸ می ۱۳۸۰ ۳\_ يحارالانوارج ۴۴م ۳۵۱ 😜 ۔ حضرت مسلم کا ابن زیاد سے کمنا کہ تمہارے باپ نے نیک لوگوں کو قتل کیا اور قیصرو کسرلی کے ظلم : حامے ا- باريخ طيري نام ص ۲۸۲ γ\_ <sup>قش</sup>ر المهم م ص∠اا m\_ بحار الإنواريج ۳۶ ص ۳۵۷ 😜 - حضرت مسلم بی عبید اللَّه ابن زیاد 🖵 گفتگو ت ارشاد مفدّ ص ۲۱۱ 😜 ـ امام حسین کانے اصحاب سے خطاب کہ ''مسلم شہید ہو چکے ہیں اگر تم 'وگ واپس جانا چاہتے ہو تو پیاں ا ے علم جاؤ۔" ا- مقتل ابو مننت ص ۲۱ ۲۔ اعیان شیعہ ن اس ۵۹۵ ٣- معالم المدرشين ج ٣ ص ٢٥ 🝚 ـ فرزوق اورامام میں مکالمہ ا- انساب الإشراف ج سوص ١١٥ ۲. - آربخ طبری ج۵ ص ۳۸۱ طبع دارلمعارف میصر m\_ آرچ کال این اثیرین ۲۸ م۲۸۱ ۲۱۸ لآب الارشاد مشخ مفیر می ۲۱۸ ۵- مقل الخوار زی جاس ۲۲۳

۲ – البداية والنهاية ت ۸ ص ۱۵۸

r+0 ٨- مقلَّ الحسين" سد محد تقي آل بح العلومٌ ص ١٩٣- ١٩٣ ۹۔ اعمان شیعہ جماص ۵۹۲ •ا- بحار الإنوارج ٣٣ ص ٣٨٢ 🗨 ۔ حرّبے ملاقات کے موقع بر امام حسین ؓ نے لشکر حُربے خطاب میں فرمایا: ''میں تمہاری طرف نہیں آیا جب تک تمارے خطوط مجھے نہیں ملے۔" 🖈 🛛 اعمان شيعه ج اص ۵۹۶ 😜 ۔ زہر این قین نے امام کو لظکر ٹر ہے جنگ کرنے کی تجویز پیش کی توامام نے فرمایا ": میں جنگ کا آغاز تہیں کروں گا۔" 😚 اعمان شیعہ ج اص ۵۹۸ 🛶 په تعربي مقاتل پر عبدالله بن حرُ جعفي سے ملاقات اور گفتگو 🕁 تاريخ طبري ج م ص ٢٠٧ 🗨 ۔ امام بطن عقبہ پر اوزان سے لیے 'اوزان نے امام سے کہا کہ ''نیزے اور تکواریں آپ کے منتظر +"טי 🖈 اعمان شيعه ج اص ۵۹۲ قیس این مسرصیدادی کی حصین بن نمیر کے ہاتھوں قادسیہ کے مقام پر گرفتاری ۔۔۔۔۔ ا- تاريخ طبري ج م ص ۲۹۷ ۲- البدايه دالنهايه ج ۸ ص ۱۵۹ س<sub>ا –</sub> اعمان شیعه جراص ۵۹۳ ۳ بجارالانوارج ۳۳ ص ۸۱ 🗨 ۔ کوفہ کی طرف سے آنے والے خالد سیداوی ادر مجمع بن عائزی نے امام سے کہا 'ا شراف کوفہ 'ابن زیاد کے قابو میں آگئے ہیں 'ان کو ابن زیاد نے استعال کیا ہے۔

🖧 🛛 اعمان شيعه ج اص ۵۹۷

r. مناقب ابن شير آشوب ج<sup>-1</sup>ص ۹۹ طبع قم ۳ \_ آباب الإرشاد 'شخ مفد ٌص ۲۲۴ ۵۰ - انساب الإشراف ج ۲۰ ص ۱۷ المبع ببروت ۲- معالم المدر تثين بن سوص ۲۷ ۲۲۹ اعلام الوركي ص ۲۲۹ 😜 ۔ دادئ مثنق پر بشرابن عدید نے امام ؓ ہے ملاقات کے موقع برکہا کہ میں اوگوں کے دل آپ کے اور لکواری بی امتہ کے ساتھ چھوڑ آیا ہوں ---ا۔ اعران شیعہ ج اص ۵۹۳ ۲\_ بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۲۷ 😜 \_ وادی تنعیم میں بزید کیلتے ہیں ہے آنے والے تحائف پر امام کا قبضہ ا- بقتل المسين" سيد محمه تقي آل بح العلومٌ عن 24 انقل از ا-ا- انساب الإشراف ج ساص ١٦٣ ۱-۲- تاریخ طبری ج ۳م ص ۲۹۰ ۲۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۹۴ ۳\_ بحارالانوارج ۳۳ ص ۳۱۷ 🗨 ۔ مقام بیفہ پر لشکر حُرٰے امام کاخطاب (جس میں جائر سلطان کے سامنے خامو ثنی کی مذَّمت کی 🕽 ا- معالم المدرستين ج ٣ص ٢ ۲۔ باریخ طبری جی میں ۳۰۳ ۳- تاريخ کامل ابن اشيرج ۳ص ۲۸۰ ۳. مقتل خوارزی ص ۲۳۳ ۵- انساب الاشراف ج ۳ ص ايما ۲ – مخمان امام حسین ٌص ۱۲۷

2- نمايه الارب للنويري ج ٢٠ ص ١٩٣ طبع قام دو.

۳**+**۴

r+2 😭 🛛 متمل المسين "سيد محمد تقى آل بحرالعلوم ص ٢٢ سطيع بيروت ے ۔ کوفیوں کی نہ تمت اور ان کی غداری کا انکشاف ہٰ؟ ۲۲ سین مں ∠19 😖 ۔ شبث ابن ربیعی نے لڑنے ہے اپنے آپ کو معذو رظاہر کیا 👌 بحار لانوارخ ۳۳ ص ۲۸۳ 😜 ۔ شب عاشور اصحاب کے سامنے امام کا خطاب ا- اعمان شيعه ج اص ۲۰ ۲- معالم المدرستين جرسوص ۹۰ س عوالم العلوم <sub>ف</sub>ح براص 110 ۳۔ • تاریخ طبری ج ۴ ص ۸۱۳ ۵- اعلام الوریٰ ص ۳۳۵ 🖵 ۔ امام نے نیموں کے پہلے خندق کھودی اعلام الورى ص ٢٣٠ ے۔لشکر ہزید کے سامنے امام کاخطاب الم المحسين "سد محمه تقى آل بجرالعلوم ص ٢٨ طبع بيروت ا نقل ازلهوف ص ۲ ساطبع نجف 🝚 ۔ اشکر عمر سعد ہے امام حسین کا خطاب ا- انمتتاج اص ۱۹ ۲۔ معالم المدرستين ج ۳ص ۹۱ ٣- عوالم ج براص ١٢٢ ۳- تاریخ طبری ج<sup>م</sup> ص ۳۲۳ ۵- إعلام الوركي ص ۲۳۷

🗨 ۔ ترماح نے امام کو اپنی قوم کے پاس جانے کا مشور ہ دیااد رکھا کہ ہم سب دہاں آپ کی حفاظت کریں گے توامام نے فرمایا '' میرے اور اس قوم کے درمیان معاہدہ ہے 'ہم اس معاہدے سے منہ نہیں موڑ کیتے '' اعمان شيعه ج اص ۵۹۷ 😜 - یز ید کاخط عبیداللہ زیاد کے نام کہ حسین ٔ عراق کی طرف آرہے ہیں یہ تمہارے لئے آزمائش کا موقع ا- باريخ اسلام ذہبی ص ۱۱(۲۰ تا۸۰ ھ) ۲۔ مقتل ابو محتنف ص ۳۵ ۳۰ آریخ این عساکر ص ۲۰۸ 🖵 ۔ اصحاب باد فا ہے امام کا خطاب (جس میں موت کو سعادت قرار دما) ا- مقتل الحسين "سيد محمه تقى آل بحرالعلومٌ ص ٢٦٣ نقل از ا-ا- لهوف ابن طادؤس ص ۳۳ طبع نجف ا-۲- تاريخ اسلام 'ذہبی ج مص ۳۴۵ ۲۰۱۰ - حلية الاولياءاني نعيم ج ۲ص ۳۹ ا- ۳- تاريخ اين عساكرص ما الطبع بيردت ا-۵- مجمع الزوائد ، حيشمي ج ٩ص ١٩٢ طبع ثاني ا-۱- ذخائر عقبی محب الدین طبری ص ۱۳۹ ا-2- العقد الفريد 'اندلسي ج م<sup>م</sup> ص ۳۸۰ طبع ثاني (قامره) ا-۸- متقل خوارزی ج ۲ص ۵ طبع نجف ۱-۹- الاتحاف بحب الاشراف زبيدي ج واص ۳۲۰ طبع مصر ۲- لوائخ الاشجان سيد امين ص ۹۰ طبع نجف س\_ عوالم العلوم ص <sup>1</sup><sup>11</sup> ے۔ کوفیوں ہے امام کاخطاب

M+4

