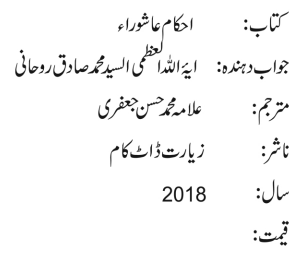
احكام عاشوراء (أردوترجم) قربانالشهادة حضرت سیّدالشهد اه کی زندگی اور آپ کی تحریک پر عائد سوالات کے جوابات

يرنث لائن

ضابطه:



## Ziaraat.com Online Library

## Hydrabad Sindh

Phone: 03333589401 email: webmaster@ziaraat.com FB: facebook.com/ZiaraatDotCom

مِنْوَاللَّوَالتَّخْنُ لَتَحْذَرُ لِتَحْذَرُ لِتَحْذَرُ لِتَحْذَرُ لِتَحْذَرُ اللَّحْذَرُ الحَدْنُ الحمار على اشر ف الانبياء والمرسلين واهل بيته الطاهرين المعصومين المظلومين اللَّهم صَلِّ على الحسين وعلى على بن الحسين وعلى اولاد الحسين وعلى اصحاب الحسين الذين بذلوا مهيهم دون الحسينً قارئين كرام!

زیرنظر کتاب ایسے سوالات کے جوابات پر مشتمل ہے جو کہ دفقاً فوقاً حضرت آیت اللہ انعظمی سیّد محمد صادق روحانی سے پو چھ گئے تھے اور ان سوالات کا تعلق حضرت سیّدالشہد اء کی ذاتِ گرامی قدر اور ان کی تحریک سے ہے۔ حضرت آیت اللہ نے تمام سوالات کے احسن طریقہ سے جوابات دیئے ہیں اور وہ تمام جوابات آپ کی کتاب ''اجو بۃ السائل'' میں موجود ہیں۔ ہم نے مذکورہ کتاب سے ان سوالات و جوابات کو جمع کر کے اس رسالہ کی شکل میں مدوق ن کیا ہے۔

ہم نے رسالہ ہٰذا کو پانچ فصول میں تقسیم کیا ہے تا کہ قار نمین کے لیے افہام و تفہیم میں آ سانی رہے۔ ہم اللہ تعالی سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں حضرت سیّدالشہد اءً کے مددگاروں میں شامل فرمائے اور اللہ تعالی جملہ علمائے مذہب اہلِ بیت ؓ بالخصوص حضرت آیت اللہ العظلی سیّد محمد صادق روحانی کا سامیہ ہمارے سروں پر قائم و دائم رکھے اور مونیین جہان کوان کے فیوض و برکات سے مستفید ہونے کی تو فیق عطا فرمائے۔

والسلام مكتب المرجع الروحاني ( دام ظله )

آيت الله العظلى سيدمجمه صادق الحسيني الروحاني (مخصرتع ارت)

پيدائش پاپنچ ماہ محرم الحرام 1345 ھاوآ یے نے قم کے ایک علمی گھرانے میں آنکھ کھو لی۔ تعليم وتربيت جب آپ کی عمر چار برس کی ہوئی تو آپ کے بزرگول فے محسوس کیا کہ ان کا بچه غیر معمولی ذہین وفطین ہے۔ پھر آپ کی پڑ ھائی کا آغاز کیا گیا۔ جب آپ کی عمر دس برس کی ہوئی تو آب صرف، نحو، منطق، بلاغت اور علام الکلام جیسے حوز وی علوم حاصل کر چکے تھے۔ گیارہ برس کی عمر میں مزید اعلیٰ دینی تعلیم کے لیے نجف اشرف آئے اور گیارہ برس کی عمر ہی میں شیخ انصاری کی کتاب المکاسب کے درس میں داخل ہو گئے اورکم عمری ہی میں دروس خارج میں شرکت کرنے لگے تھے۔ ہمارے قارئین جانتے ہیں کہ دروس خارج ہی منزل اجتہاد تک رسائی کا زینہ -07 جب علمائے نجف اشرف نے گیارہ برس کے نو خیز لڑ کے کو'' مکاسب' کا سبق

پڑھتے ہوئے پایا تو ان پر حیرتوں کے پہاڑ ٹوٹ پڑے اور تعجب سے میہ کہنے لگے کہ

جس کتاب کو کبیرالسن افراد مشکل سے سمجھتے ہیں اس کتاب کو گیارہ برس کا ایک بچہ

نه صرف پڑھتا ہے بلکہ دوسر بے طلباء سے زیادہ بہتر انداز میں سمجھتا بھی ہے!!

6

حضرت آیت اللہ خوئی کے حزمن علم سے آپ نے بہت زیادہ خوشہ چینی کی تھی۔ آپ نے پورے پندرہ برس تک مرجع جہان تشیع حضرت خوئی سے کسب نور کیا تھا۔

7

آپ اپنے آپ کواپنے تمام اسا تذہ کی شفقتوں کا مقروض قرار دیتے ہیں اور بیہ فرماتے ہیں کہ میری تعلیم و تربیت میں جہاں باقی مشاہیر علاء کا حصّہ ہے تو وہاں حضرت خوئی کا اس میں اہم کردار ہے۔

زمانة طالب علمى

حضرت سیّد روحانی کو کتب بینی کا اتنا شغف تھا کہ طالب علمی کے زمانہ میں کتابیس ہی آپ کا اوڑ ھنا اور بچھونا ہوا کرتی تھیں۔آپ روزانہ سولہ سولہ کھنٹے مطالعہ میں صرف کرتے تھے۔آپ کے تمام احباب اور اساتذہ آپ پر زور دیتے تھے کہ اتنی دیر تک مطالعہ نہ کریں۔

آپ کے شفیق استاد حضرت آیت اللہ خوئی نے بھی آپ کو اتنی زیادہ محنت سے منع کیا تھا اور فرماتے تھے کہ اتن دیر تک مت پڑھیں، اس سے جسم کو نقصان پہنچتا ہے۔ قم والیسی

جب آپ حوز ۂ علمیہ نجف انثرف سے علمی تشکی بجھا چکے تو بزم علماء میں آپ کی علیت وفقا ہت کا چرچا جابجا ہونے لگا۔

اس وقت آپ نے مناسب سمجھا کہ اپنے وطن مالوف جا کر دینی خدمات سرانجام دینی چاہئیں اور قُم میں رہ کر دینی علوم و معارف کی تعلیم دینی چاہیے۔ چنانچہ باب مدینۃ العلم کی دہلیز سے اجتہا دکی ڈگری لے کرآپ وطن واپس آئے۔ 1369ھ میں آپ تُم واپس تشریف لائے اور یہاں آ کر فقہ و اصول کا درس خارج دینا شروع کر دیا۔ تُم میں تدریس آ آپ نے تُم پینچ کرعلم و ادب کی آ بیاری شروع کر دی۔ آپ نے خارج اصول کے پانچ دور ے کمل کیے ہیں جب کہ ہر دورہ کئی سالوں کی علمی تحقیق و تدقیق پر مینی تھا۔ [۲] فقہ کے درس خارج کے لیے کوئی زمانہ مقرر نہیں کیا جا سکتا کیونکہ آپ جب سے تُم میں وارد ہوئے تھے تب سے فقہ کا درس خارج دینے میں معروف رہے۔ تہ کی تالیفات حسب ذیل ہیں:

- ال تربدة الاصول: يركتاب عربى زبان ميں چوجلدوں پر مشتل ہے۔ اس كتاب بندة الاصول: مراحث موجود بيں۔
- فقہ الصادق: یہ کتاب عربی زبان میں اکتالیس جلدوں پر مشتمل ہے۔ اس کتاب کے متعدد ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں۔ یہ کتاب فقہ کے درس خارج کے لیے علماء کو رہنمائی فراہم کرتی ہے اور اس کتاب کو فقہی دنیا میں وہی اہمیت حاصل ہے جیسے شیخ محمد حسن نجفی کی کتاب ''جواہرالکلام'' کو حاصل ہے۔جبکہ کچھ بزرگ علماء اس کتاب کو ''جواہرالکلام'' پر بھی ترجیح دیتے ہیں۔ مناسک الحج (بزبان عربی)

قربانالشهادة

9

تحریر فرمائے: '' میں نے آپ کی کتاب فقہ الصادق کو ذاتی طور پر آیت اللہ کاشف الغطاء کی خدمت میں پیش کیا اور ان سے بیہ کہا کہ آپ ملاحظہ فرما عیں کہ میں نے عالم اسلام کی فقہ کی کتنی بڑی خدمت کی ملاحظہ فرما عیں کہ میں نے عالم اسلام کی فقہ کی کتنی بڑی خدمت کی مذکورہ بالا مراجع کرام کے علاوہ باقی تمام علماء و مراجع آپ کی کتابوں کی عظمت کا اعتراف کرتے ہیں اور ان کی تعریف میں رطب اللسان دکھائی دیتے ہیں۔

اسلامی جمہوری انقلاب ایران کی کامیابی میں آپ نے اہم کردار ادا کیا تھا۔ آپ نے پہلوی حکومت کے زوال کے لیے مسلسل فناولی جاری کیے تھے اور سیسلسلہ طاغوتی حکومت کے اختنام تک جاری رہا۔

🗇 پہلوی حکومت نے آپ کو کٹی بار قید کیا اور مسلسل ایک جگہ سے دوسری جگہ جلاوطن کیا۔ آپ نے تمام تکالیف کو خندہ پیشانی سے برداشت کیا لیکن آپ کے آ ہنی عزم میں تزلزل پیدا نہ ہوا۔

عصر حاضر میں آپ کی مصروفیات اس وقت آپ اپنے گھر کے قریب حسینیہ امام صادق عَلاِئلا میں فقہ و اصول کا درس دینے میں مصروف رہتے ہیں اور علوم اہلِ بیت ؓ کے تشدُگان کی علمی تُشنَّی بجھا رہے ہیں۔

حضرت آیت اللہ سیّر روحانی کی زندگی کی مکمل معلومات کے لیے انٹرنیٹ کی طرف رجوع فرما نمیں۔ جہاں آپ کی تالیفات اور دروس موجود ہیں اور آپ کے جملہ فناولی بھی موجود ہیں۔

www.imamrohani.com

والسلام محرحسن جعفري 🗘

استقبال محرم برآب كاتاريخي خطاب ماہ محرم کی مناسبت سے آیت اللہ اعظمٰی سیّر محمه صادق روحانی کا خطاب بسواللوالرمن الرجير فرمان خداوندی ہے: ۅؘۮؘڮؚۨۯۿؗمٙڔؠؘٲؾ۠ڡؚڔ الل<sup>وط</sup>ٳڹؖ؋ۣؽ۬ۮ۬ڸڬٙڵٳۑؾؚڷۣػؙڸۜڝؘڹۜٵڔ شَكُور (سورة ابرابيم:٥) ''اور انھیں ایام خدایاد دلاؤ۔ یقیناً ان میں ہر صبر وشکر کرنے والے کے لیے نشانیاں ہیں''۔ چند دن بعد عالم تشیع ایک عظیم دن کا استقبال کرے گا اور بیروہ دن ہے جس کے متعلق امام حسن مجتبی عالیتکا نے فرمایا تھا: لابوم كيومك يااباعبداالله "ابوعبداللة! آب كى مصيبت بمرے دن جيما اوركوئى مصيبت بھرا دن نہیں ہے'۔ امام سلطان حضرت على بن موسى الرضاءً لا الله في اسى دن مح متعلق بدفر ما يا تها: ان يومر الحسين اقرح جفوننا واسبل وقوعنا واذل عزيزنا واورثنا الكرب والبلاء الى يومر الانقضاء

· دحسین ؓ کے دن (عاشورا) نے ہماری آگھوں کو زخمی کہا اور ہمارے آنسو جاری کیے اور ہمارے معزز افراد کو کمزور کیا اور روزِ قیامت تک ہمیں دردوالم کا دارث بنایا ہے'۔ آئمہ ہدی علیہم السلام نے جس پر درد دن کی طرف اشارہ کیا ہے اس سے عاشور کا دن مراد ہے جو شہادت اور خون کا دن ہے۔ اس دن کے متعلق کچھ لوگوں کی توجیہات اوران کے خودسا ختہ نعرے ہمارے دکھوں میں اضافہ کر رہے ہیں۔ اگر خودساختہ نعرے بلند کرنے والوں کا تعلق کسی دوسرے مذہب سے ہوتا تو معاملہ آسان تھالیکن دردناک پہلو ہہ ہے کہ بیلوگ تشیع کے لباس میں ملبوس ہیں اور تشیع کا لباس پہن کر شیعیت کی پشت میں خنجر کھونپ رہے ہیں۔ بیاوگ رنگ جادہ میں ملبوس ہو کر رحیل شب کو کاٹ رہے ہیں اور مسافرین عشق کا لہو چا شنے میں مصروف ہیں اور شيعی عقائد ميں اپنے زہر بلے افکارکو گھول رہے ہيں۔ میں بیہ بچھنے سے قاصر ہوں کہ آخران لوگوں کو سینی شعائر سے چڑ کس بات پر ہے؟ کیا انھیں اس بات کا ڈکھ کھائے جا رہا ہے کہ ان شعائر سے مونین کی اخلاقی اقدارادر دینی مبادیات کیوں مضبوط ہوتی ہیں اوران شعارات کی وجہ سے لوگوں میں طاغوت سے نفرت اور راہ حق کے قیام کے جذبات کیوں بیدار ہور ہے ہیں؟ یا پھراٹھیں اس بات کا غصہ ہے کہ سینی شعارات اعدائے خداوندی کے دلوں میں خوف وحزن کیوں پیدا کررہے ہیں؟ مجھے ان لوگوں کی روش پر سخت تعجب ہے جو زبان سے تو اپنے آپ کو امام <sup>حسی</sup>ن ؓ سےمنسوب کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ وہ شعائر حسینیڈ سے مربوط ہیں، پھر

اس کے باوجود انھیں ایسے شعائر سے نفرت کیوں ہے جن سے یزید بن معادیہ کی رسوائی میں اضافہ ہوتا ہے؟ کہیں ایسا تو نہیں ہے کہ بید لوگ کچھ' خفیہ ہاتھوں' کے آلہ کار بن کر ان لوگوں کے اہداف کی تحکیل کے خواہش مند ہیں؟ ان تمام حقائق کو مدِنظر رکھتے ہوئے میں اس عظیم مصیبت کی یادگار کو اپنے لیے غنیمت سمجھتا ہوں اور میں اپنے آ قا و مولاً حضرت صاحب العصر، سلطانِ زمانً، قائم آل محد اور ان کے خلص شیعوں کے حضور تحزیت پیش کرتا ہوں اور اس منا سبت کے تحت اپنے تمام مومن بھائیوں، بہنوں، بیٹوں اور بیٹیوں تک ہے تین پیغامات پہنچانا

تمام ایمانی بھائیوں اور بہنوں اور بیٹوں اور بیٹیوں کے نام پہلا پیغام ہے ہے کہ وہ ان مشکل لمحات میں اس دردناک واقعہ کو زندہ رکھنے کی بھر پورکوشش کریں اور اس کے لیے مجالسِ عزاء کے اجتماعات منعقد کریں اور اس سے مربوط الہی شعائر کو قائم کریں اور اس نیک مقصد کے لیے جتنی بھی دولت ممکن ہو خرچ کریں۔ اس سے مخصوص مقاصد رکھنے والوں کی حوصلہ شکنی ہو گی اور شکوک و شہرات پیدا کرنے والوں کے مقاصد خاک میں مل سکیں گے۔ اسی بات کی وصیت امام جعفر صادق علائل نے اپنے شیعوں کو کی تھی اور فرمایا تھا:

> '' تمہارے اس اجتماع اور گفتگو سے ہمارے امرامامت کا احیاء ہوتا ہے۔ ہمارے بعد تمام لوگوں میں سے افضل انسان وہ ہے جو ہمارے امر کی یاددہانی کرائے اور ہمارے ذکر کی دعوت دیۓ'۔

معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں کو شاید بیعلم نہیں ہے کہ ہماری مروجہ مجالس و ماتم ظلم وستم کے مقابلہ مں انسانیت کا منظم احتجاج ہے اور ظالموں کے منہ پر طمانچہ ہے اور اس میں اتنا زیادہ اثر ہے کہ اس سے عالمی استکبار کی بنیادیں متزلزل ہو جاتی ہیں اور اس سے اعلیٰ الہی وانسانی اقدارکواستیکام ملتا ہے۔

میرا دوسرا پیغام اپنے اُن ایمانی فرزندوں اور بیٹیوں کے نام ہے جو مجالسِ ذکر و ماتم قائم کرتے ہیں۔ میں اپنے اس پیغام کے ذریعہ سے ایسے بانیانِ مجالس سے سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ اپنے اس عظیم جہادی عمل کو جاری رکھیں۔ یا درکھیں کہ مجالس ومحافل کا انعقاد عصرِ حاضر میں افضل ترین جہادی عمل ہے۔ سیر مجالس امر اہلِ بیت ؑ کے زندہ کرنے کا ذریعہ ہیں اور قابلِ تبریک ہیں۔ وہ انسان جواس مقصد کے لیے اپنی دولت اور وقت صرف کرتے ہیں۔ یاد رکھیں! کفر اور ابلیسی قوتوں کو شکست دینے کے لیے مجالسِ عزاء کا کردار انتہائی اہم ہے۔لہذا ان مجالس کو شایانِ شان طریقہ سے قائم رکھیں اور جولوگ انھیں مٹانا چاہتے ہیں ان کی باتوں پر ہرگز توجہ نہ کریں۔

میں اللہ تعالیٰ سے آپ حضرات کے لیے دعا گو ہوں کہ وہ تمہاری دست گیری کرے اور تمہاری مدد کرے اور تمہاری جدو جہد میں برکت پیدا فرمائے۔ میرا تیسرا پیغام اپنے اُن بیٹوں اور بیٹیوں کے نام ہے جو منبر حسینی کے خطیب

-0.4

کی دھنیں رائج ہو چکی ہیں۔

میں تمام حسینی خطباء سے بیہ درخواست کرتا ہوں کہ وہ آئمہ ہدی علیہم السلام کے معارف اور احکام شرعیہ کو بیان کرنے کے لیے بھر پور محنت اور لگن سے کام لیں۔ اُن کا فریضہ ہے کہ وہ لوگوں کے اذبان میں دینی عقائد کو پختہ کریں اور قرآن وسنت کے محکم دلائل اور عقلی براہین سے انحرافی شبہات کو دُور کریں اور اس طرح سے مونیین کے عقائد کوراشخ کریں اور منبر کی عظمت اور اس کی افادیت کو اُجا گر کریں۔

آپ حضرات کو چاہیے کہ مفاد پرست لوگوں کے جال میں نہ پھنسیں کیونکہ وہ لوگ منبر حسینؓ کی قوت کو کم کرنا چاہتے ہیں۔

اس کے ساتھ میں نوحہ لکھنے والے شعراء اور مرشیہ خوانی کرنے والے دوستوں سے بھی درخواست کرتا ہوں کہ وہ لہو ولعب میں استعال ہونے والے الحان ( سُروں ) سے پر ہیز کریں۔ مجھے سہ بات افسوس سے کہنا پڑتی ہے کہ آج ہمارے ماتمی جلوسوں میں موسیقی میں اللہ تعالیٰ سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ سیّدالشہد اء امام حُسین عَالِطًا کے منبر کو ہر طرح کی خرافات سے پاک رکھے کیونکہ منبر ومجالس ہی تشیع کی آواز ہیں اور ہماری ترجمان ہیں۔

آخر میں میں تمام جہان کے شیعوں کو بیہ یاد دلانا چاہتا ہوں کہ وہ اِن عظیم خدائی محافل دمجالس کا شایان شان طریقہ سے اہتمام کریں۔ میں جملہ مونین کے لیے دعا گو ہوں کہ وہ ہمیشہ تا ئبدالہی سے مؤتید رہیں اور

انھیں خدائی لطف حاصل ہواور امام زمانۂ (عج) کی تائیدات سے ہمیشہ ہبرہ مندر ہیں۔

والسلام عليكم ورحمة الله وبركانة محمه صادق الحسيني الروحاني

فصل اوّل

امام حُسین عَلَیْتَلَمَا کی تاریخ اوران کے مقامات کے متعلق سوال وجواب

ار بین بنت اسحاق سے امام خسین کی شادی کی داستان سوال: ارین بنت اسحاق کے ساتھ امام خسین کی شادی کی حقیقت کیا ہے؟ جو اب: بالسمہ جلّت اسماؤی: مذکورہ قصہ کو ابن قتیبہ نے'' الامامۃ والسیاسیۃ'' میں اور دیگر مؤرخین نے بھی اس واقعہ کوفقل کیا ہے۔ اگر بید داستان بالفرض صحیح ہے تو اس سے امام عَلاِئل کے کردار کی عظمت ظاہر ہوتی ہے اور بنی اُمیہ کی خباشت کا اظہار ہوتا ہے۔ جبکہ روایات معتبرہ میں اس داستان کا کہیں نام ونشان نہیں ملتا اور مصادر امامیہ میں بیر روایت کہیں بھی دکھائی نہیں دیتی۔

امام خسین علایظ کے آزاد کردہ فرشتہ فطرس کے واقعہ کی کیا حقیقت ہے؟ مدوال: فطرس فرشتہ کی روایت کی کیا حقیقت ہے۔ سوال میہ ہے کہ ملائکہ کی عصمت مسلّم ہے، اس کے باوجوداس روایت کو کیسے تسلیم کیا جائے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤی:

امام جعفر صادق مَالِنَلا سے ایک مؤثن روایت میں بیان ہوا ہے کہ '' فطرس کا تعلق حاملین عرش سے تھا۔ اُسے کسی کام کے لیے بھیجا گیا اور اس نے تعمیل میں تا خیر کی تو قدرت کی طرف سے اس کے پر توڑ دیئے گئے تھے' یہ بات واضح ہے کہ تاخیر معصیت نہیں ہے البتہ بیرترکِ اولی ضرور ہے اور پروں کا ٹوٹ جانا، اس کے لیے عذاب اور سزانہ تھا بلکہ بیا اس کے فعل کا اثر وضعی تھا۔

امام خُسین کا کھیل کود سے پاک ہونا یں ال: تاریخ میں دارد ہے کہ کچھ معصومین بچین میں کھیلا کرتے تھے ادر امام حسنؓ وحسینؓ کے متعلق بھی تھیل کود کی روایات دکھائی دیتی ہیں اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ دونوں شاہ زادئے پشت پیغمبر پرکھیلا کرتے تھے۔کیا ان کا کھیلنا مقام عصمت کے خلاف ہیں ہے؟ جواب:بأسمه جلّت اسماؤه: جن روایات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، بیہ بلحاظ سند و دلالت مشکوک ہیں۔ معصوم بھی بھی ایسا کا منہیں کرتا جو اس کے علم اور قوت عاقلہ کے کمال کے خلاف ہو اگرچەدە بچەبى كيول نەہو-معصومٌ اپنے بچپن میں بھی انہی کمالات وجود بہ اور صفات جمالیہ وجلالیہ سے متصف ہوتا ہے جن سے وہ اپنی جوانی اور کبر سی میں متصف ہوتا ہے۔ امام <sup>خسی</sup>ین <sup>علایت</sup>لا اور آیتِ نُور فرمان خداوندی ہے: اَىلَّهُ نُوَرُ السَّلْوِتِ وَالْاَرْضِ <sup>ط</sup>َ مَثَلُ نُوَرِبٍ كَبِشُكُوةٍ ڣۣؽهؘٳڡؚۻڹٵڂ۠ڟٲڵؠڞڹٵڂ۪؈۬ٛۯ۫ڿٵڿۊڟٳڶڗ۠۫ڿٵڿةؙػؘٲڹۧۿٵ ػۅٛػؚۜؖۛۛ<sup></sup>۪ۮڗؚڴ۠ؾ۠ۅۊؘٮۢڡؚؽۺؘۼڗؚۊؚؚڟۛڹڔؘػۊؚۯؘؽؾٛۅٛڹٙۊؚڵۺؘۯۊؚؾ<u>ٙ</u>ۊ وَّلا غَرْبِيَّةٍ يَّكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ<sup> ط</sup> نُوَرٌ عَلَى نُوَرٍ صَيَهْدِى اللهُ لِنُوَرِ بِمَنْ يَشَاء طوَيَضِ بُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ (سورة نور: آیت ۳۵)

<sup>د</sup> اللہ آسانوں اور زمین کا نور ہے۔ اس کے نور کی مثال ایس ہے گویا ایک طاق ہے اس میں چراغ رکھا ہوا ہے۔ چراغ شیش کے فانوس میں ہے۔ فانوس گویا چمکنا ہوا ستارہ ہے جو کہ زیتون کے بابر کت درخت سے روثن کیا گیا ہے جو نہ شرقی ہے اور نہ غربی۔ اس کا تیل روثنی دیتا ہے خواہ اسے آگ نہ چھو نے۔ یہ نور بالائے نور ہے اللہ جسے چاہتا ہے اپنے نور کی راہ دکھا تا ہے اس طرح سے اللہ لوگوں کے لیے مثالیس بیان کرتا ہے۔ اللہ ہر چیز کا خوب علم رکھتا ہے'۔ مذکورہ بالا آیت کی تفسیر کیا ہے اور کیا یہ آیت اہل ہیت سے مخصوص ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤی: ہی ہاں، بہت ہی روایات میں بیان ہوا ہے کہ ہی آیت نور رشان اہل بیت میں نازل ہوئی ہے۔

مشکات (طاق) حضرت صد یقد کبر کی سلام الله علیم ایل ایل علیم ایل می نور نبوت و ''طاق' مجمع نور ہوتا ہے۔ اس طرح سے حضرت خاتونِ جنت بھی نور نبوت و امامت کے جمع ہونے کا مقام ہیں۔ مصباح (چراغ) امیر المونین ییں۔ مشکوۃ کا نُور مصباح کے ذریعہ سے ہی روثن ہوتا ہے۔ اس طرح سے حضرت صدیقہ کبر کی کا نُو ر اس وقت چرکا جب ولایت علی کا نُور اس سے پیوستہ ہوا۔ اس کا شیشہ سنین کر سمین ہیں اور امیر المونین کے نُور مبارک کو ان دو شخصیات میں محفوظ کیا گیا ہے۔ شجرہ مبارکہ جناب رسول اکرم طلنے میں آرہ کی ذات با برکات ہے اور بی شجرہ زیتونہ ہے۔ می شجر ہاقی اشجار کی نسبت زیادہ روشنی دیتا ہے اور اس کی شان سے بیان کی

کئی ہے کہ بیرنہ تو شرقی ہے اور نہ ہی غربی ہے۔ لیتن اس کا تعلق جہانِ رنگ و بُو سے نہیں ہے بلکہ اس کا تعلق نُورِ خداوندی سے -4 کیاام شین "ذبح عظیم" کے مصداق ہیں؟ سوال: ارشاد خداوندى ب: وَفَلَا يُنهُ بِنِ بُجِ عَظِيْمٍ (سورهُ صافات: آيت ٢٠٧) · · ہم نے ذبح عظیم کی صورت میں اس کا فد بید دیا' سوال بیرے کہ 'ذبح عظیم' سے کیا مراد ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: آیت کے دو معانی ہیں۔ ایک ظاہری معنیٰ ہے اور ایک باطنی معنیٰ ہے۔ ظاہری اعتبار سے ''ذبح عظیم'' سے مراد وہ دنبہ ہے جسے حضرت جبریل خدا کی طرف سے لائے تھے تا کہ اساعیل کا فدیہ ہو سکے۔ '' دنیہ'' کولفظ''عظیم'' سے تعبیر کرنے کی وجہ پیہ ہے کہ وہ خدا کی طرف سے آیا تھا\_ ·· ذبح عظیم · کا باطنی مفہوم ہے ہے کہ اس سے حضرت سیدالشہد اء علیت مراد ہیں۔ عالم ذرمیں انبیاء وآئمہ ؓ سے بہ کہا گیا تھا کہ ایک باپ اپنے فرزند کو ذخ کررہا ہے، اگر بیذخ ہو گیا تو نور محدی دنیا میں نہیں آ سکے گا۔ لہٰداتم میں سے کون ہے جواپن جان دے کراہے بچا لے؟'' اس وقت سیدالشہد اءً نے اپنی قربانی کی پیش کش کی تھی۔ امام خُسین عَالِطَه

حضرت اساعيل مَالِيَلَه كا فدين بين بن شخص بلكه آب اپنے جدِّ نامدار حضرت رسول خدا

حضرت ستيدة اورامام حسن عليهم السلام كوبحيايا تقابه (الله الله بائ بسم الله يدر معنى ذبح عظيم آمد بسر - علّامه اقبال اضافة من الترجم) آيت قربي اورامام خسين علايتك سوال: فرمان خداوندى ب: ۊؙڵؖۜۜۜۜڵٙٲٮٛٮؘۧڵؙؙؗڴؙۿڔۼؘڵؽؚۅٲڿڗٞٳٳٙۜۜۜۜۜۘٳٳڷؠٙۅؘڐؘۜۜۊ۬ڣۣٳڶۊؙۯؚۑؗ<sup>ڟ</sup> <sup>••</sup> آپؓ کہہ دیں کہ میں تم سے اس کی اُجرت طلب نہیں کرتا مگر ید که میرے قرابت داروں سے مودت رکھؤ'۔ (سورۂ شوریٰ: آيت ۲۳) بيرآيت مجيده 'لا'' اور' إلَّا'' ك اسْتَناء ك ساتح 'لا اله الا اللَّهُ' كي طرح کیوں نازل ہوئی؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: أصول بلاغت بد ہے کہ جب ''لا'' نفی کے بعد ''الا'' حرف استثناء آجائے تو اس سے کامل حصر پیدا ہو جاتی ہے اور ویسے بھی ''لا'' اور''الا'' سے دین کا آغاز ہوتا <u>\_\_\_مثلاً ''لا الدالا الله''</u> اور 'لا'' اور' لالا'' ہی کے ذریعہ سے اجررسالت طلب کیا گیا ہے۔ ۊؙڶڴۜٳٙٱڛ۫ٮؙۧڶؙؗؗػؙۿڔعؘڵؽؚۅؚٲڂۭڗۧٳٳؖۜڵٳٳڶؠٙۅؘڐۜۊؘڣۣٳڶۊؙڔ۫ڸ اور 'لا'' اور 'اللا'' کے ذریعہ سے بی محافظ دین اور اس کے ہتھیار کا تعارف كرايا كياب-

کے لیے فدیہ بنے تھے اور آپ نے اپن قربانی پیش کر کے رسول خدا، امیر المونین،

لافتٰى إلَّاعلى، لاسيف الاذو الفقار آیتِ مودت میں '' حصر'' اس لیے پیدا کیا گیا ہے کہ لوگوں کو بیہ بتایا جا سکے کہ مودت آل محمدً کے علاوہ کوئی عمل ایسانہیں ہے جو اُجر رسالت قرار یا سکے۔علمائے عامہ وخاصہ نے لکھا ہے کہ جب میآیت نازل ہوئی تو رسولِ اکرمؓ سے پوچھا گیا: آپؓ کے قرابت دارکون ہیں جن کی مودت ہم پر فرض کی گئی ہے؟ رسول اکرم طن الد الم فن فرما یا که 'وه فاطمهٌ علیَّ اوران کے فرزند ہیں' ۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب کو تکم دیا کہ وہ مودت فی القربیٰ کے علاوہ اور کوئی اُجرت قبول بنہ کریں۔ امام شافعی نے کہا تھا: يَاآهُلَ بَيْتٍ رَسُوْلِ اللهِ حُبُّكُمْ فَرْضٌ مِّنَ اللهِ فِي الْقُرَّانِ ٱنْزَلَهُ كَفَاكُمُ مِنْ عَظِيْمِ الْفَضْلِ ٱنَّكُمُ مَنْ لَّمْ يُصَلَّعَلَيْكُمُ لَاصَلَاةً لَهُ "اے اہل بیت رسول ! تمہاری محبت خدا کی طرف سے فرض ہے جسے اس نے قرآن میں نازل کیا ہے۔ تمہاری عظیم فضیلت و منزلت کے لیے یہی بات کافی ہے کہ جو آئ پر درود نہ پڑھے اس کی نمازنہیں ہے'۔ (اضافۃ من المترجم) آيت مبابله اوراما<sup>م ش</sup>ين مَلِيَّلًا سوال: فرمانِ خداوندى ب: فَمَنْ حَاجَّكَ فِيْهِ مِنْ بَعْنِ مَاجَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوُا نَنْعُ آبْنَاء نَا وَ آبْنَاء كُمْ وَ نِسَاء نَا وَ

نِسَاءَ کُمْ وَ ٱنْفُسَنَا وَ ٱنْفُسَکُمْ ثُمَّ دَبَّتَهِلُ فَنَجْعَلْ لَّحْنَتَ اللَّوَعَلَى الْكُنِ بِيْنَ (سورهُ آل عمران: آیت ۲۱) ''اس کے لیے علم آنے کے بعد جو آپ سے مباحثہ کرتو آپ کہد دیں کہ آ وُ ہم اپنے بیٹوں کو بلا کیں اور تم اپنے بیٹوں کو اور ہم ابنی بیٹیوں کو بلا کیں اور تم اپنی بیٹیوں کو بلا و اور ہم اپنی جانوں کو بلا کیں اور تم اپنی جانوں کو بلا و پھر مباہلہ کریں اور جموٹوں پر لعنت کریں'۔

سوال ہے ہے کہ یہاں'' ابناء' کے ساتھ''نا' ہے۔ اور''نساء' کے ساتھ بھی ''نا' ہے اور''انفس' کے ساتھ بھی''نا' ہے۔ تنیوں اصنافتیں جمع متکلم'' کی طرف ہیں۔ یہاں واحد متکلم کی ضمیر'' کی' کیوں نہیں آئی اور'' ابنائی 'نسائی 'افسی'' کیوں نہیں ہے؟ اس کا دوسرا پہلو ہے ہے کہ عربی زبان بڑی وسیع ہے یہاں واحد، تندنیہ اور جمع کے لیے علیحدہ ضائر موجود ہیں۔

''وابناء نا'' سے امام حسن وحسین علیم السلام مراد ہیں۔ دوبچ تنٹنیہ ہیں۔ انھیں جع سے کیوں تعبیر کیا گیا۔''نساء نا'' سے حضرت سیّدہؓ مراد ہیں تو صیغہ جع کی کیا ضرورت تھی؟ اور''انفسذا'' سے حضرت علیؓ مراد ہیں تو یہاں جع کی بجائے لفظ 'نفسی' استعال کیوں نہ ہوا؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: قرآنِ کریم کے بہت سے مقامات پر واحد کے لیے صیغہ جع بطور تعظیم استعال ہوا ہے۔ مثلاً إِنَّا ٱعْطَيْنَا كَمْ بِلَ حَمْعَ كَا صِيغہ ہے۔ اور'' إِنَّا ٱذَرَ لَدَالُهُ'' میں بھی جمع کے صیفے استعال کیے گئے ہیں جبکہ اللہ واحد لاشر یک ہے۔ اس کا کوئی شر یک نہیں

ہے۔ پھر بھی اس کے لیے صیغہ جمع استعال ہوا ہے۔ الله جاہتا تھا کہ جوصادق افراد مباہلہ میں جائیں ان کی عظمت کوصیغہ جمع سے ہیان کیا جائے تا کہ سننے والوں کو معلوم ہوجائے کہ مباہلہ کے گواہ عام نہیں ہیں بلکہ س خاصان خدا ہیں اور بیاتن عظمت والے ہیں کہ خدانے انھیں صیغہ جمع سے یاد کیا ہے۔ حسنین کریمین میں سے افضل کون ہے؟ مد ال: امام حسنٌ اور ام محسين علياتلا، ان دونوں بھا ئيوں ميں سے افضل کون ہےاور مفضول کون ہے؟ یا دونوں فضیلت میں برابر ہیں؟ میں نے ایک عالم دین کی کتاب میں پڑھا ہے کہ امام حسن مجتبی افضل ہیں اوراس کے کچھ دلائل ہیں۔ ا- كتاب كمال الدين صفحه 416 ميں شيخ صدوق ري اي بن مام بن سالم سے بدروایت کی ہے کہ میں نے امام جعفر صادق عالیت سے پوچھا: امام حسن افضل ہیں یا امام حُسينٌ افضل ہيں؟ آپؓ نے فرمایا: امام<sup>حس</sup>نؓ افضل ہیں۔ ۲-امام حسن امیر المونین کی شہادت کے بعد امام تھے اور آب ام محسین عَالِنَهُ کے بھی امام تھے۔ اور اصول بیر ہے کہ امامؓ اپنے دور کے تمام افراد سے افضل ہوتا ۳- دونوں بھائی فضیلت میں مساوی نہیں ہو سکتے کیونکہ ترجح بلا مرجع فتیج ہے۔ آپ کی اس سلسلہ میں کیا رائے ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: اصل میں اس فیصلہ کی غلطی کی بنیاد ہیر ہے کہ امام خُسین ؓ کو امام حسنؓ کا ماموم

سمجھ کریہ فیصلہ کیا گیا ہے۔اصل طریقہ یہ ہے کہ دونوں اماموں کا موازنہ ہرایک کے دورِامامت کے تناظر میں کیا جائے اور اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ دونوں بھائی امام ہیں خواہ وہ جنگ کریں یا مصالحت کر کے گھر میں بیٹھ جائٹیں۔ اس طرح کوئی ایک دوسرے سے افضل متصور نہیں ہو گا۔امام حُسینؓ کی قربانی بقائے اسلام کا سبب ہے کیکن بیکھی حقیقت ہے اگرامام حسنؓ مصالحت نہ کرتے تو امام حُسينٌ كواتنے وفادار ساتھى نہ ملتے۔ امام حُسين عَالِيَكَمُ اور قرآن مى ال: سورة مدثر اور واقعة كربلا كا آ<sup>ي</sup>س مي كيا ربط ب? جواب:باسمه جلّت اسماؤه: میں شمجھتا ہوں کہ سائل کی مراد ہیہ ہے کہ سورۂ فجر اور واقعۂ کربلا کا کیا تعلق ہے؟ لیکن اس نے غلطی سے سور کا مدثر لکھ دیا ہے۔ سورة فجر مح متعلق امام جعفر صادق عليتك سے منقول ب: <sup>••</sup>اینے فرائض اور نوافل میں سور کا فجر کی تلاوت کما کرو۔ بی<sup>حسی</sup>ن ً بن على كا سوره ب'-ایک اور روایت کچھ یوں ہے کہ ابواسامہ نے امام جعفر صادق مالیتا سے پوچھا: بيسورہ امام خسين مَاليَك سے خصوص كيوں ہے؟ امام عَالِيَكَ في جواب ديا: اس سورہ كى آخرى آيات ميں اللہ تعالى فے فرمايا :~ يَا يَتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ 0 ارْجِعِيَّ إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ٥ فَادْخُلِي فِي عِبْدِي ٥ وَادْخُلِي جَنَّتِي ٥

''اےنفسِ مطمئنہ!اپنے رب کے پاس لوٹ کر آجا تُو اس سے راضی اور وہ نتجھ سے راضی۔ میرے بندوں میں داخل ہو جا اور میری جنت میں داخل ہوجا''۔ (سورہ فجر: آیت ۲۷-۰۳) اس سے حضرت امام خُسین عَالِيَللا مراد ہیں۔ وہ نفس مطمئنہ راضیہ ومرضیہ ہیں۔ اب رہا یہ مسّلہ کہ حضرت سبّدالشہد اء گونفس مطمئنہ کیوں کہا گیا تو اس میں بہت سے نکات واسرار مضمر ہیں جن کے بیان کا بیہ موقع نہیں ہے۔ سرحسین کا سورۂ کہف کی تلاوت سوال: سر حسین ؓ نے سورہ کہف کی آیت ''امر حسبت…'' کی آیت تلاوت کیوں کی تقی؟ اس کی بجائے دوسری آیات کیوں نہ پڑھی تھیں؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: امام عالی مقام فے اس آیت کو اس لیے بر حما تھا کہ اس کی وجو ہات واضح تھیں۔ آپؓ نے نوک نیزہ پر کٹے ہوئے سر کے ذریعہ سے بیہ واضح کیا تھا کہ خدا کی نشانی صرف اصحاب کہف تک ہی منحصر نہیں ہے بلکہ میرا واقعہ ان کے واقعہ سے کہیں زیادہ عجیب ہے اور وجہ مشابہت بیر ہے کہ اصحاب کہف موت کے بعد زندہ ہوئے تھے اور انھوں نے کلام کیا تھا۔ اگر موت کے بعد ان کا زندہ ہونا اور کلام کرنا خدا کی نشانی ہے تو شہادت کے بعد میر اقرآن پڑ ھنا بھی خدا کی نشانی ہے۔ رجعت اورامام حُسين عَالِبَلْا سوال: نبي اكرم طفيظ يأكر كافرمان ب: مَنْ مَّاتَ وَلَمْ يَعُرِفُ إِمَامُ زَمَانِهِ مَاتَ مِيْتَةً

جَاهِلِيَّةً ''جو امام زمانہ''کی معرفت کے بغیر مرا تو وہ جاہلیت کی موت مرا''۔ سوال بد ہے کہ امام زمانہ آخری وصی ہیں۔ ان کے بعد وصی کون ہوگا کہ اس کی پہچان کے بغیر موت جاہلیت کی موت شار ہو گی؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: شیعی عقائد میں رجعت کا عقیدہ یا یا جاتا ہے۔مقصد سے ہے کہ تمام آئمہ یا سچھ آئمہ اور بچھ مخصوص گردہ اس دنیا میں واپس آئیں گے اور امام مہدی علایت کا کے ظہور کے بعدادران کی شہادت سے پہلے رجعت کا دور شروع ہوگا۔ روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ رجعت کا آغاز حضرت امام خسین عالِتَل کی واپسی سے ہوگا۔اس کے بعد دیگر آئمہ ؓ یکے بعد دیگر بےظہور فر مائنس کے اور رجعت کا سلسلہ ایک طویل عرصہ تک جاری رہے گا۔ ایک مؤثق روایت میں امام جعفر صادق مَالِیَّلا سے منقول ہے کہ امام حُسین مَالِیَّلا تشریف لائیں کے تو حضرت قائم اپنی انگوشی ان کے سپرد کریں گے اور پھر آپ کی وفات ہو جائے گی۔ امام حُسینؓ آپؓ کوخنسل وکفن دیں گے اور حنوط لگا نمیں گے اور لحدمیں اپنے ہاتھ سے انھیں اُتاریں گے۔ امام حُسین عَالِبَلْہ کی رجعت کی روایات ید ال: کیا ام <sup>م</sup>سینؓ ، رسولؓ خدا اور امیرالمونین علیہم السلام کی رجعت کی روايات موجوديين اوركيا وه روايات صحيح بين؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه:

علّامہ مجلسی لکھتے ہیں کہ کوئی مومن آئمہ اطہار کی رجعت کے متعلق کیسے شک کرسکتا ہے جبکہ اس مضمون کی آئمہ "سے دوسو صحیح السند روایات منقول ہیں اور ان مروایات کو چالیس سے زیادہ ثقہ رواۃ نے روایت کیا ہے اور پچاس سے زیادہ کتابوں میں بیر روایات پائی جاتی ہیں۔اگر اس کے باوجود بیر روایات متواتر نہیں ہیں تو پھر کوئی بھی روایت متواتر نہیں ہو سکتی۔

بہت سی روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ امام مہدی کی وفات امام حُسین عَلَیٰطًا کی رجعت کے بعد ہوگی۔ امام مہدی ؓ اپنی حکومت و اقتدار امام حُسین ؓ کے سپر دکریں گے۔ اس کے بعد ان کی وفات ہو گی۔ آئمہ ہدی ؓ سے مروی روایات و زیارت میں بیان کیا گیا ہے کہ باقی آئمہؓ بھی زمانہ رجعت میں زمین پر دوبارہ تشریف لائیں گے۔

اپنے ناموں میں امام محسین علایتل کی عبود یت کی نسبت مدوال: کیا عبد الحسین ، عبدعلی اور عبد الزہرا جیسے نام رکھنے شرعاً درست ہیں؟ جبکہ ہرانسان اللہ کا عبد ہے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: لفظ ''عبز' دومعانی میں استعال ہوتا ہے۔ اس کا ایک معنیٰ '' عابز' ہے اور

دوسرام محنی ''خادم'' ہے جیسا کہ فرمان خداوندی ہے: وَاَنْدِکِحُوا الْاَيَاهٰی مِنْكُمْ وَالصَّلِحِیْنَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَا بِكُمْ <sup>ط</sup> (سورہ نور: آیت ۳۲) ''اپنی بیوگان اور نیک خادموں اور کنیزوں کا نکاح کر دؤ'۔ لہٰذا جب کوئی مومن اپنے بیٹے کا نام عبدعلی ، یا عبدالحسین رکھتا ہے تو اس کا مفہوم ہوتا ہے ۔علیٰ کا خادم، حسینؑ کا خادم وغیرہ۔

قربان الشبادة اس طرح کے ناموں سے عقیدہ تو حید پر کوئی زدنہیں پڑتی۔

ECT NOS

فصلٍ دُوم

واقعهُ كربلا كے متعلق سوال وجواب

واقعۂ کربلا اور خصائص حسینیہؓ کے درمیان ارتباط یں وال: آئمہ طاہرین علیظتا کے ادوار مختلف شخصے اور ان کا ہدف ایک تھا۔ ان أدوار میں سے کس امام کا دورزیا دہ مشکل تھا؟ اگر بالفرض سب کے اُدوار یکساں تھے تو امام خُسین کو ایسی کرامات کیوں عطا ہوئی ہیں جو باقی آئمہؓ کوعطانہیں ہوئیں؟ حاب: باسمه حلّت اسماؤه: اس میں شک نہیں ہے کہ امام محسین عالیظ کا دور تمام اُ دوار سے زیادہ مشکل تھا اور امام عالی مقام کا جس خونی ماحول سے واسطہ پڑا، اتنا کسی دوسرے امام کا نہیں پڑا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ قدرت کی طرف سے آئے کو جو خصائص عطا ہوئے ہیں، وہ آئ کی نسل سے تعلق رکھنے دالے کسی دوسرے امام کو نصیب نہیں ہوئے۔ امام محمد با قر عَالِيَكَ سے ايک مشہور روايت مروى ہے: ان الله عوض الحسين علينا عن قتله إن الإمامة في ذرية والشفاء في قربته واجابة المعاء عندقبره ولاتعدايام زائر لاجائيا وراجعاً من عمر لا ''اللہ تعالی نے امام محسین عالیظ کو شہادت کے عوض اُنھیں ہیہ اعزاز عطا فرمایا که امامت ان کی ذریت میں رکھی اور ان کی تربت کو خاک ِ شفا کا درجہ دیا اور ان کی قبر کے پاس دعاؤں کی قبولیت مقرر کی۔ زائر حسینؓ کی آمدور فت کے ایام اس کی عمر میں سے شارنہیں کیے جاتے''۔

حضرت سیّدالشهد اءًکی تحریک اور رسول اکرم کی تحریک کا مواز نه سوال: جناب عالى! ايك مقوله زبان زدعام ہے كە 'امام حسين فى كربلا میں جو کام کیا ہے وہ رسول خدا کی تیکس برس کی محنت سے افضل ہے'۔ مندرجہ بالامقولہ کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: ہیہ بات درست ہے کہ حضرت امام خُسین کی تحریک اسلام کی بقاء کا سبب بنی اور خدانے آپ کو اتنے فضائل اور ماثر عطا فرمائے جن کے بیان سے زبان اور قلم عاجز ہے۔ لیکن امام عالی مقامؓ کے عمل کورسولِ اکرمؓ کے عمل سے افضل قرار دینے پرخود امام خسین راضی نہیں ہیں لہٰذا اس طرح کے مقولہ جات سے پر ہیز کرنا ضروری ہے۔ امام عالی مقامؓ اور رسولِ اکرمؓ کی تحریکات کا با ہمی ارتباط سوال: کیا نبی اکرم ﷺ پر آن نے کیم محرم کو مکہ سے مدینہ ہجرت کی تھی یا آ ہے " نے رہیج الاول میں ہجرت فرمائی تھی؟اور اگر ہجرت کیم محرم کو ہوئی تھی تو اسی دن امام ا نے بھی ہجرت کی تھی اور دونوں شخصیات کی ہجرت کی وجہ بھی ایک ہی تھی اور وہ قُل کا اندیشه تقااور دونوں کامقصود اسلام کی نصرت تقی؟ جواب:بأسمه جلّت اسماؤه: اگر نبی اکرم کی ہجرت کیم محرم کو ہوئی تقلی تو آ ہے کی ہجرت کا دن انقلاب پیغیبر کا کتتہ آغازتھا۔اوریہی ہجرت اسلام کے قیام کا ذریعہ ثابت ہوئی تھی۔ رسول ا کرم ﷺ داری آسم کے انقلاب کی حفاظت حسینیؓ انقلاب نے کی تقلی ۔ بیرسب

واقعهٔ کربلا اور دین کا باہمی ارتباط

سوال: نبی اکرمؓ کی زندگی میں دین اسلام کمل ہو گیا تھا اور خدا نے اُلْیَوْ حَد أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ..... (سورة مائده: آيت ٣) " آج مَي في تمهار لي تمہارے دین کو کلمل کیا'' ...... کی آیت نازل فرمائی تھی۔ پھراس کے بعدامام محسین عَالِيَظ کا دین میں کیا کردار ہے؟ حواب: باسمه جلّت اسماؤه: دین کی پنجیل حضرت علیؓ اور ان کی اولا د کی امامت کے اعلان سے ہوئی تھی۔ اس اعلان میں ام محسین کی امامت شامل تھی۔ ثابت ہوا کہ دین کی بحمیل کے لیے آب کی وہ جدوجہد شامل ہے جسے آپ نے اپنے دَورِامامت میں سرانجام دیا تھا۔ حسینی تحریک اور مہدو گی تحریک کے درمیان با ہمی ارتباط مدوال: امام مهدئ كے ظہور اور واقعة كربلاميں كيا ربط يايا جاتا ہے؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: واقعہ کربلا پیغمبر اسلام کے انقلاب کانسلسل ہے اور امام مہدی علیظ کا ظہور واقعهُ كربلا كانسلس ب- امام زمانة (عج) كا انقلاب ' يالثارات الحسين ' كي نعره سے بريا ہوگا اور امام مہدی کا انقلاب، انقلاب عاشورا کی بھیل کا سبب ہوگا۔ امام خسین علیظا کا شہادت پر اصرار یںوال: کچھردایات میں بیان کیا گیا ہے کہ جب امام <sup>خس</sup>ینؓ نے حالات کی

اس صورت میں ہے، جب دونوں انقلابات کا نکتہ آغاز کیم محرم ہو۔لیکن واقعات سے

اس کی تائیز نہیں ہوتی کیونکہ پنجبرًا سلام نے کیم رئیج الاول کو ہجرت فرمائی تھی۔

نیرنگی ملاحظہ کی تقی تو آپ نے اپنے دشمنوں سے بیہ کہا تھا کہتم اپنی فوجیں ہٹالو میں کسی اورجگیر پر چلا جاؤں گا۔ کیا بہروایات درست ہے؟ جواب: بأسمه جلَّت اسماؤه: ہ روایت کسی معتبر روایت سے ثابت نہیں ہے اور اگر بفرض محال اسے مان بھی لیا جائے تو مقصد بیدتھا کہ امام اپنے دشمنوں پر ججت تمام کرنے کے خواہ شمند تھے۔ ان الفاظ سے آپ ٹے مخالفین پر حجت تمام کرتے ہوئے سے بتایا تھا کہ ہم جنگ کرنے کے لیے نہیں آئے بلکہ ہم تمہاری دعوت برعراق آئے ہیں۔ كياحسيني تحريك ايك طرح كى خودكشى كى تحريك نہيں تھى؟ سوال: الله تعالى كافرمان ب: وَلا تُلْقُوا بِأَيْنِ يُكُمر إلى التَّهْلُكَةِ (مورة بقره: آيت ١٩٥) ''اپنے آپ کواپنے ہاتھوں سے ہلاکت میں نہ ڈالؤ'۔ یچھلوگ بیآیت پڑھ کر کہتے ہیں کہ امام <sup>ع</sup>کا شہادت کا فیصلہ خودکش کے ضمن میں آتا ہے کیونکہ آپ جان بوجھ کریقینی موت کی طرف روانہ ہوئے تھے۔ آپ اس کا کیا جواب دیں گے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: شریعت طاہرہ میں خودکشی یقیناً حرام ہے اور دوسری طرف سے جہاد میں شریک ہونا بھی اسلامی فریضہ ہے۔ ایسی موت حرام اور خودکشی ہے جو اللہ کے بیان كرده موارد سے ہٹ كر ہو۔ جبكہ خدا نے مجاہدين كے متعلق فرما يا ہے: ؽؙڟٙٳؾڵۅٛڹ؋ؽڛٙؠؚؽڸٳٮڵۅۏٙؾڨؙؿڵۅٛڹۅؘؽڨؾڵۅٛڹ

''وہ اللہ کی راہ میں جنگ کرتے ہیں اور قُل کرتے ہیں اور خود قُل ہوتے ہیں''۔ (سورہ توبہ: آیت ۱۱۱) مظلوم کر بلا کا اقدام خود شی نہ تھا بلکہ آپ کا اقدام دین کے جہاد اور دین ک حفاظت کے لیے تھا۔ مسوال: امام حسین عکومت واقتد ار کے طلب گار تھے؟ سوال: باسمہ جلّت اسماؤہ: امام حسین علیظ صرف اسلام کی بقاچا ہے تھے۔ بنی اُمیہ کی حکومت کی وجہ سے اسلام پڑ مُردہ ہو چکا تھا اور اگر ان حالات میں آپ کا انقلاب نہ ہوتا تو اسلام باقی نہ رہتا۔

(انسان نما) بھیڑ بنے میر بے اعضاء کے گلڑ بے کرر ہے ہیں''۔ آب ی ان خطابات کی موجودگی میں بد کیے کہا جا سکتا ہے کہ امام خسین حکومت واقتدار کےخواہش مند تنصے۔ علّامہ اقبال نے کیا ہی خوب فرمایا تھا: مدعایش سلطنت یودے اگر خود نکر دے باچنیں سامان سفر "أكر آب كا مقصد حصول حكومت بوتا تو آب اس طرح س ردانہ نہ ہوتے کیوں کہ کوئی بھی حکومت کا طلبگار طالع آزما اپنے ساتھ پردہ دار بہنوں اور چھ ماہ کے معصوم بچوں کو ساتھ لے کر سفرنہیں کرتا''۔(اضافۃ من المترجم) حسینی تحریک کواچھی طرح سے سمجھانہیں گیا؟ یں ال:ایک شخص بیرکہتا ہے کہ اما<sup>م خ</sup>سین ؓ کاقتل امر قیادت کو نہ ش<u>بھنے</u> کی وجہ \_ پیش آیا تھا؟ آب اس کے متعلق کیا فرماتے ہیں؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: اگر کہنے والے کا بیہ مقصد ہے کہ لوگوں نے امام عالی مقام کی قربانی کے مقاصد پر پوری توجه نہیں کی ہے تو پھر بیہ جملہ بالکل درست ہے اور اگر خدانخواستہ اس کا مقصد سد ہے کہ امام اور آب کے اصحاب اُمور قبادت سے ناواقف تھے تو ایسا تخص تھلم کھلا گمراہی میں ہے کیونکہ آپؓ کے تمام اقدامات خدائی تعلیمات پر مبنی تھے۔ سوال: ابل معرفت كى نظر مي حضرت زبرا سلام الله عليها كى مصيبت برى

بے یا امام خُسین مَلاِیَلا کی مصیبت بڑی ہے؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: واقعۂ کربلا کی پہلی اینٹ سقیفہ میں رکھی گئی تھی اور اسی حقیقت کو اہل سنت کے ایک عالم قاضی ابوبکر بن ابی قریعہ نے ان الفاظ سے بیان کیا تھا: اريكمران الحسين اصيب فى يومر السقيفة '' میں تمہیں دکھا تا کہ خُسین'' روز سقیفہ میں قُتْل ہوئے بیچے'۔ ایک شیعہ حقق حضرت اصفہانی نے اپنے خیالات کا اظہاریوں کیا تھا: وما اصاب امهامن البلا فهو تراثبا بطف كربلا کر بلا میں امام شیین علیقا پر جومصائب نازل ہوئے وہ دراصل ان مصائب کا تسلسل تصح جوامام محسین عَالِظًا کی والدہ ماجدہ پر نازل ہوئے تھے۔البتہ روایات سے بداستنفادہ ہوتا ہے کہ امام شیین عالیتك كى مصيبت على الاطلاق سب سے بڑى مصيبت ہے۔ امام حسن مجتبی مَالِيَلا نے اپنے بھائی سے بیفر مایا تھا: لابوم كيومك يااباعبداالله ''ابوعبداللہ! آپ کی مصیبت تمام ایام کے مصائب سے کہیں زياده بے'۔ نصرت حُسينٌ كا وجوب ہیںوال:اما<sup>م ش</sup>سین مَلاِیَّل*ا نے* شب عاشورا پنے ساتھیوں سے فرمایا تھا کہتم پر رات کا پردہ پڑ چکا ہے، اس سے فائدہ اُٹھاؤ۔ پزیدی فوج صرف میری طلب گار ہے ادراگر بدمجھ پر کامیاب ہوجا ئیں تو بہتہ ہیں فراموش کر دیں گے۔

سوال بد ہے کہ امام عالیت بن جب خود ہی لوگوں کی گردن سے اپنی بیعت کا قلادہ اٹھالیا تھا اور آپٹ نے اُنھیں جانے کی اجازت دے دی تھی تو جولوگ بیرس کر چلے گئے تھے، کیا وہ گناہ گار شمچھے جا نیں گے یانہیں؟ یا امام کے بیکلمات امتحان پر مبنی تتصح جیسا کہ حضرت زینب کبر کی ٹے بھائی ے کہا تھا۔ '' کیا آپ نے اپنے اصحاب کو آزمالیا ہے'؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: حضرت امام حُسینؓ نے اپنی تحریک کے آغاز کے وقت ہی اپنے انجام شہادت سے لوگوں کوخبر دار کیا تھا۔ آپؓ نے لوگوں کو جو دعوت دی تھی، وہ بھی جان کی قربانی کی دعوت تھی۔ آبؓ نے یہ فرمایا تھا: مَنْ كَانَ فِيْنَا بَاذِلَّا مُهْجَتُهُ مُوَطِّنًا عَلَى لِقَاءِ اللهِ نَفْسَهُ فَلْيَرْجِلْمَعَنَا ''تم میں سے جو اپنی جان کو قربان کرنے کا جذبہ رکھتا ہو اور خدا کی ملاقات کے لیے کمر بستہ ہوتو وہ ہمارے ساتھ چلے''۔ آب " کے مسلسل بیانات کے باوجود کچھ دنیا کے طلب گار افراد آپ کے قافلہ کے ساتھ چل پڑے تھے لیکن! شب عاشور آئ نے یہ جاہا کہ کوئی بھی تخص بادل نواستہ آب کے پاس نہ رہے۔ اس کیے آب نے سی فرما یا تھا: ''جوجانا جاہتا ہے وہ چلا جائے شوق سے' اور جن لوگول نے آپ کا ساتھ چھوڑا تھا، وہ یقیناً گناہ گار تھے کیونکہ ان پر امام کی نصرت واجب تھی لیکن اُنھوں نے اس سے رُخ موڑا تھا۔ کیا کربلامعراج نبوی کی سرزمین ہے؟

سوال: واقعہ اسراء اور معراج اور قبر امام حسین ؓ کے مقام کا آپس میں کوئی ربط ہے؟ جبکہ اس سلسلہ میں مفضل بن عمر سے طویل حدیث منقول ہے جسے اُنھوں نے امام صادق عَالِتَه سے روایت کیا ہے اور علّامہ مجلسیؓ نے اس روایت کو بحار اور دیگر کتب میں نقل کیا ہے؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: حدیث مفضل میں بیان کیا گیا ہے کہ ایک مرتبہ امام جعفر صادق مَالِتَك نے زمین کربلا پر گفتگو کرتے ہوئے فرمایا: '' ہیروہ بہترین کلڑا ہے جہاں سے رسولِ اکرم کوغیبت کے وقت معراج ہوئی تھی''۔ اصل بات بیر ہے کہ رسولِ اکرم کو ایک سو بیس بار معراج ہوئی تھی اور حدیث مفضل اس امریر دلالت کرتی ہے کہ ان میں سے ایک معراج ایسی بھی تھی، جس کی ابتداء کربلا کی سرز مین سے ہوئی تھی۔ سوال: كيا حضرت عيسى ماليك كى ولادت كربلا مي موتى تقى؟ اور فكانا قصياً ت كيامراد ب؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: جناب مریم حضرت عیسی سے حاملہ ہوئیں اور وہ اسے دور کے مقام پر لے کئیں۔ پچھردایات میں اس سے کربلامعلیٰ کی سرز مین مرادلیا گیا ہے۔ اما معلى زين العابدين عليتك في ابوحمزه ثمالي سے فرمايا: · · جناب مريم سلام الله عليها دشق س تكليس يبهال تك كه كربلا أحكيك اورايين فرزند عِیسیٰ کو قبرحسین کے مقام پرجنم دیا تھا۔ پھراسی رات واپس چلی گئی تھیں'۔

سوال: امام حُسين عَليَّلا نے آسان کی طرف اپنا خون کیوں پچینکا تھا؟ کچھ روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ امام حُسین ؓ نے اپنا اور اپنے کچھ اہل بیت کا خون آسان کی طرف پچینکا تھا اور وہاں سے ایک قطرہ بھی واپس نہیں آیا تھا۔ اس میں کیا رازمضمر ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤکا:

روایات سے ثابت ہے کہ امام علائظ نے اپنے شیرخوار بیٹے کا خون اور خود اپنا خون آسمان کی طرف پچینکا تھا۔ آپؓ نے اپناخون اس وقت پچینکا تھا جب آپؓ کے قلب مقدس پر تین نوکوں والا تیرلگا تھا اور اس میں سے ایک قطرہ بھی واپس نہیں آیا تھا۔ اس عمل میں راز بیدتھا کہ لوگوں پر سے عذابِ الہی کو روکا جائے۔

قاتلىين حسين كا مذہب سوال: كچھلوگ كہتے ہيں كہ امام حسين كو عراق شيعوں فے قتل كما تھا۔ امام حُسين عَالِنَهم نے اضحيں بددعا دى تھى اور اس بددعا كے اثرات آج بھى عراق ميں ديكھے جا سكتے ہيں۔ عراق كے موجودہ حالات اى بددعا كا ثمر ہيں۔ كما يہ نظر يہ درست ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤى: اگر خدانخواستہ ہم يہ فرض كر ليں (جب كہ محال كا فرض كرنا محال نہيں ہوتا) كہ شيعوں نے ہى امام عَالِنَه كو شہيد كما تھا۔ شيعوں كا كما قصور ہے اور يہ بات عدل اللى كے خلاف ہے كہ جرم كو كى كرے اور سزا كو كى اور ہمكتا ہے۔ جب يعقو بى نے لكھا ہے كہ جب امام حُسين عَالِنَهم نے خروج كما تو اس وقت كا جب يعقو بى نے لكھا ہے كہ جب امام حُسين عَالِنَهم نے خروج كما تو اس وقت كا جب يعقو بى نے لكھا ہے كہ جب امام حُسين عَالِنَهم نے خروج كما تو اس وقت كا حكم يعقو بى نے لكھا ہے كہ جب امام حُسين عَالِنَهم نے خروج كما تو اس وقت كا

کوفہ خالص شیعی علاقہ نہیں تھا۔ کوفہ میں ہر گروہ اور ہر مذہب کے لوگ آباد تھے۔ کوفہ میں مسلمان، خوارج، اُموی، نصار کی اور یہودی رہتے تھے اور ام مُسین کے قاتل معادیہ دیزید کے پیردکاربھی تھے۔امام حُسینؓ نے روز عاشورا پنے قاتلوں سے خطاب كرت ، وخ بيفرمايا تقا: ويحكم ياشيعة آل الى سفيان! باى ذنب تقاتلونى؟ ''اے خاندان ابوسفیان کے پیروکارو! تم پر ہلاکت ہو۔ مَیں نے کون سا گناہ کیا ہے کہتم مجھ سے برسر پرچار ہو؟'' اس کے جواب میں پزیدی کشکر نے بد کہا تھا: نقاتلك بغضامنا لايك ''ہم تجھ سے اس لیے جنگ کر رہے ہیں کہ ہمیں تمہارے باب سے دشمنی ہے'۔ (عرض مترجم: مبلغ اعظم مولانا محد اساعیل سابق دیوبندی سے سی نے کہا کہ امام خسین ؓ کے قاتل شیعہ بتھے۔ اس کے جواب میں انھوں نے فرمایا کہ بھائی اگر شیعوں نے بیہ جرم کیا تھا تو کوفہ میں آپ کی حکومت تھی، شام کی مرکزی حکومت بھی آپ کے پاس تھی۔ آپ نے انھیں گرفتار کر بے سزائیں کیوں نہیں دی تھیں۔ الٹا آپ کے دربار سے تو قاتلوں کو انعام ملے تھے۔ اگر قاتلانِ حسینً بالفرض شیعہ تھے تو وہ ہمارے بزرگ تھے۔ آپ کے پچھنہیں لگتے تھے۔ ہم اپنے بزرگوں پر لعنت كرتے ہيں تكليف آپ كو كيوں ہونے لگ جاتى ہے؟ معلوم ہوتا ہے: بے خودی بے سبب نہیں غالب کچھ تو ہے جس کی یردہ داری ہے)

مدو ال: ایک شعرام م<sup>حسی</sup>ن مالیکا کی طرف منسوب ہے کہ آپ نے فرما یا تھا: ان کان دین محمد لمر یستقمر الا بقتلى يأسيوف خذيني ''اگر محمدٌ کا دین میر نے تل کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا تو اے خون آشام تلوارو! آؤاور مجھ پر حملہ کردؤ'۔ کیا بیشعرواقعی امام مَالیَک کا ہے؟ جواب:باسمهجلت اسماؤه: مذکورہ شعر معروف شاعر شیخ محسن ابوالحب رحمۃ اللہ علیہ کا ہے اور بہران کے دیوان میں مذکور ہے۔ زبان حال کے طور پر اسے امام خسین علیظ سے منسوب کیا جاتا -4 مدوال: امام تحسين مَالِنَا مخدراتِ عصمت کو اپنے ساتھ کیوں لے گئے تھے جبکہ خواتین پر جہاد فرض نہیں ہے؟ جواب:باسمهجلت اسماؤه: ہداعتراض تب بجا ہوتا کہ اگرام محسین علیت ا جہاد اور جنگ کے قصد سے گئے ہوتے۔ بات بیر ہے کہ امام حُسین عَلاِئلا کو سرِ زمینِ کر بلا میں محصور کر دیا گیا تھا اور آپ 🕈 یراینے دفاع کے لیے لڑنا داجب ہو گیا تھا۔ آپ کا جہاد دفاعی جہادتھا اور آ پ نے خواتین کولڑائی سے منع کیا تھا۔ سوال: گریبان چاک کرنے کی ممانعت میں کیا فلسفہ کارفر ما تھا؟ روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ امام محسین عَالِنَا فے حضرت شریکۃ الحسین سے بەفرما باتھا:

يااختالااني اقسمت عليك فابري قسمي لاتشقى على حبيبا ولاتخبشي على وجها ولاتدعى على بالويل والشبور اذا انأهلكت · · پیاری بهن ! میں تخصفتهم دیتا ہوں اور میری قسم کی لاج رکھنا۔ میری شہادت کے بعد گریبان چاک نہ کرنا اور منہ پرخراشیں نہ ڈالنااور مائے تناہی و ہریادی کے بین نہ کرنا''۔ آخراس ممانعت کی کیا وجدتھی؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: خارجی قرائن سے بہ بات واضح ہوتی ہے کہ امام عَلِيْلًا چاہتے تھے کہ ان کی شہادت کے بعد ان کے گھرانے کی مخدرات عصمت ان کے مقصد کی تعمیل کے لیے يوري قوت وصلابت کا مظاہرہ کریں اور آپ کی بیرممانعت ''نہی ارشادی'' پر مبنی تھی۔ مدو ال: کیا شہادت امام <sup>حسی</sup>ن علیک*ا کے بعد مخد د*اتِ عصمت نگے سر خیام سے باہر آئی تھیں جبکہ بچھ حضرات کہتے ہیں کہ لی بیوں کے کھلے سر باہر آنے کی روایت طریق صحیح سے مروی نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں آپ اپنی رائے سے آگاہ فرمائیں؟ جواب:بأسمه جلّت اسماؤه: قول مذکور بالکل درست ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کیونکہ اہل بیت طاہرین کی خواتین کا مقام اس سے کہیں ارفع و اعلیٰ ہے کہ وہ نامحرموں کے سامنے سر کھول کر باہر آئیں۔لیکن اس سے زیارت ناحیہ کے اسی جملہ نا شرات الشعور' (پی بیاں بال کھولے باہر آئیں) کا ابطال ہوتا ہے۔ البتہ بیہ بات قرین قیاس ہے کہ بی بیوں کے بال کھلے ہوئے ہوں کیکن ان پر

مدوال: امام مُسين مَالِيَك*ا کس*تاريخ کو فن ہوئے تھے؟ يعنی آپ کی شہادت اوردفن میں کتنے ایام کا فاصلہ تھا؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: اس سلسله کی روایات مختلف بیں۔البتہ گمان غالب سے ہے کہ امام علیقا اور آ ب کے ساتھیوں کی تدفین بارہ محرم کی شب میں مکمل ہو گئی تھی۔ رسول خدا اور حضرت ستيده سلام الله عليها كى كربلا آمد مدوال: کچھردایات میں کہا گیا ہے کہ شہادت امام کے بعد بید دونوں سنیاں کربلامیں آئی تھیں؟ آپ کا اس کے متعلق کیا نظریہ ہے؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: جی ہاں، بیدرست ہے اگر بالفرض روایات میں اس بات کا ذکر نہ بھی ہوتا تو بھی میں عمومات پر اعتماد کر کے اس کے وقوع پذیر ہونے پر ایمان رکھتا۔ جب کہ اس کی بہت سی روایات موجود ہیں لہٰذااس میں شک کرنے کی کوئی تُنجائش نہیں ہے۔ مى وال: ام مُسين مَالِيًه كوامام سجادً ف دفن كيا تھا يا بني اسد نے دفن كيا تھا؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: تاریخ وروایات میں بیان ہوا ہے کہ شہدائے کربلاکو بنی اسد نے امام سجاد عَالِتَه کی زیرنگرانی دفن کیا تھا۔ مى ال: امام سجاد علينكا قيدى بن كركوفه جلے گئے بتھے۔ كميا وہ كوفہ سے فن شہداء کے لیے کربلا کے لیے تشریف لائے تھے؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه:

پردہ ہو۔ان الفاظ سے مخدراتِ عصمت کے تم واندوہ کی شدت کو بیان کیا گیا ہے۔

کچھ روایات میں بیہ بیان کیا گیا ہے کہ امام سجاد علیلتل '' طے الارض' کے ذریعہ سے بطور معجزہ کربلا آئے تتھاور بیاللہ کی قدرت سے بعید نہیں ہے۔ اسی طرح کے معجزات بہت سے انبیاءً واولیاءً سے صادر ہوئے تتھاور قرآن واحادیث میں ان کا ذکر موجود ہے۔

مدوال: امام مظلوم کا سر اقدس کہاں دفن ہے۔ کیا آپ ؓ کا سر امام سجاد ٌ شام سے واپس لائے تھے اور کربلا میں دفن کیا تھا یا وہ مصر میں مدفون ہے جیسا کہ اہل مصر دعولیٰ کرتے ہیں؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: حضرت ؓ سے سرِ اطہر کے متعلق بہت سی روایات پائی جاتی ہیں۔ ♦ علائے امامیہ اور علائے عامہ بیان کرتے ہیں کہ امام سجاد ؓ شام سے واپسی پر

اپنے والد محترم کا سرمقدس شام سے واپس لائے تھے اور کربلا میں اپنے والد کے جسم کے ساتھ دفن کیا تھا اور یہی بات مذہب امامیہ میں مشہور ہے۔ جبکہ کچھ علماء نے اس پر اجماع کا دعویٰ بھی کیا ہے۔

ب کچھ علمائے عامہ اور اسماعیلی مسلک کے علماء سے کہتے ہیں کہ سر اطہر گو دشق میں وفن کیا گیا تھا، پھر اسے عسقلان منتقل کیا گیا اور بعد میں قاہرہ منتقل کیا گیا۔ پہ کچھ علمائے امامیہ کہتے ہیں کہ آپ سے سر اطہر کو آپ سے والد ماجد کے پہلو میں نجف اشرف میں دفن کیا گیا۔ اس نظر سے کے پیش کرنے والے کا کوئی علم نہیں ہے۔ البتہ ''الوسائل' میں اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اور پچھ روایات اس پر ولالت کرتی ہیں کہ آپ سے سر اطہر کو آپ کی والدہ ماجدہ کی قبر میں جہ کچھ علمائے عامہ کہتے ہیں کہ آپ سے سر اطہر کو آپ کی والدہ ماجدہ کی قبر میں ڈن کیا گیا تھا۔ ﴿ ایک جماعت کا قول ہے کہ آپؓ کے سراور بدن مبارک کو آسان پر اٹھا لیا گیا تھا۔

بہت سی صریح الدلالت روایات کے مطالعہ سے میں اس بنیجہ پر پہنچا ہوں کہ حضرت سیدالشہد اء عَالِمَلا کا بدن اطہر زمین پر ہی موجود ہے اور میں اس کے لیے تواتر اخبار کا دعولیٰ کرسکتا ہوں۔

البتہ! جہاں تک سرِ اطہر کا تعلق ہے تو میں طویل تحقیق کے بعد بھی کسی خاص نتیجہ پر نہیں پہنچ سکا کیونکہ تمام طرح کے دلائل قاطع نہیں ہیں اور پچھ حققین نے اس امر کی تصرح بھی کی ہے۔

تذکرہ خواص الامہ کے مؤلف نے کیا ہی خوب کہا ہے کہ امام حسین علایت سرِ اطہر اورجسم مبارک جہاں کہیں بھی مدفون کیوں نہ ہوہمیں اس سے چنداں غرض نہیں ہے۔ امام حسین علایت ممارے قلب وضمیر میں رہتے ہیں اور ہمارے اسرار وخواطر میں سکونت پذیر ہیں۔ ہمارے ایک روثن ضمیر بزرگ نے فرمایا تھا: لا تطلبو المولی الحسین بشر ق ارض او بغرب و دعوا الجمیع وعرجوا نحوی فمشھں کہ بقلبی سب اطراف کو چھوڑ کر میری طرف آ و ان کا مزار میرے دل میں ہے'۔

مدوال: شہدائے کربلا کے سران کے اجسام کے ساتھ دفن ہونے کی صحیح ترین ردایات کون سی بیں ادرکون سے مصادر میں مذکور ہیں؟ جواب: بالسمه جلّت اسماؤی: سبط ابن جوزی نے تذکرہ میں جو پچولکھا ہے وہی قول محدثین اور مؤرخین کے ہاں مشہور ہے۔ طبری، اسفرائنی اور دینوری وغیرہ نے بھی بیلکھا ہے کہ امام علایت ک ساتھ باقی شہداء کے سرکر بلا سے کوفہ بھیج گئے، پھر دہاں سے شام لے جائے گئے۔ پھر شام سے کر بلا بھیج گئے اور سروں کو اجسام کے ساتھ دفن کیا گیا۔ ابن اعثم کوفی کی تاریخ کے ترجمہ میں بیلکھا ہوا ہے: ان کے ساتھ شہیدوں کے سربھی روانہ کیے۔ انھوں نے مدینہ کے لیے براستہ کر بلا تیاری کی اور صفر کی بین تاریخ کو کر بلا پنچے۔ امام سے سر اطہر کو اُن کے جسم کے ساتھ دفن کیا گیا اور باقی شہداء کے سربھی وہیں دفن کیے گئے،

تاریخ حبیب السیر میں مرقوم ہے کہ یزید بن معاویہ نے شہدا کے سرام ملی زین العابدین کے سپرد کیے۔انھوں نے بیس صفر کے دن کر بلا پینچ کرتمام سروں کو ان کے اجسام کے ساتھ دفن کیا۔اس کے بعد آپ مدینہ منورہ چلے گئے تھے۔ ابن اعثم کوفی لکھتے ہیں کہ اس موضوع کی تمام روایات سے سے روایت زیادہ

ابنِ السم توں سطھ ہیں کہا ک موضوع کی تمام روایات سے بیرروایت ریادہ صحیح ہے۔

سوال: واقعہ کربلانے اسلامی معاشرہ پر کیا اثرات مرتب کیے؟ اور قتل امام کے بعد اُموی شکست کے مظاہر کیا تھے؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: امام طلِّلاً کی شہادت کے بعد بنی اُمیہ کا تخت و تاج ہل کررہ گیا تھا۔ یزید کی موت کے بعد توابین نے بنی اُمیہ کے خلاف خروج کیا جس سے بنی اُمیہ کی نیندیں اُڑ

گئیں۔ اہل مدینہ نے پزید کی بیعت توڑ دی اور عبداللہ بن حنظلہ غسیل الملائکہ کے ماتھ پر بی**جت** کر لی تھی۔ اہل مکہ نے ابن زبیر کی بیعت کر لی تھی۔ حضرت سجاد اور شریکۃ الحسین سلام اللہ علیہا کے خطبات کے بعد اہل شام کے نظریات بدل گئے تھے۔ ان تمام واقعات ے اہداف حسین کی بنجیل ہوئی اور بنی اُمیہ کے منصوبے ناکام ہوئے۔ مدو ال قُتْل حسينٌ يركن باضمير افراد اور سلاطين جہان كےكون سے نمائندوں نے احتجاج کیا تھا؟ جواب:بأسمه جلّت اسماؤه: یزید کے اس فعل بد کی ہر باضمیر انسان نے مذمت کی تھی۔ ان میں عبداللہ بن عفیف، توامین کی پوری جماعت اور سفیر روم نے یزید کی مذمت اُس کے منہ پر اُس وقت کی، جب وہ سیّدالشہد اءً کے دندانِ مبارک کی بےاد پی کررہا تھا۔ (تفصیل کے لیے سیرت و مقاتل کی کتابوں کا مطالعہ کریں) مد ال: حميد بن مسلم کی روايات کی کيا قدر و قيمت ب؟ اور کيا وہ کربلا کا ثقتہ راوي تھا؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: کتب رجال میں حمید بن مسلم کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ البتہ شیخ طوی ؓ نے اپنے رجال میں لکھا ہے کہ وہ امام سجادؓ کے اصحاب میں سے تھا۔ شیخ طوی ؓ کے اس بیان سے بیہ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ وہ امامی المذہب تھا۔ اس کی وثاقت اور عدم وثاقت کی کوئی خبر نہیں ہے۔لیکن اس کے باوجود اس کی روایات قبول کرنے میں کوئی قباحت نہیں

ہے۔اس کی روایات کی وہی اہمیت ہے جو کسی اخبار کی خبروں کے لیے اس کے نامہ نگاروں کی ہوتی ہے۔ سوال: علّامه طریحی کی ''کتاب الفخری'' کی کیا اہمیت ہے؟ مرحوم علّامہ کی اورکون سی کتابیں بیں اور ہمارے پاں ان کی کون سی کتاب معتبر ہے؟ حاب: باسمه حلّت اسماؤه: مرحوم نے بہت ہی کتابیں ککھی تھیں۔جن میں لغت الحدیث کی مشہور کتاب مجمع البحرين اورعلم رجال ميں جامع المقال اور قرآن كريم كے مشكل الفاظ كے ليے غريب القرآن جيسي كتابين شامل ہيں۔ اسی طرح سے انھوں نے ''منتخب' يا ''الفخری'' نامی کتاب بھی ککھی تھی۔ کتاب اگرچہ''مرسل'' بے لیکن پھر بھی معتبر ہے کیونکہ تاریخ مين 'اتصال سند' معتبر نهيس ہوتا۔ بہرنوع طريحي ايك عظيم القدر اور جليل المرتبت شخصت تتقر\_ مدوال: شہدائے کربلا کے حالات پرکون سی کتاب معتبر ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: اس موضوع کے لیے حسب ذیل کتابیں بہت اچھی ہیں: ا-ابصار العين في انصار الحسين - تاليف: شيخ محمر الساوي ۲-ذخيرة الدارين فيما يتعلق بالحسين واصحاب الحسين (تاليف: سدعيدالمجيد شيرازي الحسيني) ٣-فرسان الصحياء - تاليف: شيخ ذبيح الله محلاتي -

8°CX 7725



كربلاكي شخصيات كمتعلق سوال وجواب

53

مى ال: ام<sup>ڭس</sup>ين مَالِئَلا كانصار واصحاب ميں كيا فرق ہے؟ جواب:بأسمه جلّت اسماؤه: لفظ ''انصار'' ''ناصر'' کی جمع ہے اور ناصر مددگار کو کہا جاتا ہے اور لفظ ''اصحاب''،''صاحب'' کی جمع ہے جس کامعنی ہے سائقی۔ان دونوں میں ''عموم خصوص من وجہ'' کی نسبت یائی جاتی ہے۔ ناصر وہ ہے جو کسی کی مدد کرے اور اس سے دشمنوں کو دُور کر بے لیکن اس کے لیے بیضروری نہیں ہے کہ وہ طویل عرصہ تک اس کا ساتھی بھی رہا ہو۔ اس کی مثال وہ نصرانی ہے جس نے روزِ عاشور امام کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا تقاادریزیدی کشکر سے جنگ لڑا تھاادراما ؓ کے سامنے شہیر ہو گیا تھا۔ ایسے تخص کو ہم انصارحسین ؓ کا فرد کہہ سکتے ہیں لیکن''اصحابحسینٌ'' کا فردنہیں کہہ سکتے کیونکہ اسے تو امام کی صحبت کا زندگی میں وقت ہی نہیں ملا تھا۔ لفظ''اصحاب'' ''صاحب'' کی جمع ہے اور جو کسی کی صحبت میں رہے اسے "صاحب" کہا جاتا ہے۔ صاحب (سائقی) بعض اوقات اپنے سائقی کی مدد کرتا ہے اور بعض اوقات نہیں کرتا۔البتہ وہ ساتھی ضرور ہوتا ہے۔مثلاً عبداللہ بن عباس۔امام خسین ؓ کے صحابی ضرور تصلیکن وہ کربلانہیں آئے۔ نہ ہی انھوں نے امام عَالِيًا کی مدد کی تقلی۔ کربلا میں کچھ خوش نصیب ایسے بھی تھے جو کہ بیک وقت صحابی بھی تھے اور

حضرت کے ناصر و مددگار بھی ول کسیب ایکے میں سے بو لد ہیک ولک کابی کی سے اور حضرت کے ناصر و مددگار بھی تھے۔مثلاً حضرت حبیب بن مظاہرؓ۔ آپ امامؓ کے بچپن کے ساتھی بھی تھے اور کر بلاکی جنگ میں بھی آپؓ نے بھر پور حصّہ لیا تھا۔لہٰذا حضرت حبیب، امامؓ کے صحابی بھی ہیں اور ناصر بھی ہیں۔

مد. ال: كربلا كے شہداء كى صحيح تعداد كماتھى؟ میں سنگ مرمر کی ایک لوح بنا رہا ہوں اور اس پر تمام شہیدان کربلا کے نام لكصنا جاہتا ہوں؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: شہدائے کربلاکی تعداد کے متعلق مؤرخین میں سخت اختلاف یا یا جاتا ہے۔ اس لیے ہمارے لیے مکن نہیں ہے کہ ہم آئ کے جملہ انصار کی تعداد کھیں۔ بہتر سد ہے کہ اس موضوع پرکھی ہوئی کتابوں کی طرف رجوع فرما تھیں۔ ہدوال: کیا حضرت مسلمؓ نے اپنے دور ہنماؤں کی موت سے بدشگونی لی تقی اورامام مُسينٌ سے بيدد خواست کي تھي کہ اُنھيں اس خدمت سے معافى دى جائے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: اس طرح کی با تیں اگر جیہ کتب تاریخ میں کھی ہوئی ہیں لیکن سہ با تیں مالکل غلط ہیں۔ کیونکہ بدشگونی پر جب تک عمل نہ کیا جائے اس وقت تک وہ معاف ہوتی -4 بھلا ہیہ کیسے ممکن ہے کہ جسے حضرت سید الشہد اءًا پنا ثقبہ، بھائی اور سفیر مقرر کر کے روانہ کریں اور وہ اس طرح کی جاہلا نہ تو ہمات میں مبتلا ہو؟ یں ال: کیا حسب ذیل اشعار حضرت مسلم بن عقیل کے ہیں؟ اور کیا انھوں نے ان اشعار میں اپنے والد کے روبیہ کی مذمت نہیں کی تقى؟اشعارحسبٍ ذيل ہيں: فنأفى الحرب والسهر الطويل واقلقني الشهرا والعويل

خواثارات جعفر مع على وما ابدى جوابك يا عقيل ساقتل بالبهند كل كلب عسى في الحرب ان يشفى الغليل · مجھے جنگ اور طویل بیداری نے کمزور کر دیا ہے اور بیداری اور پائے دائے کی آواز ول نے مجھے تکلیف دی ہے مجھےانے چیاجعفر اورانے چیاعلیٰ کا انتقام لینا ہے ات عقیل ! میں تیری طرف سے کیا جواب پیش کروں میں ہندی نلوار سے ہر کتے کوئل کروں گا ممکن ہے کہ جنگ ایک تشنہ انسان کو صحت عطا کر دئے'۔ حاب: باسمه حلّت اسماؤه: اس شعر میں ایک جملہ ہے:وما ابدی جو ابك یا عقیل كالنجح مفہوم ہے ہے کہ حضرت مسلمؓ اپنے والد سے سیر کہہ رہے ہیں کہ 'اے عقیلؓ! مجھے تیرے جواب کو ظاہر کرنا ہے'۔ اس جملہ کے پس منظر میں ایک واقعہ پوشیدہ ہے اور وہ واقعہ بہ ہے کہ ایک مرتبه جناب عقيل ف معاويد سے كها: تم مجھے چارسودر ہم دو۔ معاویہ نے کہا: اتنی بڑی رقم لے کر کیا کرو گے؟ جناب عقيل فے کہا: میں اس سے ایک کنیز خرید کرنا جا ہتا ہوں۔ معاویہ نے کہا: آپ تو ویسے ہی نابینا ہیں ایک سستی کنیز کیوں نہیں خرید لیتے ؟ جناب عقیلؓ نے کہا: میں ایسی کنیز جاہتا ہوں جو مجھ سے ایسا بچہ جنم دے کہ

جب میں اُسے تلوار بکڑا وَل تو وہ تمحارا سرقلم کر دے۔ چنانچہ جناب مسلمؓ نے بھی یہی کہا ہے کہ ابا جان! اب میں آپ کے اس جواب کی لاج رکھوں گا۔ ویسے جناب عقیل اور معاویہ کے واقعات تاریخی طور پر مشکوک ہیں اسی لیے مذکورہ بالاتو جیہ تکلف پر مبنی دکھائی دیتی ہے۔ صحیح بات ہیہ ہے کہ جناب مسلمؓ نے اپنے والد کو خطاب کرتے ہوئے بیہ کہا تھا کہ ابا جان! مجھے آ یا کے دو بھائیوں جناب جعفر اور حضرت علی کے خون کا بدلہ لینا -4 سوال: حضرت عباس عكمدار ف یانی كيون نہيں پیا تھا؟ جبکہ اس سے آپ اپن اور امام مظلوم کی جان بچانے کے لیے مزید قوت حاصل كريسكتم يتصح؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: حضرت قمر بن ہاشم پر اعتراض کرنا بدترین بے ادبی ہے کیونکہ ان کے متعلق معصومٌ کا قول ہے''زق العلم زقا'' (انھیں علم کی چوگ دی گئی تھی) لہٰذا بیہ ضروری نہیں کہ آپ یانی پی لیتے تو آپ ؓ اپنے آپ کو اور حضرت امام حُسینؓ کو دشمنوں سے بچانے میں کامیاب ہوجاتے۔ آپ امام کے خشک ہونٹ دیکھ چکے تھے اور خیام میں اطفال حسین کی العطش کی صدائیں بھی سُن چکے تھے لہٰذا آب اگر یانی پیتے تو آب کی وفا کے خلاف ہوتا۔ اس لية آب فرماياتها: واللهماهذافعال ديني

''خدا کی قشم: بیہ میرادینی کردار نہیں ہے'۔ آپ سیحصے سے کہ اس خون آشام گھڑی میں آپ ؓ کے لیے پانی پینا جائز نہیں تھا اور آپ ؓ اپنے شرعی وظیفہ سے بخو بی واقف تھے۔ سوال: کیا حضرت زینب سلام اللہ علیہا نے محمل سے سر عکرا کر سر سے خون نکالا تھا؟

کیا بیردایت صحیح ہے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: بی ہاں! ہمارے اُصول وقواعد کے مطابق سیردایت ہر لحاظ سے معتبر ہے اور اس میں کسی طرح کے شک کی گنجائش نہیں ہے۔

سوال: حضرت سيرہ حكيمہ خاتون دختر امام محمد تقى عَالِنَا سے غيبت طوى ميں منقول ہے كہ امام حُسين عَالِنَا في بظاہر حضرت زينب سلام اللہ عليہا كوا پنا وصى مقرر كيا تھا چنانچہ جو كچھ امام زين العابدين بيان كرتے وہ مخفى طور پر سيّدہ شريكة الحسين عليہا السلام كى طرف منسوب ہوتا تھا۔اس روايت كے متعلق آپ كا كيا خيال ہے؟

> جواب: باسمەجلت اسماؤە: بەردايت معتبر ہے۔ اس ميں كوئى اشكال نہيں ہے۔

مدوال: حجاب زہرا وزینب سلام اللہ علیہا -- کیا یہ بات درست ہے کہ حضرت خاتون جنت اور سیّدہ نثر یکۃ الحسین علیہا السلام اپنے چہروں اور ہاتھوں کی ہتھیلیوں کو بھی چھپاتی تحسیں؟ اگر معاملہ ایسا ہی ہے تو دونوں عظیم خواتین ایسا کیوں کرتی تحسیں جب کہ اللہ نے چہرے اور ہتھیلیوں کا پر دہ فرض نہیں کیا اور قر آنِ کریم میں بھی چہرے اور ہتھیلیوں کو چھپانے کا حکم نہیں دیا گیا؟

جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: صدیقه کبر گی اور صدیقه صغر کی کا قیاس باقی عورتوں سے نہیں کیا جا سکتا۔ پہلی بی بی خواتین جہان کی سردار ہے اور دوسری بی بی اینے بھائی کی شریکہ ہیں۔ ان مخدرات کا چیرہ اور ہتھیلیوں کا چھیا ناقطعی دلائل سے ثابت ہے۔ باقی ہیکہنا کہ قرآنِ کریم میں چہرہ ڈھانینے کا کوئی تھم نہیں ہے تو اس دعولی کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے شوہر اور محارم کے علاوہ زینت چھیانے کا تھم دیا --- اور فرمايا: وَلَا يُبْسِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ' وه ابن زينت كوظاهر نه کریں البتہ جوخود بخو د ظاہر ہے وہ اس تھم سے مشتنی ہے'۔ (سورۂ نور: آیت ۲۱) اورفہم فقہی کے تحت چیرے کا ظاہر کرناممنوع ہے۔ اور إلا مما ظَهَرَ مِنْهَا سے كچھ فقہاء فحورتوں كالباس مرادليا ہے۔ ويس ہی بھی حقیقت ہے کہ قر آن کریم میں تمام احکام مغرع یہ کو تفصیلی طور پر بیان نہیں کیا گیا۔ بہت سے معاملات کی وضاحت معصومین کی احادیث میں کی گئی ہے اور احادیث میں منہ کے ڈھانینے کا حکم موجود ہے۔ اس کے ساتھ اس حقیقت پر بھی توجہ دینے کی ضرورت ہے کہ اگر منہ چھیا ہوا ہوتو بہت سی اجتماعی خرابیوں سے معاشرہ پنج سکتا ہے۔ اس حقیقت کے باوجودکوئی شخص یہ سوچ بھی سکتا ہے کہ خوانتین کی سردار بی بیاں اس حکم پرعمل نہ کرتی ہوں گی؟ سوال: حضرت زینب کرئی سلام اللہ علیہا کی مزار مصر میں ہے سے شام میں

ہے؟ جواب:باسمہ جلّت اسماؤہ: تاریخ میں بیہ بات مشہور ہے کہ حضرت سیّدہ زینب ؓ کے شوہر اور ابن عم مصر

مؤرخين كاسيّده سكبينة يرظلم مدوال: کچھ کتابوں میں لکھا ہے کہ (نعوذ باللہ خاکم بدہن) حضرت سیّدہ سکینہ مغذبیہ، شاعرہ اور ادیب تھیں۔ آپ کے پاس شعراء اور ادیوں کی آمدور فت رہتی تقى \_ اس طرح كى روايات ابوالفرج اصفهاني كى كتاب "الاغاني" اور عمر كحاله كى کتاب 'اعلام النساءُ' میں پائی جاتی ہیں۔ مذکورہ روایات کے متعلق آپ کی رائے کیا ہے؟ حواب: باسمه حلّت اسماؤه: حضرت سکیبنہ سَلاہ لڈیکیہا کی شخصیت اور سیرت کا انداز ہ حضرت سیّدالشہد اء عَلاِئِلًا کے ان الفاظ سے ہوتا ہے۔ آپ نے فرمایا تھا: واماسكينة فغلب عليها الاستغراق معالله ''جہاں تک سکینہ کا معاملہ ہےتو اس پر ذکرِ الہی کا استغراق غالب آچکا ہے'۔ مقصد ہیے ہے کہ حضرت سکینہ ؓ ہر دفت اور ہر آن ذکر پروردگار میں ڈونی رہتی تتقين حضرت امام حسین مَالِیًا کے اس فرمان سے ان تمام الزامات کی تر دید ہوتی ہے جو کہ سوال میں پو چھے گئے ہیں۔ اس طرح کے خباثت آمیزوا قعات سب سے پہلے ابوالفرج اصفہانی نے اپن كتاب ''الاغانی'' میں لکھے تھے اور بیڅخص أموی نسل سے تعلق رکھتا تھا اور بدترین دشمن آل محر تھا۔ ویسے بھی اس کی یوری کتاب لہودلعب اور خباشت ِ حکایات کا مجموعہ ہے۔

حضرت حبيب بن مظاہر مل مقام سوال: کیا ہے صحیح ہے کہ حضرت امام محسین علیظ نے حضرت حبیب بن مظاہر مل کو''مردفقیہ' کا لقب دیا تھا؟ اور اگر آپ ٹے انھیں میدلقب دیا تھا تو اس کا مطلب کیا ہے؟

جواب: باسمه جلّت اسماؤى: ارباب مقاتل نے اس جملہ كولكھا ہے۔ ميں نہيں جانتا كہ امام مظلوم من انتحص يدلقب ديا تھا يا نہيں البتہ اتنا ضرور جانتا ہوں كہ وہ ''علوم المنايا والبلايا'' كے تحف چُنے حامل افراد ميں سے تھے۔ آپ امير المونين اور ان كے حوارى ميثم تمار اور رشيد ، جرى من كے علوم كے نزينہ دار تھے۔ اس لحاظ سے آپ درجہ اول كے فقيہ تھے اور ان كى فقا ہت كامل فقا ہت تھى جب كہ ان كى فقا ہت صرف احكام دين اور فروع دين كے دائرہ تك محدود نہيں تھى۔

> سوال: شہید کربلا بُریر کون تصاوران کی شخصیت کیاتھی؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ:

حضرت بُریرؓ اپنے زمانہ کے مشہور عابد و زاہد اور قاری قر آن تھے۔مؤرخین لکھتے ہیں کہ آپ اپنے زمانہ میں'' شیخ القراّءُ' تھے یعنی تمام قاریوں اور معلّمینِ قر آن کے اُستاد تھے۔

مؤرخین نے لکھا ہے کہ حضرت بُریر ؓ اپنے عہد کے سب سے بڑے قاری قرآن تصے اور وہ خدا کے صالح ترین بندوں میں سے تھے۔ آپ بہت بڑے بہادر اور دلیر انسان تھے۔ آپ کا تعلق اشراف کوفہ سے تھا۔ میدانِ کربلا میں آپ نے دشمنانِ حسینؓ کے سامنے وعظ ونصیحت کی تھی، جس

سے آپ کی ایمانی قوت کا اظہار ہوتا ہے۔ حضرت أم البنينً كي تاريخ وفات اعمش راوی ہیں کہ میں تیرہ جمادی الثانی کے دن امام سجاد علیقہ کی خدمت میں بیٹھا تھا کہ فضل بن عباسؓ روتے ہوئے آئے اور انھوں نے کہا کہ میری دادی کی وفات ہوگئی ہے۔ بيردايت آپ كى نظر ميں كس قدرمعتبر ہے؟ حواب: باسمه حلّت اسماؤه: مذکورہ روایت غیرمعتبر ہے کیونکہ ریکسی بھی معروف مصادر میں موجود نہیں ہے۔ مد ال: کیا ایس روایات موجود ہیں جن سے پی پی اُم البنین کی تاریخ وفات متعين ہوتی ہو؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه: مجھے قدیم مآخذ ومصادر میں بی بیؓ کی وفات کی تاریخ نہیں مل سکی۔البتہ ایک معاصر نے لکھا ہے کہ پی پٹی کی وفات تیرہ جمادی الثانی 64 ھ میں واقع ہوئی تھی۔ مدو ال: اگر بالفرض بی ب<sub>ن</sub>ا کی وفات کا دن متعین نہیں تو بی ب<sub>ن</sub>ا کی نذر کے لیے مذکورہ تاریخ درست ہے یا کسی بھی وقت بی بنا کی نذر یوری کی جاسکتی ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: بی بی کی تاریخ وفات متعین نہیں ہے اور قطعی تاریخ وفات کی احتیاط ناممکن ہے البتہ اختمالی موافقت کے لیے مذکورہ دن میں نذرادا کی جاسکتی ہے۔ سوال:امیر مختار محس امام کے زمانہ کے فرد تھے؟ اور انھوں نے قاتلین حسينًا سے بدلہ کسے لیا تھا؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: امیر مختارؓ امام زین العابدینؓ کے ہم عصر نتھے۔ انھوں نے سولہ ربیع الاول 66 ہجری میں قیام کیا تھا۔ انھوں نے ابراہیم بن ما لک اشتر کو سات محرم 67 ہجری میں ابن زیاد عین سے جنگ کے لیے روانہ کیا تھا۔

حضرت مختار فرمایا کرتے تھے: مجھے کھانا اور پانی اس وقت تک اچھانہیں لگتا جب تک میں قاتلینِ حسینؑ سے انتقام نہ لےلوں۔

الغرض انھوں نے چُن چُن کر دشمنان اہل بیت گوفتل کیا۔ اسی لیے آل محمر کے مخالفین نے ان کی مذمت میں روایات اختراع کیں اور شیعوں کی نظر میں انھیں بے وقعت بنانے کی غرض سے آئمہ معصومین کی زبان سے بھی جھوٹی روایات تخلیق کی محصی لیکن اللہ نے ان کی تمام سازشوں کو ناکام بنایا اور مختار کی شخصیت کو عزت و احترام عطا کیا۔

سوال: فرزدق (شاعر) نے امام <sup>ح</sup>سین ؓ کا ساتھ کیوں نہ دیا تھا؟ جب کہ راستے میں ان کی امام ؓ سے ملاقات بھی ہوئی تھی اور اسے حضرت کے خروج کاعلم بھی تھا؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: فرزدق کی ملاقات اس وقت ہوئی تھی، جب آپؓ عاز م کوفہ تھے اور ابھی تک آپؓ نے کربلا کا عزم نہیں کیا تھا۔ ویسے بھی امام حُسینؓ نے انھیں اپنے ساتھ چلنے کی دعوت بھی نہیں دی تھی۔

مدوال: حضرت سعید بن جنیر (مشہور تابعی) نے کر بلا میں شرکت کیوں نہ کی تقل جبکہ ان کی پیدائش 40 ہجری میں ہوئی تقلی اور واقعہ کر بلا 61 ہجری میں پیش آیا تھا؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: تاریخ بیان کرتی ہے کہ تجاج بن یوسف نے اضیں ماہ شعبان 94ھ یا 95ھ میں شہید کیا تھا۔ اُس وقت ان کی عمر 49 برس کی تھی۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی ولادت 45ھ یا 46ھ میں ہوئی تھی اور واقعہ کر بلا کے وقت ان کی عمر پندرہ یا سولہ برس کی تھی اور اس طرح کے نو خیز جوان سے میتو قع نہیں کی جاسکتی کہ وہ مقام شہادت میں قدم رکھے۔

ELT NOS

فصل چہارم

شعائرِ حسینیہ کے متعلق سوال وجواب

سوال: شعائر حسینیہ کے احیاء کے مستحب ہونے کی کیا دلیل ہے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: لطور تمہیدیہ یہ بات سجھنی چاہیے کہ جب کوئی فقیہ حکم نثری کا جن ادلہ سے استنباط کرتا ہے تو ان ادلہ کی دواقسام ہوتی ہیں۔ الف: ادلہ خاصہ:

اس سے وہ ادلہ مراد ہیں جو کسی خاص اور معین موضوع پر مشتمل ہوتی ہیں۔ مثلاً وہ ادلہ جن سے تُربت ِحسینیہ ؓ پر سجدہ کا استخباب ثابت ہوتا ہے۔ ان کے لیے خاص موضوع ہے اور وہ تُربت ِسیّدالشہد اءؓ ہے اور بیہ بات واضح ہے کہ اس موضوع خاص کے لیے حکم خاص موجود ہے اور وہ اس پر سجدہ کا استخباب ہے۔ ب:ادلہ عامہ:

اس سے مراد وہ ادلہ ہیں جو موضوع کلی پر مشمل ہوتی ہیں اور بہت سے مصادیق پر ان کا انطباق ہوتا ہے۔ وہ سی مصداق واحد سے مخصوص نہیں ہوتیں۔ مثلاً ایسے ادلہ جو مفلس انسان کے اکرام کے استخباب پر دلالت کرتی ہیں۔ ان ادلہ کا تعلق ایک موضوع کلی سے ہے جس کی بہت سی فردیں ہیں۔ اس میں صدقہ، احترام، تزوینج چیسے بہت سے مسائل آتے ہیں۔ اس طرح کی روایات یہ واضح کرتی ہیں کہ اس موضوع کلی کے لیے ایسا تھم کلی موجود ہے جو اس موضوع کے تمام افراد پر شتمل ہے اور وہ استخباب ہے۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ جب کوئی فقیہ مقام استنباط میں قدم رکھتا ہے تو اس موضوع کلی کے تمام افراد کے لیے حکم شرعی کا استغباط کرتا ہے۔ اس کی مثال یوں سمجھیں کہ اگر فقیہ کو فقیر انسان کی تزویٰ کے استخباب کو ثابت کرنا ہوتو وہ اکرام فقیر کی کسی بھی حدیث سے اس کا اثبات کر سکتا ہے۔ اس ابتدائی گفتگو کے بعد بیہ کہا جائے گا کہ مجالس عزاء، ماتم اور دیگر شعائر حسینیہ سے استخباب کے اثبات کے لیے مذہب ِ حقّہ کے فقتہاء دوسری قسم کی ادلہ سے تمسک کرتے ہیں۔ اگرچہ ان دلاکل کا تعلق ادلہ خاصہ سے نہیں ہے لکین ادلہ عامہ اثبات استخباب کے ایل علق بیں۔ ان ادلہ سے تعظیم شعائر کا استخباب ثابت ہوتا ہے۔ اس کے ساتھ ایسی روایات بھی موجود ہیں جن سے آل ٹھ تا کے نم کا استخباب ثابت ہوتا ہے۔ بیہ بات بالکل واضح ہے کہ خم کے عنوان کے بہت سے عرفی مصادیق ہیں۔

ان مصادیق میں رونا، سیاہ لباس پہننا، کھانا نہ کھانا، اور ماتم وغیرہ شامل ہیں۔ بیرتمام مصادیق مستحب ہیں کیونکہ بیرسب کے سبغم وحزن کے عنوان کلی میں شامل ہیں اور اس کا استخباب نص سے ثابت ہے۔

ذیل میں بطور تبرک ہم کچھ روایات نقل کرتے ہیں۔ اس مفہوم کی جملہ روایات اتنی زیادہ ہیں کہ ہم ان کے نقل کرنے سے قاصر ہیں۔ م

ا-شیخ صدوق نے الخصال میں اپنی اساد سے ''حدیث اوبعہ اللہ '' میں پیکلمات نقل کیے ہیں:

> إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى ٱطْلَعَ عَلَى الْآرْضِ فَاخْتَارَنَا وَاخْتَارَلَنَا شِيْعَةٌ يَنْصُرُوْنَنَا وَيَفَرَحُوْنَ لِفَرَحِنَا وَيُخَزَنُوُنَ لِحُزْنِنَا وَيَبْنَلُوُنَ آمُوَالَهُمُ وَآنُفُسَهُمُ فِيْنَا

فَأُوْلَئِكَمِنَّا وَإِلَيْنَا وَهُمُ مَعَنَا فِي الْجِنَانِ ''الله سجانه نے زمین کی طرف نگاہ کی تو ہمارا انتخاب کیا اور ہمارے لیے شیعوں کا انتخاب کیا جو کہ ہماری مدد کرتے ہیں اور ہماری خوش پر خوش ہوتے ہیں اور ہمارے نم یر ممکّین ہوتے ہیں اور ہمارے لیے اپنے اموال اور جانوں کو قربان کرتے ہیں۔ وہ ہم سے بیں اور ان کی بازگشت بھی ہماری طرف ہے اور جنتوں میں وہ ہمارے ساتھ ہوں گے'۔ ۲ - شیخ ابن قولویہ نے کامل الزیارات میں اپنے اساد سے مسمع بن عبدالملک سے بدروایت نقل کی ہے کہ مجھ سے امام جعفر صادق مالیتا نے فرمایا: رَحِمَ اللهُ دَمْعَتَكَ آمَا أَنَّكَ مِنَ الَّذِينَ يُعَرُّوُنَ مِنْ آهُل الْجَزَعِ لَنَا وَالَّذِيْنَ يَفْرَحُوْنَ لِفَرَحِنَا وَيَحْزَنُونَ لِحُزْنِنَا ''خدا تمہارے آنسوؤں پر رحم فرمائے تم ان لوگوں میں سے ہو جو ہماری خوش پر خوش ہوتے ہیں اور ہماری تمی یر خمکین ہوتے -"" ۳ - شخ صدوق رطینایہ نے اپنی اسناد سے ریان بن شہیب سے روایت کی ہے کہ حضرت امام علی رضا علیظ انے اس سے فرمایا: يَاابُنَ شَبِيْبَ! إِنَّ سَرَّكَ أَنْ تَكُوْنَ مَعَنَا فِي السَّرَجَاتِ الْعُلٰى مِنَ الْجِنَانِ فَاحْزَنَّ لِحُزُفنَا وَافْرَحُ لِفَرَحِنَاوَعَلَيْكَ بِوَلَا يَتِنَا 

ساتھ جنت کے بلند درجات میں رہائش اختیار کرتو ہماری عمی پر غم منادَ اور ہماری خوش پر خوش منادَ اور تم پر ہماری ولایت واجب ہے'۔ اس کے ساتھ معتبرہ ابن سدید کی روایت کو بھی شامل کر لیں اگر جہاس کی سند ضعیف ہے لیکن عملی شہرت سے اس کی تلافی ہو جاتی ہے اور اسی روایت کو ہم نے اپنی كتاب فقدالصادق جلد 339 / 23 ميں نقل كيا ہے۔ اس روايت ميں استحباب كا اشارہ یا یا جاتا ہے۔اگرچہ بذات خود وہ اس پر دلالت نہیں کرتی۔امام جعفر صادق مَالِیَلا سے منقول ہے: ولقد شققن الجيوب ولطبن الحذود الفاطميات على الحسين بن على مَالِنَهُ وعلى مثله تلطم الحذود وتشق الجيوب ''اولا دِ فاطمہؓ سے تعلق رکھنے والی خوانتین نے خُسین بن علی عَالِطًا پر گریبان چاک کیے تھےاور چہرے پیٹے تھے۔ حُسینٌ جیسےافراد پر چروں کو پیٹا جاتا ہے اور گریبان چاک کیے جاتے ہیں'۔ اس حدیث میں آئ نے وعلیہ تلطم الحنود نہیں کہا اگر کہا ہوتا تو صرف امام محسین ؓ کے لیے چیرہ پیٹنے کی اجازت ہوتی اور کسی کے لیے جائز نہ ہوتا۔ اس کی بجائے آپؓ نے وَعلیٰ مثله تلطم کے الفاظ فرمائے۔ ان الفاظ ے آب نے بیداشارہ کیا کہ ریکم صرف امام <sup>ح</sup>سین کے لیے مخصوص نہیں ہے بلکہ تمام معصومین کے لیے ہے کیونکہ وہ سب کے سب عصمت وامامت میں خسین کے مثل ہیں۔ الغرض آئمہ ہدی عَیْبًائلًا کے غُم میں مجالسِ عزا کا قیام اور ماتم اور شعائر کا احیاء

-4

اتناداضح ہے کہ اگر بالفرض ہم اسے ضروریات مذہب کا درجہ نہ بھی دیں تو کم از کم اٹھیں یقینیات کا درجہ ضرور دیں گے۔ اور یقینیات کی تعریف سہ ہے کہ وہ غیر پر دلالت کرے۔غیراس پر دلالت نہ کرےاور جواس کا انکار کرے مااس میں شک کرے توسمجیرلیں کہاں شخص نے آج تک نقابت کی خوشبو ہی نہیں سوکھی۔ مىيوال: شعائر<sup>ح</sup>سينٌ كا شرعى ضابطه كيابٍ؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه: حسینیٔ شعائر میں تین باتوں کا خیال رکھنا از بس ضروری ہے۔ ا-شعائز (نعرے) ایسے ہوں جوامام خسین پر دلالت کرتے ہوں۔ ۲ - شعائر سے حزن وغم کا اظہار ہوتا ہو۔ ۳۰-ان میں کسی طرح کا ناجائز اورخلاف شریعت لفظ شامل نہ ہواوران سے كوئي خلاف شريعت مفهوم مترشح نه ہوتا ہو۔ ىسوال: كيابير جمله درست ب كه: "جہال تك شعائر كى بات بتو آپ كو شعار بنانے کا کوئی اختیار نہیں ہے اور مجھے بھی شعائر اختراع کرنے کا کوئی اختیار نہیں ہے۔ شعائر کے لیے نبی یا آئمہ کی طرف سے نص کا ہونا ضروری ہے۔ شعائر کا تعلق امور توقیفی سے ہے'۔ اس طرز تفکر کی آپ کی نظر میں کیا حیثیت ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: میں اس نظرید سے متفق نہیں ہوں اور یہ دعویٰ بلادلیل ہے۔ اس کے برعکس دلیل تعظیم شعائر پردلالت کرتی ہے۔ اور شعائر کے عنوان کی مصادیق کی طرف تطبیق کالغین مکلّ فلین کے سیر دکما گیا

سو ال: کیا<sup>حسین</sup>ی شعائر کی بنیادیں معصومین کی زندگی میں بھی دکھائی دیتی ہیں یا بیصرف امام کی مظلوماند شہادت پر انسانیت کار دِمِل ہے؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: ایک فقیہ و محقق نے کیا ہی خوب فرمایا تھا: مصیبت خواہ وہ کتنی ہی بڑی کیوں نہ ہواس پر جزع نزع اور گریہ و بکا کرنا فتیج ہے لیکن صادق آل محمد نے فرمایا: ''ہرطرح کا گربدادر جزع نزع مکروہ ہے سوائے امام خُسین کے'۔ قول مشہور کے مطابق کسی مرنے والے کے غم میں گریبان چاک کرنا اور منہ يرخراشي دالنا حرام ب كيكن صادق آل محمد ف ايك معتبر حديث مي فرمايا: <sup>د د حس</sup>ین عجیسی شخصیت پر گریبان چاک کرنے چاہئیں۔ چہروں پر خراشیں ڈالنی چاہئیں اور رخساروں پر طمانچے مارنے چاہئیں''۔ ا پنی جان کو اذیت دینا اور اینے جسم سے خون نکالنا قابل مذمت فعل ہے۔ بالخصوص برم انسانوں کے لیے مداور زیادہ معیوب ہے۔لیکن حضرت جحت زیارت ناحیہ میں فرماتے ہیں: ''میں ضبح وشام آپ کا نوحہ پڑھتا ہوں اور آنسوؤں کے بدلے خون کے آنسوروتا ہوں''۔ اس سے قبل امام سجاد علیقظ نے بھی خون کے آنسو بہائے تھے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ معصومین کی روایات میں شعائرِ حسینیہ کی جڑیں موجود ہیں، بیچض انسانیت کا ردمل نہیں ہے۔ سوال: کیا<sup>حسین</sup>ی شعائر اسلام کی بقاء کا باعث ہیں؟ شعائرِ حسینیڈ کی جملہ اقسام جن میں ماتم، گریہ، زنجیروں کا ماتم، قمہ اورتلواروں کا

جواب:باسمهجلت اسماؤه:

ہیں بلکہاچھی اور استخباب سے بھی زیادہ درجہ رکھتی ہیں۔

حاب: باسمه جلّت اسماؤه:

حاصل ہو سکے۔

کا حکم شرعی کیا ہے؟

ماتم اورا نگاروں پر چلنا شامل ہیں، ان شعائر کے متعلق جناب عالی کی کیا رائے ہے؟

شعائرِ حسینیہ ٌ اسلام کی بقاء کا مؤثر ترین ذریعہ ہیں۔ اس کی تمام اقسام اچھی

مدو ال: مراسم عزامیں سے افضل رسم کون سی ہے، جسے ایک مومن ادا کرے؟

شعائر حسین میں سے ہر شعار کا اپنا اپنا اثر ہے۔ تمام شعائر پر قدرت کی طرف سے

بے حد نواب عطا کیا جاتا ہے۔ کسی ایک شعار کو دوسرے پر ترجح دینا ممکن نہیں ہے۔

اس لیے مومن کو چاہیے کہ وہ تمام مروجہ شعارات پر عمل کرے تا کہ سب کا تواب

Presente

تک نہ پنچ تو ان میں کوئی حرج نہیں ہے۔ اس کیے ہم نے میفتو کی جاری کیا ہے کہ تلواروں اور قمہ کے ذریعہ سے پیشانی سے خون نکالنا جائز ہے اور زنچروں سے يشت کوسياه اورسرخ کرنا جائز ہے۔ حسيني شعائر اورانساني اسلوب مدوال: حسب ذيل تُفتَكو ك متعلق جناب عالى كاكيا خيال ہے؟ یہ درست ہے کہ حسینی شعائر غم اہل بیت کو ظاہر کرتے ہیں۔ گربیہ و بکاغم کے اظہار کا بہترین ذریعہ ہے جبکہ کچھ شعائر ورسومات انسانی جسم کے لیے نقصان دہ تو ہیں لیکن ان سے اظہار غم نہیں ہوتا۔ اگر کسی کا دوست اور رشتہ دار زخمی ہو جائے تو باقی دوست اور رشتہ دار اسکی ہمدردی میں اپنے آپ کو زخمی نہیں کرتے اور میہ کوئی انسانی طریقہ بھی نہیں ہے اور نہ ہی اس سے تم اور احتجاج کا تاثر ملتا ہے۔ آپ اس کے متعلق کیا فرماتے ہیں؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: کسی بھی چیز کے شرعی ثبوت یا عدم ثبوت کا دارومدار ممکنین آواز سے رونے اور خوبصورت نعرول پرنہیں ہوتا۔ اس کی بجائے اس کا دارومدار دلیل و حجت پر ہوتا ہے۔ جبکہ ہمارے پاس ایسے ادلہ موجود نہیں جن سے نم کے اسالیب کی تعبیر کی جاسکے۔ آب جانتے ہیں کہ ماتم اور قمہ زنی کرنے والے افراد نہ تو تعداد کے لحاظ سے محدود بین اور نه بی وه شاذ افراد بین \_ ان میں فقیهاء، اطباء اور انجینئر زبھی شامل ہیں \_ کیا آپ کے خیال کے مطابق میسب انسانی اقدار سے نابلد ہیں اور صرف مقالہ نویس ہی انسانی اقدار سے داقف ہے؟ ید ال: کیا شعائر حسینیہؓ کا مذاق اڑانا اور شعائر پڑعمل کرنے والوں کو حقارت

ی نظر ہے دیکھنا جائز ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: حضرت امام خسین علایت اور آب کے جافتار ساتھیوں کی قربانی سے رسالت محربیہ کو بقاء حاصل ہوئی ہے اور حسین انقلاب انہی حسین شعائر پر موقوف ہے۔ لہذا شعائر کا مذاق اڑانا دراصل اسلام اور رسالت کا مذاق اُڑانے کے مترادف ہے اور اس کی حرمت میں کوئی شک نہیں ہے۔ مدوال: کیا شعائرِ حسینیہ میں ریا کاری جائز ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: جس طرح سے نماز میں ریا کاری ناجائز ہے، اسی طرح سے شعائر حسینی میں مجھی ریا کاری ناجائز ہے۔ البتہ جب آنسو جاری نہ ہو رہے ہوں تو اس حالت میں رونے کی شکل بنانے میں کوئی حرج نہیں ہے اور اس کاریا کاری سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مدوال: ہر شخص جانتا ہے کہ عبادت بالخصوص نماز میں حضور قلب شرط قبولیت ہے۔ کیا امام مظلوم کی یا دمنانے سے حضور قلب میں مددملتی ہے؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ امام عَالِتِلا کے ذکر کو زندہ رکھنا قرب الہی کا ذریعہ ہے۔ یقیناً پر حضور قلب کا ذریعہ ہے لیکن اس کے کچھ شرائط اور موافع ہیں۔ حسينى شعائر كاتوبه سے ارتباط مى ال: دين اسلام ميں توبدكو بڑى اہميت حاصل ہے۔ قرآن كريم كى بہت سی آیات میں اس پرخصوصی زور دیا گیا ہے۔ تو کیا ایام رمضان توبہ کے دروازے

کھلنے کے ایام ہیں یا ایام محرم میں توبہ کے دروازے کھلتے ہیں؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: نصوص شریفہ میں بیان ہوا ہے کہ رمضان کا مہینہ توبہ و استغفار کا مہینہ ہے جب کہ ماہ محرم جوانانِ جنت کے سردار اور فرزند رسول پر خم کا مہینہ ہے اور خم حسین میں بہنے والا آنسو مغفرت کا زینہ ہے لہٰذا انتہائی مناسب ہے کہ روز عاشورا کے لمحات میں انسان توبہ واستغفار کرے۔ غم کی فضاؤں میں زیب وزینت مى ال: كياايام محرم مين خوشبولگانا اور عمده لباس يہننا درست ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: ماہ محرم کا پہلاعشرہ عم واندوہ کاعشرہ ہے۔ایسے تو ماہ محرم اور ماہ صفر دونوں ہی عم کے مہینے ہیں لیکن محرم کا پہلاعشرہ غم واندوہ کامخصوص عشرہ ہے جو بھی شخص امام مُسین عَالِنَهُ سے محبت کا دعویٰ کرتا ہے تو اسے ان ایام میں ہر طرح کی زیب و زینت سے پر میز کرنا چاہیے۔البتہ میں اس فعل کوفعل حرام قرار نہیں دیتالیکن اگرزیب وزینت غم حسین ؓ کی ہتک کا سبب ہو یاغم<sup>حس</sup>ینؓ سے مذاق کا ذریعہ ہوتو پھر حرام ہے۔ ویسے ایام عزامیں خوشی منانا اور زیب وزینت کرنا نواصب کا شیوہ ہے۔ روزِ عاشورا کے خم میں شامل ہونے والے کا تھم سوال: جناب عالى! مَيْن أيك فرم مين ملازمت كرتا ہوں جبك فرم كے مالكوں نے روزِ عاشورا مجھے چھٹی نہیں دی تقلی اور میں روزِ عاشورا کی غمگساری میں شرکت سے محروم ہو گیا تھا،جس کا مجھے شدید دکھ ہے۔ اب میں اس کی تلافی کے لیے کیا کروں؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: مراسم عاشورا میں شرکت افضل ترین مستحب فعل ہے بلکہ اس دن کا افضل ترین عمل ہے۔ اگر آپ کی کمپنی نے آپ کو چھٹی نہیں دی تو پھر روز عاشور کی جؤتنواہ ملے، اُسے ماتمی عزاداروں کی سبیل یالنگر میں شامل کر دیں۔

عنم منتہدائے کر بلا میں عقل وجذبات کے مابین ارتباط سوال: ایک شخص ہیکہتا ہے کہ جو مراسم عزا ہمارے درمیان رائح اور منداول ہیں۔ ابتداء میں بی مراسم انسانی جذبات کو بیدار کرنے کے لیے وضع کیے گئے تھے لیکن اب ان میں بہت می خرافات داخل ہو چکی ہیں اور آہت ہو ہمت کیے گئے تھے کہ عوام الناس جذبات بیدار کرنے کے لیے خرافات سے محبت کرنے لگے ہیں اور جب ہم عقل کی روشنی میں واقعات کر بلاکا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ان سے عبرت و فسیحت حاصل ہوتی ہے اور ان واقعات کا موجودہ مراسم سے دُور کا بھی واسط نہیں ہے۔ موجودہ مراسم کا عزاداری سے کوئی واسطہ نہیں ہے کیونکہ اب بید مراسم اسے فرسودہ ہو چکے ہیں کہ ان سے گر یہ و بکا میں کوئی مدذ ہیں ملتی۔ میرا سوال بیہ ہے کہ مراسم عزاداری میں کون سی خرافات پائی جاتی ہیں؟

جواب:باسمهجلّت اسماؤه:

آپ نے جس مقالہ کا ذکر کیا ہے، اس سے حضرت سیّدالشہداءً کے عُم کی تو ہین کی گئی ہے کیونکہ مقالہ نگار نے بیہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ عزاداری کا تعلق صرف جذباتی دنیا سے ہے اور اس کا عقل وخرد سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ حالانکہ عقل و عزاداری دونوں میں چولی دامن کا رشتہ پایا جاتا ہے۔ امام عالی مقام نے ایسے افعال سرانجام دیئے تھے، جن سے انسانی جذبات

بيدار ہوئے تھے اور عزاداری وجود میں آئی اور يہی عزاداری لوگوں کو ام ماليظ کے مشن

محبوب ہے اور اس کے بہت سے مصادیق ہیں۔مثلاً چہرہ پیٹینا، گریبان چاک کرنا اور

چرے برخراشیں پیدا کر کےخون کا نکالنااوراس جیسے دوسرے اعمال وافعال۔ سراور يشت کو ذخمي کرنا سوال: ام مُسين مَالِنَه ب لي جزع جائز ہے۔ بي فرمائ كركيا تلواروں سے سر پر زخم کرنا اور زنجیروں سے پشت کو زخمی کرنا اور آگ پر چلنا بھی موضوع جزع كاحضير ب؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: تلواروں سے سر پر ضربیں لگانا اور زنجیر سے پشت کا زخمی کرنا جزع کا واضح مصداق ہے اور اہم راہ نجات ہے۔ سوال: کیا فقراء کوصد قد دینا افضل ہے یا عزاداروں کو کھانا کھلانا افضل ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: اسلام اگر آج قائم ہے تو حسین انقلاب کی وجہ سے قائم ہے اور حسین انقلاب شعائرِ حسينيةً سے قائم بےلہٰذاان شعائر کا زندہ رکھنا تمام ستحبی اعمال سے افضل ہے۔ غم حسینٌ میں آنکھیں زخمی کرنا یں ال:امام علی رضاءً پیکا سے منقول ہے:''شہادت حسینؓ کے دن نے ہماری آنکھوں کو زخمی کیااور ہمارے آنسو جاری کرائے''۔ سوال ہی ہے کہ کیا اس حدیث کی سند ضعیف ہے؟ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ حدیث اگر صحیح بھی ہوتو بھی اس کی دلالتوں پر اعتر اض ممکن ہے، اس کے متعلق آپ کیا کہتے ہیں؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه:

امام جعفر صادق مَلِيَنَكَا نِے فرمايا: إِنَّ تِلْكَ الْمَجَالِسَ أُحِبُّهَا فَأَحُيُوا آمُرَنَا فَرَحْمَ اللهُ مَنْ أختاأمةنا ' میں ان مجالس کو پیند کرتا ہوں پس! تم پر لازم ہے کہ ہمارے امر کو زندہ رکھو، اللہ اس پر رحم فرمائے جو ہمارے امر کو زندہ " S یا در کھیں! اجتماع کی اپنی ایک اہمیت ہوا کرتی ہے اور اسی سے شعائر حسینیہ کی تعظیم واضح ہوتی ہے۔ مذہب کی عظمت وشوکت میں اضافہ ہوتا ہے اور مذہب کی قوت سامنے آتی ہے۔ ان فوائد کی وجہ سے مجالس میں شرکت کرنا ضروری ہے۔ منبرحسینی کےخطیبوں کی تو ہین کرنا ہیں ال: کیا منبر حیینیؓ کے خطیبوں کی توہین کرنا اور ان کے متعلق بیہ کہنا کہ بیر لوگ عوام الناس کو بے وقوف بناتے ہیں اور ان کی گفتگو خواب و خیال پر مبنی ہوتی ہے جبكه بهربات خلاف واقعه ہے۔ کیااس طرح کے ریمارکس سے خطیبوں کی توہین کرنا جائز ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: خدامنبر حسینی کے خطیبوں کو مزید عزت عطا فرمائے۔ان لوگوں کا حسینیت کے یر چار میں اہم کردار ہے۔ بیروہ خوش نصیب ہیں جو امام مظلوم کی قربانیوں کو واضح کرتے ہیں اور شعائر حسینیہ کی تائید کرتے ہوئے بقائے اسلام کا سبب بنتے ہیں لہٰذا ان کی توہین وتنقیص کرنا شرعاً جرم اور حرام ہے۔

منبرحسين يرساسي كفتكو مد ال: کیا منبر<sup>حسی</sup>نیٔ پر اورمجالس عزاء میں سیاسی گفتگواور حالاتِ حاضرہ پر تبصره كرنا جائز ہے؟ جواب:باسمهجلت اسماؤه: مجالس عزاء اور منبر حسینی کا مقصد امر اہل بیت کو زندہ رکھنا ہے لہذا سیاس موضوع کا تعلق دین وشریعت سے ہو اور ملت کی سربلندی کے لیے ہو (بشرطیکہ محض سیاست بازی نہ ہو) تو بالکل جائز ہے۔ اس کے لیے شرع موازین کی پاسداری ضروری ہے۔ سوال: کیا بچوں کو مجالس عزاء اور مجالس فاتحہ میں لے جانا درست ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: بچوں کو ان محافل میں لے جانے میں کوئی شرعی رکاوٹ نہیں ہے بلکہ بی مل انتہائی بہتر ہے۔اس سے بچوں میں مذہبی خیالات راسخ ہوتے ہیں اور دینداری کے جذبات پيدا ہوتے ہیں۔ مىيە ال: كىيا ضرورت سے زيادہ حسينيد جات كابنانا درست ہے؟ جناب عالى ايس حضرت سيدہ رقيد سلام الله عليها ك نام پر عزاخانه تعمير كرنا چاہتا ہوں لیکن کچھ دوستوں نے مجھےاس سے منع کیا ہے اور کہا ہے کہ حسینیڈ جات کی کثرت اہل مذہب کی تفریق کا ذریعہ بنتی ہے۔اس کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: میں سی محصا ہوں کہ حسینیہ جات تفریق ملّت کا سبب نہیں بنتے۔ حسینیہ جات کی تعمیر اور آئم ٹر کی اولا د سے انھیں منسوب کرنا انتہا کی بہتر ہے بشرطیکہ نیت نیک ہو۔

مساجدادرعز اخانوں سے دُوری

سوال: جناب عالی! ہم قطیف کے ایسے علاقہ میں رہتے ہیں جہاں کے نو جوان مساجد اور عزاخانوں کا رُخ نہیں کرتے اور علماء سے دُور رہتے ہیں۔ آپ سے گزارش ہے کہ ہماری اس نسلِ نوکو سمجھا عیں تا کہ وہ مساجد اور عزاخانوں سے دلچ پی لیں؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤ کا: آپ پر اور جملہ مونینِ قطیف پر سلام ہو۔ آپ نے اپنو جوانوں کی جو حالت تحریر کی ہے، اس سے ہمیں دکھ پہنچا ہے۔ جب کہ مسجد، عزاخانہ اور علماء ہی دین داری کا ذریعہ ہیں اور انہی کے ذریعہ سے ہی انسان فکری انحرافات اور ذہنی کج روی سے محفوظ رہتا ہے۔ ہم آپ کی نو جوان نسل کی کا میا بی اور دین سے وابستگی کے لیے دعا کرتے ہیں اور نئی نسل کے افراد سے درخواست کرتے ہیں کہ وہ مساجد وحسینیہ جات سے

والبنتكى اختيار كرين كيونكه مساجد اورحسينيه جات ہى فكرى سربلندى اور حرارت ايمانى كا باعث ہیں اور یہی راہ ولایت سے تمسک کی درس گاہ ہیں۔ ہم نے جہاں نسل نو کو نصیحت کی ہے تو وہاں اس علاقہ کے بزرگوں کو بھی نصیحت کرتے ہیں کہ خدارا اپنی اولا د کی تعلیم وترببت میں کوئی کوتا ہی نہ کریں۔ الله تعالى ہم سب كى توفيقات خير ميں اضافہ فر مائے۔ والسلام عليكم ورحمته الله وبركاته سوال: آپ ہمیں کسی ایسے حسین ؓ خطیب کی رہنمائی فرما تیں جو فی الواقع خطیب ہواور وہ اسی طریق کار پرعمل پیرا ہو جسے آپ پیند کرتے ہیں؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: اس کے لیے کسی مخصوص خطیب کی نشاندہی کی ضرورت نہیں ہے بلکہ ہر وہ خطیب جواپنے خطبات سے آئمہ اہل بیت سے مودت اور ان کے ادام پر عمل کرنے کی ترغیب لائے اورلوگوں کے اذبان میں آل محمد کی مظلومیت کو راسخ کرتے ایسے خطیب کے منبر کے پنچے بیٹھنا سعادت ہے۔ ييدوال: اگر ماتم اورطمانچوں کی وجہ سے چرہ سرخ يا بدن سياہ ہو جائے تو ایسے ماتم کے متعلق جناب کی کیا رائے ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: الیں سخت عزاداری جس سے سینہ مرخ ما ساہ ہوجائے تو وہ صرف جائز ہی نہیں بلکہ راج اور مطلوب بھی ہے اور اس طرح کی عزاداری شعائر حسینیہ میں شامل ہے۔ سوال: باتھ سے سینہ یٹنے کا کیاتکم ہے؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه:

ہاتھ سے سینہ کا ماتم بہت ہی اچھا ہے۔ اگر کوئی مجتہد اس کی وجوب کا فتو کی صا در کرے تو اس پر کوئی اعتراض وار دنہیں ہوگا۔ ہ ال: کیا قمیص اتار کر اور سینہ ننگا کر کے ماتم کرنا جائز ہے؟ جب کہ ماتم گلیوں اور سڑکوں پر ہو؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: جى بال! ايساكرنا جائز ہے۔ اگر چيكورتيں وہاں موجود ہى كيوں نہ ہوں البتد! عورتوں کے لیےان کے نظر سینوں کی طرف دیکھنا جائز نہیں ہے۔ سبوال: اصحاب معصومينٌ کے لیے مجلس و ماتم کا انعقاد کیا حضرت اُم البنین کی یاد میں ماتم کرنا جائز ہے یا یہ بدعت ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: جو شخص اسے ''بدعت'' قرار دیتا ہے تو اُسے بدعت کا مفہوم ہی معلوم نہیں ہے۔ صحیح ہیہ ہے کہ اس کا تعلق امور راحجہ اور مستحب اطاعات کے ساتھ ہے۔ مىيوال: حضرت أم البنين ًكى ياد مي*ن مجل*س وماتم جائز ہے؟ جبکہ حضرت سيّدہ معصومہ نہیں تھیں۔اس کے لیے آپ کی رائے کیا ہے؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه: اگر مجلس و ماتم کا انعقاد چودہ معصومینؓ کے علاوہ کسی اور کے لیے ناجائز ہوتا تو كِر حضرت ابوالفضل العباسٌ، شبيه يبغيبر حضرت على اكبرٌ، اور شريكة الحسين خليله كربلا حضرت زینب کبری (سلام اللہ علیہم اجمعین ) اور دیگر شہدائے کربلا کے لیے بھی مجلس و ماتم کا انعقاد ناجائز ہوتالیکن آج تک کسی نے پیہ جسارت نہیں کی ۔علاء کا تو مقام نہایت بلند ہے آج تک کسی عاصی شیعہ نے بھی اس طرح کی جسارت کا مظاہرہ نہیں کیا۔

ذاتی طور پر میں ان لوگوں کے حق میں مکتمس دُعا ہوں جوسیّدہ اُم البنین گاغم اوران کی بادگار مناتے ہیں۔ ید ال: جناب عالی! کربلا<sup>معلّ</sup>ی میں روزِ عاشور مخصوص قشم کی عزاداری ہوتی ہے جسے''عزائے طویر بنج'' کہا جاتا ہے۔ کیا وہ بدعت ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: مذکورہ عزاداری کا تعلق شعائر حسینیہ " سے ہے۔ اسے بدعت کہنے والے کو بدعت کی تعریف کاعلم ہی نہیں ہے۔ سوال: كياز نجيرون كاماتم جائز ب؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: ہاں! نہ صرف جائز ہے بلکہ عزائے آئمہ ؓ بالخصوص غم حسین ؓ میں حسن اور راجح ہے۔ اگر میں بیر کہوں کہ بیجمل افضل قربات میں سے ہے تو بھی میّں مبالغہ کرنے والا قرارنہیں یاؤں گا۔ مدوال: مراسم عزامیں زنچر اور قمہ کے استحباب کی شرعی دلیل کیا ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: یہ اُمورِ بذاتِ خود جائز ہیں اور جب بیرعزائے حسینیؓ کے مراسم میں استعال ہوں تو پھر انھیں حسینی شعائر کہا جاتا ہے اور دین حق کی بقاءان سے قائم ہے۔ بیقطعی طور پرمستحب ہیں۔ میں انھیں واجب کفائی نہیں کہتا لیکن اگر کوئی جمتہدان کے متعلق واجب کفائی کا فتو می جاری کرد ہے تو میں اسے خطا کارنہیں کہوں گا۔ دیگر معصومین کی شہادتوں پرزنجیرزنی کا استحباب یں ال: جناب عالی! ہماری ایک ماتمی انجمن ہے۔ ہم ماہ محرم اور اربعین کے

میاحسن عبادت ہے اور بقائے اسلام کے لیے مؤثر حسینی شعار ہے۔ سوال: قمہ زنی کے استخباب کی شرعی دلیل کیا ہے؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه: شعائرِ حسينية سے قطع نظر قمد زنی جائز ہے اور حجامت (قصد) کے عنوان سے اس کا تھم دیا گیا ہے۔ بعض مقامات پر حجامت کے مقامات عین قمہ زنی کی شکل میں ہیں البتہ اس کے عدم جواز کی بس یہی صورت ہے کہ اس سے انسان کی ہلا کت کا اندیشہ ہو پاکسی عضو کے معطل ہونے کا خوف ہو اگر اپیا نہ ہوتو پھر اس کے جواز میں کوئی ا شکال نہیں ہے۔ بالخصوص سیدالشہد اء کی عزاداری میں بیا ہم مطلوب شرعی ہے۔ واقعہ کربلا کے عم کے اظہار کے لیے اس کا جواز راج مؤکد ہے کیونکہ اسلام کی بقاء شہادت حسین سے ہوئی ہے اور شہادت حسین کا اعلان ان مراسم عزابی سے ہوتا ہےاوران مراسم میں قمہ زنی کا بڑا مقام ہے۔ یں ال: جناب عالی! قمہ زنی کے جواز کے فتو کی کی وجہ بیان فرما تحیں؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: فقہ میں بنیادی اصول ہی ہے کہ ہرعمل مباح ہوتا ہے جب تک معتبر دلیل شرعی ے اس کی حرمت ثابت نہ ہواور جس عمل کی حرمت موجود نہ ہوتو وہ عمل جائز اور مباح ہوتا ہے۔ قمہ زنی ویسے تو ایک مباح فعل ہے اور جب اس کا استعال غم حسین کے لیے ہوتو دہ شعائرِ الہی کا درجہ حاصل کر لیتی ہے اوراس صورت میں وہ راج اورمستحب قرار یاتی ہے اور میچسینی وسائل میں سے ایک وسیلہ ہے اور سفینہ نجات کے ابواب میں سے ایک باب ہے۔ایک بزرگ عالم دین نے کیا ہی خوب فرمایا تھا کہ خم حسین میں قمہ اور زنجير دراصل هل من ناصر ينصر نا ک استغاثه کاعملی جواب ہے۔اگر کوئی متبحر فقیہ ان ایام میں اس کے واجب کفائی ہونے کا فتولی جاری کر دے تو اس کے فتولی کی مخالفت درست نہیں ہو گی۔ سوال: کیا قمہر نی اور زنچر زنی مذہب کی توہین ہے؟ جناب عالی! آپ تو قمہ زنی وغیرہ کے جواز ومسحب ہونے کا فتو کی دیتے ہیں جب کہ لوگ ہمارا بیمل دیکھ کر ہمارا مذاق اُڑاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیہ چیز مخالفین کی تشنيع كاموجب ہے۔ايسافعل جو مذہب اور اہل مذہب كى توہين و تذليل كا باعث ہو تواسے جائز اورمستحب کیوں کر کہا جا سکتا ہے؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: کسی بھی فعل کے جائز ہونے کا دارد مداراس بات پر نہیں ہے کہ مخالف اس کا مذاق نەأڑائىں۔ می فرمائی کہ اسلام کا وہ کون ساعمل ہے جس پر مخالفین اعتراض نہیں کرتے تو کیاان کے اعتراض کو دیکھ کرہم اسلام کے احکام برعمل کرنا چھوڑ دیں گے؟ قرآن كريم ميں اللہ نے فرمايا ہے: وَإِذَا نَادَيْتُمُ إِلَى الصَّلُوةِ اتَّخَذُوها هُزُوًا ''جب تم نماز کے لیے اذان دیتے ہو تو مخالفین تمہارا مذاق اُڑاتے ہیں''۔(سورۂ مائدہ: آیت ۵۸) کیااس مذاق کی وجہ سے رسول خدا نے اذان کہلا نا چھوڑ دیا تھا؟ سوال: قمەزنى كافلىفەكيا ب حاب: باسمه حلّت اسماؤه:

قمہ زنی سے امام خسین مَالِنَلا کے لیے فدائیت کا اظہار ہوتا ہے اس سے شعائرِ دین کی تعظیم کا اظہار ہوتا ہے اور سیدالشہد اءً کے ذکرِ خیر کی بقاء کا جذبہ منعکس ہوتا ہے اور اہلِ ایمان اس طرح سے اپنے امام زمانہ ؓ کے حضور اپنی فداکاری اور قربانی کاعملی مظاہرہ کرتے ہیں۔

مدوال: جنابِ عالی! آپ کوقمہ زنی پر اصرار کیوں ہے؟ جبکہ اس سے جان کو نقصان پنچتا ہے اور مذہب کی توہین ہوتی ہے؟ اور اغیار یہ کہتے ہیں کہ یہ وحش پن ہے مگر آپ اس کے جواز پر اصرار کرتے ہیں؟

جواب:باسمهجلّت اسماؤه:

یہ شعائر حضرت سیدالشہد اءؓ اور ان کے اہلِ بیتؓ کے مصائب پرغم کو ظاہر کرتے ہیں۔ ان شعائر سے اَمر اہلِ بیتؓ کا احیاء ہوتا ہے اور ان کے مصائب کی یاد تازہ ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ان کا تعلق شعائر دین سے ہے اور شعائر اللّٰہ کے احترام کا خدانے حکم دیا ہے۔

اگر آپ اغیار کے اعتراضات کو توہین مذہب سیجھتے ہیں تو پھر جب مسلمان بیت اللہ کا طواف کرتے ہیں توغیر مسلم اعتراض کرتے ہیں کہ ایک پتھر کے کو تھے میں کیا پڑا ہے کہ مسلمان اس کے گرد چکر لگارہے ہیں؟

اتی طرح جب آپ صفا ومروہ میں سعی کرتے ہیں اور جمرات میں پتھر مارتے ہیں توغیر مسلم مسلمانوں کا مذاق اُڑاتے ہیں۔

آپ کا کیا خیال ہے کہ ہم غیر مسلموں کے مذاق کو دیکھ کر مناسک ج سے توبہ کر لیس۔ اسی طرح جب آپ قمہ زنی اور زنجیر زنی کرتے ہیں تو مخالف آپ پر ہنتے ہیں جیسا کہ آپ نے مخالفین کی وجہ سے مناسک بج کونہیں چھوڑا تو مخالفین کی وجہ سے حسینی شعائر کوبھی مت چھوڑیں۔ سوال: قمہزنی کی حرمت کے لیے ضرر کی حد کیا ہے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: قمہزنی مستحب حسینی شعائر میں سے ہے اور اس سے تخیلاتی نقصان خون کا نگلنا ہے جبکہ فصد وتجامت میں بھی تو خون ہی نگالا جاتا ہے۔ الغرض خون نگا لنے کی وجہ سے قمہزنی حرام نہیں ہوگی۔ البتہ اگر ماتمی کو پہلے سے علم ہو کہ بیہ ماتم باعث ہلا کت ہو گاتواس صورت میں اسے ایسے ماتم سے پر ہیز کرنا چا ہی۔ جواب کا خلاصہ بیہ ہے کہ قمہزنی بذات خود حرام نہیں ہے صرف خد شہ ہلا کت کی وجہ سے اس پر حرمت کا تھم عائد کیا جاتا ہے۔

زنجيرزنى اورقمه زنى اورمتعدى امراض

سوال: جناب عالى ! ميں ايک مستد د داكٹر ہوں۔ مجصے معلوم ہوا ہے كہ آپ زنجر زنى اور قمہ زنى كو جائز سجصتے ہيں اور يہ كہتے ہيں كہ جب تك اس سے موت كا انديشہ نہ ہوتب تك وہ جائز ہے۔ اس حقيقت كو آپ بھی جانتے ہيں اور ہم بھی جانتے ہيں كہ دور حاضر ميں اكثر بيارياں ايں ہوتى ہيں جو كہ خون اور لمس سے دوسروں كو لگ جاتى ہيں۔ ان ميں سے بچھ بيارياں ايں ہوتى ہيں جو كہ خون اور لمس سے دوسروں كو لگ اور كالا يرقان جيسى بيارياں سر فہرست ہيں۔ بعض اوقات ايك بياركا خون تندرست آدمى پر گرتا ہے تو تندرست شخص فوراً اس سے متاثر ہوتا ہے اور بيارى كى لپيٹ ميں آ جو اب: باسمہ جلس اسماؤہ: ہم نے اينے بہت سے جوابات ميں واضح كيا كہ قمہ زنى سے حضرت سيرالشہد ا

Presented by Ziaraat.Com

کی یاد تازہ ہوتی ہے۔اسی لیے ہم نے میرکہا ہے کہ می<sup>ع</sup>مل افضل <sup>مستح</sup>بات میں سے ہے اوراس سے شعائر الہٰی کی تعظیم کا اظہار ہوتا ہے۔

آپ بیرجانتے ہیں کہ تجامت و فصد میں بھی سر سے خون نکالا جاتا ہے اور قمہ سے بھی سر سے خون کا اخراج ہوتا ہے لہٰذا معلوم ہوا کہ جتنے فوائد تجامت اور فصد سے حاصل ہوتے ہیں وہ تمام قمہ زنی سے بھی حاصل ہوتے ہیں۔ باقی رہ گیا آپ کا طبعی سوال تو آپ کا سوال''ماضی شکیہ'' کی صنف سے تعلق رکھتا ہے یعنی احتمال ہے کہ ایسا ہوجائے ویسا ہوجائے۔ جبکہ شرعی مسائل کو احتمال کی بنیاد پرختم نہیں کیا جا سکتا۔

متعدى بیمارى والے شخص كى قمرز فى سوال: جناب عالى ايك شخص بيمار ہو اور وہ متعدى مرض ميں مبتلا ہے اور اس كى مرض كا تعلق خون سے ہے۔ كيا وہ لوگوں كے اجتماع ميں شامل ہو كر قمہ زنى كرے۔ يا اپنے گھر ميں بيٹھ جائے تا كہ اس كى بيمارى دوسرے عزاداروں تك نہ سرايت كرے۔ مذكورہ بالا دوافعال ميں سے اسے كس پر عمل كرنا چاہيے؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: اگراسے بیدیقین ہو کہ اس کی قمہ زنی کی وجہ سے دوسرے عزادار متاثر ہوں گے تو اسے عزاداروں کے جمر مٹ میں قمہ زنی نہیں کرنی چا ہیے۔ سوال: کیا آئمہ ہدگا نے بھی قمہ زنی کی تھی اور زنجیر مارتے تھے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤہ: قمہ اور زنجیرزنی کا تعلق حسینی شعائر سے ہے جو کہ دین کی بقاء کا ذریعہ ہیں۔

آئمہ ہدلی علیہم السلام کے متعلق ہمیں کوئی ایسی روایت نہیں ملی کہ انھوں نے قمہ زنی یا زنچیرزنی کی ہو۔البتہ!انھوں نے اس شعار کے ضوابط ضرور بیان کیے تھے۔

سوال: قمہ زنی بہتر ہے یا خون کا عطیہ دینا بہتر ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: قمہ زنی اہم اور افضل ہے۔ البتہ! اگر کسی انسان کی جان خون کے عطیہ پر منحصر ہوتو پھرخون کا عطیہ بہتر ہے۔ مد ال: اگر کسی جوان کو اس کا والد قمہ زنی سے منع کرے تو کیا پھر بھی اُسے قمەزنى كرنى چاپيې؟ حواب: باسمه حلّت اسماؤه: اگر والد کسی کو منع کرے اور قمہ زنی کی وجہ ہے اُس کے والد کو اذیت ہوتی ہو توبيٹے کوقمہ زنی نہيں کرنی چاہے۔ کمین بچوں کی قمہ زنی سوال: کیا والدکوانے بیٹے پر حق ولایت حاصل ہے کہ وہ اپنے کمسن بیٹے کا خون قمہ زنی کے ذریعے سے نکالے؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: باب کو بہاختیار حاصل ہے کہ قمہ زنی کے ذریعہ سے بیٹے کا خون نکالے البتہ! شرط بیر ہے کہ بچید کی ہلاکت کا اندیشہ نہ ہو یا اس کے کسی عضو کے ماؤف ہونے کا خطرہ نه بو\_ یںوال: کیاغیرمیز بچے کے ولی کو بیدتن حاصل ہے کہ دہ قمہ زنی کے دفت بچے کو قمہ مارے؟ یا اسے اس کا حق حاصل نہیں ہے کیونکہ ولایت میں بیہ بات شامل نہیں ہوتی؟

قمہ زنی کی وجہ سے اختلاف پیدا نہ کریں؟ سوال: جنابِ عالى! کیا قمہ زنی کے متعلق علماء میں اختلاف ہے اور جوعلاء اس مسلہ میں آپ سے اختلاف کرتے ہیں تو کیا ہم ایسے علماء کو برے الفاظ سے یاد کر سکتے ہیں؟

جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: اگر چہ اہلِ فتو کی فقہاء کا مشہور فتو کی یہ ہے کہ قمہ زنی جائز ہے اور اس کا تعلق شعائرِ حسینیہ " سے ہے۔ اس کے باوجود جو اہلِ رائے وفتو کی اس مسلہ میں ہماری مخالفت کرتے ہیں تو انھیں بُرے الفاظ سے یاد کرنا صحح نہیں ہے کیونکہ ممکن ہے کہ انھیں اشتباہ ہوا ہو۔

سوال: جوعلاء ال فتو کی میں آپ سے اختلاف کرتے ہیں تو کیا ہمیں ان علماء کی مخالفت کرنا جائز ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤہ: موضوعات کی تشخص میں منا قشہ جائز ہے لیکن منا قشہ کا حق صرف اسے حاصل ہوضوعات کی تشخص میں منا قشہ جائز ہے لیکن منا قشہ کا حق صرف اسے حاصل ہوت کے پاس اہلیت (اجتہاد) ہو۔ کرتے ہیں تو کیا ایسے قوام سے منا قشہ جائز ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤہ: وہ لوگ چونکہ کسی جامع الشرائط فقیہ کی تقلید کرتے ہیں اسی لیے ان سے منا قشہ جائز نہیں ہے۔

کرتے ہیں جوآپ سے فتو کی میں اختلاف رکھتے ہیں؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: ہرگزنہیں! جو شخص کسی ایسے عالم دین کی تقلید کرتا ہے جس کی اعلمیت، تقویٰ اور مرجعیت کی اہلیت اس کے لیے ثابت ہوتو زیادہ سے زیادہ ایسے افراد کے لیے یہی کہا جا سکتا ہے کہ اُنھیں ایسے مورد میں اشتباہ ہوا ہے لیکن اس وجہ سے تقلید کی طرف رجوع کرنا لازمی نہیں ہوتا کیونکہ اس کا تعلق موضوعات سے ہے احکام سے نہیں ہے۔ مدوال: اما<sup>م</sup>سین طایئل*ا کے خم* میں سیاہ لباس پہننے کے متعلق آپ کی رائے کیا بے؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: ساہ لباس کا پہننا شعائر حسینیہ میں شامل ہے اور بیمل مستحب راج ہے۔ میں الله کا شکر بجالاتا ہوں کہ میں اس برعمل کرتا ہوں اور کیم محرم سے آٹھ ربیع الاول تک ساه لپاس یېنټا ہوں اوراس کې دو وجومات ہیں: ا – احمد بن اسحاق کی روایت پر ممل کرتا ہوں۔ ۲-اینے سلف صالح علمائے دین کی پیروی کرتا ہوں۔ مى ال: كياباقى معصومين ت ايام شهادت ميں سياه لباس پېننا جائز ہے؟ جواب: بأسمه جلّت اسماؤه: ساِہ لباس پہننا ویسے بھی جائز ہے اور جن احادیث میں اس سے ممانعت وارد ہوئی ہےتو اس ممانعت کا تعلق صرف اسی زمانہ سے تھا، باتی زمانوں سے اس کا کوئی واسط نہیں ہے۔معصومین ؓ کے ایا مغم میں اس کے پہنے میں کوئی اشکال نہیں ہے۔ زیارت امام ځسینٌ اور گنا ہوں کی بخشق

یں ال: کیا زیارت اما<sup>م ٹس</sup>ین ﷺ تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ امام خسین عالیتک کی زیارت گنا ہوں کی بخش کا ذریعہ ہے لیکن میہ بعنوان اقتضا ہے' نعلیت تامہ' نہیں ہے۔ اس کا اثر اس وقت ہو گا جب دوسرے شرائط کامل ہوں اور درمیان میں رکاوٹ نہ ہو۔ اس کی مثال یوں سمجھیں کہ آگ کی فطرت میں جلانا ہے لیکن اس کے بھی شرائط ہیں۔ مثلاً جس جسم کو جلانا مطلوب ہوتو شرط بہ ہے کہ وہ آگ کے قریب ہواور وہ رطوبت سے بھی پاک ہو۔ سوال: امام مظلوم کی زیارات میں سے افضل ترین زیارت کون سے؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه: ایک زیارت کو دوسری زیارت پر فضیلت دینا انتهائی مشکل ہے۔ اگر جہ ایک قول ہیہ ہے کہ زیارت عاشورا سب سے افضل ہے اور یہی نظریہ دلائل کے بھی مطابق -4 مدوال: اگرنواصب کی طرف سے ایذارسانی کا خوف ہوتو کیا زیارت امام حُسین پھر بھی مستحب ہے؟ حاب: بأسمه جلّت اسماؤه: خطرات کے باوجود بھی آپؓ کی زیارت نہ صرف جائز بلکہ مستحب ہے بشرطیکہ حان کے ضائع ہونے کا خطرہ نہ ہو۔ مدوال: امام حُسين على زيارت افضل ہے؟ يا امام على رضا عليظ كى زيارت افضل ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه:

جن روایات میں امام ہشتم کی زیارت کی افضلیت کو بیان کیا گیا ہے، ان میں افضلیت کی وجہ بھی بیان کی گئی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام ہشتم کی زیارت علی الاطلاق افضل نہیں ہے۔ بیہ افضلیت کا حکم اس زمانہ سے تعلق رکھتا ہے، جب امام علی رضا کے زائرین بہت کم ہوا کرتے تھے کیونکہ اس دور میں راستے خطرناک تھے۔

اس کی گواہی علی بن مہز یار کی اس روایت سے ملتی ہے اور وہ کہتے ہیں کہ میں نے اما ملی نقی عَالِنَلَّا سے عرض کیا: کیا زیارت اما م علی رضا عَالِنَلَّا افضل ہے یا زیارت حضرت اما م<sup>ح</sup>سین عَالِنَلَا افضل ہے؟

آپ نے جواب دیا: میرے بابا جان امام علی رضاعَالِطَ کی زیارت افضل ہے کیونکہ ام مُسین عَالِطَ کی زیارت کوتو سب لوگ جاتے ہیں اور میرے والد کی زیارت کو انتہائی قلیل خواص شیعہ جاتے ہیں۔ اس کی مانند حضرت عبد العظیم حسی سے مروی ہے کہ میک نے امام علی نقی عَالِطَ سے پوچھا: میں امام علی رضاعَالِطَ اور امام مُسین عَالِطَ کی زیارت کی افضلیت کے متعلق حیران ہوں، آپ کیا فرماتے ہیں؟

آپؓ نے فرمایا کہ یہاں تھہر جاؤ۔ آپؓ اندر گئے جب باہر آئے تو آنکھوں سے آنسو ٹیک رہے تھے اور آپؓ نے فرمایا: ابوعبداللہؓ کی قبر کی زیارت کرنے والے افراد زیادہ ہیں جبکہ طوس جا کر میرے والد کی قبر کی زیارت کرنے والے بہت کم ہیں۔

سوال: کیا خوانتین بھی مردوں کی طرح پیدل چل کر اربعین کے لیے کربلا جاسکتی ہیں؟ ثواب بیان کیا گیا ہے۔ ان احادیث میں عورتوں اور مردوں کی کوئی تفریق نہیں رکھی گئی۔لہذا خوانتین بھی مردوں کی طرح پیدل چل کر کر بلا جا سکتی ہیں۔

آگ پر ماتم سوال: بچھ دنوں سے لوگوں میں انگاروں پر ماتم کرنے کا رواج عام ہو چکا ہے۔ آپ کے متعلق بیر سنا گیا ہے کہ آپ اس کی اجازت دیتے ہیں۔ سوال میہ ہے کہ ہم نے جو بچھ سنا ہے کیا وہ تچ ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤی:

فقد کا قانون ہی ہے کہ ہر چیز مباح ہے، جب تک اس کی حُرمت کی کوئی نص نہ آ جائے۔ چونکہ یہاں ممانعت کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے اس لیے سیمل جائز ہے۔ انگاروں پر چلنے سے عزاداروں کو کوئی تکلیف نہیں ہوتی اور اس سے ان کے جلنے کا خطرہ بھی نہیں ہوتا۔لہذا جو پچھ آپ نے سنا ہے وہ بالکل درست ہے۔

شبيهات كے جلوس

مدوال: جناب عالی! ہم نے مجالس اور جلوسِ عزا کے لیے نوخیز جوانوں اور پچوں کو تربیت دی ہے چنانچہ ہماری محنت رنگ لائی۔ ہمارے تربیت یافتہ نو جوان اور بیچ ہر مذہبی اجلاس میں پیش پیش رہتے ہیں۔

جنابِ عالی ! جب ہم شہیہات کے جلوس نکالتے ہیں تو جلوس دیکھنے کے لیے خواتین سڑکوں اور گلیوں میں جمع ہو جاتی ہیں جبکہ سب نے شرعی حجاب کیا ہوا ہوتا ہے۔ ہم نے بیہ بات مشاہدہ کی ہے کہ عورتیں بہت زیادہ گریہ و بکا کرتی ہیں۔ آپ کی رائے اس کے متعلق کیا ہے؟ جو اب: باسمہ جلّت اسماؤ کا: اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ آپ حضرات کو حضرت سیّدالشہد اءً کی بیر خدمت مبارک ہو۔ آپ حضرات امر آل محمد کو زندہ کرنے میں مصروف ہیں۔ اس کا اجر اللّٰہ تعالیٰ ہی آپ کو عطا کر ہے گا۔

حسینیؓ نعرے اور شعارات سوال: جنابِ عالی!''یالثارات <sup>الح</sup>سین<sup>\*</sup>' جیسے نعرے مسلمانوں کے نفوس پر کیاانژ ڈالتے ہیں؟

کچھاحباب کہتے ہیں کہ اس طرح کے نعرے نہیں لگانے چاہئیں کیونکہ اس سے شیعہ دسُنّی میں اختلافات پیدا ہوتے ہیں؟

جواب:باسمهجلّت اسماؤه:

حسینی شعارات کے مختلف اہداف ہیں اِن میں سے ایک ہدف میہ ہے کہ قاتلانِ حسین "اور ان کے فعل پر راضی ہونے والے افراد کے خلاف شیعوں میں انقلابی روح پھونگی جائے اور قاتلانِ حسین " پر نواصب کے علاوہ کوئی بھی راضی نہیں ہے۔ تمام شیعہ اور سی برادران نواصب سے اپنی بیزاری کا اعلان کرتے ہیں لہٰذا '' یالثارات الحسین " کے نعرہ پر کوئی بھی سنی ناراض نہیں ہو سکتا البتہ جن نواصب کے دلوں میں امام حسین "کا بغض بھرا ہوا ہے اور جن کے سینوں میں یزید بن معاویہ ک محبت کوٹ کو بر کر بھری ہوئی ہے، وہ اس طرح کے نعروں پر اعتراض کرتے ہیں۔

عاشور کے دن شادی رچانا

مد ال: جناب عالی! ایک شخص بیر کہتا ہے کہ محرم اور صفر میں شادی کی کہیں بھی ممانعت واردنہیں ہوئی ہے۔اس سلسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: میں اس کی حرمت کا فتو کی نہیں دیتا البتہ اگر اس طرح کی شادی سے امام حُسینً یا ان کے شعائر کی تو ہین ہوتی ہوتو یہ ہر قیمت پر منوع ہے۔ روایات اہل بیٹ میں کہا گیا ہے کہ ہمارے شیعوں کی تخلیق ہماری بچی ہوئی طینت سے ہوئی ہے۔ وہ ہماری خوشی میں خوش ہوتے ہیں ادرغمی میں عمکین ہوتے ہیں۔ خدارا انصاف سے بیہ بتائیں کہ جو شخص محرم وصفر کے ایام عزامیں شادی بیاہ كى فكريين لكابوا بوتوكيا ايبا شخص بھى محب اہل بيت ہوسكتا ہے؟

ELT NOS

فصلِ پنجم

زیارات امام شبین علایکا کے متعلق سوال وجواب

<sup>د د حسي</sup>ن وارثِ انبياء <del>ب</del>ين' كامفہوم سوال: جنابِ عالى! زيارت وارثه مي حضرت امام حُسين كو وارث آ دم"، وارثِ نوح اور وارثِ ابراہیم کے عنوان سے سلام کیا گیا ہے۔ 🔿 سوال بہ ہے کہ جب تمام انبیاءً کو تمام تر فضیلت اس گھرانے کے صدقہ میں حاصل ہوئی۔مثلاً اگر آ دم عَالِيَلا کوصفوت ملی ، اگر حضرت ابرا ہیمؓ اگر خُلت ملی تو وہ نبی اکرم اور اہلِ بیت ؓ کے صدقہ میں ملی تو پھر امام خُسینؓ اپنے گھر کی عطا کردہ اشیاء کے وارث بنے تو کیسے بنے؟ اصول بیر ہے کہ مورث پہلے ہوتا ہے اور وارث بعد میں ہوتا ہے۔ امام مسین کا نُوران انبیاءً سے پہلے تھا۔اب پہلے والا بعد والوں کا وارث بنا تو کیسے بنا؟ حاب: باسمه جلّت اسماؤه: لفظ وراثت کبھی انتقال کے معانی میں استعال ہوتا ہے اور کبھی مما ثلت کے معانی میں استعال ہوتا ہے۔مثلاً اگرایک بہت بڑا عالم دنیا سے رخصت ہوجائے اور اس وقت اس کے پاید کا دوسرا عالم موجود ہوتو دوسرے عالم کے لیے کہا جاتا ہے کہ ' نیر اس کا دارث ہے' کیتنی اس کے مانند ہے۔ امام خُسينٌ پہلے معنیٰ میں وارث انبیاءً نہیں ہیں بلکہ آپؓ دوسرے معنیٰ میں وارث انبياءً ہیں۔ · دجسم' اور ' جسد' میں کیا فرق ہے؟

ا میں جنابِ عالی! حضرت امام حُسینؓ کی بعض زیارات میں ہمیں یہ جملے

دکھائی دیتے ہیں: صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْكُم وَعَلَى أَرُوَاحِكُم وَعَلى ٱجْسَادِ كُمْرَوْعَلْى أَجْسَامِكُمْ... میرا سوال بد ہے کہ اجسام اور اجساد بظاہر مترادف المعنى نہیں ہیں، اس کے باوجود انھیں ایک دوسرے سے علیحدہ کیوں بیان کیا گیا ہے؟ اور اگر ان دونوں الفاظ کے معانی میں فرق ہے تو اس کی نشا ند ہی فرما نمیں؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: لفظ'' جسد'' کا اطلاق جس طرح بدن پر ہوتا ہے، اسی طرح لغوی طور پر اس کا اطلاق''خون'' پر بھی ہوتا ہے۔ لفظ د جسم' کا اطلاق جہاں وجود مادی پر ہوتا ہے تو وہاں اس کا اطلاق وجود نُورى اور وجود مثالى پر بھى ہوتا ہے۔ لہذا اس امر كا اختال موجود ہے كە "اجساد " مادی بدن مراد ہوادر''اجسام'' سے نُوری اور مثالی جسم مراد ہو۔ ہددونوں اختال اس قابل ہیں کہ ان پر سلام کیا جائے۔ زمین خون خسین کی ضامن ہے تو کیے؟ سوال: جناب عالی!ابن قولو بیقی نے کامل الزیارات میں امام جعفر صادق ً سے امام محسین ؓ کی ایک زیارت نقل کی ہے۔جس میں آپؓ نے اپنے جدِّ مظلوم کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا ہے: وضمن الارض ومن عليها دمك وثارك ''خدا نے زمین اور اس پر رہنے والوں کو آپ کے خون اور انتقام کا ضامن بنایا ہے'۔

اس حوالے سے مجھے دوسوال یو چھنا ہیں: ا- "ضمن الارض ومن عليها" سكيا مراد ب? ۲-'' دمك و ثارك'' كياب دونوں ايك ہى معنى نہيں ديتے ؟ عجيب تر مرحلة توبيد ب كه روايات مي ملتاب كه شهدائ كربلا كاتمام خون آسان کی طرف اٹھا لیا گیا تھا اور عرش کے ساتھ اسے معلق کر دیا گیا تھا اور زمین پر اس کا ایک قطرہ بھی باقی نہیں رہنے دیا گیا تھا۔ جب اس خون پاک کا زمین پر ایک قطرہ تک باقی نہیں ہے تو بیدز مین خون حسین کی ضامن ہے تو کیونکر ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: معلوم ہوتا ہے کہ تضمین سے مرادمسئولیت کا عائد کرنا ہے اور اس کی مثال ہیہ ب که به کها جاتا ہے: ضمن فلان فلاناقمة ماله الذي اتلغه یہاں ضمّن سے مرادیہ ہے کہ اس کو مقروض بنایا۔ '' دمك و ثارك'' ايك ہى چيز ہے اس ميں'' واؤ' عطف کے ليے ہيں بلكہ وضاحت کے لیے ہے۔ زیارتِ عاشورا میں جن پرلعنت کی گئی ہے؟ يب ال: جناب عالى! زيارتِ عاشورا ميں بيرالفاظ بين: ' خدايا! پہلے، دوسرے، تيسرے اور چوتھے پرلعت بھیج بیہ چارلعین کون ہیں؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: مذکورہ چار افراد کی تعیین میں اختلاف ہے۔ بہتر ہے کہ زیارت پڑھنے والا اس قصد سے زیارت پڑھے کہ میں اُن ملاعین پرلعنت بھیج رہا ہوں، جن پرامام محمد باقر ا

نےلعنت جیجیجی تھی۔ سوال: "ابن مرجانه کون ہے؟ زیارتِ عاشورا میں ''ابنِ زیاد و ابنِ مرجانہ' کے الفاظ موجود ہیں جبکہ ابنِ زياد ہي ابن مرجانہ تھا۔ زيارت ميں انھيں عليحدہ کيوں کيا گيا؟ جواب:باسمهجلت اسماؤه: اس سے عبیداللہ بن زیاد ہی مراد ہے۔ مقام تعریف میں عطف کبھی اظہار شرف کے لیے ہوتا ہے۔ مثلاً '' حسین بن علی ، حسین بن فاطمہ ' اور تبھی نسب کی پستی کے اظہار کے لیے ہوتا ہے مثلاً ''عبیداللہ بن زیادوابن مرجانہ'۔ اس طرح سے ابن زیاد کی پدری اور مادری ذلت کو بیان کیا گیا ہے۔ سوال: زیارتِ عاشورا میں چو تھاور یا نچویں سے کون مراد ہیں؟ اگر اس سے حاکم شام اور اس کا بیٹا مراد ہیں تو اسی زیارت میں ان کے نام کی تصریح موجود ہے پھر رابع اور خامس کے الفاظ سے کنامیہ کیوں کیا گیا ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: بظاہرات سے حاکم شام اوراس کا بیٹا مراد ہے۔ زیارت میں ایک مرتبہان پر نام لے کرلعنت کی گٹی ہے اور دوسری بار رابع اور خامس کے القاب سے لعنت کی گئی ہے تا کہ لعنت کے مفہوم میں تا کید پیدا کی جائے کیونکہ باب نے امام حسن کو زہر دلوائی تھی اور بیٹے نے امام محسین کوشہید کرایا تھا اور حرمت پنجبر کی توہین کی تھی۔ ز بارت عاشورا کی صحت سوال: جناب عالى! آج كل زيارت عاشورا اوراس كى سند ير اعتراض کرنے کا رواج عام ہو چکا ہے۔ پچھ افراد سرے سے اس زیارت اور اس کی سند کے

منکر ہیں اور کچھ''معتدل مزاج'' افراد یہ کہتے ہیں کہ اگر زیارت صحیح بھی ہوتو پھر بھی اس میں جولعنت کی گئی ہے وہ ''ایجاد دہندہ'' ہے اور صحیح نہیں ہے، اس کا بجالا نا حرام ہے۔اس سلسلہ میں آپ کی رائے کیا ہے؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: زیارت عاشورا کی سند بالکل درست ہے اور اس میں کس طرح کے شک کی تحجائش نہیں ہے۔اس میں جولعنت کی گئی ہے، وہ بھی حدیث معتبر کے متن سے خارج نہیں ہے۔ مى ال: كيا زيارتِ عاشورا كامتن اور سند صحيح ب جبكه بهار ب يجم علاء اس ضعيف قرار ديتے ہيں۔ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: جى بال! اس زيارت كى سند اورمتن دونوں ہى صحيح ہيں۔ آج تك سى محقق عالم نے اس زیارت کوضعیف نہیں کہا۔ الحمدللہ! میں روزانہ ہیزیارت پڑھتا ہوں اور مجھے برزیارت پڑھتے ہوئے پچاس برس کا عرصہ گزر چکا ہے۔ اللہ تعالی سے درخواست ہے کہ وہ مجھے مرتے دم تک بیرزیارت پڑھنے کی تو فیق دے۔ مدوال: جناب عالى! زیارتِ جامعہ اور دعائے توسل کی سند کے متعلق آپ کی کہارائے ہے؟ جواب:باسمه جلّت اسماؤه: زیارت جامعہ کی سند معتبر ہے اور اس میں کسی طرح کا اشکال نہیں ہے۔ دعائے توسل ایک مشہور دعا ہے۔ اس کی سند کی کمزوری اس کے لیے نقصان دہ نہیں ہے کیونکہ ادلہ سنن میں تسامح ایک مشہور قاعدہ ہے۔

مدوال: کیا زیارتِ عاشورا پر شک کرنے والے افراد کے لیے حقوق شرعیہ اور کنارات اورنذر وغيره دينا جائز ہے؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: ایسے افراد کے لیے حقوق شرعیہ کی ادائیگی صحیح نہیں ہے کیونکہ جس کا دین ہی شبهات سے محفوظ نہ ہوتو وہ حقوق اللّٰہ کا امین نہیں بن سکتا۔ ىيىدال: زيارتٍ عاشورا ميں لعنت كرنا سنت مؤكدہ ہے۔ جناب عالی! کچھودینی طالب علم لعنت کے جواز میں شک کرتے ہیں، اس لیے وہ زیارتِ عاشورا میں لعنت کے وژود کا انکار کرتے ہیں۔ آپ کی کیا رائے ہے؟ حاب: بأسمه جلَّت اسماؤه: قر آنِ کریم اوراحادیث میں بہت سے گروہوں پرلعنت کی گئی ہے۔مثلاً اہل ہیت سے جنگ کرنے والوں پرلعنت کی گئی ہے۔ اہلِ بیت پرظلم ڈھانے والوں پرلعنت کی گئی ہے۔ اہل ہیت ﷺ بیغض وعنادر کھنے والوں پرلعنت کی گئی ہے۔ اہل بیت کے عقیدہ اورطریقہ سے انحراف کرنے والوں پرلعنت کی گئی ہے۔ اہلِ ہیت گواذیت دینے والوں پرلعنت کی گئی ہے۔ جھوٹوں پر لعنت کی گئی ہے۔ بالخصوص خدا اور رسول خدا پر جھوٹ باند سے والوں پرلعنت کی گئی ہے۔ شرائی پر لعنت کی گئی ہے۔ شراب بنانے والے، بیچنے والے اور پہنچانے والے یرلعنت کی گئی ہے اور جوایسے دستر خوان پر بیٹھے جہاں شراب موجود ہوتو اس پر بھی لعنت کی گئی ہے۔اسی طرح استمنا کرنے والے اور شطر نج کے کھلاڑی پر لعنت کی

گئی ہے۔ جوعورت اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر اس کے گھر سے نکلے تو اس پرلعنت کی گئی ہے۔ الغرض قرآن وسنت میں بہت سے افعال قبیجہ بجالانے والوں پرلعنت کی گئی ب اوراس سلسله میں آیات واحادیث بہت زیادہ ہیں۔ مى ال: كيا سوبارلعنت ضرورى ب، ايك بار پراكتفا جائز نبيس ب؟ زيارت عاشورا ميں بهالفاظ ہيں: ٱللَّهُمَّ الْعَنْ ٱوَّلَ ظَالِمٍ ظَلَمَ حَتَّى هُتَبَّهِ وَّالٍ هُتَبَّهِ وَ اخِرَ تَابِعٍ لَّهُ عَلى ذٰلِكَ - اللَّهُمَّ الْعَن الْعِصَابَةَ الَّتِي جَاهَرَتِ الْحُسَيْنَ وَشَايَعَتْ وَبَايَعَتْ وَتَأْبَعَتْ عَلْى قَتْلِهِ ٱللَّهُمَّ الْعَنْهُمُ بَمِيْعًا جواب:باسمهجلت اسماؤه: جب تک سو بارلعنت نہ کی جائے اس وقت تک زیارت کے اثرات کمل نہ ہوں گے۔ ایک سو بارسلام اورلعنت کی تکرار

سوال: اگر کوئی شخص روزانہ زیارتِ عاشورا پڑھنا چاہے تو کیا وہ روزانہ سوبار سلام اور سوبار لعنت کرے؟ جواب: باسمہ جلّت اسماؤی: جی ہاں! سوبار کا تکر ارضروری ہے۔ میں آپ کو دصیت کرتا ہوں کہ اسے اپنا روزانہ کاعمل بنا ئیں، اس میں بہت ہی بھلائی ہے۔

زيارت ناحبه كيصحت مىيوال: جناب عالى! كيا زيارتِ ناحيد كى سندموجود ہے اور كيا وہ سند سي ہے۔ اگر بالفرض سند صحیح نہیں ہے تو کیا اس کا مضمون صحیح اور ثابت ہے؟ جواب:باسمهجلّت اسماؤه: ''ز بارتِ ناحیہ' کے الفاظ کا اطلاق دوزیارتوں پر ہوتا ہے۔ پہلی زیارت تو وہ ہے جس سے اما<sup>م خ</sup>سین کی زیارت کا قصد کیا جاتا ہے اور وہ زیارت کتاب''المز ارالکبیز' میں مرقوم ہے۔ واضح رہے کہ بیکتاب زیارت معتبرہ کی اُمہات الکتب میں سے ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اس کا تعلق ان مرویات سے ہے جنہیں علائے اعلام نے بیان کیا ہے۔ ہیہ درست ہے کہ اس کے کچھ فقرات پر اعتراض بھی کیے گئے ہیں مکر صحیح مؤقف ہی ہے کہ بیمعتبر ہے کیونکہ صاحب کتاب نے وضاحت کی ہے کہ یہ ایک دروازہ سے برآمد ہوئی تھی۔ دوسری زیارت ناحیہ وہ ہے جس میں شہداء کا نام لے کران پر سلام کیا گیا ہے اوران کے قاتلوں پرلعنت کی گئی ہے۔ بیرزیارت معتبر زیارات میں سے ہے۔ بہت سے علماء نے اس سے ہی شہدائے کربلا کے ناموں کا استفادہ کیا ہے اور شہدائے کربلا پر امام زمانہ فے اس زیارت میں سلام کیا ہے اور علماء نے اسے شہداء کے ناموں کی توثیق کی سب سے بڑی دستاویز قرار دیا ہے۔

ECT VIS



امام شیبن عَالِبَلا کے چند کلمات کے متعلق سوال وجواب

دعائے عرفہ کے ایک جملہ کی وضاحت سوال: جناب عالى! دعائ عرفه ميں بيس بيدالفاظ دكھائى ديتے بيں كمدامام حُسینؓ نے اس دعامیں پیدالفاظ کیم تھے۔ متى غبت حتى تحتاج الى دليل يدل عليك؟ ''خدایا! تو غائب ہی کب تھا کہ تیری پیچان کے لیے دلیل کی ضرورت پڑی ہو؟'' سوال ہیہ ہے کہ جب خدا کے لیے دلیل کی ضرورت ہی نہیں ہے تو پھر کتب عقائد میں وجودالہی کے دلائل کیوں بیان کیے گئے ہیں؟ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: دعائے عرفہ کے اس فقرہ کامفہوم ہیہ ہے کہ خدا کی معرفت فطر بیہ وتکو پذیہ ہے۔ امام جعفرصادق سے سی نے کہا کہ مجھے رب کا ثبوت دیں۔ آپ فرمایا: کیا تو نے کبھی اپنی زندگی میں سمندری سفر بھی کیا ہے؟ اُس نے عرض کیا: جی ماں۔ حضرت ؓ نے فرمایا: کیا بھی ایسا موقع بھی آیا کہ دوران سفرکشتی ٹوٹ گئی ہواور ومال دوسری کشتی موجود نه هواورتم تیر کر بھی نجات نه یا سکتے ہو؟ اس نے جواب دیا۔ جی ہاں! ایک بارایسا بھی ہوا تھا۔ امام مَالِيَّا، نے فرمایا: کیا اس حالت میں تیرے دل میں بیدخیال بھی آیا تھا کہ ایک ذات ایسی بھی ہے جو تچھےاس مصیبت سے بچاسکتی ہے؟ اس نے عرض کیا: جی ماں! ایسانھی ہوا تھا۔

"عبادك هؤلاء العصاة"كون بي، يدوال: جناب عالى! امام محسين عَالِيَلًا في ايني دعاميں بيركها ہے: اللهمرانك ترىما انافيه من عبادك هؤلاء العصاة ''خدایا! تُو دیکھر ہا ہے کہ مَیں تیرے ان نافرمان بندوں میں گھرا ہوا ہول''۔ سوال بیہ ہے کہ اگر وہ نافرمان ہیں تو آئ نے انھیں'' بندگان خدا'' کیوں کہا جبکہ خدا کا بندہ وہ ہوتا ہے جو شیطان کی غلامی سے آ زاد ہو۔ اور نافرمان (عاصی ) وہ ہے جو شیطان کا پرستار ہو؟ جواب: باسمه جلّت اسماؤه: امام بن لفظ ' عباء ' فرمایا تو اس سے بید مراد ہے کہ بندے خواہ کسی کی غلامی کیوں نہ کریں مگر وہ در حقیقت اللہ کی ملکیت ہیں اور اللہ کو ان پر وہ تسلط حاصل ہے جو ایک مالک کو اپنے مملوک پر حاصل ہوتا ہے۔ ہر مملوک اپنے حدوث و بقاء کے لیے ما لک کا محتاج ہوتا ہے۔ اس مفہوم کے اعتبار سے عاصی بھی اللہ کا ہی عبد بے لیکن ابلیسی اوامر پرعمل کرنے کی وجہ سے ابلیس کا غلام بن جاتا ہے۔ امام عَلِيْنَكَ ڪَھر ميں نا پسنديدہ اشياء سوال: جناب عالى! بچھردوايات ميں بيان كيا كيا ہے كہ بچھلوك امام مسين کے پاس آئے اور انھوں نے کہا:''ہم آپ کے گھر میں ایسی چیزیں دیکھر ہے ہیں جن سے ہم کراہت کرتے ہیں''۔ '' انھوں نے آب کے گھر میں قالین اور غالیج دیکھے تھے) امام عالیتا نے

115

فرمایا:''جب ہم عورتوں سے شادی کرتے ہیں تو انھیں ان کاحق مہر ادا کرتے ہیں۔ وہ اپنی مرضی سے جو جامتی ہیں خرید لیتی ہیں۔ہمیں ان پر کوئی اعتراض نہیں ہوتا''۔ سوال ہیہ ہے کہ کیا ہی صحیح السند روایت ہے اور اس میں ناپسند کرنے کی کیا چیز ?~ حواب: بأسمه حلّت اسماؤه: اس روایت کی سند میں بچھ مجہول الحال راوی یائے جاتے ہیں۔مثلاً ابوخالد زہدی مجہول راوی ہے۔ كرا جت اور نفرت كا اظہار لوگوں نے اپنی زبان سے كيا تھا۔ امام عليتا ہے تو اینی زبان سے نفرت کا اظہار نہیں کیا تھا۔ اس سے کراہت عرفی مراد ہے۔ کراہت اصطلاحی مرادنہیں ہے۔

ELT NOS