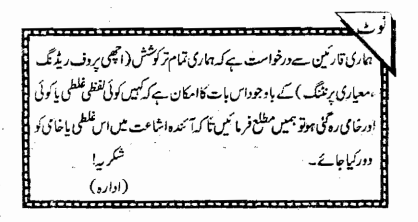


جمله حقوق محفوظ ہیں كشف المحجوب زبدة العارفين ابوالحس سيدعلى بن عثان هجويرى رحمتة اللدعليه جناب مولا ناعبدالرؤف فاروقي قارى محمّد غبدالا حدبه بإدامي باغ،لا ہور۔ نويدجاويد\_ اسلامی کتب خانه بفتل البی مارکیٹ، أردومازار،لا ہور۔



نام کتاب

مصنة

مترجم

ناشر

يروف ريڈنگ

، کمپوزنگ ر

## WARNING

Copyright & Printing: All rights of these Books DVDs are reserved with Imamia Organization Pakistan, Peshawar Region Only.

Reproduction of these DVDs or copy & sale is illegal & is an offence under section 66, 66-B of copyright ordinance 1962, which is punishable imprisonment of Three years or fine of Rupees One Lac or both.

# Islamic Digital Library More then 350 Books Available

### **Imamia Organization**

#### **Pakistan**

### **Peshawar Region**

### Cell: 03435511505





|                               | 4      |      |                                                |
|-------------------------------|--------|------|------------------------------------------------|
|                               |        | صفحه | مضموان                                         |
| گيارہو                        | •<br>• | 105  | حفزت صديق أكبر                                 |
| ينه تابعين<br>بن تابعين       |        | 108  | حضرت فاردق اعظم                                |
| حنرت                          |        | 110  | حضرت عثمان ذوالنورين                           |
| <تفرت                         |        | 112  | حضرت على كرم القدوجبه                          |
| د هنرت ه                      |        |      | آ تھواں باب                                    |
| <تنرت                         |        | 114  | رسول التعليظة كي خاندان مي                     |
| <ئنرت                         |        |      | صوفياء کے آئمہ                                 |
| <تنرت                         |        | 114  | سيدنا <sup>ر</sup> هنرت <sup>ح</sup> سن        |
| <sup>حفر</sup> ت <sup>:</sup> |        | 118  | سيدنا حفزت حسينً                               |
| <تنرت                         |        | 120  | حضرت زين العابدين                              |
| حنرت                          |        | 122  | تصيره                                          |
| <بنرت                         |        | 125  | سيدنا حفزت تحد باقتر                           |
| <sup>ر</sup> هنر <b>ت</b>     |        | 128  | سيد نا <sup>ح</sup> ضرت محم <sup>ج ي</sup> فتر |
| <تنرت                         |        |      | نوال باب                                       |
| <sup>(عفر</sup> ت             |        | 131  | السحاب صفه کے ذکر میں۔                         |
| حفرت                          |        |      | دسوال باب                                      |
| (عفرت                         |        | 134  | تابعين مي تصوف ڪلام-                           |
| مطرت ش                        |        | 134  | حضرت او لیس قرنی 🖇                             |
| <sup>ر</sup> ينر بت           |        | 136  | حفرت ہرم بن حیات                               |
| حنرت                          |        | 138  | حضرت حسن بصری 👘                                |
| <ىنرت.                        |        | 141  | حفزت معيد بن المسيبٌ                           |
|                               |        |      |                                                |

ł

뼦

ŝ

مضمون وال باب ن میں سے تمدیق میں میں میں رائر مالک میں دیناڑ صغحه جیب بن اسلم الراعی ۱۱ یوحازم مدنی ً گهر بن داسعٌ إمام أنظم ابوحنيفه عبداللدين مباركً فِنسِل بِن عماضً .ذوالنون مصری ۱برا بیم بن ادبهمٌ .بشرحاقی . بايزيد بسطائ حارث بن اسدً دادٔ دابن طانی بر کی تقطی ت شيق بن ابرا بيم الازدى ت عبدالرحمن الدارانی م ت معردف بن فيروز الكرخی ت حاتم اصم -

مضمون صغجه حترت محمد بن فضل ليلخي 224 حضرت محمد بن على التريديُّ 225 حضرت محمد بينعم الوراق 227 نضرت الوسعيداحمد بن عيسي أتحز از 228 حضرت على بن محمد الاصفهاني \* 229حضرت محمرين أتمعيل خيرالنسائخ 231 حضرت ابوحمز وخراساني 232 حضرت ابوالعباس احمدين مسروق 234 حضرت ابوعبداللدين احمد 235 اتها عيل المغر كي ً حضرت ايوملي بن الحسن بن 235 مى الجوز جانً حضرت ابومحمر بن الحسين الحريريُّ 236 حضرت الوالعباس احمدتن 238 محمد بن تتهل الإملي " خضرت ابوالمغيث الحسين 239 ېن منصورانحلا رېخ حضرت ابواسحاق ابراميم بن 244 احراخواص حضرت ابوحمز ه بغداد ک 245حصرت ابو بكرمحد بن موى الواسطي 246

صمون . اصفحه حضرت امام شانعي 185 حضرت امام احبرين خلل 187 حضرت احمر بن الحواريُّ 189 حفزت احمد بن خضروبيا لجي 192 حفزت عسكرين الحسين 194 ي**ت** يحي<mark>ن بن معاد الراز ب</mark>ي ً 195 حصرت عمرتن السالم مستايوري 197 200 حضرت حمد ون بن احمد • حفزت منصورين ممارً 201 حضرت احمرتن عاصم انطاكي 203 حضرت عبداللدةن خفيف 204 206 حفرت جنير بغدادي حضرت احمد بن محمد نوری 209 حفرت سعيد بن إساعيلً 212 حضرت ابوعبدالقداحمه بن يحيح 215 حضرت ابوثلد روئيم بن احكرَّ 216 یت یوسف بن حسین رازگ 217 حضرت سمنون بن عبداللَّدّ 218 حضرت ابوالنفوار بشاد شجاع كرماني " 220 حضرت عمرو بن عِثْمان الْمَكْنُ 221 حضرت سېل تستر گ 223

| صفحه | مضمون                                  |
|------|----------------------------------------|
| 247  | حضرت ابوبكرين ولف بن حجد ارشيكي        |
| 249  | حفرت ابومحمه بن جعفر بن يفسير الخالدي  |
| 250  | حضرت ايوملي تتعه بن قاسم الرودياري     |
| 251  | حفزت ابوالعبات قاسم بن                 |
|      | مہدی ایساری                            |
| 252  | حفرت ابوعبدالمدمحم بن خفيف             |
| 252  | حضرت ابوعتان سعيد بن سلام كمغر في      |
| 253  | حضرت البوالقاسم محمدتن                 |
|      | محمودالنصرآ بادگ                       |
| 255  | جعزت الوالحسن على بن ابرا بيم الحصر يُ |
|      | بار ہواں باب                           |
| 256  | صوفياء متاخرين كآئمه كيذكر مين         |
| 256  | حفزت ابوالعباس احمد بن محمد القصاب     |
| 258  | حفرت إبوعلى بن الحسين بن محمد الدقاق   |
| 259  | حضربت ابوأنحسن على بن احمد الخرقاني    |
| 260  | خصرت ابوعبد التدخمه بن على             |
| 260  | حفزت ابوسعيد ففل بن محماتيمني          |
| 262  | حضرت إوافضل محمه بن لحسن المحقلي       |
| 264  | حضرت ابوالقاسم عبدالكريم               |
|      | ابن ہوازن قشیر تک                      |
| 265  | حضرت أبوالعبات احمد بن محمّد           |

. . . . . . .

| صفحه | مضمون                              |  |  |  |
|------|------------------------------------|--|--|--|
| 266  | حضرت ابوالقاسم بن على بن           |  |  |  |
|      | عبدالتد مركاني                     |  |  |  |
| 268  | حفزت ابواحمد المظفر بن جمان        |  |  |  |
| `    | تيرهوال باب                        |  |  |  |
| 270  | متاخرين صوفيا كرام كالمختصر تذكره  |  |  |  |
| 270  | متاخرين صوفيا ابل شام وعراق        |  |  |  |
| 271  | صوفياء بل نارس                     |  |  |  |
| 271  | قبستانآ ذريجان لورطبر ستان كصوفياء |  |  |  |
| 272  | ابل کرمان کے صوفیاء                |  |  |  |
| 272  | ابل خراسان کے صوفیا متاخرین        |  |  |  |
| 273  | صوفياءابل ماوراننهر _              |  |  |  |
| 273  | امل غزنی تے صوفیاء                 |  |  |  |
|      | <u>چودھواں باب</u>                 |  |  |  |
| 275  | مدابهب صوفيا مين مختلف فرقوس كا    |  |  |  |
| ,    | بابتحى بيان                        |  |  |  |
| 276  | رضا کی حقیقت۔                      |  |  |  |
| 278  | ارباب رضا کی تشمیں۔                |  |  |  |
| 280  | مشائخ ڪاقوال-                      |  |  |  |
| 283  | حال اور مقام کے درمیان فرق         |  |  |  |
| 288  | قسار لی فرقتہ ۔                    |  |  |  |

| صفحه            | مضمون                                        |
|-----------------|----------------------------------------------|
| 289             | طيفوري فرقه -                                |
| 290             | سکراور شحوکا بیان -                          |
| 296             | جنيدى فرقه ـ                                 |
| 298             | نوری فرقہ ۔                                  |
| 29 <del>9</del> | ایثارکابیان -                                |
| 308             | فرقد -بليه-                                  |
| 309             | حقيقت ننس ادر عنى بنوى                       |
| 315             | مشائخ کے اقوال۔                              |
| 317             | مجاہد ہفس کا بیان ۔                          |
| 328             | حقيقت هوي _                                  |
| 335             | فرقه حکیمہ۔                                  |
| 335             | ا ثبات والايت -                              |
| 338             | ولايت کی تشر <sup>ح</sup> اورور <b>جات</b> ۔ |
| 344             | مشائخ کے رموز۔                               |
| 349             | . کرامت کا اثبات۔                            |
| 351             | معجز دادر کرامت میں فرق ۔                    |
| 356             | مدعی الوبیت کے باتھ پر مجز ے                 |
|                 | جيےافعال کا خاہر ہونا۔                       |
| 364             | كرامات اولياء كابيان                         |
| 377             | انبياءكي اولياء يرفضيلت كابيان               |

ضمون صفحه بي فرشتوں يرفضيا. 382 انبيا واوراولياء فرقه خرازييه 386 بقاورفنا كابيان-387 فناد بقامي مشائخ كرموز 392 فرقه خففه به 395 نويب وحضور کابيان -396 جمع اور آخر قه کابیان۔ 402 جمع اورتفر**قه می** اختلافه 408 414 روٹ کا بیان يهلا كشف تجاسب معرفت الہی۔ 423 مثابي کے رموز 434 دوبهرا كشف تحا 439 تو حير کابيان ـ اكشف حجا 450 إنمان أجع حوقفا كشف جحا نے کابیان 457 462 نحوال كشف حجار نمازکا بیان۔ 471

| صفحه              | مضمون                        |  |  |  |
|-------------------|------------------------------|--|--|--|
| 599               | شريعت وحقيقت .               |  |  |  |
| گيارهوان کشف حجاب |                              |  |  |  |
| 613               | سائ کابیان۔                  |  |  |  |
| 615               | قرآن کا ساع۔                 |  |  |  |
| 636               | ساع میں صوفیہ کا اختلاف۔     |  |  |  |
| 637               | سان میں صوفیہ کے مراتب۔      |  |  |  |
| <b>6</b> 47       | وجد_وجود بتواجداوراس کے آداب |  |  |  |
| 651               | رتص اوراس کے متعلقات۔        |  |  |  |
| 653               | گرڑی کا بیان ۔               |  |  |  |
| 656               | سان کے آداب۔                 |  |  |  |

ļ

ľ

| صفحه     | مضمون                                 |
|----------|---------------------------------------|
| 479      | محبت ادراس کے متعلقات                 |
|          | چھٹاکشف تجاب                          |
| 494      | زگو قام کا بیان۔                      |
| 498      | جودو سخاوت کابیان۔                    |
|          | <u>ساتواں کشف حجاب</u>                |
| 503      | روز بےکابیان۔                         |
| 510      | بھوک اوراس کے متعلقات ۔               |
| <u> </u> | آ ٹھواں کشف حجاب                      |
| 513      | چ کے بیان <b>ی</b> ں۔                 |
| 520      | مشاہرہ کا بیان ۔                      |
|          | نوال كشف حجاب                         |
| 527      | صحبت اس کے آداب دارکام۔               |
| 539      | ا قامت میں آ داب تو فیں۔              |
| 566      | فنكاح كرف اور مجردر بنائ واب          |
|          | دسوال کشف حجاب                        |
| 576      | صوفيه ڪکلام ان کي اصطلاحات            |
|          | اور حقائق کابیان۔                     |
| 581      | مقام اور تملین _                      |
| 597      | علم اليقين بمين اليقين اورحق اليقين _ |
| 599      | اعلم ومعرفت _                         |
|          |                                       |

į.



بسُبِهِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْجِ

رَبَّنَا اتِنَا مِنُ لَّدُنُكَ رَحْمَةً وَّهَيِّى لَنَا مِنُ أَمُرِنَا رَشَدًا الَّمَحُمُدُ لِلَّهِ الَّذِئ كَشَفَ لِأَوْلِيَائِهِ بَوَا طِنَ مَلَكُوتِه وقَشَعَ لاَ صُفِيَائِهِ سَرَائِرَ جَبَرُوْتِه وَارَاقَ دَمَ الُمُحِبِّيْنَ بِسَيُفِ جَلالِهِ وَاَذَاقَ سِرَّالُعَادِفِيْنَ بِرُوُج وِصَالِهِ هُوَ الْمُحى لِمَوَاتِ الْقُلُوْبِ بَأَنُوَارِ اِدُرَاكَ صَمَدِيَّتِه وَكَبَرْيَائِهِ وَالُمُنْعِشِ لَهَا بِرَاحَةِ رُوْحِ الْمَعُرِفَةِ بِنَشَرِ اَسْمَائِهِ طَوَ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ مُحَمَّدٍ وَأَلِهِ وَاصْحَابِهِ وَازُوَاجِهِ وَ ذُرِيَّتِهِ اَجْمَعِيْنَ ٥

كشف المعجوب)

سے تہماری مراد پوری کرنے کا پختہ عزم کر لیا اور اس کتاب کا نام '' کشف الحجوب) رکھا جس سے تہمارا اصل مقصد داضح ہو گیا۔ اور تمہاری خوا ہش کے پیش نظر اس کتاب کو تکی ابواب میں تقسیم کر دیا اور میں اس کتاب کو تحمیل تک پہنچانے کیلیے اللہ تعالیٰ سے مدد اور تو فیق کی درخواست کرتا ہوں کہ اپنے قول اور عمل میں اپنی ذاتی صلاحیت اور قوت پر بھروسہ کرنا میرے نزد یک ہرگز مناسب نہیں کیوں کہ تو فیق تو صرف اللہ ہی کی طرف سے حاصل ہوتی ہے۔



کتماب پر مصنف کا نام ، میں نے کتاب کی ابتدا میں اپنانام دو چیز وں کو پیش نظرر کھتے ہوئے لکھا ہے، ان میں سے ایک تو خاص لوگوں کا حصہ ہے اور دوسری کا تعلق عام لوگوں ہے ہے، جوعام لوگوں ہے متعلق ہے دہ تو ہیہ ہے کہ جب تصوف کے علم سے نا آ شالوگ اس موضوع پر کوئی ایکی نئی کتاب دیکھتے ہیں کہ جس میں متعدد مقامات پر مصنف نے اپنانام نہ لکھا ہو تو اس کو اپنی طرف منسوب کر لیتے ہیں۔ جس سے مصنف کا مقصد پر دانہیں ہوتا کیونکہ تصنیف د تالیف اور کسی مواد کو کتابی صورت میں جنع کرنے سے مصنف کا مقصد ہے ہوتا ہے کہ اں کتاب کے ذریعہ مصنف کا نام رہے اور کتاب کو پڑھنے اور اس سے تعلیم پانے والے لوگ اس کے لیے نیک دُعا کرتے رہیں۔

ذاتی تلخ تجریبہ : میر ے ساتھ میسانحد دود فعہ پہلے پیش آ چکا ہے ایک دفعہ تویوں کہ ایک شخص نے میر ے اشعار کا دیوان مجھ سے ما تک کر گیا اور میر ے پاس اس کا وہی ایک نسخہ تھا اس نے اس کی ترتیب کو تبدیل کر دیا اور اس کے شروع سے میرا نام اڑا دیا اور اس طرح میری ساری محنت پر پانی پھیر دیا۔ اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول کر ہے۔ دوسری دفعہ کہ جب میں نے نصوف کے طریق میں ' اللہ تعالیٰ اس کو آبا در کھے'

ایک کتاب کھی اوراس کانام''منہاج الدین' رکھا،ایک ذلیل مدعی نے'' کہ میں اس کانام.

(كشف المعج

لینا پند نبیس کرتا۔ میرانام اس کتاب ، از ادیا اور لوگوں کے سامنے بیظا ہر کرنے لگا کہ یہ کتاب اس نے خود کصی ہے۔ اگر چداس کی جہالت کو جانے دالے خاص لوگ اس کے اس دعوے پر میشتے رہے، یہاں تک کداللہ تعالیٰ نے اس کی بے برکتی کو یہاں تک پنچایا کہ اس کا نام ابنی بارگاہ کے طالبوں سے بی خارج کردیا۔

تا ہم جوبات خواص کے ساتھ متعلق ہے اس کا معاملہ مختلف ہے کہ جب وہ ایک کتاب دیکھیں گے اور انہیں معلوم ہو گا کہ اس کتاب کا مصنف اس فن کا ماہر عالم اور محقق ہے تو اس بے حقوق کی اچھی طرح رعایت کریں گے اور اس کے مطالعہ کے بعد اسے یا د رکھنے کی کوشش کریں گے۔ اس طرح پڑھنے والے اور مصنف دونوں کا مقصود اچھی طرح حاصل ہوجا تا ہے------اور اللہ تعالیٰ ہی صحیح علم والے ہیں۔



استخارہ کی اہمیت :۔ اور بیجو میں نے کہا کہ میں نے استخارہ کیا تو اس سے میری مرا دائلد تعالیٰ کے ان آ داب کالحاظ رکھنا ہے کہ جن کا اس نے اپنے بیغیر عظیم اور ان کا اتباع کر نے والوں کو حکم دیا ہے چنا نچہ ارشاد فر مایا۔ فَلِدَ اللَّٰهِ مَنِ اللَّٰهِ مَنِ اللَّٰهِ مَنِ اللَّهُ مَنِ اللَّٰهِ مَنِ ( کہ جب تم قرآ ن پڑ سے لگوتو شیطان مردود سے اللّٰہ کی پناہ ما تک لیا کرد) اور استعاد ۃ ( شیطان سے اللّٰہ کی بناہ مانگنا) استخارۃ ( اللّٰہ سے بھلا کی طلب کرنا) اور استعانت ہر معاملہ میں اللّٰہ کی مدد جا ہنا) ان سب سے مراد یہی ہے کہ تما م اور میں اللّٰہ تعالیٰ سے ہی مد دطلب کی جائے۔ اپنے تمام کا موں کو اللّٰہ کے ہی سپر دکیا جائے اور یوں طرح طرح کی مصیبتوں سے نجات حاصل کی جائے۔

قرآن کی تعلیم ارشاد فرمایا کرتے تھے اس طرح استخارہ کی بھی تعلیم دیا کرتے تھے۔ قرآ ن کی تعلیم ارشاد فرمایا کرتے تھے اس طرح استخارہ کی بھی تعلیم دیا کرتے تھے۔

كشف المحجوب

بس جب انسان اس حقیقت سے روشاس ہو جائے کہ کسی کام میں اس کی کامیا بی اس کے ذاتی کسب اور تدبیر پر موقوف نہیں کیونکہ انسان کی بہتری کاعلم اللہ تعالیٰ کو ہی ہے اور ہرشم کی بھلائی یا برائی تقد برالہٰی پر مخصر ہے تو اس کے لئے اللہ تعالیٰ کے فیصلوں پر راضی ہونے اور اس سے مدد مائلنے کے علاوہ کوئی چارہ کا زمیں رہتا۔ اس طرح وہ نفس امارہ کی شرار توں اور سرکشی سے ہر حالت میں محفوظ ہوجاتا ہے اور اس کی اصلاح دیمتری کی نعمت حاصل کر لیتا ہے ---- لہذا ضروری ہے کہ بندہ این تمام کا موں میں اللہ سے استخارہ کر لیا طرف ہی ہے ہے۔



نفسانی خواہشات سے اجتناب ۔ اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ میں نے نفسانی امراض کواپنے دل تے نکال ویا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جو کا م کی نفسانی خواہش کے مطابق کیا جائے اس کی برکت اٹھ جاتی ہے اور دل صراط متقم ہے ہٹ کر غلط راستہ اختیار کر لیت ہے، اس طرح دوحالتوں میں ہے ایک کاظہور ہوتا ہے یا تو اس کی خواہش پوری ہوجاتی ہے یانہیں، اگر پوری ہوگئی تو بھی ہلا کت ہے ۔ کیوں کہ دو ز خ نے دردازہ کی کنجی یہی ہے کہ نس کی مراد پوری ہوجائے، اور اگرنٹس کی مراد پوری ہی نہ ہوتو اس سے بہتر تو یہ ہے کہ نشر و تا ہوتی نفسانی خواہش کو دل ہے نکال کر با ہر کیا جائے کیوں کہ بہشت کی کنجی یہی ہے کہ نس کی اغراض کو دل ہے نکال کر با ہر کیا جائے کیوں کہ بہشت کی کنجی یہی ہے کہ نس کی اغراض کو دل ہے نکال کر با ہر کیا جائے کیوں کہ بہشت کی کنجی یہ ہوتی میں کی اغراض کو دل میں جگہ ہی نہ دی جائے چتا نچہ اللہ تو الی کا ارشاد ہے 'و کہ تھی النق می عن الکھ وی فَانَ الْجَنَّہ ہی الْمادی '' (اور جس نے ایے نفس کوخواہشات سے روکا تو یقیا اس

اورمعالمات بین نفسانی اغراض بیہ ہوتی ہیں کہ کسی کام میں اللہ تعالٰی کی خوشنودی

کے علاوہ بچھاور مقصد بندہ کے پیش نظر ہواور اللہ تعالیٰ کے عذاب سے اپنے نفس کی نجات طلب نہ کرے اور نفس کے لئے سرکشیوں اور رعونت کی کوئی حد مقرر نہیں اور نہ ہی اس کی فریب کاریاں ظاہر ہوتی ہیں۔لہٰذاانشاءاللہ اس کتاب میں مناسب جگہ پراس موضوع کو مستقل باب کی صورت میں بیان کیا جائے گا۔



مقصد ونیت تالیف:۔اور میں نے جو بیکہا ہے کہتمہاری درخواست کے مطابق میں کمر بستہ ہوااوراس کتاب کے ذرایعہ تمہارا مقصد پورا کرنے کا پختہ عزم کرلیا تو اس کا مقصد ہے ب کہ جب تم نے مجھے سوال کا اہل سمجھا این ( ساتھ پیش آ نے والے )واقعہ کے متعلق مجھ ے یو چھااور فائدہ حاصل کرنے کے لئے اس کتاب کوتا کیف کرنے کی مجھ سے درخواست کی توجھ پر بیداجب ہو گیا کہ میں تمہارے حسن ظن کالحاظ رکھتے ہوئے تمہارے سوال کا حق ادا کروں لیکن چونکہ تمہا رے سوال کا پورا بوراجن فو را ادائہیں ہو سکتا تھا اس لیے عز مصم اور اخلاص نیت کوادلین حیثیت حاصل تھی تا کہ اس کتاب کی ابتدا ہے ہی سوال کے پورا کرنے کا ارادہ اور جواب کا احترام واحساس کھوظ خاطر رہے کیونکہ انسان کا ارادہ جب کام کے شروع میں <sup>حس</sup>ن نیت سے داہستہ ہوتو اگر اس کام ہیں کوئی کمی بھی باقی رہ جائے تو اللہ تعالی ے بال بندہ معذد (تمجھا جائے گا۔ **اس ک**ے بغیر اللہ نے فرمایا کہ نَینہُ الْسُمُوْعِن حَيُو<sup>"</sup> مِنْ عَمَلِهِ (موْمن كَي نيت اس كے اس ممل ہے بہتر ہے جوبغیر نیت کے کیا جائے )اور ا**عمال میں نیت کا** بڑاہی دخل ہے اور اس پر کچی دلیل موجود ہے کہ بندہ ایک ہی نیت سے ایک حکم ہے دوسرے حکم میں ہوجا تا ہے۔ حالا تکہ اس کے ظاہر پر اس کا کوئی انر نمودار تبیں ہوتا۔مثلاً اگر کوئی شخص روز ہ کی نیت کے بغیر کچھ دن بھوکا رہے تو اے اس کا کوئی اجرنہیں ملے گالیکن اگروہ روز ہ کی نیت کرنے کے بعد بھوکا رہے تو <sup>م</sup>قربان الہٰی میں شار ہو جائے گا

(كشف المحجوب)

باوجود یکه طاہری طور پر کوئی فرق محسوں نہیں ہوگا۔ ای طرح اگر کوئی مسافر کسی شہر میں اقامت کی نیت کے بغیر کچھ مدت تک تفہر ارہے تو وہ مقیم ثمار نہیں ہو گا البند اگر وہ دہاں سکونت کی نیت کرلے تو مقیم سمجھا جائے گا۔ ای قسم کے اور بھی بہت سے امور ہیں کہ نیت رکے بغیر ان کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا۔ لہٰذا ہر عمل کے شروع میں نیک عمل کی نیت ہو تی چاہئے اور اللہ تعالیٰ کو بی صحیح علم ہے۔

یا بچو یں تصل محبر تسمیر :۔ اور میں نے جو سہ کہا ہے کہ میں نے اس کتاب کا نام کشف الحجوب رکھا ہے تو اس سے میری مراد میر ہے کہ کتاب کے نام سے ہی اس میں موجود مضمون کی گواہی مل جائے خصوصاً اہل بصیرت جب اس کتاب کا نام نیس تو انہیں علم ہوجائے کہ اس کتاب کا موضوع اور مقصد کیا ہے اور تہمیں یہ بھی معلوم ہوتا چاہئے کہ ادلیاء اللہ اور درگاہ الہی کے مقربین کے سواباتی تمام اہل دنیا امر خداد ندی کے اسرار و رموز سے پردہ میں رہتے ہیں اور چونکہ یہ کتاب راہ حق کے بیان، امرحق کی شرح اور بشریت کے تجابات کھو لنے کے لئے کہ کھی گئ جاس لئے اس نام کے علادہ کو کی اور نام اس کے لئے مناسب ہی نہ تھا، اور در حقیقت تجاب کا کھولنا ای طرح محبوب کی ہلا کت کا سب ہوتا ہے جس طرح تجاب ملتوف کی ہلا کت کابا عث ہوتا ہے یعنی جس طرح قرب و وصال ،فرقت و دور کی کی طاقت نہیں رکھتا ۔

ای طرق دوری بھی نزد کی کی تاب نہیں اسمنی ، جس طرق سر کہ مدین پیدا ہونے والا جانور جب دوسری چیز میں گرتا ہے تو مرجاتا ہے اس طرق دوسری چیز وں میں پیدا ہونے والے جانور کواگر سرکہ میں ڈال دیا جائے تو وہ بھی زندہ نہیں رہتا چنا نچ حقیقت کی (پر مشقت ) راہ پر چلنا صرف اسی کے لئے آسان ہے جس کی تخلیق ہی اس مقصد کے لیے کمل میں آئی ہواسی لئے پیغ سیت کارشاد ہے کہ تحل میں شو لما خلق لَه' ( ہر محف کے لئے

كشف المعجوب

وہ کام آسان کردیا گیا ہے جس کے لئے اس کی تخلیق ہوئی ہے )ادراللہ تعالٰی نے جش خص کوکسی خاص مقصد کیلئے پیدا کیا ہےتواس کے حصول کاطریقہ اس کیلئے آ سان کردیا ہے۔ · <sup>ر</sup> کیکن حجاب کی دوشتمنیں میں ،ایک حجاب ری <sup>ل</sup> کہ اس کا اٹھنا ہر گرممکن نہیں ( اللّٰہ تعالیٰ ہمیں اس ہے حفوظ رکھے )اور دوسراحجاب نیسی ،اور یہ بہت جلدی اٹھ جاتا ہے،اس کی وضاحت ہیے سے کم بعض انسان تو ایسے ہوتے جیں کہان کی ذات ہی حق کا حجاب ہوتی ہے جتی کہ ان کے نز دیکہ حق وباطل میں کوئی فرق نہیں ہوتا اور بعض بندےا ہے ہوتے ہیں س ان کی''صفت''حق کا حجاب ہوتی ہے کیکن ان کی طبیعت ہمیشہ حق کی متلاثی اور باطل ے گریز اں رہتی ہے، پس ذاتی حجاب <sup>ج</sup>س سے حجاب رین مراد ہے وہ کسی صورت میں نہیں اٹھ سکتا۔ اور عربی لغت میں ' رین' ختم اور طبع سسب ہم معنی الفاظ ہیں۔ چنا نچہ ارشاد باری تعالی ہے کلا بل رَانَ عَلیٰ قُلُوبِهِمُ مَّاكَانوا يَكْسِبُون (برَّزايانَبِس بَلَدان ك برے اعمال کی دجہ سے ان کے دلوں پر زنگ لگ گیا ہے بھر اس کا حکم خاہر کرتے ہوئے ارْتُادِمُرمايا ' إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُو اسَوَاء \* حَلَيْهِمُ ءَ اَنْذَرْ تَهُمُ آَمُ لَمُ تُنْذِرُهُمُ لا يُؤْمِنُونَ (اے نی! جولوگ کا فر میں ان کے لیئے برابر ہے کہ آپ انہیں عذاب سے ڈرائیں یا نہ ڈ رائیں وہ ہرگز ایمان نہلائیں گے )اس کے بعدان کے اس کمل کی علت بیان فرمائی ہے ك خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُو بِهِمُ (الله ف مراكًا دى بان كے دلول ير)اور يہ صح فر مايا '' طَبَعَ اللّه عَلى فَلُو بِهِم (الله نوان الدول رم اللادى)اور تجاب صفتى كه جوفين حجاب ہے وہ بھی <sup>ب</sup>ھی اٹھ بھی سکتا ہے **ذات کی تبدیلی نادرات می**ں سے ہے اور نا در ناممکن <u>م اور جا نز م</u>

مشائخ اورصوفیاء نے رین اور غین کے معنی کولطیف اشارہ میں بیان فرمایا ہے

یا طبعی، پیدائش اوراط نی تج ب مراد ب که، ین مربق میں زنگ و تبتے ہیں۔ س عربی میں''نیٹن' اند تیر بے کو کہتے ہیں یہاں عارضی تجاب م اد ہے۔ سع ختم ادرطبع ( مبراڈکا )استعداد کا سب کر لیمامراو ہے۔

كشف المحجوب

چنانچ حضرت جنيدر متدالله عليه فرمات جي السوَيْنُ مِنُ حمُلَةِ المُوْطَناتِ و الْصُين مِنُ جُمْلَةِ الْحَطَر اتِ " ( كَرْنَك مستقل اور مضبوط اشياء من ٢ مادرتاري عارض اندیثوں میں ہے ہے) دطن مستقل اور خطر عارضی ہوتا ہے۔ چنانچہ پوری دنیا کے میقل گر ادرآ ئینہ ساز اکٹھے ہو کربھی پتھر ہے آئینہ ہیں بنا کیے لیکن اگر آئینہ زنگ آلود ہو جائے تو صیقل کرنے سے بالکل صاف ہوجا تا ہے اس کی دجہ سہ ہے کہ پھر میں اصل تار کی ہے جب کہ آئینہ میں اصل روشنی ہےادراصلیت یا ئیدار ہوتی ہےلہٰ ابتحر آئینہ نہیں بن سکتا اور عارضی صفت کو بقانہیں ہوتا البذا آ مینہ کا رنگ ختم ہو سکتا ہے ..... بس میں نے سر کتاب اس الے لکھی ہے کہ بیان دلوں کے لئے صیقل کا کام دے۔ جو حجاب غین کی تاریکیوں میں کھرے ہوئے ہیں لیکن نور جن ان کے دلوں میں موجود ہے تا کہ اس کے مطالعہ کی برکت ے تاریکی کادہ پر دہ ان کے دلوں سے اٹھ جائے اور حقیقت معنی کی طرف راہ پالیں۔اور دہ لوگ کہ حق کا انکارادر باطل کا ارتکاب جن نے خمیر ادر ذات میں داخل ہو دہ حق کے داختے دلائل وشواہد کے بادجودراہ نہیں یانے لہٰذا اس کتاب ہے انہیں کوئی فائدہ حاصل نہیں ہو سکتا۔ادراس اللہ تعالیٰ کاشکر ہے جس نے عرفان کی نعت سے سرفراز پایا۔

16



ابواب کی تقسیم ۔ باقی میں نے جو یہ کہا ہے کہ بچھ پر تمہارا مقصد واضح ہو گیا ہے اور تمہاری غرض سے متعلق تمام باتیں اس کتاب کے کٹی اجزاء میں تقسیم ہو گئی ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جب تک سوال کرنے دالے کا پورا مقصد معلوم نہ ہو اس کی مراد حاصل نہیں ہوتی کیونکہ سوال ذہن میں ہیدا ہونے دالے کسی اشکال کی وجہ سے ہی کیا جاتا ہے لہٰذا جب تک چواب سے ساشکال حل نہ ہو جائے کوئی فائد ہنیں ہوتا۔ اور اشکال کو جب تک اچھی طرح پیچان اور بچھنہ لیا جائے اس کا صحیح حل چیش کر تا مکن نہیں ہوتا۔

كشف المحجوب

اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ تمہاری مراد سے تعلق رکھنے دالے امور کنی اجزاء میں تقشیم ہو گئے ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جب سوال تمام امور پر مشتمل ہوتو جواب بھی ان تمام امور پر حادی ہونا چاہئے تا کہ سوال کرنے والا اپنے سوال کے تمام در جوں اور پہلو ڈں اور پھر ان کے جوابات کوا چھی طرح سمجھ لے اور پھرا یک مبتدی کے سامنے تو اس کی تمام اقسام اور حدود کی پوری پوری تفصیل بیان کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ خصوصاً تمہاری غرض اللہ تعالی تمہیں سعادت مند بنائے ) کا تو تقاضہ ہی یہ ہے کہ میں اسے پوری تفصیل کے ساتھ بیان کروں اور تمہارے سوال کے جواب میں ایک مستقل کتاب تصنیف کروں اور تو نیق دینے والا تو صرف اللہ ہی ہے۔



اللد <u>سے طلب مدد</u>: اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ میں امداد اور تو فیق اللہ تعالیٰ سے طلب کرتا ہوں تو اس سے میری مراد ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا انسان کا کوئی حامی و مدد گا رئیس جو نیکی کے کا موں کو سرانجام دینے کے لئے اس کی نصرت کرے اور مزید تو فیق بخشے، اور تو فیق کے معنی یہ ہیں کہ بندہ کے نیک اعمال میں اللہ تعالیٰ کی تائید و موافقت شامل حال ہو۔ اور تو فیق الہٰ کی صحت پر کتاب وسنت کی گواہی اور دلیل موجود ہے نیز معتز لداور قدر سے جماعت کہ جو تو فیق کو مہمل اور بے معنی لفظ بحصے ہیں کے علاوہ پوری امت مسلمہ کا اس پر اجماع ہے ---- اور مشاکن طریقت کی ایک جماعت نے کہا ہے کہ 'التو فیف کھو القدر ہو تا میں الطاعیة عند الاستعمال ''(یعنی عمل کے وقت فر ما نبر داری کی قوت بیدا ہوجا نے کا نام' تو فیق ہو تی کی طرف سے اس کی جماعت نے کہا ہے کہ 'التو فیف کھو القدر ہو تا کہا تو فیق ہو تی کو مہمل اور بر معنی لفظ بحصت ہیں کے علاوہ پوری امت مسلمہ کا اس پر اجماع ہو ہو تی تو میں اور نے معنی لفظ بحص ہیں کے معادہ پوری امت مسلمہ کا اس پر اجماع ہو تو قدی تو میں اور نے معنی کی معامت نے کہا ہے کہ 'التو فیف کھو القدر ہے تو کہا م

|                      | 18                              | . (                              | كشف المحجوب         |
|----------------------|---------------------------------|----------------------------------|---------------------|
| ) مستلہ کے بیان کاحل | يتاب-ليكن بيركتاب اس            | سان الله کی اطاعت کر             | ہواجس کے ذریعہ ا    |
| . —.                 | وف) بیان کرنامقصود ہے           | ب میں ایک اور چیز (تصر           | نہیں کیونکہ اس کتاب |
| ل مقصود کی طرف توجہ  | ت وتوفیق سے تمہارے اصل          | یں اللہ عز وجل کی مشیسة          | اوراب               |
| یہ درج کرتے ہوئے     | ، بہلے تمہارے سوال کو بعد       | سے متعلق کچھ کہنے <sup>س</sup> ے | ، كرتا ہوں كيكن اس  |
| · (                  | ذاللٰد کی جانب <i>سے ہ</i> وتی۔ | زكرتا ہوں(اورتو فیق ت            | ای ہے کتاب کا آغا   |

صورت سوال

ابوسعید جوری نے درخواست کی آپ میرے کے تحقیق کے ساتھ بیان فرمائیں کہ ساتھ بیان فرمائیں کہ ساتھ بیان فرمائیں کہ س کہ طریقت ادر تصوف کی حقیقت کیا ہے؟

الم الم تصوف کوکن کن مقامات سے گز رنا پڑتا ہے اور ہر مقام کی کیفیت کیا ہے؟ الم تصوف کے مختلف غدا ہب واقوال اور رموز واشارات کیا ہے؟ اللہ تعالی کی ماہیت کی معرفت سے انسانی عقول کے حجاب کا سب کیا ہے؟ اس کی حقیقت کے اوراک سے نفس امارہ کونفرت و بیز ارکی کیوں ہوتی ہے؟ اس کی صفات سے واقف ہوجانے والوں کی روح کواطمینان دآ رام کیسے تصیب ہو جاتا ہے؟

بیزان سوالات متعلق دوسر یتمام امورکوبھی وضاحت کے ساتھ بیان فرمائے؟



یشف المحجوب کی ابتداء حضرت علی جنو بریخ کا جواب ۔ مسئول یعنی علی عثان جلابی ( اللہ اس پر دحم کرے ) کہتا ہے کہتم جان لوکہ درحقیقت ہمارے اس دور میں بیٹم مٹ چکا ہے خصوصاً ہمارے اس ملک میں کہ جہاں کے تمام لوگ نفسانی خواہشات میں متغرق اور اللہ تعالٰی کی خوشنودی کے راستہ ے منہ موڑے ہوئے ہیں اور دور حاضر کے علماء اور دفت کے مدعیوں کے لئے اس راہ طریقت کے خلاف ایک ادرصورت پیدا ہو چکی ہے۔ پس اس چیز کو حاصل کرنے کے لئے غیر معمولی ہمت سے کام لوکہ بارگاہ الہی کے خواص کے سوا تمام اہل زمانہ کا ہاتھ اس کے حصول ہے محروم ہے تمام اہل ارادت کی مراداس سے نوٹ چکی ہے اس کے وجود سے تمام اہل معرفت کی معرفت معزول ہوگئی ہے سب عوام وخواص نے اس کی حقیقت کی بجائے صرف عبادت کو کافی بجھ لیا ہے۔ دل د جان سے اس کے حجاب کے خرید اربن گئے۔ اور بیہ کام اب شخصی کی بجائے تقلید میں پڑ گیا ہے اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ امرحق کی جنتونے ان سے اپنا چہرہ چھپالیا ہے۔ پس عوام تو اس پر مطمئن ہیں کہ انہیں (کسی محنت کے بغیر) حق ک معرفت حاصل ہوگئ بادرخواص اس پرخوش ہیں کہ ان کے دلوں میں اس کی تمنا بفس میں اس کا شوق اورسینوں میں اس کی طرف رغبت موجود ہے اور شغل کے طور پر کہتے ہیں کہ بیہ شوق دیدار (الہی)اور سوز محبت ہےادر تصوف کے نام نہا دیدعی اپنے (بلند باتک) دعوؤں کے باوجود تمام حقائق کی معرفت سے قاصراور برگانہ ہیں۔ جب کہ مریدوں نے مجاہدہ و ر باضت سے ہاتھا الرائے فاسدتصورات کا نام سٹاہرہ رکھالیا ہے۔ میں نے اس سے نہلے اس علم (تصوف وطریقت) میں جتنی کتابیں ککھی تھیں وہ

سب ضائع ہو گئی ہیں اور تصوف کے چھوٹے مدعیوں نے ان میں عوام کو بچانسے کے لئے بعض با تیں چن کر باقی کو دھو کر ضائع کردیا کیونکہ جس کے دل پر مہر لگ چکی ہو وہ حسد ادر

كشف المح

انکارکوہی نعمت خدادندی تجھتا ہے اور ایک دوسر <sup>2</sup>گروہ نے ان عبارات کودھو کرمٹایا تونہیں لیکن انہیں پڑھا بھی نہیں اور ایک اور گروہ نے عبارات کو پڑھا تو سہی لیکن جب ان کا مطلب نہ سمجھا تو عبارتوں پراکتفا کرتے ہوئے انہیں لکھ لیا تا کہ انہیں یاد کر کے بید دعوئی کر سمیں کہ ہم تصوف دمعرفت کاعلم بیان کرتے ہیں حالا تکہ بیلوگ بالکل اندھیرے میں ہیں۔ بیسب پچھاس لئے ہوا کہ علم طریقت کے تھا کتی اور رموز سرخ گندھک کی طرح

20

ہیں جو بالکل کمیاب اور بیش قیمت ہوتی ہے لیکن اگر وہ میسر آجائے تو اس کی چھرتی کی مقد ارکسی وزنی بھر اور کانسی وتا نے کی بھاری مقد ارکوسو نا بنا سکتی ہے غرضیکہ ہر انسان اسی دوا کا طلب گار ہوتا ہے جو اس کے در دکا علاج ہواور اس کے علاوہ اور کسی دوا کی اسے ضرورت نہیں ہوتی جیسا کہ ایک بز رگ نے کہا ہے شعر

فَكُلُّ مَنُ فِي فَوَادِهِ وَجُعْ فَسَابَ شَيًّا يُوَافِقُ الْوَجْعَا ترجمہ:۔ پس جس کے دل میں کوئی درد ہوتو وہ ایس چیز ہی ڈھونڈ تا ہے جواس کے درد کے موافق ہو ) جس شخص کی بیاری کاعلاج معمو لی درجہ کی چیز وں سے ہوسکتا ہوا *ہے* موتی اور مردارید کی ضرورت نہیں ہوتی کہ اس میں شہدادر ددا المسک ملائیں۔ اور بیعلم طریقت تو اس لئے قیمتی ادر کمیاب ہے کہ اس ہے ہڑخص کو حصہ نہیں ملتا ادراس سے قبل بھی اس علم سے جاہل لوگوں نے مشائخ کی کتابون کے ساتھ میں سلوک کیا ہے کہ جب بھی اسرار خداوندی کے خزانے ان کے ہاتھ لگھ اور انہیں اس کے معانی کی تجھیند آئی تو انہیں جاہل کلاہ سینے دالوں ادرنایا ک جلد ساز وں کے سپر دکر دیا تا کہ دہ انہیں ٹو ہوں کا استر ادرابو · نوا<sup>س ک</sup>یجیے شاعروں کے دیوانوں اور جا حظ<sup>ت</sup> کے خرافات کی طرح اس کی جلد بندی کر دیں اور بقدینا اگر شاھی بارکسی بڑھیا کے مکان کی دیوار پر جا بیٹھے تو وہ اس کے پراور باز دکان ہی ڈالے گی .....ادر خداد ندعز وجل نے ہمیں اس زمانہ میں پیدا فرمایا ہے کہ جس میں لوگوں . **ایک شراب اوش شاعرجس کا دیوان دا**مهه ت شعرد**ن کا مجموعه ت**جابه ۲ ابوعثان عمر بن بح الملقب به جا حظ مغربی ( ب**بت ی** کتابو**ں کا**م<sup>ی</sup> نف )

كشف المعجوب

نے نفسانی خواہشات کا نام شریعت،طلب جاہ، حب دنیا اور تکبر کا نام عزت وعلم ،مخلوق کے سامنے ریا کاری کا نام خوف خدا، کینہ کودل میں پوشیدہ رکھنے کا نام برد باری فضول جھکڑ بے کو مناظره آ پس میں جنگ وجدال کا نام بزرگی ،منافقت کا نام زمد، جھوٹی آرز و کا نام ارادت ، طبعي مِدِيان كانا م معردنت ، ديل حركتوں اورنفساني وسوسه كانا م محبت الَّهي الحاد كانا مفقر ، ا نكار حق کانام بزرگی، بے دینی کا نام فنا پنجبر ﷺ کی شریعت کے ترک کا نام طریقت اور زمانہ والوں کی آفت کا نام مجاہدہ رکھلیا ہے یہاں تک کہ معانی ومطالب کے جانے والے ان ے بالکل الگ ہو گئے ہیں اور اہل دنیا نے اس طرح غلبہ جاصل کرلیا ہے۔ جیسا کہ اسلام کی پہلی اہتری کے وقت آل مروان نے رسول اللہ عظیم کے اہل بیت پر غلبہ حاصل کر لیا تھا۔ اہل حقائق کے بادشاہ اور طریقت و باریک بنی کے امام، ابو بکر واسطی رحمتہ اللہ نے کیا حُوبَ كَهابٍ - أُبْتَـلُينَا بِزَمان لَيُسَ فِيُهِ ادَابُ الْإسلام وَلاَ اَخْلَاقْ الْجَاهِليةِ وَلاَ اَحِكَامُ ذَولى المَروَةِ (بم ايسے دور ميں آزمائش ميں بتلاكردئے گئے ہيں كہ <sup>ج</sup>س ميں نہ تواسلامی آ داب میں، نہ اخلاق جاہلیت اور نہ ہی مروت ومجت کی باتیں۔اور اسی تول کے موافق شبلیٌ فرماتے ہیں۔

جَعَلَ اللَّهُ فِوى المُدْمَا مُنَاحَالوَ اكب فَحُل بَعيدِ الِهِمَ فيها مُعذب ومغلَّبُ ترجمہ:۔اللہ تعالی نے اس دنیا کو صرف ایک شتر سوار کے اپنی اؤٹنی بٹھانے کی جگہ (عارضی آ رام گاہ) بنایا ہے چنانچہ دور دراز (آخرت) کا ارادہ رکھنے والا یہاں تنگی اور مصیبت ہی پائے گا۔

آ ٹھویں فصل

اللہ تعالی تمہیں قوت نصیب کرے جان لو! کہ میں نے اس عالم کو'' اللہ دالوں کے لیے'' اسرار الہٰی کامحل، موجودات کو اس کی امانتوں کی جگہ اور مخلوقات کو اس کے لطیف رموز کا مقام پایا ہے اور جو اہر، اعراض، عناصر، فلکی اجرام، ارضی اجسام اور مخلف طبائع سب



*کے سب*ان اسرار کا حجاب میں اور مقام تو حید میں ان میں سے ہرایک کا اثبات شرک ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے اس عالم کوکل حجاب میں رکھا ہے جتی کہ ہرا کیک کی طبیعت نے اپنی جگہ پر ای کے عظم سے اطمینان پایا ہے اور اپنے وجود کی بنیا د پر تو حید الہٰی سے حجاب میں رہ گئی ہے اور تمام ارواح اس عالم میں اس وجود کی آمیزش کی وجہ ہے بے نیاز ہوگئی ہیں، اور تمام تر قربتوں کے باوجودا پن نجات کے مقام سے دوررہ گئ ہیں یہی وجہ ہے کہ اسرارالہی تک پنچنا انسانی عقل کے لئے مشکل ہو گیا اور قرب کے لطا رُف روحوں کے حق میں مخفی ہو گئے ریہاں تک کہانسان سامی خفلت میں رہ کراپنے وجود کی دجہ سے حجاب میں ہو گیا ہےاور اپنے محل<sup>۔</sup> مینظمانی حجاب کی دجہ سے عیب دار بن گیا۔ چنانچہ اللہ تعالی فرباتے ہیں۔ وَ الْمَعَصْرِ إِنَّ الانسان لَفِي تُحسو (تتم برزماندكى بيتك انسان بر فصار بي باور نيز فربايااِنَّه' كَانَ ظَلُوُمًا جَهُو لا ً (بلاشبانسان براظالم اورجاهل ب)اوررسول التَطَيِّطُ كاارشاد ب حَسلَقَ اللَّهُ المَحَلُقَ فِي ظُلُمَةٍ ثُمَّ ٱلْقَى عليهِ موراً (اللَّه تعالى فَخْلُونَ كو تاریکی میں پیدا کیا پھراپنے نور کا پرتو ڈال کراہے روٹن کر دیا) پس بہ حجاب ظلماتی عالم یاسوت میں خوداس کے اپنے مزاج کی وجہ سے داقع ہوا ہے اور بیاس کی طبیعت ادر عقل کی وجہ سے جواس تحلق رکھتی اور اس میں تصرف کرتی ہے اس لیے اس نے جہالت پر اکتفا کرلیا اور حق سے اس حجاب کواپنے لئے دل وجان سے خرید لیا ہے لہذا وہ کشف کے جمال سے بے خبراور اسرار الہی ہے روگردانی کرتے ہوئے حیوانات کے مقام پر آ رام کیے ہوئے اور اپن نجات کے مقام ہے راہ فرار اہتیار کئے ہوئے ہے اس نے ندتو تو حید الہی کی بوسوتکھی نہ جمال احدیت کا دیدار کیا اور نہ ہی تو حید کا مزہ چکھاہے۔ وہ تر کیپ عناصر کی دجہ ے مشاہدہ حق کی تحقیق نے عاجز اور دنیا کے لالچ کی دجہ سے اللہ تعالٰی کی محبت سے روگرداں ہو گیا ہےاور حیوانی خواہشات نے حیات ربانی کے بغیر اس کے نفس ناطقہ کو اس قدر مغلوب کردیا ہے کہ اس کی تمام حرکات اور جنجو حیوانات کی سی ہوگئی ہے یہاں تیک کہ وہ

اب کھانے سونے اور نفسانی خواہشات کی تابعداری کے سوا اور بچھنہیں جانتا حالا نکہ اللہ تعالٰی نے این دوستوں کو ان تمام باتوں سے پر ہیز کرنے کا حکم دیتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے' ذَرَ ھُم يَا تُخلُوْ اوَ يَتَمَتَّعُوْ وَ يُلْهِ هِمُ الْاَحَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (انہیں اس حال میں چھوڑ دیجئے کہ وہ کھا نیں اور زندگی کے اسباب سے فائدہ اٹھا نمیں اور دنیا کی خواہش انہیں غفلت میں مبتلا کردے پھر عنقر یب ان کو سب حقیقت کا علم ہوجائے گا) اس لیے کہ ان کی طبیعت کے حکمر ان (نفس) نے مند الہی کو ان پر مخفی کردیا اور ان کے حصہ میں اللہ تعالٰی کی توجہ اور تو فیق کی بجائے ذلت اور محرومی آگی حقیقت کا علم ہوجائے گا) اس لیے کہ ان کی النَّفُسَ لَاَ هَارَة ' بِالسُّوْءِ (بلا شریفس امارہ برائی کا حکم دینے والا ہے)

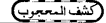
اب میں کتاب کا آغاز کرتا ہوں اور تحفی مقامات اور تجابات سے تمہارا مقصود نکال کرتم پر ظاہر کرتا ہوں اور اے لطیف انداز بیان سے واضح کر دیتا ہوں اور اہل صنائع کی عبارتوں کی تشریح کے ساتھ ساتھ مشائخ کا کلام بھی اس کے ساتھ ملاتا جاؤں گا اور اس کی تائید میں عمدہ اور دلیڈ ہر حکایات بھی بیان کروں گاتا کہ تمہیں تمہارا مقصود حاصل ہواور علا ظواہر میں سے جو تحف بھی اس کتاب میں غور کرے اسے معلوم ہوجائے کہ علم تصوف کی بنیا د قوی اور اس کی شاخیں بھل دینے والی ہیں اور تمام مشائخ اہل علم ہوتے اور اپنے تمام ارادت مندوں کو تصوف کاعلم حاصل کرنے پر ابھارتے اور بھر اس پر مداومت کرنے کی تحریص دلاتے رہے ہیں نہ دہ خود لغواور سیودہ باتوں میں مبتلا اور غلط راہ پر مداومت کرنے کا نہ ہی اپنے مریدوں کو ایسا کرنے کی ترغیب دی کیونکہ بہت سے مشائخ طریقت اور علاء تصوف نے اس موضوع پر کتا ہیں کھیں اور اس کے معارف پر بڑی لطیف عبارات میں ر بانی علم اور خداداد اجسیرت سے مضبوط دلائل قائم کے ۔اور اللہ ہی تو فیق دینے والا ہے۔

كشف المحجوب



<u>بہلاباب</u>

اثبات علماء كي تعريف ميں اللہ تعالیٰ کا ارشاد بِ إِنَّمَا يَخْضَى الْلَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء ( بلاشبہ بندوں میں اللہ تعالٰی کا خوف رکھنے دالے دہں لوگ ہیں جوعلاء ہیں ) ادر رسول الله عليه في الله العلم فريضة على كُلِ مُسُلمٍ وَّ مُسْلِمةً (علم كَجْبَح ہر سلمان مردعورت بر فرض ہے) نیز حضو توہی نے فرمایا ہے اطلبو العلم وَلَوْ كَانَ بالصین (علم کو تلاش کرداگر چه ده چین بی میں ہے،ادر جان لو که علوم بہت ہیں ادرا نسان کی عمر بہت کم ہے اس لئے تمام علوم دفنون کا حاصل کرنا انسان پر فرض نہیں ۔مثلاً علم نجوم طب حساب اورعلم بديع كىتمام صنائع بدائع وغيره كاحاصل كرنا ضرورى نهيس البنة علم نجوم كااس قدر سيكهنا ضروری ہے کہ رات کے وقت نماز کے اوقات معلوم ہو کیس۔ اس طرح بیاری سے حفاظت کے لئے علم طب، مسائل دراثت کو بچھنے کے لئے علم میراث اور حیض دعدت دغیرہ کو سجھنے ے لئے علم فقہ، غرضیکہ علم کا اس قدر سیکھنا ضروری اور فرض ہے جس <sup>س</sup>ے عمل درست ہو جائے۔ کیونکہ اللہ تعالی نے غیر مفید علم سکھنے دالوں کی غدمت فرمائی ہے ارشاد ہے وَيَتَعَهُ مُلَّمُونَ مَايَضُرُّ هُمُ وَلاَ يَنْفَعُهُم ''(ادرده لوك ايساعلم يجع بين جوانيين نقصان دیتاادرکوئی فائدہ نہیں دیتا )اور رسول اللہ ﷺ نے بھی ایسے علم سے اللہ تعالیٰ کی بناہ طلب کی ب ارشاد فرمايا" ألَّسْلهُم إنِّي أَعُوْ ذُبِكَ مِنُ عِلْم لَّا يَنْفَعُ (إ الله مي ب فائد علم ے تیری پناہ مانگنا ہوں) پس تھوڑ ہے کم ہے بہت ساعمل کرنا چاہتے ۔اورعلم کے ساتھ عمل بحى مونا جائي كيول كدرسول التديي في فرما باب المتعدد بلاقفه كالحمادني طاحوته " (علم دین کے حاصل کئے بغیر عبادت کرنے دالا بغیر خراس کے گد سے کی طرح ہے) حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے بے علم عبادت گذار کوخراس کے گد جے سے مشابہ قرار دیا



ہے جوجتنا بھی گھو مے اپنے پہلے قدموں پر بی رہتا ہے اور آ کے فاصلہ طے نہیں کرسکتا۔ میں نے عوام میں ایک ایسا طبقہ پایا ہے جوعلم کوعمل پرفضیلت دیتا ہے اور دوسرا <sup>س</sup>ر وعمل کوعلم سے برتر سمجھتا ہے حالائکہ بیہ دونوں باطل <del>ہی</del>ں ، کیونکہ ممل بغیرعکم <sup>س</sup>ے عمل ہی نہیں ہوتا بلکہ مل اسی وقت عمل بنتا ہے جب اس کے ساتھ علم شامل ہوتا کہ انسان اس کی وجہ سے مستحق ثواب ہو سکے مثلاً نماز۔ کہ جب تک پہلے ارکان طہارت۔ یاک یانی کی بیچان سمت قبله کی معردت ، کیفیت ، نیت اورار کان نماز کاعلم نه ہواس وقت تک وہ نماز ، پی نہیں ہوئی ۔ یں جب عمل درحقیقت علم کے بغیر عمل ہی نہیں ہوتا تو جاہل کس طرح عمل کوملم سے جدا کر سکتا ہے۔اور جولوگ علم کوعمل سے افضل سمجھتے ہیں دہ بھی صحیح نہیں کیوں کیمل کے بغیر علم بھی علم بيس كهلاتا - جيما كما للدتعالى كاار شاد ب نَبَذَ فَرِيْق " مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتبَ كِتَابَ اللهِ وَرَاءَ ظُهُوُرِهِم كَأَنَّهُمُ لا يَعْلَمُونَ ( بِهِل كَاب كَايَفريق نَ الله ك کتاب کو پس پشت ڈال دیا گویا کہ وہ جانتے ہی نہیں )اللہ تعالیٰ نے عالم بے ممل کا نام علاء کی فہرست سے نکال دیا ہے کیوں کہ علم کا حصول اور حفظ سیسب بھی توعمل ہی میں شامل ہے اس پرانسان مستحق ثواب قراریا تا ہےادرا گرعالم کے قول وفعل سے اس کے علم کاتعلق نہ ہوتو اے اس میں پچھ بھی نواب حاصل نہیں ہوتا۔اوراس میں دوگروہ جیں۔ایک گروہ جولوگوں کو ان کے علم کی دجہ سے بلند مرتبہ بچھتا ہے اور ان کے اعمال کا کوئی خیال نہیں رکھتا اور علم کی <sup>م</sup> گہرائیوں سے نادا قفیت کی دجہ <sup>س</sup>ے عمل کواس سے جدا کرتا ہے ایسے لوگ علم ادرعمل دونوں ے عاری ہوتے ہیں یہاں تک کہ جاہل بہی سجھےلگتا ہے کہ قال (علم ) کی نہیں صرف حال (عمل) کی ضرورت ہے۔ دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ علم ہونا جا ہے عمل کی ضرورت نہیں۔ حضرت ابراہیم ادھم رحمہ اللہ تعالٰی بیان فرماتے ہیں کہ میں نے راہتے میں پڑا ہواا کیا پھردیکھااس برلکھاتھا مجھےالٹ کر پڑھ' پس میں نےاے پلٹا تو اس پرلکھا تھاانُتَ كا تعمَلُ بِمَا تَعْلَمُ فَكَيْفَ تطُلُبُ مالاتَعَلَم ''(توجانى مولَى چزيرتوعمل بيس كرتا يُحرَ



كشف المحجوب

اس چیز کو کیسے تلاش کرتا ہے جسے نہیں جانتا) یعنی اس چیز پرعمل کر جس کوتو جانتا ہے تا کہ اس کی برکت سے نامعلوم کاعلم حاصل کر ے۔اورانس بن ما لک کا فرمان ہے بقیمة المعلماءِ الدَدَايَة و همة السفها المرواية (علما کا کا معلمی مسائل میں تحقیق وقد براور جاہلوں کا کا م صرف روایتوں کونقل کرتا ہے ) اس لئے کہ علما میں جہالت کے اواز منہیں ہوتے اور جولوگ علم ہے د نیوی مرتبہ اور خام ہری عزت طلب کرتے ہیں وہ عالم نہیں ہوتے کیونکہ د نیوی مرتبہ وعزت جہالت کے لوازم میں سے ہورکوئی مرتبع کم میں ہو تے اور جولوگ دوم سے ہاگر علم حاصل نہ ہوتو لھیفہ رہمانی کی معرفت حاصل نہیں ہو تے اور جو ہو ہو ہو تو وہ تمام مقامات ، مشاہدات اور مرات کا سراور اور ہوجا تا ہے واللہ اعلم بالصواب۔

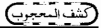


علم کی اقسام :۔ جان لو! کی ملم کی دو تسمیس ہیں۔ ایک علم الہی اور دوسراعلم مخلوق ! مخلوق کا علم بذات خود لاشی تحض ہے اور یہ علم الہی کی جنتو ہے ہی حاصل ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کاعلم اللہ کی صفت ہے جو اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور چونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات قد یم ہے لہذا اس کی صفت علم بھی قد یم ہے اور اس کے اوصاف کی کوئی حدوا نتہا تہیں اور ہما راعلم ہماری صفت ہے جو ہمارے ساتھ قائم ہے اور اس کے اوصاف کی کوئی حدوا نتہا متعین ہے ارشاد باری صفت ہے جو ہمارے ساتھ قائم ہے اور اس کے اوصاف کی کوئی حدوا نتہا متعین ہے ارشاد باری مفت ہے جو ہمارے ساتھ قائم ہے اور اس کے اوصاف کی حدوا نتہا متعین ہے ارشاد باری محمان ہے وضاف میں العظم اللہ قلید اللہ معلم ہوڑ کا یہ اس تک احاطہ کر لیا جائے کہ بحر کی صفات میں سے ہوں کی حدید ہے کہ معلوم چیز کا یہ اس تک احاطہ کر لیا جائے کہ اس کو بیان کرنے پر قدرت حاصل ہوجائے اور علم کی عمده ترین تعریف ہیں ہوں تا ہم دیا گیا ہے ) غرضیکہ علم بی کو بیان کرنے پر قدرت حاصل ہوجائے اور علم کی عمده ترین تعریف ہیں ہوں جائے کہ اس کو بیان کرنے پر قدرت حاصل ہوجائے اور علم کی عمده ترین تعالی اس کا حاطہ کر کیا جائے کہ بی سے الم حال کی خوار ہو جائے اور علم کی عمدہ ترین تعریف ہو جائے الم میں جائے ہو بی سے الم حال کی جو ہو ہو ہے اور علم کی عمدہ ترین تعریف ہے ہے من الم میں جاتا ہے ) اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے و اللٰہ مُرح حکم ہوں کے ای مند تا ہم ہیں جاتا ہے )

كشف المحجوب)

فر ایا ہے والله بِحُلِ شَتَّ عَلِيم '' (اللد تعالی کو ہر چیز کاعلم ہے)اور اس کاعلم ایک ہی ہے جس کی دجہ سے تمام معلومات د موجودات کو وہ جانتا ہے اور مخلوق میں سے کوئی بھی اس کے ساتھ شریک نہیں۔اوراللہ تعالیٰ کاعلم نہ تو تجزی اورتقبیم کے قابل ہےاور نہ ہی اس کی ذلت سے جدا ہےا دراس کے فعل کی عمدہ تر تیب اس کے علم کی دلیل ہے کیونکہ اپنی تر تیب واستحکام میں اسینے فاعل کے علم کامختاج ہے پس اس کاعلم تمام اسرار پر حادی اور خاہری امور پر محیط - صطالب کو چا ہے کہ تمام افعال اس طرح سر انجام دے کہ گویا خدا اس کوا در اس کے اعمال کود کچر ہاہے جیسا کہ وہ جانتا ہے کہ اس کے اعمال اللہ تعالیٰ سے پوشیدہ نہیں۔ ح**کایت**: بیان کرتے ہیں کہ بھرہ کا ایک رئیں ایک روز اپنے باغ میں گیا تو اس کی نگاہ اپنے کسان(باغبان) کی عورت پر پڑ گٹی اوراس کے حسن د جمال پر فریفتہ ہو گیا، چنا نچہ اس کے خادند کوکسی کام پر بھیج دیا اور عورت سے کہا کہ تمام دردازے بند کرد ڈ عورت نے کہا باقی سب درداز بے تو بند کرددں لیکن ایک دردازہ میں بند کرنے کی سکت نہیں رکھتی' اس نے یو چھا'' دہ کون سا درواز ہ ہے؟ عورت نے جوابا کہا وہ دردازہ جو ہمارےاوراللّٰد تعالٰی کے در میان ب مین کررئیس شرمسار مواادر توبه کی -

حکامت: ۔ حاتم اصم (اللہ ان سے راضی ہو) نے فرمایا کہ 'میں نے چارعکم حاصل کر کے باتی تمام علوم دنیا سے نجات پائی ہے لوگوں نے سوال کیا ''وہ چارعکم کو نسے ہیں ؟ فرمایا پہلا سے کہ میں نے جان لیا کہ میر ارزق جو مقدر ہو چکا ہے اور اس میں کمی یا زیا دتی نہیں ہو سکتی لہٰذا میں زیادہ کی جنجو سے بے فکر ہو گیا ہوں ' دوسرا سے کہ میں نے جان لیا ہے کہ خدا کا مجھ پر حق ہے جسے میر سے سواکوئی دوسر اادانہیں کر سکتالہٰذا میں اس کی ادائی کی میں مشخول ہوں ۔ اور نیسرا سے کہ مجھ ایک تلاش کرنے والا (لیعنی موت ) ہے جس سے فرار ممکن نہیں ۔ لہٰذا میں نے اس کی تیاری کر لی ہے (لیعنی نیک اعمال کرتا ہوں ) اور چوتھا ہے کہ میں نے جان لیا ہے کہ میر اایک ما لک ہے جو میر سے تمام احوال سے دائف کے لہٰذا میں اس سے شرم کرتا ہوں



اورایسے کاموں سے اجتناب کرتا ہوں جن سے اس نے منع کیا ہے کیونکہ بندہ جب میہ جانتا ہو کہ اللہ تعالیٰ اس کو ہر دفت دیکھر ہا ہے تو وہ کوئی ایسا کا م نہ کرے گا جو قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سامنے اسے شرمندگی دندامت سے دوجا رکر دے۔

28



اور خدا تعالى كى ذات ، صفات اوراس كے افعال كوتا بت كرنے كاعلم ضرورى مونے كى دليل الله تعالى كاريار شاد ب ف اغلم أنَّه كلا إلله إللا الله (جان لو! كر الله تعالى كے سواكو كى معبوذ بيس) نيز بيار شاد 'وَ اعْسَلَمُوُ أَنَّ الله هُوَ مَوُلكُم '' (جان لو! كمالله بي تمهاراً آقااور مالك ب) نيز بيدريذ رمان ألَم تسَرَ إلى رَبِّكَ تَحْيُفَ مَدًا لظِّلَ (كيا آپ

شف المحجوب

نے اپنے پروردگار کی طرف نبیس دیکھا کہ اس نے سائے کو کس طرح بچھیلایا ہے اور بیدار شاد ربانی اَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ تَحْيُفَ خُلِقَتْ `` ( كيابدادن كى طرف نہيں ديکھتے كه سطرح عجيب دغريب پيداكيا كيا ب اوراى طرح كى اور بهت ى آئتيں جوافعال البي میں غور و مذہر کرنے کی دعوت دیتی ہیں تا کہتم ان سے فاعل (حقیق) کی صفات کو پہچان سكو--- إور نيزرسول عليد الصلوة والسلام ففر مايا ب مَنْ عَلِمَ أَنَّ اللَّهَ رَبُّهُ وَأَنَّا نبيُّهُ حَبِرَمَ اللَّهُ لَحْمَهَ وَدِمَهُ النادِ ''جس في جان ليا كَرَاتُداس كايروددگاراوَر عن اللَّدكاني ہوں تو اللہ تعالیٰ نے اس کا گوشت ادرخون ددزخ کی آ گ پر حرام کردیا ہے، کیکن علم ذات الہی کے لئے شرط یہ ہے کہ عاقل ، بالغ انسان یہ خوب جان لے کہ اللہ تعالیٰ بذات خود موجود بقدیم بنداس کی ابتدا بندانتها، بنداس کے مت بند مکان، اس کی ذات ہر نقصان سے یاک ہے مخلوق میں اس جیسا کوئی نہیں۔ نہ اس کی بیوی ہے نہ بچے اور جو کچھتمہارے وہم و گمان ادر تصور میں آتا ہے اس کا پیدا کر ف والا قائم رکھنے والا اور ما لک صرف وہی ب-جيرا كراس كافر مان ليُسسَ تَحْمِنُكِهِ شنى وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِير ''(كوتَى چِزاس کی مانٹزمیں اور وہ سب تچھنتا و کچھتا ہے ) نیکن سفات الہی کے علم کے لیے شرط سے کہ تو جان لے کہ اس کی صفات اس کی ذات کے ساتھ قائم میں اور دائمی وابری ہیں جیسا کہ علم قررت، حیات، اراده، سمع، بصر، کلام اور بقا ..... چنانچه الله تعالی کا ارشاد ب 'اِنَّه، عَلَيْه، ' بداَتِ الصُّدُور " (بلاشروه يينوں كراز جانے والا ب) نيز فرمايا فَعَّال " لِمَا يُويدِ (وہ جو جا ب کرنے والا ب ) نیز فر مایا وَ هُوَ الْحَیّٰی کَا اللهُ الَّهُ هُوَ " وہ ب جو میشہ ے زندہ ہے اس کے سواکوئی عباوت کے لائق نہیں ) نیز ارشادفر مایا قَدُولُہُ البَحَقُّ وَلَهُ المُلُك اسكافر مان حق اوراس كى حكومت ب)

باقی اس کے افعال کے اثبات کاعلم سے بے کہ تو جان لے کہ اللہ تعالیٰ ہی تمام مخلوقات کوادراس کے افعال کو ہیدا کرنے والا ہے۔ چنانچہ اللہ نے ارشاد فر مایا ہے کہ و اللہ

كشف المحجوب

100

حَلَقَتُکُم وَمَا تَعْمَلُونَ (اوراللہ ہی نے تنہیں ہیدا کیا اور تمہارے اعمال کو بھی تمام جہان کو (عدم سے) وجود دینے والا وہی ہے۔ خیر دشر کا انداز ہ کرنے اور نفع ونقصان کو پیدا کرنے والا وہی ہے اس لئے اس نے فر مایا اللَّهُ حَالِقُ تُحَلِّ شَمِنِی (اللّٰہ ہی ہر شے کا خالق ہے)۔ اور احکام شریعت کے اثبات کی دلیل یہ ہے کہ تو جان لے کہ اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ہمارے پاس خارق عاوت معجز ہے لے کرآئے اور ہمارے رسول محمد عظیف میں ہیں اور ان کے معجز ہے بہت زیادہ ہیں اور جو کچھ طاہری اور پوشید ہ آمور کے متعلق انہوں نے ہمیں خبر دری وہ سب کچھوت ہے۔

شريعت كا پېلاركن كتاب (قرآن مجيد) ہے جيسا كەاللد تر وجل فرمايا في ا السات " مُح حكمات " هُنَّ أَمُّ الْكِتَب (اس قرآن مل حكم آيتي ہيں (جن كا مطلب ظاہر ہے وہى كتاب كا اصل بيں) اور دومراركن سنت نبوى ہے جيسا كرفر مايا "وَ قَصَالت حُمُ السوَّسُوُلُ فَحُدُوهُ وَ مَا نَها حُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا (جو چھر سول عَظَيْتَهُ مهيں ديں وہ لو اور جس چيز ہے وہ تمہيں روكيں رك جاوً!) اور تيسراركن اجماع امت ہے جيسا كرم مايا "روف اللہ تلقیق كافر مان ہے لا تجتمع اُمتى عَلى الصَلا لَهِ عَليحُمُ بالسَوَادِ الاعظم (ميرى اللہ تلقیق کافر مان ہے لا تجتمع اُمتى عَلى الصَلا لَهِ عَليحُمُ بالسَوَادِ الاعظم (ميرى مت بحق گراہى پر جمع نہيں ہو سكتى تم پر لازم ہے كہ (اہل حق علماء كى) سب سے بڑى جماعت كى بير دى كر د فرضيكہ حقيقت كا دكام ميت زيادہ ہيں اگركو كَ تخص ان سب كو تح كرنا چا ہے تو ہركر نہيں كرسكا۔ كوں كہ اللہ عزار مے كہ (اہل حق علماء كى) سب سے بڑى را جامت كرنا چاہتى ہو كہ كہ محقق ان مان ہو كہ كان ما ما ہو تا تعلق كُم



سوفسطا ئیر کا مذہب نہ جان لو کہ طحدوں کا ایک گروہ'' اللہ ان پرلعنت کرے' جنہیں سوفسطا ئیر کہا جاتا ہے'' ان کامٰد جب بیہ ہے کہ'' کسی چیز کاضحیح علم حاصل نہیں ہوسکتا حتی کہ کسی کواچی ذات کا بھی علم حاصل نہیں'' ہم ان سے سوال کرتے ہیں کہ بیعلم کہ کسی چیز کاعلم صحیح

31 طور پر حاصل نہیں ہوسکتا''صحیح ہے یانہیں؟ اگر دہ جواب دیں کہ''صحیح ہے'' تو گویا انہوں نے علم کوخود ثابت کردیا۔اورا گروہ جواب دیں کہ''صحیح نہیں'' تو جو ہات صحیح ہی نہ ہواس کو<del>ق</del> کے معارضہ د مقابلہ **میں بیش کرنا محال ہے ا**درا یے شخص کے ساتھ گفتگو کرنا عظمندی نہیں ادر ملحدوں کا ایک اور گروہ ہے جو ای طریق تصوف تے تعلق رکھتا ہے اس کا کہنا ہے کہ ہمارا علم کسی چیز میں درست نہیں لہٰذااس علم کو ثابت کرنے کی بجائے اس کو ترک کر دینا ہمار ہے لے زیادہ بہتر ہے کیکن ان کا بیڈول ان کی حماقت اور جہالت پر مبنی ہے کیونکہ علم کا ترک دو حال سے خالی نہیں ۔ یا توعلم کی وجہ ہے ہوگا یا جہالت کی وجہ ہے۔۔۔۔۔اگرعلم کی وجہ سے بے تو (سمجھلوکہ )علم ندتوعلم کی نفی کرتا ہےاور نہ ہی اس کی ضد ہوتا ہے پس علم کے ہوتے ہوئے علم کا ترک نفی ہی نہیں۔ باقی رہ گئی جہالت تو یہ طے شدہ بات ہے کہ علم کی نفی جہالت ہےاور علم كاترك بصى جبالت توجابل توسهرحال قابل ندلت ہوگااور جہالت تو كفراور باطل كاقرينہ ہے کیونکہ حق کا جہالت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں اور یہ جہالت وترک علم تما مصوفیہ ومشائخ کے عقیدہ کے خلاف ہے اور جب تمام لوگوں نے ملحد ین کا بی قول سنا تو اس برعمل کرتے ہوئے کہنے لگے کہ اہل تصوف کا کہی مذہب اور یہی روش ہے چنا نچہ صوفیا کے متعلق ان کا اعتقادتشویش کا شکار ہو گیا اور وہ لوگ حق اور باطل میں تمیز نہ کر سکے اس لیے ہم نے ان کا معاملہ خدا کے سپر دکردیا۔ تا کہ وہ اپنی گمراہی میں مبتلا رہیں۔ اگر دین ان کا گریان پکڑتا تو اس سے بہتر راہ عمل اختیار کرتے۔اور دین کی رعایت کو یوں ہاتھ سے جانے نہ دیتے اور دوستان حق کواس نگاہ سے نہ دیکھتے اور اپنے اوقات عزیز کواس سے بہتر طور پر گزارتے اگر لمحدین کے کسی گروہ نے اولیائے کرام کے ساتھ اس طرح کا تعلق قائم کرلیا ہے کہ صوفیا ک نیک سیرتی کی بدولت انہیں این دنیوی مصیبتوں سے نجات مل جائے اوران کی عزت کے ز بر سابی (امن وعافیت کی ) زندگی بسر کرتے رہیں تو ان کے لئے بیہ ہر گز مناسب نہیں کہ وہ تمام اولیاء کرام کولمحدوں پر قیاس کریں اوران کے معاملہ میں بے فائدہ جھکڑوں میں مبتلا ہو

كشف المحج

کران کی عزت کو پاؤں تلے روند تے چھریں.....میرا (یعنی علی ہجوری رحمتہ اللہ علیہ کا) ایک مرتبہ مدعیان علم میں سے ایک ایسے شخص کے ساتھ مناظرہ ہوا جس نے کلاہ غرور کا نام عزت، نفسانی خواہشات کی ابتاع کا نام سنت رسول ﷺ اور شیطان کی موافقت کا نام ائمہ شریعت کی سیرت رکھاہوا تھا۔ دوران مناظر ہاس نے کہا کہ کچدین کی بارہ جماعتیں ہیں ان میں سے ایک اہل تصوف کی ہے۔ میں نے کہا کہ اگر ایک جماعت صوفیاء کی ہے تو باتی گیارہ گردہ تم لوگوں میں سے ہیں۔تاہم اہل تصوف صرف ایک جماعت ہو کربھی جس طرح اپنی حفاظت کر سکتے ہیں تم گیارہ گروہ ہو کربھی اس طرح اپنی حفاظت نہیں کر سکتے ۔ تاہم بیسب خراہیاں اہل زمانہ کی دین سے غفلت اور اس دور میں پیدا ہونے والے ان فتوں کا فطری متیجہ ہے جو اس وقت بر پا ہو رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے دوستوں (اولیاء) کو ہمیشہ ان لوگوں کے درمیان پوشیدہ اور دنیا میں ان لوگوں کواولیاء ہے دور رکھا ہے۔ پیروں کے پیراور مریدوں کے آفتاب ( حضرت علی بن بندار رحمتہ اللہ علیہ نے کیا خوب فرمايا ب كه فَسَادُ الْقُلُوْبُ عَلىٰ حَسَبِ فَسَاد الزَّمَان وَاهْلِه (داول كَخرابى ز ماندادراہل ز ماند کی خرابی کے مطابق ہوتی ہے)

32

اب ہم ان صوفیائے کرام کے اقوال پر شتل ایک فصل بیان کرتے ہیں تا کہ اس گروہ کے منکرین میں ایسے شخص کوتو تنہیںہ ہو جائے جس کے حصبہ میں اللہ تعالٰی کی تچی مہر ہانیوں کی نعت آئی ہو۔اورتو فیق تو اللہ ہی کی طرف سے ہے۔



اقوال صوفياء: محمد بن فضل بخى رحمت الله تعالى عليه كاار شاد ب ألْعِلْم قلافة " عَلَم" مِنَ السَلْهِ وَ عِلَم" باللَّهِ (علم كى تين تسميس بين ارد ، علم جوالله كى طرف سے عطا ، و، (٢) و ، علم جوالله كى معيت ميں حاصل ، و، (٣) و ، علم جوالله تعالى كى ذات وصفات سے متعلق ، و )

شف المحجوب)

علم بالله دو معرفت کاعلم ہے کہ تمام انبیاءادلیاء نے الله تعالیٰ کی ذات وصفات کو ای کے ذریعہ بہچایا ہے اور جب تک خود ذات خداد ندی کی طرف سے انہیں اس معرفت کی توفیق عطانہیں ہوئی یہ پیچان بھی نصیب نہیں ہوئی۔ اس لیے کہ علم و اکساب کے تمام اسباب و ذرائع حق تعالیٰ کی ذات دصفات سے منقطع (مختلف) ہیں ادر بندے کاعلم حق تعالیٰ کی معرفت کا سبب نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ اس کی معرفت کا سبب بھی خود اس کی رہنمائی اور بندہ کواس کے آگاہ کرنے کے بغیر ممکن نہیں۔

اورعلم من الله ،شر لیعت مطہرہ کاعلم ہے کہ اس کی طرف سے جمیس نیک انتمال کا تھم دینااوران کو بجالانے کی ہمت تا کید کرنا ہے۔

۔ ادرعکم مع اللہ حق کے مقامات اس کے طریق اور اولیاء کرام کے درجات کو بیان کرنے کاعلم ہے بس علم شریعت کوقبول کے بغیر معرفت الہٰی کا حصول نہیں ہو سکتا اور شریعت پڑھمل کرنا مقامات حق کے اظہار کے بغیر نہیں ہو سکتا۔

اورابوعلی تعنی رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ ''الْ عِلْمُ حَيَّاتُ القَلْبِ مِنَ الجَعَلِ وَنُورُ الَعِينِ مِنَ الظُلْمَةِ ''جہالت کی موت ہے دل کے زندہ ہونے اور ظلمت کفر ہے ایمان کی آنکھ کے روثن ہونے کا نام علم ہے ) جس شخص کو معرفت خداوند کی کاعلم حاصل نہیں اس کا دل جہالت کے باعث مردہ ہے اور جس کو شریعت کاعلم حاصل نہیں اس کا دل جہالت کی بیاری میں مبتلا ہے ہیں کا فروں کا دل مردہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات

ے تاواقف میں اور اہل غفلت کادل بیار ہے کہ وہ اس کے احکام سے بے خبر ہے۔ اور ابو بکر وراق تر ندی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے میں کہ 'مَنِ انحَتفی مِنُ العِلْم دُوُنَ السز هُدِ قَد متز ندق وَمَنِ انحَتفی بالفِقْهِ دُوُن الوَرعِ فَقَدَ مَفَسقَ '' (جو خص علم کلام (توحید الہی) کی صرف عبارات پر ہی اکتفا کرتا ہے اور زھد و تقویٰ اختیار نہیں کرتا وہ زندیق (بے دین) ہے اور جو خص پر ہیزگاری اپنائے بغیر شریعت اور علم فقہ پر اکتفا کر لیتا

كشف المحجرب)

اور شيخ المشائخ حضرت يجي بن معاذ الرازى رحمته الله عليه ف كيا خوب فرمايا ٢- كَنْ الْجَتَنِيبُ صُحْبَةَ ثَلاثَةِ أَصْنَافٍ مِّنَ النَّاسِ العلماءِ العَافِليُنَ والفقراءِ المحداهيين وَالمَتَصَوفَةِ الجاهِلَين '' (تِمَنْ قُتْم كَلوكوں كى عجبت سے بچو! غافل علما خوشامدى فقيروں اور جامل صوفيوں كى صحبت سے )

، غافل علاوہ ہیں جنہوں نے دنیا کو دل کا قبلہ بنالیا ہے اور شریعت کے آسان امور کو اختیار کر کے خالم بادشاہوں کی پرستش کو اپنا وطیرہ اور ان کے درباروں کو اپنے لئے طواف گاہ بنالیا ہے۔لوگوں کی نگاہ التفات حاصل کرنے کو اپنا محراب بنا کرغر ور اور اپنی دامانی پر فریفیۃ اور اپنے کلام کی باریکیوں میں محوہو گئے ہیں (نیز) دین کے آئمہ اور اسا تذہ

> اہبر ساس گردہ کو کہتے ہیں جو سیتھیدہ رکھتا ہے کہ انسان کا ہر تعلیٰ تص خدا کی نقد مرکے ماتحت ہے۔ سیتحد رہیہ وہ گردہ ہے جس کا عقیدہ ہے کہ ہر کا م انسان تحض اپنی ذاتی قد رت سے انجام دیتا ہے۔

كشف المعجوب)

کے معاملہ میں اعن وطعن کی زبان دراز کر کے وین کے بزرگوں کی گتا خیاں کرتے ہیں۔ کلام کی زیادتی اور مبالغہ آمیزی میں اس حد تک پہنچ گئے ہیں کہ اگر دونوں جہاں (کی خوبیاں) تراز و کے پلڑے میں رکھ دیئے جا کمیں تو ان کی نگاہ میں ان کی بھی کوئی قدر وقیت نہ ہوگی کیونکہ انہوں نے کینداور حسد کوئی اپنا نہ جب بنا لیا ہے۔ غرضیکہ درحقیقت بیلوگ علم سے خالی ہیں کیوں کہ علم تو ایک ایک صفت ہے کہ جس کو حاصل کرنے والا ہوتم کی جہالت کی باتوں سے پاک وصاف ہوجا تا ہے۔

35

اور خوشامدی و چاپلوس فقیر وہ ہیں کہ جب کوئی انسان ان کی خواہش کے مطابق کام کر نے وہ اس کی تعریف کرتے ہیں اگر چہ وہ کام باطل ہی کیوں نہ ہواور اگر کوئی شخص ان کی خواہش کے خلاف کوئی کام کر نے تو وہ اس فعل کی وجہ سے اس کی ندمت کرتے ہیں خواہ وہ کام حق ہی کیوں نہ ہو۔ اور لوگوں سے اپنے برتا دُ اور اپنے اعمال کی وجہ سے طمع کرتے ہیں کہ انہیں کوئی بلند مرتبہ کی جائے۔ اور خدا کی مخلوق کو باطل امور اور نافر مانی کے کاموں کی تلقین کرتے ہیں۔

اور جابل صوفی دہ بین۔ جونہ تو کمی مرشد کی صحبت میں رہیں نہ کمی بزرگ سے آ داب سیکھیں اور نہ زمانہ کی مصیبتوں میں مبتلا ہوئے۔ بس اپنی کور باطنی کے باعث نیلا (فقیرانہ) لباس زیب تن کر کے اپنے آپ کولوگوں میں ڈال دیا ہے اور اپنی بے عزقی پر اظہار سرت کرتے ہیں اور اپنی حماقت کے باعث سب لوگوں کو اپنے جدیںا سیجھتے ہیں لہذا حق اور باطل کے درمیان تمیز کرنے کی راہیں ان پر تخفی رہتی ہیں۔ پس یہ متنوں گر دہ جن کا اس تو فیق یافتہ مرشد نے ذکر کیا اور اپنے مریدوں کو ان کی صحبت سے اجتماب کرنے کا حکم دیا ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ میہ متیوں گروہ اپنے دعوائے تصوف میں جھوٹے اور اپنے طریق میں تاپند یدہ ہیں۔

اور حضرت بايزيد بسطا ى رحمة الله فرمات بين مُعَمِلُتَ فِي المجاهدة مَلْشِينَ



كشف المحجوب

فَ مَا وَ حدث شَيتً اللَّهُ تَعَلَى مِنَ العلَم و مَتَا بِعِتِه '' (میں میں سال بجاہد بین معروف رہا ہوں لیکن علم اور اس کے مطابق عمل کرنے سے زیادہ کسی چز کواپنے لیے مشکل و دشوار نہیں پایا) الغرض طبیعت کے لیے آگ پر پاؤں رکھنا علم کے مطابق چلنے سے کہیں زیادہ آسان ہے۔ اور جاہل کے لیے علم کا ایک مسئلہ سیجینے سے بل صراط سے ہزار بارگز رہا زیادہ آسان ہے اور فاسق کے لیے علم کا ایک مسئلہ پڑھل کرنے کی بجائے دوز خ میں رہنا زیادہ آسان ہے اور فاسق کے لیے علم کا ایک مسئلہ پڑھل کرنے کی بجائے دوز خ میں رہنا زیادہ تو بند ہدہ ہے۔ پس تمہارے لئے کا زم ہے کہ علم حاصل کر واور چھر اس کو درجہ کمال تک متعلق ) تہیں اس قدر جانا چاہے کہ تم کے تعلم مالیہ میں جہالت ہی ہے (لہذا اس سے سوائے علم بندگی کے بچھ جی نہیں جانا اور بندگ ہی خدا اور اس کا مطلب سے سے کہ بندہ تو تواری محکون کو یوں بیان کیا گیا ہے۔

- العجز عن وركَ الإدُراكِ اِدرَاك<sup>؟</sup> وَالوَقَفُ فِي طَرِيْقِ الجَهُلِ اِشراك<sup>؟</sup>

37 دوسرايابه فقراوراس کا مقام ۔ جان لو کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں دردیشی کوظیم رتبہ ادر دردیشوں کو بلند مقام حاصل بي جيرا كدائلة تعالى فرمات بي كدليك فحقَّراء الَّذِينَ أَحْصِرُوفِي سَبِيُل اللُّبِهِ لاَ يَسْتَطِيُعُوْنَ صَرُبًا فِي الْآرِضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ (صدقات' ان فقیردں کاحق بیں جواللہ کی راہ میں محصور کرد بے گئے ہوں کہ زمین میں چل پھر نہیں سکتے ،ان کے سوال نہ کرنے کی دجہ سے جامل ان کوغن سجھتا ہے ) اور نیز فر مایا ہے '' ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً عَبُدًا مَّمْلُوُكَا لاَيَقُدِرُ عَلىٰ شنى (الله نے ایک ایے مہدملوک کی مثال بیان کی ہے جو کسی چیز برقا در نہیں )اور یہ بھی فر مایا ہے ' تت جے اپنی جُنُو بُعُہ مُ عَنِ المَضَاجع يَدْعُونَ رَبَّهُمُ حَوفًا وَ طَمَعًا (ان ٤ يَبلوخواب كامول (بَجونوں) سے الگ ریتے ہیں اور وہ خوف اور امید کی حالت میں اپنے رب کو پکارتے ہیں )اور رسول انڈ طلیکھ *نے بھی فقر کو پہند کیا اور فر*مایا ۔ ہے اَلے گھمؓ اَحسینی مِسْکینًا وّاَمِتَنِی مِسْکِینًا واحْشُریٰی فِی ذُمرَةِ المَساكِين (اے اللہ! مجھ سکینی کی حالت میں زندہ رکھ سکینی کی حالت میں وفات د بےاور قیامت کےروز مجھے سکینوں کے گردہ میں اٹھا) نیز آپ کا ارشاد ہے کہ قیامت *كەدن*التْدتعالى فرما كمي گ-أۇتبوامِنى أحبّانى فىقول الملەكة مَن أحِبَّانى فىقول . اللَّهُ ٱلفُقَراءَ والمَسَاحِينُ ''(اےمیرے دوستوا میر چے قریب ہوجا دًا فریشے طِ صُ کریں ے۔ اے اللہ آب کے دوست کون میں ؟ تو اللہ فر اللہ فر اللہ فر اور سکین لوگ ) اور اس

مضمون کی <del>آیات اورا حادیث بہت ی میں</del> اوراس حد تک مشہور میں کہ اثبات فقر میں بطور دلیل ان کے پیش کرنے کی ضرورت نہیں ) اور رسول اللہ علیقہ کے دور میں ایسے کئی مہاجر درویش موجود متصر جواللہ تعالیٰ کی عبادت دہندگی اور رسول اللہ علیقہ کی صحبت دمتا بعت کے

كشف المحجوب

شوق میں مجد نبو کی میں بیٹھے رہے تھے ادر انہوں نے دنیا کے تمام مشاغل کوتر ک کر دیا تھا ادرایٹی روزی کے لیے اللہ تعالٰی کی ذات پر تو کل کئے ہوئے شخصہ یہاں تک کہ رسول اللہ سیالی کوان کی صحبت اوران کاحق ادا کرنے کا حکم دیا گیا تھا۔ چنا نچہ اللہ عز وجل نے فر مایا ٱلَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ رَبَّهُمُ بِالْغَدَاوِةِ وَالْعَشِيَّ يُرِيُدُونَ وَجْهَهِ (ا\_\_پَغِبْرُ!جولُوكُ شام اینے رب کو دِکارتے ادراس کی خوشنود کی چاہتے ہیں اُنہیں اپنے سے دور نہ کیچئے ) ادر يرْفرماياوَ لاتَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُم تُوِيْدُ زِيْنَةَ الْحَيوَةِ الدَّنيَا (ابِ بْيَّ الْسَافَقراء سے آئکھیں نہ چھر بے کیا آب دنیادی زندگی کی شان دشوکت کے طالب ہیں؟ ) یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ ان میں سے کسی کو جہاں دیکھ لیے تو فرماتے ''میرے ماں باپ ان پرفداہوں کہان کے داسط میر ےاللہ نے مجھےتا کیدفر مائی بے ' پس اللہ تعالی نے فقر کو بڑا بلند رہیداور درجہ عطا کیا ہے اور فقراء کو اس درجہ کے ساتھ مخصوص کیا ہے کیونکہ ان فقراء نے دنیا کے ظاہری وباطنی ہرقتم کے اسباب کو چھوڑ کر پوری طرح اسباب کو پیدا کرنے دالے (اللہ تعالیٰ) کی طرف رجوع کرلیا ہے یہاں تک کہان کا فقران کے لئے فخر بن گیا کہ دہ اس کے چلے جانے پر نالال وآبدیدہ اور اس کے آجانے پر مسرور دخوش ہو گئے اور ان کواس طرح سینے کے ساتھ لگالیا کہ اس کے لواز کے سواہر چیز کو ذلیل دخوار تمجھا۔ تا ہم فقر کی ایک رسم ہے اور ایک حقیقت اس کی رسم ( بظاہر )افلاس اور اضطرار ہےادر حقیقت خوش نصیبی اور اختیا رہے جس کسی نے صرف رسم کوا پنایا اور اس بر قناعت کر لی اورائ مقصود حاصل نه بواتو ده حقيقت ، در بها تخ لكالكين جس في حقيقت كويالياس نے تمام موجودات سے منہ موڑ لیا اور کل (ذات خداوندی) کی روسیت میں فنا ہو کر بقائے کل کا طرف پیش قدمی کی -جیرا کہ کہا گیا ہے مَنْ لَمُ يُعُوفُ سوِی دَسمِهِ لَمُ يَسْمَعُ مسوى إسب (جو خف فقرى خابرى علامت "رسم" كسوا في خيبي جاماده اس كاسم

(نام) کے علّادہ کچھ بیں سنتا) پس فقیروہ ہے جس کے پاس کچھ بھی نہ ہوادر نہ اسے اپنی

سمی چیز میں خلل دنقصان کا خدشہ ہو۔ وہ نہ تو دینوی اسباب کے موجود ہونے سے غنی ہوتا ہےاورندان کے نہ ہونے سے اس کامختاج ہوتا ہے اس کے فقر کے زددیک اسباب کا ہوتایا ندہونا برابر ہے، بلکہ اگروہ ان اسباب کے ندہونے پرخوش ہوتو جائز ہے کیونکہ مشائخ نے کہا ہے کہ درولیش جس قدر رنگ دست ہوا تنابی وہ خوش حال ہوتا ہے کہ اسباب کا وجود درولیش کے لئے بہت براہے یہاں تک کہ جس قدر وہ کی چیز کے لئے اپنے دروازے بندنہیں کرےگا ای قدراس پرگرفتارر ہےگا پس اولیاءاللہ کی زندگی تخفی عنایات اوراسرار کے ساتھ قرب حق میں زیادہ بہتر ہے نہ کہ بیوفا اسباب دنیا کے ساتھ جو فاجروں (بد کاروں ) کا گھر ہے پس دنیا کاسا زوسامان رضاالہی کے راہتے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ حکایت .۔ بیان کرتے ہیں کہ ایک درولیش کی کسی بادشاہ سے ملاقات ہوگئی۔ بادشاہ نے فقیر سے کہا' دہمہیں اگرکوئی حاجت در پیش ہے جھ سے مالک فقیر نے جواب دیا کہ ! میں اپنے غلاموں کے غلام سے کوئی چیز طلب نہیں کرتا۔ بادشاہ نے کہایہ کیے ہے؟ درور کیش نے كہا حرص دنیا اور اس كى آرزويد دونوں مير بنا ما ميں ليكن بيددونوں آب كے آقا بين -اوررسول السطي في فرماياب ألم فق مرَّجز "لاهله (فقرورو يتوس في ليَّحزت ب) پس جو چیزا یے مستحق کے لئے باعث عزت ہے۔ وہی چیز مااہل کے لئے باعث ذلت ہوتی ہے اور فقر کی عزت اس میں ہے کہ اس کے اعضا لغز شوں سے اور اس کا حال ہوشم کے خلل ے تحفوظ ہونہ اس کاجسم لغزش دمعصیت سے ملوث ہواور نہ ہی اس کے دل و جان آفت ز دہ ہوں کیونکہ اس کا خاہری حال خاہری نعہ توں میں مستغرق ہوتا ہے ادراس کا باطن روحانی نعتوں کاسرچشمہ ہوتا ہے یہاں تک کہاس کاجسم روحانی اوراس کادل ربانی ہوجا تا ہےادر محلوق کواس کے ساتھ کوئی تعلق اورنسل آ دم کواس ہے کوئی واسط نہیں رہتا کیونکہ وہ نہ تو مخلوق سے تعلق اور لگاؤ کی وجہ سے فقیر ہوتا ہے اور نہ ہٰی اس دنیا کی مال د دولت سے غنی ہوتا ہے بلکہ دونوں جہاں اس کے فقر کے تر از و کے پلہ میں مچھر کے پر نے برابر بھی دزن نہیں رکھتے (کشف السع جوب) 40 اوراس کی ایک سانس بھی ددنوں جہاں کی دسعتوں میں نہیں سائےتی.

فضيلت فقر دغناادر مشائخ كااختلاف يهفقرد غنا كيضيلت ميں مشائخ صوفياء كا اختلاف ہے کہ ان دونوں صفات میں ہے کون ی صفت زیادہ فضیلت کی حامل ہے چونکہ اللد تعالیٰ غنی حقیق ہےاور تمام صفات میں ہے اس کی صفات کو کمال حاصل ہے اس لئے لیچ کی بن معاذ رازی احدین ابی الحواری ، حارث المحاسی ، ابوالعباس ابن عطا، رویم بن څخه ، ابوائحن بن شمعون ادر متاخرین میں سے شخ الشائخ ابوسعید فضل اللہ بن حجر انہیں رحمتہ اللہ علیہم اجعین سب اس پرشفق ہیں کہ غنا کوفقر پرفضیلت حاصل ہےاوراس کی بیدلیل بیان کریتے ہیں کہ غناصفت الہی ہے (جو یاک اور بلند و بالا ہے ) اور اس کی ذات پرفقر کا اطلاق کرنا جائز نہیں۔ پس کسی دلی میں ایسی صفت جوخداادر بندہ کے درمیان مشترک ہودہ اس صفت ے اعلیٰ وافضل ہوتی ہے جس کی نسبت ذات حق تعالٰی کی *طرف کر*نا جا ئزنہ ہو۔ ہم کہتے ہیں بندہ اور خدا کے درمیان بیاشتر اک صرف رسمی ہے معنویٰ ہیں کیونکہ باہمی مما ثلت کے بغیر معنوی اشتراک نہیں ہوسکتالہذا چونکہ اللہ تعالیٰ کی صفات قدیم اور مخلوق کی صفات حادث ہیں اس لیے بیددلیل باطل ہے۔اور میں علی بن عثان جلابی رحمتہ اللہ علیہ بیہ کہتا ہوں کہ غزا کا تام صرف ذات خدادندی کے بی لائق ہےا درمخلوق اس تام کی مستحق نہیں ادر مخلوق کے لئے فقر کانام ہی سزادار ہےاور حق تعالیٰ پراس کا اطلاق نا جائز ہےاور یہ جو کسی کومجازی طور برغن کہہ دیا جاتا ہےتو اس طرح وہ حقیقی غنی نہیں بن سکتا۔ نیز اس بے زیادہ داختے دلیل سے سے کہ ہمارا غنا تو اسباب کامختاج بے ادر ہم ان اسباب کو قبول کرتے ہیں لہذا ہم مسبب ہیں اور حق تعالی اسباب کے پیدا کرنے والے میں لہذا ان کا خناحقیق ہے اور اسباب کا محتاج نہیں۔ پس اللد تعالی اور بندے کے درمیان اشتر اک بالکل باطل ہے اور نیز جب حق تعالیٰ کی

شف المحجوب

ذ ات **م**یں کسی **کی ش**رکت جا مُزنہیں ۔ تو صفت میں *کس طرح ک*سی کا اشتراک جا مُز ہو گا اور جب صفت میں اشتراک نہیں ہو سکتا تو اسم میں بھی اشتراک جائز نہ ہوگا۔ باقی رہ گیا صرف تام رکھنا سونا م تو خدااد رخلوق کے درمیان ایک علامت ہوتا ہے اور اس کی کوئی حذبیں ، پس خداتعالی کا غنایہ ہے کہ اس کوکسی کی ضرورت نہیں وہ جو جاہتا ہے کرتا ہے۔کوئی اس کے اراد بے کوٹالنے والا اور اس کی قدرت کورو کنے والانہیں وہ موجودات کو بد لئے اور ان کی اضداد پیدا کرنے برقادر بے وہ ہمیشداس صغت غناسے متصف بے اور ہمیشدائ سے متصف رہے گا۔۔۔۔لیکن مخلوق کا غنا،اسباب زندگی کے حصول یا خوش حاصل ہونے پاکسی مصیبت سے نجات پانے یا کسی چیز کے مشاہدہ سے آ رام پانے کی وجہ سے ہوا کرتا ہے اور بیہ سب با تیں حادث اورتغیر پذیر ہیں جستجو وحیرت کا سرمایہ اور عاجزی و ذلت کاتحل ہیں۔ پس غنا کاسم بندہ کے لئے مجازی اور حق تعالیٰ کے لئے حقیق ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے يَاَيَّهَاالنَّاسُ ٱنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيُدُ (اللَّوكو!تم الله ك طرف محتاج موادر الله بى غنى محدوثنا كاسر ادار ب) نيز اس في فر مايا ب و الله المغنية وَأَنْتُهُ الْفُقَراءُ (الله بى عنى ب اور تم محتاج مو) عام لوكون ك ايكروه كاكمهنا يديم كه ہمارے مزدویک ایک دولت مند کو درویش پر فضیلت حاصل ہے کیونکہ اسے اللہ تعالیٰ نے دنیا دا خرت میں خوش بخت پیدا کیا ہے اور اس پرتو تگری کا احسان فرمایا ہے۔ اس گروہ کے ہاں غناسے دنیا کی کثرت۔انسانی مقصود کا حصول اور شہوت برتی مراد ہےاوراس پر بطور دلیل یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے غنا پرشکر ادا کرنے کا تکم دیا اور فقر پرصبر کا تکم فرمایا ہے پس صبر مصیبت برادرشکر نعمت پر ہوتا ہےادر نعمت مصیبت سے افضل ہوتی ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ نعت يرشكر كاتكم نعمت يراضاف كاموجب بنايا كميا يح كين فقر يرصبر كوقرب اللي كاذريعه قرارديا كياب جتانجار شادفوما مان الله مَعَ الصَّابِرِيُ (باشباللد تعالى مبركر ف والوں کے ساتھ ہے )ادرشکر کونعت کی زیادتی کا سبب قراردیتے ہوئے فرمایا ہے کینے ن

41

شف المحجوب

شَكَر تُهُ لَاذِيْدَنْكُمُ (اكْرَمْ شكركرو كَتوتمهار ب لَيُنعت بِراضافه كردوں كَا) بوخص سمی نعب برکه جس کی اصل غفلت ہے شکر کر ہے گا اس کی غفلت برہم غفلت کا اضافہ کر دیں گے اور جو<sup>ضخ</sup>ص فقر میں کہ اس کی اصل مصیبت ہے صبر کا مظاہرہ <sup>کر</sup> ےگا ہم اس کے قرب میں ادراضا فہ فرمادیں گے۔تاہم جس غناء کوصوفیا کرام فقر سے افضل کہتے ہیں دہ غنانعتوں كاپانانېيں جيسا كەموام الناس سمجھتے ہيں۔ بلكہ دہ تو منع خقیق (خدادند تعالیٰ) كويالينا ہے۔ یں منع حقیق کا پالیزا الگ چیز ہےادر غفلت کا پالیزاد دسری چیز ہے۔ شخ ابوسعید قرماتے ہیں الفَقُرُ هُوَ الْغِنَاءُ بِالله (الله تعالى كَساتِه في مون كاما مفترب) ال مراديد ب کہ حق تعالی کی ذات کے مشاہرہ سے ہمیشہ کے لئے کشف حاصل ہوجائے۔ ہم کہتے ہیں کہ کشف کے ذریعہ دحق کا مشاہدہ کرنے دالے پر دوبارہ حجاب آ جاناممکن ہے یعنی اگر یہ حجاب مشاہدہ کرنے دالوں کومشاہدہ حن ہے مجتوب کرد ہے تو کیا دہ مشاہدہ کاضرورت مند ہو گایانہیں؟اگر دہ کہیں کہ دہختاج نہیں ہوگا بیتو بالکل محال ہےادرا گرکہیں کہ دہختاج ہوگا تو ہم کہتے ہیں کہ جب اے احتیاج لاحن ہوئی تو غناجا تار ہائں لئے فقر کی بدیتر بف درست ہوئی )ادر نیز غزاباللہ صرف آت پخص کو حاصل ہوسکتا ہے جس کی صفات کو ددام ادر مقصد کو بقا حاصل ہوادرادصاف انسانی برغنا کااطلاق درست ہی نہیں ہوسکتا کیونکہ دہ ذاتی طور برغنا کے قابل ہی نہیں۔ اس لئے کہ بشریت کا وجود بھی ضرورت و نیاز کا پیکر ہے اور احتیاج حادث ہونے کی علامت ہے لہذاغنی وہ ،ی ہوسکتا ہے جس کی صفت کو بقا حاصل ہو۔اور جس کی صفت فناہونے دالی ہواس پر اس اہم کا اطلاق صحیح نہیں پس المنغ نیٹ مَنُ اَعْنَادُ اللّٰه (غنی وہی ہے جس کواللہ غنی کرے )لہذاغنی باللہ کی صورت میں فاعل ہندہ ہوگا۔کیکن مَسےنُ اَعْسَاه الله کی صورت میں بندہ مفعول ہوگا اور فاعل بذات خود قائم ہوتا ہے لیکن مفعول کا وجود فاعل کے ساتھ بی ہوسکتا ہے۔

پس اپنی ذات کے ساتھ قائم ہونا صفت بشریت کا ثابت کرنا ہے اور قائم تحق

ف المحجوب]

وتا بنده کی صفت کا توکر تا ہے ( پہلی صورت غلط اور ووسری صحیح ) اور میں علی بن عثان جلابی اللہ تعالی مجھے تو فیق بخشے ) کہتا ہوں کہ جب بندگی میں میہ بات درست ہے۔ کہ در حقیقت مفت بقا پر غنا کا اطلاق صحیح نہیں کیوں کہ دلائل مذکورہ سے آ دمی کی صفت کا بقائل علت اور مبب آ فت ہوتا ہے اور صفت کا فنا خود غنائیں ہو سکتا کیو نکہ جو چیز بذات خود باقی نہ ہواس کا کوئی تا م نہیں رکھا کرتے۔ پس غنا کا نام فنائے صفت رکھنا چاہئے اور جب صفت فانی ہوئی یہ ماکٹل بھی باقی نہ رہا۔ غرض صفت غنا ذات حق سے متجاوز نہیں ہو سکتی اور صفت فقر بندہ سے متجاوز نہیں ہو سکتی اور صفت فنا ذات حق سے متجاوز نہیں ہو سکتی اور صفت فقر بندہ

چرجملد مشائخ صوفيدادرعلاك اكثريت فقركو غنا پرترجي دية بي كيونكه كه قرآن سنت اس کی فضیلت پر ناطق ہیں اور امت کی اکثریت بھی اس پر متفق ہے۔ میں نے کایات میں پایا ہے کہ حضرت جنیڈ اور ابن عطا کے درمیان ایک دن اس مسئلہ پر بحث ہو ہی تھی۔ ابن عطّان اغذیاء کو افضل قرار دیا اور دلیل مدینی کی کہ اللہ تعالی ان سے براہ است حساب لیس کے۔اور براہ راست حساب میں بلا دا۔طہ کلام محل عمّاب میں ہوتا ہے ورعماب تو دوست کی طرف سے دوست کو ہی ہوتا ہے لہذاغنی اللہ کے دوست اور فقیر سے صل ہوئے )حضرت جنیڈ نے فرمایا'' اگراللہ تعالیٰ غنی اوگوں سے حساب لیں گے تو فقیروں ے عذر حیا ہیں گے اور عذر حساب سے افضل ہوتا ہے اور یہاں ایک عجیب لطیفہ ہے کہ محبت کے معاملات میں عذر برگانگی ہوتا ہے اور عراب کرنا مخالفت اور دوست تو محبت کے اس قام پر ہوتے ہیں کہ بیدونوں چزیں دوستانہ تعلقات میں ان کے لئے آفت اور مصیبت علوم ہوئی ہیں۔ کیونکہ عذر نہ تو دوست کے کسی فرمان میں کوتا ہی کے سبب ہوتا سے ان دست جب ا پناحق مانگتا ہے تو دہ عذر کرتا ہے اور عمّاب ، دوست کا علم بجالا نے میں قصور کی یہ سے ہوتا ہے اس وقت دوست اس قصور پر عماب کرتا ہے اور یہ دونوں امر محال ہیں۔ الفتيك مطالبه دونول سے ہوتا ہے۔فقیروں سے صبر كاادرا ميروں سے شكر كا۔ليكن دوتی ميں

كشف المعجوب

حکایت : مصنف فرماتے میں کد میں نے استاد ابوالقاسم قشیری سے سنا ہوہ فرماتے تھے کہ مردان حق نے فقر اور غذائے متعلق کلام کیا ہے اور ہرایک نے ان میں سے ایک بات اپنے لئے افتیار کر لی ہے لیکن میں اپنے لئے اس چیز کو افتیار کرتا ہوں جس کو اللہ تعالٰ میرے لئے پند فرما ئیں اور جھے اس میں بحفاظت رکھیں۔ اگر وہ جھے دولت مند کریں تو میں غفلت شعار نہ ہو جاؤں اور اگر ورولیش بنا وی تو لا کچی اور روگرداں نہ بن جاؤں۔ پس غزائمت ہے اور غفلت اس میں آفت ہے اور فقر فحت ہے اور کفر و حص اس میں آفت سے رفت نے اور غفلت اس میں آفت ہے اور فقر فحت ہے اور کفر و حص اس میں آفت ہونے کا نام غزا ہے جب ماسوی اللہ سے فراغت جا میں ہوگی تو نہ فقر غزات بہتر ہوا، اور نہ میں تا ہم غور

كشف المحجوب

غنافقر سے برتر ہوا۔ غنا کثر ت متاع اور فقر قلت مال کا نام نہیں کیونکہ سامان د نیا سب اللّہ تعالٰی کی ہی ملکیت ہے۔ جب طالب حق نے ملکیت کوتر ک کردیا تو ورمیان سے شرکت رفع ہوگئی اوروہ دونوں ( فقراورغنا ) ناموں سے فارغ ہوگیا۔



مشائخ کے اقوال: مشائخ طریقت میں سے ہرایک نے فقرادر عنا کے متعلق اپنے اپنے خیال کا ظہار فرمایا ہے اور میں اس کتاب میں انشاء اللہ حق الا مکان ان کے اقوال بیان کروں گا۔

چنانچہ متاخرین میں سے ایک بزرگ کا ارشاد ہے 'لَیٹ سَ الفقید مَنْ حَلا مِنُ الذَادِ إِنَّمًا الفقید مَنُ حَلاَ مِنَ الموادِ" (فقیر وہ نہیں جودنیا کے ساز وسامان ے خالی ہاتھ ہو بلکہ وہ ہے جس کی طبیعت مراد سے خالی ہو) چنانچہ اگر اللہ تعالیٰ اسے مال عطا فرما میں اور اس کی مراد مال کی حفاظت ہوت بھی وہ نحن ہے اور اگر اس کی مراد ترک مال ہوتو میں وہ نحن ہی ہے کیونکہ یہ دونو ل غیر کی ملک میں تصرف کی ہی صور تیں ہیں لیکن فقر تو مال کی حفاظت اور تصرف دونو ل غیر کی ملک میں تصرف کی ہی صور تیں ہیں لیکن فقر تو مال کی

یجی بن معاذرازی فرماتے میں کہ عکام مذالد فقر خوف الفقو" (فقر کی علامت بیہ ہے کہ بندہ ولایت کے کمال اور قیام مشاہدہ کی صفت زائل ہو جانے اور حق سے دور ہو جانے سے ڈرتا رہے ) غرضیکہ اس کمال تک پنچ جائے کہ اس سے جدا ہونے سے ڈرتا رہے۔ رویم بن محدر متہ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ ن لمن خستِ الفَقَوَ حفِظ سِوہ وَ حَیَانَه " نفسِبہ وَادَاء فو يفَتِه (فقر کی تعریف بیہ ہے کہ فقير اپنے باطن کی حفاظت کرے اپن نفس کو دنیوی اغراض سے بچائے رکھاور جواحکام اس پر فرض میں انہیں ادا کرتا رہے ) چنا نچہ جو کہ توں سے اخراض سے بچائے رکھاور جواحکام اس پر فرض میں انہیں ادا کرتا رہے ) چنا نچہ جو کہ کہ اس کے باطن پر گرز رے اس کے اظہار میں مشغول نہ ہواور جو کچھاس کے جسم پر گرز رے باطن کو اس میں مشغول نہ کرے اور دل پر ہونے دالی واردات کا غلبہ فرض کی ادا نیگ سے

كشف المحجوب 46 مانع نہ ہواور درحقیقت بیر بشریت کے زائل ہونے کی علامت ہے کہ بندہ یوری طرح حق ے موافق ہوجائے ادر بیربات بھی صرف حق تعالیٰ کی تو فیق ہے بی حاصل ہوتی ہے۔ بشرحافى دحمتدالله عليه فرمات بي كد أفَصْلُ المقَامَاتِ اعتَقَاد الصبُو على الفقر ( سب ، فضل مقام فقر برصبر كا اعتقاد كرنا ب ) بددرويش بردائم صبر كا اعتقاد كرنا بندہ کے لئے مقامات قرب میں ہےسب ہےافضل مقام ہے۔ لیں دردیثی پرصبر کا اعتقاد کرنا اعمال دافعال کی بربادی اورادصاف کے فناہونے کی علامت ہے۔ تاہم اس قول کے ظاہری معنی :یں'' فقر کوغنا پر فضیلت دینا اور اس بات کا اعتقاد کرنا کہ طریق فقر ہے ہرگز روكردانى ندكرو لا يحضرت بلي فرمات بي كه الفقيد مَنُ لا يَسْتَعْنى بسْنَ دُوُنَ اللَّهِ (فقیردہ ہے جواللہ تعالٰی کے علادہ کسی جیز ہے بھی مطمئن نہیں ہوتا) یعنی فقیر اللہ تعالٰی کے بغیر کی چیز ہے آ رام نہیں پاتا کیونکہ اس کی ذات کےعلادہ اس کا کوئی مقصود ومطلوب نہیں ہوتا اس لفظ کا خاہری معنی یہ ہے کہ اس کی ذات کے علادہ کسی چیز سے تو غنا اور تو تگری حاصل نہیں کرسکتا۔ جب تونے اس کو پالیا توغن ہو گیا۔ پس تیری ستی حق تعالیٰ کے سوا ہے اور جب تو تگری اس کے سوا( دنیا اور اس کے اسباب ) کوترک کئے بغیر حاصل ہیں کر سکتا تو (اس کامطلب بیہ ہے کہ) تو خودتو گلری کا حجاب ہواادر جب تک توراہ سے اٹھرنہ جائے تو تحکر کس طرح ہوسکتا ہے اور اہل حقیقت کے نز دیک یہ بات انتہائی باریک اور کطیف ہے اور اس تول حقيق كامفهوم بير ب كُهُ 'الفَقِيرُ أَنُ لا يَسْتَعنِي عَنْهُ ( فَقَير وه ب جوذات حَق ب سمبھی مستغنی نہ ہو ) یعنی فقیر وہ ہے جسم بحنا حاصل نہ ہو۔اور یہی وہ بات ہے جواس پیر لیتن خواجہ عبداللہ انصار کی نے فرمائی ہے کہ' ہماراغم ابدی ہے نہ ہماری ہمت ہر گر مقصود کو پاتی ہادر نہ ہاری کلیت (حقیقت بشری) دنیا اور آخرت میں فنا ہوتی ہاں لئے کہ کی چیز *کے حص*ول کے لئے اس کاہم جنس ہو تا ضروری ہے ادرخق تعالٰی کی ذات بشریت کی ہم جنس نہیں اوراس کے ذکر سے روگردانی غفلت ہے اور درویش غافل نہیں ہوتا۔ پس سایک دائمی



آ زمائش ہو گئی اور راستہ دشوار گزار ہے کیونکہ دوسی اس ذات کے ساتھ ہے جس کے دیدار کے لئے انسانی کوشش کوکوئی راہ نہیں اور اس کا وصال خلقت کی قدرت سے باہر ہے۔ اللہ نعالیٰ کے ماسوی کوئی چیز بقا اختیار نہیں کر سکتی اور ذات جن تعالیٰ کی بقاء میں کوئی تغیر جائز نہیں۔ فانی بھی باتی نہیں ہو سکتا کہ'' مجانست کی وجہ سے وصل حاصل ہو جائے اور نہ باتی کبھی فانی ہو سکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔ لہذا اولیاء اللہ کا کا مراسر دشوار اور محنت طلب ہے۔ یس لوگوں نے دل کی تسلی کے لئے ایک مضمون بنا سنوار رکھا ہے اور جان کے قرد بخو دخوبصورت عبارتیں تیار کر لی ہیں اور ان کے مقامات متعین کر لئے ہیں اور اللہ تعالیٰ تو تحلوق کے اور ان داخوال سے منزہ ہیں۔

47

اورابوالحن نوری رحمت الله علیہ کتے ہیں کہ نعْتُ الفَقِيد السَکوْتُ عِندَالقَدَم والْبُ لَ عندَ الو جُودِ وَقَال ايُصًا الاصُطِوابُ عَندَ الو جود (فقير کی صفت يہ ہے کہ چيز کی عدم موجود گی میں خاموش رہے اور موجود گی کی صورت میں اے خرچ کرے اور ریجی کہا ہے کہ اس چیز کے موجود ہونے کی صورت میں بیقرار رہے ) یعنی فقیر جب پچھند پائے تو خاموش اختیار کرتے اور جب پائے تو دومروں کو اپنے او پرفوقیت دے اور ان پرخرچ کرتے ۔ خاموش اختیار کرتے اور جب پائے تو دومروں کو اپنے او پرفوقیت دے اور ان پرخرچ کرتے ۔ پس بڑی عظمت کا حال کا م بیہ ہے کہ جس کو خوراک کی ضرورت ہواور یہ مطلوب (خوارک) اسے میسر نہ ہوتو مطمئن رہے اور جب دہ مطلوب حاصل ہوجائے تو اس کو دے دے جہ دہ این ڈات سے زیادہ اس کا میں ہے کہ جس کو خوراک کی ضرورت ہواور پر مطلوب (خوارک) ایک میں نہ ہوتو مطمئن رہا اور جب دہ مطلوب حاصل ہوجائے تو اس کو دے دے جسے دہ این ڈات سے زیادہ اس کا میں ہے کہ جس کو خوراک کی ضرورت ہواوں کو دو معنی ہیں۔ این در نہ ہوتو مطمئن رہا اور جب دہ مطلوب حاصل ہوجائے تو اس کو دے دے جس دو این ذات سے زیادہ اس کا میں ہے کہ جس کو خوراک کی ضرورت ہو او کو اس کو دی ہے دو این داخت میں دہ موجود ہو نے کی صورت میں دوسر دن پر خرچ کر نا یہ دو ہو ہو ہوں کے دو ہوں ہوں ایک میں کہ خور دو ہو نے کی صورت میں دوسر دو لی کہ دو ہو ہوں کے دو مونی ہیں۔ اور مطمئن رہنا اور خمت کے موجود ہونے کی صورت میں دوسر دن پر خرچ کر دو ہوں ہوں ہوں ہیں دو الہ ہو اور کی دو مو دو اس لئے کہ دراضی ہو دو نا کا مطلب ہے کہ فر ما نبر داری قبول کرنے والا ، اور فر مان بر داری قرب الہی کی علامت ہو اور کا مطلب ہے کہ فر ما نبر داری قبول کرنے والا ، اور فر مانہ دو الہ ہوت ہوں فر میں میں میں دنیا میں فر قت

كشف المحجوب

کی علامت موجود ہے۔ دوسر ے معنی یہ کہ نعمت کے موجود نہ ہونے کی صورت میں سکون قلب، نعمت کے عدم انتظار کا تام ہے اور جب وہ نعمت موجود ہوتو چونکہ وہ ذات جن کا غیر ہے اور فقیر کو غیر اللہ کے ساتھ آرام ہیں اس لئے وہ اس کوترک کر دے اور شیخ المشائ ابوالقاسم جنید بن محمد بن جنید رحمت اللہ علیہ کے اس فرمان کا یہی مطلب ہے جو انہوں نے فرمایا کہ المف قُدُ حلق القَلْبِ عَنِد لَا سَحالِ ( دل کے ماسوا اللہ کی صورتوں سے خالی ہونے کا تام فقر ہے ) جب اس کا ول ماسوا اللہ کے اند بیشہ سے خالی ہوتو ماسوئ اللہ کی جنی ہیں۔ انہیں باہر ہی بچینک دیتا جاتے ۔

صبلى رحمتدالله عليه فرمات بين 'ألفَقُو بَحُو ٱلبَلاءِ وَبَلاتَهُ كُلُه عِز " ( درويش مصیبت کادر یا ہےاوراس کی تمام مصبتیں عزت ہیں )اور (حقیق) عزت فقر کا یہی حصہ ے کیونکہ فقیرعین مصیبت میں مبتلا ہوتا ہے اس کوغیر کی کیاخبر! یہاں تک کہ جب وہ مصیبت سے توجہ ہٹا کر مصیبت میں مبتلا کرنے والے (حق تعالیٰ) کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اس کی مصیبت اس کے لیے عین عزت بن جاتی ہے اور اس کی عزت قربت ، اس کی قربت محبت اوراس کی محبت سب مشاہدہ بن جاتی ہے یہاں تک کہ طالب کاد ماغ غلط خیال کی وجد دیدار کامکل بن جاتا ہے کہ بغیر کان کے سنتا ہے اور بغیر آئکھ کے دیکھتا ہے۔ پس عزت والا بندہ وہ ے جو ووست کی مصیبت کا بوجھ برداشت کرے کیونکہ بلا، حقیقت میں عزت اور نعمت حقیقت میں ذلت ہوتی ہے اس لئے کہ عز ت وہ ہے جو بندےکواللہ تعالٰی کے حضور حاضر کر د ے اور ذلت وہ ہے جواس کو وہاں ہے غائب کر دے اور فقر کی آ زمائش حضور حق کا اور غنا کی راحت اس سے دوری کا نشان ہے۔ پس بارگاہ الہی میں حاضر ہونے والاعزیز اور اس ے غائب ہونے والا ذلیل ہے اور وہ آ زمائش جس کا مطلب مشاہدہ اور دیدار محبت ہوا <sup>س</sup> کے ساتھ جس طرح بھی تعلق حاصل ہوغذیمت ہے۔

حفرت جنيدر حمته الله عليه فرمات بي ' يَامَعُشَو الفقَواءِ إنَّكُمُ تُعُوَّفُونَ بِاللَّهِ

كشف المعجوب

وَتُكَرَمُونَ لِلَّهِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ تَكُونُوا مَعَ اللهِ إذَا حَلَوُ تُمْ بِهِ ``(افْتراءك گروہ اہم اللہ کے داسط سے پچانے جاتے ہوادر اللہ کے لئے تمہاری عزت کی جاتی ہے پس دیکھو کہ خلوت میں اللہ تعالٰی کے ساتھ تمہارا کیا معاملہ ہے) یعنی جب لوگ تمہیں درولیش کہتے اللہ کے داسطے سے تمہیں پہلیا نتے ، تمہاری عزت و تکریم کرتے اور تمہارے حقوق بجالاتے ہیں توہمہیں غور کرنا جا ہے کہتم ورویش کے حقوق کہاں تک پورے کرر ہے ہوادراگرلوگ تمہارے دعوے کے برتکس کسی اور نام سے پکاریں تو تمہیں ناپندیدگی کا اظہار نہیں کرنا چاہئے کیونکہ اس صورت میں تم نے بھی اپنے دعوے کاچتی ادانہیں کیا ہوگا۔ کیونکہ سب سے کمینہ وہ انسان ہے جسے لوگ اللہ کا بندہ مجھیں ملیکن خود دواس کا بندہ نہ ہو۔ اور وہ انسان اچھا ہے جسے لوگ اللہ کا بندہ سمجھیں اور وہ واقع میں بھی اس کا بندہ ہے لیکن سب سے عزت دالا انسان وہ ہے جسے لوگ اللہ کا بند، نہ بھی کی حقیقت میں دہ اللہ کا بندہ ہو۔جش خص کولوگ بندہ خدا تتجھیں لیکن دہ ایسانہ ہواس کی مثال اس شخص کی تی ہے جو طبیب ہونے کامدمی ہو۔لوگوں کاعلاج بھی کرےلیکن اس کی حالت یہ ہو کہا ہے کسی چیز کا علم نہ ہواور وہ لوگوں کواور زیاد ہ بیار کر دےاور جب تہمی خود پیار ہو جائے تو اپناعلاج نہ کر سیکےاور د دسرے طبیب کامتیاج ہو۔ادرجش خص کولوگ بندہ خداسمجھیں ادر وہ ایسا بی ہواس کی مثال اس صحیص جیسی ہے جوطبیب ہونے کا دعویدار ہو،لوگوں کا علاج بھی کرےاور جب خود بیار ہو جائے تو اپناعلاج بھی خود کرےا ہے کسی دوسرے طبیب کی ضرورت بنہ ہو۔اور جس شخص کولوگ بند دخق نه مجھیں لیکن حقیقت میں وہ بند ہ خدا ہوایں کی مثال اس شخص جیسی ہے جوطبیب ہوادرلوگوں کواس کاعلم نہ ہوادر وہ عوام میں مشغول ہونے ہے فارغ ہوا ہے آ پ کوموافق غذاؤں فرحت بخش شربتوں ادرمعتدل ہواؤں سے صحت مند رکھتا ہے تا کہ پیارنہ ہوجائے حالانکہ لوگوں کی آتکھیں اس کےحال ہے بند ہیں اور بعض متاخرین نے کہا *ب ك*رْ ٱلْفَقُورُ عَدْم · بلاً وجود · (فقر ،عدم بلا وجود ب) ال قول كامتن بيان نبيس كيا جا

كشف المحجوب

سکتا کیونکہ معدوم، کوئی چیز نہیں ہوتا اور کسی چیز کے بغیر غیر چیز کی تعبیر نہیں کی جا سکتی پس یہاں صورت یہ ہوگی کہ فقر کوئی چیز نہیں ادر تمام اولیا ۔اللہ کی عبارتیں اوران کا اجتماع کسی اصول رمبن نہیں۔ کیونکہ فقراینی ذات میں فانی اور معد دم ہےاور یہاں اس عبارت میں نہ تو عین ( ذات فقر ) کاعدم مراد لیتے ہیں کہ عین ے آ ذت کا عدم مرادلیں اور آ دمی کے تما م اوصاف آ فنت ہی ہیں جب آ دنت کی نفی ہوئی تو بیصفت کا فناہوااورصفت کا فنااللہ تعالیٰ تک سینچنے کا ذریعہ ہےاوراس تک نہ پنچنے کوان کے سامنے سے رفع کر دینا اوران کی روش کے مخالف کویہی چیز کنفی عین معلوم ہوتی ہے اور انہیں ہلا کت میں ڈال دیتی ہے، اور میں نے متکلمین کی ایک جماعت کود یکھا ہے کہ وہ اس معنی کی باریکیاں معلوم نہیں کر پائے اوراس پر ہنتے اور کہتے ہیں کہ بیہ بات معقول نہیں اور میں نے دعو کی کرنے والے ایک اور گروہ کودیکھا ہے جو عقل میں نہ ہونے والی اس بات کو تبول کر کے اس پر اعتماد کئے ہوئے ہے لیکن اصل کیفیت سے بیٹلم نہ ہونے کی جب سے ہیں کہ ''المصف مدم '' بلاوجود ۔ کہ نفر لاشی محض ہے اس کا کوئی وجودنہیں۔ یہ دونوں گر دہغلطی پر ہیں ان میں ہے ایک تو اپن جہالت کی دجہ سے حق تعالیٰ کا منگر ہو گیا اور دوسرُ ے گروہ نے جہل کو حال بنالیا ہے اور اس · میں مست ہو گیا ہے اور طبقہ صوفیا کی عبارات میں عدم اور فنا سے مراد بہر ے اسباب اور برک صفات سے کنارہ کش ہونا اورعمدہ پا کیزہ صفات کا طالب ہونا ہے میزہیں کہ طلب کا سبب موجود ہوتے ہوئے بھی عدم سے عدم ذات مرادلیا جائے۔الغرض درویش فقر کے جملہ معانی سے خالی اور اس کے تمام اسباب سے برگانہ ہوتا ہے لیکن اس کے ماوجود وہ اسرار ر مانی کی گزرگاہ ہوتا ہے جب تک اس کے معاملات خوداس کے کسب سے سرز دہوتے ہیں توان کی نسبت خودای کی طرف کی جاتی ہے اور جب اس کے امور اس کے کسب کے حال سے آ زاد ہو جاتے ہیں فعل کی نسبت بھی اس سے منقطع ہو جاتی ہے اس وقت اس پر جو بھی حالت گزرتی ہے وہ نداس کے اپنے ارادے ہے آتی ہے اور نداس کے ارادے سے جاتی

50

كشف المح ہے۔ وہ کسی چیز کوخوداینے اوپر نہ دارد کر سکتا ہے اور نہ ہی اے دور کر سکتا ہے کیونکہ یہ تما م حالات عین ذات حق کی طرف ہے ہوتے ہیں خوداس کی علامت بن جاتے ہیں'۔ میں نے متکلمین کاایک ایسا گروہ بھی دیکھا ہے جونفی وجود کو ہی عین فقر تصور کر تا ہےاور بیان کےاپنے کمال کی نفی ہےاور یہ بات انتہا کی عجیب معلوم ہوتی ہےاور میراخیال ہیہ ہے کہ چین فقر میں فقر کی نفی ہے ہوسکتا ہےان کی مرادصفت کی نفی ہو کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ وہ طلب حقیقت کی نفی کو فقر وصفوت کا نام دیتے ہیں اور نفسانی خوا ہشات کا اثبات ان کے زدیکے نفی کل ہے گویا ان میں ہے ہڑخص فقر کے حجابوں ہے کسی ایک درج پر رکا ہوا اور حقیقت توبد ہے کہ یہی بات اس کے کمال ولایت کی علامت ہےاور اس بات کی محبت اور اس کا ارادہ تمام غائتوں کی غایت ہے۔ گویا ان کی محبت کم کال کی محبت ہے۔ پس اس بات کے طالب کے لیٹے ان کی راہ پر چلنے۔ان کے مقامات طے کرنے اور ان کی عبادات کے سبجھنے کے سوا کوئی چارہ نہیں تا کہ وہ کل خواص میں عام نہ رہیں کیونکہ جوعوا م خواص کے ہارے میں کچھنہیں جانے وہ اصول سے اعراض کرتے ہیں ادر جوعوا مفرع سے داقف نہیں وہ فروع سے ردگردانی کرتے ہیں۔ جوکوئی فروع سے منہ موڑتا ہے اس کاتعلق اصول ہے ہوتا ہے لیکن جواصولوں سے ہی ناداقف ہوتو کہیں بھی اس کا ٹھکا نہ ہیں ہوتا ادریہ تما م باتیں میں نے اس لئے یہاں بیان کردی ہیں تا کہتم ان حقائق کے معانی کواچھی طرح سمجھلواور ان کی رُعایت کرتے ہوئے ان کی راہ اختیار کر داوران کی حفاظت میں مشغول رہو۔۔۔۔۔اب میں اس جماعت صوفیاء کے چند اصول و رموز اور تصوف کے باب میں ان کے بعض اشارات کی وضاحت کرتا ہوں۔اس کے بعدان مردان حق کے اسا گرامی کا ذکر کروں گا۔ اس کے بعد مشائخ صوفیہ کا اختلاف ندا ہب بیان کروں گا اور اس کے بعد حتی الا مکان ان کے مقامات کے آ داب ورموز بیان کروں گاتا کہ تجھ پر اور دوسرے پڑھنے والوں پر اس تصوف کی حقیقت منکشف ہو جائے۔

كشف المحجوب 52 يسراباب صلءاول تصوف کے بیان میں التدحزوجل ففرمايا بِي وَعِبَادُ الرَّحْطُ الَّذِينَ يَمُشُونَ عَلَى الْاَرُص هَوُنًا وَّإِذَا حَساطَبَهُمُ الْجَاهِلُوُنَ قَالُوا سَلامًا " ﴿ رَجِّن كَ بند عده إلى جوز مِن ير عاجزی سے چکتے ہیں اور جب جامل ان سے ہم کلام ہونے لگتے ہیں تو وہ کہتے سلام ہے) ادررسول التُسْطِينَة كاارث ادكرامى بِمُ ثَمَنُ سَسِمِعَ صَوْتَ أَهْلِ التصوفِ فَلايُوُ مِنَ عَلىٰ دعائهم كُتِبَ عِندَ الله مِنَ الغافلِين '' ( بَوْخُص الم تصوف كَ آ واز من اور ان کی پکار پریقین نہ کرےاللہ تعالیٰ کے ہاں وہ غافلوں میں ککھا جاتا ہے )لوگوں نے اس اسم تصوف کی تحقیق میں بہت ہی باتیں کہی ہیں ادر متعد دکتا ہیں تصنیف کی ہیں۔ان میں سے ایک گروہ کا کہنا ہے کہ صوفی کوصوف کالباس زیب تن کرنے کی دجہ سےصوفی کہا جاتا ہے ایک ادرگردہ پہ کہتا ہے کہ صوفی کواس لئے صوفی کہتے میں کہ دہ ( قرب)الہی کی )، صف میں ہوتا ہے۔ ایک گردہ کے مطابق اس کو اصحاب صفہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کے ساتھ محبت دفعلق کی دجہ سے صوفی کہا جاتا ہے ادرا کی گروہ کہتا ہے کہ یہ اسم لفظ صفا ہے مشتق ہے۔ ہر کسی کے نزویک تصوف کے معنی کی تحقیق میں بہت سے لطائف ہیں۔ لیکن لغت کے اعتبار سے اس کامفہوم ان معانی سے دور ہوجا تا ہے۔ پس صفاتمام چیز وں میں قابل تعريف بادراس كى ضد كدورت ب چنانچ رسول التدين في ماياب فر هايا ب فر ها صَفْرُ الدُنيا وَبَقِي كدُرُها ''(ونيا كى صفائى چل تَى اوراس كى كدورت باقى روك ) اور سى چز بےلطائف وخوبى كانام اس كى صفائى ويا كيز كى ہے، پس چونكه اس قصه (تصوف) والوں نے اپنے اخلاق دمعاملات کومہذب ( درست ) کرلیا ہے اور اپن طبیعت کا آفات ے چھٹارا حاصل کرلیا ہے اس لئے ان کوصوفی کہتے ہیں اور بیام ان لوگوں کا '' اسم علم'

كشف المحجوب)

ہاں لئے کدان کاخق اس سے زیادہ و ہزرگ ہے کدان کے معاملات کو تخفی رکھا جا سکے یہاں تک کہ (وصفی معنی پر دلالت کے لئے) ان کے اسم کے لئے بھی کسی ایسے مادہ سے ہی مشتق ہوتا چا ہے (جس سے بیم تصد حاصل ہو جائے) اور اس دور میں اللہ تعالیٰ نے بہت سے لوگوں کو تصوف اور اہل تصوف سے تجاب میں رکھا ہے اور اس تصوف کی لطافت کو ان کے دلوں سے پوشیدہ کر دیا ہے۔ حتی کہ ایک گردہ کا خیال سیہ و گیا کہ اس کا م میں صرف ظاہری احوال کی اصلاح ہے باطن کا مشاہدہ موجود نہیں اور ایک گروہ کا خیال سی ہے کہ صوفی صرف ایک اسم ہے جس کی کوئی اصل اور حقیقت نہیں یہاں تک کہ سیودہ لوگوں کی دیکھی دیکھی ظاہر بین علاء نے بھی اس طریق تصوف کی اہلیت کا انکار کر دیا ہے اور اس حال کے تجاب ہی سے خوش ہو گئے ہیں حتی کہ عوام نے ان کی تقلید کرتے ہو کے صفائی باطن کی طلب کو دل سے مثادیا ہے اور سلف وصحاب کے معرف کی اہلیت کا انکار کر دیا ہے اور اس حال کی

53

حضرت ابوبكر صديق فأمآم الصوفياء

\_ إنَّ الصَفَاصفَةُ الصديق! إن اردت صوفياً عَلَى التحقيق ترجمه: - اكَرتم حقيق صوتى بنتاج بت مو (توسمين حضرت ابوبكر صديق "كى پيروى كرتا موگى) كيونكه بلا شبه صفائ باطن حفرت ابوبكر صديق "كى كه صفائ باطن كى ايك اصل به اورايك فرع! اس كى اصل دل كے اعتبار سے منقطع موتا اور اس كى فرع به وفادنيا سے دل كا خالى موتا به اور يد دونوں چيزيں حضرت ابوبكر صديق اكبر عبدالله بن ابى قحافة كى صفات بيں اس لئے كه اہل طريقت كے امام وہ بى تصاور ان كەل كى غير الله سے منقطع موت خاليه عالم محما كه جب تمام صحابه رضوان الله يليم الم على الله على م حضور يقليق كي حضرت معلى اور مكان مصطف من تشريف لے جاتے (وفات پا جانے) سے شكر دل موتى تيح تى كہ حضرت مرتكو ارتھنے كہ اور اللہ جب تمام محما به رضوان الله يليم الم على الم على اللہ محمن الور ال

كشف المعجوب

فوت ہو گئے ہیں اس کا سرقلم کر دوں گا۔اس وقت صدیق اکبر ؓ با ہرتشریف لائے اور بلند آ وازِسَے فرمایا اَلاَ حَنْ كَانَ يَعُبُدُ مُسَحَمداً فَإِنَّ مُحَمداً قَدفَاتَ وَحَنْ عَبدَ رِبَّ محمد فانه حيى لايموت (لوكوار كاه بوجاد كه جوم مد عليه كي يستش كرتا تما پس (اس کے معبود ) محمقان کے برتو موت داقع ہو گئ اور جو شخص محمقان کے بروردگار کی عبادت کرتا تھا۔ تو وہ رب تو زندہ ہے بھی نہیں مرے گا) پھر آپؓ نے اس آیت کریمہ کی الادت فرماني 'وَمَا مُحَمَّد ' إلَّا رَسُوُل ' قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُسُلُ اَفَائِن مَّاتَ أوُ قُتِلَ انْقَلَبْتُم عَلى أعْقَابِكُم `` (محر عَظَيْتُه الله الله المدول بن تومي - آب ع پہلے بھی بہت سے رسول گز رچکے ہیں۔ پس اگر وہ مرجا ئیں یاقتل کر دیئے جا ئیں تو کیا تم دین ہے ایڑیوں کے بل بھر جاؤ گے؟ ) یعنی جس تخص کے معبود محمظینے متھے اس کا معبود تو چل بساادر جوخدائ محمقا المله کی پوجا کرتا تھا اس کامعبودز ندہ ہے ہرگز نہیں مرے گاادر جس آ دمی نے فانی چیز کے ساتھ دل لگالیا تو فانی تو یقیناً فنا ہو جاتی ہےادراس کے فنا ہو جانے پر ا۔ ریخ دالم حاصل ہوگا ادر جس نے ہمیشہ باقی رہنے دالے کے حضورا پی جان سپر دکر دی توجب اس کانفس فنا ہو جاتا اورروح کاتعلق جسم ہے منقطع ہو جاتا ہے تو وہ (اس کے باوجود )بقائے دوام سے باقی رہتا ہے پس جس نے حضرت محمد علیقے کی ذات کوچیتم آ دمیت ہے دیکھاجب وہ اس دنیا ہے رحلت فر ما گئے تو اس کے دل سے محمد علیقے کی تعظیم بھی اٹھ گئ اورجس فخص نے آپ کی ذات کوچشم حقیقت ہے دیکھااس کے لئے حضور علیظہ کا اس دنیا میں رہنا اور اس دنیا سے نشریف لے جانا دونوں امر برابر ہیں کیونکہ اس نے حالت بقاء میں آ ب کی بقا کو بواسط حق سجانداور حالت فنا میں آ پ کی فنا کواللہ تعالیٰ کی جانب سے ہی سمجھا اوروہ''محول'' تبدیل کئے ہوئے جسم (اقدس) ۔ اعراض کر کے''محول'' ( تبدیل کرنے والے حق تعالی ) کی طرف متوجہ ہوا یحول کا قیام تحول کے داسطہ سے و یکھا ادر اکر ام حق کی مقداراً ب کی تعظیم کی نہ کی تحلوق میں اپنا دل اگایا ادر نسا پی نگاہ کی تحلوق پر ڈالی کیونکہ شعر

١ المحجوب

مَنُ نَظَرَ إِلَى الْحَلَقِ هَلَكَ ﴿ وَمَنُ رَجَعَ إِلَى الْحَقِ مَلَكَ ترجمہ:۔(جس نے تلوق کی طرف نگاہ ڈالی وہ ہلاک ہو گھیا اورجس نے حق تعالیٰ کی طرف رجوع کیا وہ فرشتہ بن گیا ) یعنی کلوق پرنظررکھنا ہلا کت کی اوررجوع الی الحق فرشتہ ہونے کی علامت ہے۔ علامت ہے۔

اور حضرت صدیق اکبڑ کے دل کا دنیائے غدار سے خالی ہونے کا عالم میدتھا کہ 🕐 مال۔اسباب اورغلاموں میں سے جو کچھ آپ کے پاس تھاراہ حق میں دے دیا اورخودایک گرڑی پہن کرحضور علیقہ کی خدمت میں حاضر ہو گئے۔ پنج سرعلیق نے یو چھا''ما حَلَفْتَ لَعِيَالِكَ فَقَالَ اللَّهُ وَرَسُوله ''(تم ن ابْتِ مال واسباب مي سائل وعيال ك لئے بیچھے کیا چھوڑا ہے؟ انہوں نے عرض کی'' دو بیش بہا خزانے چھوڑ آیا ہوں'' حضور متالية في الدور الله عليه عنه عنه عنه الله الله الله الله الله عنه الدور وسرى رسول الله عليه عليه كي متابعت) جب ان کا دل دنیا کی خوبصورتی کے تعلق ہے آ زاد ہو گیا۔ توانہوں نے اس کی كدورت سے اپنے ہاتھ كوبھى خالى كرديا اور ايك صوفى صادق كى يمي صفت ہوتى ہے اور ان باتوں کا انکار حق سے انکار اور مکاہرہ (ایک دوسر پر بڑائی طاہر کرنا) ہے اور میں کہتا ہوں کہ صفا کدر کی ضد ہےاور کدر بشر کی صفات میں سے ہے۔ پس فی الحقیقت صوفی وہ ہے جو کدورت بشریٰ ہے( کنارہ کش ہوکر )آ گے نکل گیا ہو۔جیسا کہ حضرت یوسف علیہ السلام کے مشاہدہ اوران کے حسن و جمال میں استغراق کی وجہ مصر کی عورتوں کی بشریت ان *بر* غالب ہوگئی تھی لیکن جب اس غلبہ سے ہیہ بشریت سے گز رکرفنا بشریت پر جا کرتھہرین تو باختیار پکاراتھیں ما ہذا بشدا ( یہ کوئی بشرتونہیں )انہوں نے نشانہ تو حضرت یوسف علیہ السلام كوبناياليكن اينى حالت كابيان كيا- يجى وجدب كم مشائخ طريقت رحمهم اللدف فرمايا ٢- كُمُ لَيْسَ الصَفَا من صِفَات البَسْرِ لِكَنَّ البَسْرِ مَلْرِ والملر لا يغلوا مِنَ الكلر '' ( صفائے باطن اوساف بشریت میں سے نہیں کیونکہ بشر پیگر خاکی ہےاور وجود خاکی

كشف المحجوب

56

کدورت سے خالیٰ ہیں ہوسکتا ) یعنی صفائے باطنی پیکیر خاکی کی صفات میں سے نہیں کیونکہ خاک کامدار کدورت کے بغیر نہیں ( اس لئے )بشر کدورت سے نکل نہیں سکتا پس صفاء باطن ک مثال افعال ہے بیان نہیں کی جائمتی اور مجاہدات کی دجہ ہے بشریت کوز وال نہیں ہوسکتا بلکہ صفت صفا کواحوال وافعال ہے کوئی نسبت ہی نہیں اور نہ ہی اس کے اسم کا خلا ہری اساء و القاب ، وفي تعلق ب" المصف صفة الاحساب وَهُمُ شموس ' بلاسحاب '' (صفائے باطن اللہ تعالیٰ کے دوستوں کی صفت ہے اور وہ سورج ہیں جن پر بادل کا حجاب نہیں ہے) چونکہ صفا باطن اللہ کے دوستوں کی صفت ہے اس لئے دوست وہی ہے جوابی صفت سے فانی اور دوستوں کی صفت سے باقی ہے اور ایسے اولیا ءاللہ کے احوال اہل حال پر روز رد ثن کی طرح واضح ہیں ۔ چنانچہ صحابہ کرام ٹنے حبیب خدا حضرت محمہ مصطفی سے حضرت حارثة کے بارے میں یو چھا۔ تو آپؓ نے ارشادفر مایا ہے 'عبد'' مَسوَّد المُسَلَّهُ فَسَلَّبَه ' بالايمان ''ودايك ايبابنده بجس كولكواللدتعالى فورايمان م موركرديا ب) یہاں تک کہاس کا چہرہ اس نورا ہمان کی تا ثیرے جا ند کی طرح روثن اوراس کا وجودنورر بانی ے منور ہے۔ اہل *طریقت میں سے ایک بز دگ کہتے* ہیں'' صبب اءُ النَّسِ حسب وَ القَحُو إِذَا شُسَّرَ كَا نَعُوُدٍج ۖ مِنْ صفاء الحُبِّ وَالتَوحِيُدِ إِذَا اشْتَبَكًا ''(سورخاورجاند کی روشن جب آ پس میں مشترک ہوجائے تو وہ تو حیدا درمحبت خدادندی کی صفائی کانموند ہے جب بیدونوں باہم مل جائیں ) ملکہ چانداور سورج کی روشن کی اللہ حیار کی تو حید اور محبت کے نور کے مقابلہ میں کیا حیثیت ہے کہ اس کی اس کے ساتھ نسبت کی جائے کیکن دنیا میں تو ان د دآ تکھوں کے نور سے زیادہ ظاہر کوئی نورنہیں کہ جن کی رسائی صرف آ سان برجلوہ نما حیا ند اور سورج تک ہی ہے کیکن تو حید ،معرفت اور محبت کے نور سے منور دل کے ذریعہ ہم عرش رجمان بلکه امور عقبی پر بھی اس دنیا میں ہی مطلع ہو سکتے ہیں۔ اہل طریقت کے تمام مشائخ کا اس بات پراجماع ہے کہ جب بندہ مقامات کی قید سے آ زاو، احوال کی کدورت سے خالی

كشف المحجوب

57

اورتغیر و تبدل کے مقام سے ہری ہوجائے اور تمام پسند یدہ احوال سے موصوف ہوجائے اور بھرتمام ادصاف سےجدا ہو جائے یعنی بند ہ کے دل میں اپنی کوئی صفت محمود نظر نہ آئے۔ نہ اس کی طرف دھیان دے ادر نہ اس پر مغرور ہوا وراس کا حال ادراک عقول سے تخفی ہوا در اس کا دقت شکوک دخلن کے تصرف سے پاک ہوجائے تو اس دقت مٰدحضور حق سے اس کی حاضر منقطع ہوتی ہےادر نہ ہی اس کے دجود کے لئے خلاہری اسباب کی ضرورت باقی رہتی بُ لِكَنَّ الصّفا حضور "بلا ذهاب دوجود بلا اسباب " (بالشب صفات باطن بارگاه الہی میں ایس حاضری ہے جس پر تبھی زوال نہیں اور ایسا وجود ہے جوابے قیام میں ظاہری اسباب کامتحتاج نہیں ) یعنی وہ بارگاہ الہی کا ایسا حاضر ہوتا ہے جو کمجھی غائب نہیں ہوتا اور ایسا موجود ہوتا جس کا وجود اسباب پر موقوف نہیں کیونکہ جس جگہ نیبت کا دقوع ہو جائے وہاں حاضري باقى نهيس رہتی اور جس کا وجود اسباب و ذرائع کاتحاج ہودہ واجد نہيں کہلا سکتا۔اور جب دہ اس درجہ تک چیخ جاتا ہے تو <sup>ر</sup>نیا دا آخرت میں فانی ہو جاتا ہے اور انسانیت کی روش میں ربانی ہوجاتا ہے اس دفت سونا اور ٹن کا ڈھیلا اس کے نز دیک برابر ہوجاتا ہے اور احکام شریعت میں سے جن امور کی حفاظت اور بجا آ وری دوسری مخلوق پر دشوار ہوتی ہے دہ اس کے لئے آسان ہوجاتی ہے۔

حضرت حارث کا ایمان : - چنانچا یک دفعه حفرت حارث رضی الله عند آنخضرت علی کم حضرت علی کم حضرت علی کم کم حضرت علی کم کم کم حضرت علی کم حضرت علی کم حضرت میں حضرت علی کم حضرت علی کم حضرت میں حضرت علی کم حضرت میں حضرت کم حضرت علی کم حضرت میں حضور کم حضرت حضرت کم حضرت حضرت کم حضرت حضرت کم حضرت حضرت کم حضرت



كشف المحجوب)

ادرصوفی نام ہے کاملین ولایت کا اور محققین اولیاء اللہ کواب بھی ای نام ہے اورصوفی نام ہے کاملین ولایت کا اور محققین اولیاء اللہ کواب بھی ای نام ہے نیکار تے ہیں اور شروع سے ای نام سے لیکارتی آئے ہیں اور مشارکۃ میں سے ایک بزرگ نے کہا ہے کہ 'مَن صَفَا الحب فَلَهُوَ صاف وَمَن صَفَا الجيبَ فهو صوفی ''(جو محف اللہ تعالی کی محبت کے ذراید صاف ہوجائے اس کو صافی اور جس کو محبوب (حقیقی) صاف کرد ہے اس کو صوفی کہتے ہیں لیحنی جو شخص محف الجیب فهو صوفی ''(جو ماف کرد ہے اس کو صوفی کہتے ہیں لیحنی جو شخص محف اور دی کی وجہ سے نصابی خواہ شات ماف کرد ہے اس کو صوفی کہتے ہیں لیحنی جو شو محب خدادندی کی وجہ سے نصابی خواہ شات ماف کرد ہے اس کو صوفی کہتے ہیں لیحنی جو شو محب خدادندی کی وجہ سے نصابی خواہ شات مان کرد ہے اس کو صوفی کہتے ہیں اور جو سے اس کو صافی اور جس کو محبوب (حقیقی) مان کرد ہے اس کو صوفی کہتے ہیں لیمن ہوجات محبوب حقیق حق تعالی کی ذات میں مستغرق اور اس کے ماسوی سے بیز ارہوجا تا ہے وہ صوفی بن جاتا ہے۔ اور لغت کے اعتبار موفی کی استعربی نیادہ عظمت والے ہیں کہ ان کی کو کی جنس ہوجس سے یہ موفی کہ محبوب ہو کہ اعترافی کو محبق کی دو معالی کہ اور سے بھی درست نہیں بنما کیو کہ می معنی (صوفی کی ہو کہ اعتراق تو مشتق اور مشتق منہ میں مجانست کو جاہتا ہے اور دنیا میں جو می کار ( موجود) کے معربی مشتق ہو کہ اعتراق کی ضد ہے اور کسی چیز کا اعتقاق اس کی ضد سے میں ہو اکر ہی ہو جس سے بیا م مشتق ہو کہ اعترافی کی ضد ہے اور کسی چیز کا اعتقاق اس کی ضد سے میں ہو اکر ہوں ہو میں کا ال

كشف المحجوب)

تصوف کے نزدیک اظہر من اُشمس بیں اور کسی عبارت یا اشارے کی محتاج نہیں '' لِاَنَ المصُوفِی معنوع عن العبار ۃ ولاشار ۃ '' ( کیونکہ صوفی کی حقیقت اور مفہوم عبادت اور اشارہ کے ذریعہ بیان نہیں ہوسکتا ) جب صوفی کی حقیقت ہر شم کی عبارات سے ناممکن ہوار تمام جہاں اس کی تعبیر بیان کرنے میں مصروف ہوتو پھرکوئی جانے یا نہ جانے اس اسم صوفی کو کیا خطرہ ہے؟ جب کہ اس کے معنی حاصل بھی ہوجا کیں ۔ پس اہل کمال انہی ( جو صوفی کے اوصاف کے حامل ہوں ) کو صوفی کہتے ہیں اس صوفی سے تعلق اور محبت رکھنے والوں کو مصوف کانام دیتے ہیں ۔

تصوف كالفظ تفعل كى باب ي باور مربى بس باب تفعل تكلف كا تقاضا كرتا باور يم تصوف اى اصل ( تصوف ) كى فرع باوران دونو س مي جو فرق بود لغت اور معنى كي اعتبار ي واضح بي ' المصفاو لاية ' و لقا اية ' و رَوَاية ' و التصوف حكاية ' لل صفا بلا شكاية ' ( صفائ باطن دلايت باوراس كى ايك علامت اور دايت ب اور تصوف بلا شبصفائى قلب كى حكايت ب) بس صفا كم معنى روش اور ظاہر بي اور تصوف ای معنى كى حكايت بادر اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كم ہوتى اور ظاہر بي اور تصوف سے صوف دو سرامتصوف اور تيسر استصوف موتا ج - بس صوفى وہ ہوتا ہے جوا بى ذات معنى كى حكايت بادر اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كر ہوتے بي ايك ان ميں اس معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كر ہوتے بي ايك ان ميں معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كر ہوتے بي ايك ان ميں معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كر ہوتے بي ايك ان ميں معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كر ہوتے بي ايك ان ميں معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كے ہوتے بي ايك ان ميں معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كے ہوتے بيں ايك ان ميں معنى كى حكايت جا در اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كے ہوتے بي ايك ان ميں معنى كى حكايت جا دور اہل تصوف اس درجہ ميں تين طرح كے ہوتے ہيں ايك ان ميں معنى كى حكايت ہو اور تيسر است ميں ميں طرح كے ہو اين ميں ايك ان ميں معنى حيائى كي ساتھ ماتھ اور تيسر است ميں تين طرح كے ہوتا ہے جوا بى دان ميں حقيقت كي ساتھ ملا ہوا ہو -

متصوف دہ ہے جو مجاہدہ دریا صن کے ذریعہ اس درجہ (صوفی) کا متلاش ہواور ایپ تمام معاملات میں ان صوفیاء کے طرزعمل کو پیش نظر رکھ اور متصوف وہ ہے جو مال و منال مرتبہ اور اپنی دنیا کے تحفظ کے لئے ایپ آپ کو صوفیاء کی طرح بنائے رکھنے میں معروف ہو حالانکہ ان دونوں مرتبوں کی اسے پھر خبر نہ ہو۔ یہاں تک کہ صوفیا نے کہا ہے کہ' الْمستَصَوف عِنَدًا لصوفِیَةِ کَالذُبَابِ وَعِند غیرِ جم کالاِبابِ '' (منصوف) صوفیا کے نزدیک کمسی کی طرح حقیر ہوتا ہے اور دوسر یا والوں کے نزدیک ( مردار کھانے دائے خونخوار ) بھیٹر یے کی طرح حریص ہوتا ہے ) پس صوفی داصل بحق ہوتا ہے۔ جس کو تق اصول تصوف پر چلنے دالا ہوتا ہے اور متصوف بالکل فضول اور بیہودہ ہوتا ہے۔ جس کو تق تعالیٰ کا وصل نصیب ہو گیا دہ اپنے مقصد کو پالینے ادر مراد پر پنج جانے کی وجہ ہے مراد ہے بے مراد اور مقصود ہے بی مقصود ہو گیا اور جس کو کہ اصول تصوف پر چلنا نصیب ہو گیا دہ احوال طریقت پر متمکن وقادر ہو گیا اور اس کے لطانف میں استحکام کے ساتھ تھ ہر گیا اور جس کے حصہ میں بیہودگی ادر واہیات با تیں ہوں وہ ان تمام مقامات سے محروم ہوتا اور حس نہ تو اسے حق کا وصل نصیب ہوا اور نہ ہی طریقت ہوں ان تمام مقامات سے محروم ہو گیا اور جس نہ تو اسے حق کا وصل نصیب ہوا اور نہ ہی طریقت سے جاب میں ہو گیا اور اس تجاب کی وجہ سے مراد موفیاء سے نزدیک اس معنی کی تفصیل میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چاہ کی طور پر احاط موفیاء سے نزدیک اس معنی کی تفصیل میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چوں طور پر احاط میں لا نام کن نہیں تا ہم ان میں سے بعض رموز انشاء اللہ اس کتاب میں ہم بیان کریں گے اور اللہ سے ہی تو فیق ہے۔

كشف المعجوب

دوسري تصل

صوفی کے معنی : رحضرت ذوالنون مصری رحمت الله علیه فرماتے میں 'المصوفی اذا نطق بَان نُسطُفُه ' مِنَ المحقّ المُتَق وَإِن سَكَت مَطَفَّتُ عنه المجواد مع بقطع العلائق ''(صوفی جب بولتا ہے تو اس كا كلام اس كی حقیقت حال سے بالكل واضح ہوجا تا ہے ادر جب وہ خاموش ہوتا ہے تو دنیاوی تعلقات سے اس كے انقطاع كواس كی طرف سے اس جب وہ خاموش ہوتا ہے تو دنیاوی تعلقات سے اس كے انقطاع كواس كی طرف سے اس کے اعضا بیان کرتے میں ) یعنی صوفی وہ ہوتا ہے کہ جب دہ بولتا ہے تو اس كی گفتگو كا بیان اس كی حقیقت حال کے مطابق ہوتا ہے اور وہ كوئی الی بات نہيں کرتا جو خوداس ميں موجود نہ ہواور جب وہ خاموش رہے تو اس كا معاملہ اس كی حالت سے ہی ظاہر ہوجا تا ہے اور دنيوى تعلقات سے اس كی گفتار تمام كی تمام کو اس كی حالت مال کی گفتار تمام كی تمام

كشف المحجوب

اصل صحیح پر مبنی ہوتی ہےادراس کا کردارد نیا ہےاس کی خالصتا کنارہ کشی کوظا ہر کرتا ہے جب وہ بولتا ہے تو اس کا قول بالکل حق کے مطابق ہوتا ہےادر جب خاموش رہتا ہے تو اس کا فعل سراسر فقر ہوتا ہے۔

حضرت جنيد رحمة اللَّدكا ارشاد بْ التصوف نَعْت ' أَفَامَ العَبْدُ فيه ''

"قيل نَـعُت" للعُبُد أمُ لغت للحق. فقال نعت الحق حقيقة (نعت العبد اسما '' (تصوف ایک الی صفت ہے جس میں بندہ قائم ہے کسی نے سوال کیا کہ ب بندے کی صفت ہے یا خدا کی؟ جواب دیا کہ وہ حقیقتاً تو خدا کی صفت ہی ہے لیکن رسمی طور پر بندہ کی صفت ہے) یعنی تصوف کی حقیقت بندہ ہے اس کی بشری صفات کے فنا کا تقاضہ کرتی ہےاور ہندہ کی بشری صفات کا فناہوناحق تعالی کی صفت کے بقامے ہوتا ہےاور رید حق تعالی کی صفت ہوتی اور اس کی رسم بندہ ہے ہمیشہ مجاہدہ کا تقاضا کرتی ہے اور دوا م مجاہدہ بندہ کی صفت ہے۔ دوسر بے الفاظ میں یوں سمجھ لو کہ حقیقت تو حید کے پیش نظر ریے صفت کسی بندہ کے لئے درست ہی نہیں کیونکہ بندہ کی صفات اس کے لئے دائی نہیں ہیں ادر مخلوق کی صفت سوائے اسم کے ظاہر نہیں ہوتی اس لئے کہ تلوق کی صفات کو بقا حاصل نہیں بلکہ وہ فعل حق ہوتا ہے پس در حقیقت د ہ صفت خدادندی ہوتی ہے ادر اس کا معنی وہی ہے کہ جس طرح اللہ تعالی نے بندہ کوتکم دیا کہ روز ہ رکھ لے اور روز ہ رکھنے کی وجہ ہے اس کا نام صائم رکھا اور طاہر کی اسم کے اعتبار سے توروز واس بندے کی طرف سے بیکن حقیقت کی رو سے مید تعالی ک صفت ہے چنانچہ خدا تعالیٰ نے فرمایا ہے اور رسول اللہ عظیقہ نے ہمیں خبر دی ہے کہ' المصوم لي وَاَنَا أَجْرى به " (روز دمير لي بادري بى اس كى جزادو كا) لين ردزہ میری طرف ہے ہے اس لئے کہ دنیا میں کئے جانے والے تمام افعال اس کی ملک ہیں اورلوگوں کاان افعال کواین طرف منسوب کر نارمی رواج اورمجاز ہے جنقیقت نہیں۔ حضرت ابوالحسن نورى رحمته اللدتعالي عليه فرمات بين 'التّصوف مّرك حُلّ

حيظ للنف " '( <sup>نقر</sup> كى تمام لذتوں كوچور دينا تصوف ب)اور بيد دطر<sup>ح</sup> كا موتا ب . ایک اسم اور دوسراحقیقت \_اور اس کے معنی یوں بیں کہ اگرصوفی خود حط نفس کوتر ک کرتا ہے تو حظفس کا حجھوڑ نابھی توایک خط ہے اس طرح ترک حظ رسم ورداج ہوگا۔۔اورا گر حظ ففس جوصوفی کو چھوڑ دیتو بید حظفس کا فناہوتا ہے اور اس معنی کا تعلق حقیقت مشاہدہ ہے ہے۔ پس حظ نفس کوترک کر دینا میہ بندہ کافعل ہے اور فنا حظ ( حظ کا بندہ کو چھوڑ دینا ) خدا تعالیٰ کا فعل ہے۔اور بندہ کافعل اسم اور مجاز ہوتا ہےاور فعل حق تعالی حقیقت ہوتا ہے۔اس قول ے حضرت جنید رحمتہ اللہ علیہ کا پہلے بیان ہونے دالا قول بھی خوب واضح ہوجا تا ہے۔ اور حضرت ايوالحن نورى بى فرماتے بين 'السصُوفِيَة هُمَ الذِينَ صَفَتُ أَدِوَاحَهُمُ فَصَارُو فِي الصَفِ الاول بَيْنَ يَدَى المحق '' (صوفى وه لوگ بي كه جن كي ارواح بشريت كي کدورت ہے آ زاد ادر نفسانی خواہشوں ہے یاک وصاف ہو گئی ہیں ادر اس طرح خواہ ثبات سے نبوا ی یا کرحق تعالی کے حضور صف اول میں اور اعلیٰ مقام میں آ رام یانے ک سعادت حاصل کرچکی ہیں ) اورغیراللہ ہے کنارہ کش ہوچکی ہیں اور یہی حضرت فرماتے ہیں کہ 'المصوفی الذی لایملِک وَلا یُمْلَک '' (صوفی وہ ہے کہ اس کے قصد میں کوئی چزینہ ہوادر دہ خود بھی کسی غیر اللہ کی ملکیت نہ ہو) ادر یہی عین فنا ہے کیونکہ جو فانی الصفت ہو وہ نہ کسی کا مالک ہوتا ہے اور نہ مملوک۔ کیونکہ ملک کا اطلاق موجودات پر ہی صحیح ، ہوتا ہےادراس کی مرادیہ ہے کہ صوفی دنیا کے مال دمتاع بلکہ آخرت کی زینت میں ہے بھی کسی چیز کواچی ملک نہیں بناتا تا کہ اس طرح کہیں وہ خود ہی ایپ نفس کی ملک اور حکم کا غلام نہ بن جائے اورایک سلطان ادلوالعزم کی طرح غیراللہ ہے اپنا ارادہ منقطع کر لیتا ہے تا کہ ﷺ بیراللہ اس سے اپنی بندگی کی طمع منقطع کرلیں اور جولوگ فنا کے کل کے قائل ہیں یہی قول ان کی دلیل ہے ہم ان کی غلط نہی کے مقام کواس کتاب میں انشاءاللہ بیان کریں گے تا کہ تمہی<u>ں</u>معلوم ہو جائے

شف المحج

ابن جلار حمته الله عليه كيتم مي كه 'المتصوف حقيقة لارَسُم '' (تصوف ايك اليي حقيقت ب جس كى ظاہرى رسم كوئى نہيں ) كيونكه معاملات ميں ظاہرى رسم ( تعريف ) مخلوق كا حصه ب اوراس كى حقيقت حق تعالى كا خاصه بت وجب مخلوق سے منه پھير لينے كانا م تصوف ہوا تو لامحاله اس كى ظاہرى تعريف نہ ہوگى ۔

ُ اورابوتمرد مشقى رحمته الله عليه فرمات بي 'المنصوف دُوُيةُ المكون بعين المنقض بَل غَضُّ الطرفِ عَن الكون '' (تقوف يه ٢ كموجودات كونقصان كى نكاه ہے دیکھا جائے بلکہ ان ہے آئکھ بند کر کی جائے ) بعض موجودات کو ناقص اور عیب دار دیکھےاور میصفت کے بقا کی دلیل ہے بلکہان ہے آئکھ بند ہی کر لےاور میصفت کے فنا کی دلیل ہے کیونکہ نگاہ تو موجودات پر ہی ڈالی جاتی ہے جب موجودات بھی نہ رہیں گے تو ان پر نظربھی نہ رے گی اور موجو دات دییا ہے آئکھ کا بند کر لینا بصیرت ریانی کابقا ہے یعنی جو څخص این ذات ہے آئکھ بند کر لیتا ہے تق تعالٰی کی طرف اس کی آئکھ کل جاتی ہے کیونکہ موجود کا طالب اپنابھی طالب ہوتا ہےاور اس کا کام اپنی ہی ذات سے متعلق ہوتا ہےاور اس کواپنی ذات ہے باہر نکلنے کا کوئی راستہ نہیں ملتا۔ ( گویا وہ خود ہی طالب اور خود ہی مطلوب ہوتا ے) پس ایک شخص اپنے آپ کو دیکھتا تو *لیک*ن ناقص دیکھتا ہےاور دوسرا خص اپنی ذات ے اپنی آئکھ بی بند کر لیتا ہے اور کچھ بھی نہیں دیکھتا۔ اور جو خص دیکھتا ہے اگر چہ ناقص نظر ے بن دیکھتا ہے چربھی اس کی نگاہ اس کا تجاب ہوتی ہے اور باد جود یکہ وہ دیکھتا ہے کیکن این ناقص بینائی کی دجہ ہے محبوب ہوتا ہےاور جوشخص دیکھا بی نہیں وہ اپنی نابینائی کی دجہ سے مجوب نہیں ہوتا۔اور اہل تصوف دار باب طریقت کے نزدیک سے بات مضبوط بنیاد کی حیثیت رکھتی ب(جس پرتصوف کی ساری مکارت کھڑی ہے)لیکن اس بات کی شرح کی بیجگہ ہیں۔ حضرت ابو بکرشبلی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں 'التَّصوفَ شِرْک ° لِلَاَّ۔ ۴ سَيُاللهُ الْقَللُبِ مِنُ روية الغير وَلاَ عَير '' (تصوف شرك بِ كيونكدوه دل كوغير الله كرد كيص ب

شف المحجوب)

100

And a second

محفوظ رکھتا ہے حالانکہ غیر اللہ کا تو وجود ہی نہیں ) یعنی اللہ تعالیٰ کی تو حید کو ثابت کرنے میں غیر کی طرف دیکھنا شرک ہے۔ جب دل میں غیر اللہ کی کوئی قدر و قیمت ہی نہیں تو پھر اللہ ے ذکر سے دل کو حفوظ رکھنا محال ہے۔

حضرت حضری رحمتہ اللَّّد علیہ فرماتے میں 'اللَّّصَوف صفاء البلسوِ مِنْ كلورةِ السم خیالفت '' ( تصوف مخالفت کی كدورتوں ہے دل اور باطن كو پاک ركھنا ہے ) یعنی اس کے معنی سیر میں كہ باطن كوحق کی مخالفت سے بچائے رکھ اس لئے كہ دوسی موافقت کا نام ہاور موافقت مخالفت کی ضد ہے اور دوست كو پور کی دنیا میں دوست کے تعم سے زیادہ كوئی چیز محبوب نہیں ہوتی ۔ اور جب مرادہ ہی ایک ہوتو پھر مخالفت کا تصور كیا كیا جاسكتا ہے۔ حضرت محرّ بن علی بن الحسین بن علیٰ بن الی طالب فرماتے میں ' التصوف خلقی °

فَمَنُ ذَاذَ عَلَيْكَ فِي الْحَلْقِ ذَاذَ عَلَيْكَ فِي الْتَصوف " (تصوف خوش خلقى كانام ب يس جو شخص خوش خلقى ميس تجمع سے زيادہ ہے وہ تصوف ميں بھی بچھ سے زيادہ ہے ) يعنى صوفى ايتھ اخلاق كاما لك ہوتا ہے لہذا جو زيادہ حسن اخلاق والا ہے وہ زيادہ صوفى ہے۔ خوش خلقى دو طرح كى ہوتى ہے ايك حق تعالى كے ساتھ اور دوسرى مخلوق خدا كے ساتھ ۔ حق حلقى د نيك خولى اس كے فيصلوں پر راضى ہونے كانام ہے اور مخلوق خدا كے ساتھ ۔ حق كماتھ اللہ كے ليح ان كى صحبت كابو جھ برداشت كيا جائے (يعنى ان كے حقوق ادا كے جائم س) اور اللہ كے ليح ان كى صحبت كابو جھ برداشت كيا جائے (يعنى ان كے حقوق ادا كے جائم س) اور مواحق تعالى كى صفت ہے اور بيدونوں اس كى واحدا نيت كے بيش نظر اس سے وابستہ ہيں۔ موناحق تعالى كى صفت ہوا در يودونوں اس كى واحدا نيت كے بيش نظر اس سے وابستہ ہيں۔ ابو محد مرتعش رحمت اللہ تعالى عليہ فرما تے ہيں 'الصوف كو كا يَسْب فَ هِمَه' حُظُر تَهُ الَّہِ الْہُ الْحَدُّى مُحسبت كابو ہے بين اور حلال ہو ميں اور حلال كى مستعنى و ب نياز موناحق تعالى كى صفت ہوا در يودونوں اس كى واحدا نيت كے بيش نظر اس سے وابستہ ہيں۔ ''(صوفى وہ ہے جس كا قصد اس كے قدم كے ساتھ ساتھ در ہے ) يعنى دونوں ايك ساتھ ''(صوفى وہ ہے جس كا قصد اس كے قدم كے ساتھ ساتھ در ہے ) يعنى دونوں ايك ساتھ

حاضر ربیں۔اور دل وہاں حاضر ہو جہاں جسم حاضر ہے اورجسم وہاں موجود ہو جہاں دل موجود ہےاور (ای طرح) دل وہاں حاضر ہو جہاں قدم اورقدم وہاں ہو جہاں دل حاضر

كشف المعجوب

ے۔اور تول دہاں حاضر ہو جہاں قدم اور قدم دہاں ہو جہاں تول خاضر ہوا ور یہی دل کے ہمیشہ حاضر رہنے کی علامت ہے بخلاف اس کے کہ جو کتے ہیں کہ اپنے آپ سے غائب ہے اور اللہ کے حضور حاضر ہے۔ ایسانہیں بلکہ اللہ کے سامنے بھی حاضر ہے اور اپنے سامنے بھی حاضر ہے۔ اور (صوفیاء کی اصطلاح) '' جمع الجمع'' سے بھی یہی مراد ہے کیونکہ جب محک اپنے آپ کا دیکھنامستحق ہوتو اپنی ذات سے نیبت نہیں ہوتی اور جب اپنے آپ کا دیکھنا اٹھ گیا اور اپنی ذات سے غیبت ہوتی اللہ تو اللہ تو اللہ تو اللہ تو اللہ ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اور اللہ کے مو موگی ادر شیل رحمت اللہ علیہ کاس قول سے بھی اس کی تائیر ہوتی ہوتی حاضر کی بلاغیبت حاصل موگی ادر شیل رحمت اللہ غیر اللہ ''(صوفی دونوں جہانوں میں اللہ تو مالی کے ساتھ غیر اللہ کو نہیں دیکھا) اور پونکہ تحلوقات میں بندہ کی سے بھی غیر اللہ میں شامل ہے لہذا جب صوفی غیر اللہ کونیں دیکھا تو اپنے وجود کو بھی نہیں دیکھا اور اپنی داشت کی حالت میں نامل ہے لہذا جب صوفی میں دیکھا کا در نہیں دیکھا تو اپنے وجود کو بھی نہیں دیکھا اور اپنی داشت میں نامل ہے لہذا جب صوفی میں دیکھا کا در خواتا ہے دیکھی ہیں دیکھی اور بنی داش ہوتی اور ہیں ایک دالہ ہوتی دانہ کے میں تھی داللہ کر میں اللہ دارتی دارتے ہیں ہوتی اور اپنی دال ہے ہیں ایک نے ہیں دیکھی ہیں ہوتی ہے۔ 'الم مو داللہ کے ساتھ خیر اللہ کو دیکھی ہیں دیکھی اور بھی اللہ '' (صوفی نے کہی میں اللہ میں شامل ہے لہذا جب صوفی نے کہیں دیکھی ہیں دیکھی اور پی خال ہ جب کی میں ہے ہو دار ہے ہو دارت ہو جاتا ہے۔ میں خال میں خال ہو جاتا ہے۔

حفرت جنير رحمته الله عليه فرمات بين "المنصوف مبنى" على تُمَان خِصَالِ ألسحا والرضا وابصرو الاشارة والعربة ولبس الصوف واسياحة والفقر اما السحا فلابر اهيم واما الرضا فلاسماعيل واما الصبر فلايوب واما الاشارة فلز كُريًا وَامَّا الغرية فليحيى واماليس الصوف فلموسى واما السياحة فلعيد واما الفقر فلمحمد صلى الله عليه وسلم و عليهم اجمعين "(تصوف) آثم محسلتي بين(1) مخاوت، (٢) رضا، (٣) مبر، (٣) اشاره، (۵) غربت، (٢) صوف، نبينا، (٤) ميا حت اور (٨) فقر - (١) مغارت - حفرت ابرابيم عليه السلام كاشيوه بكه انهول في ابخى متاع عزيز بينا الله كل راه من قربان كرديا) (٢) رضا - حفرت اساعيل عليه السلام كا خاصه ب (كماني جان قربان كرف ك لي تيار هو كه) مبر، حضرت السلام كا خاصه ب (كماني جان قربان كرف ك لي تيار هو كه) (٣) مبر، حضرت اليب عليه السلام كي خصلت ب (كرانيون في كمر دول كي معيبت يرعبر كاليم مظاهره



كِيا) (۴) اشاره، حضرت ذكر ياعليه السلام كى رمز ب كدفق تعالى فے فرمايا" الله تُستَسلِّم النَّاسُ ذَلِثْةَ أَيَّامِ إِلَّا رَمُزًا ''( آ بِ تَمَن دن تَك لوكول يصرف اشاره سے بات كري ے )اور نیز ای حالت میں فرمایا'' اِذْ نَادى رَبَّه ' نِدَاءَ حَفِيًّا '' ( جب حفرت زكر ياعكيه السلام فى اب رب كوخفيد طور ير يكارا) (٥) غربت حفرت يحي عليه السلام كاوصف بكه ابنے وطن میں رہتے ہوئے بھی بے دطن اور اینوں سے بیگانہ رہے۔ (۲) اور ساحت ، حضرت عیسی علیہ السلام کی اقتداء ہے کہ پوری زندگی تبلیغ حق کے لیے سیاحت میں اس طرح مجردر ہے کہ ایک پیالہ ادر ایک کنگھی کے علادہ کچھ بھی پاس نہ رکھتے تھے بھر جب انہوں نے ایک شخص کو اپنے ددنوں ہاتھوں سے پانی پیتے ہوئے دیکھا تو پیالہ پھینک دیا ادر جب ایک اور آ دمی کواپنی انگلیوں سے خلال کرتے ہوئے دیکھا تو کنگھی کو بھی کچینک دیا۔ ( 2 ) صوف پہناتو بید حضرت موئ علیہ السلام کی اتباع ہے کہ ان کالباس ادنی کپڑ ے کا ہوتا تھا۔ادر (۸) فقر، سوید حضرت محمد علیق کی اطاعت ب کہ اللہ تعالی نے روئے زمین کے تمام فزانوں کی تنجیاں ان کے ہاتھ میں دے کر فرمایا کہ آب کوئی محنت نہ کریں ادر ان خزانوں سے اپنی زینت فرما میں (یعنی اسباب معاش حاصل کریں) تو آنخصرت علیکھیے نے عرض کی کہ بارخدایا میں بیفزانے نہیں چاہتا۔ بچھا یک دن سیر کیچئے اورا یک دن بھو کا ر کھئے۔ اور مل وبندگی کے لئے میں اصول بہت اچھ ہیں۔

حفزت حفزی رحمته الله علیه فرماتے بین 'المصوف لا یو جَلُ بَعد عدمه ولا یعد م بعدو جوده '' (صوف وہ ہے جواب عدم کے بعد موجود نہ ہوا درا پنے وجود کے بعد معدوم نہ ہو) یعنی صوفی جو بچھ حاصل کر لیتا ہے اسے ہر گز گم نہیں کرتا۔ اور جو بچھ کھود یتا ہے اسے دوبارہ ہر گز حاصل نہیں کرتا۔ دوسر الفاظ میں اس کاحق کو پالینا نہ پالینے میں کبھی تبدیل نہیں ہوتا۔ اور اس کا نہ پانا کبھی پالینے میں تبدیل نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ اس کا اثبات بغیر نفی کے اور نفی بغیر اثبات کے ہوجائے اس عبارت سے مراد سے ہے کہ اس ک

كشف المحجوب

بشریت کی حالت اس سے بالکل ساقط ہو جائے ادر اس کے حق میں جسمانی مشاہدات معددم ہوجا ئیں اور تمام موجودات ہے اُس کے تعلقات منقطع ہوجا ئیں حتی کہ جو تخص تمام متفرق ادر پراگندہ خیالات اپنی ذات میں جمع کرے اور اپنی ہی ذات سے قیام حاصل کرے ای پربشریت کے تمام اسرار خاہر ہوتے ہیں اور بیصورت اللہ تعالیٰ کے دو پیغ بروں میں ظاہر ہوئی۔ ایک حضرت موٹ علیہ السلام تھے کہ ان کے وجود میں عدم نہ تھا۔ ای لئے انہوں نے اللہ تعالی سے دُعاکرتے ہوئے کہاتھا ' دَبِّ السُّوحَ لِي صَلْدِي وَيَسِّولِي اَمْسِوِی ''(اےمیرے پروردگارمیرے سیندکوکھول دےاور جھ پرمیرامعاملہ آسان فرما دے) اور دوسرے حضرت محمد علیظہ میں کہ آپ کے عدم میں وجود نہ تھا (لیعنی ان کے مشاہدہ من میں محویت کاملہ میں بے صفوری نہتھی ) یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے آ ب سے فرمایا "أَلَمُ نَشُوَحُ لَكَ صَدُرَكَ " (كيابهم في آب ك ليَّ آب كاسينهول نبيس ديا؟) ان میں ہے ایک حطرت موسی علیہ السلام نے اپنی آ رائش و زینت کی خود التحا کی اور دوسر محمد عليظة في خوداً رائش كي خوا بمش نبيس كي الله تعالى في خودانبيس آ راسته كرديا. على بن بيدارالعير في المنيشا يورى رحمة الله عليه فرمات عين 'التَّصَوف إسقَّاطُ الوَوِيَهِ لَلْحِقَ ظاهرا وباطِنًا '' (تصوف بير ہے کہ صوفی اپنے ظاہر دباطن کونہ دیکھے بلکہ سب کچھتی تعالیٰ کے لئے دیکھے ) یہاں تک کہ اگر ظاہر پر نگاہ ڈالےتواس پرتو فیش الہی کا نشان یائے گاادر جب فورے دیکھے گا کہ خاہر کے معاملات تو فیق الہی کے مقابلہ میں مچھر کے پر کے برابر بھی وزن نہیں رکھتے تو خاہر کے تمام معاملات کوترک کر دےگا ادر جب باطن کو د کیھے گا تواس میں بھی تو فیق خداوندی کانشان یائے گا۔لیکن جب باطن کے معاملات پرغور

کرے گا۔ ادر اے معلوم ہو گا کہ معاملات باطن کی بھی تو فیق الہی کے مقابلہ میں کوئی

حیثیت نہیں تو باطن کوبھی ترک کرد ےگا (لہٰذااں دفت ) صرف حق کودیکھے گاادر جب

صرف حق تعالیٰ کوہی دیکھیگا تو پھراپنے آپ کو ہرگز نہ دیکھےگا۔

كشف المحجوب

اور حمد بن احمد المقرى رحمة الله عليه فرمات بين 'التصوف استعامة الأخوال عَبَ المحق '' ( تصوف بیہ ہے کہ صوفی کے تمام حالات حق تعالیٰ کے ساتھ دابستہ ہوں ) یعن صوفی کے احوال ( کشف د غیرہ ) اس کواصلی حال ( مشاہدہ حق ) سے غیر کی طرف بھیر کر اسے کچ روی میں نہ ڈال دیں اس لئے کہ جس کا دل احوال کے بھیر نے والے اللہ تعالیٰ کا دیدار حق بی ازر کھتے ہیں۔ تعسیر می قصل

ابو مفص حداد خيتا يورى رحمته الله عليه فرمات بي كم "التصوف تحلَّمه أداب" لِكُلٌ وَقُتِ اَدُب وَلِكُلٌ مَقَام اَداب اَداب وَلِكُلٍ حَالِ اَدَب فَمَنُ لَزِمَ اَداب الاوقاتِ بَلَغَ مَبُلَغَ الرِّجَالِ وَمَنُ ضيعَ الادَابَ فَهُوَ بَعِيدٌ مِنُ حَيث بَظُن القَرَبَ وَمن دور مِن حَيْث يُظنُ القُبول '' (تصوف تمام كاتمام ادب كاتام ب- مروقت مقام اور حال کے لئے آ داب میں جو تحف اوقات کے آ داب بجالا نے کواپنے او پر لا زم کر لے وہ مردان تصوف کے درجہ پر پہنچ جاتا ہے اور جو آ داب کوضائع کردے وہ اس درجہ سے دور ہوتا بال حیثیت سے کہ اپنے آپ کو بہت قریب سجھتا ہے اور اس حیثیت سے مردود ہوتا ہے کہ اپنے آپ کو مقبول بارگاہ الہی سمجھتا ہے اور بیہ مطلب حضرت ابوائشن نوری رحمتہ اللہ علیہ *کے اس قول سے ز*یادہ قریب *ہے کہ جوانہ*وں نے کہا'' لیسَ التَصَوَّف دسومًا و لا عُلُوْمًا وَلِحَتَّهَ أَخَلَاق " " (تصوف ندتو صرف رسوم كانام باورند بى مض علوم كابلكدو وتوحس اخلاق کا نام ہے ) یعنی نصوف اگر کسی اسم کا نام ہوتا تو مجاہدہ وریا خت کے ذریعہ حاصل ہو جاتا اگر علم کانام ہوتا تو تعلیم سے حاصل ہوجا تادہ تو بس اخلاق کانام ہے کہ جب تک تو اس كالمكم اين اندرندج بادراس كمعاطات اين ساته درست ندكر ادراس كاانصاف اپنی ذات سے نہ دے اس دقت تک وہ حاصل نہیں ہو سکتا اسم اوراخلاق کے درمیان فرق بیہ



ڈالی اور انہیں زمانہ کے رسمی صوفی ہی نظر آئے۔اور ان کے محور قص وسر دد رہے۔ ذاتی

كشف المحجرب

No.

مفادات کے لئے بادشاہوں کے درباروں میں جانے اور خوراک وخلدت کے لئے آپس میں جھکڑنے کا عوام کوعلم ہوا تو دہ تما مصوفیاء سے ہی بداء تقاد ہو گئے اور کہنے لگے کہ اگر طریقہ تصوف کی یہی اصل جو متقد مین صوفیاء بھی اس طریق پر چلے ہوں گے ادرانہوں نے بیہ معلوم نہ کیا کہ بیفٹر ت (دہ زمانہ جس میں کوئی نبی دنیا میں موجود نہ ہو) اور اہتلا د آزمائش کا زمانہ ہے جب لائی مبادشاہ کوظلم میں ،طمع ، عالم کونا فرمانی ادرزنا کا ری میں اور ریا کاری، زاہد کو منافقت میں مبتلا کرد نے تو لامحالہ نفسانی خواہشات ،صوفی کو بھی ناچ کو داور طریقت کی اصل بھی جان ہو کہ اگر چہ اٹل طریقت تباہ ہو سکتے ہیں کی ک طریقت کی اصل بھی جن ہو کہ اگر دے تو لامحالہ نفسانی خواہشات ،صوفی کو بھی ناچ کو داور طریقت کی اصل بھی جان ہو کتی ۔ اور یہ بھی جان لو کہ اگر چہ اٹل طریقت تباہ ہو سکتے ہیں کیکن طریقت کی اصل بھی جاہ ہیں ہو کتی ۔ اور یہ بھی دے تو اس سے ان نیک لوگوں کی روش

70

حفزت ابوعلی قزوینی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے میں' التصوف کھو الاَئحلاق الرصیّةِ ''( تصوف پسندیدہ اخلاق کو کہتے ہیں ) اور پسندیدہ کردار وہ ہوتا ہے کہ بندہ تمام حالات میں جن تعالیٰ ہے خوش ہوادراس کی رضا پر راضی رہے۔ ر

ابوالحن نورى رحمته الله عليه فرمات مين 'التصوف هو المحسوبة وَالمفتوةِ وَتَسَرِكُ التَحَلفِ وَالسَحَاءُ وَبَلُلُ اللَّذَيا '' (تصوف، حيرت وجوانمردى ترك تطف سخادت اور متاع دنيا (راه حق ميں خرچ كرنے كا نام ہے) حريت سے ہے كہ بندہ نفسانى خواہ شاہت سے آزاد ہوجائے جوانمردى سے ہے كہ بندہ جواں بمتى كے ديكھنے فے الگ ہو جائے ترك تطف سے ہے كہ اپنے متعلقات اور دنيوي نعتوں كے لئے كوشش مذكر بے اور سخاوت سے ہے كہ دنيا كے لئے چھوڑ دے۔

اورابوالحن توشى رحمت الله عليه فرمات على كم التسصوف اليوم اسم وَلاَ حَقَيَهَة 'و قَد تَحَانَ حَقِيقة ' '' ( آج تَصوف كاصرف تام ره كيا اوركونَ حقيقت نبيس

|                                              | 71                              | لمعجرب)                                     | كشف        |
|----------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------|------------|
| مابہ اور سلف صالحینؓ کے دور میں تصوف کا      | نام نه تھا) <del>لع</del> نی سح | بلح زماند ميں حقيقت تقى                     | حالانکه پُ |
| جودتها۔اوراب صُرف نام رہ گیا ہے معنی         | ہوم ہرفرد میں مو                | نمل نه <i>تق</i> اليكن اس كامف <sub>و</sub> | اسم تومسته |
| ہور معروف يتصاور دعوىٰ كوكوئى تہيں جانيا     | کے معاملات <sup>مش</sup>        | يلعنى اس وقت تصوف                           | نہیں ہیں   |
| ت تصوف کا نام دنشان نہیں۔                    | ب م اور معاملات                 | ب دعویٰ تصوف معروف                          | تھا۔لیکنا  |
| ے متعلق مشائخ طریقت کے <b>اقوال کی</b> اس    | ب میں تصوف ہے                   | ابتک میں اس کمار                            |            |
| یں سعادت مند بنائے ) تم پر طریقت کی          | س سے (اللہ تمہج                 | ے بیان کر چکا ہوں <sup>ج</sup>              | قدر تحقيق  |
| مے تم کہ سکو کے کداس انکار سے ان کی          | ف کے منکروں                     | النبح ہو جائے گی اور تصو                    | حقيقت وا   |
| تے ہیں تو کوئی حرب نہیں کیونکہ اسم اور سمل   | وف كاانكاركر_                   | <b>ې؟اگروەصرف اسم ت</b> صر                  | کیا مراد ۔ |
| اصل اوراس کے معانی کا بی انکار کرتے          | وراگر تصوف کی                   | ت کوئی ضروری امر <i>نہی</i> ں ا             | يل يكاتكر  |
| کے قابل تعر <u>یف خصلتوں کا انکار ہے</u> اور | نریعت اور اس ب                  | ہو بیغمبر علیہ کی پوری ت                    | ہیں۔تو بیا |
| ت عطا فرمائے ) اس کتاب میں وصیت              | ولياءك سيعاد                    | (اللدتعالیٰتمہیںاپنے ا                      | يلتهي      |
| رانصاف كرنا كدتصوف كادعوى كم كرنااور         | ت كرنا اوراس قد                 | ) کهتم اس کی پوری رعایہ                     | كرتابون    |
| تواللہ ہی کی طرف سے ہے) 🛛 .                  | رکھنا۔(ادر تو فیق               | ۔<br>بے ساتھ نیک اعتقاد                     | إبل تصوف   |

72 .

كشف المحجوب

*چوتھ*اباب

مرقعہ پوش کے بیان میں جان او کہ صوفیاء کا شعار مرقعہ (گدڑی) پہنا ہا در مرقعات پہنا سنت ہے۔ اس لئے کہ رسول اللہ علیق کا ارشاد ہے 'عَلَیْ کُم پِلَب سُ الصُوفِ مَجدُونَ حَلَاوَةَ الایمان فی قُلُو بِکُم ''(اپن او پرصوف پہنالا زم کرلوم اپن دلوں میں ایمان کی طاوت پاؤے) نیز ایک صحابی فرماتے ہیں 'سکان النب صلی الله علیه وسلم یکب سُ الصُوف ویَہ وکُ الحصر کا ن مَن سُلَقَ مَوف پُنت اور گد ھے پرسواری فرمایا کرتے تھے) نیز رسول اللہ علیق نے سیدہ عاکثہ رضی اللہ عنه اور کہ ھے پرسواری فرمایا کرتے تھے) نیز مول اللہ علیق نے سیدہ عاکثہ رضی اللہ عنه اور گد ہے پرسواری فرمایا کرتے تھے) نیز مون اللہ علیق نے سیدہ عاکثہ رضی اللہ عنها سے فرمایا ' لا تست خصلیت یہ کہ کا لباس ہونا چا ہے تاکہ تم طلاوت ایمان پا سکواور روایت می ہوند نداگالو) اور فرمایا تم پریشم کا لباس ہونا چا ہے تاکہ تم طلاوت ایمان پا سکواور روایت می ہوند نداگالو کا اور فرمایا تم پریشم کا لباس کرتے اور گد ھے پرسواری فرمایا کرتے تھے۔ نیز حضرت عاکثہ رضی اللہ عبنا سے فرمایا کہ و

حفرت عمر بن خطاب ؓ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ ایسی گدڑی پہنا کرتے تھے جس میں میں میں پیوند لگے ہوتے تصاور حفزت عمرؓ بی فرمایا کرتے تھے کہ بہترین لباس وہ ہے جو کم قیمت ہو،اور حفزت علیؓ کے متعلق روایت ہے کہ وہ ایسا کرند پہنا کرتے تھے جس کی آسٹینیں ان کی انگلیوں کے برابر ہوتیں اور اگر بھی اس سے بھی لمبا کرند پہننے کا اتفاق ہوتا تواس کی آسٹیوں کا سراپھاڑ دیا کرتے تھے۔

نیز اللہ عز وجل کی طرف ہے رسول اللہ علیق کو کپڑ اچھوٹا کرنے کا حکم آیا چنانچہ ارشاد ربانی بے' وَثِيَابَکَ فَطَعِّر اَلی قَصْر '''(اوراپنے کپڑ ول کوکوتاہ کرو)

لے عبارت میں یکھ بیلے دوبارہ درج میں۔ اس تحرار کوتر جمد میں ختم کیا جا سکنا تھا لیکن دیا نت داری کا نقاضہ یکی تھا کہ فاری نسوز میں موجود عبارت کامن وکن ترجمہ کیا جائے۔ چنا نچہ ہم نے ایسا ہی کیا ہو سکتا ہے کا تب سے ہوا یہ - جملے دوبارہ لیکھے گئے ہوں۔ (مترجم)

المعجوب

حضرت حسن بصری رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے ستر بدری صحابہ رضی اللہ عنہم اجمعین ایسے دیکھے ہیں جن سب کالباس پیٹم کا تھا۔ حضرت صدیق اکبر تجرید دنیا سے قطع تعلقات کی حالت میں ہمیشہ اون کالباس زیب تن کیا کرتے متصاور حضرت حسن بصری رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت سلمان فا رسی کو کئی پیوندگی گدڑی پہنے ہوئے دیکھا۔ امیر الموسین حضرت عمر بن الخطاب امیر الموسین حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور ہرم

بن حیان ؓ ۔۔ روایت ہے کہ انہوں نے حضرت اولیں قرنی ؓ کو دیکھا کہ دہ ادن کا لباس پہنے ہوئے تصاوراس پر پیوند لگے ہوئے تصاور حسن بصری ما لک بن دیناراور سفیان تو ری رحمہم اللّہ سب صوف کی گھڑی ہی پہنا کرتے تھے۔

اور امام عالم حضرت الوحنيفہ کونی رحمتہ اللہ عليہ يے متعلق روايت ہے '' اور بيہ روايت محمد بن على حكيم تر فدى كى تصنيف '' تاريخ مشائخ '' ميں لکھى ہوئى ہے كہ ابتدا ميں آپ نے صوف كالباس پہن كر گوشہ شينى كا ارادہ فر مايا تھا يہاں تك كہ يغير عليظة كى خواب ميں زيارت كى \_ حضور عليظة نے ارشاد فر مايا تمہيں تحلوق كے درميان رہنا چاہئے كيونكه تمہارے ہى ذريعہ ميرى سنت كا احياء ہوگا'' اس دفت سے آپ نے گوشہ شينى كا ارادہ تو ترك فرماديا تاہم بھر بھى زيادہ قيمتى لباس بھى نہيں بہنا اور داؤ د طائى رحمتہ اللہ عليہ بھى صوف كالباس ہى

حصرت ابراہیم بن ادھم رحمتہ اللہ علیہ تعالیٰ صوف کی گدڑی پہنے امام اعظم حصرت ابو صنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کے پاس آئے تو آپ کے احباب نے انہیں حقارت کی نظر سے دیکھا۔ بید کچھ کر حصرت ابو صنیفہ رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا '' ہمارے سردار ابراہیم بن ادھم تشریف لائے ہیں۔ امام کے شاگر ووں نے کہا کہ مسلمانوں کے امام کی زبان پر فضول اور ناحق بات نہیں آ سکتی ابراہیم کو بی سرداری کیسے لی ؟ امام نے فرمایا '' وہ ہر وقت خدا وند تعالیٰ جل ذکرہ کی خدمت میں مشخول رہے ہیں اور ہم اوگ اپنے جسموں کی خدمت میں لگے

كشف المعجوب

ر ہے ہیں اس لئے وہ ہمارے مردار بن گئے۔ اور اب اگر امل زمانہ میں سے بعض کے نزدیک گدڑی اور خرقہ سینے سے دنیوی جاہ و جمال مراد ہوا در ان کا دل ظاہر حال کے موافق نہ ہوتو یہ بھی جائز ہے کہ پور لی شکر میں جنگ مومر دمیدان تو ایک ہی ہوتا ہے۔ ای طرح پوری جماعتوں میں محقق کم لوگ ہی ہوتے ہیں لیکن سب کو ان کے ساتھ ہی نسبت دی جاتی ہے کیونکہ وہ ایک چزیمی تو صوفیوں سے مشاہبت رکھتے ہیں، اور رسول اللہ ایک کا فرمان ہے ''من تنشب بقو کہ قدم و حیفوں سے مشاہبت رکھتے ہیں، اور رسول اللہ ایک کا فرمان ہے ''من تنشب بقو کہ قدم و حیفہ '' (جس نے کسی تو م کے ساتھ مشاہبت افتر ارک وہ انہی میں سے ہے) یعنی جو شخص کر دار واعتقاد میں کسی قو م کے ساتھ مما ثلت پیدا کرتا ہے وہ اس میں سے ہے) یعنی جو شخص کر دار واعتقاد میں کسی قو م کے ساتھ مما ثلت پیدا کرتا ہے وہ اس دومر رگردہ کی نگاہ ان کے ستر اور صفائی باطن کو دیکھتی ہے۔

74

غرض صوفی کی صحبت کا ارادہ کرنے والے شخص کا حال چار باتوں سے باہر تہیں ہوتا۔ ایک گروہ کو صفائی باطن ، نورانیت دل ، پا کیز گی طبیع اور اعتدال مزاج ان کے امرار باطن کے ساتھ نظر آتا ہے چنا ٹچہ یہ لوگ محققین کا قرب اور ان کی رفعت شان کود کیھتے ہیں اور اس بلند مقام کی عقیدت ان کے دامن گیر ہو جاتی ہے اور بصیرت باطن کی بنیاد پران کے ساتھ تعلق پیدا کرتے ہیں اور ان کے حال کا آغاز کشف احوال اور خواہش نفس سے مجرد ہونے اور نفس سے روگردانی کرنے ہے ہوتا ہے۔

دوس سر گروه کوان صوفیاء کرام کے ظاہر حال کے ساتھ جسم کی درتی، دل کی پا کیزگی اور سکون اور سینہ کی سلامتی جلوہ نمانظر آتی ہے۔ چنا نچہا یسے لوگ ان کے شریعت پر عمل، تحفظ آ داب اسلام اور حسن معاملات کود کیھتے ہیں اور ان کی صحبت اختیار کرنے کا ارادہ کرتے ہیں اور اپنے حال کی اصلاح کی کوشش کرتے ہیں اور ان کی ابتدا مجاہدہ اور حسن معاملہ سے ہوتی ہے۔ تیسر بے گردہ کوانسانی مرد ت معدہ ہم شینی اور حسن اخلاق ان صوفیاء کی سیر مد و



کردار کی طرف متوجہ کرتے ہیں چنانچہ وہ لوگ ان صوفیاء کرام کی ظاہری زندگی کود کیھتے ہیں کہ دہ لوگوں کے ساتھ عمدہ سلوک بز رگوں کی عزت و تکریم۔چھوٹوں پر شفقت اور ہمسر وں سے نیک معاملہ وغیرہ سے آ راستہ اور دنیوی نعتوں میں اضافہ کی طلب سے بے فکر اور قناعت پر خوش ہیں اور ان کی صحبت کا ارادہ کرتے اور طلب دنیا کی تکلیف اور کوشش کا طریقہ اپنے لئے آ سان کر لیتے اور بافراغت اپنے آ پ کوئیک بنا لیتے ہیں۔

75

چو تھے گروہ کی حالت بیہ ہے کہ اس کے افراد طبیعت کی ستی اور ففس کی سرکشی میں مبتلا ہونے کے باوجود دسائل و ذرائع کے بغیر دنیوی سادت کی طلب، فضلیت کے بغیر صدارت کا قصداد علم کے بغیرخصوصی مقام کی جنجوصوفیا کے احوال کی طرف متوجہ کرتی ہے ادر بیسو بیتے ہوئے کہ اس خاہری حال کے علادہ کوئی دوسرا کام ضروری نہیں صوفیا ء کی صحبت کا ارادہ کرتے ہیں اور وہ صوفیائے کرام بھی ان کے ساتھ اپنے لطف وکرم اور نرمی کا برتا ڈ کرتے اور مصالحت د درگز رہے کا م لیتے ہوئے زندگی بسر کرتے ہیں حالانکہ اس گروہ کے لوگوں کے دلوں میں حق بات میں ہے کچھ بھی نہیں ہوتا اوران کے جسموں میں طریقت کی طلب کے مجاہد بے کا کوئی نشان نہیں ہوتا اور وہ چا ہے ہیں کہ لوگ ان کا اس طرح احتر ام کریں جس طرح محقق صوفیوں کا کرتے ہیں ادران ہے ای طرح مرعوب ہوں جس طرح خدادند تعالی کے مقرب حضرات سے خوف کھاتے ہیں اور صوفیاء کرام کی صحبت وتعلق سے ان کی اصلاح کے بردے میں اپنی خرابیوں کو چھپانا جا ہے ہیں ادران کا سالباس زیب تن کر لیتے ہیں لیکن ان کا یہ بے عمل لباس ان کے جھوٹ اور فریب کاری پر شور مچا تا ہے کہ بہ حصوٹ کالباس اور حشر ونشر کے روز حسرت وغرور کی پوشاک ہے جیسا کہ اللہ تعالٰی کا ارشاد ب-مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوُراةَ ثُمَ لَمُ يَحْمِلُوُهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ ٱسْفَارًا بَعُسَ مَتَبَلُ الَقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوُ بَايَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ط (جن لوگوں پرتورات پرعمل کرنے کا بارڈ الاگیا تھا بھروہ اس بارکونہ اٹھا کسکے ان کی مثال اس

كشف المعجرب

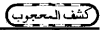
76

گد جھے کی سے جو کتابیں اٹھائے ہوئے ہوتا ہے۔اس قوم کی مثال بہت بری ہے جنہوں نے اللہ کی آیتوں کی تکذیب کی ادراللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں کرتا )ادراس زمانہ **میں** اس <sup>گ</sup>روہ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ پس تم پرلا زم ہے کہ جو کچھ تمہارے ا**ختیار میں نہ ہواس کو** حاصل کرنے کا قصد نہ کرد کوئکہ اگرتم ہزاد باریمی طریقت کے قبول کرنے کے لئے کوشش کر دنو طریقت ایک کمحہ کے لئے بھی تمہیں قبول نہیں کرے گی اس لئے کہ بیکام گدڑی پہنچ سے نہیں عشق الٰہی میں جلنے سے ہوتا ہے۔ جب طریقت سے کی <mark>شخص کی آشنا ہو جائے تو</mark> اس کاامیراندلباس بھی گدڑی کی طرح ہوجاتا ہےاور جب کوئی طریقت سے بیگانہ ہوتا ہے تو اس کی گدڑی بھی بدیختی کا رقعہاور قیامت کے روز شقاوت کا فرمان ہو جاتی ہے۔ چنا نچہ اس بزدگ پیرسے لوگوں نے کہا''لِے لا تسلیدس المُوقَعَةَ قَال مِنُ النِفَاقِ آنُ تَلَبِسَ لِبَساس الفيتان وَلاَ تَدُحُلُ فِي حملِ ٱثْقَالِ الفُتُوةِ ''(آ بِ گُدرُى كِولَ بِيس بِهْتِ؟ توانہوں نے جواب دیا بد منافقت ہے کہ تو جوانمر دول کا سالباس پہن لے کیکن جوانمر دی کی ذمہدار یوں کا بوجھا تھانے کے لئے تیار نہ ہو) کیونکہ جوانمردی کی ذمہداریوں کا بوجھ اٹھائے بغیر جوانمردوں کالباس زیب تن کرنامنافقت ہے۔ پس اگریفقیرا نہ لباس اس لئے ہے کہ خدا تعالیٰ بچھ کو پیچان لے کہ تو اس کا خاص بندہ ہے تو اللہ تعالیٰ تو بغیر لباس کے بھی تجتمے بیجا نتا ہےاورا گریہاس لئے ہے کہ لوگوں پر ظاہر کرنے کہ **میں** خاصان الب<mark>ی میں سے ہوں تو</mark> اگر تو واقعی اس کامقرب ہے تو بیر حالت ریا ہو گی اور اِگر تو ایسانہیں ہے تو پھر بیر حالت یقینا منافقت ہوگی اور بیراہ پر صعوبت اور پر خطر ہے اور اہل جن اس چیز سے بالا تر ہیں کہ لباس ك دربع شهرت حاصل كرير - ألم صَفَاءُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَىٰ إِنَّعَامُ وَ إِكْوَامُ والصُّوفُ لِبَساسُ الأنْعَام (صفائي قلب الله تعالى كي طرف سے بندہ کے ساتھ انعام واکرام کا مظہر ہےاورصوف جانوروں کالباس ہے ) پس ظاہری شکل وصورت ایک حیلہ ریا کاری ہے، کچھ لوگ ظاہری بناوٹ وآ رائی کو قرب الہی کے لئے حیلہ بجھتے ہیں اور صوفیا کالباس پہن کر اس

شف المعجوب

امید براینے ظاہر کوسنوار لیتے ہیں کہ لوگ انہیں بھی صوفیاء میں شار کریں۔ اس طریقہ کے مشابخ نے اپنے مریدوں کو گدڑیوں سے زیب وزینت دینے کاحکم دیااورخود بھی ایسا ہی کیا ہےتا کہ پخلوق کے درمیان ممتاز ہوجا نمیں اورلوگ ان کے محافظ بن جا کمیں کہ اگرا یک قدم بھی شریعت دطریقت کے خلاف اٹھا ئیں تو مخلوق کی شرم ہے ایساً نہ کر سکیں یے غرضیکہ گدڑی ادلیا ماللد کی زینت ہے۔عوام اس سے عزیز اور خواص اس سے ذلیل ہوجاتے ہیں۔عوام کی عزت يوں كه جب دہ گدڑى يمن ليتے ميں تو لوگ ان كى عزت كرتے ميں اور خواص كى ذلت اس طرح کہ جب وہ اے زیب تن کر لیتے ہیں تو لوگ انہیں عوام کی نگاہوں ہے و يصح اوران يراس كى وجد ب لمامت كرت مي - بس 'السعد قعَةُ لِبَاسُ النِعَم لِلْعُوَام وَجَوْشن البَلاَءِ للخواص " (گُدرُى عوام کے لئے نعمت کالباس اور نواص کے لئے آ ز مائٹوں کی زرہ مکتر ہے) ای لئے تو عوام میں سے بہت سے لوگ بڑے بیقرارر ہے میں چ**تا نچ**ہ جب ان کا ہاتھ کسی دوسرے کا م تک نہیں پنچتا اور طلب جاہ کا کوئی اور ذریعیہ نہیں یاتے تہ ای فقیرانہ گدڑی کے ذریعہ مرداری کی طلب کرتے اور اس کو دنیوی نعہتوں کے جمع کرنے کے لئے سبب بنا لیتے ہیں۔حالانکہ خاصان الہی ریا کاری دسر داری کور ک کرنے کا تحکم دیتے ذلت کوعزت پرترجیح دیتے اور مصیبت کونعمت پر اختیار کرتے ہیں تا کہ بید گدڑی ان کے لئے مصیبت اور عوام کے لئے نعمت بن ' ٱلْمر قَعَة قَعِيصُ الوَفالَاهل المضفَاء وَمِسرِبالُ السُودِ لِأَهْلِ الْضُرُودِ "( گُدرُى ال صفاح لے دفا كَقِيص ادرابل نور کے لئے خوشی کا کرتہ ہے) کیونکہ اہل صفا اٹسے بہن کر دونوں جہاں سے بے نیاز اور مرغوبات دنیا ہے منقطع ہوجاتے اور اہل غروراہے پہن کرچن سے حجاب میں اور اصلاح احوال ہے الگ ہوجاتے ہیں۔

الغرض گدڑی سب کے لئے بہتری کی علامت اور کامیابی کا سبب ہے۔اس سے سب کی مراد حاصل ہوتی ہے اگر کسی کے لئے صفائی باطن کا ذریعہ کسی کے لئے دنیوی



78



گرڑی پہنے کی شرائط ۔ گرڑی پہنے کی شرائط یہ ہیں کہ گرڑی ہلکا بن اور سہولت کے پیش نظر پہنی جائے اور جب تک گرڑی کا اصل وجود موجود ہو جہاں سے پچٹ جائے وہاں نگرا ( پیوند ) لگالیا جائے۔ اور اس بات میں مشاریخ ( اللہ ان سے راضی ہوا ) کے دوقول ہیں۔ ایک گروہ کہتا ہے کہ نگڑوں کے سینے ہیں تر تدیب کا لحاظ رکھنا شرط نہیں جہاں سے بھی سوئی کا سرا باہر نگل آئے اسے باہر کھینچ لیا جائے ( سینے میں خاص تر تدیب کے لئے ) کسی تکلف ک ضرورت نہیں ...... دوسر فریق کا کہنا ہے کہ چیتھڑ سے سینے میں اور ان کے تریب د سینے میں سلیقہ شرط ہے۔ تر تئیب کا لحاظ رکھنا اور نگڑوں کے سینے میں اور ان کے تریب د سینے معاملات میں سے ہوار معاملہ کی صحت ہی اصل سے حکے ہونے کی دلیل ہوتی ہے....اور میں علی بن عثان نے شیخ المشار کخ ابو القاسم گرگانی رہمتہ اللہ علیہ سے طوں میں دریا دت کیا تھا

كشف المعجوب

کہ درولیش کے لئے کم از کم کس چیز کا ہونا ضروری ہے تا کہ وہ فقر کا سزادار قرار پائے ڈ فرمایا ' وہ تین ہیں کہان سے کم نہ ہونا جا ہے (اول) یہ کہ چیتھڑوں کوسید ھا سینا جانتا ہو، ( دوم ) تجی بات سننے کی سمجھ ہو، (سوم) زمین بر صحیح طریقے سے باؤں رکھ سکے۔ اس دقت دردیشوں کاایک گروہ میرے ساتھ موجودتھا۔ جب ہم واپس ہوئے ادردرداز ہر پنچے توان میں سے ہرایک اس میں بچھنصرف (تاویل ) کرر ہاتھا۔اور جاہلوں کی ایک جماعت کواس میں لالچ پیدا ہوااور وہ کہنے گئے کہ فقر صرف چیتھڑ دں کوسیدھا سینے اور زمین پر پاؤں مار نے ( رقص کرنے ) کابی نام ہے۔ اور ہر شخص یہ سیجھنے لگا کہ ہم طریقت کی با**تیں** سننا بھی جانتے ہیں ادرلیکن چونکہ میرا دل شخ کی طرف متوجہ تھا اس لئے ان کی بات زمین پر پھینکنا نہ چاہا اور ان سے کہا کہ آ ہے ہم میں سے ہرشخص اس قول کے معانی سے متعلق کچھ بیان کرے۔ چنانچہ ہر مخص نے اپنا اپنا مفہوم بیان کیا۔ جب میری باری آئی تو میں نے کہا '' چیتھڑ ے کالیح سینا ہے ہے کہ اے فقر کے ساتھ سیا جائے نہ کہ خاہری زینت دتر تیب کے ساتھ۔ جب تم بیوند کوفقر کے ساتھ سیو گے تو بظاہر ٹیڑ ھا بی کیوں نہ ہو درست ہوگا۔ ادر درست بات سننا ہیہ ہے کہا ہے حال کے ساتھ سنا جائے نہ کہ قال کے ساتھ اور اس میں حق و سچائی کے ساتھ تاویل کریں نہ کہ بیہودہ بات کے ساتھ ادرا ہے دل سے سمجھیں نہ کہ عقل کے ساتھ اور زمین پرسید ہایاؤں رکھنا یہ ہے کہ محبت الہٰی کے جذبہ میں سرشار ہو کر زمین پر پاؤں رکھا جائے نہ کہ خاہر رسم اورلہوداعب کے ساتھ ۔ ان میں سے ایک شخص نے جب میہ بات شخ المثائخ كے ماسفقل كى توانہوں نے فرمايا''اَصَـابَ عَـلى حَيَّر اللَّه ''(على نے درست کہااللہ اسے بھلائی دے ) پس اس گروہ صوفیا کے زدیک گدڑی پہننے سے مراد، ونیا کی محبت کم کرنا اور حق تعالی کے ساتھ سچافقر حاصل کرنا ہے اور صحیح آ ثار میں آیا ہے کہ حضرت عیسیٰ ابن مریم سلام اللہ علیہ جب آسان پر اٹھائے گئے اس وقت گدڑی ہی پہنے ہوئے تھے اور ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ میں نے ان کوصوف کی اس گدڑی کے ساتھ

كشف المعجوب

خواب میں دیکھا کہ اس کے ہرچیتھڑ ہے سے نور بھوٹنا ہے میں نے بوچھا ہے سے علیہ السلام آ پ کے اس لباس پر بیڈو رکیسا ہے؟ تو فر مایا کہ بید میر ہے اضطراب دمجبوری کے نور میں کہ ان میں سے ہر چیتھزامیں نے ایک مجبوری اور ضرورت سے سیا تھا تو خداد ند تعالی نے میر بے دل کو پینچنے والی ہر تکلیف کو ایک نور بنادیا ہے۔ اور نیز میں نے اہل ملامت میں سے ایک بوژ ھے کو مادرالنہ میں دیکھا کہ جو چیزیں آ دمی کے کھانے اور پہنے کی میں نہ وہ انہیں کھا تا ے نہ پہنتا ہے اورالی چزیں اس کی خوراک تھیں جنہیں لوگ چینک دیتے تھے جیسے بوسیدہ سبزمی کژ دا کدداد رخراب شده گاجر وغیره قتم کی اشیاءادر بوشاک ان چیتھڑ وں کی بناتا تھا جو رایتے سے اٹھا کرانہیں دھوکرا یک گدڑی کی صورت میں بنالیتا تھا۔اور میں نے سنا ہے کہ مردارد دیس متاخرین اہل طریقت میں سے بہت تو ی حال ادر نیک سیرت ایک پیرتھا اس نے بہت سے روی چیتھڑے اپنی ٹوبی اور مصلے میں لگا رہے تھے کہ ان میں بچھونے بیچ دے رکھے تھے۔اور میر بے شخ رحمتہ اللہ علیہ نے اکادن سال تک ایک ہی جبہ پہنے رکھاجس میں بے تکلف چیتھڑوں کے بیوندلگاتے رہتے بتھے ادر مراتی لوگوں کی حکایت میں''میں نے و یکھا ہے کہ ' ایک صاحب مشاہدہ اور دوسرا صاحب مجاہدہ درویش تھا۔ صاحب مشاہدہ درویش نے تو پوری زندگی صرف وہی چیتھڑ ، نے زیب تن کئے جو درویشوں کے لباس سے ساع کی حالت میں بچٹ کر کرتے تھے اور صاحب مجاہدہ درویش نے تمام عمر صرف انہی چیتھڑوں کا لباس یہنا جو درویشوں کے استغفار کرنے کی حالت میں ان کے لباس سے بچٹ کر کرتے تھے۔ حتی کہان کا خاہری لباس ان کی باطنی سیرت کے مطابق ہوتا تھااورا ہی کی تکہداشت کرنا فقر کی حالت ہے۔اور شخ محمد بن حنیف رحستہ اللہ علیہ نے بیں سال تک ایک کھر درا ثاث پہنے رکھااور ہر سال میں جار چکے تھنچتے تھےاور ہر چلہ میں علوم حقیقت کے مخفی رازوں ہے متعلق ایک کتاب تصنیف کرتے تھے۔اوران کے دور میں علاء طریقت و حقیقت کے محققتین میں سے ایک بزرگ تھے جو فاری انباس میں بیٹھتے تھے لوگ انہیں محمد بن

كشف المحجرب

زکر یا کے نام سے یاد کرتے تھوہ ہر گز گدڑی نہ پہنچ تھے۔لوگوں نے شیخ محد حنیف رحمتہ اللہ علیہ سے دریافت کیا کہ گدڑی پہنچ کی شرط کیا ہے اور اس کا پہنا کس کے لئے مسلم ہے؟ فرمایا ''گدڑی پہنچ کی شرط وہی ہے جسے محمد بن زکر یا سفید پیرا تہن میں بجالا رہے ہیں اور اس کا پہننا بھی انہی کے لئے سز اوار ہے۔



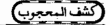
**گدژی علامت فقرنهیں : لیکن ا**س گروہ کی اس عادت کوچھوڑ دینا **اہل طریقت کی شرط** نہیں اورصوفیاء جواس حال میں پٹم کالباس بہت کم سنتے ہیں اس کی دووجوہ ہیں پہلی یہ ہے کہ جانوروں کے پاک دنایاک جگہوں پر بیٹھنے کی دجہ ہے پشم ناپاک ہو جاتی ہے اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ بدنا پول کے ایک گروہ نے کپٹم کے لباس کوا پنا شعار بنالیا ہے اور بدنا یوں کے شعار کی مخالفت کرما اگرخلاف سنت نہ ہوتو بہت ہی اچھا ہے لیکن گدڑی کے سینے میں تکلف اس لئے روار کھتے ہیں کہ ان ( گدڑی پوش) صوفیا کا مقام مخلوق میں بڑا بزرگ ہے اس لئے محتص نے اپنے آپ کوان جیسا بنالیا ہے اور گدڑی پہن کی ہے اور ان سے تا پسندیدہ افعال ظاہر ہوتے ہیں اور ان صوفیاء کو اپنے مخالفین کی صحبت سے رخ ہوتا ہے اس لئے انہوں نے اپنے لئے ایک ایسالباس پیند کرلیا ہے جسے ان کے سواکوئی ی ہی نہیں سکتا اور اس کوایک دوسرے کی پیچان کے لئے علامت بنالیا ہے۔ یہاں تک کہ ایک درویش کی بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوااوراین گدڑی میں ایک ٹکڑاغلط خط میں لگارکھا تھااس بزرگ نے اس کوانی صحبت سے علیحدہ کر دیا۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ صوفیاء کو طبع نازک اور مزاج لطيف کی دجہ ۔۔۔۔طبيعت کی کجی پندنہيں آئی اور جس طرح ناموز وں شعرذ وق لطيف کو پيند

ل شريعت مي كن أورب اصل چيز كوردان دينابد عت كبلاتا ب- عديث باك مي ، ب- كمل محدثة بدعة و كمل بدعة صلارلة و كُلِّ صلالة فى المنار الحديث ( برنى ايجاد شده چيز بدعت ب- بربدعت گرا بل ب اور برگمرا بى دوز خ مي جانے والى ب- )



نہیں آتا ای طرح تا موزوں فعل بھی طبع تازک کے لئے نا قابل قبول ہوتا ہے اور صوفیا کے ایک گردہ نے لباس کے وجود دعدم کا تکلف ہی نہیں کیا۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں گدڑی دی تو اسے پہن لیا۔ قباعنایت فرمائی تواسے زیب تن کرلیا ادرا گر ہر ہندچھوڑا تو ہر ہندہ لیا ادر میں علی بن عثان الجلائی نے بھی کسی طریقہ کو بسند کمیا ادرا ہے بعض سفروں میں اسی پر کمل کمیا ہے اور حکایات من آتا باحدین خفر و بدر متداند علیه جب بایز یدر متداند علیه کی زیارت کے لیے آئے تو انہوں نے قبابیہن رکھی تھی ادر جب شاہ بن شجاع ایو حفص کی زیارت کے لئے تشریف لائے توانہوں نے بھی ' فیتی' قبابی زیب تن کرر کھیتھی ۔ تاہم بیان کا معین لباس نہ تھا تبھی بھی وہ عبا (گدڑی) بھی استعال فرمایا کرتے تھے ادر کبھی پشینہ کا لباس یا سفید برابن بھی پہن لیا کرتے تھ خرض کد جیسالباس مسر آتا ہمن لیتے کیونکدانسان کانفس جس چز کاعادی ہواس چز ہےا۔ الفت ی ہوجاتی ہےادر جب کسی چز کی اے عادت ہو جائے گویا طبیعت ثانیہ بن جاتی ہے اس طرح دواس کے لئے حق سے حجاب بن جاتی ہے اى لَتُوْبِغِبْرِ عَظْمَةً فِ ارتاد فر مايا 'حيد المصِّدام صَومُ آفِ دانو د عليه السلام ''( بہترین روز ہ میرے بھائی داؤ دعلیہ السلام کا روز ہ ہے صحابہ نے یو چھایار سول اللہ ﷺ وه کس طرح ہوتا تھا؟ فرمایا داؤد علیہ السلام ایک دن روز ہ رکھتے بتھے ادرد دسرے دن افطار کرتے تھے تا کیفس کونہ روزہ رکھنے کی عادت ہونہ افطار کرنے کی تا کہ روزہ 😴 سے حجاب نہ بن جائے اور اس معاملہ میں ابو جامد دست روزی کا حال بالکل درست رہا ہے کہ ان کے مريد جب انيين كوئى لباس بينات توده يمن ليت ليكن جب كى مريدكوان لباس كما حاجت ہوتی تو ان کی حالت''فراغت' (مشاہرہ حق میں حالت جذب اور دنیا دیافیہا ہے فارغ ہونے) کا انظار کرتے جب ان پر یہ حالت طاری ہو جاتی تو مرید وہ لباس ان سے اتار لیتے آب نہ پہنانے دالے سے کہتے کہ کیوں پہنار ہا ہے اور نہ بی اتار نے دالے سے کہتے کہ کیوں اتار ہے ہوادر ہمارے اس زمانے میں بھی غزنی میں ایک بزرگ ہیں (اللہ اس

82



شہر کو حفوظ رکھے ) ان کالقب لوید رحمتہ اللہ علیہ ہے وہ لباس پہنے میں اپنی پسندیا امتیاز کو جائز نہیں بچھتے ادراس مقام میں وہ بالکل درست عمل کرتے ہیں۔ باقی یہ بات کہ ان صوفیا کے کپڑےاکٹر نیلےرنگ کے ہوتے ہیں تواس کا سبب سہ ہے کہ ان لوگوں نے اپنے طریق کی بنیادسیر وسیاحت پررکھی ہےاورسفیدلباس سفر میں اپنی حالت پرنہیں رہتا اور اس کا دھونا بھی انتہائی دشوار ہوتا ہےاور ہر خص اس کی لالیے بھی کر سکتا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ نیلا لباس ابل ماتم دمصیبت کی علامت اورغمز دہ لوگوں کالباس ہےاور دنیا محنت کا گھر بمصیبت کا بردہ سرائم کامر کز ،جدائی کی جھونیر می اور آ زمائش کا گہوارہ ہے چنا نچہ جب حق کے متلاثی لوگوں نے دنیا میں اپنا دلی مقصود ندد یکھا تو نیلالباس زیب تن کرلیا اور دصال محبوب کے سوگ میں بیٹھ گئے ادرایک ددسرے گروہ نے اپنے عمل میں کوتا ہی۔اپنے دل میں خرابی ادرز مانے میں تضبيح اوقات کے علاوہ جب کچھرنہ دیکھا تو نیلا لباس اختیار کرلیا کہ مقصود کا فوت ہو جاتا موت ہے بھی زیادہ بخت ہوتا ہے۔ کسی نے اپنے عزیز کی موت پر نیلالباس پہنا تو کسی نے مقصد کے فوت ہوجانے پر نیلا لباس پہن لیا ..... اورعلم کے ایک جھوٹے مدعی نے ایک درولیش سے کہا کہ تونے سے نیلا لباس کیوں پہن رکھا ہے؟ اس نے جواب دیا '' بیغ سکا کھا ے تین چزیں دنیا میں باقی رہی ہیں۔افقر،۲۔علم ادرششیر......تلوار بادشاہوں نے حاصل کی لیکن اس کومیوقعہ پراستعال نہ کیا یے کم علماء نے اختیار کیالیکن صرف اس کے حصول یر بن اکتفا کیا (عمل نہ کیا) اور فقر او کھراء کی جماعت نے اختیار کیا۔اوراے دولت جمع کرنے کاذر بعہ بنالیا۔ میں نے ان تتنوں گروہوں کی مصیبت پر نیلالباس پہن لیا ہے۔

اور حضرت مرتعش رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ بغداد کے ایک محلے سے گزرر ہے تھے کہ آپ کو پیاس محسوس ہوئی ایک دروازے پر آ کر پانی مانگا تو ایک لڑکی پانی کا کوزہ لے کر باہر آئی آپ نے پانی لے کر پیا۔ پھر اچا تک اس کے چہرے کو دیکھا تو دل ساقی کے جمال کا شکار ہو گیا۔ آپ نے وہیں ڈیرا لگا دیا حق کہ جب اس گھر کا



مالک آیا تو آپ نے اسے کہا۔ اے جناب! میرادل پانی پینے کو جا ہتا تھا جھے آپ کے گھر ک ایک لڑک نے پانی پلایا ادر میرا دل لے گئی۔ اس نے کہا'' وہ میری بٹی ہے میں اس کو آپ کی زوجیت میں دے دیتا ہوں۔ حضرت مرتحت بڑی مسرت کے ساتھ گھر میں داخل ہوتے اور نکاح کرلیا۔ بیگھر کاما لک بغداد کے دولت مندوں میں سے تھا۔ آپ کو جمام میں بھیجا · اور گذاری اتر وا به عده لباس بهنایا۔ جب راث ہوئی حضرت مرتحقؓ اپنے اور ادد معموالات ادا کرنے کے لئے تماز میں کھڑے ہوئے اور خلوت میں مشغول عبادت ہوئے تو اس دوران آ پ نے شور کچانا شروع کردیا کہ کھ تو اکو تصبی '' (میر ک گدڑ ک لاؤ) لوگوں نے یو چھا کیا ہوا؟ آ پؓ نے کہا''غیب سے میرے دل میں بیآ داز آ کی کہتم نے ایک نگاہ ہمارے غیر کو دیکھا تو ہم نے نیکی کا لباس اور گدڑی تمہارے خلاہر سے چیس کی اب اگر دوسری نظر ہمارے غیر برڈالے گا تو تمہارے دل ہے محبت کالباس بھی اتارلیں گے۔جس لباس کے سینے سے اللہ تعالٰی کی رضاجوئی ادرادلیا ءاللہ کے ساتھ مناسبت پیدا کرنی مقصود ہوتو اگراس کے حقوق دآ داب کو کھو ظاخر رکھ کر زندگی بسر کر سکتا ہے تو تجھے وہ لباس پہننا مبارک ہو۔ در نہ اینے دین دایمان کی حفاظت کرنی جا ہے اور اولیاء کے لباس میں حنیانت روانہ دکھنی جا ہے کیونکہ

84

سچامسلمان کی دومر بو ی کے بغیران ولی ہے بہتر ہے جودلایت کا جھوٹا ہدگی ہو۔ بہر حال گدڑی کا بہنا دو گروہوں کے لئے درست ہے ایک تو دنیا سے تعلقات منقطع کرنے والوں کے لئے اور دوسرا مشاقان دیدار اللی کے لئے ..... اور مشائخ طریقت کی عادت کچھ یوں رہ می ہے کہ جب کوئی مریدد نیوی تعلقات چھوڑ کران کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اس کو تمن سال میں تین با تو ل کی تعلیم دیتے ہیں اگروہ اس بات کو قبول کر لیتا ہے تو اسے مریدی کے لئے قبول فر مالیتے در نہ کہ دیتے کہ طریقت اس چز کو قبول کر لیتا ہے وہ تین چیزیں یہ ہیں پہلے سال خدمت خلق ، دوسر سے سال خدمت جن ، اور تیسر سے سال اپنے دل کی تکر انی ..... اور خدمت خلق وہ اسی وقت کر سکتا ہے کہ ایک آ ہے کو خاد موں



اور پور **کلوق ک**وخد دموں کے درجہ میں رکھے۔ یعنی کسی انٹیاز کے بغیر سب کواین ذات سے بہتر جانے اور سب کی خدمت کواپنے او پر واجب سمجھے نہ اس طرح کہ خدمت کر سے اور اپنے آپ کواس خدمت میں مخدوموں پر فضیلت دے کیونکہ ہے بات ایک کھلا نقصان واضح عیب اورزبانہ کی تمام آفتوں میں سے بڑی آفت ہے ..... اور حق تعالیٰ کی خدمت اس وقت کر سکتا ہے کہ اپنی دنیا وآ خرت کی تمام لذتوں کو منقطع کر دے اور محض حق تعالی کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اس کی پرسنٹ کرے کیونکہ اگر آ دمی اللہ تعالیٰ سے کسی اور چیز کے صول کے لئے اس کی عبادت کرتا ہے تو درحقیقت وہ اپنی بل عبادت کرتا ہے نہ کہ خدا تعالی کی ..... اوراینے دل کی تکرانی اس وقت کر سکتا ہے کہ اپنے دل کو صرف حق تعالی کی ذات سے داہستہ رکھے، اللہ تعالیٰ کی محبت کے سامنے دنیا کے تمام تفکرات کو دل سے دور کرےاوردل کوغفلت دمعصیت کے مواقع ہے محفوظ رکھے۔ جب بیتینوں شرطیں کسی مرید میں پائی جائیں تو پھر ہی گدڑی کا پہنتا حقیق طور پرمسلم ہوتا ہے نہ کہ تحض تقلید کے طور پر ..... کیکن مرید کو گدڑی پہنانے والا (مرشد) ایسام تنقیم الحال ہونا جا ہے جوطریقت کے تمام نشيب وفراز طے کر چکاہو، احوال طریقت کا ذوق جکھ چکاہو۔ اعمال شریعت کا مزہ حاصل کے ہوئے اور جلال خداوندی کا غلبہ اور جمال حق کا لطف دیکھے ہوئے ہو۔ اور بید بھی ضروری ہے کہ دہ اپنے مرید کے حال پر طلع ہو کہ انجام کاردہ س مقام تک رسائی حاصل کر ہے گا۔ والی لوٹ آنے والوں میں سے ہوگا۔ ما رستہ میں بی تھم جانے والوں میں سے ہوگا یا منزل مقصود سے ہمکنار ہونے والوں میں سے ہوگا۔ چنانچہ اگراہے معلوم ہوجائے کہ بیہ مرید طریقت کے سفر پر راہ ہے جی داپس لوٹ آئے گا تو اے صاف کہہ دے کہ دہ اس کو شروع ہی نہ کر بےادراگر دہ راہ میں ہی تلہ جائے تو اے آگے بڑھنے کاحکم دےادراگر دہ منزل تک پنج جائے تو اس کی تربیت و پرورش کر ہے اورطریق کے مشائخ دلوں کے طبیب ہوتے میں اگرطبیب مریض کی بیاری ہے واقف ہی نہ ہو سکے تو بیارکواپنے (غلط) علاج



ے ہلاک کرد بےگا<mark>اس لئے کہ دہ</mark>ای کی پر درش ہیں کر سکتا اور اس کے خطرہ کے مقام ہے واقف نہیں اور اس کی دوا۔ دغذ ااس کی بیاری کے خلاف تجویز کرتا ہے اور رسول اللہ علیقہ کا ارشادب 'ٱلشَّيْخ' فِي قَوْمِهِ كَا النَبِّي فِي أُمِتِهِ '' (شَّخْ إِنِي تُوم مِن اس طرح موتابِ جیسے بی اپنی امت میں ) پس انہیاء کرام لوگوں کوبصیرت باطن ہےادر ہرخص کواپنے اپنے درج میں رکھتے ہوئے حق تعالٰی کی طرف دعوت دیتے ہیں اسی طرح شخ کوبھی پوری باطنی ہمیرت کے ساتھا بنے مریدوں کی تربیت کرنی چاہئے اور ہرا یک کواس (کی طبیعت ) کے موافق دوا اورغذا دین چاہئے۔ تا کہ دعوت الی الحق کا مقصد حاصل ہو۔ پس جب کوئی ولایت خدادندی کے کمال تک پہنچا ہوا مرشد اپنے مرید کو ان تین سالوں کی تربیت اور ر باضت دمجابدہ کے بعد گدڑی پہنائے تو جائز ہے۔ اور گدڑی سینے کی شرط وہی ہے جوکفن يہنے کی شرط ہے کہ جب زندگی کی لذتوں سے امید منقطع کرے اور دل کو ضروریات زندگی نے پاک کر لے اور اپنی تمام عمر خدمت حق کے لئے وقف کر دے اور خواہش نفس ہے · یوری طرح بیزار ہواس دقت مرشداس کو گدڑی جیسی خلعت پہنا کرعزت بخشے اور دہ مرید اس کے حق پر قائم رہےاوراس کا حق ادا کرنے کی پوری سعی کرے اورا پی خواہشات کواپنے او پرحرام کرے۔گدڑی ہے متعلق ہزرگوں نے بہت سےاشارات بیان فرمائے ہیں۔ شخ ابو محمراصفهانی رحت الله علیہ نے اس بارے میں ایک کتاب کہی ہے کیکن عام صوفی لوگ اس بارے میں بڑا مبالغہ کرتے ہیں۔ تاہم اس کتاب سے اقوال نقل کرنے کا ہماراارادہ نہیں بلکہ ہمیں تو طریقت کے مشکل مسائل کو کھولنا ہے اور گدڑی کے بارے میں بهترین اشارات میه بین که گدڑی کا گلاصبر ہے۔ اس کی دوآ ستینیں خوف ورجا ہے۔ دو تریزیں قبض وبسط سے کمرنفس کی مخالفت ہے اس کی دونوں کر سیاں یقین کی صحت تے اور اس کی فرا و پر اخلاص ہے بنی ہونی جاہئیں۔ ادر اس ہے بھی بہتر ایثارات سے جی کہ '' گرڑی کا گلا''اہل دنیا کی محبت کے فنا ہوجانے ے دونوں آستینیں نفس کی حفاظت اور دل

| 87                                                                     | كشف المحجرب                               |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| فقرد برگزیدگ ۔۔ اس کی کمر۔مشاہدہ جن میں محو ہو جانے                    | کی عصمت سے ددنوں تر در میں                |
| طمینان پانے سے اور اس کی فراد یز جن تعالیٰ کے مقام وصال                | ے اور کری بارگاہ خداوندی میں <sup>ا</sup> |
| - <b>-</b> - <b>-</b> - <b>-</b> - <b>-</b> - <b>-</b> - <b>------</b> | <b>میں قرار پکڑنے سے بنی ہونی</b> جا      |
| وفاس طرح كى كدرى تياركر كى توابيخ طاہرى وجود كے                        | ہ جب باطن کے لئے                          |
| ہے، اور میری اس بارے میں ایک متقل کماب ہے جس کا                        | لئے بھی ایک گدڑی بنالینی جا۔              |
| ہرمرید کے پاس اس کا ایک نسخہ ہونا چاہئے کیکن مرید نے                   | نام' 'امرار الخرق والموتات ب              |
| عال کے وقت اس گدڑی کو بچاڑ ڈالے تو وہ معذور ہے اور                     |                                           |
| اب اختیارادر شرائط طریقت کو جانتے ہوئے اس کو بھاڑ                      |                                           |
| نامناسب نہیں اور اگرر کھے گا توبیہ بھی زمانے کے دوسرے                  |                                           |
| ہوگا جب ان میں ہے ہوگا تو باطن (کی صفائی) کے بغیر                      | گدڑی پیشوں کی طرح کا ایک                  |
| ہوگا۔اس معنی کی حقیقت یہ ہے کہان بزرگوں کے لباس                        | -                                         |
| اشاره ہے کہ جب ایک مقام سے دوسرے مقام کی طرف                           |                                           |
| کے حصول پرشکرید کے طور پر اس لباس سے باہر آتے ہیں                      |                                           |
| مرف ایک مقام کالباس ہوتے ہیں ادرگدڑی طریقت کے                          |                                           |
| ہے گویا کہ گدڑی طریقت فقراد رصفوت کے جملہ مقامات کا                    |                                           |
| مقامات سے باہر نکلنا ان سب مقامات سے بیزاری ظاہر                       |                                           |
| س مسلیہ کے بیان کرنے کا یہ مقام بیں کیونکہ اس کوخرقہ اور               |                                           |
| یں بیان کرنا جائنے ۔ پھر بھی یہاں اتنا اشارہ اس لئے کر                 |                                           |
| ئے۔انشاءاللہ اپنے مقام پراس کی بوری تفصیل بیان کریں                    | ,                                         |
| ی فرمایا ہے کہ گدڑ ی پہنانے دالے (مرشد ) میں حقیقت د                   |                                           |
| نی کہ جب وہ طریقت سے برگانہ شخص کو شفقت کی نگاہ سے                     | طريقت کې آتي قوت ہوتی جاہے                |

دیکھے تو دہ طریقت سے آشنا ہو جائے اور اگر دہ کی گنہ کا رکو گدڑی پہنا دے تو دہ ادلیاء میں سے ہو جائے۔ ایک دفعہ میں اینے شخ کے ہم راہ آذر بیجان کے ایک شہر میں جا رہا تھا کہ دد تین گدڑی پوشوں کود یکھادہ گندم کے ڈھر پر کھڑے تھے انہوں نے اپنی گدڑیوں کے پلے بچھا دیکے تو کسان نے ان میں بچھ غلہ ڈال دیا۔ شخ نے ان کی طرف توجہ کی ادر بیآ یت پڑھی' اول نیک الَّذِیْنَ اسْتُوَوُ الصَّللَّةَ بِالْهُدای فَمَا دَبِحَت تِبْحار تُنْهُمْ وَمَا كَانُوُ مُهْتَدِیْنَ ''(یہی دہ لوگ بیں جنہوں نے ہدایت کے بد لے میں گراہی کو تر بیاں کی تجارت نے ان کو کوئی نفع نہ دیا اور دہ مدایت کے بد لے میں گراہی کو تر بیا ہے۔ ایک کی تجارت نے ان کو کوئی نفع نہ دیا اور دہ ہوایت کے بد لے میں گراہی کو تر بیا ہے۔ ش کی تجارت نے ان کو کوئی نفع نہ دیا اور دہ مدایت ہوں نے دالے نہ تھے کہ میں ان یو گو کس بے ترمتی کی وجہ سے اس مصیبت میں میتما اور تحلوق کے سامن دیل ہو ہے تا ان کی دولت ہت کرنے کی اور کوئی تو میں دو اور دہ مدایت پر بی دو الے نہ تھے کی من میں دیل کی دولت ہت کرنے کی اور کوئی تو میں دو مربی حص سے ہتر نہیں ہوتی اور ایک دیل کی دولت جن کرنے کی اور کوئی حوم دو سری حص سے ہتر نہیں ہوتی اور ایک ہو ہو ہو ہو ایک کی دولت جن کرنے کی اور کوئی خواہ شات کی پر دو تر ہو ای میں موتی اور انہ دیل

كشف المعجوب

اورا پی خرابیوں کے لئے پردہ بنا لے تو اس کے اس تعل کی دجہ سے اس لباس کے اہل صوفیاء کرام کومور دالزام تشہرانا مناسب نہیں اور اہل ہدایت کے لئے اتی مقدار میں بیان ہی کافی ہے کیونکہ اگر میں اس کی تفصیل بیان کرنے لگوں تو اس کتاب کا مقصد فوت ہوجائے گا۔۔۔۔۔ اور تو فیق تو اللہ کی طرف سے ہے۔

· ·

• • •

с. С.

89

المحجوب 90 کچواں بار فقروصفت ميس اختلاف فقر دصفوت کی تفصیل میں علماءطریقت کا اختلاف ہے۔ایک گردہ کے نز دیک فقرصفوت ، افضل ب اور دوسر ، گرده ، کیز دیک صفوت ، فقر سے افضل بے، جولوگ فقر کوصفوت پرفضیلت دیتے ہیں ان کا کہنا ہے کہ فقر اللہ تعالٰی کے ماسو کی ہر چیز کے فتا اور ماسو می التد انقطاع كانام باور صفوت اس كمقامات مس سامك مقام ب جب فناحاصل ہوگئی تو مقامات سب نابود ہو گئے اور بیرمسئلہ بھی فقر دغناء کی طرح ہےاوران کے متعلق اس ے پہلے گفتگو گز رچکی ہےاور جولوگ صفوت کونقر ہے اعلیٰ سمجھتے ہیں ان کا کہنا ہید ہے کہ فقر ایک موجود چیز ہے جس کا نام رکھا جا سکتا ہے ادر صفوت تمام موجودات سے تعلق منقطع ہو جانے کو کہتے ہیں اور جملہ موجودات سے انقطاع عین فنا ہے اور فقر عین بقابس فقر اولیا اللہ کے مقامات میں ہے ایک مقام ہوااور صفوت ان کے کمالات میں سے ایک کمال۔اور اس زمانہ میں اس کے متعلق کافی طویل بحشیں ہو چکی ہیں ادر ہڑمخص اس میں عجیب عجیب تاویلیں کرتا اور ایک دوسرے کے سامنے نادر اقوال بیش کرتا ہے۔فقر وسفوت کی تفصیل میں واقع اختلاف تمام كاتمام صرف لفظى اختلاف ہے۔ حالانکہ مشائخ متغق میں کیچف عبارت نہ فقر ہے اور نہ صفوت پس ان لوگوں نے تص عبارت کوا کی فد ہب بنالیا ہے اور طبیعت کو معانی کے ادراک سے خالی کرلیا ہے اور حق کی بات کو پنچے بچینک کرخواہش نفس کی نفی کونفی عین اور اس کے اُثبات کوا ثب**ات می**ن سمجھ لیا ہے۔ پس اینی نفسانی خوا<sup>پہ</sup>ش کے قیام کی دجہ ہے وہ خود ہی موجود دمفقو دادرمنفی و مثبت میں۔طریقت جھوٹے مدعیوں کی اس طرح کی داہیات باتوں ے پاک ہے الغرض اولیاء اس بلند مقام پر پہنچ جاتے ہیں کہ جہاں کوئی مقام باقی نہیں رہتا بلكه جمله درجات دمقامات فانى بوجات جيرحتى كه عبارات ايخ معانى بيان كرنے سے عاجز آ جاتی میں اس طرح وہاں کے بینا۔ ذوق ،طمع قوت ، ہوشیاری اور بےخود کا کو کی چیز بھی باقی

كشف المعجوب

ہیں رہتی۔اس وقت وہ ایسے نام کے متلاثی ہوتے ہیں جس سے وہ ان معانی کو بیان کر سکیں جونہ تو کسی اسم کے تحت آئے ہیں نہ کسی صفت کے تحت ۔ اس دفت ہر شخص اس نام کوان معانی یر چسیاں کرتا ہے جواس کے نز دیک باعظمت ہو۔لہذا وہاں تقدیم د تاخیر جائز نہیں ہوتی کہ کوئی کہہ سکے کہ بید مقدم ہے یا وہ مقدم ہے کیونکہ مقدم وموخر ہونا توان اشیاء میں ہوتا ہے جن کا کوئی نام ہو۔ پس ایک گروہ کے دل پرفقر کا نام پرعظمت تھا تو انہیں میہ مقدم معلوم ہوا کیونکہ اس نام کے ساتھ ان کاتعلق تواضع وانکساری کی دجہ سے تھا اور دوسرے گروہ کے لئے صفوت کا نام زیادہ مقدم دکھائی دیتا ہےادران کے دل براس کی عظمت زیادہ ہے کیونکہ بیہ و نیوی، نفسانی آلائتوں اور خرابیوں کوفنا کرنے کا آئینہ دار ہے .....اور ان کی مرادان دونوں تاموں سے اس معنی کی علامت خاہر کرنا ہے جس کے بیان کرنے سے عبارت قاصر ہے جتی کہ ایک دوسرے کے ساتھ اس کے بارے میں اشاروں سے بات کرتے ہیں۔اور انہوں نے تمام علامتوں کے ساتھا بی ذات کا کشف کیا۔ اس گروہ نے اس کے پار بے میں کوئی اختلاف نہیں کیا کہ حقیقت تصوف کونفر ہے تعبیر کیا جائے یاصغوب سے البتداہل عبارت اورابل زبان دلغت نے اس کے معانی کی حقیقت سے بے جز ہوتے ہوئے خص عبارت میں کلام کیااوراس میں الجھ کررہ گئے اوران دو ناموں میں ہے ایک کومقدم اور دوسرے کو موخر کیا حالانکه بیددونوں قول محض عبارت (لفظی ) ہی تھے۔۔۔۔ پس اولیاء کا گردہ تو معانی کی تحقیق کی طرف گیا اور بیاہل لغت صرف عبارت کے اندھر بے میں ہی کھوکر رہ گئے۔ بیر جال جب <sup>کسی شخص</sup> کوتصوف کی حقیقت حاصل ہو جائے اور دواس کواپنے دل کی توجہ کا مرکز بنا لے تو اسے فقیر کہیں یا صوفی - بید دونوں اس حقیقت کے اضطراری مام میں ۔ جواسم کے تحت نہیں آ سکتی ..... اور بیا ختلاف حضرت ابوالحن سنون رحمته الله علیه کے دقت سے چلا آتا ہے کہ وہ جب کشف کی الی حالت میں ہوتے جو بقائے ساتھ تعلق رکھتی ہے تو فقر کوصفوت پر مقدم رکھتے اور جب مشاہرہ کے اس مقام میں ہوئے جس کانعلق فنا کے ساتھ ہے تو صفوت کوفقریر

ترج دیتے۔ اس دفت ارباب معانی ان سے یو چھتے کہ آپ ایسا کیوں کرتے ہیں؟ تو آپ جواب دیتے کہ جب طبیعت کوفایس پوراتنزل اور بقا کی طرف کال بلندی حاصل ہوتی ہے تو بیں صفوت کوفقر پر مقدم رکھتا ہوں اور جیب میں ایسے مقام میں ہوتا ہوں جس کاتعلق بقائے ساتحد بوتا بي توصفوت يرفقر كومقدم ركفتا بول كيوتكه فقر بقاكانام سيادرصفوت فناكا \_ كويايم این ذات سے فتاادر بقا کادیکھنااس طرح فانی کردیتا ہوں کہ میری طبیعت فتا ہے بھی فانی ہو جائے اور بقا سے بھی فانی ہو جائے۔ یہ بات عبارت کے اعتبار ہے تو بہت اچھی ہے لیکن در حقیقت شدفنا کوفنا ب اور ند بقا کوفنا ب کیونکه جو باتی بالاخر فنا جونے دالا بے وہ خود خالی ب اور جوفانی انجام کارباقی ریپنے دالا ہے دہ خود باقی ہے اور فنا ایک ایسا اسم ہے جس میں مبالغہ محال ہے۔ کیونکہ اگرکوئی یوں کیچ کد فنافنا ہوجاتی ہےتو یہ بات ای معنی کے دجود کے اثر کی نفی یں مبالقہ ہے کیونکہ فنامیں جب تک کوئی اثر موجود رہتا ہے اس دفت تک وہ بھی فنانہیں ہوتا۔ ادر جب فا ي كل حاصل بوجا ، توفنا ك فناا يك الي مجمل ادر ب معنى عبارت ب جس مي تعجب کے سوا کچھنہیں۔ادر بحث دشمحیص کے دفت سی عبارت اہل لغت کی فضول باتیں ہیں۔ اگر چای کماب' فناد بقا'میں ہم نے بھی ای انداز میں کچھکھا ہے کین دہ بچینے ادراحوال کی تیزی کی بوجہ سے ہوا ہے۔ تاہم انشاء اللہ اس کتاب میں پوری احتیاط کے ساتھ اس کے احکام ہیان کریں گے۔علم طریقت میں فقرا درصفوت کا فرق یہی ہے جو بیان ہو چکا لیکن د نیا کے معاملات میں دنیا سے علیحد گی اور اس سے خالی ہاتھ ہونے کے لحاظ سے صفوت اور فقر بالکل مختلف چزیں میں اور اس کی حقیقت مختاجی اور سکینی کی طرف رجوع کرتی ہے اور مشائخ طریقت کی ایک جماعت کہتی ہے کہ فقیر (محماج) مسکین سے بہتر ہے کیونکہ اللہ عز وجل کا فَرْمَانٍ بِ- ' الَصَّدَقَاتُ لِلُفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُو فِي مَبِيُلِ اللَّهِ لا يَسْتَطِيْعُوْنَ. صَوْبًا فِي الْإَرْضِ " (صدقات ان فقر اكاحق بن جوالله كى راه من ردك ديت ك بن كه معاش کے لئے زمین میں چل پھر نہیں سکتے )اس لئے کہ سکین تو وہ ہوتا ہے جس کے پاس

شف المحجوب 93 تھوڑ ابہت سامان موجود ہوادرفقیر دہ ہےجس نے اسباب معیشت کو بالکل ہی ترک کر دیا ہو۔ يس فقرعزت باورسكنت ذلت باوراسباب معيشت ركف والاطريقت مي ذليل موتا ب- كونك بغ مناقة كاار ثادب "تعسَ عَبُدَ الدُنيَا وَتَعسَ عبدالرِرهَمِ وَتَعْسَ عَبدالحَميصَةِ والصطيقَةِ ''(بلاكت بودنيا ك غلام كوربلاك بوبنده ددبم كوربلاكت بو بندہ دنیارکو ہلاکت ہوسیاہ لباس والے کو اور پھٹے لباس کے بندہ کو) اور اسباب معیشت کا تارك عزيز ہوتا ہے كيونكه اسباب معيشت والے كااعماد اسباب معيشت ير ہوتا ہے اور تارك اسباب معیشت کا اعتماد اللہ تعالیٰ کی ذات پر ہوتا ہے اور ایک گروہ کا کہنا ہیے کہ سکین فقیر *ے افضل ہے اس لئے کہ پنجب اللہ ہے المال ہے 'الم آلمہ م*احب پر مسکِد سا وَ المَتْنِس مِسْكِيناً وَّاحُشُرِنِي فِي ذُمُوَةِ المساكين ''(اےاللہ! بچے صَلَينی کی حالت بیں زندہ دکھ ادر سکینی کی حالت میں موت دےاور قیامت کے روزمسکینوں کے زمرے میں مجھےاتھا ) پنج بیتالیت نے جب مکین کویاد کیا توبیہ کہا کہ اے میرے رب جمیے موت اورزندگی مسکینوں کی ى عطافر مااور جب فقر كاذكركيا توفر مايا والفق أن يَكُون تُفُواً " (فقراس بات ك قریب ہے کہ کفر ہوجائے )اس سبب کی دجہ سے فقر وہ وہ چواسباب معیشت سے حلق رکھتا ہواور سکین وہ ہے جواسباب معیشت سے بالکل تعلق نہ رکھتا ہواور شریعت میں فقہا کے ایک گروہ کے نزدیک مسکین صاحب بلغہ (زادراہ سامان )اور فقیر بالکل بے سروسامان ہوتا ہے اور دوس گردہ کے نزدیک فقیرصا حب بلغہ اور سکین بے ساز وسامان ہوتا ہے پس اس جگہ اہل مقامات مسکین کومغی کہتے ہیں اور یہ اختلاف فقہاء (اللہ ان سے رامنی ہو ) کے اختلاف یے قریب ہے جس کے نزویک فقیر پر سمامان اور سکین صاحب سامان ہے اس کے نز دیک فقر صفوت سے زیادہ افضل ہوگا اور جس کے مز دیک سکین مجرد ادر فقیر صاحب بلغہ ہے اس کے زدیک صفوت فقر ہے بہتر ہوگی یہ جن صوفیاء کے فقر دمغوت کے درمیان مختصر أاختلاف ا والتداعلم بالصواب-

ملامت كابيان

حقیقت ملامت : مشائخ طریقت کے ایک گردہ نے ملامت کا طریق اختیار کیا ہے۔ اور ملامت کواخلاص محبت میں بر ااثر ادر پوراعمل دخل حاصل ہےاور حق دالے بوری د نیا میں مخلوق کی ملامت کے ساتھ خاص ہیں خصوصاً اس امت کے بزرگ ادررسول اللہ علیق کہ جو حق والوں کے مقتدا اور امام اور محبان الہی کے پیشر و تھے۔ جب تک ان پر برھان حق (نبوت) کاظہور نہ ہوا تھا اور دحی البلی کی ابتدا نہ ہوئی تھی۔ تمام لوگوں کے نزدیک آپ بزرگ ادر نیک نام تھے کیکن جب اللہ تعالی نے آپ کو دوتی کی خلعت (نبوت) سے سر فراز فرمایا تو خلق نے آپ پر زبان ملامت دراز کی۔ ایک گروہ نے کہا کہ آپ کا بن (نجومی جوتش) ہیں ایک گردہ نے کہا آپ شاعر ہیں کی گردہ نے کہادہ دیوانہ ہے اور ایک <sup>-</sup> گردہ نے کہا کہ دہ جھوٹا ہے دغیرہ دغیرہ۔ادراللہ تعالٰی نے مومنوں کی تعریف میں کہا ہے کہ وہ ملامت کرنے والوں کی ملامت سے ہیں ڈرتے چتا بچے ارشاد ہے 'وَ لایَے خَصافُو نَ لَوُ مَعَ لَائِمُ ذَالِكَ فَمْسُلُ اللَّهِ يُوتِيُهِ مَنُ يَّشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيُمٌ ``(اوروهلامت کرنے والوں کی ملامت سے نہیں ڈ رتے میہ اللہ کافضل ہے جس کو جا ہتا ہے عطا کرتا ہے اور اللہ بڑی دسعت دالاسب کچھ جانے دالا ہے )ادراللہ تعالٰی کی سنت اس طرح جلی آئی ہے کہ جوکوئی اس کی بات کہتا ہے ساری دنیا اس کو ملامت کرنے لگ جاتی ہے۔لیکن اللہ تعالیٰ اس کے دل کوان کی ملامت میں مشغول ہونے سے بچائے رکھتا ہےاور یہ غیرت الہمی ہے کہاہے دوستوں کوغیروں کی بری نگاہوں سے محفوظ رکھتا ہے تا کہ کی کی نظران کے حال کی اصلی جمال پر نه پر سکے ادراپنے دوستوں کوہمی اس طرح خود بنی (اپنے آپ کو براسمحصا) ے بچا تا ہے۔ تاکہ نہ دوا بنا جمال دیکھیں اور نہ غور دعجب **میں ب**تلا ہوں اور نہ تکبر دخود بنی کی برائی میں بڑیں۔ پس اس لیے مخلوق ان پر مقرر ہو جاتی ہے تا کہ ان پر زبان ملامت دراز

كشف المح

<u>چ</u>ھٹابار

کڑ ہے اور ان کے اندرنفس لوامہ کو بھی وڈیعت کر دیا گیا ہے تا کہ ان کے ہرفعل پر دہ ان کو ملامت کرتار ہے۔اگرغلطی کاارتکاب ہوتو دہ غلطی پر ملامت کرےاورا گرنیکی کا کام کریں تو اس میں کوتابی پراینے آپ کو ملامت کریں اور راہ حق میں یہ اصل ایک الیی قوی ہے کہ طریقت میں اس سے زیادہ مہلک ادر مشکل کوئی آفت اور تجاب نہیں کہ بندہ اپنی ذات میں کمالات دادصاف دیکچ کرغر در میں مبتلا ہوجائے۔

كشف المحجوب

ادر بیغردراصل میں دو چیز دن سے پیدا ہوتا ہے پہلی مخلوق کی تعریف ادر مدح ےادر میاس طرح ہوتا ہے کہ بندہ کا کردارلوگوں کو پسند آتا ہے تو وہ اس پراس کی تعریف کرتے ہیں تو وہ اس پر مغرور ہوجا تا ہے اور دوسری چیز یہ کہ کی کا کردارلوگوں کو پسند آتا ہے تو وہ خود ہی اپنے آپ کو تحسین کے قابل سمجھنے لگتا ہے اور غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ چنا نچہ اللہ تعالی نے اپنے فضل سے اپنے دوستوں پر بیدراستہ بند کردیا ہے تھی کدان کے کام نیک بھی ہوں تو بھی لوگ انہیں پندنہیں کرتے اس لئے کہ وہ حقیقت حال سے ناواقف ہوتے ہیں ادرا گرچہ راہ طریقت میں ان کے مجاہد ے بہت زیادہ تھے پھر بھی وہ اپن طاقت اور قوت ے انہیں خیال میں نہ لاتے تھے ادر نہ اپنے آ پ کو ان مجاہر وں کی دجہ سے پسند کرتے تھے تا کہ عجب ادرغور سے محفوظ رہیں ..... پس جو محفص اللہ تعالی کے مزد یک پسندیدہ ہو مخلوق اسے پسندنہیں کرتی ادر جو بذات خود برگزیدہ بنما ہوجق تعالیٰ اے برگزیدہ نہیں بناتے۔ چنانچه الميس كوظلوق نے بھى پسند كيا اور فرشتوں نے بھى تيول كرليا اور اس نے خود بھى اپنے آ ب کو پسند کیالیکن چونکہ دوجق تعالیٰ کا پسند یدہ ہیں تھا اس لئے ان سب کا پسند کرنا اس کے لیے اعنت کا ثمرہ بنائیکن اس کے برنکس حضرت آ دم علیہ السلام کو فرشتوں نے پسند نہ کیا ادر كَمِبْ لَكُ ' أَتَجْعَلُ فِيْهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيْهَا '' (كيا آپزين مِن اسكوبيدا كري گے جو اس میں فساد بچیلائے گا؟ ) ادر آ دم علیہ السلام نے بھی خودایے آ ب کو پیند نہ کیا اور کہا'' دَبَّسَا ظَلَمُنَا أَنْفُسَنَا ''(اے ہمارے پروردگار! ہم نے اپنے آپ پڑکلم کیا )لیکن چونکہ



حفزت آ دم عليه السلام حق تعالى كے بند يده تصاس ليے فر مايا 'فَنسَب مَ اَدَمُ وَلَم مَ نَجِدَ لَه ' عَزُ مَا ' ( پس آ دم بحول گيا اور ہم نے اس كے ليے اراد ه بيس پايا ) اس ليے فرشتوں كا ان كواور خودان كا اين آ ب كوتا بند كر تا ان كے ليے حق تعالى كى رحمت كا بحص لايا۔ تا كه دنيا والے جان ليس كه ہمارا حق تعالى كا ) مقبول تخلوق كن زد يك متر وك اور مخلوق كا مقبول ہمار نزد يك نامقبول ہوتا ہے۔ اس ليے تخلوق كى ملامت دوستان حق كى غذا ہے كيونك كا اس ميں قبوليت كى علامات ميں اور حق تعالى كے دوستوں كا مشرب بحى يہى ہول تحلوق كى متر وك اور مخلوق كا مقبول مار ن در يك نامقبول ہوتا ہے۔ اس ليے تخلوق كى ملامت دوستان حق كى غذا ہے كيونك كى مار من قبوليت كى علامات ميں اور حق تعالى كے دوستوں كا مشرب بحى يہ كوت كى خلوق كى مار من قبوليت كى علامات ميں اور حق تعالى كے دوستوں كا مشرب بحى يہ كوت كى اللہ تحلوق كر دكر نے پر خوش ہوتے ميں اور روايات ميں يغير مقبوليت پر خوش ہوتے ميں اولياء ن جر ميل عليہ السلام سے اور انہوں نے خداوند توالى ہے دوستوں كا مشرب بحى يہ كوت كى قلوق كى ما مامت قرب الہى كى علامت ہيں اور روايات ميں يغير مقبوليت پر خوش ہوتے ميں اولياء ن جر ميل عليہ السلام سے اور انہوں نے خداوند توالى ہے دوست مير خوش ہوتے ہيں اولياء مير مقرب دوستوں كي مواك بيں بي پيا تا)

96



ملامت کے اسباب :۔ تاہم ملامت کے مین اسباب ہیں (۱) راست روی، (۲) ارادہ کرتا، (۳) ترک کرنا۔ ادر راست روی پر ملامت کی صورت میہ ہے کہ ایک شخص اچھے کام کرتا اور دین کی حفاظت کرتا اور شریعت کے معاملات کی رعایت کرتا ہے لیکن اس حالت میں لوگ اس کو ملامت کرتے ہیں۔ لوگوں کا اس کے بارے میں میڈل ہوتا ہے لیکن وہ ان سب سے فارغ یعنی بے پر داہ رہتا ہے اور ان کو ملامت کی توجز ہیں دیتا ...... اور ارادہ کرنے پر ملامت کی صورت میہ ہے کہ جب کی شخص کولوگوں میں بردار تبہ حاصل ہوجاتے اور ان کے ورمیان نیکی کی علامت بن جائے اور پھر اس کا دل رتبہ کی طرف بھے اور اس کی طبیعت لوگوں میں لگ جائے اس کے بعد وہ خود چاہے کہ اپنے دل کولوگوں سے قارغ کر کے خدا تعالیٰ کی طرف مشغول ہو جائے اور بتطلف ایسا کام کر ۔ جس کا کرنا شریعت کے خلاف تو نہ ہولیکن لوگ اس کی وجہ سے اس پر ملامت کریں اور اس سے نفرت کر نے لگیں ۔ تخلوق میں ہی اس کی طرف سے قصد ملامت کی راہ ہے جس کی وجہ سے لوگ اس سے لاتعلق ہو جاتے ہیں اور ترک کرنے پر ملامت کی صورت یہ ہے کہ ایک څخص کو گفر اور گمراہی طبعاً پیند آجائے اور اس کی خاطر شریعت سے کنارہ کش ہو جائے اور اس کی متابعت چھوڑ دے اور یوں کیم کہ یہ تو لوگوں کی ملامت کا ایک راستہ ہے جو میں نے اختیار کیا ہے۔ سیکن جو شخص دین میں راست روی، عدم منافقت اور ترک ریا کا ری کا راستہ اختیار کرتا ہے اے لوگوں کی ملامت کا کوئی خوف نہیں ہوتا دہ ہر تم کے حالات میں اپن قاعدہ پر رہتا ہے اور اس کو جس ہتا ہم سے بھی پکار اجائے اس کے لئے ہر اہر ہوتا ہے۔

اور میں نے حکایات میں پایا ہے کہ شیخ ا دطا ہر حراقی رحمتہ اللہ علیہ ایک روزگد ھے پر سوار بازار میں جار ہے تھے اور ایک مرید نے گد ھے کی لگام بکر رکھی تھی۔ ایک شخص نے آ داز دی کہ زندیق (بدین) پیر آیا ہے۔ جب اس مرید نے یہ آ داز تی تو عقید تمند کی کی غیرت کے سبب اس شخص کو زخمی کرنے کا ارادہ کیا جس سے تمام بازار دالے جوش میں آ گئے۔ شیخ رحمتہ اللہ علیہ نے مرید سے کہا کہ اگر تو خاموش رہ تو میں بھے ایک ایک چیز سکھاؤں گا کہ تو ان کی تکلیف سے محفوظ رہ جگا۔ مرید خاموش ہو گیا جب اپنی قیامگاہ پر محلوق کا کہ تو ان کی تکلیف سے محفوظ رہ جگا۔ مرید خاموش ہو گیا جب اپنی قیامگاہ پر در لی پہنچ تو مرید سے فرمایا دہ صند دق الحالا۔ دہ اٹھا لایا۔ اس صندوق میں خطوط تھے۔ مندوق کے جس جص میں تمام لوگوں نے کہ جس جو خطوط تھے نکال کر مرید کے سا مندرکھ در کے اور فرمایا ''غور سے دکھی جا ہر خاطوط سے میری طرف بھیجا ہوا خط موجود ہوان میں سے ایک نے جھے شیخ الاسلام کے لقب سے مخاطب کیا ہے۔ ایک نے شیخ ز کی ایک نے شیخ زاہد اور ایک نے شیخ الاسلام کے لقب سے مخاطب کیا ہے۔ ایک ایک ہیں نے القاب میں نام ہیں۔ حالانکہ میں ان میں سے سی لقب کے لائق نہیں ہوں ہر کسی نے اپنے

كشف المحجوب

اعتقاد کے مطابق جھےلقب دیا ہے اور اگر اس بے جارے نے اپنے اعتقاد کے مطابق جھے کوئی بات کہی ہے اور میرے لئے کوئی لقب مقرر کیا ہے تو اس پر بیہ جھگڑا کیوں اٹھایا ہے؟ ..... اور باقی رید کہ جس شخص نے ملامت کو قصد اُ اختیار کرنے اور جاہ پسندی وعزت کو ترک کردینے کا راستدا پنایا ہودہ ایے بی ہے جیسا کہ روایت کی گئی ہے کہ امیر المونین حضرت عثان بن عفان رضی اللّٰدعنہ اپنے دورخلافت میں ایک روز اپنے کھجوروں کے باغ سے واپس آ رہے تھےاورایندھن کا تھڑ اپنے سر پراٹھارکھا تھا حالانکہ آپ کے چارسوغلام تھ لوگوں نے کہاا ا امر المونين بدكيا حال ب فرمايا "أو مسلد أن أجر سرت نَه فُسِسى '' (میں نے اپنف کوآ زمانا جاہا) میر ےغلام ہیں اوروہ یہ کام بھی کر سکتے ہیں لیکن **میں** نے حابا ہے کہا پی<sup>ن</sup>فس کا تجربہ کروں تا کہ مخلوق کے درمیان میر امر تبہ اس <sup>قف</sup>س کو کسی کام کے کرنے ہے روک نہ لے اور ملامت کے اثبات میں بید حکامت بالکل داضح ہے ادرای معنی میں امام اعظم امام ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کی بھی ایک حکامت بیان کرتے ہیں۔ اس کتاب میں جہاں ان کا تذکرہ آئے گاوہاں ایں حکامت کو تلاش کرنا ..... نیز بایزید بسطامی رحمتہ اللہ علیہ کے متعلق روایت کرتے ہیں کہ آپ سفر تجازے والیسی پرا کی شہر ہے گز رے تو شور ہوا کہ بایز یڈتشریف لاتے ہیں۔شہر کے تما م لوگ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تا کہ آپ کوعزت وتکریم کے ساتھ شہر میں لائیں۔ آپ نے جب دیکھا کہ شہر کے لوگ ان کے سامنے آ گئے ہیں تو آپ کا دل ان کی رعایت میں مشغول ہو گیا اور توجہ حق تعالیٰ سے یہ شکٹی اور آپ پریشان ہو گئے جب آپ بازار میں پہنچی تواپی آستین سے ایک روٹی نکالی اورکھانے لگے۔ چونکہ بے رمضان کامہینہ تھااس لئے بیدد کی کرلوگ آپ کے پاس ہے ہٹ کیج اور آپ کونتہا چھوڑ دیا حالانکہ آپ مسافر تھے جوم ید آپ کے ساتھ تھا۔ آپ نے اس سے فرمایا'' تم نے دیکھا کہ میں نے شریعت کے ایک مسّلہ پڑمل نہیں کیا تو تما مخلوق نے جھے آزاد چھوڑ دیا ہے، اور میں علی بن عثان الجلائی کہتا ہوں کہ اس زمانہ میں لمامت کے

98

لئے ایسا کام کرنا جائے جو بظاہر خلاف عادت ہوادرلوگ اس سے نفرت کریں چنانچہ اب اگر کوئی شخص جاہتا ہو کہ لوگ اے ملامت کریں تو اے کہو کہ وہ جائے اور دورکعت نفل بہت طویل ادا کرے یا دین پر یوری طرح عمل کر یے تمام لوگ کیے لخت اے منافق اور ریا کار کہیں گے لیکن جوشخص ملامت کے حصول کے لئے شریعت کو ترک کرنے کا راستہ اختیار کر ےاورشریعت کےخلاف کوئی امراختیار کر کے یوں کیج کہ بیغی نے ملامت کا طریق اختیار کیا ہے تو اس کا یہ کام کھلی گمراہی بہت بڑی خرابی اور دنیا کی ہوں پر منی ہوگا۔ چتا نچہ اس دور میں بہت سےلوگ ایسے ہیں جن کا مقصدلوگوں کی سادگی اور بے توجیمی کی دجہ سے ان میں مقبول ہونا ہے اس لئے کہ کو کی شخص لوگوں میں اس دقت تک مقبول نہیں ہوسکتا جب تک ان کے رد کا ارادہ نہ کرے اور ایسے غل کا ارتکاب نہ کرے جس کو وہ رد کرتے ہوں۔ غیر مقبول آ دمی کارد کا تکلف کرنا در حقیقت اپنے مقبول بننے کے لئے ایک بہانہ ہے۔ مجھے (علی بن عثان ) ایک مرتبہ ان جھوٹے مدعیوں میں ہے ایک کے ساتھ صحبت کا اتفاق ہوا ا یک دن اس نے ایک غلط کام کا ارتکاب کیا اور ملامت کواس کے لئے عذر کے طور پر پیش کیا۔ توالی شخص نے اس ہے کہا کہ بیتو کوئی چیز نہ ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ اس بات پر اس نے عصر کیا ' میں نے کہا''اے زاہد! اگر تو حصول ملامت کا دعویٰ کرتا ہے اور اس دعویٰ میں سچا ہےتو اس جوان کا تیر فضل کوقبول نہ کرنا تو تیرے مذہب کی تا کید ہی ہےاور جب وہ بمہارے دعویٰ کے مطابق تمہار ےطریق میں تمہاری موافقت بھی کررہا ہے توبیغصہ اور جھکڑا کیسا؟ تمہارا بیہ معاملہ تو ملامت کے مقابلہ میں دعوت سے زیادہ مشابہ ہے اور جو تحص لوگوں کو شریعت کے کسی کام کی دعوت دیاس کے لیے قطعی دلیل کی ضرورت ہےاور سنت نبوی علیہ التحسية والسلام كى حفاظت بى سب سے بر فى قطعى دليل بے اور يل جب ديکھا ہوں تو على الاعلان أيك فريضه كوترك كرر بإب اورلوكول كواس كي كويادعوت بصى ديتو تمهما رابيه كام دائره اسلام سے **با**ہر ہے۔

دوسرى فصل جان لو! کہ مذہب ملامت کواینے دور کے شیخ ایوحمدون قصار رحمتہ اللہ علیہ نے رواج دیا ہے اور ملامت کی حقیقت میں ان کے بہت سے لطائف میں انہی سے بدیان کیا گیا ہے کہ "اکسمَلامَةُ توکُ السلامة " ( ملامت ، سلامتی کوترک کرنے کا تام ہے اور جب کوئی شخص سلامتی کوترک کر کے مصائب کے لئے کمربستہ ہوجائے اور جلال خدادندی کے ظہوراور نیک انجام حاصل کرنے کی امید پراپنی پسندیدہ چیزوں اوراپنی راحتوں ہے بیزاری اختیار کرے یہاں تک کہ لوگوں کے ردوا نکار کی دجہ سے مخلوق سے مایوس دنا امید ہو جائے تواس کی طبیعت لوگوں سے الفت دمحبت قطع کر لیتی ہےادروہ جتنا لوگوں یے قطع تعلق کرتا ہےا تناہی حق تعالی سے قریب ہوجاتا ہے۔ پس جس چیز کی طرف لوگوں کی توجہ ہوتی بادراس میں ان کی سلامتی موجود ہوتی ہے اہل اامت اس کی طرف سے منہ موڑ کیتے ہیں وہ اس لئے اس سے کنارہ کشی اختیار کرتے ہیں تا کہ اہل ملامت کاغم لوگوں کے غم سے مختلف ادران کے مقاصدلوگوں کے مقاصد کے خلاف ہوں ..... وہ اپنے اوصاف میں یکتا ادر بے مثل ہوتے ہیں جیسا کہ احمدین فائک رحمتہ اللہ علیہ حسین بن منصور رحمتہ اللہ علیہ سے روایت کرتے ہیں کہ لوگوں نے ان سے یو چھا' مَنِ الصُّوفِي قال وَ حدانی المذات '' (صوفی کون ہے؟ تو فرمایا جواین ذات میں یکتا ہو ) ..... نیز ابوحمہ دن رحمتہ اللہ علیہ سے لوگوں نے ملامت کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا اگر چہاس کی راہ لوگوں پر دشوار ادرمشکل ہے تابم اس ب متعلق كى قدر بم بيان كرتے بين 'رَجَساءُ الم سرُجيّةِ وَخَوفُ القدريَةِ ''( فرقہ مرجیہ کی امیدادر فرقہ قدریہ کے خوف کا نام ملامت ہے) لیخی فرقہ مرجیہ کی طرح بعض امور میں شریعت کی خلاف ورزی کے باوجود مغفرت کی امید رکھنا ادرفرقہ قدر بیا ک طرح عمل میں کوتا ہی کی دجہ ہے مغفرت کے بارے میں ڈرتے رہنا، ملامت والوں کی

صفت بادراس میں ایک رمز بادروہ رید کہ طبیعت انسانی لوگوں کے زو یک مرتبہ حاصل ہونے کی وجہ سے جتنا درگاہ الہی سے نفرت کرنے گئی ہے اتنا اور کسی وجہ ہے نہیں کرتی ۔اور کسی آ دمی کے لئے اتناہی کافی ہے کہ کوئی اس کی تعریف کر دیتے وہ اس کودل وجان سے بسند کرنے لگےادرای دجہ ہے وہ خدا تعالیٰ ہے دور ہو جائے کی خوف کرنے والا یہ کوشش 🗝 کرتا ہے کہ خطر بے کے مقام سے بھی دور رہے اور طالب کے لئے اس کوشش میں دو خطرے پیش آتے ہیں۔ایک لوگوں کے حجاب کا خوف اور دوسرااس فعل ہے رو کنا جس کی وجہ بے لوگوں نے اسے گنہکار سمجھااور اس پر ملامت کی۔ بین تد تو ان کے نز دیک مرتبہ حاصل کر کے مطمئن ہوتا ہے اور نداس بات کا سمامان ہے کہ ان کوا پنی ملامت سے گنہگا رگر دانے۔ پس ملامتی کوجا ہے کہ پہلے جس معاملہ میں لوگ اے ملامت کرتے ہیں اس کے متعلق د نیاد آ خرت کا جھگزاختم کر ےاور دل کی نجات کے لئے ایسافعل اختیار کرے جوشریعت میں نہ کبیرہ ہونہ صغیرہ تا کہلوگ اےرد کریں حتی کہ اس شریعت کے معاملات میں اس کا خوف قدریوں کے خوف کی طرح اور ملامت کرنے والوں کے معاملہ میں اس کی مغفرت کی امید مرجیوں کی امید کی طرح ہو ..... در حقیقت کسی چیز کی محبت ملامت کی محبت سے بہتر نہیں ہوتی کیونکہ دوست کی ملامت کا دوست کے دل پراٹرنہیں ہوتا اور دوست کا گز رکوچہ دوست کے سواکہیں ہوتا اور دوست کے دل میں غیروں کا خیال بھی پیدانہیں ہوتا جیسا کہ ایک سچا عاش اللدتعالى كوناطب كرك كمتاب "أجد الملامَة فسى هواك لديد لأنَّ المملامة رَوْضُ العُاشَين وَنزَهةُ المجين وَراحَةُ المثامِينَ وَنُسُرُورَ المريكَينَ ''( **مِن تیری** محبت میں ملامت کولڈ یڈ محسوس مکرتا ہوں کیونکہ ملامت عاشقوں کا باغیجہ دوستان حق کی سیرگاہ مشا قان خدا کی راح**ت اور م**ریدین حق کا سرور ہے)اور میگرد ہ دونوں عالم ( جنوں ادرانسانوں ) میں دل کی سلامتی کے لئے اپنے بدن کی ملامت اختیار کرنے ک میں مخصوص ہے،ادر تلوق میں ہے کسی مقرب بھی کروبی ادر کسی روحانی کویہ درجہ حاصل نہیں

شف المحجوب

اوراس امت کے صوفیا اور دنیا سے قطع تعلق کے رائے پر چلنے والوں کے سوا پہلی امتوں کے عابد، زامداور طالبان دراغبان حق بھی اس مرتبہ پرنہیں پینچ سکے سیسلیکن میرے نز دیک ملامت کی طلب عین ریا ہے اور ریاعین منافقت کونکہ ریا کار بتکلف ایسے راستے پر چکنا ہے کہ لوگ اسے قبول کر لیں اور ملامتی صوفی جتکلف ایسے رائے پر چکتا ہے کہ لوگ اس کور د کر دیں اور دونوں گروہ لوگوں میں الجھ کررہ گئے میں اور اس سے باہر نہیں نگل سکے یہاں تک ان میں سے ریا کاروں کے گروہ نے بیمل اختیار کیا ہے تو سلامتی صوفیوں کے گروہ نے وہمل اختیار کرانیا ہے ..... اور حقیقی دروایش کے دل میں تو لوگوں کا خیال تک نہیں گز رتا ادر جب اس کا دل مخلوق ہے قطع تعلق کئے ہوئے ہوتا ہے تو وہ ان دونوں راستوں سے فارغ اوربے نیاز ہوتا ہے اوران میں بے کسی چز کا پابند نہیں ہوتا۔ مجھے (مصنف) ایک د فعہ مادراالنبر کے ایک ملامتی صوفی کے ساتھ صحبت کا اتفاق ہوا اور جب میں خوش ہوا تو میں نے کہا ہے بھائی ان تابیند بدہ افعال سے تمہاری مراد کیا ہے؟ اس نے جواب دیا ''لوگوں کواین ذات میں فنا کردیتا''۔ میں نے کہا'' کہ پیخلوق تو بے ثمار ہے ادراین تھوڑی سی عمر میں وہ زمانہ اور درجہ حاصل نہیں کر سکے گا کہ لوگوں کواپنے حال میں فنا کر سکے لہذا تو اپنی ذات کو مخلوق میں فنا کر دے تا کہ اس ہر دقت کی مشغولیت سے چھٹکارا حاصل کرے۔ادر ایک گروہ وہ ہے جومخلوق میں مشغول ہوتا ہے کیکن خیال کرتا ہے کہ خلقت ان میں مشغول ے پس کوئی شخص تحصیمیں دیکھا تو بھی اپنے آ ب کونہ دیکھ، جب زمانہ کی خرابی خودتمہاری آ نکھ سے تو تجھے غیر سے کیا سروکار ہے؟ وہ خض دانشمند نہیں جسے مرہیز سے شفاطلب کرنی ہولیکن وہ ددا سے طلب کرتا رہے ادرا یک گروہ ایسا ہے جو کسرتفسی کے لئے ملامت کو اختیار کرتا ہے تا کہ لوگوں کے سامنے ذلت کی دجہ سے اس کانفس موذ ب ہو جائے ادر وہ ایے نفس سے اپناانصاف طلب کرے کیونکہ ان کے نز دیک سب سے زیادہ اچھاد قت وہی ہوتا ہے جب وہ اپنے نفس کو ذلت وخواری میں دیکھیں ۔حضرت ابراہیم بن ادھم رحمتہ اللہ

اورخود مجص (على بن عثان جوري ) بھى ايك مرتبدايك داقعد بيش آيا تعااور ميں ن اس اميد براس كے لئے بڑى جدو جبد كى كدوه حل ہوجائے ليكن وه حل نہ ہوا۔ اور اس سے پہلے بھى مجصا سى طرح كا ايك مشكل مسئلہ بيش آ چا تعاجس كے لئے ميں شيخ بايز يدر جمته اللہ عليہ كى قبر پر جا كرمجاور ہوا تب وه حل ہوا تعا۔ اس مرتبہ بھى ميں ف وہاں كا بى اراده كيا اور تين مرتبدان كى تربت پر جا كرمجاور ہوا تا كہ وه حل ہوجائے ليكن پھر بھى حل نہ ہوا جار ميں اس كوحل كر نے كى كوشش ميں روز اند تين مرتبہ مسل اور تميں مرتبہ دو الى كا بى اس كے يك باوجو دوه حل نہ ہوا تو ميں الحااور تراسان كے سفر كا اراده كيا۔ سفر كے دوران ايك رات ميں باوجو دوه حل نہ ہوا تو ميں الحااور خراسان كے سفر كا اراده كيا۔ سفر كے دوران ايك رات ميں

كشف المعجوب

بر *م*ش نام کے ایک گاؤں میں پہنچا وہاں ایک خانقاد تھی جس میں صوفی نما لوگوں کی ایک جماعت موجود تھی۔ اور میں ایک کھر دری بوسیدہ گدڑی پہنے ہوئے تھا اور اہل رسم (صوفیوں) کے سامان میں ہے ایک عصا اور ٹاٹ کے علاوہ میرے پاس کچھ بھی نہ تھا۔ میں اس جماعت کی نگاہوں میں بخت حقیر معلوم ہواکسی نے مجھے نہ بیچیا نا اور وہ آلیس میں رسم کے انداز میں کہتے کہ بیڈخص ہماری جنس میں نے نہیں۔ ادر تچی بات بھی وہی تھی جو دہ کہہ ر بے تھے۔ کہ میں ان میں سے نہ تھا۔لیکن بچھے مجبور اس رات دہاں رہنا تھا۔ بچھے تو انہوں نے ایک بالا خانے پر بٹھایا اور خود اس سے او پر دالے بالا خانے پر چڑ ھ گئے گویا میں فرش پر بیٹیا تھا۔ مجھے تو انہوں نے ایس سوکھی روٹی دی جو پرانی ہونے کی وجہ سے سنر ہوچکی تھی۔اور وہ خوداییا کھانا کھار ہے تھے کہ اس کی خوشبوکو محسوس کررہا تھا اور بالا خانے سے میر ے ساتھ طنرآ میزقشم کی با تیں کرر ہے تھے۔ جب دہ کھانے ے فارغ ہو گئے تو خربوزہ کھاتے ہوتے اپنی خوش طبعی میں اور میری حقارت کے لئے اس کے تھلکے جھ پر پھینک رہے تھے۔۔۔۔اور میں دل ہی دل میں کہہ رہاتھا کہ بارخدایا آگرانہوں نے تیرے دوستوں کا سا لباس ند پہن رکھا ہوتا تو میں ان سے بیذات بھی برداشت ند کرتا۔ اور وہ جس قدران کی طعن مجھ برزیادہ ہوتی ای قدر میں دل میں خوش ہوتا یہاں تک کہاس ذلت کا بوجھ بخوش برداشت کرنے کی وجہ سے وہ مشکل مسئلہ مجھ پر حل ہو گیا اور اس دقت مجھے معلوم ہوا کہ مشائخ طریقت نے جاہلوں کواپنے اندر گھنے کا موقع کیوں دیا ادران کی ذلت کابار کس لئے برداشت کرتے ہیں ..... پس ملامت کے احکام میں تی جرمن کومین نے اللہ تبارک تقدس کی توفیق ے یوری تحقیق کے ساتھ بیان کردیا۔

كشف المعجوب

ساتوال باب

105

صحابه رض الليحنهم مين مصوفيا كائمه

اب ہم صوفیاء کے اماموں کے حالات بیان کرتے ہیں اور صحابہ سیس سے بھی ان مہاجرین وانصار کے بعض احوال کا تذکرہ کرتے ہیں جنہوں نے ایمان قبول کرنے میں دوسروں پر سبقت اور اولیت حاصل کی کہ وہی انبیاء میں السلام کے بعد تصوف کے معاملات میں اہل تصوف کے بیشر و، الفاس میں ان کے پیشوا اور احوال میں ان کے قائد ہوئے ہیں اس تذکرہ سے تہماری مراد ثابت ہوجائے گی انشاء اللہ عز وجل۔

حضرت صديق اكبر رضى الله عنه

(كشف المعجوب)

ساعت کے نزدیک تو آ ہت یا زورے پڑھنا ددنوں طرح برابر ہے۔اور جب حضور علیک نے حضرت عمرٌ سے بع چھاتوانہوں نے جوابا حرض کیا ''اُوْ بَسظُ السوَ سُنَا آی النسانِس وَٱلْمحرِ ذُ الشيط أَنَ '' ( عمل مون والول كوج كمّا اور شيطان كوماً تا موں ) حضرت عمر رضى اللدعندى بدحالت ان كرمجام بكايد ويت باور حفرت صديق اكبررضى اللدعندى وہ بات ان کے مشاہر ب کی علامت ہے، اور مقام مجامدہ مقام مشاہدہ کے مقابل میں اتن ہی حیثیت رکھتا ہے جتنی ایک قطرہ کو سمندر کے مقابلے میں حاصل ہوتی ہے۔ اسی لئے تو يَجْمِرِيَا اللَّهِ فَصْرَمَا يَتَّحَاد ' هدل أنَّتَ حَسَقَنَة' منُ حَسَناتِ أبى بكو '' (ابوبكركى نيكيوں کے مقابلہ میں تیری حیثیت ایک نیکی جتنی ہے )غور کرو کہ جب حضرت عمر کو جواسلام کی عزت میں کی حیثیت حضرت ابو بکڑ کے نیکیوں کے مقاملہ میں ایک نیکی جنٹن ہے تو باتی اہل جہاں کی آب کے مقابلہ میں کیا حقیقت ہوگی۔ آپ کے بارے میں روایت ہے کہ فرمایا " دَارُنَا فَانِيَة ' وَاحُوالْنَا عَارِية ' وَ ٱنفَاسُنَا مَصْدِودة ' وْكُسُلْنَا مَوْجُوْدَة ' ''( ہمارا گھر فنا ہونے والا ہے، ہمارے سب احوال نایا ئیدار ہیں۔ ہمارے سانس گنتی کے ہیں اور ہماری سستی موجود ہے ) ہی فانی گھر کوآباد کرنا جہالت ہے اور نایا ئیدار حالت پر جروسه کرنا ب دقوفی بادر کنتی کی چند سانسون پر دل نگالینا غفلت بادر ستی کو دین کهنا خسارا ہے کیونکہ جو چیز مستعار ہے داپس ہوجائے گی جو چیز جانے والی ہے نہ رہے گی جو چیز شارکی جائلتی ہےا کیہ دن ختم ہوجائے گی اور کا بلی کا تو کوئی علاج ہی نہیں۔ حضرت رضی اللہ عنہ نے ہمیں خبر دی کہ دنیا اور دنیا کی چیزیں اس قابل نہیں کہ دل کوان میں مشغول کیا جائے۔ کیونکہ جب تو فانی میں مشغول ہوتو باقی ہے حجاب میں ہوجائے گا۔ چونکہ نفس اور دنیا دونوں خق تعالیٰ ہے حجاب کا سبب بنتی ہیں اس لئے دوستان حق نے ان دونوں ہے کنار ہائتی ۔ افقار کی ہے اور جب انہوں نے جان لیا کہ بیرے چیزیں مستعار ہیں اور مستعار چیز دوسروں کی ملکیت ہوتی ہیں رتو دوسروں کی ملک میں تصرف سے ہاتھ تھینچ لیا ..... نیز آ ب

ہی کے بارے میں روایت کرتے میں کہ اپنی مناجات میں آپ نے فرمایا '' اُلسٹ کھ کے البسُطُ فِي الدنيا وَزَهَدُني عنها ''(ا الله الله امير ليَّ دنيا فراخ كرد اور جَهِ اس ہے بے پرداہ بنادے) پہلے تو آپ نے دعا کی کہ دنیا بھھ پر فراخ کرد یے اور پھر فرمایا کہ مجھے اس کی آفت ہے محفوظ رکھ۔ اس میں ایک خاص رمز ہے اور دہ نیے کہ پہلے دنیا عطا فرماتا که میں اس پر تیراشکرادا کروں ۔ پھر مجھے اس بات کی توفیق مرحمت فرما کہ میں تیری رضا جوئی کے لئے اس سے دست ہر دار اور کنارہ کش ہو جاؤں تا کہ صبر کا مقام مجبوری اور اضطراری طور پزمبیس بلکه اختیاری طور بر حاصل کرلوں ،اور آپ کا بیڈول اس دنیا دار پیر کارد ہے جس نے کہا تھا کہ جس کا فقرمجبوری ہے ہو وہ اس ہے بہتر ہے جس کا فقرابنے اختیار یے ہو۔ کیونکہ اگرفقراضطراری ہوتو گویافقیراس کامعمول ہوااور اگراختیاری ہوتو گویافقر اس فقیر کامعمول ہوااور چونکہ پہلی صورت میں اس کے کسب اور فعل کوفقر کے حصول میں کوئی دخل نہیں اس لئے وہ اس مخص ہے بہتر ہے جس نے جلاف فقر کو اختیار کیا ہو ......اور ہم کہتے ہیں کہ فقر کاعمل تو اس وقت خلام ہوتا جب غناکی حالت میں اس کے دل پر فقر کا ارادہ غالب ہوجائے اور اس مخص پر اس قدر اثر انداز ہوجائے کہ اس کو اولاد آدم عليه السلام کی محبوب چیز دنیا سے الگ تھلگ کر دے۔ نہ اس طرح کہ فقر کی حالت میں دولت کی خواہش اس کے دل پر اس قد رغلبہ حاصل کئے ہوئے ہو کہ اس کو درہم ودینار کے لئے ظالموں ادر بادشاہوں کے درباروں میں جانا پڑ ے اور در حقیقت فقر کاعمل ہے ہے کہ وہ غنا جھوڑ کر فقر کو اختیار کرے نہ بیہ کہ فقر کی حالت میں سرداری اور دّنیا کی دولت وٹر وّت کا طلبگار ہو۔ چنا نچہ حصرت صدیق اکبر انبیاء علیهم السلام کے بعد تمام مخلوق سے مقدم اور پلند مقام میں ۔ لہذا کسی کے لئے بیجا ئزنہیں کہ وہ نیہ کہہ کران کا مقابلہ کرے کہ وہ فقرا ختیاری کوفقراضطراری پر مقدم گردانتے تھے ..... اور تمام مشائخ طریقت کا بھی دہی مسلک ہے جو حضرت صدیق ا کبڑگا ہے۔ اس دنیا دار پیر کے کہ جس کے قول کو پم نے حضرت صدیق اکبڑ کے قول

ادرداضح حجت ہےردکردیا ہے۔ ادرامام زہری رحمتہ اللہ علیہ ان سے روایت کرتے ہیں کہ لوگوں نے جب آ ب کے ہاتھ پرخلافت کی بیعت کی تو آپ نے برسرمنبر خطبہ ارشاد فرمایا اور دوران خطبہ فرمایا '' واللَّهِ مَا كُنُتُ حَرِيصًا عَلَىَ الاَمَارَةِ يَوْمًا وَلاَ لَيلَةً قط وَلاَ كُنُتِب فِيها راغباً وَلاَسا لُتها اللُّبَهَ قَطُ فِي سِروَعَلانَيةٍ وَمَالِي في الامَارة دَاحَةً ''(اللَّدَكْتَم عُ نے کسی دن میں ادر کسی رات میں بھی ہمی امارت کی حرص نہیں کی اور نہ بی مجھے اس کی خواہش تقی اور نہ میں نے تبھی پیشید ہ یا خلاہ راللہ تعالیٰ ہے اس کی درخواست کی ادر نہ ہی جھیے اس میں کوئی راجت ہے )اور جب اللہ تعالیٰ بند ہے کو کمال صدق پر پہنچاد ےاور عزت کے مقام پرمعزز دمتمکن کرد ہے ہیں تو وہ بندہ اللہ تعالیٰ کے امر کا منتظرر ہتا ہے کہ دہ کس انداز میں آتا ہےتا کہ امرالہی کے مطابق وہ اس طرح ہوجائے اگر حکم آتا ہے کہ فقیر ہوجا تو وہ فقیر ہوجاتا ہےادرا گرحکم آتا ہے کہامیر ہوجا،تو دہامیر ہوجاتا ہے،اس حکم میں اپنی طرف سے کوئی تصرف نہیں کرتا۔ جیسا کہ حضرت صدیق اکبڑنے ابتدا سے انتہا تک شلیم ورضا کے علادہ کوئی راستہ اختیار نہیں کیا۔ پس تجرید تمکین فقر پر حرص ادرسر درمی کے ترک برصوفیا کرام آ پ کی ہی اقتدا کرتے ہیں کیونکہ دہ تمام مسلمانوں کے عموماً ادر اہل طریقت کے خصوصاً د ین امام اور پیشواہیں۔

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ اورا نہی میں سے ایک اہل ایمان کے میر شکر اہل احسان کے مقتد اہل تحقیق کے امام اور محبت الہی کے سمندر کے شنا ور حضرت ابو حفص عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ ہیں جن ک کرامات مشہوراور فراست ایمان کی با تیں لوگوں میں عام ہیں اور وہ دین کے معاملات میں فراست اور سخت پابندی کے ساتھ مخصوص ہیں۔ اور طریقت د تصوف میں آپ کے بہت

كشف المعجوب

كشف المحجوب

ے لطائف اور قیمتی رموز بیں اور پنجبر عظیمہ نے آپ کے متعلق ہی فرمایا کہ ''الے تحسق يَنطقُ عَلَى لِسَان عمد ''(عمرٌ كَار بان يرض بولتاب)اور نيز بيغير اللي في فرمايا ' فَدُ بْحَانَ فِي الاُمُسِ مُسَحَدَثُونَ فَانُ يَكُ مِنِهُمُ فِي أُمَّتِي فَعُمَرُ ``( يُهْلُ امتوں مِن محدث ہوتے تھے۔اگر میری امت میں کوئی محدث ہے تو دہ عمرؓ ہے)اور اس طریقت میں آب کے بہت سے لطائف ہیں جن کواس کتاب میں شار کرناممکن نہیں۔ تاہم آپ کے بار ب من آتا ب ك فرايا "ألْصُوْلَة وَاحَة" مِنْ خُلَطًاءِ السوءِ " (بر ب بم نشينوں سے علیحد کی راحت ہے )......اور عز ات دوطرح ہوتی ہے ایک لوگوں سے اعراض کر تا اور ودسری ان سے طلع تعلق کر لیٹا .....لوگوں ہے اعراض کرنے کا مطلب ہے خالی جگہ اختیار کر ناہم جنسوں کی صحبت سے کنارہ کش ہونا۔اپ برے اعمال کی خرابیوں کے دیکھنے سے آ رام پانا۔اپنے آپ کولوگوں کے میل جول سے خلاصی طلب کرنا اورلوگوں کواپنے ہاتھ کی برائی سے محفوظ رکھنا۔اورلوگوں نے قطع تعلق دل ہے ہوتا ہےاور دل کی صفت کا خاہر سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ جب کوئی شخص دلی طور برقطع تعلق کر ایترا ہے تو مخلوق کی کسی چیز سے اس کاکوئی داسط ہیں رہتا کہ تلوقات کا خیال اس کے دل پر غلبہ حاصل کر سکے۔اوراس دقت بیہ شخص اگر چ**یخلوق کے اندر،ی موجود ہوتا ہے لیکن د**رحقیقت مخلوق سے بالکل الگ ہوتا ہے اور اس کا ارادہ ان سے بالکل منفر دہوتا ہے اور بد مقام بہت بلند اور دور ہے اور بد صفت حضرت عمرٌ میں بوجہ اتم موجودتھی کہ انہوں نے تنہائی کوراخت قرار دیا۔ حالانکہ آپ بظاہر محلوق کے درمیان امارت وخلافت کی ذمہ داریاں سرانجام دیتے تھے اور بداس بات کی واضح دلیل ہے کہ اہل باطن اگر چہ بظاہر مخلوق کے ساتھ ملے جلے ہوتے ہیں کیکن ان کا دل حق تعالیٰ ہے وابستہ ہوتا ہےاور ہرحالت میں اس کی طرف متوجہ رہتے ہیں ۔اور جتنا وقت ان کالوگوں کے ساتھ گزرتا ہےات وہ حق تعالٰی کی طرف سےاپنے لئے آ زمائش بجھتے ہیں اور مخلوق کی اس ہے صحبت سے حق تعالیٰ کی طرف بھا گتے ہیں غرضیکہ دوستان حق کو بید دنیا

109

حضرت عثمان ذ والنورين رضي اللهءنه

اور ان میں سے ایک حیاء کا خز اندائل صفا میں سب سے زیادہ عبادت گزار رضائے الہی کی درگاہ تے تعلق رکھنے والے اور حضرت محمد مصطف یک کی سب سے زیادہ عبادت گزار حضرت ابوعمر عثمان بن عفان میں کہ تمام معاملات میں ان کی فضیلتیں آ شکار اور فضائل ظاہر میں ۔ حضرت عبد اللہ بن رباح اور ابوقادہ ڈروایت کر تی میں کہ حرب الدار ( حضرت عثان گ بی ۔ حضرت عبد اللہ بن رباح اور ابوقادہ ڈروایت کر تی میں کہ حرب الدار ( حضرت عثان گ کے گھر کے چالیس روز کے محاصرہ کے بعد آب کی شہادت کا واقعہ ہونے ) کے دن ہم آپ سنجال لئے ۔ حضرت عثمان ٹی نے فرمایا '' جو شخص ہتھیا ر نہ اٹھا کے وہ اللہ کے راہ میں میر کی ملیت سے آزاد ہے'' سادر ہم لوگ خوف کی حالت میں باہر نظر تو حضرت حسن بن مل

فالمحجوب

سکیں کہ حضرت جن بن علی کرم اللہ دجہ کس مقصد کے پیش نظر آپ کے پاس آ رہے ہیں۔ حضرت حسنؓ اندر آپ کے پاس آئے تو آپ کوسلام کیا ادر اس مصیبت پراظہار افسوں و ہدردی کرتے ہوئے عرض کیا کہ ''اے امیر المونین'' میں آپ کے فرمان کے بغیر مسلمانوں پرتلوار نہیں تھینچ سکتا ادر آپ امام برحق ہیں مجھے عکم فرمائے تا کہ اس قوم کی بیہ مصيبت آب ، دفع كردون ، توحفرت عثمان في آب كوجوا بأفر مايا " يسا اب أجب إِرْجِعٍ وَاجِلِسٍ فِي بَيتكَ حَي يَاتِينَ اللَّهُ بِأَمِرِهِ فَلاَ جَاجَةَ لَنَا فِي اِهُرَاق السدِمَاءِ ''(ابم ير بصح بقيح الوث جاوَادرابَ كَهر مِن بينه جادَحتى كهاللَّد تعالى ابناحكم بصح دے ہم خون بہانے کی ضرورت محسوں نہیں کرتے )ادر یہ بات خلت کے درجہ میں مصیبت کے وارد ہونے کے دفت شلیم درضا کی علامت ہے، جبیہا کہ نمر دلعین نے آ گ جمڑ کائی ادر حضرت ابراہیم علیہ السلام کواس میں چھینکنے کے لئے منجنیق کے بلڑے میں رکھا تو حضرت جرئيل عليه السلام في حاضر موكر يوجها كه " تَعَالُ لَكَ حِن حَاجَةٍ " ( كيا آ بِ كوكو كَي حاجت ہے؟) تو آپ نے جواب دیا '' أَمَّسَا الْبِکَ فَلاَ ''( تیری طرف تو میری کوئی حاجت نہیں) حضرت جبرئیل نے عرض کیا تو پھر اللہ تعالی سے امداد طلب سیجیح تو آپ نے فرمایا ''حسبی مِن سوالی عِلَمه ہی لِی ''( میرے ال کے لئے اتنابی کانی ہے کہ دہ میرے سوال کوبذات خود جانتا ہے ) یعنی اللہ بڑی اچھی طرح جانتا ہے کہ مجھ پر کمیا بیت رہی ہےاوردہ میرے حال کو جھھ سے بھی بہتر طور پر جانتا ہے۔ اس لئے مجھے سوال کرنے کی ضرورت نہیں اے معلوم ہے کہ میری بہتری کس چیز میں ہے؟ پس اس جگہ حضرت عثمان کی بالکل وہی حالت ہے جو نجنیق میں حضرت ابراہیم عایہ السلام کی تھی اور ( سبائی ) باغیوں کا اجتماع بمزلداً تش نمردد کے تھا اور حضرت حسنؓ یہاں حضرت جبرئیل علیہ السلام کے قائم مقام تھ (فرق بدہے کہ) حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس مصیبت سے نجات یا گی اور حضرت عثمانؓ اس مصیبت میں شہید ہو گئے اور خلاہر ہے کہ نجات کا تعلق بقاہے ہےاور

كشف المعجرب ہلاکت کا تعلق فنا سے ہے اور بقا وفنا کی تفصیل ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں۔ پس گروہ صوفیاء مال د جان کوراہ خدامیں قربان کر دینے اپنے تمام امور کو خدا تعالٰی کے سپر دکر دینے اور عبادت میں اخلاص کے طریقے میں حضرت عثان ؓ بھ کی اقتدا کرتے ہیں۔ آپ در حقیقت شریعت اور حقیقت میں امام برحق میں اور طریقت کی تر تیب میں آپ کی محبت بالكل ظاہر ہے۔

ح**ضرت على** كرم الله دجه ادرانہی صحابہ میں ے حضرت مصطف عطیق کے بھائی بحرابتلاء کے غریق آتش ولایت کے سوختہ اور تمام اولیاء واصفیاء کے مقتداءا بوالحن علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ ہیں۔طریقت میں آپ کی شان بڑی عظیم اور درجہ بہت بلند ہے۔اصول حقیقت کی باریک ودقیق عبارتوں کے بیان کرنے میں آپ کو پورا حصہ حاصل تھا۔ یہاں تک کہ حضرت جنید رحمة التَّدعلية فرمات بي كه "نسيب حُسًّا فِي الأصولِ وَالبَّاء عَلَى المُوتَضىٰ ' (اصول حقیقت اور مصیبتیں بر داشت کرنے میں ہمارے شیخ حضرت علیّٰ ہیں) یعنی طریقت اوراس کے معاملات میں حضرت علیٰ بہارے امام ہیں۔ اس لیئے کہ اہل طریقت علم طریقت کواصل اصول کہتے میں اور مصیبتوں کو ہر داشت کر نامعاملات طریقت کہلاتا ہے۔ روایت میں آیا ہے کہ ایک شخص حضرت علیؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ''اے امیر المونين بصح كولى وصيت تيجيح آب فرمايا "لا تجعلنَ أكْبَر شُغْلِكَ بأهلك وَوَلَـدِكَ فَان يَكُ اَهْلُكَ وَوَلَدُكَ مِن اَوْلِياءِ اللَّهِ تَعَالىٰ فَإِنَّ اللَّه لاَيضُيعُ ٱوُلِيَاءَ فَازِن كَانُواَعداء اللَّهِ فَمَا هَمُّكَ وشُعْلُكَ لَاعداء اللَّهِ ''(تماين يَوْن بچوں میں مشغول ہونے کوسب سے بڑا کا م نہ بنانا کیونکہ اگر تیرے بیوی بچے اللہ تعالٰی کے ودستوں میں ہے میں تو اللہ تعالیٰ اپنے دوستوں کو کمبھی ضائع نہیں کرتا کیکن اگر وہ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں میں سے ہیں تو اللہ تعالٰی کے دشمنوں میں مشغول ہونا اوران کافکر کرنا تیرے لئے

كشف المحجوب

سی طرح بھی درست نہیں )اور اس مسلے کا تعلق غیر اللہ سے دل کے قطع تعلق کے ساتھ ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کوجس طرح حیاہتا ہے ای طرح رکھتا ہے۔جیسا کہ حضرت موک عليهالسلام حضرت شعيب عليهالسلام كى صاحبز ادى ايني بيوى كوايك دقت مشكل ترين حالت میں چھوڑ کرخداد ندتعالی کے سپر دکر گئے تتھا در حضرت ابراہیم علیہ السلام نے حضرت ہا جرہ سلام الله علیهااور حضرت اساعیل علیہ السلام کوا تھایا اور بے آب د گیاہ زمین میں لے جا کر خدا تعالیٰ کے سپر دکر دیا تھاادران میں مصرف رہے کوا پنا خل نہ بنایا ادراینے دل کو کمل طور یرحق تعالی ہے وابستہ کرلیا۔ یہاں تک کہاللہ تعالیٰ عز دجل پر تمام معاملات میں بھروسہ کر لینے کی وجہ ہے اس بظاہر نامرادی کی حالت میں بھی انہوں نے دونوں جہانوں کی مرادیں حاصل کرلیں اور بیہ بات بالکل اس قول کے مشابہ ہے جو حضرت علیؓ نے اس سائل کے جواب میں فرمایا تھا کہ جس نے آپ سے دریافت کیا تھا کہ یا کیزوترین کام کونسا ہے؟ تو آب نے ارشاد فرمایاتھا ' نُغَسِاءُ القَلُبِ بالله '' (دل کواللہ ے لگا کر غیر سے بے پرواہ ہوجاتا) جودل اللہ تعالی کی محبت سے مالا مال ہود نیا کا نہ ہونا اس کو تحاج نہیں کرتا اور دنیا کا ہونا اس کیلیے خوش کا باعث نہیں بنآ۔اس معنی کی حقیقت سے فقراد رصفوت کی حقیقت داضح ہوجاتی ہے جس کا ذکراس ہے قبل ہو چکا ہے۔ پس اہل طریقت کو جا ہے کہ وہ عبارات کی حقیقتوں اشارات کی بار یکیوں، دنیا و آخرت ہے بے برداہی ادر نقد براللی برنظرر کھنے میں آپ بل کی اقتراکریں ادرآپ کے کلام کے لطا ئف شار میں آنے سے کہیں زیادہ ہیں اور اس كتاب ميں ميراطريق اختصار كاب\_د دباللہ التوقيق ۔

آ ٹھواں باب رسول الله ﷺ کے خاندان میں سے صوفیاء کے ائمہ پنی سیایتہ کے اہل خاندان کے لوگ وہ میں جواز لی ودائمی تقدس دیا کیزگی کے ساتھ مخصوص ہیں ان بیں ہے ہرایک کوطریقت کے معاملات میں پوری دستریں حاصل تھی اوران میں سے عام و خاص سب ہی اہل طریقت کے پیشوا ہوئے ہیں۔ میں انشاءاللہ ان ہیں ہے ایک گروہ کے حالات بیان کروں گا۔

س**يد نا حضرت حسن** رضى الله عنه

ان میں سے ایک جگر پارہ رسول اللہ علی مخترت علی کے دل کے پھول اور حضرت فاطمة الز ہرار ضی اللہ عنها کی آتھوں کی شند کہ ابو محد من بن علی کرم اللہ وجہ بیں جن کو طریقت میں نظر کامل اور تصوف کی بار یکیوں کو بیان کرنے میں پورا حصہ حاصل تھا یہاں تک کہ آپ نے اپنی وصیت میں فر مایاتھا ''علیک م محفظ اسرا ایر فان اللہ مُطَلِع عَلى الصمائر '' (باطن کے اسرار کی حفاظ ت کرو کیونکہ اللہ تعالی دلوں کے جدوں کوجانے والا ہے ) حقیقت اس کی ہی ہے کہ بندہ کو باطن کے اسرار کی حفاظت کا تم بھی ای طرح دیا گیا ہے جس طرح کہ خلا ہر کی احوال کی حفاظت کا ہر کی حفاظ ت کی تعالی دلوں کے جدوں کہ اغیار (ماسوی اللہ ) کی طرف توجہ نہ کر بادوال کی حفاظت کا پس اسرار باطن کی حفاظت ہی ہے اللہ تعالیٰ کی مخالفت سے موڑ لے چنا نچہ روایت میں آتا ہے کہ جب گروہ قدر سے نے غلبہ حاصل کیا اور معز لہ کا نہ ہم ہوں کی تو حضرت حسن بھر کی خط ت بن علیہ مواصل کیا اور معز لہ کا نہ ہے کہ اس کی تو حضرت حسن ہم کی خط ت میں بن علی

كشف المحجوب

بِسْمِ اللَّهِ الرحمٰن الرحيم السلامُ عَلَيْكَ يَابُنَ رَسُوُلِ اللَّهِ وَقرةَ عَيْنِهِ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكاتُهُ أمَّا بعد!

فَإِنَّكُمُ مَعَاشِرُ بَنِي هَاشِم كَالْفُلُكِ الجَارِيَةِ فِي بَحُرِلُّجِيّ وَمَصَابِيحُ الدُجي وَاعْلاَمُ الهُديٰ وَالْائمَةُ القَادَةِ الذِيْنِ مَنْ تَبِعَهُمْ ۖ نَجِي كَسَفُينَةِ نُوُح فِ المَشْحُونَةِ الَّتِي يَؤُلُ ٱليُهَا الْمُؤَمِنُونَ وَيَبرُ و افِيها المتُمسِكُونَ فِيمَا قَوُلُكَ يَابُنَ رَسُول اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلِيهَ وسَلَّمَ عِنُدَ حَيُرَ تِنَا فِي القَلُو وَاحْتِلاَفِنَا فِي الاستِطَاعةِ لِتُعَلِّمنَا بِمَا تَاكَدُ عَلَيهِ دايكَ فَاِنَّكُمُ ذَدِيَةً ثَعُضُهُا مِن بَعُض بعلُم اللَّهِ عَلِتُم وَهُوَ السَّاهِدُ عَلَيْكُمُ وَٱنتُم شُهَداء اللَّهِ عَلى الناس وَالسَّلاَمَ ترجمہ: ۔ اللہ کے نام سے شروع کرتا ہوں جو ہڑامہر بان نہایت رحم کرنے والا ہے اے رسول اللہ اللہ اللہ کے بیٹے اور آپ کی آنکھوں کی ٹھنڈک آپ پر اللہ کی سلامتی اس کی رحمت اور برکت ہو۔اس کے بعداے گردہ بنی ہاشم ! آپ لوگ بح پر امواج میں جاری کشتی کی طرح روشی کے جراغ مدایت کے جھنڈ باوروہ امام ورہنما ہیں کہ جو بھی ان کی انتباع کرتے دہ نجات پاجائے اور آپ لوگ حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی کی طرح ہیں کہ اہل ایمان اس کی طرف رجوع کرتے اور اس میں بیٹھنے والے نجات پاتے ہیں۔ پس اے رسول اللہ علیق کے فرزند ارجند! تقدیر کے بارے میں ہماری چرت اور استطاعت کے بارے میں ہمار اختلاف میں آپ کی کیارائے ہے؟ تا کہ میں معلوم ہوجائے کہ آپ کی رائے س باًت پر قائم ہے کیونکہ آپ نسل درنسل انبیاء کرام کی اولا دہیں،اللہ تعالٰی کے علم ہے آپ کو تعلیم دی گنی ہے وہ اللہ آ پ کا محافظ ونکہبان ہے اور آ پ لوگ اللہ کی طرف سے لوگوں بر · گواه <del>ب</del>ن\_دالسلام

جب بيدخط حضرت حسن كى خدمت ميں پينچا تو آب في بيدجواب لکھا

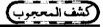
بسم الله الرحمن الرحيم

امايعد!

كشف المحجوب

فَقَدِ انتهى إلَى كتابُكَ عِند خيرتِكَ وحيرةٍ مَنُ زَعَمُتَ مِنُ أُمَّتِنَا وَالذَى طلب رَاي مَنُ لَمُ يُوُمِن بالقَدِرِ خَيرِه وشَّرِهٍ مِنَ اللَّهِ تَعَالىٰ فَقَدْ كَفَرَ وَمَنُ حَمَلَ المَعَاصِى عَلى اللَّهِ فَقَد فَجَرَ إِنَّ اللَّهِ لاَبُطَاعُ باكراهٍ وَلاَ يُعْصى بغلبة وَلاَ يمهِلُ العباد فِى مُلِكَهٍ وَلَكِنَّ المالِكَ لِمَا مَلَكَهُم وَالقَادِر عَلىٰ مَا عَلَيه قَدُرَهُم فَإِن ايتحرُو بالطَاعَةِ لَمُ يَكُن لَهُم صَادًا وَلالَهُم عنها مَانِعًاوَإِنُ اَتَوُا بِالمَعصِيَّة وَ شاءَ أَنُ يَمُنُ عَلَيهِم فِيَحُولُ بَيْنهَم وَبَين مَا فَعَلَ وَ إِن لَمُ يَفْعَلُ عَلَيه مَ حَمْلُهُم عَلَيهَا الجَبَاراً وَلاَ الزامُهُم اكراهًا إِيَّاهًا حتباجِه عَلَيهِم أَن عَرَفَهُم وَمَكَنَهُم وَجَعَل لَهم السبِيلَ إليَاخَذِمَا دَعَاهُم إلَيهِ وَتركِ مَانَهُهُم أَن عَدَوَفَهُم وَمَكَنَهُم وَ رَحَعَل لَهم السبِيلَ إِليَاخَذِمَا دَعَاهُم إلَيهِ وَتركِ مَانَهُهُم

ترجمہ: (شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہر بان نہایت رحم کرنے والا ہے اما بعد آپ کی اور ان لوگوں کی کہ جن کو آپ ہماری امت میں سجھتے ہیں ''حیرانی کے بارے میں آپ کا خط مجھے پہنچ گیا۔ اس مسلد کے متعلق میری رائے یہ ہے کہ جو محض اس بات پر ایمان نہیں رکھتا کہ ہر نیک اور برے کا م کی تقدیر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہوہ کا فر ہے اور جس نے گنا ہوں کو اللہ تعالیٰ کے ذمہ لگایا وہ فاجرو گمراہ ہے نہ تو اللہ تعالیٰ کی اطاعت جرا کی جاتی ہواور نہ ہی اس کی نافر مانی کی مجبوری کے تحت کی جاتی ہے اور نہ ہی وہ اپن اس بات پر ایمان اپنے بندوں کو مہلت دیتا ہے۔ تاہم وہ ان تمام چیز وں کا مالک ہے جن کا اس نے اپ بندوں کو مالک بنایا ہے اور ان سب چیز وں پر اس کی قد رت ہے جن پر اس نے اپ ہند کو قادر بنایا ہے اور ان سب چیز وں پر اس کی قد رت ہے جن پر اس نے اپ ہند کو قادر بنایا ہے ابد ااگر وہ اطاعت کا ارادہ کریں اور پھر وہ ان کورو کتایا فر مانا چا ہو ان

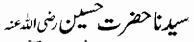


کے اور معصیت کے درمیان حاکل ہو جاتا ہے اور اگر دہ ایسا نہ کرے تو اس نے ان کو معصیت پر نہ تو مجبور کیا ہے اور نہ ہی نافر مانی کا ارتکاب ان پر جبر اَلازم کیا ہے۔ اس نے تو ان پر بیرسب کچھ بتا کر اپنی جحت قائم کر دی ہے کہ انہیں کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کی قوت بخش دی گئی ہے اور ان کے لئے اس امر کے اختیار کرنے کی جس کی اس نے انہیں دعوت دی ہے اور اس کام کے ترک کرنے کی جس سے اس نے انہیں منع کیا ہے آسانی پیدا کر دی تھی۔ اور اللہ تعالیٰ کی جمت ہی عالب ہے۔ والسلام

اس کا مطلب سے سے کہ آپ نے جوابنی اوران لوگوں کی جنہیں آ پے حضور طلط کی امت میں شجھتے ہیں تقدیر کے مسلہ میں حیرت واستعجاب کے بارے میں ہماری رائے وریافت کی بے تو اس سلد میں ہماری رائے توب ہے کہ جو محص خیرا در شرکی تقدیر کواللہ تعالی ک طرف سے تسلیم بیں کرتا وہ تو کافر ہے اور جو گناہ کو اس کے ذمہ لگاتے ہوئے کہتا ہے کہ الثد تعالىٰ نے ہمیں نافر مانیوں پر مجبور کیا ہے تو وہ فاسق و فاجر ہے یعنی تقدر یکا انکار قدر پیکا مد جب ہے اور معاصی کواللہ کے ذب رکا تاجر بیکا مذہب ہے حالا تکہ بندہ اللہ کی دی ہوئی طاقت کے مطابق اپنے اعمال میں خود مختار ہے ادر ہمارا اہل سنت و جماعت کا مذہب قد رہے اور جبر بیہ کے درمیان ہے .....اور اس خط کُوْقُل کرنے سے میر ا( حضرت علی جنو بری ) مقصود صرف اسی قد رتھالیکن پورا ڈطاس لئے درج کردیا کہ وہ فصاحت وبلاغت کا ایک شاہ کار ہے ادر بیسب با تیں اس لئے میں نے بیان کر دی ہیں تا کہتمہیں معلوم ہوجائے کہ حضرت حسن 🖥 حقائق معرفت ادراصول طریقت کے کس بلند در ہے پر فائز تھے کہ حضرت حسن بھر ٹی جیسا بلنديا يا الم بھی اس طرح کے دقیق مسائل ادرا شارات میں آپ کی طرف رجوع کرتا تھا۔ اورایک دکایت میں میں نے دیکھا ہے کہ حضرت امام حسن کوفد میں اپنے مکان ک دہلیز پر تشریف فرما تھے کہ ایک دیہاتی آپ کے پاس آیا ادر آپ کو ادر آپ کے ماں باپ کوگالیاں کینے لگا۔ آپ ایٹھےاور فرمایا اے احرابی! بخصے بھوک گلی ہے یا پیاس یا کوئی

كشف المعجوب

ادر مصیبت تحقیلات ہے بھی تا تا کہ یک تیری امداد کروں حالا کلہ دود یہاتی مسلس آپ کو اور آپ کے دالدین کوالیا و یہا کے جارہا تھا۔ حضر حسن نے اپنے غلام کو تکم دیا کہ در ہموں کی ایک تھلی لا کراس کودے دو(غلام نے تکم کی تعمیل کی) تو حضرت حسن نے فرمایا اے اعرابی! معاف کرنا! میر ے گھر میں اس کے علاوہ کچھ موجود نہ تھا در نہ می تمہیں دینے ہے در لیغ نہ کرتا۔ جب اس دیہاتی نے آپ کی یہ بات تی بے اختیار پکار اٹھا ''اسٹھ کہ اُنگ ایس رکسول اللہ صلی اللہ علکہ وَسَلَم ''(میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ رسول اللہ علیا تھا۔ صاحبزادے میں) اور میں تو آپ کے علم اور ہر دباری کا تجربہ کرنے آیا تھا۔ اور حقیقت شاس اولیا ءو مشائح کی بہی صفت ہوتی ہے کہ لوگوں کی مدح اور مذہ میں ان کے نزد کی۔



ادرا نہی آئمہ خاندان نبوت میں سے شمع آل کر تلاقی ، معاملات دنیا سے بنیاز اور این دور کے سر دار حضرت ابوع بداللہ الحسين بن علی بن ابل طالب بھی ہیں۔ آپ بلند پايداولياء ميں سے ايک اہل مصيبت کے قبلہ اور کر بلا کے شہيد ہيں۔ اہل طريقت آپ کے حال و کر دار کی در تی پر متفق ہیں کہ جب تک حق غالب و ظاہر رہا آپ اس کے تالع رہ ليکن جب حق مفقو دہونے لگا تو آپ نے تلوار تحتی کی اور جب تک آپ نے اپنی عزيز جان راہ خدا میں قربان نہ کر دی آ رام و چين سے نہ بيشے اور رسول اللہ تعلق کی بن تی علامات آپ ميں موجو د تعلق رک و جب تک من خالب و ظاہر رہا آپ اس کے تالع رہ راہ خدا میں قربان نہ کر دی آ رام و چين سے نہ بيشے اور رسول اللہ تعلق کی بہت کی علامات اور خطرت ميں نوا پنی بیت ميں حضور عليق کی خدمت ميں حاضر ہوا تو د يکھا کہ آپ نے حضرت حسين گوا پنی پشت مبارک پر بھار کھا ہے اور آيک رہی اپن دھن مبارک ميں ڈال کر اس کے مر م حضرت حسين تي م تحق رو خطر ہوں نے ہو کہ جو تک اور جو بن ہوں ہوں تو د يکھا کہ آ

كشف المحجوب

اورخو دحضور ﷺ گھٹوں کے بل چل رہے ہیں۔ جب میں نے یہ کیفیت دیکھی تو میں نے كَها "نِنعْمَ الجَمَلُ جَمَلُكَ يَا أباعبدالله " (ا\_سينَ آبكااوش بهت بحا اح الم ) به س رَيْغ بتراي في مناب الله عنه الراكب هو يَا عُمَر " (احمر اليه وارب ورب الجماع) طریقت میں آب کے بہت سے لطائف اور بے شار رموز اور بر حکمت اقوال میں اور آپ کے بارے میں یہی روایت بیان کرتے ہیں کمہ آپ نے فرمایا '' اَشْہے فَہ قُلْ اَلاحُوان عَلَيْك ديدنكَ '' (بھائيوں سے بھي زيادہ بچھ پر شفقت كرنے والا تيرادين ے ) کیونکہ دین کی متابعت میں ہی انسان کی نجات اور دین کی مخالفت میں اس کی موت د ہلاکت ہے پس عظمندآ دمی وہ ہے جوابیخ مشفقوں کے فرمان کے مطابق عمل کرے اور اپنے او پران کی شفقت کو قبول کرتے ہوئے ان کی مخالفت سے اجتناب کرے اور بھائی وہ ہے جو دوسرے بھائی کونصیحت کرے اور اپنی شفقت کا دروازہ اس پربند نہ کرے اور میں نے حکایات میں پڑھا ہے کہ ایک دن ایک شخص آ پ کے پاس آیا اور کہنے لگا''اے رسولٰ التدعين كصاحبزاد ع من ايك درويش آدمى مول أدرصاحب اولاد مول محص آج كى رات کے کھانے کے لئے این طرف سے کچھ عنایت فرمائیے۔ حضرت حسینؓ نے اسے فرمایا بیٹ<sub>ھ</sub> جاوُ! ہماراروزینہ ابھی راتے میں ہے ابھی آ جائے گا ابھی زیادہ دیر نہ گذری تھی کہ لوگ آپ کے پاس حضرت امیر معاویہ کی طرف سے پانچ تھیلیاں لے کرآئے۔ ہرتھیلی میں ایک ہزار دینار تھلوگوں نے عرض کی کہ حضرت امیر معاویڈ آپ سے معذرت حابت ہوئے کہتے تھے کہ یدتھوڑی ی رقم خرچ سیجتے پھر اس کے بعد اس سے بہتر امداد کی جائے گی۔حضرت حسینؓ نے اس درویش کی طرف اشارہ کیا اور وہ پا بخ تھیلیاں اے عطافر مادیں ا، راس ہے معذرت کی کہ تھوڑی در ہوگئی اور یہ بے قدرسا عطیہ ہے جو تجھے ملا اگر مجھے علم ہوتا کہ پر دقم اتنی تھوڑی ہے تو میں تمہیں انتظار کے لئے نہ کہتا۔ ہمیں معذ در سمجھنا کہ ہم اہل بلا میں ہم دنیا کی تمام راحتوں نے دست بردار ہو چکے میں اور اپنی خواہشات کو کم کرکے

كشف المحجوب

حضرت زين العابدين رحمة الله عليه اور انہی میں سے نبوت کے وارث امت کے چراغ سید مظلوم، امام مرحوم، عیادت کرنے والوں کی زینت اورادتا دکی شمع حضرت ابوالحن علی زین العابدین بن حسین بن على ابن ابي طالب كرم اللدوجهة بي - آب اين دور مس سب سے زياده كريم اور عبادت گزار یتھادرمعرفت کے حقائق کو کھو لنے اورطریقت کے دقائق کو بیان کرنے میں مشہور یتھا یک دفعہ لوگوں نے آپ سے استفسار کیا کہ دنیا وآخرت میں سب سے زیادہ سعادت مندكون بِ؟ توادِشادفرمايي ٌ مَسنُ إذادَضِيَ لَمْ يَحْمِلُهُ دَضَا عَلَى البَاطِل وَإِذَا سَخَطَ لَسمُ يسخوجه' سَخطُه' مِنَ المَحق ''( وهْخص كه جسي خوْتْي موتو اس كي خوتْي اس كوباطل ير آمادہ نہ کرے اور جب ناراض ہوتو اس کا عصہ اس کو حق سے باہر نہ نکال دے)<sup>مستق</sup>یم الحال لوگوں کے کامل ادصاف میں سے ہے اس لئے کہ باطل پر راضی ہونا باطل ہے ادرغصہ کی حالت میں حق سے دست بردار ہوجا ناتیمی باطل ہےاور مومن باطن کا ارتکاب کرنے والانہیں ہوتا......اور روایات میں یہ بھی آیا ہے کہ سائیوں نے جب حضرت حسین بن علیٰ کو مع آپ کے عزیز وا قارب کے کربلا کے میدان میں شہید کر دیا اور حضرت زین العابدین کےعلاوہ کوئی باقی نہ رہاجو عورتوں کی نگرانی کرتا ادر آپ بیار بھی تھے حضرت حسین ؓ آپ کو علی اصغر کہتے بتھے جب ان کو برہنہ پیچھ (بے کجاوہ) ادنوں پر سوار کر کے دشق میں پریدین معاديرٌ يحسا مضلاياً كيا توالي شخص في آب ب كما " تحيف أَصْبِ جسُم يَسا عَلَى وَيَا اَهُل بَيُستِ الوحستِ ''(ا\_علیاددابال بیت دحت! آ پ فصبح کیے کی) تو آَ بِ بِ جوابِ دِيا ''اصب حسَّبًا مِين قَوْمِسَا بِ مَنزَلَةِ قَوْمٍ موسىٰ مِنُ ال فرعوُ نَ

كشف المحجوب

یکڈی بحون اَبْسَاءَ کھم وَیَسُتَحَیُونَ نِسَاءَ کھم فلا مَدَرِی صَبَا حَسنًا مِن مَسَاءِ مَا وہ ذا مِن حَقِیْفَةِ بَلاءِ مَا ''(ہم نے اپنی قوم سے بالکل ولی ہی صبح کی جیسی کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کی قوم نے آل فرعون سے کی تھی کہ وہ آل فرعون ان کے بیٹوں کو ذنع کرتے اورعور توں کو زندہ چھوڑتے تھے لیس ہم نہ جنو کو پہچا نے ہیں نہ شام کو بس یہی ہماری مصیبت کی حقیقت ہے ) اور ہم اللہ تعالیٰ کی نعمتوں پر اس کا شکر ادا کرتے ہیں اور اس کی آ زمائش پر صبر کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

اور حکایات میں آتا ہے کہ ہشام بن عبدالملک بن مردان ایک سال ج کے لئے آیا خانہ کعبہ کا طواف کرتے ہوئے جراسود کا بوسہ لینا چاہا تو لوگوں کے بچوم کی وجہ سے کوئی راستہ نہ ملا تو منبر پرچڑ ھکر خطبہ دینے لگا اسی دوران حضرت زین العابدین علی بن الحسین بن علی صبح حرام میں تشریف لائے چاند سے چہرے، روش رخساروں اور خوشبود ارلباس کے ساتھ آپ نے بیت اللہ کا طواف شروع کیا۔ آپ جب جراسود کے قریب پنچ تو آپ ک تعظیم کے لئے لوگوں نے جراسود کے آس پاس کی جگہ خالی کر دی، ہشام نے کہا یہ نو جوان نون ہے؟ میں اس کونی پیچا نا۔ اس سے مقصد اس کا یہ تھا کہ ایل شام اس کونہ پچا نیں اور نہ بی اس کی خلافت کی خواہش کریں۔ فرز وق شاعر وہاں کھڑا تھا اس نے کہا '' میں اس کو خوب پچپا نتا ہوں لوگوں نے پوچھا اے ابا فراس! ہمیں بتا و وہ کون ہے؟ کہ ہم نے اس کو بارعب جوان دیکھا ہے، فرز دق نے کہا '' اچھا خوب کان لگا کر سنو میں اس کی صفت اور اس

> • •

`

كشف المعجرب

قصيره

هَـذالـذِى تَـعُرِفُ البَطحاءُ وَطُئتَهُ بيدوه متى ب<sup>ح</sup>س كے قدموں كودادى بطحا پہنچانتى ہے اور بيت اللہ وحل وحرم بھى اس سے خواب داقف ہيں۔

هَذا ابن حير عبداد الله تكلهم هذا التقى المنقى الطاهرُ والعِلْمَ يالتُدكتمام بندول من يهتر بندكى اولاد ب يتقى باك باطن اور باكتره بدن ب يُبينُ نورُ الدُحسى عَن نور طلعتِهِ كالشمس ينجابُ عَن اشراقها الطلم التكى بيثانى كى چك ت تاركى اس طرح فتم موجاتى ب س طرح طلوع آ فآب س ظلمتين حجت جاتى بي -

بعض حَيَاءً وَيعضى مِنْ مهابته فسما يُحَلَّمُ إِلاَّ حِسين يستسم وہ حياء كرسب نگاميں جمائر رہتا ہے اورلوگ اس كرعب سے نگاميں نيچى ركھتے ميں اوراس وقت ہولتے ہيں جب وہ سكرارہا ہو۔

يَسْمِى إلى ذُروَةِ العِّز التَّى قَصِرت عَنْ نِيلِهَا عَربُ الاسلام العَجْمُ وه مَن حَكَال لِمَسَ يَبْبَيْ الحَربَ الحَجمَل تَك مَرب وحجم كَمَّام مُسلمان يَنْتَجْ سَقاص بِيلَ۔ إذاراتُسه' قسريسش' قبال قبائلُهَا الہ محسارَمَ هَذا يَسْتَعِى الكومُ قَبْلِ قَر لِشَاسَ وَكَمَ كَراعترَ اف كرتا بِكراس بِرجودوكرم كى انْتَبَا اله وَكَن بِيد مَنْ جَدُه وان فيضل الانبيسالَه وفَسَضِلُ امتِسه وَاُنْتَ لَسهُ الاَعَسَمُ

كشف المحجوب

اس کے ناکامقام تمام انبیاء ۔۔ افضل ہے اور ان کی امت کوتمام امتوں پر فضیلت حاصل ہے۔ ہ تحساد ل میسَکہ ، عرف ان راحیت ، رُکن ال حطیم اذا ما جاء یستلم ، قریب ہے کہ طیم خود بڑھ کر اس کے ہاتھوں کی خوشبو کو چوم لے جب وہ اسے چومنے کیلئے بڑھتا ہے۔

فِى كَفِ مِحيزران دِيحُهَا عبق' مِنْ كَف ارْوع فَى ارْنِينَ مَسَمَم ال كَ باته مِن برُى خُوشُوار خُوشبووالى بيد متك كى تجرّى ہے۔ سَه لُ الْحليقةِ لاَ يَحفىٰ بوادره يزينه اثنان حسن الْحلق والشَيْم وه ايساز معزان ہے كہ ال كاغصہ بِخط ہے من بيرت اور سن صورت ال كى زينت بيں۔ مشتقة 'عن دسول اللّٰه بتعتِ ملّ لَحابت عناصِرُه 'والْحيم والشِيَم الكى صفات دسول اللّٰه بتعتِ ملّ الْحابت عناصِرُه 'والْحيم والشِيم فَلَيْسَ قُولُكَ مَنُ هذا؟ بضائر ملائ الْحَرْب تصوف مَنُ الْكُوت والعجمُ تيرا ال كو يَجِابت الكر الله بي الار من الْحَرْب تصوف مَنُ الكرت والعجم كہ ال كوت يوالا ميں بين الكرت والعجم

كيليت بيديد بع عيبات "عمة نفعهما تستو كقبان والايصر وهما العدم اس كردونو باتح سخادت مي كويا موسلادهار بارش بي ادر مال ودولت كاعدم ان ك باتح خالي بي كرتا -

عَمّ المبوية ببالاحسان فالقشعَتُ عن العنداية والاملاق والطلم تلوق پران كا حسان عام ب پس ان كى وجد يظلوق عمن ثر بت ادر كمرا بى رفع بوگى ہے۔ لا يَسُسطيع جواد'' بعد غدايَتَهُم ُ لايُدا يسنه م قدوم'' وَإِن تحسرم' كوكى جوائر ديخاوت عمل ان كا مقابل نيس كرسكتا ادركوئى توم ان كے مقام تك نيس پنچ تحق ن هُسمَ المُعيدوث إذا مَسَاؤِمَة اذِمَتَ وَالاَسُد اسد اَلشرى والباس محتد م

كشف المعجوب) 124 جب قط سالی ہوتو اس کے ہاتھ موسلاد ھابارش میں اور جب لوگ جنگ میں مبتلا ہوں تو وہ ایک شہر کی طرح ہیں۔ مِنُ معشرٍ حُبَّهُم دين' وبُغضُهُم كَفر' وَقَوُبُهِم منجا و مُعتصم وہ اس گروہ کے فرد ہیں جس کی محت دین بعض کفرادران کا قرب باعث تحفظ ونجات ہے۔ إِنَّ عُدَّ اهل التقي كانوا أَتُمتَّهُمُ اَوُ قِيل مَن خيراهل الارض قِيلَ هِم اگردنیا کے تمام اہل تقوی کوشار کیا جائے تو بیان کے مقتدا ہیں اور اگر یو چھا جائے کہ زمین والول ميں بہتر كون بتو انہى كانا م ليا جائے گا۔ سَيَّان ذالك إن الروا وإن عَدْهُوا لايَنْقُضُ العُسر بسطًا مِن أكْفِهم مال دارہو تایانہ ہونا دونوں برابر ہے تکی ان کے ہاتھوں کی کشادگی کو کم نہیں کرتی۔ جَرِيَ بِذَلِكٍ لَهُ فِي اللوح والقلم · ٱللله فَصَله · كَرمًا وَشَرفَة ان کوفضیلت اور ہزرگی اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل وکرم ہے دی ہےادرلوح وقلم میں اس کے احکام جاری کردئے ہیں۔ مُقَدم بَعُدَ ذكر اللهِ ذكرهم في كُل بيدةٍ ومختومٌ بهِ الكلِّم ہر چیز کی ابتداءوا نتبامیں اللہ کے ذکر کے بعدان کا ذکر بی مقدم ہے۔ مَنُ يَعرفُ اللُّهُ يَعرفُ أوَلِيتَهُ والدين مِن بيت هذا نالَه الامَمُ جو خص اللہ کو بہچانتا ہے وہ ان کی ادلیت کو بھی بہچا نتا ہے کہ پوری امت کو دین ان ہی کے گھرانے سے ملاہے۔ إمَّ الأبَّ اء هذا أوْلَسه بنعَم اى القبسائيل ليسبت في رقبابهم <sup>ع</sup>رب کا کونسا قبیلہ ہے جس کی گردن اس کے پااس کے بزرگوں کی دی ہوئی نعتوں سے

اسی طرح فرزوق نے حضرت زین العابدین دحمتہ اللہ علیہ کی تعریف میں چند

جحك نه گئ ہو۔

كشف المحجوب)

اشعار پڑ ھے اور آپ کی اور پیغ بر تلایق کے خاندان والوں کی خوب تعریف کی بیرین کر ہشام اس پر سخت ناراض ہوا اور مکہ وید ینہ کے در میان ایک مقام صفان میں اس کو قید کر دینے کا تھم دیا۔ پی خبر جب لوگوں نے حضرت زین العابدین کے سامنے عرض کی تو آپ نے بارہ ہزار در هم اس کے پاس لے جانے کا تھم دیا اور فرمایا کہ اسے کہہ دینا کہ اے ابا فراس ہمیں معذور سمجھنا کہ ہم اہل بلا ہیں۔ اس سے زیادہ رقم تہمارے پاس نہیں بھیج سکتے فرز وق نے وہ رقم واپس کر دی اور کہلا بھیجا کہ اے پیغبر خدا کے بیٹے ! میں نے حصول دولت کے لئے ہا دشاہوں اور امراء کے لئے بڑے اشعار کیم ہیں اور ان کی تعریف میں جھوٹ اور مبالغہ میں ان جھوٹی مدائے کے کفارہ کے طور پر کہے ہیں۔

جب بید بیغام حضرت زین العابدینؓ کی خدمت میں پہنچا تو آپ نے فرمایا'' بیہ درہم واپس لے جاؤ۔اوراس سے کہو کہ اے ابوفراس!اگر شہیں ہم ہے محبت ہےتو پھراس بات کو پیندنہ کرو کہ ہم جو چیز دی چکے اورا پی ملکیت سے نکال چکے ہیں اسے داپس لے لیس ۔ حضرت کا میہ بیغام سن کرفرز وق نے وہ رقم قبول کر لی۔ آپ کے فضائل ومنا قب اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ انہیں جمع کیا جا سکے۔

سيدنا حضرت محمد باقررحته اللهطيه

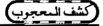
اورانہی ائمہ اہل بیت میں سے اہل معاملہ کی جت ارباب شاہد کی برھان اولا د نبی علیقہ کے امام اور حضرت علیؓ کی نسل میں برگزیدہ حضرت ابو جعفر محمد بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب البا قر کرم اللہ وجہ بھی ہیں۔

یہ بھی کہتے ہیں کہ آپ کی کنیت ابو عبداللہ اور لقب با قر تھا۔ آپ کتاب الہی کے لطیف اشارات اور علوم دیدیہ کے رموز بیان کرنے میں فاضل مقام کے حامل تھے۔ آپ کی

کرامات مشہور، دلائل معروف اور براهین روٹن ہیں کہتے ہیں کہایک دفعہ کسی خلیفہ نے آ پ کوتل کرنے کے ارادہ سے آ پ کے پاس آ دم بھیج کر آ پ کو بلوایا۔ جب آ پ تشریف لائے تو خلیفہ نے فوراً آپ سے معافی ما تک لی اور عزت داختر ام سے مدید پیش کر کے آپ کورخصت کر دیا درباریوں نے سوال کیا اے بادشاہ! آپ تو ان کوئل کرنے کا ارادہ رکھتے تھلیکن ان کے ساتھ بداچھاسلوک دیکھ کرتو ہم جمران رہ گئے ہیں۔ آخراس کی کیادجہ ہے ، بادشاہ نے جواب دیا۔ جب آ پ میرے سامنے تشریف لا بے <del>ت</del>و میں نے دیکھا کہ آ پ کے دائیں بائیں دونوں طرف دو شیر موجود ہیں اور جھ سے کہہ رہے ہیں کہا ہے بادشاہ اگرتم نے حضرت کے قبل کا قصد کیا تو ہم تہمیں ہلاک کر دیں گے .....اور آپ ہی کے بارے میں روايت بكرا ب فحن تعالى كارشاد "فَمَن يَكْفُرُ بِالطَّاغوتِ وَيَؤمِن بِاللَّهِ " (پس جو شخص شیطان کا کفر کرے ادراللہ پرایمان لائے) کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا'' ٹکل مَنُ شَغَلَكَ عَنُ مطالعت الحق فَهُوَ طاغوتُكَ (جو چَزِبِهِي تَجْمِ مطالعة فِنْ حَاز رکھے وہ تیرا شیطان ہے) اب تم غور کر و کہتم اللہ تعالیٰ ہے کس چیز کی دجہ سے لاتعلق اور حجاب میں ہو کہ اگر اس چیز اور حجاب کوترک کر دونو مکاشفہ الہی تک تمہیں رسائی حاصل ہو جائے اورتم حق ہے منوع ادر مجتوب نہ رہواور جوشخص مشاہدہ حق ہے روک دیا گیا اے قرب حق کا دعویٰ ہیں کرنا جائے۔

آپ کے خصوصی عقیدت مندوں میں سے ایک شخص بیان کرتے ہیں کہ جب رات کا ایک حصہ گز رجا تا اور آپ اورا دو وظا کف سے فارغ ہو جاتے تو اپنی مناجات میں او نچی آ واز سے یوں عرض کرتے۔ اے میر ے معبود! اے میرے آ قا رات آ گئی اور بادشا ہوں کے تصرف کی حکومت ختم ہو گئی اور آسمان پر ستار ے نمودار ہو گئے اور سب لوگ نیند کی حالت میں معدوم ہو گئے اور لوگوں کی زبانیں خاموش ہو کئیں اور ان کی آئکھیں بند ہو گئیں اور لوگ مخلوق کے درواز وں سے بھاگ گئے اور خاندان بنوا میہ آ رام پا گئے اور اپن

سيدنا حضرت محدجعفر رحته اللهعليه ادرا نہی میں سے سنت نبوی المیں کے پوسف ،طریقت کی زینت ،معرفت کے تر جمان ادرصفوت کے مزین حضرت ابوٹھ جعفر بن محمد صادق بن علی بن حسین بن علی بن ابو طالب رضی اللہ عنہم بھی ہیں۔ آپ بڑے بلند حال۔ نیک سیرت اور خلا ہر وباطن کے آ راستہ و پیراستد تے تمام علوم میں آب کے عمدہ ادر لطيف اشارات موجود ميں۔ آب كلام اللى كى باریکیوں اور طریقت کے معانی ہے داقفیت کی بنا پر مشائخ میں مشہور ہیں اور طریقت کے موضوع پر آپ کی بہت ی تصانیف مشہور ہیں۔ آپ کے متعلق ردایت کرتے ہیں کہ آپ فِفْرِ مايا لَهُ مَنْ عَرَف اللَّه أَعُرَضَ عن ماسواه '' (جس في اللَّدَتْعَالَى كوبِجَإِن لياده غیراللّد سے منہ پھیر لیتا ہے ) یعنی عارف الہٰی وہ ہے جوغیر اللّد سے منہ پھیر لے اور اسباب د نیا سے رشتہ تو ڑ لے کیونکہ حق تعالیٰ کی معرفت بعینہ غیر اللہ کی عدم شناخت کا نام ہے اس الے کہ غیر اللہ کی عدم معرفت اللہ تعالیٰ کی معرفت کی وجہ ہے ہوتی ہے ادرغیر اللہ کی معرفت حق تعالی کی عدم معرفت کا سبب ہوتی ہے۔ پس عارف اللی مخلوق سے الگ ادر حق ہے پوستہ ہوتا ہے غیر اللہ کی اس کے دل میں اتن بھی قد رنہیں ہوتی کہ ان کی طرف دھیان دے ، اوران کے دجود سے اس کوا تنااند پشہ بھی نہیں ہوتا کہ دل میں ان کی طرف دھیان دے اور ان کے وجود سے اس کوا تنا اندیشہ بھی نہیں ہوتا کہ دل میں ان کی یاد کو جگہ دے .....اور آ ب سے بى روايت كرتے بي كمآ ب فرمايا- " لا تَسَصِحُ العِبَادَةُ الا بالتوبَةِ لاَنَ اللُّهَ تَعَالى قَدَّمَ التوبَة عَلى العبادة كما قَال الله تبارك و تعالى التَائِبُونَ الْسِعَسَابِسِدُوْنَ ''(عبادت، توبه ئے بغير صحيح نبيں ہوتى كيونكه الله تعالى نے اپنے ارشاد "التائبون العابدون من توبكو بادت يرمقدم ذكر فرمايا ب ) اس لئ كدتو بطريقت کے مقامات کی ابتدا ہے اور عبودیت ان مقامات کی انتہا ہے اور اللہ تعالی نے جب



كَتَهَكَادول كاذكرفرمايا توانبيس توبدكاتكم دياچنا نجفرمايا' نسُوُبُسوُ إلَى السَلْسِ جَعِيْعًا آيُّهَا ٱلْمُوْمِنُونَ ''(اےایمان دالو!تم سب اللَّدکي جناب میں توبد کرد) ادر جب رسول اللَّطَ عَلَيْتُهُ كويادكياتوعبوديت كرساته يادكيا اورفرمايا"فأوطى إلى عَبْدِه مَا أوحى "( پس وى کی اپنے بند نے کی طرف جو وحی کی )اور حکایت ہے کہ حضرت داؤ د طائی رحمتہ اللّٰہ علیہ آپ کے پاس حاضر ہوئے اور عرض کیا کہا ہے ابن رسول اللہ یکھنے مجھے کوئی نصیحت فرمائے کہ میر ا دل ساہ ہو چکا ہے۔ آپ نے فرمایا اے ابوسلیمان! آپ تو خود اپنے زمانہ کے زاہد ہیں آ پ کومیری کفیحت کی کیا ضرورت ہے،انہوں نے عرض کی اے فرزند بغیبر ﷺ آ پ کو تما مخلوق پر فضیلت حاصل ہےاور سب کونصیحت کرنا آپ پر واجب ہے۔ آپ نے فر مایا اے ابوسلیمان میں اس بات ہے ڈرتا ہوں کہ کہیں میرے نا نا پاکؓ قیامت کے دن میرا دامن ند پکڑلیں کہتم نے میری اطاعت کاحق کیوں نہیں ادا کیا اور بیفیحت کرنے کا کام کی نسبى تعلق ادرمضبوط نسبت يرمنحصرنبيس بلكه بيالله تعالى كي حضورا يتصحا عمال يرموقوف ہے۔ یہ سن کر حضرت داؤد طائی رحمتہ اللہ علیہ رونے لگے اور کہنے لگے۔اےخداد ند! جب نبوت کے پانی سے گوندھی ہوئی طبیعت اور برھان و دلائل کے اصولوں سے ترکیب پانے والی طبيعت والا اور رسول الله عليه كانواسه اور حضرت بتول بي بي فاطمة كا صاحبز اده اتن حیرانی د پریشانی میں مبتلا ہےتو بھرداؤ دکون ہے جوابی عمل پر مغرور ہو۔۔۔۔۔اور آپ ہی ہے روایت ہے کہ ایک ردز اپنے غلاموں کے ساتھ تشریف فرما تھے کہ ان سے مخاطب ہو کرفر مایا کہ آؤ آپس میں عہداور بیعت کریں کہ ہم میں ہے جوبھی نجات یا جائے قیامت کے دن سب کی شفاعت کر ےگا۔ بیہن کر غلاموں نے اض کیا''اے رسول اللہ اللی کھی ہے بیٹے آ پ کو ہماری شفاعت کی کیا ضرورت ہے۔ جب کہ آ پ کے جد بزرگوار پوری مخلوق کے شفیع ہیں۔ آپ نے فرمایا۔ مجھا پنے ان افعال کی دجہ سے قیامت کے دن اپنے جدًامجد کا رخ انورد یکھنے سے شرم آتی ہے۔۔۔۔۔ یہ باتیں اپے نفس کے عیوب کی طرف نگاہ کرنے سے

كشف المعجوب)

پیدا ہوتی ہیں اور اوصاف کمال میں سے ریجی ایک صفت ہاور انبیاء اولیا میں سے تمام مقربان الہی اس صفت سے متصف رہے ہیں ۔ رسول اللہ علیق نے فرمایا کہ 'اِذَا او اد اللہ بیعَبُدِ حیداً بَصَّرہ بعیوب نفسِه '' (اللہ تعالیٰ جب کی بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتے ہیں تو اسے اس کفش کے عیوب دکھا دیتے ہیں ) اور جو محض تو اضع سے اپنا سر جھکا لیتا ہے اللہ تعالیٰ دونوں جہاں میں اس کے تمام کام سنوار دیتا ہے ..... اور اگر میں تمام ابل بیت رضوان اللہ تعلیم اجمعین کو یا دکروں اور ان کے منا قب علیحدہ علیحدہ شار کروں تو یہ کتاب اس کی متحل نہیں ہو سکتی طریقت کے ارادت مندوں اور منکروں میں سے جن کی عقل کو اس کی متحل نہیں ہو سکتی طریقت کے ارادت مندوں اور منکروں میں ہے جن کی عقل کو اس کی متحل نہیں ہو سکتی طریقت کے ارادت مندوں اور منکروں میں ہے جن کی عقل کو ادر اک کالباس حاصل ہوان کی ہوا ہے۔ کے لئے اتنا تی کا فی جب اور اک کالباس حاصل ہوان کی ہوا ہے الہ دونوں اور ان کے منا قب علیحدہ علیحدہ متار کروں تو یہ کتاب کا ذکر لاتے ہیں اور اس سے پہلے ہم نے ایک کتاب تصنیف کی ہے جس کا نام ''منہان الدین'' دکھا ہواں میں ہم نے اصحاب صفہ میں سے ہرایک کے منا قب تفسیل سے بیان کر دیئے ہیں۔ یہاں صرف ان کے نام اور کتاب آلگ الگ بیان کریں گے تا کہ تہ ہوار

مقصد حاصل ہو۔النّہتہبی عزت ۔۔ نوازے۔ واللّہ اعلم وباللّہ التو فیق۔

با بار

اصحاب صفيه کے ذکر میں جان لے کہ یوری امت اس بات بر متفق ہے کہ رسول انتیا ہے کے صحابہ کرام میں ہے ایک جماعت الی تھی جو ہر وقت عبادت کے لئے مسجدی نبو گامیں رہتی تھی۔ بیہ حضرات دنیا ہے دست بردارادر روزی کمانے ہے کنارہ کش ہو چکے تھے۔اللہ تعالٰی نے انہی کے لئے اپنے پنجبر ﷺ کو تماب کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ 'وَلاَ تظُوٰدِ الَّلِيْنَ بَدُعُوْنَ رَبَّهُمُ بِالْغَدَاةِ والْعَشِي يُرِيْلُوُنَ وَجُهَهُ '' (ان لوگوں كوابْ باس ، مثابّ بحض اللد تعالی کی خوشنودی کے لئے رات دن اللہ تعالی کو پکار تے رہتے ہیں) اور اللہ تعالی کی کتاب ان کے فضائل پر ناطق ہے اور بیغبر ﷺ کی ان کے فضائل میں بہت تک احادیث ہیں جوہم تک پیچی ہیں اورہم نے کتاب کے مقدمہ میں ان کا کچھوذ کر کردیا ہے اور حضرت ابن عباسٌ بيغبر ظليلة \_ردايت كرتح بي كُهُ ثوَقَفَ دسولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم عَلىٰ اصحاب الصفةِ فَرَأى فَقُرَهُمُ وجهْدَهُمُ وَطِيْبَ قُلُوبِهِم فِقَالَ البِشِرُوايا ٱصُحَابَ اصفةِ فَمَنُ بَقِيَ مِنُ أُمَّتِى عَلَى النَعُتِ الذِي ٱنَّتُمْ عَلَيهِ راضياً بِمَا فِيهِ فَإِنهُم مِنُ دُفْفَاتِي فلی المجنةِ ''(رسول اللَّ يَقَلَّقُهُ اصحَابِ صفَّه کے پاس جا کرکھڑ ہے ہوئے اور ان کی تنگدتی اور مجاہد بےادر بھراس حالت میں ان کے دلوں کے اطمینان اور خوشی کو دیکھا تو فرمایا''اےصفہ دالو! تمہیں بشارت ہو کہ میری امت کا جو خص بھی اس صفت برر ہے گا جس ېرتم ہو پھراس پر راضی بھی رہے گا تو دہ جنت میں میرے رفیقوں میں ہے ہوگا۔ ان اصحاب صفه میں سے ایک اللہ جبار کی درگاہ کے منادئ اعلان کرنے دالے موذن ) ادر حضرت محمد مخالطة کے برگزیدہ حضرت بلال بن ربائے مسدد دسرے خدادند داحد کے دوست اور دافف احوال پیغبر بلائے حضرت ابوعبداللہ سلمان فاری سیستیسرے

یا عماب کامعنی ہے" پیار بھرافشکوہ۔''

كشف المحجوب)

مہاجرین وانصارؓ کے سالا راور خدادند جبار کی خوشنودی کی طرف متوجہ، حضرت ابوعبید اللہ عامر بن عبدالله بن الجراح "...... چویتھ برگزید ہ اصحاب صفہ اورزینت اہل تصوف حضرت ابواليقطان عمارين بإسرميسه يانجو يعلم كاخزانه ادرحكم كامخزن حضرت ابومسعود عبدالله ابن مسعود الہر لیں ..... چیٹے اللہ رب العزت کی درگاہ کا تمسک کرنے دالے اور گناہوں سے یاک حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کے بھائی حضرت عتبہ بن مسعودؓ …… ساتویں راہ عزلت کے سالک اور عیوب د ذلت کی با توں ہے کتارہ کش حضرت مقداد بن الاسوڈ ...... آ متھویں مقام تقویٰ کے داعی اور مصیبت وابتلا پر راضی حضرت جناب بن الارت مسینویں رضا اللہی کی درگاه کااراده کرنے اور مقام فنامیں بارگاه بقائے تلاش کرنے والے حضرت صهیب بن سنان "…… دسویں سعادت کے سیپ کے موتی اور قناعت کے سمندر حضرت عتبہ بن گز دان <sup>\*</sup> گیارہویں حضرت عمر فاروق کے بھائی مخلوق اور دونوں جہاں ہے بے نیاز <sup>ح</sup>ضرت زید بن الخطاب ...... بارہویں مشاہدات کی طلب میں مجاہدوں کے مالک، پیمبر کی کے خلام حضرت ابولبشر \* ...... تیرہویں صاحب عزت وتوبہ اور ساری دنیا کو چھوڑ کرچن تعالٰی کی طرف رجوع کرنے والے حضرت ابوالمرشد کنانہ الحصین العدویؓ ...... چود ہویں تواضع ادرانکساری کے عبور کرنے والے دنیا سے قطع تعلق کرنے والے حذیفہ الیمانی سے غلام حضرت سالم ..... یندرہویں عذاب آ خرت سے ڈرنے دالے اور مخالفت شریعت سے بھا گنے دالے حضرت عكاشه بن أكمصن مسلجوي مهاجرين وانصار كى زينت اوربنى قار كرسر داز حضرت مسعود بن رأيج القارئ ..... مترهوي زبد من مانندعيس عليه السلام اورشوق من ما نند موى عليه السلام حضرت ابوذ رجناب ابن البحادة الغفاري ..... المحار موي انفاس يغم سلاية كي مافظ اورخيرات شایان حضرت عبدالله بن عمرٌ ...... انیسوی استفقامت دین میں قائم ادرا تباع شریعت میں راست روحفرت صفوان بن بيضاً ..... اكيسوين اللدتعالي كى بارگاه اميد تخلق ريصني والے اور در بار مصطفو كالمنا في بركريده حضرت الولباب بن عبد المند ر ..... اور با كيسوي سمندر شرف

ف المحجوب

کے کیمیاادرصدف تو کل کے موتی <sup>ح</sup>ضرت عبداللہ بن بدراکہنی ؓ عنہ ع<sup>ن</sup>ہم اجمعین ہیں۔ اگرہم ان تمام اصحاب صفد کا تذکرہ کریں تو کماب طویل ہو جائے گی شخ ابو عبدالرحمٰن بن الحسین السلمی رحمته اللہ تعالیٰ جوطریقت ادر مشائخ کے کلام کوفل کرنے دالے ہیں انہوں نے اہل صفۃ کے حالات پر ایک تاریخ مرتبہ کی ہے جس میں ان کے فضائل ومناقب اسااور کنینی بیان کی ہیں....کیکن انہوں نے مطلح بن ثابت بن عباد کوبھی اصحاب صفه میں شارکیا ہے جب کہ میں اس کودل ہے بسندنہیں کرتا کیونکہ ام المونیین حضرت عا نشہ صدیقة پرتهمت کی ابتدااس نے کی تھی۔البتہ حضرات ابو ہر برہؓ چوبان ،معاذین الحارث، تائب بن خلاب ، ثابت بن ابویینی عویم بن ساعد ، سالم بن عمر ، بن ثابت ، ابواللیث کعب بين عمر، وهب بن معقل ،عبدالله بن انيس اور حجاج بن عمر الاسلمي رضي الله عنهم اجمعين سب انہی اصحاب صفہ میں سے تھے، بھی کبھی کسی خاص مقصد کے پیش نظر دنیا کی کسی دوسری خدمت میں شامل ہو جاتے تھے تاہم تمام کے تمام ایک بل درجہ میں تھے۔ اور در حقیقت صحابہ کا دورخیرالقرون (بہترین زمانہ ) تھالہذاوہ جس درجہ میں بھی تتھے بعد کے ہر زمانہ کے لوگوں ہے بہترین اور افضل ترین تحلوق تصاب لئے کہ جن تعالٰی نے ان کواینے بیغ سرطان کی صحبت کی سعادت نے واز اتھا اور ان کے قلوب کو ہوشم کے عیوب مے صفوظ رکھا تھا جیسا كَهَ يَعْمِبُوا اللَّهِ فَارْشَادُ فَرْمَا يَاكُهُ خير القرون قَرْنِي ثُمَّ اللَّينَ يَلُوُنَهُمُ ثُمَّ اللين يلُونَهُم " الحديث (سب زمانوں ے بہتر ميرا زمانہ ہے پھر وہ لوگ جوان کے بعد آنے دالے ہیں چروہ لوگ جوان کے بعد آنے والے بیں )اور خود اللہ تعالیٰ نے فرمایا 'وَ السَّساب قُلُو نَ الْٱلُّوُنَ مِنَ الْسُهُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَان ''اددايمان £ر سبقت حاصل کرنے والے پہلے مہا جرین اورانصارا ور وہ لوگ جنہوں نے خلوص کے ساتھ ان کی متابعت کی اللہ ان بے راضی ہو چکا اور وہ اللہ بے راضی ہو چکے ) اب ہماس کتاب میں بعض تابعین رحمہم اللہ اجمعین کا تذکرہ کریں گےتا کہ پورا یورافا کد دہمی حاصل ہواورز مانے بھی ایک دوسرے کے ساتھ متصل ہوجا کیں۔

شف المح

دسوال بار

تابعین میں تصوف کے امام

حضرت اوليس قرنى رحته اللهطيه

تابعین میں تصوف کے آئمہ میں سے امت کے آفاب اور دین دملت کی شم حفرت ادلی قرنی " ابل تصوف کے بڑے مشائخ میں سے تھے۔ آب رسول اللہ عظیم کے دور مبارک میں موجود تھے لیکن دو دجہ سے پیغ سرطانی کی زیارت سے محردم رہے ایک غلبہ حال اور دوسرے اپنی والدہ کے حقوق کے پیش نظر اور پیڈ سر تلکی نے صحابہ کرائم سے فر مایا تھا کہ قبیلہ قرن کا ایک اولیں تامی آ دمی ہے جو قیامت کے روز قبیلہ رہید اور معنر کی بھیڑوں کی مقدار میری امت میں شفاعت کرے گا۔ ادر آ پؓ نے چہرہ انور حضرت عمر فاردقؓ ادر حصرت علیؓ کی طرف کر کے فرمایا کہتم دونوں اے دیکھو گے وہ چھوٹے اور درمیانے قد کا لیے بالوں والا آ دی ہے اور اس کے دائیں پہلو پر ایک درہم کی مقدار سفید نشان ہے جو چنبل کےعلادہ کسی اور چیز کانہیں ادراس کے ہاتھ کی تقلیل پر بھی اسی طرح کا سفید داغ ہے ادراس کومیری امت میں قبیلہ ربیعہ دمصر کی بھیڑوں کی مقدار شفاعت کاحق طےگا۔ جب تم اے دیکھوتوات میر اسلام پہنچا دینا ادر کہنا کہ میر می امت کے لئے دُ عاکرے، چنا نچہ حضور ک کی وصال با کمال کے بعد جب حضرت عمر کمد مرمد تشریف لائے اورام پر المونین حضرت علی بھی آپ کے ہمراہ تھاتو آپ نے خطبہ کے دوران فر مایا''یا اہل نجد قو مُوا''(اے نجد کے رہنے دالو کھڑے ہوجاؤ) اہل نجد کھڑے ہوئے تو آپنے ان سے دریافت فرمایا کہ کیاتم میں قبیلہ قرن کا کوئی آ دمی ہے؟ انہوں نے جواب دیا ہاں چتا بچہ قرن کے رہے دالے پچھلوگوں کوآپ کے سامنے پیش کیا گیا تو حضرت فاردق اعظم نے ان سے اولیں

فالمحجوب

قرنی ؓ بے متعلق یو چھاتوانہوں نے جواب دیا کہ ہاں اولیں نا م کا ایک دیوانہ آ دمی ہے جونہ تو آبادی میں آتا ہے اور نہ کسی مخص کے ساتھ بیٹھتا ہے اور نہ ہی وہ چیز کھاتا ہے جولوگ کھاتے میں اورغم وخوش میں شریک نہیں ہوتا۔ جب لوگ پنتے ہیں تو وہ روتا ہےاور جب لوگ رو تے ہیں تو وہ ہنتا ہے، حضرت عمرؓ نے فرمایا میں اس سے ملاقات کرنا چاہتا ہوں 🛛 انہوں نے عرض کی کہ وہ تو تہبارےاونٹوں کے ساتھ جنگل میں ہے۔ دونوں بڑے بزرگ (حضرت عمر دعلیؓ) ایٹھےاور اس کے پاس پینچ گئے حضرت اولیں اس وقت نماز میں مشغول یتھے۔ جب وہ فارغ ہوئے تھے تو انہیں سلام کیا اور اپنے پہلوا ور شیلی کا نشان دکھایا تا کہ ان کومعلوم ہوجائے بھران ہے انہوں نے دُعا کی وصیت کی۔ بید حضرات تھوڑی دیران کے یاس تفہر ہے تب حضرت اولیں نے عرض کی کہ آپ حضرات نے تکلیف گوارا فرمائی اب آب داپس تشریف لے جائے کہ قیامت بزدیک ہے ہمیں دہاں ایس ملاقات نصیب ہوگی کہ اس سے بھی محروم نہ ہوں گے کیونکہ اس وقت میں سفر قیامت کا سامان تیار کرنے میں مصردف ہوں..... جب اہل قرن ان ددنوں امرًا ہے داپس لوٹے تو انہیں حضرت اولیں ً کے مرتبے اور مقام کا انداز ہ اورعلم ہو چکا تھالہٰ ا آپ وہاں سے کوفہ چلے گئے .....بس ایک ڈن ھرم بن حیان رحمتہ اللہ علیہ نے آپ کود یکھااس کے بعد کسی نے نہیں دیکھا حق کہ جب حضرت علی کے ہمراہ آپ کے مخالفین کے ساتھ جنگ کی یہاں تک کہ جنگ صفین کے روز شہادت پائی "عسائ حسب او مات شھیدا " (زندہ ریچ تو تعریف کے لائق اور وفات پائی تو شہادت کی ،اللہ ان سے راضی ہو ) آپ سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا ''السلامة ف **الوحلة** ''(سلامتی تنهائی میں ہے) اس لئے جس کادل تنها ہووہ غیر کے خیال ، الگ ہوتا ہے اور اپنے تمام حالات میں تلوق سے بعلق ہوتا ہے یہاں تک کہ ہر شم کی آفات سے محفوظ رہتا ہے اور تمام لوگوں سے مند پھیر لیتا ہے لیکن اگر کوئی یہ خیال کرے کہ تنہا جینادحدت ہےتو بیا یک محال امر ہے کیونکہ جب تک شیطان سے کسی کے دل

كشف المحجوب

کومجت ہوتی اور تفس امارہ کو اس کے سیند میں غلبہ حاصل ہوتا ہے اور جب تک دنیا وا خرت کا فکر دامن گیر ہواور تلوق کا خیال موجود ہو ای وقت تک وحدت نہیں ہوتی کیونکہ کی چز کی موجود گی میں یا صرف اس کے خیال سے آ رام ہو دونوں ایک ہی چز ہیں۔ لیں جو شخص وحید ہوا گر چہ اسے لوگوں کے ساتھ محبت حاصل ہو اس کی صحبت وحدت کے ساتھ مزائم نہیں ہوتی اور جو شخص لوگوں کے ساتھ محبت حاصل ہو اس کی صحبت وحدت کے ساتھ مزائم نہیں ہوتی نہیں بنتی لہذ اللہ تعالیٰ کی محبت کے بغیر لوگوں سے قطع تعلق نہیں ہو سکتا جس شخص کو حقیقاً اللہ تعالیٰ سے محبت ہو اس کی خلوت نشینی بھی اس کے دل کی فراغت کا سبب نوگوں کے ساتھ محبت ہو اس کی خلو ت نشینی بھی اس کے دل کی فراغت کا سبب تعالیٰ سے محبت ہو اس کا خاہر کی طور پر لوگوں سے قطع تعلق نہیں ہو سکتا جس شخص کو حقیق اللہ لوگوں کے ساتھ محبت ہو اس کا خاہر کی طور پر لوگوں سے ملانا جلنا اسے کچھ تھاں نہیں دیتا اور جس کو لوگوں کے ساتھ محبت ہو اس کے دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کا نہ تو گر رہوتا ہے اور نہ ہی محبت حق کی اسے خبر ہوتی ہے ''لائڈ الو حد کہ قاصف خوالی کی محبت کا نہ تو گر رہوتا ہے اور نہ ہو سکتا ہیں دیتا اور جس کو لوگوں کے ساتھ محبت ہو اس کے دل کو اللہ تعالیٰ کی محبت کا نہ تو گر رہوتا ہے اور نہ ہی موجود چن

136

## حضرت هرم بن حيان رحته اللد تعالى عليه

اورا نہی ائم تابعین میں سے صفائی باطن کا سرچشمہ اور اخلاص وفا کی کان حضرت حرم بن حیان ہیں آپ طریقت کے بزرگوں میں سے تھے اور طریقت کے معاملات میں حصہ دافرر کھتے تھے اور صحابہ کرام کی صحبت سے مشرف ہوئے تھے۔ آپ نے حضرت ادلیں قرنی کی زیارت کا ارادہ کیا لیکن جب قبیلہ قرن کے پاس پہنچ تو معلوم ہوا کہ دہ دو ہاں سے چلے گئے ہیں آپ مایوس ہو کر مکہ کی طرف آئے تو معلوم ہوا کہ دہ کو ہاں سے آپ شوق زیارت میں کوفہ آئے تو سبال بھی ملاقات نہ ہوئی کچھ روز دہاں تھ ہر کر آپ بھرہ کی طرف ردانہ ہوئے تو راستہ میں دریائے فرات کے کنارے پر ان سے ملاقات ہو گئ کہ دہ دو ضوفر مار ہے تھے انہوں نے گھ دڑی زیب تن کر رکھی تھی اس لئے ان کو بچچان لیا، حضرت

كشف المعجرب)

اولیسؓ نے دخسو سے فارغ ہوکر دریا کے کنارے سے ذیرا ہٹ کر بالوں کو کنگھی کی تو حضرت حرم بن حیانؓ نے سامنے آ کرسلام کیا۔انہوں نے جواب میں کہاا۔ حرم بن حیان کم پر بھی سلام ہو! آب نے سوال کیا کہ آب نے کس طرح مجھے پہچان لیا کہ میں حرم ہوں؟ انہوںنے جواب دیا کہ' تحوَفَتْ دو تھی دو حکّ ''(میری روح نے تمہاری روح کو · بیجان لیا ہے ) تھوڑی در بیدا کیٹھے بیٹھے پھر آپ کو رخصت کر دیا'' ھرمٌ فرماتے ہیں کہ میر بے ساتھ زیادہ تر باتیں ہر دوامیر (عمروعلی رضی اللہ عنہما) کے بارے میں کرتے رہے اور میرے لئے انہوں نے حضرت عمر ہے روایت بیان کی کہ حضرت عمر نے بغیر علاقہ سے ردايت بيان كى كداَّ بَ فَعْرَمَا مِنْ 'إِنَّهَا الاعمال بالنيَّات وَلِكُل اموءٍ مانوى فَمَن كمانيت هيجرتيه٬ اليي البليه وَرَسُولَهٍ فَهِجونُه٬ إِلَى اللهِ ورَسُولَهٍ وَمَن كَانِت هـجرتُ إلى الدُنيا بصيها اواني امراةٍ تيزوجها فجهرتُهُ إي مَا هاجَوَاليهِ \* (بے شک اعمال کا دارو مدارنیوں پر ہے اور ہرآ دی کے لئے وہی ہے جس کی اس نے نیت کی پس جس کی ہجرت اللہ ادراس کے رسول م کی طرف ہے تو اس کی ہجرت اللہ ادراس کے رسول کی طرف ہی شارہو گی اور جس کی ہجرت دنیا نے لئے ہے کہ اس کو حاصل کرے یا کسی مورت کی طرف ہے کہ اس سے نکائ کر بے تو اس کی ہجرت اس کے لئے تجھی جائے گی جس ك طرف اس فى جرت كى ) پھر آپ فى محص فر مايا كە تْعَلَيْكَ بقلبك '' (تجھ پر اینے دل کی حفاظت لازم ہے ) یعنی غیر اللہ کے خیال سے اپنے دل کو محفوظ رکھ ادر اس کے دومعنی ہیں .....ایک بیر کہ مجاہدہ کی حالت میں اپنے دل کوئی کے تابع کرد ہے.....اور دوسرا یہ کہا ہے آپ کواپنے دل کے تابع کر دے اور یہ ددنوں اصل قوی میں حق تعالٰی کے اراد تمندوں کا کام بیہ ہے کہ دل کونفسانی شہوات کی کثرت اورخواہشات کی محبت سے خالی کر دیں دل سے نا موافق حالات کوآ ہت ہ آ ہت ہ دورکریں ادرعمل کی دریتگی اور امورطریقت کی تکمہداشت کی تد ہیر میں اپنی نگاہ کوآیات خداوندی میں لگادیں تا کہ جن تعالٰی کی محبت کامحل ہو



جائمیں اورابنے آپ کودل کے تابع بنالینا کامل لوگوں کا کام ہے حق تعالی نے جن کے دلوں کواب جمال کے نور سے منور فرمایا اور تمام خلاہری اسباب وملل سے ان کونجات عطا فر مائی اور بلند مقام پر پنچا کرخلعت قرب ہے سرفراز فر مایا اور اپنے لطف دکرم ہےان پر تجلی فرما کراپنے مشاہدہ اور قرب سے محبت کی نظر ڈالی ہے ان کے جسم کو دل کے موافق کر دیا ہے۔۔۔۔ پس پہلا گروہ وہ ارباب قلوب ہو تے ہیں اور دوسرا طبقہ مغلوب القلوب لوگوں کا ہوتا ہے اور صاحب قلوب دلوں کے مالک اور باتی الصفتہ ہوتے میں اور مغلوب القلوب فانی الصفتہ ادراس مسلمہ کی حقیقت جق تعالیٰ کے اس ارشاد سے داضح ہوتی ہے کہ اللہ عز وجل فِفْرِيالِ" إِلَّا عِبادَكَ مِسْهُمُ المُحْلَصِينَ ``( تَمَرتير ب وه بندے جواخلاص والے میں ) اس میں دو قرآ نی آیتیں ہیں مخلصین کیسر الام اور خلصین <sup>مقت</sup>ح الام مخلص کیسر الام فاعل ادرباقي الصفته جوتا ب اور مخلص بفتح الام مفعول اور فاني الصفته بمعتى خالص كيا كميا هوتا ہے اور انشاء اللہ بیہ مسئلہ کسی دوسرے مقام پر شرح وتفصیل کے ساتھ بیان کروں گا ...... اور در حقیقت فانی الصفت لوگ زیادہ فضیلت کے حامی ہوتے میں کہ وہ اپنے اجسام کودل کے موافق کر لیتے ہیں کیونکہ اس طرح ان کے دل حق کی تحویل میں ہوتے ہیں اور ای کے مشاہدہ میں قائم دیتے ہیں بہ نسبت ان لوگوں کے جو باقی الصفتہ ہوتے ہیں اور دل کو ب حکلف امرالہی کے موافق کرتے ہیں.....اوراس مسئلہ کی بنیاد صحور اور شکر ( ہوشیاری د بے ہوتی )اور شاہدہ اور مجاہدہ پر قائم ہے ..... واللہ اعلم ..

حضرت حسن بصری رحمت اللد تعالیٰ علیہ ادرانبی میں سے امام العصر اور یکمائے زمانہ حصرت ابوعلی الحسن بصری بھی میں ایک گروہ آپ کی کنیت ابو محد بتلا تا ب اور دوسرا گروہ ابوسعید۔ اہل طریقت کے نز دیک آپ کی بڑی قدر و منزلت ہے اور علم معاملات میں آپ کے بڑے لطیف اشارے ہیں اور

كشف المعجوب

میں نے حکایات میں پڑھا ہے کہ ایک اعرابی نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر صبر کی حقیقت دریافت کی تو آپ نے فرمایا کہ صبر دوطرح کا ہوتا ہے۔۔۔۔ اول مصیبتوں اور آزمائشوں میں صبر کرنا اور دوسرا ان کا موں سے بازر بنے پر صبر کرنا جن سے اللہ تعالیٰ نے اجتناب کرنے کا حکم دیا اور ان کی متابعت سے منع فرمایا ہے اعرابی نے کہا ' آستَ ذَاہِدہ' مادایتُ اَزْ هَدَعِنْکَ ''(آپ یقیناً زاہم ہیں میں نے آپ سے بڑھ کرکوئی زاہم نہیں دیکھا)

امام حسن بصري ففرما ما اے اعرابي اميراز مدتمام تر رغبت ہےاور مير اصبر بقراري ا ا الابی نے کہا ''اس کلام کی تفسیر بیان فرمائے کیونکہ اس سے تو میرا اعتقاد یریثان ہو گیا ہے'' آپ نے فر مایا'' مصیبت یا اطاعت دفر مانبر داری میں میراصبر دوزخ ے میرے خوف کو ظاہر کرتا ہے اور بیکین جزع اور بیقراری ہے اور دنیا سے میرا بے تعلق ہونا آخرت کی خواہش ہےاور بیعین رغبت ہے دہ چنص بڑا خوش نصیب جوان دونوں کے درمیان سے اپنا حصہ اٹھا لے تا کہ اس کا صبر عذاب دوزخ سے بچنے کے لئے نہ ہو بلکہ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے ہوادراس طرح اس کی رغبت بہشت میں پہنچنے کے لئے نہ ہو بلکہ حق تعالی کی رضاجوئی کے لئے ہوادر یہی اخلاص کی علامت ہے۔۔۔۔۔ادرانہی ہے روایت كرتح إلى كرآب ففرمايا "صحبة الاشراد تبودث سبوءَ المظن بالاخياد " (شرر لوگوں کے ساتھ صحبت نیک لوگوں کے ساتھ بذخنی پیدا کر دیتی ہے) جو شخص اس طائفہ کے برے لوگوں کا ہمنشین ہوتا ہے اس گروہ کے ایتھے اور بزرگ حضرات سے بد گمان ہوجاتا ہے اور بیہ بات متفق علیہ اور اس زمانہ کے لوگوں کے حال سے بالکل موافق ہے جو بارگا ہتی تعالی کے عزیزوں کا انکار کرتے میں ادراییا اس لئے ہوا ہے کہ جب لوگ نام نہا دصوفیوں کے ساتھ صحبت اختیار کرتے ہیں اور ان کے افعال کو خیانت پر ، زبان کو جموٹ ادر رغیبت پر کانوں کو بیہودہ ادر فضول باتوں کے سننے پر، آئکھ کولہوا درشہوت پر ادران ے ارادوں کو حرام اور مشتبہ چیز دن کے جمع کرنے بر مصردف دیکھتے ہیں تو بید خیال کرتے ہیں

كشف المحجوب)

کہ تما مصوفیا کا یہی حال اور یہی نہ جب ہے۔ان کا دل محت الہی کامسکن ۔۔اوران کا کان در حقیقت ساع حق کا ، آنکھ مشاہدہ تجلیات کا اوران کی ہمیت روئیت حق کا مرکز دکھل ہے۔ یہ سب اسراراللی بیں .....ادر بچھلوگ ایسے ہیدا ہو گئے ہیں جوصوفیا کی جماعت ادران کے کرداروسیرت میں خیانت کا ارتکاب کرتے ہیں لیکن ان خیانت کرنے دالوں کی ضیافت کا تعلق محض خودان کی ذات کے ساتھ ہے جہاں کے شرفااورز ماند کے سادات کے ساتھا س کا کوئی تعلق نہیں ..... بی جو شخص کسی طبقہ کے شریر لوگوں کے ساتھ محبت کرتا ہے تو وہ در حقیقت اس کی اپنی برائی اور شرارت کا متیجہ ہے کیونکہ اگر اس کے وجود میں کوئی بھلائی ہوتی تو وہ نیک لوگوں کی صحبت اختیار کرتا پس ہرشخص کوایینے آپ پر ملامت کرنی جا ہے کہ وہ ایک نالائق اور نامناسب شخص سے صحبت اختیار کرتا ہے اور صوفیا کرام کے اقوال سن کربھی سب سے زیادہ ایسے شریرا در دذیل ہی ہیں کہ رڈیلوں اور شیر بروں سے ان کی صحبت ہوتی ہے لہذا جب یےصوفیا کرام ہے اپنی خواہشات نفس نہیں پاتے توان کے منگر ہوجاتے ہیں ادران شریرادررذیل نام نهادصوفیوں کی اقتد اکر کے ہلاک ہوجاتے ہیں۔ بخلاف ان نیک ادر با رگاہ خدادندی کے عزیز دل کے جنہوں نے اپنی چشم رضا کے ساتھ ان صوفیاء میں سے نیک لوگوں کودیکھا۔ان کی صحبت کودل وجان سے خریدلیا۔ پوری دنیا میں سے اس برگزیدہ گروہ کےطریق کوا نقتیار کرکےان کی برکات ہے ددنوں جہانوں کامقصود حاصل کرلیا ادر باتی سب تے تعلق منقطع کردیاادرای مفہوم کوایک بزرگ نے یوں ادا کیا ہے۔ فَلاَ نحِقوَنّى نفسِي دانت حبيبُها 🔰 فكُلِ امرءٍ يصيبُ إلىٰ مَنَ بجانِش ترجمہ :۔ پس میر نفس کوحقیر نہ بھے جب کہ تو اس کامحبوب ہے کیونکہ ہمخص اپنے ہم جنس کا مشآق ہوتا ہے۔

حضرت سعيدبن المسيب رحمته اللهطيه ادرانہی میں سے علماء کے سردارادر فقہا کے مقتدا حضرت سعید بن المسیب رحمت التدعليد بي- آب كي شان بهت بري اورقدر بهت بلند ب اور آب كافرمان قابل عزت أدرسينه قابل تعريف تقاادرعكم فقه، توحيد، حقائق طريقت ، تغسير، شعرادر ددسر ن تمام فنون کے علوم میں آب کے بے شارمنا قب میں ۔ کہتے ہیں کہ آپ بظاہر ہوشیادا درطبعًا یا رسا تھے اور تمام مشائخ طریقت کے نزدیک یہ طرز عمل نہایت عدہ اور قابل تعریف ہے اور آپ َے دوا یت کرتے میں کفر مایا''ب الیسیسر حِنَ الدنیا مع ملامةِ دینکَ کَمارَضی قوم" بكثير ها مَع ذَهاب دينهم " (تواين دين كى سلامتى ك ساتھ دنيا كتھو ث ے مال برراضی ہوجا جس طرح بچھلوگ دین کے چلے جانے کے بدلے میں بہت ی دنیا م پر اضی ہوئے بیٹھے ہیں ) یعنی دین کی سلامتی کے ساتھ فقر وافلاس اس دولت مندی اور غنا ے بدر جہا بہتر ہے جو دین سے خفلت کا سبب بن جائے۔ کیونکہ فقیر جب دل کی طرف دهیان دیتا ہے تو وہاں زیادتی دنیا کی خواہش نہیں یا تا اور جب ہاتھ دیکھتا ہے تو نایا ک دنیا د کچتاہے۔ پس اللہ تعالیٰ کے دوستوں کا اللہ تعالیٰ کی خداوندی پر بغیر غفلت کے راضی رہنا۔ خداتعالی سے عافل لوگوں کے دھوکا دینے دالی دنیا پر راضی رہنے سے بہتر ہے ادر مصیبت پر حسرت وندامت کے بغیر صبر کرنا اس نعمت ہے بدر جہا بہتر ہے جس کے ساتھ ذلت ادر معصیت ہو۔ پس جب مصیبت آتی ہےتو غافل لوگ کہتے ہیں۔الحمد للد کہ یہ مصیبت جسم پر نہیں آئی۔اور دوستان حق تعالیٰ کہتے ہیں کہ الحمد للّٰہ کہ بدن مصیبت میں مبتلا ہوا ہے یہ مصيبت ہمارے وین پر داقع نہیں ہوئی۔ کیونکہ اگر مصیبت جسم پر داقع ہولیکن دل میں بقا موجود ہوتو یہ صیبت جسم کے لئے خوشی کا موجب ہوتی ہےادرا گردل میں غفلت شعاری ہو توجسم اگر چەنعمت میں ہی کیوں نہ ہووہ نعمت عذاب بن جاتی ہے اور در حقیقت تھوڑی ی دنیا

كشف المحجوب

پراضی ہونا دنیا ئے کثیر پر راضی ہونے کے برابر ہے اور زیادہ دنیا پر راضی ہونا قلیل دنیا کے مترادف ہے اس لئے کہ دنیا کی قلت بھی دنیا کی کثر ت کی طرح ، ٹی ہے ..... اور آپ ، ٹی کے متعلق آتا ہے کہ آپ ایک روز کہ مکر مہ میں تشریف فرما تھے کہ ایک آدمی نے حاضر ہو کر سوال کیا کہ مجھے وہ حلال چیز بتا ہے جس میں کوئی حرام نہ ہوا ور وہ حرام چیز کہ جس میں کوئی طال نہ ہو؟ آپ نے جوابا فرمایا'' ذک نز اللہ ملال '' لَیْسَ فید محرام'' وَذکر غیر ہ حوام'' لَیسَ فید حلال '' '(اللہ تعالی کا ذکر ایسا حلال ہے کہ اس میں کچھ بھی حرام' وَ اور غیر اللہ کا ذکر ایسا حرام ہے جس میں پچھ بھی حلال نہیں ) کیونکہ اللہ تعالی کے ذکر میں نجات ہے اور غیر اللہ کے ذکر میں ہل کت !اور تو فیتی اللہ دی کے قبضہ میں ہے۔ نجات ہے اور غیر اللہ کہ ذکر میں ہل کت !اور تو فیتی اللہ دی کے قبضہ میں ہے۔

المحجوب 143 رہواں یا، تبع تابعين ميں ےائم تصوف حضرت حبيب تجمى رحمته اللدتعالى عليه تبع تابعین میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ طریقت کے بہادر ادر شریعت میں بڑے مفبوط تھے آپ کانام حضرت حبیب مجمیؓ ہے آپ بڑے بلند حوصلہ ادرقیمی انسان تھے ادر مردان خداکے درجات میں بہت بڑے مرتبہ کے حامل بتھے آپ کو شروع میں حضرت حسن بصریؓ رحمتہ اللہ علیہ کے ہاتھ پرتو بہ نصیب ہوئی تھی کہ آپ ابتداعمر میں لوگوں کوسود پر رقم دیا کرتے بتھادر ہرشم کا غلط کام کرتے تھے لیکن اللہ تعالیٰ ہے آپ کو تچی تو بہ کی تو فیق

رقم دیا کرتے تھادر ہر قتم کا غلط کام کرتے تھ لیکن اللہ تعالیٰ ہے آپ کو تجی تو بہ کی تو فیق نصیب ہوئی ادر آپ نے رب العزت کی طرف رجوع فر مایا ادر طریقت کاعمل ادر اس کا بنیادی علم حضرت حسن بھر کی سے سیھا۔ آپ کی زبان تجمی تھی ادر عربی پر جاری نہ ہوتی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو بہت می کر امات سے مخصوص فر مایا تھا ادر آپ اس در ج تک پیچی گئے تھ کہ ایک شام حضرت حسن بھر کی رحمت اللہ تعالیٰ علیہ آپ کے عبادت خانہ کے در داز ے پر سے گز رر ہے تھ کہ آپ تعمر کی رحمت اللہ تعالیٰ علیہ آپ کے عبادت خانہ کے در داز کے پر سے گز رر ہے تھ کہ آپ تعمر کی رحمت اللہ تعالیٰ علیہ آپ کے عبادت خانہ کے در داز ک بھر کی آ کے لیک شام حضرت حسن بھر کی ہم کر شام کی نماز میں کھڑے ہو چکے تھے۔ حضرت حسن تھر کہ آ کے تعری کہ کہ تعام کی ماز میں کھڑے ہو چکے تھے۔ حضرت حسن تھر کی آ کے لیکن نماز میں آپ کی اقتد انہ کی ۔ کیونکہ آپ کی زبان عربی ادر قرآن مجمید کی تعلیٰ میں ہوئی۔ پوچھا بار خدایا! تیر کی خوشنو دی کس چیز میں ہے؟ حق تعالیٰ کی زیارت نصیب ہوئی۔ پوچھا بار خدایا! تیر کی خوشنو دی کس چیز میں ہے؟ حق تعالیٰ کی زیارت حسن! میر کی رضا تو نے پاتو کی تھی کہاں تعلیٰ اقتد اء میں نماز دار کی ای خدایا! یہ کی کا ہے کہ کہ کہ کے تھی ہو کے تھا ہے کہ ہا کہ کہ کر شام کی خرائی ہو جو تھی تھے۔ حضرت حسن بھر کی آ کے لیکن نماز میں آپ کی اقتد انہ کی ۔ کیونکہ آپ کی زبان عربی اور قرآن مجمید کی تعالیٰ کی زیارت میں ہوئی۔ پوچھا بار خدایا! تیر کی خوشنو دی کس چیز میں ہے؟ حق تعالیٰ کی زیارت حسن! میر کی رضا تو نے پاتو کی تھی لی قد انہ کی قدر رنہ کی۔ آپ نے عرض کی بار خدایا! یہ خسی خون کی بار خدایا! یہ کیے؟ فر مایا! اگر گز شتہ رات تو حسیب کی اقتد اء میں نماز ادا کر لیتا اور اس کی صوفی او میں ہی سے کہ ہو کی ہے ہو ہو تا سی حد نہ تھا کی خوں ہو کی ہی ہو کی ہو کی ہو ہو ہو ہی ہو ہو ہی ہو ہو تا ہے ہو ہو ہو ہو ہے ہو ہو تا سی طا اُنہ صوفی او میں ہو ہو تا سی طا اُنہ صوفی ہو ہی ہی ہو ہو تا سی سے میں ہو ہو تا سی طا اُنہ صوفی ہ میں ہو اس کی ہو ہی ہو ہی ہو ہی ہ

كشف المعجوب

بات مشہور ہے کہ جب حضرت حسن بھر کی تجاج بن یوسف کے کارندوں سے بھاگ کر آ ب کی عبادت گاہ میں آ گئے تو وہ سپاہی آئے ادر حضرت حبیبؓ سے دریافت کیا اے حبیب! حسن بھر ٹی کو آپ نے کسی جگہ دیکھا ہے؟ فرمایا ہاں انہوں نے پوچھا تو وہ کہاں ہیں؟ فرمایا میری عبادت گاہ میں موجود ہیں! چنانچہ دہ عبادت خانہ میں داخل ہو گئے کیکن وہاں انہوں نے کسی کو نہ دیکھا تو سیجھ کر کہ حبیبؓ نے ان سے استہزاء کیا ہے آپ کے ساتھ بخت کلامی کی کہ آپ نے ہم سے غلط بیانی کی کہ حسنؓ یہاں ہیں۔ آپ نے قسم کھا کر کہا کہ میں بچ کہہ رہا ہوں اس طرح سیابی دوبارہ اور پھر سہ بارہ اندر گئے کیکن <sup>ح</sup>ضرت <sup>حسن</sup>ٌ کونہ پایا اور واپس چلے گئے تو حضرت حسن ام برتشریف لے آئے اور فرمایا اے حبیب ! میں جانتا ہوں کہ اللہ تعالٰی نے تیری برکت سے مجھےان کی نگاہوں سے پوشیدہ رکھا ہے۔لیکن آپ نے بد کیوں کہاتھا کہ حسن اندر ہی موجود ہے؟ آپ نے جواب دیا اے استاد محتر م ادہ جوآ پ کود کیھند سکے بتھے لیہ میری برکت نہ تھی بلکہ میرے بچ بولنے کی برکت ہے وہ آ پ کو د کمچھنہ سکے تھےادرا گرمیں دردغ بیانی ہے کام لیتا تو وہ مجھےاور آپ دونوں کورسوا کرتے۔ اور آب کی اس طرح کی کرامات بہت ہیں۔ آب ےلوگوں نے پوچھا کہ اللد تعالیٰ کی رضا س چیز میں ہے؟ تو آپ فرمایا' لیکس فید عبار النفاق '' (الله کی رضا اس دل میں ہے جس میں منافقت کا غبار نہ ہو) اس لئے کہ نفاق دفاق کی ضد ہے اور رضاعین وفاق ہے اور محبت کونفاق کے ساتھ کوئی تعلق نہیں اور اس کا کل رضا ہے۔ پس قضا الہی پر راضی رہنا حق تعالی کے ددستوں کی صفت سے اور نفاق دشمنوں کی صفت ہے ·····اور بید مسئلہ بڑا اہم ہے ہم اسے انشاءاللہ کسی دوسر مقام پر بیان کریں گے اور تو فیں ادر مدداللہ ہی کی طرف سے ہے۔

**حضرت ما لک بن دینا ر**حت اللہ علیہ اورانہی آئمہ تابعین میں سے اہل محبت کے نقیب اور جملہ جن وانس کی زینت حضرت ما لک بن دینار رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ بھی میں وہ حضرت حسن بصریؓ کے دوست اور

كشف المحجوب

طریقت کے بزرگوں میں ہے تھے ان کی کرامات مشہور ہیں اور ریاضیات میں ان کے خصائل مذکور میں آپ کے والد دینار غلام تصادر حضرت مالکؓ کی ولاوت والد کی غلامی کے دور میں بن ہوئی تقمی اور آپ کی توبہ کی ابتدا اس طرح ہوئی کہ ایک رات آپ ایک گردہ *ے ساتھ پیش دطرب میں مشغو*ل تھے جب سب لوگ سو گئے تو جو ہاجہ آ پ بجار ہے تھے اس مِس بِراً وازاً فَى 'بُها حَالِكَ حَالَكَ أَنُ لاتتوبَ ''(اے مالک تِحْے کیا ہوا کہ تم توبہ نہیں کرتے ) چنانچہ آپ نے ان سب چیز وں ہے ہاتھ اٹھالیا اور حضرت حسن بھر گی ک خدمت میں حاضر ہوکرتو بہ کی اور اپنا معاملہ درست کرلیا پھر اس مقام تک پہنچے کہ ایک دفعہ کشتی میں سوار تھے کہ ایک دوسرے سوار کا ایک قیمتی موتی غائب ہو گیا۔ آپ چونکہ سب کے لئے اجنبی تصاب لئے انہوں نے موتی چرانے کی تہمت آپ پرلگادی۔ آپ نے اپناسر مبارک آسان کی طرف اٹھایا تو فورا دریا کی تمام تچھلیوں نے اپنے سرطح پانی پر نکال لئے ادر ہر مچھلی نے اپنے منہ میں ایک قیمتی ہتھر لے رکھاتھا۔ آپ نے ان میں سے ایک موتی لے کر اس شخف کودے دیا اور خود سطح یانی پر قدم رکھا اور دریا کے بانی پر چلتے ہوئے ساحل پر پینچ كَتَرَ آبَ سے روايت بے كدآب في مايا "حَسبُ الأعسال إلَى الاخلاص فِي الاعمال '' (میر ، زدیک سب سے پندید چمل اعمال میں اخلاص ہے) کیونکہ کوئی عمل اخلاص ہے بحکل بندا ہے گویاعمل کے لئے اخلاص کی دہی حیثیت ہے جوجسم کے لئے روح کی ہوتی ہےجس طرح روح کے بغیرجسم ایک پھر ہوتا ہے ای طرح اخلاص کے بغیر عمل بھی ایک بریار چیز ہوتا ہے لیکن اخلاص کا تعلق باطن کے معاملات سے بے اور عبادت خاہری اعمال میں ہے ہے اور خاہری اعمال باطنی اعمال کے ساتھ مل کر بی کمل ہوتے ہیں اور باطنى اعمال ظاهرى اعمال كے ساتھ بن يتى بنتے ہيں ۔ اگر كوئى شخص ہزار سال تك دل ميں مخلص ہولیکن جب تک اس کاعمل اخلاص کے ساتھ موافق نہیں ہوگا۔اخلاص کی کوئی حیثیت ، مہیں اور اگر ایک شخص ہزار سال تک ظاہری طور پڑمل کرتا رہے لیکن جب تک خلوص نیت

كشف المعجوب اس کے عمل کے ساتھ نہیں ملے گا وہمل عبادت نہیں قرار یائے گا۔

146

حضرت حبيب بن اسلم الراعي رخته الله تعالى عليه اورانہی تنع تابعین رحمہم اللہ اجمعین میں ہے بہت بڑے فقیرا ورتمام اولیاء پر امیر حضرت ابوطیم حبیب بن اسلم الراعی ّ ہیں آ پ مشائخ طریقت میں بہت بڑے مرتبہ کے حامل تصحمام احوال میں آپ کے بہت ہے براہین اور دلائل موجود ہیں۔ آپ حضرت سلمان فاری کی صحبت میں بیٹھنے والے تھے۔ آپ بغیر علیقہ سے روایت کرتے ہیں کہ آ بِ نے فرامایا' فیةُ الْمُومِنِ خَير'' مِنْ عَملِهِ ''(موِّن کَصِّح نيت اس کے مُل سے بہتر ہے) حضرت حبیبؓ نے بھیڑ بکریاں رکھی ہوئی تھیں اور فرات کے کنارے پر قیام فرما تھے اور عزلت د تنہائشینی اختیار کررکھی تھی ایک ہز رگ بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں آ پ کے پاس سے گزرانو میں نے آپ کونماز میں مشغول پایا اور دیکھا کہ بھیڑ بے آپ کی بکر یوں کی حفاظت کررہے ہیں۔ میں نے دل میں سوچا کہ میں اس پیر کی ضرورزیارت کروں گا کہ جھے اس میں بزرگی کی علامات نظراً تی ہیں۔ میں کچھ دیر وہاں تھبرار ہا یہاں تک کہ جب دہنماز ے فارغ ہوئے تو میں نے انہیں سلام کیا۔ انہوں نے فرمایا! بیٹے س کام کے لئے آئے ہو؟ میں نے عرض کی کہآ ہے کی زیارَت دیے لیے فرمایا'' اللہ تعالیٰتمہیں اس کی جزاد ہے یں نے کہا'' یا شخ! بھیڑ بے کو کمری کے موافق دیکھ رہا ہوں اس کی کیا دجہ ہے؟ تو انہوں نے فرمایا''اس کی دجہ بیہ ہے کہ بکریوں کے چردا ہے نے حق تعالیٰ کے ساتھ موافقت اختیار کررکھی ہے' یہ کہ کر آپ نے لکڑی کا ایک پالہ ایک پھر کے پنچ رکھا تو اس پھر ہے دو چشم بھوٹ بڑ ےایک دود ھااور دد سراشہد کا سسآ پ نے فرمایا۔ لو پی لو عم فر کی متابعت ، يحرفرمايا" الالر حصرت موى عليد السلام كى قوم بادجود كداين نبى كى

كشف المحجوب مخالفت تھی پھربھی بچھرنےان کے لئے یانی دے دیا تھااور جب کہ حضرت مویٰ علیہ السلام

بھی حفزت محمد علی کے درجہ کے برابر نہ تھے۔ تو جب میں حفزت محمد علیقہ کا اطاعت گز ار ہوں تو یہ پھر بھے دود ھادر شہد کیوں نہ دےگا جب کہ حضزت محمد علیقہ مرتبہ میں حفزت موی علیہ السلام سے کہیں بہتر تھ ..... میں نے عرض کی کہ بھے کوئی نفیحت فرمائے آپ نے فر مایا' لا تَ جعک قُلْب ک صَندوق الحرص و بطندک و عالحرام ''(اپ دل کو دنیو کی لالچ کا صندوق اور اپنے پیٹ کو تر ام مال کا برتن نہ بنا) کیونکہ مخلوق کی تباہی آنہی دو چزوں کی دجہ سے سے اور اس کی نجات انہی دوچیزوں سے حفظت میں ہے !.....

اور میر یے شیخ رحمتہ اللہ علیہ نے آپ کے بارے میں مجھ سے بہت ی روایات بیان کی ہیں لیکن دقت کی قلت کی وجہ سے اس سے زیادہ لکھنا ممکن نہیں کہ میر ی کتا ہیں غزنی میں رہ گئی ہیں اللہ انہیں محفوظ رکھے ) اور میں خود ہند دستان کے شہر بہنور (لا ہور ) میں ہوں جو ملتان کے مضافات میں سے ہے اور بیگانہ لوگوں میں گھر اہوا ہوں اور خوشحالی دینگ حالی ہر حالت میں اللہ تعالیٰ کا شکر ہے .....

حضرت الوحازم مدفى رحمة الله علي الم مدفى رحمة الله عليه اورانهى ميں سے بڑے نيک بزرگ اور مشائخ طريقت ميں تے بعض كے پيثوا حضرت ابوحازم المدنی تنجمى ہيں رطريقت كے معاملات ميں آپ حصد وافر اور مقام بلند كما لك تصاور فقر ميں تجى استفتامت اور مجاہدات ميں کامل دسترس ركھتے تصاور حضرت عمر بن عثمان كلى آپ كے احكام برتختى سے پابند تصاور آپ كے كلام كو دل وجان سے پسند كرتے تصريب ى كما يوں ميں فركور ہے اور يہى عمر بن عثمان آپ سے روايت كرتے ہيں ا صاحب كشف الحج ب نے آپكاذ كرتا تا يعين ميں كيا ہے كين حضرت سلمان خارى معروف محالى رسول الله ہيں اس اعتبار سے حضرت حسب كا ذكر تابعين ميں كيا ہے تمان كرى محالى كی محال اللہ ت

كشف المحجوب

كالوكون في معترت ابوحازم من دريافت كياك أدما مالك "( آ ب كامال كياب؟ ) تو آپ نے جواب یا۔''الوضاء عن الله والغنّی عَنِ الناس'' (برحال ٹی اللَّدے راضی رہنااورلوگوں ہے بے نیاز رہنا )اورلامحالہ جوشخص حق تعالیٰ سے راضی ہود ، مخلوق ہے یے پر داہ ہوتا ہے اور کسی مرد بزرگ کے لئے سب سے بڑا خزانہ یہی رضا الہٰی ہے اور اس میں خدائے عز دجل کے ساتھ<sup>ن</sup>فی ہونے کی طرف اشارہ ہے پس جو<sup>خ</sup>ص ذات جق تعالی کے ذراید غنی ہوتا ہے وہ غیراللہ سے بے نیاز ہی ہوتا ہے اور اس کی درگاہ کے علاوہ کسی کے درواز کے کا راستہ نہیں جامتا اور خلام روباطن میں اس کے علاوہ کسی کونہیں پکارتا ۔۔۔۔۔مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت ابو حازم کی خدمت میں حاضر ہواای دقت آ پ سور ہے تھے میں تھوڑی دیر ٹھر ہرا کہ آپ بیدار ہوئے ادر جھ سے فر مایا '' کہ ابھی میں نے بیغیر علیقہ کوخواب میں دیکھا ہے کہ آپ نے بچھے تمہارے لئے پیغام دیتے ہوئے فرمایا کہ ماں کے حقوق کی حفاظت کرنا جج ادا کرنے ہے بہتر ہے اس لئے لوٹ جاادر ماں کی دلجوئی کر''میں وہیں ہے داپس لوٹ آیا اور مکہ کرمہ کی طرف نہ گیا۔ اس سے زیادہ کوئی کلام میں نے آپ سے متعلق نہیں سنا۔

حضرت محمد بن واسع رحمة اللدملية اورانبى تيع تابعين مي ت ابل مجامده ك داعى اور مثابدات مي بميشة قائم رينه دالي حضرت محمد بن واسط محمى بيل - آب ك دور مي آب كا جم مرتبه بزرگ ندتها -آب نے تابعين مي سے بہت سے حضرات كى صحبت كا شرف پايا تھا اور مشائخ متعد مين ميں سے ايك گرده ك ساتھ ملاقات كى تقى - آب طريقت ميں كامل حصدر كھتے تقطر يقت ك حقائق ميں بہت اعلى خيالات اور كامل اشارات آب سے تابت بيں .... اور آب سے جى آتا ہے كہ آب نے فرمايا ' ما رايت شيا الاور ايت المله فيد ' ( ميں نے كو كى چز · كەلوگوں نے حضرت ابوحازمؓ بے دريافت كيا كە 'ما مالك '' ( آ پ كامال كيا ب؟ ) توآب نے جواب دیا۔''الوضاء عن الله والغنی عَنِ النام ''(برحال مِں اللَّدے راضی رہنااورلوگوں ہے بے نیاز رہنا )اورلامحالہ جو تحف حقّ تعالٰی سے راضی ہووہ پخلوق سے بے پرداہ ہوتا ہےادرکسی مرد بزرگ کے لئے سب سے بڑا خزانہ یہی رضا الٰہی ہےاوراس میں خدائے عز وجل کے ساتھ نخی ہونے کی طرف اشارہ ہے پس جوشخص ذات جن تعالٰی کے ذراید یمنی ہوتا ہے وہ غیر اللہ سے بے نیاز ہی ہوتا ہے اور اس کی درگاہ کے علاوہ کسی کے در دازے کا راستہ نہیں جانتا اور خاہر وباطن میں اس کے علاوہ کی کونہیں ایکار تا .....مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت ابو حازم کی خدمت میں حاضر ہوااس دقت آ پ سور ہے بتھے میں تھوڑی دیر پھر اکہ آ پ بیدار ہوئے اور جمھ سے فرمایا'' کہ ابھی میں نے پیغبر تلکی کونواب میں دیکھا ہے کہ آپ نے مجھے تمہارے لئے پیغام دیتے ہوئے فرمایا کہ ماں کے حقوق کی حفاظت کرنا حج ادا کرنے سے بہتر ہے اس لئے لوٹ جااور ماں کی دلجوئی کر' میں دہیں ہے واپس لؤٹ آیا اور مکہ مکرمہ کی طرف نہ تھیا اس ہے زیادہ کوئی کلام میں نے آپ سے متعلق نہیں سنا۔

## حضرت محمد بن واسع رحته التدمليه

اورانی تیج تابعین میں سے اہلی مجاہدہ کے دائی اور مشاہدات میں ہمیشہ قائم رہنے والے حضرت محمد بن والی بھی ہیں۔ آپ کے دور میں آپ کا ہم مرتبہ بزرگ ندتھا۔ آپ نے تابعینؓ میں سے بہت سے حضرات کی صحبت کا شرف پایا تھا اور مشارکؓ متقد مین میں سے ایک گروہ کے ساتھ ملاقات کی تھی۔ آپ طریقت میں کامل حصد رکھتے تھ طریقت کے تھا کُق میں بہت اعلیٰ خیالات اور کامل اشارات آپ سے تابت میں ساور آپ سے بھی آتا ہے کہ آپ نے فرمایا ''ما دایت شی الاور ایت اللہ فید ''( میں نے کوئی چز الی نیس دیمی جس میں اللہ تعالیٰ کونہ دیکھا ہو) یہ مقام مشاہدہ ہے کہ بندہ فاعل حقیق کی محبت میں اس مقام تک بینی جاتا ہے کہ جب اس کے کسی معنو پر نظر کرتا ہے تو فعل کو نہیں دیکھتا بلکہ صرف فاعل کو دیکھتا ہے جد سا کہ کوئی شخص کسی تصویر کو دیکھتے ہوئے مصور کو دیکھتا ہے اور اس کلمہ کی حقیقت بیغ بر خدا حضرت ابراہیم خلیل علیہ السلام کے قول کی طرف لوئتی ہے کہ انہوں نے چا ندسورج اور ستار ہے کہ بارے میں کہا کہ ' ہما دہ سی '' ریم میرا او تی ہے کہ انہوں نے چا ندسورج اور ستار ہے کہ بارے میں کہا کہ ' ہما در ہی '' ریم میرا معن پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان الی نگاہ کرتے ہیں تو تمام جہان کو اللہ تعالیٰ کی تصور کو صفت پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان الی نگاہ کرتے ہیں تو تمام جہان کو اللہ تعالیٰ کے قہر معن پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان الی نگاہ کرتے ہیں تو تمام جہان کو اللہ تعالیٰ کے قبر سے معلوب اور اس کی حاکمیت کے تابع دیکھتے ہیں اور تمام موجود ات میں ان کے فاعل حقیق کی قدرت کے متلاقی ہوتے ہیں اور ممکن کی تلوین کو معدوم سی محقح ہیں جب نگاہ شوق سے اس میں دیکھتے ہیں تو معلوب کو ہیں بلکہ غالب کو دیکھتے ہیں اور معدوم کی تھتے ہیں جب نگاہ شوق سے اس میں دیکھتے ہیں تو معلوب کو ہیں بلکہ غالب کو دیکھتے ہیں اور معدوم کی جسے ہیں جب نگاہ شوق دیکھتے ہیں اور تکو تی کو تیں خالق کو دیکھتے ہیں ، اور ہم اس مسلہ کو باب مشاہدہ میں ان الی ال

149

اوراس مقام پرایک گروہ مغلط میں مبتلا ہوا ہے چنا نچہ وہ کہتے ہیں کہ حضرت محمد بن واتع نے جو کہا ہے کہ 'د انڈیٹ اللہ فید '' (میں نے اس چیز میں حق تعالیٰ کود یکھا) یہ مکان حق تعالیٰ کے لئے تجزیداور طول کا تقاضہ کرتا ہے اور یہ بات صرح کفر ہے اس لئے کہ مکان متمکن کی جن ہوتا ہے اگر کوئی شخص اس قول کو اس تقدیر پر مانے کہ مکان تلوق ہے تو کمیں بھی تخلوق ہوتا چا ہے اور اگر اس تقدیر پر مانے کہ مکان تلوق ہے تو مانا پڑے گا اس طرح اس قول سے دوف ادلا زم آئیں گے یا تو تحلوق کو قد کیم مانا پڑتا ہے یا خالق کو جادت اور یہ دونوں با تیس کفر ہیں یک یا تو تحلوق کو قد کیم مانا پڑتا ہے یا اس طرح دیکھنا اس معنی میں ہے جو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اشیاء میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کی آیا ہے اور براہین دیکھنا مراد ہے ۔۔۔۔۔اور اس میں بڑے اطیف دموز ہیں جنہیں ہم

(كشف المعجوب)

ا بنی جگہ پر بیان کریں گےانشاءاللہ۔

حضرت امام أعظم ابو خنيفه رمته اللهايه اورانہی میں سے اماموں کے امام اہل سنت و جماعت کے مقتدا ۔فقہا کے باعث شرف اورعلاء کے لئے نشان عزت حضرت ابوحنیفہ نعمان بن تکابت الخراز جھی ہیں مجاہدات ادرعبادات میں آب بڑے صاحب استقامت تصادراس طریقت کے اصولوں میں بڑی بلند شان کے مالک تھے۔ آپ نے ابتدائی زندگی میں خلوت نشینی کاارادہ فرمایا تھااورلوگوں ے الگ ہو کر بالکل تنہا رہنا چاہا تھا کیونکہ آپ نے اپنے دل کو دنیاوی ریاست اور طلب جاہ سے بالکل یاک کرلیا اورا پنے دل کوچن کے لئے اچھی طرح سنوارلیا تھا جی کہ ایک رات آپ نے خواب دیکھا کہ آپ کی مبارک ہڑیوں کو آپ کی قبر منور میں اکٹھا کر رہے ہیں اور ان میں ۔ بعض کوجف سے چن رہے ہیں۔ آپ اس خواب کی ہیبت ہے بیدار ہوئے اور امام ثھر بن سیرینؓ کے اصحاب میں سے ایک کے پاس جا کراس خواب کی تعبیر دریافت کی۔ انہوں نے تعبیر بیان کی کہآ پؓ کےعلوم نبوت اور آ پؓ کی سنت کی حفاظت میں بڑے بلند مرتبہ و مقام بر پہنچیں گے اور اس میں پوری مہارت حاصل کر کے شیچ احادیث کوضعیف ر دایات سے جدا کریں گے …… آپؓ نے بھر دوبار ہ خواب میں پیغیبرﷺ کی زیارت کی کہ آ پ تفرمار ہے ہیں''اے ابوصنیفہ!اللہ تعالیٰ نے تمہاری زندگی کومیری سنت کے زندہ کرنے کے لئے بنایا ہے'' گوشہ نیٹن کاارادہ نہ کرو'

آ پ ابراہیم بن ادھم ،فسیل بن عیاض داؤد طائی ، بشر حافی رحمہم اللہ اجمعین اور ای طرح کے مشائخ طریقت کے بڑوں بز رگوں میں ہے بہت سے حضرات کے استاد تھے

ل صاحب کشف الحجوب نے امام اعظم حضرت امام ابو حذیفہ کا ثارتیع تابعین ؓ میں کیا بیکن بیدا یک مسلمہ تاریخی حقیقت ہے کہ صحابی رسول اللہ تلکی جسرت انس کی لما قات اورزیارت کا شرف آپ کو حاصل ہے اس اعتبارے آپ کا شار حضرات تابعینؓ میں ہوتا ہے لہٰ وا آپ کا خرکرہ اس یہ قبل باب میں ہونا چاہے قلا۔ (مترجم )

كشف المحجوب)

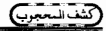
علماء میں بیہ بات مشہور ہے کہ خلیفہ ابوجعفر منصور نے بیہ تدبیر کی کہ حضرت امام ابو حنیفہ ؓ حضرت امام سفیان ثوری، حضرت امام صله بن اشیم اور حضرت امام شریک رحمهم اللّه اجمعین میں ہے کی ایک کو قاضی مقرر کیا جائے کیونکہ یہ چاروں حضرات اپنے دور کے بڑے عالم سمجھے جاتے تھے۔خلیفہ نے آ دمی بھیج کر ان چاروں حضرات کو دربار میں بلوایا۔ جب میہ دربار کی طرف جارہے تھاتو رائے میں حضرت امام ابوضیفہ نے فرمایا میں ہرا کی کے لئے دربار جانے کے بارے میں فراست سے ایک بات کہتا ہوں''انہوں نے کہا تھیک ہے فرمائے! تب آپ نے فرمایا میں تو ایک حیلہ کے ذریعہ اس عہدہ قضا کواپنے سے ہنالوں گا اورصلدائے آپ کود یوانہ بنا لے، اور سفیان بھاگ جائے گا اور شریک قاضی بن جائے گا چنانچ حضرت سفیان تو رکٌ تو موقع یا کرراستہ ہے ہی بھاگ گے اورا یک کشق میں داخل ہو کر کشتی والوں سے کہا کہ مجھے چھپا لومیر اسر کا ثنا چاتے ہیں۔ اور آپ نے بد بیغ سر اللہ کی اس حدیث کی تاویل کے طور پر کہا کہ حضور علیظہ نے فرمایاتھا کہ 'مُنْ جُعِلَ قاضیاً فقد ذُبِح بیعیس سکین ''(جوشخص قاضی بنایا گیاتو گویادہ بغیر چھری کے ذبح کردیا گیا)چنا نچہ ملاح نے آپ کوکشتی میں چھپالیا۔ باقی ان نتیوں آئمہ کرام کوخلیفہ کے دربار میں لے گئے ۔خلیفہ نے سب سے پہلے حضرت اما ابو حنیفہ ہے کہا کہ آپ کو قاضی ہونا جا ہے ۔ آپ نے جو اب دیا" اے امیر ایک عجمی نسل کا آ دمی ہوں عربی نہیں بلکہ ان کے غلاموں میں سے ہوں لہذا سرداران ترب میرے احکام پر راضی نہ ہوں گے' خلیفہ نے کہا اس عہدے کا نسب کے ساتھ کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کا تعلق علم سے ہے اورعلم کے اعتبار سے آپ اس دور کے تمام علا پر مقدم ہیں'' آپ نے فرمایا میں اس کام کے لائق نہیں ہوں اور اس قول میں اگر میں سچا ہوں تو واقعی قضا کے لائق نہیں اگر جھوٹا ہوں تو جھوٹے آ دمی کومسلمانوں کی قضا کے لتحتبين مونا جائ ادرآب كوجو خليفه دونت مس سى جموت وى كوابنا قاضى نبيس بناتا چاہے اور نہ ہی مسلمانوں کے مال،خون اور شرمگاہوں سے متعلق اس پر جمرد سہ کرنا چاہیے

كشف المحجوب)

'' آ ب نے بید کہاادر عہدہ قضا ہے نجات حاصل کر لی بعدازیں حضرت صلہ '' منصور کے سامنے آئے ادر اس کا ہاتھ پکڑ کر کہنے گئے'' آپ کیے ہیں؟ اور آپ کے فرز ندوں اور جانوروں کا کیا حال ہے؟ منصور نے کہا'' یہ تو دیوانہ ہےا سے باہر نکال دو۔ چھرشریک سے کہا آپ کو قضا کی خدمت سرانجام دینی چاہئے آپ نے جوابافر مایا کہ بیں سودائی مزاج کا آ دمی ہوں اور میراد ماغ کمز در ہے اس لئے میں اس عہد ہ کی ذمہ داریاں پوری نہ کر سکوں گا۔خلیفہ منصور نے کہا ''مقوی ادر موافق غذاؤں اور خوشبودار چھلوں کے جو سے علاج سیجیح تا کہ آپ کی عقل تیز اور مضبوط ہوجائے۔ پھر عہدہ قضا ان کے سپر دکر دیا۔ اس کے بعد حضرت ابوضيفة في آب كوچھوڑ ديا اور پھر تمھى آپ سے بات نه كى ۔ اور سيسب كچھ آپ کے ہر خص کے بارے میں تچی فراست ۔خود صحت دسلامتی کی راہ پر چلنے تلوق کواپنے سے دور کرنے لوگوں کے نز دیک مرتبہ دانی چیز پرمغرور نہ ہونے دیں اور کامل الحال ہونے کی واضح علامت باورا ب کی بد حکایت اس بات کی تو ی دلیل ب کدلوگوں سے کنارہ کش ر ہناہی صحت دسلامتی کا موجب ہے کہ ان تینوں بزرگوں نے کسی نہ کسی حیلہ کے ذریعہ تخلوق کوانیخ آب سے دور کر دیا۔لیکن آج کے عام علاء اس معاملہ کے مشکر میں کیونکہ وہ خواہشات بقس ہے آ رام پاتے ہیں اور حق کے راہتے ہے بھاگ گئے ہیں اور امراء کے دروازوں کوانے لئے قبلہ اور ظالموں کے درباروں کوانے لئے بیت المعبور اور جابرلوگوں ے دستر خوان کوائیے لئے مقام قاب قوسین کی طرح قابل تعظیم بنالیا ہے، اور جوکوئی بھی ان کی خواہشات کی مخالفت کرے وہ اس سے انکار کردیتے ہیں سیسا یک دفعہ میرے قیام غزنی (التداس کی حفاظت کرے) کے دوران امانت اور علم کے مدعی ایک شخص نے دعویٰ کیا کہ گرڑی پہنا بدعت ہے۔ میں نے کہا'' حشیش اور دینی جو بالکل رئیٹی کپڑے ہیں جن کا استعال کرتا مرددں کے لئے حرام محض ہےاور پھر خلالموں کے مطلق حرام مال سے منت اور زاری کو کے حلال کرنا ادربھی زیادہ موجب حرمت بن جاتا ہے لیکن تم اس طرح حرام مال

نف المعجوب

ے حرام طریقہ سے لیا ہوا کپڑ اتو بے تکلف پہن لیتے ہوادر ہیں کہتے کہ یہ بدعت ہے تو چرحلال رقم سے خرید ہے ہوئے حلال کپڑ بے کو کیوں کہتے ہو کہ بیہ بدعت ہے اگرر عونت طبع اورنفس کی گمراہی تم پر مسلط نہ ہوتی تو اس طرح کی کمزور بات نہ کرتے لیکن ریٹمی کپڑا عورتوں کے لئے حلال اور مردوں کے لئے حرام اور دیوانوں پر مباح ہے اگرتم ان دونوں میں ہے کی ایک کا افرار کروچر توتم معذور ہو پس ہم ناانصانی سے اللہ کی پناہ مائلے ہیں۔ حصرت امام ابوحنیفة قرماتے ہیں کہ جب حصرت نوفل بن حیانؓ نے وفات پائی تو میں نے خواب دیکھا کہ قیامت بیاہے اور تمام لوگ حساب گاہ میں کھڑے ہیں۔ میں نے پنج مطلقہ کود یکھا کہ حوض کوٹر کے کنارے کھڑے جیں اور آپ کے دائمیں بائمیں بہت سے مثائخ کھڑے ہیں ادرایک نیک صورت بوڑ ھے تخص کود یکھا جس نے اپنے سر کے سفید بال چھوڑ رکھے تھے وہ اپنے رخسار کو پنج سرتائی کے رخسار مبارک پر رکھے ہوئے تھااور ان کے برابر میں حضرت ذفل کودیکھا۔ جب انہوں نے مجھے دیکھا تو میری طرف آئے اور مجھے سلام کیا۔ میں نے کہا مجھے پانی دیجے ! انہوں نے فر مایا '' میں آنخصرت عظیم سے اجازت مانکتا ہوں مصور تلکی نے اپنی انگلی مبارک سے اشارہ فر مایا کہ یانی دے دو۔ تو انہوں نے مجھے یانی دیا۔ میں نے اس میں سے خود بھی پیااوراپنے ساتھیوں کو بھی پلایالیکن اس پیالہ میں سے کچھ بھی کم نہ ہوا۔ میں نے یو چھا اے نوفل! پیغیبرﷺ کی دانی جانب بوڑ ھے بزرگ کون ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ د ہ < حضرت ابرا ہیم خلیل صلوات اللہ علی نبینا وعلیہ۔ السلام ہیں اور آپ کی بائمیں جانب حضرت ابو بکرصد یق ہیں اسی طرح میں یو چھتا جاتا تھا یہاں تک کہ سترہ آ دمیوں کے متعلق میں نے دریافت کیا۔ جب میں بیدار ہوا۔ تو میر ے ہاتھ پرستر ہ کاعد دگر ہ کمیا ہوا تھا .....اور حضرت یجیٰ بن معاذّ فرماتے ہیں کہا یک دفعہ میں نے بيغ حيالة كونواب ميرد يكحاتو آ پ كى خدمت مير عمش كيا''يسا دىسبول الملسه ايُس أَطُلُبِك " ( يارسول التُطَيَّة مِن آب كوكمان علام أَن كرول؟ ) تو آب فرامايا "عيند



عِلم ابی حنیفه ''(ابوحنیفتہ کے اس مجھ الش کرو)اور پر بیز گاری وتقو کی میں آ پ کے بہت سے طریق اور بے شار منا قب مشہور ہیں۔ یہ کتاب ان کی متحمل نہیں ہو سکتی۔ اور میں علی بن عثان الجلائی ملک شام میں موذن رسول التُعَلِّقَة حضرت بلال کے ردضہ مبارک پرسور ہاتھا کہ خواب کی حالت میں اپنے آپ کو مکہ کمرمہ میں موجود پایا اور دیکھا کہ پنج سو کی لیے جاب بنی شیبہ سے اندرتشریف لائے اورا یک بوڑ ھے محص کواس طرح اپنی بغل میں لے رکھا ہے جس طرح شفقت سے بچوں کو بغل میں لیتے ہیں میں دوڑ کر آ پ کے سامنے گیا اور آپ کے باؤن مبارک کی پشت پر بوسہ دیا اور میں اس تعجب میں تھا کہ ب بوڑھے بزرگ کون ہیں؟ کہ حضو تلقیقہ معجزہ کے طور پر میرے باطن اور میری سوچ پر مطلع ہو گئے اور مجھے کہا کہ بیتمہارے ملک کے مسلمانوں کے امام ابوحنیفہ ؓ میں مجھےاور میرے ہم دطنوں کو اس خواب میں اپنے امام کو حضور طلطتہ کے پہلو میں دیکھ کر بڑی امید ہوئی ادر اس خواب سے جھیر یہ بھی داضح ہوا کہ ہمارے امام ان بلند مرتبہ لوگوں میں سے ہیں جواد صاف طبع سے فانی اوراحکام شریعت سے باقی اور شریعت کے ساتھ قائم ہیں اس لئے کہ اوصاف طبع ے آپ کونکال کر لیے جانے والے خود پنج سوایت ہی ہیں ادرا گر وہ خود جانے والے ہوتے تو باتی الصفتہ ہوتے اور باتی الصفت خطی ہوتا ہے یا مصب الیکن جب کہ ان کو لے جانے والے خود پی میں ایک ہے اس لئے وہ فانی الصفت میں ادر پی میں ایک کی صفت بقا کے ساتھ باتی میں اور جب پیغمبرالی سے خطا کا صدور تاممکن ہے تو جو تحص آب کے ساتھ قائم ہوگا اس سے بھی خطاسرزد نہ ہو سکے گی اور بدایک لطیف رمز ہے (یعنی جب پنج بری کے استحد آپ کا تعلق اتنا گہرا ہے تو آپ کے اجتہاد میں بھی خطانہ ہو گی چنانچہ دوسرے مجتهدین مخطی بھی ہو سکتے ہیں اور مصب بھی لیکن حضرت امام ابوطنیفہ اُپنے اجتہا دمیں مصبب ہی ہوں گے۔ اور بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت داؤد طائی '' نے علم حاصل کیا اور اپنے دور کے مقتد اادر علما کے ہمر دارین گئے تو حضرت ابو حذیفہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور پو چھا

كشف المحجوب

کہ میں اب کیا کروں؟ امام ابو حذیفہ ؓ نے فرمایا ''عَلَیْ کَ ب العَمَلِ فان العِلْمَ بلا عمَلِ تحالٰ تحسَدِ بلا دوح ''( تیھ پرلازم ہے کہ علم کے مطابق عمل کرو کیونکہ بغیر عمل کے علم اس طرح بیکار ہے جیسے جسم بغیر دوح کے اور اے داؤ دطائی ؓ میں تیھ پر قربان ہو جاؤں جب تک عمل کے ساتھ علم ملاہوا نہ ہونہ عمل صاف ہوتا ہے اور نہ ہی زندگی میں غلوص پیدا ہوتا ہے اور جو تحف صرف علم پر قناعت کر لیتا ہے وہ حقیقت میں عالم ہی نہیں ہوتا کیونکہ عالم کے لئے جو دعلم پر قناعت نہیں ہوتی اس لئے کہ علم خو دعمل کا متقاضی ہوتا ہے اور جیس کہ مرابی کہ مدارت علم بی میں مدف میں ہوتی اس لئے کہ علم خو دعمل کا متقاضی ہوتا ہے اور جیسا کہ مدارت علم بغیر عمل کے متقاف میں محل خو دعمل کا متقاضی ہوتا ہے اور جیسا کہ مدارت علم بغیر عمل کے متقاف کرتی ہے اور جس طرح مشاہدہ بغیر مجاہدہ کے نہیں ہو سکتا اسی طرح علم بغیر عمل کے میں ہوتی اس لئے کہ علم خو دعمل کا متقاضی ہوتا ہے اور جیسا کہ مدارت علم بغیر عمل کے متعاف رتی ہو محمل کی جام کہ میں موتا ہے اور جیس کہ مدارت علم بغیر عمل کے متعاف کرتی ہے اور جس طرح مشاہدہ بغیر محمل ہو کہ کہ مراح کا اسی طرح علم بغیر عمل کے میں ہو مکتا ہوتی ہو اس لئے کہ علم کو محمل کا متقاضی ہوتا ہے اور اس کا تما م ترفع علم بغیر عمل کے برکت سے ہی ہوتا ہے اور کسی طرح مشاہدہ بغیر محمل کی کہ میں کہ میں ہو سکتا اسی طرح الم کی برکت سے ہی ہوتا ہے اور کسی طرح مشاہدہ بغیر محمل کی کہ کہ میں کہ میں ہو سکتا ہے اور اس کا تما م ترفع ال کی برکت سے ہی ہوتا ہے اور کسی طرح مشاہدہ میں کو علی ہے جد انہیں کیا جا سکتا ہیں کہ ہوتی کی میں کہ میں کے بیں اور اور کتا ہے کی ابتداء میں علم کے باب میں محتصر طور پر اس کا بیان ہم کر چکے بیں اور

تونين الله سے بی ہے۔ تونين اللہ سے بی ہے۔....

حضرت عبداللدين مبارك رحبة اللهعليه

زاہدوں کے سردار اور اوتاد کے قائد حضرت عبد اللہ بن مبارک الروز کی بھی تیع تابعین میں تصوف کے ائمہ میں سے تھے۔ آپ اس قوم کے ذکی حشمت شریعت وطریقت کے احوال دا تو ال داسباب کے عالم اور اپنے دور کے بہت بڑے امام تھے۔ آپ نے بہت سے مشائخ کا زمانہ پایا اور ان سے ہم نشینی کا شرف حاصل کیا تھا۔ علوم کے ہر شعبے میں آپ کی تصنیفات موجود ہیں اور آپ کی کرامات مشہور ہیں۔ آپ کی تو ہے کی ابتد ا اس طرح ہوئی کہ آپ ایک کنیزک (بائدی چھوٹی لڑک) کے فتنہ محبت میں مبتلا تھے ایک رات اپ ساتھیوں میں سے المطے اور ایک ساتھ کو ساتھ لے کر اپنی معشو تہ کی دیوار کے بندِ جا کر

كشف المعجوب

کھڑے ہو گئے وہ منڈ ریر پر آئی اور دونوں ایک دوسرے کے مشاہدے میں محوکھڑے رہے یہاں تک کہ جب نماز فجر کی اذان ٹی تو بیہ سمجھے کہ پینمازعشاء کی اذان ہے کیکن جب دن ردثن ہوا تو معلوم ہوا کہ محبوبہ کے دیدارادرمشاہدہ میں پوری رات متغرق رہے ہیں اس بات سے آپ کو تغبیہ ہوئی اوراپنے آپ سے کہنے لگے کہا ہے مبارک کے بیٹے اجمہیں شرم آنی جائے کہ آج کی پوری رات تو نفسانی خواہش کے لئے پا دُل پر کھڑار ہا ہےادر پھر بھی تو عزت چاہتا ہے کیکن اگر امام نماز کے دوران ذرالمبی سورۃ پڑھ لے تو دیوانہ ہو جاتا ہے اس نفسانی خواہش کے دعویٰ کے ہوتے ہوئے تو ایمان کا دعویٰ کیسے کر سکتا ہے؟ چنا نچہ اس وقت توبدكي اورعكم اورطلب علم يين مشغول ہو تھے اور زمدوديا نت اختيار كريى۔ يہاں تک كه ایے بلند مقام پر پنچ کہ ایک دفعہ آپ کی دالدہ نے باغ میں آپ کودیکھا کہ آپ سور ہے ہیں اور ایک بہت بڑا سانپ ریحان کی ثبنی منہ میں لئے ہوئے آپ پر سے کھیاں ہٹا رہا ہے۔اس کے بعد آپ نے مرد سے کوچ کیا اور بغداد آ کرایک مدت تک مشائخ کی صحبت میں رہے پھر کچھ عرصہ مکہ مکرمہ میں رہنے کے بعد والیل مرونشریف لے آئے۔شہر کے تمام باشندوں نے آپ کے ساتھ عہد کیا اور آپ کے لئے درس اور مجلس کی مندمقرر کی۔ان دنوں شہر کے آ دی صلوگ تو حدیث کے ظاہری معانی کی متابعت کرتے تھے اور آ دیھے رائے اور قیاس سے بھی کام لیتے تھے۔لیکن آپ وہاں اس طرح رہے کہ لوگ آپ کو آج تك ' رضى الفريقين' ( فريقين ميں مقبول ) كہتے ہيں كيونك آب كاطر زعمل دونوں فريقوں کے موافق تھا ادر ہرمشرب کے لوگ آپ کے بارے میں اپنا ہم مشرب ہونے کا دعویٰ کرتے تھے۔ آپ نے دہاں دور باط (مندعكم) بنائے تھا يک خاص ایل جديث کے لئے اور دوسرا خاص اہل رائے کے لئے بیدونوں مکان اپنے قاعدہ کے مطابق آج تک قائم ہیں لیکن کچھ عرصہ یہاں قیام کے بعد آپ دوہارہ مجاز والیس تشریف لے بھت اولاد ہاں قیام اختیار کیا ایک مرتبہ آپ ے لوگوں نے دریافت کیا کہ کجا نبات بھی سے آپ نے کیا

كشف المحجوب

کیاد یکھاہے؟ آپ نے فرمایا میں نے ایک یا در کُ کود یکھا کہ مجاہدات کی کثرت کی وجہ سے کمزورہو چکا تھااور خوف الہی ہے اس کی پشت میں خم آ گیا تھا۔ میں نے اس سے پو چھا' 'یا دَاهِبُ كيف الطويق الى الله ''(ا\_دامب الدَّتعالى كي طرف داستكس طرح حاصل ہوتا ہے؟) تواس نے جواب دیا کہ ''لَوُ عَسَرَفتَ الملَّه لَعَرَفُتَ المطويق اَلِيه فقال أعُبُدُ من لااَعُرِفُه و تصصى مَنُ تعرفُه ' ' ( اگرتواللدتوالى كو بچان چا بواس كى طرف کاراسته بھی پیچان لیا۔ پھر کہا کہ میں اس کی پرسٹش کرتا ہوں جسے نہ میں جانتا ہوں ادر نہ پہچا بتا ہوں اورتو اس کی نافر مانی کرتا ہے جسے تو پچا بتا ہے ) یعنی معرفت خداوندی تو اس ے خوف کا تقاضہ<sup>ک</sup>ر بی ہے لیکن میں دیکھتا ہوں کہ تو اس سے بے خوف ہے ادراس کی ذات ے انکار جہالت کا بع<sup>ر</sup> نغنی ہے اور میں اپنے آپ کو اس فے خاکف یا تا ہوں ...... آپ نے فرمایا یہ بات میرے لئے نفیحت ہوگئی ادر اس نے بچھے بہت سے نامناسب امور سے باز ركها.....اورآب = روايت - كرآب فغرمايا "المسكون حوام" عَلى قلب اولیان " " (الله تعالی کے درستوں کے دل پر آ رام وسکون حرام ہے ) کیونکہ دنیا میں وہ حالت طلب میں مضطرب اور آخرت میں حالت خوش کے لئے بے چین رہتے ہیں۔ اس کئے دنیا میں تو انہیں حق تعالیٰ ہے دوری کے خیال کی دجہ ہے آ رام نصیب نہیں ہوتا اور آخرت میں جن تعالیٰ کے دربار کی حاضری ادراس کے دیدار کی تجلیات کی دجہ سے ان کے لئے آرام جائز نہیں پس ان کے لئے دنیا تو آخرت کی طرح ہے کیونکہ دلی اطمنان دو چیزوں کا تقاضا کرتا ہے مقصد میں کامیا بی یا مقصد سے غفلت .....اور مقصد کا حصول اور اس میں کامیابی تو دنیاد عقبے میں روانہیں تا کہ محبت کی خلس ہے آ رام حاصل ہوادرغفلت اس کے دوستوں پر حرام ہے کہ دل طلب کی حرکات سے ساکن ہوجائے ادریہ تول اہل تحقیق کے ماں ایک بنیادی حیثیت کا حامل ہے۔ والنداعلم۔

جحماد 158 حضرت فضيل بن عياض رحمته الله تعالى عليه اورانہی میں سے اہل حق کے باد شاہ اور بارگاہ وصل الہی کے شہنشاہ حضرت ابوعلی فضیل بن عیاض بھی ہیں۔ آپ کا شارصوفیاء کے ہز رگوں اور حقیقی درویشوں میں ہوتا ہے آ ب طریقت کے معاملات اور حقائق میں بہت بڑے حصہ اور بلند مقام کے حامل تھے۔ آ پ طریقت کے ان مشہور بزرگوں میں سے ایک تھے جن کی تمام فریق تعریف کرتے ہیں ادر آپ کے احوال صدق ادر اخلاص ہے معمور یتھے۔ آپ عمر کے ابتدائی حصہ میں مردادر ماورد کے درمیان راہزنی اور تھتگ کیا کرتے تھے۔لیکن اس کے باوجود آپ کی طبیعت نیکی کی طرف ہر دفت ماکل ادر راغب رہتی تھی ادر آپ طبعًا بڑے صاحب ہمت ادر جوانمر دیتھے چنانچہ جس قافلہ میں کوئی عورت موجود ہوتی ہوآ پ اس کے قریب میں بھی نہ جاتے اور جس کے پاس سرمایہ کم ہوتا اس کا سامان بھی نہ چھینتے بلکہ ہر خص کے پاس کچھ نہ کچھ سرمایہ باقی ر بنے دیتے یہاں تک کہ خسر و سے ایک سود اگر سفر کے لئے خطنے لگا تولوگوں نے اس کہا کہ فضيل راستہ میں ہے اس لئے کوئی حفاظتی دستہ ساتھ لےلواس نے کہا میں نے سنا ہے کہ وہ ایک خداتر س آدمی ہے چنانچہ اس نے قرآن کے ایک قاری کواجرت پر لے لیا اور اے ادنٹ پر بٹھالیا جوراستہ بٹس رات دن قرآن مجید کی علاوت کرتار ہا پیہاں تک کہ جب قافلہ فضيل كى كمين كاه ك مقام تك ببخاتوا تفاقاس وتت قارى بدا يت بر حد ماتها "ألم مدان الَّذِيْسَ احَسُو اَنْ تَبَحْشَعَ قُلُوُبُهُمُ لِذِكْرِ اللَّهِ ''( كياايمان والول كے لتے ابھى وہ ومت قریب نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے گڑ گڑ اانھیں ) یہ سنتے ہی آ ب ے دل پر دفت طاری ہوگئی اور آپ کے جسم وجان پر اللہ تعالیٰ نے اپنے غلبہ کوظا ہر کر دیا اور آ ب نے اس تخل سے توبہ کر لی اور جن لوگوں کا مال آ ب لوٹ چکے تصان سب کا سامان لوٹا دیا ادرانہیں ہر طرح سے راضی کر کے آپ مکہ مکر مہ کی طرف تشریف لے گئے ادرا یک عرصہ تک وہاں قیام کیا ادر اس دوران بعض ادلیاءاللہ سے ملاقات کا شرف بھی حاصل کیا

شف المحجوب

اس کے بعد آپ کوفہ واپس آ گئے اور ایک طویل مدت تک حضرت امام ابو حنیفہ کی صحبت اختیار کی فن حدیث کے جاننے والوں میں آپ کی ردایات بڑی قابل قدراور بیحد مقبول ہیں اور تصوف دمعرفت میں بھی آپ کا کلام بہت بلند ہے آپ ہی کے بارے میں روایت ب كرة ب فرمايا "من عَرف الله حقّ معرفته عَدده بكل طاقة " (جس ف اللہ تعالیٰ کواس طرح پیچان لیا جیسا کہ اس کو پیچا نے کا حق ہے تو وہ پوری طاقت کے ساتھ اس کی عبادت کرتا ہے) کیونکہ جو بھی اس کو پہچانتا ہےاس کے انعام واحسان اور اس کی رحت دمہر بانی سے پیچا متا ہے اور جب اس طرح بیچان لیتا ہے تو اس کودوست بنالیتا ہے اور جب اس کے ساتھ دوتی اختیار کرتا ہےتوابن پوری طاقت اس کی اطاعت میں صرف کرویتا ہے۔ کیونکہ دوستوں کے فرمان برعمل کرنا دشوارنہیں ہوتا۔ پس جس شخص کی دوتی جتنی زیادہ ہوتی ہے آتنی ہی اس کی اطاعت پر حرص زیادہ ہوتی ہے اور دوئتی میں اضافہ معرفت کی حقیقت کی دجہ ہے ہی ہوتا ہے جیسا کہ ام المونین حضرت عائشہ صدیقتہ بیان کرتی ہیں کہ سینم سلامتہ سینم سلامتہ ایک رات اٹھے اور میرے حجرے ہے کہیں باہر تشریف لے گئے مجھے گمان گز را کہ شاہد کسی دوسری زوجہ محتر مہ کے حجرہ میں نشریف لے گئے ہیں چنانچہ میں اٹھی اور آ پ کے محسوس اثرات پر چلتی رہی یہاں تک کہ میں مسجد میں پہنچ گئی اور دہاں میں نے آپ کونماز میں کھڑے پایا کہ آپ مسلسل رور ہے ہیں یہاں تک کہ حضرت بلال آئے اور انہوں نے نماز فجر کے لئے اذان دی اور جب آپنماز فجرادا کر کے حجرہ میں تشریف لائے تو میں نے دیکھا کہ آپ کے دونوں پاؤں مبارک پر درم آیا ہوا ہے اور انگلیوں کے سرے پھٹے ہوئے ہیں اور ان سے زر دربگ کا پانی بہہ رہا ہے، میں رو پڑی اور عرض کیا'' یا رسول اللہ الله آپ کے تواطلے پچھلے تمام گناہ معاف کرد بئے گئے ہیں۔ پھر آپ آنی تکلیف کیوں برداشت کرتے ہیں۔ چھوڑ ئے بدکام تو وہ پخص کرتا ہے جوابی عاقبت کے بارے میں امن میں نہ ہو۔ تو حضور ﷺ نے فرمایا اے عائشہ! سب اللہ عز دجل کا لطف وفضل ہے تو ''

أَفَلاً الحُوْنَ عَبداً شكوداً " (كياش اسكاشكر أزاربنده ندبن جاؤل "جب اس في ابنا کرم مجھ پر فرمایا ادر مجھے بخشش کا مژ دہ سنا دیا ہے تو تمہارا کیا خیال کہ مجھےاس کی بندگی نہیں کرنی جائے ادرایٹی طاقت کے مطابق اس کی نعتوں کا استقبال نہیں کرنا جائے۔۔۔۔۔ادر نیز آ تخضرت عليقة في تومعراج كي رات بجاس نمازي تبول كرليس ادرانبيس گران نبيس سمجها یہاں تک کہ حضرت مویٰ علیہ السلام کے کہنے پرلوٹ کر بارگاہ الہی میں حاضر ہوئے اور پانچ وقت کی نمازوں کا تھم لے کروا پس تشریف لائے۔ اس لئے کہ آپ کی طبیعت مبار کہ میں اللَّدتعالى كے فرمان كى كى درجہ مِن بھى مخالفت مُوجود نتھى۔ 'لِكَنَّ المحية هِيَ الموافقة '' ( کیونکہ محبت تام ہے دوست سے موافقت کا) ..... نیز حضرت فضیل ؓ سے روایت ہے کہ آ پِ نِفْرِ الى ''الىدنيّا دارالىمرضى وَالناسُ فيها مجانينِ وللمجانين فِي داد المُرضى العُلُّ والقيد '' (دنيا بياروں كا كھر باورلوگ اس ميں ديوانوں كى طرح ہیں اور دیوانوں کے لئے بیاری کے گھر میں طوت اور بیزیاں ہوئی ہیں) اور ہماری نفسانی خواہشات ہمارے طوق ہیں اور ہماری نافر مانیاں ہماری بیزیاں ہیں۔فضیل بن ربیع روایت کرتے ہیں میں خلیفہ ہارون الرشید کے ہمراہ مکہ کرمہ میں تھا۔ جب ہم ج ادا کر چکے تو خلیفہ نے مجھ سے پو چھا! کیا یہاں اولیاء اللہ میں سے کوئی موجود میں تا کہ میں ان کی زیارت کروں؟ میں نے کہاں ہاں حفزت عبدالرزاق صفانی ؓ یہاں موجود ہیں خلیفہ نے کہا مجھےان کے ہاں لے چلو اچنا نچہ ہم ان کی خدمت میں حاضر ہوئے ادر کچھ دیران کے ساتھ <sup>7</sup> گفتگو میں مصردف رہے جب دانسی کا ارادہ کیا تو ہاردن الرشید نے مجھے اشارہ کیا کہ ان ے یوچھو کہ کیا ان کے ذمہ کوئی <sup>ق</sup>رضہ ہے! میں نے پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ ہاں میں مقروض ہوں۔خلیفہ نے وہ قرض ادا کرنے کا فرمان جاری کیا۔ جب وہاں سے نکلے تو خلیفہ نے کہاا نے ضل ! میرادل اب بھی چاہتا ہے کہ میں ان سے بھی زیادہ بزرگ آ دمی کی زیارت کردں۔ میں نے عرض کی کہ حضرت سفیان بن عینیڈ یہاں موجود ہیں۔خلیفہ نے کہا

160

161

شف المحجوب

کہ وہاں چلتے ہیں'' ہم دہاں حاضر ہوئے کچھ دریہ بات چیت کرنے کے بعد جب داپسی کا ارادہ کیا تو خلیفہ نے پھر مجھےا شارہ کیا تا کہان کے قرضہ کے متعلق سوال کروں۔ میں نے ان سے بوچھا تو انہوں نے کہا کہ ہاں میرے ذمہ قرضہ ہےخلیفہ نے دہ بھی ادا کرنے کا فرمان جاری کر دیا۔ جب یہاں ہے باہر آئے تو خلیفہ نے کہا اے فضل! ابھی تک میرا مقصد مجصے حاصل نہیں ہوا'' میں نے عرض کی کہ مجھے یا د آیا کہ حضرت فضیل بن عیاض بھی یہاں موجود ہیں۔ چنانچہ میں خلیفہ کو حضرت فضیلؓ کے پاس لے گیا دہ جھرو کلے میں بیٹھے قرآن مجید کی تلادت کرر ہے تھے۔ ہم نے دردازے پر دستک دی انہوں نے پو چھا کون ے؟ میں نے جواب دیا کہ امیر المونین ہیں۔ انہوں نے فرمایا 'وُلاَ میر العومنین '' (ہمیں امیر المونین ہے کیا سردکار ہے) میں نے کہا سجان اللہ! رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ '' لَيْسَ لِلْعَبُدِ أَن يَذِلَّ نَفْسَهُ فلي طاعةِ الله ''(بندے کے لیے مناسب نہیں کہ دہ اللہ تعالی کی اطاعت میں اپنف کوذلیل کرے) بیہ س کر آ پ نے فرمایا '' بسلسے اقسآ الوصاء عر" دائم" عنداهله " ( يتحك ب كين الردضا ك لترضاب ميشدك عزت ہے )تم اس کومیر کی ذلت سجھتے ہولیکن اللہ تعالٰی کے علم پر راضی رہنے کی دجہ ہے ای میں اپنی عزت سمجھتا ہوں اس کے بعد پنچ تشریف لائے دردازہ کھولا اور جرائے بجھا دیا اور ایک کونے میں ہوکر کھڑے ہو گئے تو آپ نے فرمایا آ ہ اس ہاتھ ہے کہ جس سے زیادہ نرم ہاتھ میں نے آج تک نہیں دیکھا۔ کیا ہی اچھا ہو کہ پیغذاب البی سے بج جائے بیرن کرخلیفہ ہاردن الرشید برگر بیطاری ہو گیا حتی کہ ردتے روتے بے ہوش ہو گئے جب ہوش آیا تو کہا ا ف فسيل مجمع كوني نصيحت فرما يج آب ف فرمايا ا امير المونين آب مح دادا حضرت عبال در سول الله عليه في حي يجابت انهول في حضرت بيغم بتليية سے درخواست كي تھى كه مجصابك قوم برام مقرر فرماد يجئ احضور عليه في فرمايا من ف آب ك ايك نفس كوآب کے جسم پرامیر مقرر کردیا ہے یعنی اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں گزرنے والا آپ کا ایک سانس

كشف المحجرب اس ، بہتر ب كدلوك بزارسال تك آ ب كى اطاعت كري " لكن الأمادة يوم القيمة السندامة " ( كيونكه امارت قيامت ك دن ندامت كاباعث بوكى ) خليفه بإرون الرشيد نے عرض کی کہ پچھاور نصیحت فرمائیے۔ آپ نے فرمایا ''لوگوں نے جب حضرت عمر بن عبدالعزير كوخلافت يرمفرركياتو آب فحفزت سالم بن عبدالله، حفزت رجاء بن حيات اور محمد بن نصب الفرضي كوبلا كرفر مايا كه ميس خلافت كي آ زمائشو آميس مبتلا ہو گيا ہوں مير ب لے کیا تد ہر ہے کیونکہ میں تو اس کوانے لئے بڑی آ زمائش بحصا ہوں حالانکہ دوسر لوگ ات نعمت شجھتے ہیں؟ ان میں سے ایک نے کہا اگر آپ کل قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے عذاب ہے بچنا جا ہتے ہیں تو تمام بوڑ ھے مسلمانوں کواپنے باپ کی طرح۔ان کے جوانوں کواپنے بھائیوں کی طرح ادران کے لڑکوں کواپنے بیٹوں کی طرح جانے ادران کے ساتھ ایا معاملہ کیج جیسا گھریٹ باپ بھائیوں اور بیٹوں کے ساتھ کیا جاتا ہے کوئلہ بیسارا اسلامی ملک آپ کے گھر کی طرح ہے اور اس میں رہنے والے آپ کے اہل دعیال ہیں '' زُوُابَاكَ وَاكرم أَهْلَك وَاجْسٍ عَلَى وَلدكَ ''(اَبِ والدكَ زيارت كراب بھائی کی عزت کر ادراپنے بیٹے کے ساتھ حسن سلوک کر) اس کے بعد حضرت فضیل بن عیاضؓ نے فرمایا ہے امیر المونین میں ڈرتا ہوں کہ کہیں آپ کا بیخوبصورت چیرہ دوزخ ک آ گ میں گرفتار نہ ہو جائے ۔ اس لیے خدا تعالٰی <sub>ت</sub> ڈ رتے رہے اور اس کا حق بہتر طور پر ادا سیجتے۔ اس کے بعد ہاردن الرشید نے کہا کہ '' کیا آب کے ذمہ کوئی قرضہ ہے؟'' فرمایا ہاں اللہ تعالیٰ کا قرض میری گردن پر موجود ہےاور دہ اس کی اطاعت ہے اگروہ مجھےاس ہے متعلق بکڑنے تو بچھ پرافسوی ہے۔خلیفدنے کہا''اےفسیل' میں لوگوں کے قرض ہے متعلق بات کرر ہا ہوں تو آپ نے فرمایا کہ''حدادر سایں ہےخدائے عز دجل کے لئے کہ مجھےاس کی طرف سے بہت ی نعتیں میسر ہیں۔ مجھےاس سے کوئی گلہٰ ہیں کہ بندوں کے سا ہے اس کا تحکوہ کروں۔ ہاردن الرشید نے ایک ہزاردینار کی ایک تھیلی نکال کر آ پ کے

کشف الی میون سامن رکھی اور کہا کہ اے اپن مصارف میں ہے کی مصرف میں استعال تیجی ! حضرت فضیلؓ نے فر مایا اے امیر المونین ! میری تصیحتیں آپ پر کچھ بھی سود مند تا بت نہیں ہو کمیں کہ آپ نے پیبی پرظلم اور تا انصافی کا طرز عمل شروع کر دیا ہے خلیفہ نے یو چھا! میں نے کون میں بے انصافی کی ہے؟ آپ نے فر مایا'' میں تو آپ کو نجات کی طرف بلا رہا ہوں اور آپ مجھ کو مصیبت میں ڈال رہے ہیں۔ بید تا انصافی نہیں تو کیا؟ ..... میں کر مارون الرشید اور فضیل دونوں روتے ہوئے باہر نظے۔ مارون نے مجھ سے کہا اے فضل بن رتی باد شاہ تو در حقیقت فضیل میں اور اس کی دلیل بیہ ہے کہ آپ نے دنیا اور آبل و نیا ہے منہ موڑ رکھا ہے۔ اور دنیا کی زیب وزینت کو تھارت کی نگاہ ہے د میکھتے ہیں اور اہل دنیا کے سامن و نیا تر پر میں لایا جاسک۔ والند اعلم ۔

حضرت ذ والنون مصرى رحمة اللدتعالى عليه

اور تحقیق و کرامت کے سفینہ اور شرف ولایت کے نزانہ حفرت ابو الفیض ذوالنون بن ابرا ہیم المصر کی بھی آئمہ تیع تابعین میں ہے تھے۔ آپ کا تعلق تو بی نسل کے ساتھ تھا اور آپ کا نام ثوبان تھا۔ آپ اپنی قوم کے منتخب لوگوں اور طریقت کے ان باخبر بزرگوں میں سے تھے جو مصیبت پسندی اور ملامت کی راہ پر چلتے تھے۔ تمام اہل مصر آپ کی شان کے بارے میں جران اور آپ کے احوال کو بجھنے سے عاجز اور آپ کر مرج سے ناواقف تھے تی کہ آپ کی وفات تک آپ کے حال اور جمال کو کسی نے شاخت نہیں کیا اور جس رات آپ دنیا سے رخصت ہوئے۔ ستر افراد نے بیغبر علیق کو خواب میں دیکھا کہ آپ فرمار ہے ذین کہ خدا توالی کے دوست ذوالنون آ رہے ہیں میں ان کے استقبال کے لیئے آیا ہوں سی اور جب آپ فوت ہو سے لوگوں نے آپ کی بیشانی پر میں کھا ہوا پایا کہ

ف المحجوب)

· \*هذا حبيبُ اللَّهِ مَان فِي حُبِّ اللَّه قتيل اللَّهِ \* ( يالتَّدكا بِنديد ه بنده ب جوالتَّدك محبت میں شہید مراب ) اور جب آپ کا جنازہ لوگوں نے اٹھایا تو پرندے آپ کے جنازے کے او پر مجتمع ہو گئے ادرا یک ددسرے کے پروں سے پر ملا کر جنازے پر سام یکر دیا۔ جب اہل مصرفے بیدد یکھا تو نادم ہوئے اور جوظلم آپ پر ڈھائے تھے ان سے تو بہ کی علوم کے حقائق میں آب کے بہت سے انداز اور خوبصورت کلمات میں چتانچہ آب فرماتے مِن العادِف تُكَلَّ يوم انحُشَعُ لِاَنَّه وَ في كُلِّ ساعةٍ مِنَ الرب اَقُرَبُ '' (عارف ہرروز زیادہ سے زیادہ اللہ ہے ڈرنے والا ہوتا ہے کیونکہ وہ ہرساعت اپنے رب ے قریب ہوتا ہے) اور جو تحض زیا دہ نزد یک ہوتا ہے لامحالہ اس کی حیرت اور خشوع میں اضافہ ہوتا ہے اس لئے کد حق تعالی کی حکمرانی کی ہیت سے وہ آگاہ ہوتا ہے اور اس کے دل برحق تعالى كاجلال غالب بوجا تاب دواب آب كواس ، دورد يكماب اوراس ك وصل کی کوئی صورت نہ یا کرخشوع وخضّوع میں بڑھتا چلا جاتا ہے۔ چنانچہ حضرت موکیٰ علیہ السلام فاللدتعالى كرساتهم بن بمكلامى كردوران يول كها " يَسا وَبِ أَيْنَ أَطْبِكَ ؟ ''(اے اللہ میں آپ کو کہاں تلاش کردں؟) تو جن تعالیٰ نے جواب دیا ۔'' عبندالب ينكَسَوةِ قلوبهم ''(تُوثْ بوئ داول مِن )جوابٍ اخلاص مِن تا اميد بو یکے ہوں۔ حضرت موی علیہ السلام نے عرض کی بار خدایا! کوئی بھی دل میرے دل سے زیادہ شکستہ اور ناامید نہیں، توحق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ'' پس میں بھی تیر بوٹے ہوئے ول میں ہوں' پس خشوع وخضوع کے بغیر حق تعالیٰ کی معرفت کادعو کی کرنے والا جامل ہے نہ کہ عارف! اور حقیقت معرفت کی علامت تجی ارادت ہے اور تچی محبت بندہ کے لئے تمام اسباب اوراللہ کے سواتما م تعلقات کوتو ڑنے والی ہوتی ہے جیسا کہ حضرت ذ والنون مصر گ فرمات بي كه ''البصِدُقْ سِيْفُ اللَّهِ فِي ارضِهِ مَا وَضَعَ عَلَىٰ شَيَّ الَّهُ قَطَعَهُ '' (سچائی اللہ تعالٰی کی زمین میں اس کی تلوار ہے کہ جس چیز پرر کھ دی جائے اس کو کاٹ کررکھی

كشف المحجوب

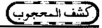
دیت ہے) ادر سچائی بید ہے کہ مسبب الاسباب (حق تعالیٰ) پر نظر رکھی جائے نہ کہ اسباب پر اور جب بنده اسباب کی طرف دیکھا ہے تو سچائی کاظم ساقط ہوجاتا ہے .....اور آپ ے متعلق حکایات میں میں نے دیکھا ہے کہ ایک روز اپنے رفقاء کے ہمراہ کشتی میں بیٹھے ہوئے تھے کہ سامنے سے ایک ادر کمشی آ رہی تھی جس میں مصر کے کھیل کود کرنے دالوں کی ایک جماعت ( ثقافتی طا کفہ ) بیٹھی ہوئی تھی اور دریائے نیل میں اپنی عادت کے مطابق کھیل تما شے اور شور دنجو خامیں مشغول تھے۔ آپ کے شاگرد دل کوان سے بڑی نفرت ہوئی اور عرض کرنے لگے'' یا شیخ دُعا شیجتے کہ اللہ تعالیٰ ان سب کوغرق کر دیں تا کہ ان کی نحوست لوگوں ہے دور ہو جائے'' حضرت ز والنونؓ اپنے پاؤں پر کھڑے ہوئے اور اپنے ہاتھ ڈ عا کے لئے اٹھائے اور کہابار خدایا! جس طرح اس گر وہ کواس دنیا میں آپ نے اچھی زندگی ع**طا** فرمائی ہے ای طرح آخرت میں بھی ان کواچھی زندگی عطافر ما۔ آپ کی اس دُعا سے تمام مرید حیران ہوئے تاہم جب وہ کشتی ذرا ادر قریب آئی اور انہوں نے حضرت ذ دالنون کو د یکھا توسب پر گر بیطاری ہو گیا اور آپ سے معذرت کرنے لگے اپنے ساز اور موسیق کے آلات توڑ ڈالے اور توب کر کے اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرلیا۔ آپ نے اپنے شاگر دوں ے فرمایا '' آخرت کی اچھی زندگی اس جہان سے توبہ میں ہے تم نے دیکھا کہ سب کا مقصد بوراہو گیاتم نے اورانہوں نے اپنی اپنی مرادکو پالیا اس طرح کہ کی کوکوئی رخج بھی نہیں پہنچا۔ اس سیح مرشد کا بیقول مسلمانوں پراس کی کمال شفقت کا آئینہ دار ہے ادراس میں انہوں نے پنجبر ﷺ کی اقتدا کی ہے کہ باوجود یکہ کہ کفار کی طرف سے آپ کے ساتھ بڑی جفااور ظلم کیا گیالیکن آب اس پر بنجیدہ خاطر نہ ہوئے اور یہی کہتے رہے کہ ''ال لمگ م اھبد قَوْمِي فَانَّهُم لا يَعلمُونِ ''(ا الله ميري قوم كوبدايت فرما كه ده مجصح بالت نبيس) نيز حضرت ذ والنونٌ سے روایت ہے کہ فرمایا میں مصرجانے کا ارادہ لئے بیت المقدس ہے آ رہا تھا کہ راستہ میں دور ہے آئے ہوئے ایک شخص کو میں نے دیکھا میں نے دل میں سوچ لیا

کہ جب یہ میر یے تریب چینج جائے گا تو میں اس سے ایک سوال کروں گا جب وہ نز دیک آیا قومیں نے دیکھا کہ دہایک بڑھیا ہے جس کے ہاتھ میں نو کدارلاکھی ہےادراس نے اونی حبہ المجمن ركها ب- ميں في اس في يو جها " مِنْ أَيْن " ( كبال ، آر بى بو) " قالت مِنَ الله "(اس نے کہااللہ کی طرف سے) میں نے پھر سوال کیا کہ " اللی این " ( کہاں جا ربی ہو؟ )اس نے جواب دیا ''اِلَی الله ''(الله کی طرف جاری ہوں) میرے یا س کچھ دینار تھے **میں** نے اے دینے کے لئے وہ نکالے کین اس نے ہاتھ کو جنبش دیتے ہوئے کہا ''اے ذ دالنون! تونے جو میرے متعلق بیصورت اختیار کی ہے پیتمہاری عقل کی کمزور ی کی وجہ سے میں تو اللہ تعالیٰ کے لئے ہی کام کرتی ہوں ادراس کے علاوہ کسی سے پچھنہیں لیتی اجس طرح کہ میں اس کے سواکسی کی برستش نہیں کرتی ای طرح اس کے سواکسی سے ۔ بچھنہیں مائلتی ۔ بیہ بات کہہ کروہ مجھ سے جدا ہوگئی ۔ اس حکامت **میں ایک لطیف ر**مز ہے کہ اس بڑھیانے جو یہ کہا کہ میں اس کے لئے کام کرتی ہوں تو بیاس کی سچائی اور حق تعالیٰ کے ساتھاس کی محبت کی دلیل ہے کیونکہ لوگوں میں ہے ممل کرنے والے لوگ دوشم کے ہوتے ہیں ..... ایک دہ جو کوئی عمل کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ حق تعالی کے لئے کر رہے ہیں حالانکہ دہ اپنی ذات کے لئے کرر ہے ہیں کہ اگر چہ ان کی نفسانی خواہش تو اس سے منقطع ہوتی ہے لیکن آخرت میں انہیں ثواب کے حصول کی ہوں ضرور ہوتی ہے .....اور دوسرے وہ کہ انہیں عالم آخرت کے ثواب وعقاب ادر عالم دنیا کے دکھادے ادر ریا کاری سے کوئی سروکارنہیں ہوتا بلکہ وہ جو کچھ بھی کرتے ہیں حق تعالٰی کے فرمان کی تعظیم کے لئے کرتے ہیں ادر حق تعالی کی محبت کے نقاضے کے پیش نظرا بی غرض اور خواہش کو چھوڑ دیتے ہیں اور ان لوگوں کا خیال ہیہ ہے کہ وہ جو کچھ بھی کرتے ہیں سامان آخرت کے لئے کرتے ہیں ادر بیہ درست ہے اور وہ ریکھی جانتے ہیں کہ تن تعالٰی کی اطاعت **میں اطاعت کرنے والے ک**و وہ دافر حصیہ ملتا ہے جواس سے زیادہ ہوتا ہے جو کسی محصیت کرنے والے کو دنیا فی ملتا ہے

شف المعجرب)

کیونکہ گناہوں کی لذت ادر راحت ایک ساعت کے لئے ہوتی ہے ادر اطاعت گزاری کی راحت ہمیشہ کے لئے ہوتی ہے۔۔۔۔ اورلوگوں کے مجاہدات اورمحنتوں سے حق تعالٰی کو کیا فائدہ بادران کے ترک سے کیا نقصان ب؟ اگر تمام اہل عالم من تعالی کی تصدیق میں سید نا حضرت ابوبکرصدیق کی طرح ہوجا ئیں تو اس کا نفع خودا نہی کو حاصل ہوگا اور اگر حق تعالی کی تکذیب میںسب کے سب فرعون کی طرح ہوجا ئیں تو اس کا نقصان بھی انہی کو ہو گا۔جیرا کدش تعالیٰ کافرمان ہے ''اِن آخسنشہ آخسنشہ پِکنفُسِکُمُ وَاِنَّ اُسَاتُمُ فَلَهَا '' (اَگرتم احچهانی کرد گے تو اپنے لئے کرد گےادرا گرکوئی برائی کرد گے تو دہ بھی تہمارے لى مى موكى نيزيد بهى ارتاد بك " وَمَنْ جَاهَدَ فَانَّمَا يُجَاهِدُ إِنَّفْسِهِ إِنَّ الله لَعَنى" عَنِ الْعَالَمِيْنَ ''اورجو تخص دين من جدوجهد كرتا بوده اين لئ بن كرتاب كونك ب شک اللہ تعالیٰ توبے پرواہ ہے جہان دالوں سے )لوگ تواپنے نیک اعمال کے ذریعہ اپنے لیئے ایری ملک یعنی جنت کی خواہش کرتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے لئے کر ر ہے <del>ہ</del>ی کیکن اپنے آپ کو دوتی کے راہتے پر جلا<sup>ی</sup>ا ایک الگ چیز ہے کیونکہ اس راہ کو اختیار کرنے والے حق تعالیٰ کے فرمان کا کھیل میں دوتی کے معاملات کو ہی پیش نظر رکھتے ہیں اور ان کی نگا ہیں اس کے علادہ کسی دوسری چیز پر نہیں ہوتیں۔اور اس کتاب میں اس طرح کی اور با تیں ہم انشاءاللہ باب الاخلاص میں بیان کریں گے۔

حضرت ابرا ہیم بن او هم رحمة الله علیہ سرداروں سے سردارادرلقاالی کی راہ سے سالک حفرت ایوانی ابراہیم بن ادهم منصور میں انہی تبع تابعین میں سے ایک ہیں۔ آپ اپ دور می طریقت کے یکنا ادراپ ہمعصروں کے سردار تصادر حفز صلیہ السلام کے مرید تصے بہت سے متقد مین مشارع سے ملاقات کی تھی اور حضرت امام ابوعنیفہ کی صحبت میں رہ کرعلم حاصل کیا تھا۔ آپ



ابتدامیں بلخ کے بادشاہ تھا یک روز شکار کرتے ہوئے اپنے نشکر سے جدا ہو گئے ادرا یک ہرن کے تعاقب میں دورتک نکل گئے۔اللد تعالیٰ نے ہرن کوآ پ کے ساتھ بات کرنے کی قدرت عطافر مائی اور ہرن نے بڑی ضیح زبان میں آپ سے مخاطب ہو کر کہا '' اَلِیہَ ۔۔۔۔ ا خُلِفُتَ اَمُ بِهذا أُمِرُت ''( جمالواس کام کے لئے پیدا کیا تھا سال کام کاتمہیں حکم ویا گیا ہے؟ ) آپ اس کی اس بات سے بے حد متاثر ہوئے اور اللہ تعالی کے حضور توبہ کی اور امور مملکت سے ہاتھ مینچ کے اور زہداور پر ہیز گاری کی زندگی اختیار کر لی۔ آپ نے حصرت فضیل بن عیاض ادر حضرت سفیان تو رک سے شرف ملاقات حاصل کیا ادر ان کی صحبت اختیار کی۔ پھر توبہ کر لینے کے بعدا پنے ہاتھ کی حلال کمائی کے علاوہ کچھنہیں کھایا۔ آ ب کے معاملات واضح اور کرامات مشہور ہیں اور تصوف کے حقائق میں آ پ کے عجیب کلمات اورنفیس لطائف موجود ہیں۔حضرت جنیدُ فرماتے ہیں کہ'' مفاتیح العلوم ابرا ہیم'' (حصرت ابراہیم تمام علوم طریقت کی کنجی ہیں)اور آپ ہے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا'' "ات بخيد الله صاحبًا وَذَرِ الناس جانباً " (الله تعالى كوابنا دوست بنا اورلوكوں كوايك طرف چھوڑ دئے )اس کا مطلب یہ ہے کہ جب بندہ کی توجہ جن تعالٰی کی طرف درست ہوا در حق تعالیٰ ک محت میں دہخلص ہوتو یہ چیز مخلوق سے اعراض کرنے کا خود بخو دیقاضہ کرتی ہے کیونکہ مخلوق کی صحبت کاحق تعالیٰ کی باتوں کے ساتھ کو کی تعلق نہیں ،ادرمحبت حق بیہ ہے کہ حق تعالی کے فرمان کی بجا آوری میں اخلاص ہواور اطاعت میں اخلاص در حقیقت محبت حق ے ہی ہدا ہوتا ہے اور حق تعالیٰ کی محبت کا اخلاص اپنے نفس کی خواہشات کے ساتھ دشمنی کا نام ہے جو کوئی بھی اپنی خواہشات سے آشنا ہو وہ حق تعالٰی سے جدا ہوتا ہے اور جوشخص خواہ شات سے رشتہ تو ڑ دے دہ حق تعالیٰ کی محبت ہے آ رام یا تا ہے پس اپنے حق میں تو خود ہی تمام مخلوق ہے لہذا جب تونے اپنے آپ سے بی اعراض کرلیا تو گویا تمام مخلوق ہے تونے اعراض کر لیا اور اگرتما مخلوق سے تعلقات منقطع کرنے کے بادجود تواپنی ذات کی

لثف المحجوب)

طرف متوجہ رہا تو بی توظلم ہے کیونکہ تمام لوگ جس جس کام میں لگے ہوئے ہیں حکم خدادندی اور تقدیر کے سبب ہیں تیرا معاملہ تیری ذات کے ساتھ متعلق ہے اور طالب حق کے طاہر و باطن کی استقامت دو چیز دل پر موقوف ہے۔ ایک کا تعلق پیچانے سے ہور دوسری کا کرنے سے جو چیز بیچاننے کے قابل ہے وہ یہ ہے کہ تمام اچھا ئیوں اور برائیوں میں اللہ تعالی کی نقد رکوحق جانے کہ پوری دنیا میں حق تعالی کی پیدا کی ہوئی حرکت کے بغیر کوئی ساکن متحرک نہیں ہوسکتا ادر نہ ہی کوئی متحرک ساکن ہوسکتا ہے.....ادر جو چیز کرنے کے قابل ہے وہ بیہ ہے کہ تن تعالیٰ کے احکام کو بجالائے ،معاملات کو درست رکھے اور حلال و حرام کی تمیز کرے کیونکہ اس کی تقدیر کسی حالت میں بھی اس بے فرمان کوتر ک کرنے کے لئے ججت نہیں بن سکتی پس مخلوق سے اعراض اس دقت تک درست نہیں ہوسکتا جب تک اپنی ذات سے بھی اعراض نہ کرےادر جب توابنی ذات سے اعراض کرلے گاتو پوری مخلوق حق تعالیٰ کی مراد کے حصول کے لئے تیار ہوجائے گی اور جب توحق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوگا تو خود حق تعالیٰ کے احکام کو قائم کرنے کے لئے تیار ہوجائے گا پس مخلوق کے ذریعہ آ رام پانے کی تو کوئی صورت نہیں ادرا گرحق کے سواکسی ادر چیز ہے تو خلاصی پا نا جا ہے تو غیر سے خلاصی حاصل کر کیونکہ غیر سے چھنکارا حاصل کرنا تو حید حق کو دیکھنا ہے اور اپنی ذات کے ساتھ آ رام تعطل کو ثابت کرنا ہے اس لئے حضرت شیخ ابوالحن سالبہؓ نے فرمایا کہ مرید کو کسی ملی کے تحکم میں رہنااس سے کہیں بہتر ہے کہ دہ اپنے نفس کے تابع رہے کیونکہ کسی غیر کی صحبت خدا تعالیٰ کے لئے ہوتی ہےادرا بن صحبت ایے نفس کی خواہشات کو یا لنے کے لئے ہوتی ہےادر اس معنی ہے متعلق انشاءاللہ اس کتاب میں اپنی جگہ پر مزید کا م کیا جائے گا۔

اور حضرت ابراہیم بن ادھم کی حکایات میں آتا ہے انہوں نے بیان کیا کہ جب میں جنگل میں پہنچا تو ایک بوڑ ھا شخص میرے پاس آیا اور جھ سے کہا کہ اے اپر اہیم! تم جانتے ہو کہ بیکونی جگہ ہے جس میں بغیر سامان سفر اور سواری کے چلے جا رہے ہو؟ آپ

شف المحجوب)

فرماتے ہیں کہ میں بیان گیا کہ میشیطان ہے لہذا چا ندی کے چاردانگ جو ہیں نے کوفہ میں ایک زنبیل بیچ کر حاصل کئے تصاور میری جیب میں موجود تصانبیں بھی جیب سے نکالا اور پھینک دیا اور میں نے پختہ ارادہ کر لیا کہ ہر میل سر چار سور کعت نماز ادا کروں گا چنا نچہ میں چار سال تک اس جنگل میں رہا اور اس عرصہ میں اللہ تعالی وقت پر بے تکلف بچھے روزی پہنچاتے رہتے اور اس دوران حضرت خصر علیہ السلام نے میرے ساتھ صحبت اختیار کی اور تجھے جن تعالیٰ کا اسم اعظم سکھایا اس وقت سے میر ادل مخلوق سے بلکل ہی بے نیاز ہو گیا....

حضرت بشرحافي رحمة اللهطليه

معرفت کے تخت اور اہل معاملہ کے تاج حضرت بشر الحافی "مجمی انہی تن تابعین میں سے تصحیح اہدات میں آب بڑی شان اور بلند بر هان اور طریقت کے معاملات میں کال نصیب کے مالک تھے۔ آپ کو حضرت فضیل بن عیاض کی صحیت حاصل رہی اور اپن ماموں حضرت ہو علی بن حشر م کے مرید تصاور آپ علم اصول وفر وغ کے زبر دست عالم تھے آپ کی تو بد کی ابتدا ہوں ہو کی کہ آپ متی کی کیفیت میں کہیں جار ہے تھے کہ داستہ میں ایک کاغذ کا مکر اپڑا پایا جس پر ''بسٹ ماللہ الو حصن الوحیم '' لکھا تھا آپ نے بڑی تعظیم کے ساتھ اے اتھا یا اور عطر لگا کر ایک پاک جگہ پر رکھ دیا۔ ای دات خواب میں حق تعالی کی الدینا والا خوق '' اے بشر !' تو نیم میں تر محف ایس میں فعود تی لاطین اسمک فی الدینا والا خوق '' اے بشر !' تو نے میر سے تام کو خوشبو ایک کی محب بھی کو تی تا م میں تیر ۔ زیارت ہو کی کہ دو فرمار ہے ہیں '' یا بیشو طیت اسم کی فی فعود تی لاطین اسمک فی الدینا والا خوق '' اے بشر !' تو نے میر سے تام کو خوشبو ایک کی ہوں کہ میں تیر ۔ زیارت ہو کی کہ دو فرمار ہے ہیں '' یا بیشو طیت اسم کہ محب بھی کو تی تا م میں تیر ۔ دل میں راحت میں خوشبود ارکروں گا) یہاں تک کہ جب بھی کو گی تیر اتا م سے گا اپنی دل میں راحت میں دو تو دار کروں گا) یہاں تک کہ جب بھی کو گی تیو تا م سے تا ہو کا ہے تا ہو کا رہیں تا ہو تھی تا ہو تھی تر کو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو تو تا ہو تا ہو

كشف المحجوب

ن آب ے اس کا سب یو چھا تو فرمایا'' کرز مین اللہ تعالٰی کا بچھایا ہوابستر ہےا در میں جائز نہیں سمجھتا کہ اس کے فرش ادر میرے یا وُل کے درمیان کوئی چیز حاکل ہو .....ادر سے بات آپ کے معاملات کے عجائب میں ہے ہے کہ اپنی ہمت کو حق تعالی کے ساتھ مجتمع کرنے میں جوتابھی آ ب کوجاب نظر آیا آ ب ے بی روایت ہے کہ فرمایا ''مَسنُ اَدَاحَانُ بِحُونَ عَظِيماً في اللذيا وشريفاً في الاخرة فليجتُب ثلاثاً لايَّسال احلا حاجةً وَلاَيَذْكُوُ احداً بسوءٍ وَلاَ يُجيبُ اَحداً الى طَعَامِهِ '' ( بَرْتَخْصُ دَنِيا مِس صاحبُ مُزت ادراً خرت صاحب شرف بننح کاارادہ رکھتا ہوا ہے جاہتے کہ تین باتوں سے اجتناب کرے۔ ا۔ کسی ہے بھی اپنی حاجت کے بارے میں سوال نہ کرے، ۲۔ کسی کو برائی کے ساتھ یا د نہ کرے اور ۳۔ کھانے کی طرف کسی کا بلادا قبول نہ کرے) کیونکہ جو شخص راہ خدا ے دافف بے خلوق سے کسی حاجت کی طلب نہیں کرتا اس لئے کہ مخلوق سے حاجت طلب کر نامعرفت نہ ہونے کی دلیل ہے کہ اگر وہ قاضی الحاجات ( حاجت روا ) ہے دابستہ ہوتا تو اي طرح كالخلوق - حاجت ندمانكمًا "كلان استعانة المخلوق إلى المخلوق كا ستعانةِ المسجون إلى المبحون " ( كيوتك تخلوق كامخلوق - مدد ما تَكنا ايما ب جير کہ ایک قیدی کا دوس فیدی سے مدد مانگنا )اور جوکوئی کسی کو ہرا کہتا ہے تو بید خدا تعالٰی کے <sup>ت</sup>کم میں تصرف ہے کیونکہ دہ<sup>ف</sup>خص اور اس کافعل دونوں ہی اللہ تعالٰی کے پیدا کردہ ہیں ادر جو اللد تعالی کی مخلوق کور د کرتا ہے کو یا وہ حق تعالی کور د کرتا ہے کیونکہ جو کی فعل کوعیب دار کہے گا تو <sup>م</sup> ویاس نے فاعل کو میں دار کیا۔ البتہ سوائے اس کے جوخود حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ میری موافقت میں کفار کی ندمت کرو۔ باقی یہ جوفر مایا ہے کہ لوگوں کی دعوت طعام قبول کرنے سے پر ہیز کروتو بیاس لئے کہ اصل رزق دینے والاتو خدا ہے اگر اس نے تلوق کو تیری روزی کا سبب بنادیا ہے تو تو اس سبب کو نہ دیکھ بلکہ جان لے کہ دہ تیری ہی روزی تھی جوخدا نے بحجسے پہنچائی ہے نہ کہ اس سبب کی اور اگر دہ شخص یہ مجھتا ہو کہ دہ اس کی ملکیت ہے اور اس

ب المحجوب

طرح وہ تجھ پراحسان کرتا ہےتو اس کی دعوت قبول نہ کر کیونکہ روزی کے معاملہ میں کسی کا کسی پر ہرگز کوئی احسان نہیں۔ اس لئے کہ اہل سنت و جماعت کے نز دیک روزی غذا ہے اور معتز لہ کے نز دیک ملکیت ہے اور خدا تعالیٰ غذاؤں کے ذریعہ تخلوق کی پر درش فرماتے ہیں اور اس قول کے جواز کے لئے ایک اور وجہ بھی ہے۔ واللہ اعلم۔

ج**صرت بایز بد بسطامی** رحمته الله علیه معرفت کے آسان اور محبت خداوندی کی کمشی حضرت بایز ید طیفور بن عیسی بسطامی رحمتہ اللہ علیہ بھی ہز رگ ترین تبع تابعین اور بڑے حشائخ میں شارہوتے ہیں آ پ کا حال سب سے بزاادر شان سب سے عظیمتھی یہاں تک کہ حضرت جنیڈ نے فرمایا کہ " بايزيدمِنا بمنزله جبريل من الملنكةِ ''(بم مِن بايزيداى طرح بلندمرتبه بي جس طرح حصرت جبرئیل فرشتوں میں ) آپ کے دادا مجوی بتھے اور والد بسطام کے ہز رگوں میں سے بتھاورانہوں نے پنج سطانیہ کی احادیث میں ہے بہت روایتیں بیان کی ہیں اور آ پ کا شارتصوف کے دس بڑے اماموں میں ہوتا ہے۔ آ پ سے قبل علم تصوف کے حقائق ے استنباط کی آتی مہارت کسی کو حاصل نہ تھی جتنی کہ آپ کو حاصل ہوئی '' در حقیقت آپ تمام حالات میں علم دوست اور شریعت کی تعظیم کرنے والے بتھے بخلاف اس گروہ کے جو الحاد کی وجہ ہے مردودتھا اور مصنوعی طور پر آپ کے ساتھ وابستگی کا دعو کی کرتا تھا'' آپ کا ابتدائی دور مجاہدات اور معاملات طریقت میں ریاضت پر مشتمل تھا ...... اور آ ب سے روايت ٢ كفرماما "عب لمَتْ في المجاهَدَةِ ثلنين سَنةً فَمَا وَجدتُ شيًّا أَشَد حَلَى عِنُ العِلج وَمتابعتِهِ وَلَوُلاَ احتلافُ العُلْمَاءِ لَبَقّيتُ واحتلاف العلماء وحسقةً إلا تسجويد التوحيد ''( مِن فَعْمِس مال كَاعر صلى عمارًا ما المَّس عمل في علم اوراس کی متابعت ہے زیا دہ بخت کوئی چیز نہیں دیکھی اورا گرعلاء کے درمیان اختلاف نہ

فالمحجوب

ہوتا تو دین کے تمام امور برعمل کرنے سے میں قاصر رہتا اور مسلد تو حید کے علاوہ دوسرے امور میں علاء کا اختلاف رحمت ہے) اور حقیقت بھی یہی ہے کیونکہ انسانی طبیعت علم ک بجائے جہالت کی طرف زیادہ مائل ہوتی ہے کیونکہ جہالت میں بہت ہے کام بغیر رنج کے کتے جا سکتے ہیں لیکن علم میں بغیر تکایف کے ایک قدم بھی نہیں رکھ سکتے ۔ادرشریعت کی راہ . اس جہان کی بل *صراط ہے بھی بہت* زیادہ باریک اور بہت زیادہ *پرخطر ہے پس تمہی*ں جا ہے کہ تمام احوال میں اس طرح رہے کہ اگر بلندا حوال او تعظیم مقامات ہے تو رک بھی جائے تو شریعت کے میدان کی طرف تو تیری توجہ برقرار رہے تا کہ اگر تمام معاملات بچھ سے جاتے بھی رہیں تو بھی عمل تو تیرے ساتھ رہ جائے اس لئے کہ مرید کے لئے سب سے بڑی آ فت عمل کا ترک کرنا ہے اور جھوٹے دعویداروں کے تمام دعوے شریعت برعمل کرنے کے مقالع میں بیج میں اور تمام اہل زبان اس کی برابری سے عاری میں ..... نیز آپ سے روايت بِكَفْرمايا "الجنه لاحظر لها عنداهل المحبة محجوبُونَ بمحبّتُهم ''(اہل محبت کے نز دیک جنت کی کوئی دقعت نہیں اور اہل محبت اپنی محبت کی دجہ سے حجاب میں ہیں) اور حق تعالیٰ کی محبت کے سوا کوئی چیز ان کے مزد یک نہیں آ تحق یعنی بہشت اگر چہ اعلیٰ درجہ کی مخلوق ہے لیکن محبت الہٰی اس کی صفت قد یم ہے مخلوق نہیں اور جوشخص غیر مخلوق کو چھوڑ کرمخلوق میں الجھ جاتا ہے اس کی کو کی قدرو قیمت نہیں رہتی۔ پس دوستان حق کے لیے مخلوق کی کوئی دقعت نہیں اور ددستان حق اس کی محبت میں مجوب ہیں کیونکہ غیر ک محبت کا وجود دوئی کا تقاضہ کرتا ہےادراصل تو حید میں دوئی کا تصورغلط ہےادر دوستان حق کا راستہ داحدا نیت کی طرف ہوتا ہے اور راہ محبت میں پیز بات دو تق کے لئے نقصان دہ ہے کہ دوسی میں ایک مرید ہوادر ددسرا مراد یہ خواہ حق تعالیٰ مرید ہوادر بندہ مرادیا بندہ مرید ہوادر حق تعالی مراد .. اگر مریدحق تعالی ہواور مراد بندہ تو حق تعالیٰ کی مراد میں بندہ کی ہتی ثابت ہوگئی ادرا گرمرید بندہ ہوادرمرادحق تعالی تو مخلوق کی طلب دارادت کواس میں کوئی راہ نہیں

كشف المعجوب

ہوتا۔ اب اس مقام پر وجود کی آفت دونوں حالتوں میں باقی رہے گی پس محب کا محبت کی بقا میں فنا ہو جاتا اس سے بہتر ہے کہ بقائے محبت کے سبب اس کو فنا حاصل ہو۔۔۔۔۔ اور نیز آپ سے روایت ہے کہ فر مایا کہ ایک دفعہ میں مکہ میں تھا صرف خانہ کعبہ کود یکھا تو میں نے کہا کہ جج تو قبول نہیں کیونکہ اس طرح کے پھر تو میں نے بار باد کیھے ہیں دوبارہ جب مکہ مرمہ گیا تو خانہ کعبہ بھی دیکھا اور خدادند خانہ کعبہ کی زیارت بھی کی تو میں نے کہا کہ اب بھی حقیقت تو حید حاصل نہیں ہوئی۔ جب تیسری دفعہ گیا تو صرف خدادند خانہ کعبہ کود یکھا اور خانہ کعبہ کو نہ دیکھا تو میں رے دل ہے آ واز آئی کہ اے بار یا دیکھا ان کو تو نہ دیکھا اور خانہ کعبہ کو محلوق کو دیکھ لیو مشرک نہ ہوگا۔ لیکن اگر تو نے تمام جہان کو تو نہ دیکھا اور اپنی تمام دیکھا تو مشرک ہوگا۔ اس وقت میں نے تو بیک اور نیز تو ہے بھی تو ہو کے اور اپنی تمام دیکھنے سے بھی تو ہ کی ۔ اور آ تی کہ اے بار یو نے تمام جہان کو تو نہ دیکھا اور اپنی تمام دیکھا تو مشرک ہوگا۔ اس وقت میں نے تو بیک اور نیز تو ہے بھی تو ہو کے ۔ اور اپنی آ پ کو دیکھن سے بھی تو ہو کی ۔ اور آ تی کہ اے کار اس میں ہو کو ہو کہ اور اپنی تا تو کیں دیکھا تو مشرک ہوگا۔ اس وقت میں نے تو بیک اور نیز تو ہے میں ہو کا ہے ۔ اور اپن آ تی کو

ح**ضرت حارث بن اسد**ر متدالله عليه

تمام فنون کے امام اور تمام شبہات کا پتہ لگالینے والے حضرت ابوعبد اللہ حارث بن اسد المحا سی بھی تنع تابعین میں سے اصول اور فر وع کے بہت بڑے عالم اور اپنے دور میں تمام اہل علم کے لئے مرجع تھے۔ آپ نے اصول تصوف میں رغائب نام کی ایک کتاب تصنیف کی اور اس کے علاوہ بھی تمام فنون میں آپ کی بہت سی تصنیفات ہیں آپ بڑے بلند عال اور بزرگ ہمت اور اپنے دور میں بغداد کے شیخ المشار کی تھے آپ سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا ''المعلم محر کات القلوب فی مطالعة الفلوب اللہ وف میں العمل محر کات الحوارح ''(اپنے ول کی حرکات سے جہان کے پوشیدہ علوم حاصل کر تا اعضا کی حرکات الحوارح ''(اپنے ول کی حرکات سے جہان کے پوشیدہ علوم حاصل

کمال باور جہالت محل طلب ! اور بارگاہ خداوندی میں علم جہالت سے بہتر ہے۔ کیونک ملم انسان کو درجہ کمال تک پہنچا دیتا ہے اور بارگاہ الٰہی میں جہالت کا گز ربھی نہیں ہو سکتا۔ در حقيقت علم عمل سے زيادہ بزرگ ہے كيونك علم سے اللد تعالى كو بچانا جا سكتا ہے اور عمل سے اسے حاصل نہیں کیا جا سکتا اگرعمل کوعلم کے بغیراس کی بارگاہ میں رسائی ہو یتی تو نصار کی اور ان کے یا دریی اپنے بخت مجاہدوں کے سبب مشاہدہ الہی کی منزل میں داخل ہو جاتے اور تنہگارمون راہ حق ہےدورر بتے۔ پس عمل بندے کی صفت ہےادر علم حق تعالیٰ کی .....اس · قول <u>سم بعض رادیوں کو</u>غلطی داقع ہوئی اور انہوں نے دونوں جگہ لفظ<sup>ع</sup>ل کو بیان کر دیا ادر بول كهاكه ``العمل بحركاتِ القلوب اشرف مِنَ العَمَلِ بحركاتِ الجوارح `` (دل کی حرکات سے عمل کرتا۔ اعضا کی حرکات سے عمل کرنے سے زیادہ بہتر ہے) حالاتکہ بید کال ہے بندہ کاعمل صرف دل کی حرکات سے بی متعلق نہیں ہوتا البتہ اگر اس سے تفکر اور احوال باطن كامرا قبه مراد لیتے ہوں تو كوئى تعجب نہيں كيونكہ پنجس تالي في نے ارشاد فرمايا كه " تَفَكَّرُساعَةٍ حير" مِن عبادةِ ستين سَنَةٍ ``(دل مِن ايك ساعت ك لتخور ولكركرنا ساتھ سال کی عبادت ہے بہتر ہے )اور در حقیقت اس اعتبارے دل کے اعمال کو اعضا کے ائلال سے زیادہ فضیلت حاصل ہے اور باطن کے احوال وافعال کی تا تیر ظاہری اعمال سے زياده كالل بوتى جاى لتح كتبح بي كه "نوم العَسالِم عَبسانية ونسِهر الجناهل معصية ''(عالم كى نيند بھى عبادت بادر جابل كى بيدارى بھى معصيت ب) كيونكه عالم كا ول خواب اور بیداری دونوں جالتوں میں مغلوب ہوتا ہے اور جب دل مغلوب ہوتو جسم بھی مغلوب اور تابعدار ہوتا ہے ہیں دل کا غلبہ جن سے مغلوب ہونا مجاہدہ کی دجہ سے نفس کے ظاہری حرکات برغلبے سے بہتر ہے ..... نیز آپ سے روایت ہے کہ آپ نے ایک روز ایک درولیش سے فرمایا '' کُن للَّهِ وَإِلَّا فَلا تَكُنُ ''(خداوند تعالٰ ) لئے ہوجا وَدرنہ پھر کچھ بھی نہ رہو ) یعنی باقی رہنا ہے تو حق تعالٰ کے ساتھ باقی رہویا پھراپنے وجود ہے فانی ہو

كشف المعجوب

جاؤ ليعنى يا تو صفائى قلب سے اپنى خاطر مجتمع ركھادر يا فقر سے اين آپ كو پريشان - يا تو اس صفت كے ساتھ متصف رہ كہ جوجق تعالى فرماتے ہيں كہ ''اس محد و اللادَم '' (آ دم عليه السلام كوبجدہ كرو) يا پھر اس صفت ك ساتھ متصف رہوكہ ''ھل اتنى عَلَى اللائسان حِين'' مِنَ اللَّهُو لَمُ يَكُنُ شيًّا مَّذْ خُودا '' (انسان پرايك دقت ايسا بھى كُر را ہے كہ دہ عالم ستى ميں قابل ذكر چيز نہ تھا) اگر تو اپنى مرضى سے اللہ تعالى كے ليے ہو جائے گا تو تيرا وجود بذات خود قائم رہے گا اور اگر تو اپنى مرضى سے اللہ تعالى كے ليے ہو جائے گا تو تيرا گا اور به معنى بہت لطيف ہيں ۔ داللہ اعلم ۔

حضرت داؤ دابن طائى رمتدالله عليه

تخلوق ت قطع تعلق کرنے والے اور طلب جاہ سے بیخ والے امام ابوسلیمان حضرت داؤد ابن طائی " بھی تیج تابعین میں سے تھ آپ ایپ دور کے مشائخ کبار اور اہل تصوف کے سرداروں میں شار ہوتے ہیں اور ایپ زمانہ کے بنظیر انسان تھے۔ آپ حضرت امام ابو حذیفہ کے شاگر داور حضرت فضیل و حضرت ابرا ہیم بن ادھم رحمہما اللہ وغیرہ سے ہم عصر اور طریقت میں حضرت حبیب رائی کے مرید تھے۔ تمام علوم میں کافی دستر س اور سے ہم عصر اور طریقت میں حضرت حبیب رائی کے مرید تھے۔ تمام علوم میں کافی دستر س اور بلند درجہ کے ما لک تھے خصوصاً فقہ میں تمام فقہما زمانہ کے امام مانے جاتے تھے آپ نے گوشہ شینی اختیار کی اور ریاست چھوڑ کر زہدو تقو کی کا راستہ ابنالیا تھا۔ آپ کے مناقب ہم تھ ہیں اور فضائل کا بہت جرچا ہے کیونکہ آپ طریقت کے معاملات کے عالم اور حقائق کے بین کرنے میں کامل مہارت رکھتے تھے روایت ہے کہ آپ نے ایک مرید سے فر مایا '' اِنْ اَرَ دُتَ السَّکر مَعَ سَلِمْ عَلَى اللہ نیا وَان اَرَ دُتَ الکو امة کبو علی الاحوۃ '' (اگر تو سلامتی کا خواہاں ہو دنیا کو سلام کہہ ، اور اگر بزرگ چا ہے ہوتو آ خرت پر موت تو سلامتی کا خواہاں ہو دنیا کو سلام کہہ ، اور اگر بزرگ چا ہے ہوتو آ خرت پر موت پڑے دو ) یعنی دنیاد آخرت دونوں ہو کو کہ کا جا ہوں اور میں کہ میں کا دو ہوں سے کا ہوں ہوں ہوں ہوں

كشف المعجوب 177 وابستہ ہےلہذا جو تخفص بدن ہے فراغت چاہتا ہوتو اسے چاہئے کہ وہ دنیا ہے کنارہ کش ہو جائے اور جو شخص دل سے فارغ ہونا چاہتا ہوتو اے کہہ دو کہ وہ آخرت کی محبت اپنے دل - نكال بابركر ...... دكايات مين آب ك متعلق آتاب كر آب ام محمد بن حسن شيبا في ے اکثر میل ملاقات کا سلسلہ رکھتے لیکن امام قاضی ابو یوسٹ ؓ ہے بہت کم تعلق رکھتے تھے۔ آ پ سے دریافت کیا گیا کہ بید دونوں بز رگ علم میں بڑے درجہ کے حضرات ہیں آ پ ان میں سے ایک کو کیوں عزیز رکھتے ہیں اور دوسر ے کواپنے پاس نہیں آنے دیتے ؟ جواب میں فرمایا اس لئے کہ محمد بن حسنؓ دنیا اور اس کی تمام نعمۃوں کو چھوڑ کرعلم میں داخل ہوئے ہیں چنانچه آپ کاعلم دین کی عزت اور دنیا کی ذلت کا سبب ہے اور قاضی ابو یوسف ٌ درویش اور ذلت کوچھوڑ کرعلم میں داخل ہوئے ہیں اورعلم کواپنی عزت اورعہدہ کے لئے سب بنایا ہے۔ اس لیے محمد بن حسن خلوص میں امام ابو یوسف سے بلند مرتبہ ہیں.....اور حضرت معروف کرخیؓ فرماتے ہیں کہ میں نے کسیؓ مخص کونہیں دیکھا کہ اس کی نگاہوں میں دنیا اس قد رحقیر ہو جتنی که حضرت داؤ د طائی" کی نظر میں ۔ که دنیا اور دنیا دار کی آپ کے نز دیک کچھ بھی قدر نہ تقمی لیکن فقرا کو آپ بڑی ہی وقعت کی نظر ہے دیکھتے بتھے خواہ وہ بظاہر کتنے ہی مصیبت ز د ہ كيول نه جول ادرآ ب كے مناقب بے شار بيں ..... والله اعلم

حضرت سمری سقطی رحمت اللّه علیہ اورانہی تبع تابعین میں ہے اہل حقائق کے شخ اور جملہ علائق دنیا ہے بے نیاز حضرت ابوالحن سری بن مفلس السقطیٰ تبھی ہیں۔ آپ حضرت جنید بغدادی ؓ کے ماموں تھے۔اورتصوف میں آپ عظیم شان کے مالک تھے آپ پہلے محض ہیں جنہوں نے مقامات کی تر تیب اورا حوال کی وضاحت میں غور فر مایا۔ عراق کے مشاکن میں ہے بہت سے بزرگ آپ کے مرید ہیں۔ آپ کو حضرت حبیب راغلیٰ کو دیکھنے کی سعادت نصیب ہوئی اور آپ

كشف المعجوب

سے صحبت کا شرف بھی حاصل ہوا۔ آپ حضرت معردف کرخیؓ کے مرید تھے۔ آپ بغداد کے بازار میں کہاڑی کی دکان کرتے تھے جب بغداد کا بازار جل کرخانمشر ہو گیا تو لوگوں نے آپ کواطلاع دی کہ آپ کی دکان جل گئی فر مایا'' چلواس کی فکر ہے تو فارغ ہوئے'' لیکن جب لوگوں نے وہاں جا کر دیکھا تو معلوم ہوا کہ اردگر دکی تمام دکا نیں جل چکی ہیں لیکن آپ کی دکان محفوظ ہے، آپ نے خودتشریف لا کر جب بیہ حالت دیکھی تو اپنا تمام سامان درویتوں میں تقسیم کردیا اورخودتصوف کا راستداختیا رکرلیا۔ آپ سےایک دفعہ لوگوں نے پوچھا کہ شروع میں آپ کی حالت کیاتھی؟ فر مایا کہ ایک دن حضرت حبیب ٌ میر کی دکان پر سے گزرے میں نے ردنی کے ظکر یے انہیں دیئے کہ وہ درویشوں میں تقسیم کردیں تو انہوں نے مجھے کہا'' خیرک اللہ''(اللہ تجھے بھلائی دے) بس جس دن سے میرے ان کانوں نے ان کی ہیڈ عاسیٰ ہےاحوال دنیا سے بیزار ہو گیا ہوں اور دنیا سے چھٹکارا حاصل کرلیا ہے ..... آب - بى روايت ، بى كرفر مايا "الهم فهماعـ د بتنى به بشى فلا تعذبنى بذل السحسجساب ''(اےاللہ!اگر مجھے کسی چیز ۔۔ آپ عذاب دیں تو حجاب کی ذلت ہے عذاب نہ دیں ) کیونکہ جب میں حجاب میں نہ ہوں گا تو تیرے ذکرا درمشام ہ ہ کی دجہ سے ہر فتم کی بختی مجھ پرآ سان ہو جائے گی ادر جب میں تجھ ہے حجاب میں ہوں گا تو تجھ ہے حجاب ک وجہ سے دنیا کی نعتیں بھی میر بے لئے ہلا کت کا با عث ہوں گی پس جومصیبت ،مشاہد، محبوب کے اندر ہودہ مصیبت نہیں ہوتی۔ بلکہ مصیبت تو دہنمت ہوتی ہے جو محبوب سے حجاب میں ہواور دوزخ میں کوئی مشقت حجاب ہے زیادہ بخت اور تکلیف دہ نہ ہوگی کیونکہ اگر اہل دوزخ کو دوزخ میں حق تعالیٰ کے دیدار کی سعادت نصیب ہوئی تو گنہگارمومنین کو بھی بھی جنت یا دندآ تی کیونکہ دوزخ میں بھی دیدارالہی ہےان کی جان کوا**س قد**رخوشی نصیب ہوتی کہ بدن کی مصیبت اورجسم کے عذاب کی ان کوخبر تک نہ ہوتی اور جنت میں بھی کوئی نعمت دیدارخداوندی سے زیادہ کامل نہیں کیونکہ اگر جنت کی نمام معتیں بلکہ سوگنا زیادہ بھی

كشف المحجوب

حاصل ہوں لیکن وہ خدادند تعالیٰ سے حجاب میں ہوں تو وہ ہلاک ہو جا کیں اوران کے دل سے زندگی ختم ہو جائے پس اللہ تعالیٰ کی سنت یہی ہے کہ وہ دل کے تمام احوال میں اپنے دوستوں کواپنی ذات کے بارے میں بینار کھتے ہیں تا کہ تمام مشقتیں ریاضتیں اور بشریت کی تمام آ زمائشیں وہ آسانی سے برداشت کر سمیں تو لامحالہ اس حال میں ان کی دُعا کیں یہی ہوتی ہیں کہ اے باری تعالیٰ تیرےتمام عذاب ہمیں تیرے حجاب کی نسبت زیادہ پسند بیدہ ہیں ۔ کیونکہ جب تیرا جمال ہمارے دلوں میں جلوہ نما ہوتو ہمیں مصیبتوں کا کوئی اند پشر ہیں ہوتا ..... واللہ اعلم

حضرت شفيق بن ابرا ثهيم الاز دي رحمة الله عليه ادرانہی تبع تابعین میں ہے اہل بلادمصیبت کے سالاراورز ہدوتقو کی کے سرمایہ حضرت ابوعلی شفق بن ابراہیم الاز دی رحمتہ اللہ علیہ بھی ہیں۔ آپ اپنی قوم کے معززان کے مقتداادر شریعت طریقت اور حقیقت کے جملہ علوم کے عالم تھے۔علم تصوف میں آپ کی بہت ی تصانیف ہیں۔ آپ حضرت ابراہیم بن ادھم کے جم صحبت تصاور بہت سے مشائخ کی زیارت اوران کی صحبت کاشرف حاصل تھا۔ آپ سے روایت آئی ہے کہ فرمایا'' جعل الله اهل طاعةٍ احياء في مماتهم واهل المعاصي امواتا في حيرتهم ''(الله تعالیٰ اہل اطاعت کوان کی موت کے بعد بھی زندہ کر دیتے ہیں ادراہل معصیت کوان کی زندگی میں ہی مردہ بنا دیتے ہیں ) یعنی خدا تعالٰی کی اطاعت کرنے والا اگر چہ مرجائے۔ زندہ ہوتا ہے کیونکہ اس کی فر مانبرداری پر فر شتے اے ہمیشہ آ فرین کہتے ہیں اور اس کو ہمیشہ ثواب ملتار ہتا ہے بیں وہ اپنی موت کے بعد بھی ہمیشہ ملنے والی جزا کی وجہ ہے باقی رہتا ہے۔ آپ کے متعلق ہی روایت کرتے ہیں کہ آپ کے پاس ایک بوڑ ھاشخص آیا اور کہنے لگا۔اے شیخ میں بہت گنہگار ہوں اور چاہتا ہوں کہ گنا ہوں تے تو یہ کرلوں آ پ نے فر مایا

كشف المعجوب

وہ کیسے؟ اس نے کہا"جوکوئی اپن موت سے پہلے تو بہ کیلئے آ جائے اگر چدد مربعد آئے وہ جلدی پی آنے والا ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ آپ کی تو بہ کی ابتدایوں ہوئی کہ ایک سال بلخ شہر میں قحط پڑااورلوگ ایک دوسر کوکھانے پر آمادہ ہو گئے تمام سلمان بڑ مے تمکین تھے آپ نے ایک غلام کو ویکھا کہ وہ بازار میں ہنس رہا ہے اورخوشی کا اظہار کررہا ہے۔لوگوں نے اے کہا کہ تمام مسلمان غم واندوہ میں مبتلا ہیں لیکن تو خوش کا اظہار کررہا ہے تخصے شرم نہیں آتى؟ دە كىنےلگا كە مجھے كى طرح كاكونى غم نہيں كيونكه ميں ايسے خص كاغلام ہوں جوايك پورے گاؤں کا مالک بادراس نے میرے دل سے تمام اندیشوں کو اٹھا دیا ہے حضرت شفیقؓ نے کہااے میرے خدا! بیہ غلام اپنے اس مالک پرا تنا خوش ہو رہا ہے جو صرف ایک گاؤں کا مالک ہےاور آپ تو تمام جہان کے مالک میں اور ہمیں روزی پہنچانے کا آپ نے ذ مدلے رکھا ہے پھربھی ہم نے اپنے دلوں میں اس قد رغموں کو کیوں جگہد ے رکھی ہے؟ بیہ کہہ کر آپ نے دنیا کے تمام معاملات کو چھوڑ کرطریقت کا راستہ اختیار کر لیا ادر اس کے بعد کبھی بھی روزی کائم اپنے دل میں پیدانہیں ہونے دیا۔ آپ فخر بیفر مایا کرتے تھے کہ میں تو ایک غلام کا شاگردہوں ادر میں نے جو پچھ پایا ہے اس سے حاصل کیا ہے ادر آپ بیا تکساری کے طور پر کہتے تھ،ادرا ب کے مناقب بہت ہیں ادر توفیق تو اللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ہے۔

حصرت عبدالرحمن الداراني رحته اللهعليه

ادرا نہی میں سے اپنے وقت کے شیخ ادر راہ حق کے مرد یکتا حضرت ابوسلیمان عبدالرحمن بن عطید الدارانی " بھی ایک ہیں۔ آپ اپنی قوم کے معزز ادر ان کے دلوں کی راحت تھے۔ آپ اپنے مجاہدات ادر ریاضات کی دجہ سے اپنے گردہ میں مخصوص تھے۔ آپ عصری علوم کے عالم ادر آفات نفس کے عارف ادر نفس کی کمین گاہوں سے اچھی طرح خبر دار تھے۔ معاملات تصوف، دلوں کی حفاظت ادر اعضا کی نگہداشت میں آپ کا کلام بڑا

لطيف ٢- آ ب = روايت ٢ كفر مايا ( اذا غسلب الوجداء على الخوف فسد الوقت ''( جْب اميد خوف پر غالب موجائ توعارف كاوفت خراب موجاتا ہے ) كيونكه حال کی رعامیت کا نام وقت ہے۔ پس بندہ جس وقت تک اپنے حال کی تکہداشپت کرتا رہتا ۔ ہےاس کے دل پرخوف طاری رہتا ہےاور جب اٹھ جا تا ہےتو وہ احوال کی تکرانی کوترک کر ديتا باوراس كادفت فاسد بوجاتا باورا كرخوف اس كى اميد يرغالب بوجائة واس كى توحید باطل ہوجاتی ہے اس لئے کہ خوف کا غلبہ نا امیدی کی دجہ ہے ہوتا ہے اور حق تعالی ے ناامیدی شرک ہے۔ پس توحید کی حفاظت بندہ کی امید کے صحیح ہونے پڑ مخصر ہےادر دقت کی حفاظت اس کے خوف کی صحب پر موقوف لہذا جب خوف ادرامید دونوں برابر ہوں تو تو حیدادر وقت دونوں محفوظ رہتے ہیں ادر بندہ تو حید کی حفاظت کی بنا پرصاحب ایمان ہوتا باور وقت کی حفاظت کے سبب مطیع وفر مانبر دار رہتا ہے اور امید کا تعلق صرف مشاہد وحق ے بے کہ اس میں کمل اتحاد ہےاور خوف کاتعلق صرف مجاہدہ ہے کہ اس میں کمل اضطراب باورمشاہدہ مجاہدہ کی میراث ہے اور اس کا حاصل یہ ہے کہ تمام امیدیں، ناامیدی ہے بی پیداہوتی ہیںاور جوشخص اپنے کر دار کی وجہ ہےا پی کامیابی ہے ناامید ہو جائے تو بیاامید ی ہی اس کونجانت فلاح اور حق تعالیٰ کے کرم کی طرف راہنمائی کرتی ہےاوراس کے چیرے پر خوثی کا درداز ہ کھول دیتی ہےادرائں کے دل کوطبیعت کی تمام خرابیوں سے صاف کر دیتی ب اور اس پر اسرار اللی کے تمام درواڑ کے کھل جاتے ہیں حضرت احمد بن لابی الحوار ٹی فرماتے ہیں کہ ایک رات میں خلوت میں نماز پڑ ھ کر رہا تھا کہ مجھے اس نماز میں بڑی ہی راحت محسوس ہور بی تھی۔ جب میں نے دوسرے روز حضرت ابوسلیمانؓ کے سامنے اپنی اس کیفیت کا ذکر کیا تو انہوں نے فرمایا کہتم کمزور آ دمی ہوابھی تک مخلوق تیرے پیش نظر ہے اس لیے خلوت اور جلوت میں تمہاری حالتیں مختلف میں حالا تکہ دونوں جہان میں کسی چیز ک یہ جا اتن نہیں کہ بندہ کوئق تعالیٰ ہے روک رکھے جس طرح دلہن کولوگوں کے سامنے اس گئے

كشف المحجوب

دکھاتے ہیں کہ تمام لوگ اس کود کھ لیس گے اور اس طرح اس کی عزت میں اضافہ ہو۔لیکن اسے خود ایسانہیں کرنا چاہئے کیونکہ اگر وہ اپنے مقصود کے علاوہ سمی اور کو دیکھے گی تو اس کا دیدار اس کو ذلیل کر دیے گا۔ اسی طرح اگر تمام مخلوق فر مانبر دار کی اطاعت کو عزت کی نگاہ سے دیکھے تو اسے کوئی نقصان نہیں ہوتا لیکن اگروہ خود اپنی اطاعت کو غرور کی نگاہ سے دیکھے تو ہلاک ہوجائے گا۔ اور اس حالت سے ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔

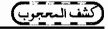
حضرت معروف بن فيروز الكرخي رمته اللهطيه ادرانہی میں سے رضائے خدادندی کی درگاہ سے تعلق رکھنے والے اور حضرت علی بن موتی الرضاً کے تربیت یافتہ حضرت ابوالحفوظ معروف بن فیروز الکرخی بھی ہیں۔ آپ متقد مین اور مشائخ کے سرداروں میں سے ہیں۔ آپ پر ہیز گاری میں مشہور اور تقو ک ورجوع الی اللہ میں معروف میں۔ آپ کا فکر تر تیب کے اعتبار سے مقدم ہونا جا بے تھا لیکن میں نے پہلے دو ہزرگوں کی موافقت میں اس جگہ پر آپ کا ذکر کیا ہے۔ان میں سے ایک تو صاحب تعلّ حضرت شخ مبارک ابوعبدالرحن سلمیؓ میں کہ ان کی کتاب اسی تر تیب پر ہے اور دوسرے صاحب تصرف حضرت استاد امام ابوالقاسم القشیر کی ہیں کہ ان کی کمّاب ے شروع میں بھی آ ب کا ذکر ای ترتیب پر ہے۔ میں نے اس مقام پر آ ب کا تذکرہ اس لیے لکھ دیا ہے کہ آپ حضرت سری تقطیؓ کے استاد اور حضرت داؤ طائی '' کے مرید تھے۔ زندگی کے ابتدائی دور میں آپ دین ہے بیگانہ تھے پھر حضرت علی بن موی الرضا کے ہاتھ پر آپ نے اسلام قبول کیا اور ان کے نز دیک آپ بڑے عزیز اور پسندیدہ تھے۔ آپ کے فضائل دمنا قب بہت ہیں ادرآ پعلم کے تمام فنون میں صوفیا کے مقتدا شار ہوئے ہیں۔ادر آب ، دوايت ب كفرمايا 'للفتيان ثلاث علامات وفا بلاخلاف ومدح بلاجود وعطاء بلاسوال "(جوانمردول کی تین نشانیال بی - ا۔خلاف درزی کے بغیر دعدہ پورا کرمّا ۲۰ کسی لالچ ادرطمع کے بغیر سحق کی تعریف کرنا اور، ۳ یہ مائلے بغیر مختاج کی امداد کرنا۔وفابلا خلاف یہ ہے کہ بندہ اللہ تعالٰی کے ساتھ عبودیت کے عہد میں مخالفت اور مصیبت کواپنے او پر حرام کرے اور مدح بلا جودیہ ہے کہ کس سے بھلائی یائے **بغیر**اس کی تعریف کرےاور .....عطا بلاسوال یہ ہے کہ جب دولت موجود ہوتو سخا**وت کرنے <del>میں</del> اینے پرائے کی تمیز نہ کر ہےاور جب کسی کی حالت ک</mark>اعلم ہوتو ا<u>س</u>ے** سوال کی ذکت سے دوجار ہونے سے پہلے دے دے۔اور یہتمام صفات اگرچہ بظاہر مخلوق کے درمیان دقوع یذیر ہوئی ہیں لیکن تمام لوگ اپنی صفات سے مجازی طور پر متصف ہو سکتے ہیں کیونکہ بیہ تیوں صفات درحقیقت اللہ تعالٰی کی ہیں اور اپنے بندوں پر اس<sup>فع</sup>ل کا اظہار فرماتے ہیں اورحق تعالیٰ کی بی<sup>حقیق</sup>ی صفات ہیں کیونکہ دہ اپنے دوستوں کے ساتھ وفا کرنے میں خلاف ورزی نہیں کرتا۔ ہر چند کہ بندے اپنے عہد و پیاں میں خلاف ورزی کرتے ر ہےتے ہیں لیکن وہ پھر بھی ان پراپنی مہر بانیوں میں اضافہ کر نتے ہیں اور حق تعالٰی کے وفا کی دلیل ہے ہے کہاس نے ازل میں بندہ کے کسی نیک عمل کے بغیراے پیدا فرما کراہے اپنا مخاطب بنایا اور آج دنیا **میں اس** کے برے افعال کے باد جود اس کواین درگاہ ہے نہیں ہٹا تا ......اور مدح بلا جو دہمی اس کے سوا کو کی نہیں کر سکتا کیونکہ وہ بندے کے کسی فنعل کامختاج نہیں پھر بھی بندے کے معمولی ہے عمل پر بھی اس کی تعریف کرتا ہے .....اور عطاء بلاسوال بھی اس کے علاوہ کوئی نہیں کرسکتا کیونکہ وہ کریم ہے اور ہرایک کی حالت سے بخو بی واقف باور بن مائل ہرایک کامقصودا۔۔ دیئر بتاہ۔ پس جب اللد تعالی این کسی بندے پر کرم فرماتے اور اس بزرگ کوانے قرب کے ساتھ مخصوص فرماتے میں تو اس کے بیتنوں معاملات درست فرمادیتے ہیں پھروہ ہندہ اپنی کوشش ہے حتی الا مکان مخلوق کے ساتھ یہی معاملہ کرتا ہے تو ہز رگ اس کا نام جوانمر در کھدیتے ہیں اور جوانمر دوں کی فہرست میں اس کا نا م لکھرد بیتے ہیں.....اور بیتینوں صفات <sup>ح</sup>ضرت ابراہیم علیہ السلام میں بدروجہ کمال موجود

تھیں۔ میں انشاءاللہ اپنے مقام پراس کو بیان کروں گا۔

ب المحجوب

حضرت حاتم اصم رحمته الله عليه ادرانہی ربع تابعین میں ہےایک بندوں کی زینت اوراد تاد کا جمال حضرت ابو عبدالرمن حاتم بن عنوان الاصم بھی ہیں۔ آپ کا شار بلج کے صاحب حشمت بزرگوں اور خراسان کے قدیم مشائخ میں ہوتا ہے آپ حضرت شغیق رحمتہ اللہ علیہ کے مریداور حضرت احمد خطرویہ کے استادیں۔ آپ نے ابتداء ہے انتہا تک تمام حالات میں ایک قدم بھی سچائی کے خلاف نہیں رکھا۔ حضرت جنیدٌ قرمایا کرتے تھے کہ 'صدیق زماندا حاتم الاصم ' ( حاتم اصم ؓ ہمارے دور کے صدیق ہیں )نفس کی خرابیوں ادرطبیعت کی رعونت میں آ پ کا كلام برابلنديايد بادرعلم طريقت ميس آب كى تصانف مشهور مي ...... آب بروايت بِرَفْرِمايا 'الشهـو ة ثـلاثة شهـو ة في الاكل وشهوة في الكلام وشهوة في النظر ''(شہوت تین طرح کی ہوتی ہے۔ا۔کھانے میں شہوت،۲۔کلام کرنے میں شہوت، ٣\_نظر من خوا بمن فاحفظ الاكل بالثقة واللسان بالصدق والنظر بالعمرة ''( پس اللہ تعالیٰ پر تو کل کر کے اپنے کھانے کو حرام سے محفوظ رکھ۔ سچائی کے ساتھ اپنی زبان کی حفاظت کرادرعبرت کے ذریعہ نظر کا تحفظ کر ) پس جو محف کھانے کے معاملہ میں حق تعالی پرتو کل کرتا ہے وہ طعام کی خواہش ہے جیموٹ جاتا ہےاور جو مخص کچے بولے دہ زبان کی خواہش ہے بچ جاتا ہےاور جوشخص آئکھ سے امرحن کودیکھے دہ نظر کی خواہش ہے بچ جاتا ہے اور یہ یا در کھ کہ حقیقت تو کل امرحن کے جاننے سے حاصل ہوتی ہے کیونکہ جو شخص حق تعالی کوضح طور پر جان لیتا ہے وہ اس کے روز ی پہنچانے بریھی یقین کر لیتا ہے پھراپنے سچے علم کی بددلت اس کی عبادت کر تا اورا پنی صحیح معرفت کی بنا پراس کی ذات وصفات میں تد بر کرتا ہے۔ یہاں تک کداس کا کھانا پینا بھی محبت الٰہی کے سوا کچھ بیس ہوتا ادراس کی عبادت

184



حضرت امام شافعي رحمته الله عليه

اورائمی تنبع تابعین میں سے ایک امام مطلبی اور نبی عقیق کے چپا کے بیٹے ابو عبداللہ محمد بن اور لیس بن عباس بن شافع بن اسائب بن عبید بن عبد یزید بن ہاشم بن عبدالمطلب بن عبد مناف القرش الشافعی بھی ہیں اپنے وقت کے بزرگوں میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ جملہ علوم میں اپنے دور کے امام اور جوانمردی و پر ہیزگاری میں معروف شے۔ آپ اوصاف حمید اور بلند پایہ کلام کے مالک شے۔ آپ جب تک مدینہ منورہ میں رہے حضرت امام مالک بن انس کی شاگردی اختیار کئے رکھی اور جب راق میں تشریف لے آ کے تو حضرت امام محمد بن الحن شیباتی کی صحبت اختیار کی داور آپ کی طبیعت ہیشہ گوشہ

كشف المحجوب

کشینی کے اراد بے پر مائل رہی اور طریق تصوف کی تحقیق کی جنجو میں مصروف رہے یہاں تک کہایک جماعت آپ کے گردجع ہوگٹی اور آپ کی اقتد اکرنے گلی اور حضرت امام احمد بن صنبال بھی انہی میں سے تتھاس کے بعد طلب جاہ اورامامت کی کوشش میں مشغول ہو گئے لیکن کچھدت کے بعداس ہے بھی رک گئے آپ جملہ احوال میں قابل تعریف عادات کے ما لک تھے۔ شروع میں اہل تصوف کیلئے آپ کے دل میں کچھنختی موجود تھی لیکن جب حضرت سلیمان رائی ہے آپ کی ملاقات ہوئی اوران کے قریب رہنے کا اتفاق ہوا تو پھر آپ جہاں کہیں بھی تشریف کے جاتے حقیقت تصوف کے متلاثی رہتے آپ سے روایت *م كرفر*ايا" اذارايت العالم يشتخل بالوخص فلن يجى منه شى " ( جبتم كم عالم کود یکھو کہ وہ دین کے احکام میں آسانیاں تلا<sup>ش کر</sup> نے میں مشخول ہے تو جان لو کہ اس ہے کچھ بھی نہ ہو سکے گا) یعنی علام تر تسم کے لوگوں نے چیثوا ہوتے ہیں ان کیلئے جائز نہیں کہ کوئی صحف ان ہے آ کے قدم رکھ سکے۔لہذاوہ اس وقت تک حق کا راستہ نبیں پا سکتے جب تک وہ اپنے تمام افعال واقوال میں کامل احتیاط اورخوب محنت اختیار نہ کریں اورعلم میں رخصت اور آسانیوں کو تلاش کرنا ای آ دمی کا کام بوسکتا ہے جودین میں مجاہدہ سے راہ فرار کرے اور اپنے لئے تخفیف و آسانی پیدا کرے پس دین کے معاملات میں رخصتوں کی طلب کرنا ہیچوام کا درجہ ہےتا کہ دائر ہ شریعت سے باہر نہ نکل جا کیں اور مجامد ہ اور محنت کے ساتھودین کے احکام کو پورا کرنا خواص کامقام ہےتا کہا ہے دل میں اس مجاہدہ کاشرہ حاصل کرلیں اورعلا تو خواص میں شارہوتے ہیں لہذا جب یہی عام لوگوں کے درجہ پر راضی ہو جائیں توان نے کی چیز کی تو قع نہیں رکھنی چاہئے دوسری بات ریکھی ہے کہ رخصت طلب کرنا تو احکام الہٰی کو ہلکا سجھنا ہے۔ حالانکہ علاء اللہ تعالٰی کے ددست ہوتے ہیں اور کوئی د دست اپنے دوست کے عظم کو حقیر نہیں سمجھا کر تا ادر اس کے فرمان کو ادیلے سمجھنے کی بجائے اس کے بجا لانے میں پوری احتیاط کرتے میں .... مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان

كشف المحجرب

فرماتے ہیں کہ ایک رات میں نے پیغ بر تلایقہ کی خواب میں زیارت کی اور عرض کی کہ ' یا رسول اللہ علیہ محصر ہے کہ محصر کی کہ کہ کہ اللہ علی اللہ علیہ محصر ہے کہ محصر کے محصور تعلیق کی کی محصور تعلیق کے محصور کے محصور تعلیق کے محصور کے محصور کے محصور کے محصور کے محصور کے محصور کے محصو محصور کے محصور تعلیق کے محصور محصور کے محصول کے محصور کے محصور کے محصول کے محصور کے محصول کے محصور کے محصول کے محصول کے محصور کے محصول کے محصول کے محصور کے محصول کے

حضرت امام احمد بن حنبل رحته الله عليه

اوران میں سے ایک سنت رسول کو زندہ کرنے والے اور اہل بدعت کو منانے والے حضرت ابومحد احمد بن حنبل بھی ہیں۔ آپ تقویٰ و پر ہیز گاری میں مخصوص اور پیغمبر علیقہ کی اجاد یت کے حافظ تھے۔ آپ کا شارعلا وصوفیا ، دونوں میں ہوتا ہے اور ہر طبقہ کے لوگ آ پ کی ذات کواینے لئے باعث بر کت سمجھتے تھے آ پ کو حضرت ذ والنون مصریؓ ، حضرت بشرحافی ،حضرت سری تقطی اور حضرت معروف کرخی جیسے بڑے بڑے مشائخ کی صحبت میں ر بنے کا اتفاق ہوا ٰ۔۔۔۔۔ آپ کی کرامتیں بڑی واضح اور فراست بے حد درست تھی اور بعض مشہمین آج کل جو پچھآپ کی طرف منسوب کررہے ہیں بیآ پ پر افتراءاور بہتان ہے آ پان باتوں سے بالکل بری تھے۔ اصول دین میں آ پ صحیح اعتقاداور آ پ کا ند جب تمام علما کو پسند ہے**او**ر جب بغداد میں معتز لہ کاغلبہ ہوا تو انہوں نے آپس میں مشور ہ کر کے طے کیا کہ آپ کواس بات پر مجبور کیا جائے کہ آپ قر آن مجید کو مخلوق کہیں۔ آپ بوڑ ھے اور کمزور ہو چکے تھاس حالت **میں آ**پ کے ہاتھ <sup>شکن</sup>تہ میں کس کر آپ کو ہزار کوڑ نے لگائے گھ<mark>ے تا کہ آپ قرآن کو تلوق کہہ دیں لیکن آپ نے پ</mark>ھر بھی ایسا کہنے سے انکار کر دیا کہتے ہیں کہای دوران آپ کاازار بندکھل گیا جب کہ آپ کا ہاتھ بندھا ہوا تھا اتنے میں غیب سے

كشف المعجوب ایک ہاتھ نمودار ہواجس نے آپ کاازار بند باندھ دیا۔لوگوں نے جب آپ کی بیرکرامت اپنی آ تکھوں ہے د کچھ لی تو آ پ کوچھوڑ دیالیکن آ پ زخموں کی تاب ندلاتے ہوئے چندروز کے بعد دفات پا گئے۔ زندگی کے آخری دفت میں کچھلوگوں نے آپ سے بوچھا کہ آپ ان لوگوں کے بارے میں کیا کہتے ہیں جنہوں نے آپ کو کوڑے لگائے؟ آپ نے فرمایا میں کیا کہوں کہ ان لوگوں نے تو ہزیم خولیش مجھے حق تعالیٰ کی رضا جو کی کیلیئے مارا ہے کہ گویا میں باطل پر ہوں اور دوحق پر بیں میں صرف ان زخوں کی بنیا دیر روز قیامت ان کے ساتھ جھکڑا نہ کروں گا ...... دین کے مسائل میں آپ کا کلام بڑا بلند پایہ ہے جب کوئی شخص آپ ے کوئی مسئلہ دریافت کرتا تو اگروہ اعمال سے متعلق ہوتا نوجواب ارشاد فر مادیتے کیکن اگر طریقت کے حقائق سے متعلق ہوتا تو حضرت بشر حافی ؓ کے پاس جا کران سے دریافت کرنے کی تا کید فرمادیتے۔ چنانچہ ایک روز ایک شخص نے سوال کیا کہ'' مالا خلاص (اخلاص *كے كہتے ہیں؟ ) آپ نے فر*مایا''الاخلاص ہوالىخلاص من آفات الاعمال '' (اخلاص بیہ ہے کہ انسان اعمال کی خرابیوں سے نجات یا جا ۔ بے ) یعنی تیراعمل ریا کاری ادر نقصان ہے خالی ہو۔اس نے سوال کیا''مالتو کل''(تو کل کیا ہے؟) آپ نے جواب ديا الشقة بالله " (الله يربورى طرح جمروسه كرما ) ال في دريافت كيا "ماالوضاء " (رضاكياب؟) آب ف ارشادفر ماي تسليم الامور الى الله '' (اين تمام معاملات كوتن تعالى كے سردكردينا) اس في يو چھا ''ما الم حبة '' (محبت كيا ہے؟) تو آپ نے فرمایا'' سے بات جا کر حضرت بشر حافی سے پوچھو کیونکہ جب تک وہ زندہ ہیں میں اس کا جواب نہیں دے سکتا ......حضرت امام احمد بن حنبلٌ تمام احوال میں آ زمائشوں میں ڈالے گئے۔ زندگی میں معتز لہ نے آپ کواذیتیں دیں ادروفات کے بعد بعض لوگوں نے آپ پر طرح طرح کی الزام تراشیاں کیں ۔ حالانکہ آب ان تمام الزامات سے بالکل پاک میں قتی کہ اہل سنت و جماعت نے بھی آپ کے حالات سے ناداتھی کی بڑا پر بعض باتیں آپ کی

188

طرف غلط منسوب کردی ہیں حالانکہ دہ ان سے بری میں ۔(والتداعلم)

189

المحجوب)

حضرت احمدبن الحواري رحبته اللهعليه اورانہی تبع تابعین میں ہے وقت کے چراغ اور عذاب الہی کی آفتوں ہے واقف حضرت ابو کھن احمد بن الحوارِ ٹی بھی ایک بیں۔ آ پ شام کے بڑے جلیل القدر مشائخ میں شار ہوتے یتھے اور تمام صوفیا کے مدوح یتھے۔ یہاں تک حضرت جنید رحمتہ اللّہ عليه فظرمايا (احمد اين الحوارى ديحانة الشام " ( احمد بن الحواري شام كى خوشبوب) علم طریقت کے شعبوں میں آپ کا کلام بہت بلند پایہاورا شارات بہت لطیف ہیں اور پیغسبر صلایت علیسلم کی احادیث میں آپ کی روایت کردہ احادیث سب کی سب صحیح ہیں اورطریقت میں آپ کا مقام اتنابلندتھا کہ دفت کے تمام صوفیاءاس سلسلے میں آپ ہے بی رجوع کیا کرتے تتھ۔ آ ب حضرت ابوسلیمان دارانی '' کے مرید یتھ اور سفیان بن عینیہ مروان بن معاد بہ القاری جیسے ہز رگوں کی صحبت سے تربیت حاصل کی اور سیاحت کے دوران ہرا یک بزرگ ے اوب اور فائدہ حاصل کیا تھا۔ آب ے روایت بے کہ آب نے فرمایا'' الددنیا بل ومجمع الكلاب واقل من الكلاب من عكف عليها فان الكلب ياخذ فيها حاجته وتنصرف والمحب لها لا يزول عنها ولايتر كها بحال ''( دنيا كور ـ ـ کرکٹ کا مقام اورکتوں کے جمع ہونے کی جگہ ہے اور وہ آ دمی تو کتوں ہے بھی کم درجہ ہے جو ہر دفت اس پر گرار ہتا ہے اس لئے کہ کتا تو اس جگہ ہے اپنی ضرورت یوری کر کے داپس لوٹ جاتا ہے لیکن دنیا ہے محبت کرنے والا ہر وقت اس سے چمٹار ہتا ہے اور کسی حال میں مجھی اس کوچھوڑ تاہیں ) یعنی آپ کے نز دیک دنیا اس قدر حقیرتھی کہ آپ نے اس کوکوڑ ے کرکٹ سے تشبیہ دی اور اہل دنیا کو کتوں ہے بھی کم مرتبہ شار کیا اور دجہ بیہ بتائی کہ کتے تو کوڑے سے اپنی ضرورت پوری کرکے الگ ہو جاتے ہیں کیکن اہل دنیا اس کوجع کرنے

كشف المحجوب

کیلئے ہمیشہ اس پر بیٹھر ہتے ہیں، اس کئے کتا حرص میں اہل دنیا سے کم تر اور اہل دنیا درجہ میں کتے سے کم تر ہوئے ادر سے بات آ پ کے اہل دنیا سے قطع تعلق کی بڑی داضح دلیل ہے۔ در حقیقت ارباب طریقت کا دنیا و مافیہا سے لاتعلق ہوتا ایک شاندار کل اور تر و تاز ہ باغیجہ کی مانند ہے ..... آپ ابتدائے عمر سے ہی حصول علم میں مصروف ہو گئے تھے ادر اس کیلیئے اتن محنت کی کہ آپ ائمہ کے درجہ تک پہنچ گئے۔ بالاخر آپ نے تمام کتابیں دریا برد کر دی اورفر انے لگے 'نعم الدلیل انت و اما الاشتفال بالدلیل بعد الوصول الی السمیدلیول محال ''( تم بہترین دلیل ادر بہنما ہولیکن مدلول و مقصود تک پنچ جانے کے بعد دلیل کے ساتھ مشغول رہنا محال ہے) کیونکہ رہنما کی ضرورت تو اس دقت تک ہوتی ہے جب تک مرید راہتہ میں ہولیکن جب منزل مقصود تک رسائی ہو جائے تو پھر رہنما کی کیا ضرورت باقی رہ جاتی کیے اور بعض مشائخ نے آپ کے اس کلام کو حالت سکر پر محول کیا ہے که ``مَنْ قال وصلت فقد وصل ``(جسآ دمی نے کہا کہ میں پنج گیا تودہ داقعی پنج گیا) کیونکہ منزل پر پنچ جانا کام نے رک جانا ہے، پس شغل مشغل ہوتا ہے ادر فراغت فراغت اورحق تك دصول كاراسته شغل ادرفراغت ددنول مين نبيس كيونكه ميددنوں بند ه كی صفات ہیں اور فصل دوصل حق تعالیٰ کی عنایت ادراس کے از لی ارادہ سے حاصل ہوتے ہیں نہ کہ بندہ کی مشغولیت دفراغت ہے پس حق تعالیٰ تک پینچنے کا کوئی اصول نہیں ادرحق تعالیٰ کیلیے قربت اور نز دیکی کی نسبت درست نہیں ۔ اس کا وصل توبندہ کوصرف بز رگی عطا کرتا ہے ادراس کا بجر بندہ کوذلیل کرتا ہے کیونکہ اس کی صفات حقیقہ میں تغیر درست نہیں.....اور میں علی بن عثان الجلا بی کہتا ہوں کہ اس معنی کا احتمال موجود ہے کہ اس بز رگ احمہ بن الحوار ٹی ک لفظ دصول ہےمرا دراہ حق تک دصول ہونہ کہ ذات حق تعالٰی تک دصول ۔ کیونکہ کتابوں میں وصول سے مراد راہ حق ہی ہے اس لئے کہ جب راستہ داضح ہو جائے تو پھر رہنما کی چنداں ضرور تے نہیں رہتی ۔ کیونکہ مقصود داضح ہوتو بیان کی اتن ضر درتے نہیں ہوتی جتنی کہ مقصود کے

كشف المعجرب

غائب ہونے کی صورت میں ہوتی ہے ۔غرضیکہ جب راہ حق مل گنی تو اس کا دکھا نالا حاصل ہو گیا اور جب صحیح طور پرمعرفت حق کے بیان کرنے میں زبانیں عاجز میں تو کتابیں بدرجہ ادل اس سلسلہ میں برکار ہوں گی۔ آپ کے علاوہ دیگر مشائخ نے بھی اپیا ہی کیا ہے۔ جبیہا کہ بیٹنج المشارِنج ابوسعید فضل اللہ بن محمد انہین وغیرہ نے اپنی کتابیں یانی میں پھینک دی تھیں اور بعض نام نہادصو نیوں نے بھی ستی ، ناکامی ادراپنی جہالت کی دجہ سے ان مردان حریت کی تقلید کی سنٹ تا ہم ان بزرگوں کی اس سے مراد ما سوی اللہ سے اپنے دل کو فارغ کرنے۔ د نیا ہے لائعلق ہونے اور اس سے اپنی توجہ ہٹانے کے علاوہ اور کچھ نیتھی۔ تا ہم حالت سکر اور غلبہ جذب کے علادہ بیہ بات درست نہیں کیونکہ جو شخص مقام مشاہدہ میں قیام پذیر ہو دونوں جہان کی کوئی چیز اس کے مشاہدہ میں حاکل نہیں ہو علی چنا نچہ جب دل دنیا کے تعلقات سے منقطع ہو گیا تو کاغذ کے چندادراق کی کیا دقعت باقی رہ گئی۔لیکن جیسا کہ کس نے کہا ہے کہ شاید کتاب کو دھونے سے مراد ہیے ہو کہ مقصودی معنی کے حصول کے بعد الفاظ د عبارت کی نفی کردی توجیسا کہ ہم نے کہا ہے کہ اس سورت میں بہتر سہ ہے کہ عبارت زبان ہے بھی دورہو جائے کیونکہ کتاب میں عبارت ککھی ہوتی ہےاورزبان پر جاری ہوتی ہےاور ظاہر ہے کہ ان میں سے کوئی صورت بھی دوسری ہے بہتر نہیں .....ادر مجھے تو یوں معلوم ہوتا ہے کہ احمد بنّ الحواری کوغلبہ حال میں ایسا کو کی شخص نہ ما جس کو وہ اپنا کلام سنادیتے اس لیے انہوں نے اپنی حالت کی تفصیل کاغذوں پرتح بریکر دی اور جب کاغذ زیادہ جمع ہو گئے اوران کو عام طور پرشائع کرنے کے قابل کوئی آ دمی میسر نہ آیا تو انہوں نے ان کاغذوں کو یانی میں ڈ ال دیااورکہا کہتم بہت اچھی دلیل ہولیکن چونکہتم ہے میری مراد مجھے حاصل ہوچکی ہے اس لئے ابتم میں مشغول رہنا بے فائدہ ہے۔ نیز یہ بھی ہو سکتا ہے کہ آپ کے پاس کتا ہیں زیادہ جمع ہوگنی ہوں جوآ پکواوراداور معاملات کے اداکر نے میں رکاوٹ محسوس ہوتی ہو۔ اس لیے آپ نے اس شغل ادر رکاوٹ کواپنے سامنے سے اٹھا دیا ہواور معانی کے حصول

192کسلیے دل کی فراغت جابی ہواور عبارات کوترک کردیا ہو۔ ( دانلد اعلم ) حضرت احمد بن خصر وريد المبخى رحمته الله عليه ادران نبع تابعین میں سے جوانمر دوں کے سالا رکشکراور آ فناب خراسان حضرت ابو حامد احمد خصر و بیالمبخی مجل بی بر آپ اینے دور کے بلند حال و بلند شرف صوفیاء کے مقتد ا اورخواص وعوام کے انتہائی پسندیدہ تھے۔ آپ ملامت کے طریق پر چلتے اور سپاھیاندلباس زیب تن فر مایا کرتے تھے، آپ کی اہلیہ فاطمہ بھی طریقت میں بڑی شان کی مالک تھیں۔وہ حاکم بلخ کی صاحبز ادی تھیں جب تچی تو بہ کاارادہ کرلیا تو کسی مخص کے ذریعہ حضرت احمد کے یاس پیغام بھجوایا کہانے ساتھ نکاح کیلئے مجھے میرے دالدے مائگ کیجئے! آپ نے قبول نہ کیا تو انہوں نے دوبارہ پیغا مجھوایا کہ اے احمہ ایم یو آپ کواس ہے بھی بہادر مجھی تھی کہ آب راہ حق میں رہبر ثابت ہوں گے نہ کہ رہزن یہ سن کر آپ نے ان کے والد کے پاس ایب آ دمی بھیج کر فاطمہ کے ساتھ نکاح کی درخواست کی۔ حاکم بلخ نے تبرک کےطور یران کا نکاح حضرت احمد بن خصرو یہ کے ساتھ کر دیا۔حضرت فاطمہ نے بھی دنیا کے شغل ادر دھندے چھوڑ دیئے اور حضرت احمد بن خصرو یہ کے ساتھ گو ششینی اختیار کر کے دائمی سکون حاصل کرلیا ایک دفعہ حضرت احمہ کے دل میں حضرت بایزیڈ کی زیارت کا ارادہ پیدا ہوا تو حضرت فاطمہ نے بھی آپ کے ساتھ موافقت کی۔ چنانچہ جب حضرت بایزیڈ کے سامنے یہنچ تو حضرت فاطمہ ؓ نے اپنے چہرے سے نقاب اٹھا دیا اور حضرت بایزیڈ کے ساتھ گتاخانہ گفتگو شروع کر دی۔حضرت احمد کوانتہا کی تعجب ہوا اور ان کے دل پر غیرت پیدا ہوئی اور کہا''اے فاطمہ! حضرت بایزید کے سا ہنےتم نے بیر گستا خاندانداز کیوں اختیار کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ آپ میری طبیعت کے محرم ہیں اور حضرت بایز ید میری طریقت کے محرم ہیں۔ آپ کے ذرایعہ میں اپنی خواہش کی تسکین کرتی ہوں ادر ان کے

نف المحجوب

ذ ربعہ روح کی طمانیت اور تعلق بااللہ حاصل کرتی ہوں اور اس کی دلیل سے ہے کہ حضرت بایزیڈتو میر محجت سے بے نیاز ہیں اور آپ میر مصحبت کع تاج ہیں۔ چنانچہ آ پ ہمیشہ حضرت بایزیڈ کے ساتھوا سی طرح شوخی کے انداز میں با تمیں کیا کرتی تھیں یہاں تک کہ ایک مرتبہ حضرت بایزید کی نگاہ آپ کے ہاتھ پر پڑھ گی جس پر مہندی گی ہوئی تھی آپ نے فرمایا ''اے فاطمہ اہم نے ہاتھ پر مہندی کیوں لگائی ہے؟ حضرت فاطمہ نے جوابا کہا ''اے بایزید جب تک آپ نے میری ہاتھ اور مہندی کو نہ دیکھا تھا مجھے یہاں خوشی وراحت محسوں ہوتی تھی لیکن اب چونکہ آپ کی نظر میرے جسم کے ایک جصے پر پڑ گئی ہے۔لہذا میرے لئے آ پ کی صحبت میں رہنا حرام ہو گیا ہے اور وہ دونوں وہاں سے لوٹ آ ئے اور نبیٹا پور میں ر ہائش اختیار کر لی۔ یہاں کے جملہ مشائخ حضرت احمد ہے بہت خوش رہتے تھے جب حضرت یچیٰ بن معاذ الراز ٹی نمیثا پورتشریف لائے اور پھروہاں سے بلخ جانے کا ارادہ فر مایا تو حضرت احمد نے ان کی دعوت کرنا جاہتی اور حضرت فاطمہ ہے مشورہ کیا کہ حضرت کیج کی دعوت کیلئے کیا انتظام کیا جائے؟ انہوں نے کہا کہ اتن گا کیں، اتن بھیڑیں اوراتن دیگر ضروری اشیاءادراتن موم بتیاں ادرعطر درکار بادران تمام چیزوں کے علاوہ میں گد ھے ذبح کرنے جاہئیں بیہن کر حضرت احمد نے پوچھا کہ گدھوں کو ذبح کرنے کا کیا مقصد! انہوں نے جواب دیا کہ جب کوئی کریم کسی کریم کے گھر مہمان آئے تو محلّہ کے کتوں کیلئے مجمی کوئی حصہ ہونا جا ہے اور حضرت ابویزیڈ نے فرمایا ''مَن ادادان یسطو الی د مسل حن الرجال محتو تحت لباس النسواني فلينظر الي فاطمة رحمة الله عليها '' (جو خص کسی مرد کوعورتوں کے لباس میں پوشیدہ دیکھنا جا ہے تو وہ فاطمہ کو دیکھ لے )اورابو حض حدادٌ ففرمایا ب که ''لولا احمد بن خضرویه ماظهرت الفتو ''(اگراحمد بن خطر دید نہ ہوتے تو جوانمر دی طاہر ہی نہ ہوتی ) غرضیک آپ کے ملفوظات بڑے بلندا در انفاس بڑے مہذب ہیں یعلم طریقت کے ہرشعبے میں آپ کی مشہور تصانیف ہیں اور حقائق

کے بیان میں آپ کے اداب اور نکات بڑے داشتے ہیں اور آپ سے روایت ہے کہ آپ فرمايا "البطريق واضيب والبحق لائبخ والراعى قدا سمع فما التجبر بعدها الامن العمى " (راسته برادا صح باور فن بادر ش بادر تكم بان خوب سف والا پس اس کے بعد حیرانی دل کے اند ھے پن کی دجہ ہے ہی ہو کتی ہے ) یعنی راستہ کی تلاش بالکل خطاہے کیونکہ راہ حق تو آ فتاب کی طرح روثن ہے۔ تو اپنے آ پ کو تلاش کر کہ تو کہاں ہے۔توجب اپنے آپ کو یا لے گا تو خود بخو دراستہ پر آجائے گا۔ کیونکہ جن تو اس سے بہت زیادہ روش ہے کہ طالب اس کی طلب کرے .... نیز آب ہے روایت ہے کہ فرمایا کہ " استہ عبذ فی میں الخلق ''(اپنی دروکٹی کی عزت کونکوں ہے پوشیدہ رکھ ) یعنی مخلوق کے سامنے بیدمت کہو کہ میں درولیش ہوں تا کہ تیراراز آ شکار نہ ہو۔ کیونکہ میہ خدا تعالی کی طرف سے بڑی عظیم کرامت ہے۔ نیز آپ سے روایت ہے کہ ایک دفعہ رمضان کے مہینہ میں ایک درولیش نے ایک مالدار کی دعوت کی جبکہ اس کے گھر میں خشک روٹی کے علاوہ \_ کچھ نہ تھا۔ وہ ددلت مند جب د<sup>ا</sup>پس ہوا تو سونے کی ایک تھیلی در دیش کے پا<sup>س ب</sup>ھیجی۔اس نے بیہ کہ کروہ دالپس کر دمی کہ بیا اس شخص کے لائق ہے جواپنی در دیثی کو تجھ جیٹے تخص پر خلاہر کرے یا دولت مندوں کوفقیری کی عزت کے قابل سمجھے۔اوریہ بات اس فقیر کے صحبت فقر کی علامت ہے۔( دانتداعلم )

194

حضرت عسكر بن الحسين رحمة الله عليه

ادرا نہی تیج تابعین میں سے ایک تو کل کرنے والوں کے امام اور اہل زمان کے برگزیدہ حضرت ابوتر اب عسکر بن الحسین کنسٹی بھی میں۔ آپ خراسان کے بڑے مشائخ اور ان کے سرداروں میں شار ہوتے تھے۔ جوانمر دی، زہدوتقو کی میں بے شل تھے۔لوگوں میں آپ کی بہت ہی کرامات اور عجیب با تیں مشہور میں جو آپ ہے جنگل میں خلا ہر ہوئیں۔

(يشف المعجوب)

آپ بڑے صوفی ساحوں میں سے تھادر جنگلوں میں تنہا زندگی بسر کرتے تھے۔ آپ کی وفات بھی بصرہ کے ایک جنگل میں ہوئی تھی۔ کٹی سال کے بعدا یک جماعت کا آپ پر گزر ہواتواس نے آپ کوقبلہ روپاؤں پر کھڑے پایا کہ آپ خٹک ہو چکے تھے۔مشکیزہ آپ کے سامنے پڑاتھااور ہاتھ میں عصاتھام رکھاتھا۔ درندوں میں ہےکوئی آپ کے پاس تہیں پھٹکا اورنه بى آب ينچ كر ... آب ... روايت ب كمآب فرمايا "الفقير قوت ماوجد ولباسه ماستر وسکته حیث نزل ''(فقیرکی روزی ده ہے جوالے ل جائے ادرلباس دہ ہے جس ہے دہبدن ڈھانپ لےادراہی کی قیام گاہ دہی ہے جہاں دہ اتر ے) کیونکه متنوں چیزوں میں تصرف کرنا غفلت ہے اور تمام اہل جہاں انہی تین چیزوں کی بلا میں مبتلا میں۔ کیونکہ وہ ان متنوں میں تکلف بر تتح میں اور یہ بات تو دنیادی اور مادی معاملات کے لحاظ سے تھی لیکن تحقیق کے مطابق حالت وجد درولیش کی غذائقو کی اس کالباس اورغيب اس كامسكن ب- كيونكه الله تعالى كاارشاد ب كه " وَأَنْ لَّو اسْتَقَاهُوْا عَلَى الطَّرِيْقَعِ لَا سُقَيْنِهُمُ مَاءً غَلَقاً " ( اور يدكدا كروه لوك راه فن برنابت قدم بوجا ميں تو ہم انبيں كثير یانی سے سیراب کرتے ) نیز ارشادفر مایا ''و دینڈ و لبّ مال التَّقُوٰی ذَالِکَ خَیْس '' (ادرہم نے انہیں لباس عطاء کیا اور تقویٰ کا لباس بہت بہتر ہے) نیز رسول التُعلق نے ارشاد فرمایا ''الیف قسر وطن الغیب ''(فقر بنیب کادطن ہے) پس جب اس کا کھانا بینا قرب کی شراب سے ہواور مجامدہ وتقو ی اس کالباس ،وادروطن ،غیب ہواورا تنظار اس کا وصل ہوتو پھرفقر کی راہ بالکل واضح اوراس کے معاملات بڑے روشن ہیں اور بیدرجہ کمال ہے۔

حضرت بیجی بن معافر الراز می رحمة الله علیه اور تبع تابعین میں ہے محبت و دفا کی زبان اور ولائت وطریقت کی زینت حضرت ابوز کریا یجی بن معاذ الرازی بھی ایک بیں۔آپ بڑے بلند حال اور نیک کردار بزرگ تھے۔ حق تعالیٰ سے امید میں بڑے ثابت قدم تھے یہاں تک کہ حضرت خضریؓ کا فرمان ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دویجیٰ ہیں ایک گروہ انبیا علیہم السلام میں اورد دسرے گروہ اولیاء رحمهم اللد مي ----- حضرت يحيى بن زكر ياعلى نبينا وعليهما السلام في تو اس طرح خشيت اللي ک راہ طے فرمائی کہ خوف الہی کے تمام دعویدار آپ کے مقابلہ میں اپنی کامیابی سے ناامید ہو گئے اور حضرت بچی بن معاذ الراز ٹی نے اللہ تعالیٰ ہے امید کی راداس انداز سے طے کی کہ آپ کے مقابلہ میں اللہ تعالیٰ کی امید کے تمام دعویدار دن نے ہاتھ باند ہود بے ۔لوگوں کے یو چھا کہ<sup>ح</sup>ضرت یچیٰ بن زکر یاعلیہ السلام کا حال تو سب کومعلوم ہے حضرت یحیٰ بن معاذّ کا حال کیسا تھا؟ حضرت خضریؓ نے جوابا فرمایا'' مجھے یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ انہوں نے سمبھی جہالت کا کوئی کا منہیں کیا۔ سمبھی کبیرہ گناہ کا ارتکاب نہیں کیا اور آپ مجاہدہ دعمل **م**یں اس قدر کوشاں رہتے بتھے کہ دوسرا کوئی اس کی طاقت نہ رکھتا تھا۔ آپ کے دوستوں میں نے ایک نے کہا کہا ہے شیخ! آپ کامقام تو مقام امید ہے کیکن آپ کامک اللہ تعالیٰ ہے ڈرنے دالوں کا سامل ہے؟ آپ نے فرمایا ہے بیٹے جان لو کہ عبادت کا ترک کرنا گمراہی ہےادر خوف درجا ددنوں ایمان کے ددست ہیں ادرکوئی شخص ارکان ایمان میں کسی رکن برعمل کرتا ہوتو اس کا گمراہ ہو جاتا محال ہے اللہ تعالیٰ ہے ڈرنے والاشخص تو اللہ تعالیٰ سے علیحد گی کے خوف سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ سے امید رکھنے والا اللہ تعالیٰ کے وصل کی امید پر اس کی عبادت کرتا ہے، جب تک عبادت موجود نہ ہواس وقت تک نہ خوف الہی درست ہوسکتا ہےادر نہ امیدلیکن جب عبادت کا درجہ حاصل ہوتو خوف درجاسب عبادت بن جاتا ہے اور جس جگہ عبادت کی ضرورت ہے وہاں محض عبارت کا کوئی فائد ہنہیں ہوتا۔ آ پ کی تصانیف، نکات اور بدلیع اشارات بہت ہیں اور خلفاء راشدینؓ کے بعد مشاکُخ صوفیا میں سے پہلا دہ فخص جومسائل طریقت بیان کرنے کیلئے منبر پر چڑ ھادہ آپ ہی تھے اور مجھےان کا کلام انتہائی محبوب ہے کیونکہ اس کے سننے سے طبیعت کوتا زگی اور کا نوں کوسرور all a

ف المعجوب

## كشق المعجوب

197

حاصل ہوتا ہےاوراس کامفہوم بڑالطیف اورعبارت پڑی شگفتہ ہےاور آپ سے روایت ب كفرمايا "الدنيسا دار الاشتف ل والاخره دار الاهوال ولايز ال العبد بين الاشتيفال والاهوال حتى تستقربه القرار ما الى الجنة وا ما الى النار '' (دنيا مقام عمل ہےاور آخرت خوف وخطرہ کا گھر ہےاور بندہ اس وقت تک شفل اور خوف کے درمیان رہتا ہے جب تک یا توجنت میں یا پھر دوزخ میں قرار نہ پکڑے ) وہ دل بڑا خوش نصیب ہے جود نیا کے دھند وں سے چھوٹ جائے اور آخرت کے خطرات سے بے خوف ہو جائے اور دونوں جہان سے اپنا ارادہ منقطع کر کے اپنا رشتہ حق تعالیٰ ہے جوڑ لے اور آپ کا مٰد ہب بیتھا کہ غنافقر سے افضل ہے۔ کہتے ہیں کہ جب رۓ میں آپ پر قرضہ بہت ہو گیا تو خراسان کا ارادہ فر مایا اور وہاں کے لوگوں کو ایک عرصہ تک دعظ ونصیحت کی۔ پھر جب دالپ لوٹے لگے تو لوگوں نے آپ کی خدمت میں ایک لا کھ درہم پیش کئے۔ بید قم لے کر جب آپ رئے کی طرف روانہ ہوئے تو راستہ میں چوروں نے آپ کولوٹ لیا اور تمام رقم چھین لی اور آپ بالکل خالی ہاتھ نیشا پور میں آ گئے ادرو ہیں آپ کی وفات ہوئی۔اور آپ تمام احوال میں لوگوں کے درمیان معزز اور وجیہ ہے۔ (واللہ اعلم)

حضرت عمر بن السالم منيتا بوركى رحمة الله عليه الموركي رحمة الله عليه اورانبى تع تابعين ميں سے ايک خراسان کے شخ المشائخ اورا بے دور ميں زمين کے بر مثل بزرگ حفرت الوحفص عمر بن سالم نيتا يورى الحدادى تبحى جيں۔ آپ كا شار بور بزرگ اور بلند پا بيصوفياء ميں ہوتا ہے اور تمام بزرگوں كے معدوح تصر حضرت الو عبداللہ لا ہورى كے صحبت يا فتہ اور حضرت الحد خضرو يہ كے دوست تصاور شاہ شجاع جيسا انسان كرمان سے چل كر آپ كى زيارت كيليے تشريف لا يا تھا۔ ايک مرتبہ آپ بغداد كے مشائخ كى زيارت كيليے ردانہ ہوئے ليكن آپ عربى نه بول سكتے تصر جب بغداد بنچ تو

كشف المعجرب)

آ پ کے مریدوں نے ایک دوسرے سے کہا کہ سیر بڑی نامناسب بات ہے کہ خراسان کے شخ المشائخ کو گفتگو کیلئے تر جمان کی ضرورت پڑے۔لیکن جب مسجد شونیز یہ میں آئے ادر بغداد کے تمام مشائخ بھی دہاں آ گئے تو آپ نے ان کے ساتھ ایک فضیح عربی میں گفتگو کی كمة ممشارع ديك اور عاجز ره كفي- آب ب مشار في ف سوال كيا كه معا السف وه " (جوانمردی کیا ہے؟) آپ نے فرمایا'' آپ میں کوئی صاحب ابتداء کر کے اس کے متعلق پہلے کوئی قول بیان کریں۔ چنانچ حضرت جنیڈ نے فرمایا''المفتہ وہ عبندی تو ک الرویة واسقاط النسه ''(میرےنزد یک جوانمردی بدے کتوجوانمردی کوندد کی اورائے سی عمل کی نسبت ابخ طرف نہ کرے کہ بید میں نے کہاہے ) حضرت ابد حفص نے کہا ''مَس احسبن مَا قال الشيخ ولكن الفتوه عندي اداء الانصاف وتوك مطالبة الانصافِ " (یشخ نے بہت خوب فرمایا ہے لیکن میر ےنز دیک جواں مردمی یہ ہے کہ دوسرول کے ساتھ انصاف کر یے لیکن ددسروں سے انصاف کا تقاضہ نہ کرے ) یہ س کر حضرت جنید رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا''قوموایا اصحابنا فقدرادالو حفص علی آدم و ذریته''(اے د دستو المفوكة حضرت الوحفص جوانمر دي مين آ دم اورتمام آ دلا دا دم لير بز حاصّے ميں ) ادر کہتے ہیں کہ آپ کی توجہ کی ابتدایوں ہوئی کہ آپ ایک کنیز پر فریفتہ ہو گئے یتھ لوگوں نے آپ ہے کہا کہ نیٹا پور کے قریبی ایک گاؤں میں ایک یہودی جا دوگر رہتا ہے آپ کے اس کا ملاج اس کے پاس موجود ہے۔ آپ اس کے پاس گے اور اپنا حال اس کے سامنے بیان کیا۔ یہودی نے کہا کہ چالیس روز تک تم ندتو نماز پڑھو۔ نہ کوئی اچھا تمل کردادرنه بی نیک نیتی کاکوئی کام دل دزبان پرلا ؤ پ<sup>ی</sup>ر میں عمل کردں گاجس سے تمہاری

لے کشف الحج ب کے فاری سنوں میں یوں ہی لکھا ہے لیکن مد مناسب معلوم نہیں ہوتا کیونکہ کی بزرگ یاد کی کل نبی سے کسی بھی درجہ میں بڑھ جانا ناممکن ہے۔اس لئے ہوسکتا ہے کہ کتابت کی خلطی سے عبارت اس طرح بن گئی ہو درنداصل عبارت یوں ہو کہا زاندا ہو حفض علی فدویۃ آدم ''( کہ ایو هفس اولاد آ دم سے بڑھ گئے ہیں )واللہ اعلم \_مترجم

مرادیوری ہوجائے گی۔آپ نے ایسا ہی کیاادر جب چالیس روز ہو گئے تو اس یہودی نے جادد کاعمل کیالیکن آپ کی مراد پوری نہ ہوئی۔ یہودی نے کہا کہا ہےا بوحفص اس عرصہ میں تو نے ضرورکوئی نیک کام کیا ہے خوب سوچ لو!ابو<sup>ح</sup>فص نے کہاا*س عر*صے میں کسی اچھے **ک**ل کو میں نہیں جانتا جو میر بے ظاہر و باطن سے سرز د ہوا ہوسوائے اس کے کہ ایک روز میں راستہ میں جار ہاتھا کہ راہ میں ایک پھر پڑاتھا جسے میں نے اس ارادہ سے راستہ سے ہٹا دیا کہ کسی کوٹھو کرنہ لگے۔ تو یہودی نے کہا کہ پھرتو اس خدا کوآ زردہ نہ کر کہ جس کا فرمان تو نے چالیس دن تک ضائع کیا ہے کیکن اس نے تیری آتی ی نکلیف کوضائع نہیں کیا۔ آپ نے بیہ س کراسی وقت تو بہ کر لی اور وہ یہودی بھی مسلمان ہو گیا۔ آپ وہی لو ہار کا کا م کرتے رہے یہاں تک کہ بادرہ جا کر حضرت ابوعبداللہ مادریٰ کی زیارت کی اوران سے اراد تمندی کا عہد باند ھالیا اور کچھ دن کے بعد نیٹا پور واپس تشریف لے آئے۔ کہتے ہیں کہ ایک روز آپ این دکان پر بیٹھے کام کررہے تھے کہ بازار میں ایک نابینا قرآن کی تلاوت کرر ہاتھا اس کی قرات آپ پراس قدر غالب ہوئی کہ آپ پر وجد طاری ہو گیا اور آپ بے خود ہو گئے اور ہاتھ آگ میں ڈال کر بغیر آ ہن گیر کے بھٹی سے تیا ہوالو پا با ہر نکال لیا۔ جب اس حالت میں شاگرد نے آپ کود یکھاتو وہ بے ہوش ہو گیا'' حضرت ابوحفص کو جب ہوش آیا تو آپ نے لوہا کا پیشہ چھوڑ دیا ادر پھر بھی بھی اس کی طرف دھیان نہ دیا .....، آپ سے روایت ہے كفرمايا 'توكت النعسل ثسم رجعت اليه ثم تركنى العمل فلم ارجع اليه '' ( پہلے میں نے کام کو چھوڑا پھراس کی طرف رجوع کیا تو پھرتمل نے خود ہی مجھے چھوڑ دیا پس میں نے کبھی اس کی طرف رجوع نہ کیا ) کیونکہ جس کا م کو ہندہ تکلف اورا پنے کسب کے ' ساتھ چھوڑے اس کا چھوڑ نااس کے کرنے ہے بہتر نہیں ہوتا۔اس قول کی صحبت کی دلیل کہ تمام اکتساب کل آفات ہوتے ہیں'' سہ ہے کہ قدرو قیت تو صرف اس بات کی ہوتی ہے ج تکلف کے بغیرغیب سے حاصل ہوادرجس محل میں بھی ہو بندے کا اختیار اس کے ساتھ

شف المحجوب

متصل نہ ہواور حقیقت کا تجید اس سے زائل ہوجائے لین کسی کام کے ترک کرنے یا اختیار کرنے کی نبست بندہ کی طرف درست نہیں کیونکہ عطاوز وال اللہ تعالٰ کی طرف سے اور اس کی تقد رہے ہے جب عطا اس کی طرف سے نہو گی تو اس کا اختیار بھی اسی جانب سے حاصل ہوگا اور جب زوال آئے گا تو حق تعالٰ کی طرف سے اس کا ترک کرنا بھی حاصل ہوجائے گا جب معاملہ یوں ہے تو پھر قدر و قیت بھی اسی چیز کی ہو گی جس سے سماتھ اخذ و ترک کا قیام ہے نہ اس چیز کی بندہ اپنے اجتہا دسے اس کو کرنے یا نہ کرنے والا ہو لیں اگر کو تی مرید ترار سال تک بارگاہ خداوندی میں مقبول بنے کیلئے کو شاں رہتو بھی دہ ایسا نہ ہو سے گا۔ جس کہ اگر حق تعالٰ ایک لیے اس کو تر نے یو نہ کرنے والا ہو لیں اگر کو تی مرید جات کہ اگر حق تعالٰ ایک لیے اس کے تو کر نے یا نہ کرنے والا ہو پس اگر کو تی مرید موال ہو تک ہو ترک کا جس کہ اگر حق تعالٰ ایک لیے اس کے تو کر کرنے پر خد ماد میں کیونکہ دائمی اقبال از لی قبولیت سے وابستہ ہے اور سرور سروری ہی شہ کی سعادت کے ساتھ ہوستہ ہاور عنایت الہی کے علاوہ بندہ کو اپنی نجات کیلئے کوئی راستہ نہیں کو سکا سے حال ہو تی ہے کہ میں اگر کو تی مرید

## ح**ضرت حمدون بن احمد**ر حته الله عليه

اہل ملامت کے پیشوا اور ہر آ زمائش میں راضی رہنے والے حضرت ابوصالے حمدون بن احمد بن عمارة القصار تجمی تنع تابعین میں سے ایک ہیں آپ متقد مین مشائخ میں سے تصاوران میں سے انتہائی پر ہیزگار تھے۔ فقہ اور شریعت کے باقی علوم میں آپ اعلی درجہ پر فائز تصح اور حضرت امام توری کا مذہب رکھتے تھے۔ طریقت میں حضرت ابو تراب بخش کے مرید تھے اور علی نصر آباد ڈی جیسے ہز رگ آپ کے اراد تمندوں میں شال تھے۔ جملہ معاطات طریقت میں آپ کے باریک رموز اور تمام طرح کے مجاہدات میں آپ کا کلام دقیق موجود ہے دوایت ہے کہ جب علم میں آپ کا درجہ و مقام بہت ہز ھا یا تو نیشا پور کے آئمہ اور ہز رگ آپ کے پائ آئے اور عرض کیا کہ آپ کو ہر سر منبر لوگوں کو وعظ

كشف المحجرب

ونصیحت کرنی جائے تا کہ لوگوں کو آپ کے کلام سے فائدہ ہو۔ آپ نے فرمایا '' ابھی میرے لئے وعظ کہنا جا ئرنہیں' 'لوگوں نے یو چھا آخر کیوں؟ آپ نے فرمایا س لئے کہ میرا دل ابھی دنیا ادر مرتبہ د جاہ میں وابستہ ہے اس لیے میر کی کلام کا نہ فائدہ ہوگا اور نہ دلوں پر کوئی اثر ہوگااور جوکلام دلوں پراثر انداز نہ ہووہ علم کی تو ہین اورشریعت پراستہزا کے مترادف ہے۔ دعظ کہنا تو اس شخص کیلیے ضروری ہے جس کی خاموثی سے دین میں خلل کا اندیشہ ہو اور جب وہ کلام کرے تو وہ اندیشہ اور نقصان رفع ہو جائے ۔لوگوں نے دریا فت کیا کہ سلف صالحين كاكلام دلول كومتا شركرتا باس كى وجدكيا ب? توفر مايا" لانهم تكلمو العز الاسلام و نبجات النفوس ورضا الرحمن ونحن نتكلم لعز النفس و طلب الدنيا وقبول السے اسلیق''(اس لیے کہ سلف صالحین اسلام کی عزت، لوگوں کی نجات اوراللہ تعالٰی کی خوشنودی کیلیئے کلام کرتے تھےاورہم اپنے نفس کی عزت دنیا کی طلب اور مخلوق میں مقبول ہونے کیلیئے کلام کرتے ہیں ) پس جو کوئی حق کی مراد کے موافق کلام کرے ادرحق بیان کرے تو اس کے کلام میں رعب ادراثر ہوتا ہے کہ وہ شریروں پراٹر کرتا ہے اور جوکو کی اپنی مراد کے موافق کلام کرتا ہے اس کے کلام میں ذلت اور رموائی ہوتی ہے اور مخلوق کو اس سے · کوئی فائدہ نہیں ہوتا اور اس کا کچھ نہ کہنا کچھ کہنے ہے بہتر ہوتا ہے کیونکہ اس کی اپنی عبارت *مے مقصود ب*یگانداور فارغ ہوتا ہے۔

حضرت منصور بن عمار رحمته اللهعليه

اورا نہی میں سے شخخ بادقار دولوں کے اسرار سے داقف حضرت ابوالسر کی منصور بن ممار جھی ایک ہیں جو درجہ کے اعتبار سے ہز رگ ترین مشائخ اور مقام کے اعتبار سے صوفیا میں بلند مقام شار ہوتے ہیں۔ آپ کا تعلق صوفیا عراق سے تھا تا ہم اہل خراسان میں بھی مقبول بتھے۔ وعظ دفصیحت میں آپ کا کلام ہڑ ااچھا اور بیان بہت لطیف ہوتا تھا آپ لوگوں

كشف المحجوب

کو وعظ کہا کرتے تھے۔ آپ علم کے فنون روایات و درایات اورا حکام ومعاملات کے بہت بڑے عالم تھے۔بعض صوفی آپ کے بارے میں جد ہے زیادہ مبالغہ کرتے ہیں ..... آپ ے روایت ہے کفرمایا ''سبحان من جعل قلوب العارفین راعیة الذکر وَقلوب المزاهدين اوعية التوكل وقلوب المتوكلين اوعية الرضاء وكلوب الفقرا اوعية القناعة وكلوب اهل الدنيا اوعية الطمع ''( ياك بوهذات جس ف عارفین کے دلوں کواپنے ذکر کامحل ، زاہروں کے دلوں کوتو کل کامحل متوکلین کے قلوب کورضا کی جگہ فقراء کے قلوب کو قناعت کا مقام اور اہل دنیا کے دلوں کو کمع ولالچ کا ٹھکانا بنا دیا ہے ) اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ جن تعالیٰ نے انسان کے جسم میں جوبھی عضوا در قوت حاسہ پیدا فرمائی ہے اس میں اس عضوا در قوت ے مناسب ایک خاص بات رکھ دی ہے چنانچه باتھوں کو گرفت کامک یا دُں کو چلنے کا آنکھوں کو دیکھنے کا کانوں کو سننے کا ادرزبان کو بولنے کامحل پیدا کیا ادران امور کے وجود پذیر ہونے کے مقاصد میں کوئی زیادہ اختلاف نہیں ہوتا ، پھر دلوں کو پیدافر مایا توان میں ہے ہر دل میں مختلف مقصد وخاصہ رکھاا در ہرا یک میں ارادہ اورخوا ہش دوسر <u>سے مخت</u>لف رکھے۔ چنا نچ کسی دل کوتو معرفت الہی کانحل بنادیا ادرکسی کو گمراہی کا مقام ادرکسی دل کوقناعت کا ٹھکا نابنا دیا تو کسی کو لاچے کا مرکز ادراسی طرح د دسرے دلوں میں بھی مختلف خواص پیدا کرد بے اور داوں کے علاوہ کسی دوسر ے عضو میں حق تعالیٰ کی اتن عجیب دغریب کاریگری ظاہر نہیں ہوئی ۔۔. اور نیز ردایت ہے کہ آپ نے فرمایا · ' المناس رجلان عارف بنفه فشغله في المجاهدات والرياضات وعارف بربہ و نشیغلہ بخدمتہ وعبادتہ و مرضاتہ ''(لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں ایک اپنے نفس کاعارف! موال کا مشغلہ مجاہدے دریاضت میں ہوتا ہے اور دونبرا اپنے رب کا عارف سواس کی مشغولیت اللہ کی خدمت اس کی عبادت ادراس کی رضاجو کی ہوتی ہے ) پس اپے نفس کے عارف کی عبادت تو ریاضت ہوتی ہے لیکن عارفان حق کی عبادت روایت حق

كشف المعجوب 203 ہوتی ہے عارف نفس تو کسی درجہ کے حصول کیلئے عبادت کرتا ہے لیکن عارف باللہ کسی لالچ کے بغیر عبادت کرتا ہے کیونکہ درجہ تو اسے پہلے سے حاصل ہوتا ہے۔ پس دونوں الگ الگ مقامات میں ہوتے ہیں کہ ایک مقام مجاہدہ پر قائم ہوتا ہے اور دوسرا مقام مشاہدہ پر ..... نیز ردايت بكداً بفرمايا "النداس رجد لأن مفتقر الى الله فهو فَى اعلى الدرجات على لسان الشريفة والاخر لايري الافتقارلما علم من فراغ الله من الخلق والرزق والاجل والحيوة والسعادة والشقاوة فهو في افتقار اليه و استے ف الله به عن غیرہ '' (لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں۔ ایک گروہ وہ جواللہ تعالٰی کی طرف بختاج ہوتا ہے سو بیشریعت پڑمل کرنے کی دجہ ہے درجات کے اعتبار سے اعلیٰ دیجہ پر ہوتا ہےاور دوسرا گروہ اپنی احتیاج کواللہ تعالٰی کی طرف دھیان میں نہیں لاتا کیونکہ دہ جانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ازل سے اس کی پیدائش، رزق، موت، زندگی، سعادت اور بدیختی وغيره كومقرر كرركها ہے لہذاوہ اپنی زندگی کے تمام معاملات میں شیوہ تسلیم ورضا اختیار کرتے ہیں پس پہلا گروہ حق تعالیٰ کی طرف محتاج ہونے کی دجہ سے نقد پر الہٰی کی روایت سے حجاب ہوتا ہےاورد دسرا گروہ حق تعالٰی کی طرف اپنی احتیاج کو پیش نہ کرنے کی وجہ سے حق تعالٰی کی تجلیات کا مشاہدہ کرنے والا ہوتا ہے اور ای لئے وہ ماسوی اللہ سے بے برواہ ہوتے ہیں۔ پس ان میں سے ایک اللہ تعالٰی کی نعمت حاصل کرتا ہے اور دوسرا خود منعم حقیقی کو پا تا ہے جو نعمت حاصل کرتا ہے وہ نعمت پالینے پرغنی ہونے کے باوجود فقیر ہوتا ہے اور جومنعم حقیق کو حاصل کرتا ہے وہ بظاہر فقیر ہونے کے باوجودغنی ہوتا ہے۔

حضرت احمد بن عاصم انطا کی رحمت اللہ علیہ ممدوح اولیاءاور اہل رضا کے مقتداء حضرت ابوعبد اللہ احمہ بن عاصم انطا کی بھی انہی میں سے ایک ہیں ۔ آپ قوم صوفیاء کے ہزرگ اور سردار بتھے آپ شرکی علوم کے اصول دفر دخ اورطریقت کے بہت بڑے عالم تھے۔ آپ نے بڑی طویل عمر پائی اور قدیم مشائخ کی صحبت اور تبع تابعین کی ملاقات کا اتفاق ہوا۔ آپ حضرت بشرحافی اور حضرت سری سقطی کے ہمعصر تھے۔ حضرت حارث محاسب کے مرید تھے اور حضرت فضیل کی زیارت کی تھی اوران سے فیض صحبت بھی حاصل تھاسب لوگ آپ کی تعریف کرتے تھے اور صوفیا بے کرام میں دائج علوم میں آپ کا کلام بڑا بلنداورا شارات بڑے لطیف اور نفع بخش ہیں۔ آ پ \_ روایت م کفر مایا''انفع الفقر ماکنت به متجملا ویه راضیا ''(سب ۔۔<sup>افع</sup> مندفقروہ ہے جس سے توایی*ن* آپ کوآ راستہ کرے ادراس پر راضی ہو ) یعنی ساری مخلوق کا جمال تواسباب کے ثابت کرنے ہے ہوتا ہے لیکن فقر کا جمال اسباب کی نفی اور مسبب کے ثابت کرنے۔اس کی طرف دھیان دینے ادراس کے احکام پر راضی ہونے سے حاصل ہوتا ہے۔اس لیے کہ ففر اسباب کے کھودینے کا نام ہےاور غنااسباب کے دجود کا نام ہے۔بغیراسباب حے فقرحق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے اور اسباب کے ہمراہ فقراین ذات کے ساتھ ہوتا ہے پس اسباب مشاہر ہوت ہے جاب کائل ہیں اور اسباب کوچھوڑ ناحق تعالیٰ کے مشاہدہ اور کشف کامل ہے اور دونوں جہان کی خوبصورتی حق تعالی کے مشاہدہ اور اس کی خوشنودی میں ہےادراللہ تعالٰی کی ناراضگی ادرتمام دنیاحق تعالٰی ہے حجاب کی صورت میں ہیںادرفقر کی تفصیل میں دضاحت کے ساتھ بیہ بیان آئے گا۔

## حضرت عبداللدبن خفيف رحمته اللهعليه

ادر تبع تابعین میں سے ایک پر ہیزگاری دنقو کی کی راہ کے سالک اور زم میں اس امت کے لیچ کی حضرت ابو محمد عبد اللہ حفیف ہی میں ۔ آپ جملہ احوال میں اپنی قوم کے زاہدوں اور پر ہیزگاروں میں شار ہوتے تھے۔ احادیث کے بارے میں آپ کی روایات بہت بلند ہیں اور آپ فقہ میں حضرت امام تورک کا نہ ہب رکھتے تھے۔ اسی طرح معرفت و

205

ثف المحجوب]

حقیقت میں بھی آ پانہی کے مذہب بر قائم تتصاور آ پ کے شاگر دوں اور اصحاب کودیکھا اوران کی صحبت سے فیض حاصل کیا تھا۔طریقت کے مقالات ومعاملات میں آپ کا کلام لطیف ہے آپ سے دوایت ہے کہ فرمایا''مسن ادادان یہ کھون حیسا تسی حیدوا تسہ فلاسكين المطمع في قلبه ''(جومخص اپن زندگي ميں واقعى زندہ رہنا جا ہتا ہوتو اے جا ہے کہا بے دل میں لالچ کوٹھکا نہ نہ دے ) تا کہ دہ<sup>خ</sup>تی اور وبال سے آ زاد ہوجائے کیونکہ دل میں طمع رکھنے دالے کے جذبات لالچ کی دجہ ہے مردہ ہوجاتے ہیں۔ پس دل میں لالچ ہونے کی مثال بالکل ایسی ہی ہے کہ جیسے دل پر مہر گگی ہوئی ہواور جس دل پر مہر لگ چکی ہو لامحالہ وہ مردہ ہوتا ہے۔وہ دل براہی خوش نصیب ہے کہ جوغیرا "مد سے مردہ اور حق تعالی ے ساتھ زندہ ہو۔ کیونکہ اللہ تعالی نے ہر دل کیلئے ایک عزت اور ایک ذلت پیدا فرمائی ہے۔اپنے ذکرکودل کیلئے عزت اورلالیج کواس کیلئے ذلت قرار دیا ہے۔ چنانچہ آپ نے بعل بيجى فرمايا بحكرة بحلق البلسه القلوب مساكين الذكر فصارت مساكن الشهوات ولايمحوا الشهوات من القلوب الاخرف مزعج اوشرق مقلق ''(حق تعالیٰ نے دلوں کواپنے ذکر کی قیام گاہ بنایا ہے لیکن وہ نفس کی مصیبت کی وجہ ہے خواہشات کامسکن بن گئے اور شہوات کو دلوں سے یا تو بے قرار کرنے والا خوف دور کر سکتا ہےاور یا ہےآ رام کردینے والاشوق۔ پس شوق اور خوف ایمان کے دوستوں میں سے میں جب کوئی دل ایمان کائل ہوتا ہے تو اس کے ساتھ قناعت اور ذکر الہی ہوتا ہے نہ کہ طبح اور غفلت پس مو<sup>م</sup>ن کا دل لالچی اورخوا ہشات کا تا<sup>یع نہی</sup>ں ہوتا۔ کیونکہ خواہش نفس اور لالچ وحشت كانتيجه وتح بي اوروحشت زده دل ايمان بواقف نهيس موتا كيونكه ايمان كوتوحن تعالی سے انس اور غیر حق سے وحشت ہوتی ہے۔ اس لئے بزرگوں کا قول ہے کہ 'السطماع حش منه کل و احد ''(لا کچی آ دی ہے مرکوئی دحشت زدہ اور متفر ہوتا ہے)

حصرت جنيد بغدادي رمتهاملدعليه انہی تبع تابعین میں ہے ایک طریقت میں شیخ المشائخ اورشریعت میں اما مالائمہ حضرت ابوالقاسم جنيد بن محمد بن جنيد البغد اد يُ بھي ٻي - آ ڀ اہل ظاہر اور ارباب قلوب کے کیساں مقبول بتھادرعلم کے جملہ فنون میں کامل ادرمعاملات شریعت ادراصول دفر دع میں مفتی اوراما می حیثیت رکھتے تھے۔ آپ ٹورٹ کے اصحاب میں سے تھے۔ آپ کا کلام اتناعالی ادراحوال اس قدر کامل تھے کہ تمام اہل طریقت آپ کی امامت پر منفق میں ادر کس بھی بدعی ادر متصرف کوآ پ پرکوئی اعتر اض نہیں۔ آ پ حضرت سری مقطیؓ کے خواہرزادہ ادر مرید تھے۔ایک مرتبہ حضرت سری تنظیؓ سےلوگوں نے دریافت کیا کہ 'کیا کسی مرید کا درجہ اپنے مرشد سے بڑھ سکتا ہے؟'' آپ نے فرمایا ہاں ادراس کی داضح سی دلیل ہے کہ جنید کا درجہ میرے درجہ سے بلند ب' لیکن آ پ کا یہ تول تو اضع کی وجہ سے تھا اور آ پ نے جو کچھ کہا وہ بصیرت کی بنا پر کہا درنہ کوئی پخص اپنے ہے او پر نہیں دیکھا کرتا۔ کہ دیدار کا تعلق پنچے سے ہوتا ہےاور آپ کا بی تول اس بات کی داشتح دلیل ہے کہ آپ نے حضرت جنید کواینے سے ادېږد يکھا-تا ہم اگر چه آپ نے اپنے سے ادېرد يکھاليکن درحقيقت دہ پنچ ہے۔۔۔۔۔اور بير بات بڑی مشہور ہے کہ حضرت سری سقطیؓ کی زندگی میں مریدوں نے حضرت جنیگر سے درخواست کی کہ''اے شخ! آپ ہمیں کوئی نصیحت فرمائے تا کہ ہمارے دلوں کو راحت نصیب ہو'' آپ نے ان کی درخواست قبول نہ کی اور فرمایا کہ جب تک میرے شیخ بقید حیات ہیں میں کوئی نصیحت نہیں کرسکتا۔ یہاں تک کہ رات کوسور ہے تھے کہ خواب میں پنج بر متلات علی کا زیارت نصیب ہوئی۔ آپ سیسی نے فرمایا'' اے جنید الوگوں کو نصیحت کی باتیں کہا کروکہ <sup>ج</sup>ن تعالٰی نے تمہار بے کلام کوایک جہان کی نجات کا سبب بنادیا ہے' آپ جب بیدار ہوئے تو دل میں خیال پیدا ہوا کہ شاید میرا درجہ حضرت سری سقطی سے بڑھ گیا ہے۔ اس

206

كشف المحجوب

موخراورادلیاء کرام کومقدم شجھتے ہیں نیز آپ ہے روایت ہے کہ فرمایا'' ایک دفعہ میں نے خواہش کی کہ میں ابلیس کو دیکھوں چنانچہ میں ایک دن مسجد کے دردازے پر کھڑ اتھا کہ ایک بوڑ ھاضخص دور سے میری طرف آتا دکھائی دیا۔ جب میں نے اسے دیکھا تو وحشت نے میرے دل میں انٹر پیدا کیا جب وہ میرے نز دیک آیا تو میں نے پوچھا کہا ہے بوڑ ھے اتو کون ہے کہ وحشت کی دجہ سے میری آئکھ تجھے دیکھنے کی طاقت نہیں رکھتی اور ہیت سے میرے دل میں تیرا خیال لانے کی ہمت نہیں؟ اس نے جواب دیا کہ ' میں وہی ہوں جسے د یکھنے کی آپ کوآ رزوتھی' میں نے کہا' 'اے ملعون! آ دم علیہ السلام کو بحدہ کرنے سے تجھے س چیز نے روک لیا تھا؟ اس نے کہا" اے جنید! تمہارے دل میں بید خیال کیوں پیدا ہوا کہ میں اللہ تعالیٰ کی ذات کے علاوہ کسی اورکوسجد ہ کرتا؟ حضرت جینیڈ فرماتے ہیں کہ اس کا بیہ جواب سن کر میں بڑا حیران ہوااور مجھے کوئی جواب سمجھ نہ آیا کہ ایکا کیک میرے دل ہے آوازآ لَى كُمُ ق له كذبت لوكنت عبداً ماموراً لماخرجت من امرا الى نهيه قسمع التدا من قلبي فصاح وقال احر قتني بالله وغابَ ''(ا\_جنير!ا) \_ کہو کہ تو جھوٹ کہتا ہے کہا گرتو اللہ تعالٰی کا فرما نبر دار بندہ ہوتا تو اس کے عکم سے نکل کر اس کی منع کردہ چیز کی طرف نہ جا تا'' پس اس نے میرے دل سے بیآ داز تی تو چلایا اور کہنے لگا خدا کی شم نونے مجھے جلا دیا ہے اور پھروہ غائب ہو گیا ) یہ حکایت آپ کی ابلیس سے حفاظت اور عصمت کی دلیل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے اولیا ،کوتمام احوال میں شیطان کی مکاریوں ے محفوظ رکھتے ہیں ..... آپ کی طرف ہے ایک دفعہ ایک مرید کے دل میں ناراضگی پیدا ہو گئی اوراس نے سمجھا کہ شاید میں کسی درجہ پر پہنچ گیا ہوں اس لئے آ پ سے روگر دانی کر لی۔ چرایک روز آپ کی آ زمائش کرنے کیلئے آپ کے پاس آ پالیکن آپ اس کے حالات سے مطلع ہونے کی دجہ سے اس کے آنے کا مقصد سمجھ گئے'' چنانچہ اس نے کوئی سوال کیا تو حضرت جنیدؓ نے پوچھا کہ اس سوال کا جوابتم الفاظ میں چا ہتے ہو یا معانی میں؟ اس نے

نف المحجرب

کہا ''دونوں صورتوں میں جواب چاہتا ہوں'' آپ نے فرمایا '' اگر عبارت میں جواب چاہتے ہوتو یہ ہے کہ اگر تو نے اپنے آپ کو آ زمایا ہوتا تو میر اتج بہ کرنے کی ضرورت تمہیں محسوں نہ ہوتی اور یہاں مجھے آ زمانے کیلئے نہ آئے'' اور اگر معنوی جواب چاہتے ہوتو وہ یہ ہے کہ میں نے تجھے ولایت سے معزول کر دیا ہے'' چنا نچہ ای دقت اس مرید کا چہرہ سیاہ ہو گیا اور چلانے لگا کہ یقین کی راحت میرے دل سے اٹھ گئی ہے'' پھر تو بہ و استغفار میں مشغول ہو گیا اور اس فضول خیال کو تچھوڑ دیا'' تب حضرت جنید ؓ نے اس سے فرمایا'' کیا تو جا نتا نہ تھا کہ اولیا ء الڈ مخفی رازوں سے واقف ہو جاتے ہیں اور تم ان کا زخم برداشت نہیں کر سکتے پھر آپ نے اس پر پھونک ماری تو وہ اپنی پہلی عالت کے مطابق اتچھا ہو گیا اور مشائخ

حضرت احمد من محمد من محمد وركى رحمة الله عليه اورا نمى من سے طريقت ميں شخ المشائ شريعت ميں امام الائمه الم تصوف ك بادشاہ اور تكلف كى آفت سے برى حضرت ابو الحن احمد بن محمد الخرا سانى نورى بھى ميں ۔ آپ ايتھ معاملات واضح كلمات اور روش نجام ات كے مالك تصاور تصوف ميں آپ كا نہ ہے خصوص تصار حصوفيا ميں سے ايك گردہ ہے جس كونورى كہا جاتا ہے وہ آپ كى اقتد اكر تا اور اور دس گردہ متبول ميں جو گردہ متبول ہيں دہ يہ ہيں (۱) محاس ان ميں سے دو گردہ مردود (۲) جندرى (۵) نورى (۲) سيلى (2) تحكيمى (۸) خرازى (۹) نصفينى (۱۰) متارى ۔ اور يرسب كے سب اہل تحقيق اور اہل سنت و جماعت كے گردہ ميں باقى جو دو اور يرسب كے سب اہل تحقيق اور اہل سنت و جماعت كے گردہ ميں باقى جو دو مردود ميں ان ميں سے ايك تو حلول ہيں جو حلول اور امتران كى طرف منسوب ہے سالمى اور مشتبدا نہى كرماتھ حلق ركھتے ہيں .....اور دو مر احت كى طرف منسوب ہے سالمى اور مشتبدا نہى كرماتھ حلق ركھتے ہيں .....اور دوسر محلا ہى ہيں جنہوں نے شريعت ميں ہيں ہو کردہ ميں جاري ہو دو سالمى اور مشتبدا نہى كرماتھ حلق ركھتے ہيں .....اور دو ميں جلا ہيں جنہوں احمد ميں اتى ہو دو سالمى اور مشتبدا نہى كرماتھ حلول ہيں جو حلول اور احمد ميں جنہوں احمد ميں اتى ہو ہوں ہے اس ميں ہو اول ميں ميں ہو تيں اور الم سنت و جماعت کے گردہ ميں باتى ہو دو مالمى اور مشتبدا نہى كرماتھ حلي ہو جلول ہيں جو ملول اور احمد ميں اتى ہو ميں ميں ہو حلول اور احتراب كی طرف منسوب ہے سالمى اور مشتبدا نہى كرماتھ حلي ہے ہيں .....اور دو ميں باتى ہيں جنہوں نے شريعت

فالمعجوب

کوترک کر کے الحاد اختیار کرلیا اور مردود ہو گئے اباحتی اور فاری فرقے انہی سے تعلق رکھتے ہیں۔ میں اس کتاب میں اپنے مقام پر ایک مستقل باب ان گروہوں کے فرق میں تحریر کروں **گا**جس میں ان دوفرقوں کے درمیان اختلاف ادران دوگروہوں کی مخالف**ت ک**و بی**ا**ن کروں گا۔ تا کہ انشاء اللہ کمل فائدہ حاصل ہو۔ تاہم حضرت احمد نوریؓ کا طرز عمل دین کے معاملات میں ستی دچتم پوٹی ترک کرنے اور ہمیشہ مجاہد ہ کرنے میں قابل تعریف طریقہ ہے اور آپ ہےروایت ہے کہ فرمایا'' میں حضرت جنیڈ کی خدمت میں آیا تو آپ کومندار شاد يرتشريف فرما پايا مي في كما"يا با القاسم غشتهيم فصد روك ونصحتهم فرمونی بالحجارة ''(اےابوالقام! آپنے ان سے تن چھیایا توانہوں نے آپ کو مند دعظ پر بٹھا دیا اور میں نے ان کونصیحت کی تو انہوں نے مجمع پر پھر برسائے )اس لئے کہ دین میں مداہنت کونفسانی خواہشات ہے موافقت ہے اور نصیحت کو اس سے مخالفت اور انسان اس چیز کادشمن ہوتا ہے جواس کی خواہشات کے برعکس ہواور جو چیز اس کی خواہش نفس کے موافق ہواس کا دوست ہوتا ہے .... اور حضرت ابوالحن نوریؓ، حضرت جنیڈ کے رفیق اور حفرت سری تقطی کے مزید تھے۔ آپ کو بہت سے مشائخ کی زیارت اور ان کی صحبت كا شرف حاصل بهوا تها اور حضرت احمد بن الى الحواريُّ كوبهي بايا تها ..... تصوف و طریقت میں آپ کے اشارات بڑ لے لطیف اور اقوال بڑ بے خوبصورت جیں اور علم کے تمام شعبوں میں آب کے نکات بہت بلند ہیں۔ آپ سے روایت ہے کہ قرمایا "الجمع بالحق تمضرقة عن غيره والتفرقة مِن غيره جمع به ''(حَق تعالى ب وابسة بهوتاس كغير سے علیحدگی ہےاور غیر اللہ سے علیحدہ ہونا حق تعالیٰ سے دائشگی ہے ) یعنی جس کسی کا ارادہ حق تعالی کے ساتھ مجتمع اور دابستہ ہے دہ اس کے غیر سے جدا ہے اور جو کوئی اس کے غیر سے منقطع ہے دوحق تعالیٰ کے ساتھ متعلق اورمجتمع ہے۔ پس ہمت دارادہ کاحق تعالٰی کے ساتھ وابسة كرنامخلوقات کے خیال ہے جدا ہونا ہے۔ چنانچہ جب موجودات سے روگر دانی صحیح ہو

شف المحجوب)

<sup>ع</sup>لی تو حق تعالٰی کی **طرف توجہ درست ہوگئی ادر خلوق سے اعراض درست ہو گ**یا کیونک**ہ**' السصدان لا تعدمعان "( دوضدي جمين بي موسمتين ) من في حكايات من ير هاب كه ایک مرتبہ حضرت نورٹی تین دن رات تک مکان میں ایک ہی جگہ کھڑے ذکر الہٰی میں مشغول رہے۔لوگوں نے حضرت جنیڈ کے سامنے بیات این کی تو آ پ المحصادران کے یاس تشریف لائے ادر کہااے ابوالحن ! اگرتم یہ بچھتے ہو کہ اس کے سامنے شور دغوغا کچھ مفید ہے تو مجھے بھی بتاؤ تا کہ میں بھی ای طرح بلندآ واز ہے ذکر کروں ادرا گر جانتے ہو کہ اس کے یہاں شور دغوغا قطعاً سود مندنہیں تو پھر دل کوشلیم ورضا میں لگا دوتا کہ تمہارے دل کو راحت نصیب ہو۔حضرت نور ٹی نے شور کرنا تھوڑ دیا ادر کہا کہ اے ابوالقاسم آ ب ہمارے ببتر معلم بي .....اور آب سے بى روايت من آتا ب كفر مايا ' أَعَزَ الاشياء فى زمانانسان عبال م يعمل بعلمه وعادف نيطق عَنِ الحقيقةِ " (جمار بزمان مثل دو چيزين سب سے عزت دالی ہیں۔ایک دہ عالم جوابنے علم کے تقاضوں کے مطابق عمل کرےاور دوسرا دہ عارف جواین حقیقت حال کے مطابق گفتگو کرتا ہے ) لیعنی ہمارے زمانے میں علم ادر معرفت ودنوں ہی عزیز ہیں۔ اس لئے کہ علم عمل کے بغیر علم ہی نہیں ہوتا اور معرفت، حقیقت کے بغیر معرفت ہی نہیں ہوتی ……اس پیر حضرت نور گ نے توبیا پنے دور کا پیتہ بتایا ہے۔لیکن ہر دور میں ہی بیدود چیزیں عزیز رہی ہیں اور آج بھی عزیز ہیں اور جوکوئی علم اور معرفت کی تلاش میں مشغول ہواس کی حالت پراگندہ ہوجاتی ہے کیکن دہ مقصد حاصل نہیں كرسكمالهذاا ا اسين آب مي مشغول موجانا جاب تاكه ده تمام جهان كوعالم ادر عارف د یکھےادرا بنی طرف سے حق تعالیٰ کی طرف رجوع کر ہے تا کہ تمام اہل عالم کوعارف دیکھے۔ اس لیے کہ عالم وعارف عزیز ہوتے میں اور عزیز مشکل سے ملا کرتے ہیں اور جس چیز کا حصول دشوار ہواس کی تلاش کرنا دقت کا ضیاع ہے۔ اس لئے علم معرفت ادرعمل وحقیقت این ذات میں ہی تلاش کرنے جاہئیں ...... آپ ہے بی آتا ہے کہ فرمایا''مَن علم الاشیاء



ب للله فوجوعه في كل شى الى الله '' (جَوَّص تمام اشياءكواللد تعالى كى وجد ب جانا اور يجيانا ب وه جر چيز ميں اللد تعالى كى طرف بى رجوع كرتا ب) اس لئے كه لمكيت اور حكومت كا قيام ما لك كرماتھ بى ہوتا ہ - اس لئے راحت خالق كود كيف سے ہوتى ب نه كه تخلوق كى رويت سے - كيونكه اگر چيز وں كوافعال كے اسباب جانے كا تو ہميشہ رنج زده رب كا اور جرچيز كى طرف رجوع كرنا اس كيلي شرك ہوگا۔ جب اشياءكو افعال كا سبب جانے كا توجان لے كا كه سبب خود بخودتو قائم نبيس ہوتا بلكه مسبب كے ماتھ قائم ہوتا ہے لہذا جب وہ مسبب الاسباب كى طرف رجوع كر يا تاك كيل تو تعلقات د نيا سے رجوع كي جاتا كا م

212

حضرت سعيد بن اساعيل الحير كي رحمة الله عليه

اور انہی تبع تابعین میں سے سلف صالحین کے امام اور اپنے اسلاف کے تج جانشین حضرت ابوع تان سعید بن اساعیل الحیر کی بھی ایک ہیں۔ آپ قد یم اور بزرگ صوفیا میں سے تھے۔ اپنے دور نے مرد یکنا تھ اور تمام صوفیا کے دلوں میں آپ کی بڑی قد رتھی۔ اولا آپ حضرت یکی بن معاذ کی صحبت میں رہے اور اس کے بعد حضرت شاہ شجاع کر مانی " کی صحبت میں رہے اور انہی کے ہمراہ نیشا پور میں حضرت ابو حفص کی زیارت کیلئے آئے اور باقی تمام زندگی انہی کی صحبت میں گزاردی۔ بڑے ثقد لوگ آپ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا '' یحین کی عمر میں میرا دل ہیشہ ایک حقیقت کی تلاش میں سرگر داں رہتا تھا اور اہل طاہر سے نفرت کرتا تھا اور میں جانیا تھا کہ لا محالہ لوگ جس ظاہر پڑھل پیرا ہیں اس کے علاوہ شریعت کا ایک باطن بھی ہے۔ حتی کہ میں نے اپنا مقصود پالیا ایک روز میں حضرت میں نے انہی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں تک کہ حضرت شاہ شجاع کرمانی " میں نے انہی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں تک کہ حضرت شاہ شجاع کرمانی '' کے ہاں سے ایک جماعت رات کی آفتی اور ان کی صفت میں پڑی گیا اور دوں راز میں نے پالیا اور اپنا مقصد حاصل کر لیا تو

كشف المعجوب

طرف ماکل یا یا ادر میں نے رے سے کر مان جانے کا ارادہ کرلیا اور حضرت شاہ شجاع کے ان کی صحبت کاطریق حاصل کرنے کی درخواست کی مگرانہوں نے اجازت مرحمت نہ فرمائی کہ تمہاری طبیعت رجا پر دروہ ہے ادرتم نے حضرت کیجی '' کی صحبت حاصل کی ہے ادران کا مقام رجاب اورجس کسی نے رجاء کا شرب پایا ہوا سے طریقت اختیار کرنا مشکل ہوتا ہے، كيونكدرجاء كى تظليد كرف والے من كابلى بيدا موجاتى بآب كتب بين كدمن في برى تفرع اورزاری کی اور میں روز تک ان کی درگاہ پر پڑار ہا تب کہیں انہوں نے مجھے اجازت دى اورا بن صحبت كيلي قبول فرمايا اور مل ايك عرصه تك ان ك صحبت مل ربادة برا سے چى غيور بزرگ بتھے۔ حتی کہ آپ نے نیٹا پور جا کر حصرت ابو حفصؓ کی زیارت کرنے کا ارادہ کیا تو مل بھی آپ کے ساتھ ہولیا جس روزہم حضرت ابو حفص کے یہاں پہنچ حضرت شاہ شجاع نے قبابیہمن رکھی تھی۔ جب حضرت ابوحفصؓ نے آپ کو دیکھا تو احتر اما کھڑے ہو گئے اور استَقْبَال كَبِلِيَ آ كَ برُ هُ كَركَبِا' وجدت في القباء ماوجدت في العباء '' ( بش جو چيز گدر کی میں تلاش کرر ہاتھا وہ میں نے قبامی پالی ہے) حضرت شاہ ایک عرصہ تک وہاں ر ہےاوراس دوران حضرت ابو<sup>حف</sup>صؓ نے میری ساری توجہ کوا پی گرفت میں لے لیا تاہم حضرتَ شاًہٌ کارعب مجھےان کی صحبت میں ہمیشہ رہنے ہے باز رکھتا لیکن حضرت ابوحفصؓ میر دل کی اس ارادت کود کھیر ہے تھے اور میں اللہ تعالیٰ سے بڑی عاجزی کے ساتھ یہ مانگرا ر ہتا تھا کہ کسی طرح حضرت ابوحفصؓ کی صحبت مجھے میسر آجائے اور حضرت شاہ بھی آ زردہ نہ ہوں یہاں تک کہ جس روز حضرت شاہؓ نے والیسی کا ارادہ کیا تو میں نے بھی ان کی موافقت میں تیاری کی اور سفر کالباس پہن لیا اور اپنا دل حضرت ابو حفص کے پاس چھوڑ دیا۔حضرت ابوحفصؓ نے حضرت ثاۃ ہے کہا کہ محبت کی انبساط کا خیال رکھتے ہوئے اس کڑ کے کواس جگہ چھوڑ جائیے کہ مجھے اس سے بڑی خوشی نصیب ہوتی ہے، حضرت شاہؓ نے اپنا چہرہ میری طرف کیا اور فرمایا''اجب الشیخ ا ( شیخ کی بات مان لو ) چنانچ دهنرت تو تشریف لے گئے اور

كشف المحجوب

میں یہیں رہ گیا۔ یہاں تک کہ حضرت ابوحفصؓ کی صحبت میں بڑے ہی عجائب دغرائب دیکھے اور آپ کا مقام شفقت کا مقام قلا۔ اس طرح اللَّدعز وجل نے تین رہنماؤں کے ذریعہ مجھے تین مقامات سے گزار دیا۔ بیہ تینوں مقام <sup>ج</sup>ن کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہے خود آپ کو حاصل تتھ۔ مقام رجاء حضرت یح کی '' بن معاذ کی صحبت ہے، مقام غیرت حضرت شاہ شجاع کچ کی صحبت سے اور مقام شفقت حضرت ابو حفص کی صحبت سے حاصل ہوا اور سے بات درست ہے کہ کوئی مرید پانچ چھ یا اس سے بھی زیادہ رہنماؤں کی صحبت سے منزل تک پنچ جائے ادر پیرادراس کی صحبت ہے اس کوکشف میں ایک مقام حاصل ہو۔لیکن بہتر ہیے ہے کہ نہ تو پیروں کو این مقام ہے آلودہ کرےاور نہ ہی ان کی نہایت کواپنے مقام میں محدود سمجھاور کہے کہ مجھے ان کی صحبت سے بید حصد ملا ہے اور کا درجداس سے بلند ہے ان کے پاس میرے لئے اس سے زیادہ حصہ موجود نہ تھا۔ سے بات ادب سے زیادہ نز دیک ہے کیونکہ راہ حق کے کاملین کو مقام و ، وال سے سردکارنہیں ہوتا ..... نیٹا پور اور خراسان میں تصوف کے اظہار کا آپ ہی ذریعہ تص- آب في حفرت جنيدٌ، حفرت رويمٌ، حفرت يوسف بن الحسينُ اور حفرت محمد بن فضل بلخی " کی صحبت سے بھی استفادہ کیا تھا اور مشائخ میں سے کی شخ نے اپنے شیوخ ہے وہ فائدہ حاصل نہیں کیا جوآب نے اپنے بیروں سے حاصل کیا تھا۔ نیٹا پور کے رہنے دالوں نے آپ کیلیے ایک منبر دکھ دیا تھا تا کہ آ ب تصوف کی زبان میں ان کے سامنے وعظ کہا کریں گے۔ طريقت کے علم کے تمام فنون میں آپ کی کتابیں بلند پایہ اور روایات بڑی پختہ ہیں۔ آپ -روايت - كفرمايا" حق لِمن اعزه الله بالعرفة ان لايذله بالمعصية " (جس كو اللد تعالی نے اپنی معرفت سے عزت بخش ہواس کیلیے ضروری ہے کہ وہ اپنے آپ کو معصیت کے ساتھ ذلیل نہ کرے ) ادراس چیز کاتعلق بندہ کے اپنے کپ کے ساتھ ہے ادراس کا مجاہدہ ہمیشدامور حق کی رعایت کرتا ہے اور اگرتم اس کا راز جاننا جا ہوتو وہ یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کس کوابنی معرفت ہے عزیز بنا دیں تو اے چاہئے کہ دہ معصیت سے اپنے آپ کو

ذلیل نہ کرے۔ کیونکہ معرفت اللہ تعالیٰ کی عطا ہے اور معصیت انسان کا اپنافعل ہے اس لئے جو محف اللہ تعالیٰ کی عطا سے صاحب عزت ہواس کیلیئے نامناسب ہے کہ وہ اپنے فعل سے ذلیل ہو جائے۔جیسا کہ حضرت آ دم علیہ السلام کو جب اللہ تعالیٰ نے اپنی معرفت سے عزت بخشی تو بھران کی لغزش کی دجہ سے انہیں عزت سے گرایانہیں۔

حضرت ابوعبد اللداحمه بن ليجيى رحمة الله عليه اوج معرفت کے مہل ادر محبت الہی کے قطب حضرت ابوعبد اللہ احمد بن کی بن جلالی بھی تبع تابعین میں ہے اپنی قوم کے ہزرگوں اورابے دقت کے سرداروں میں ہے ہیں۔ آپ کے طریقے بہت اچھے اور سیرت بڑی قابل تعریف تھی۔ آپ کو حضرت جنیڈ حضرت ابوالحسن نور ٹی اور بڑے بزرگوں کی ایک جماعت کا رفیق ہونے کا شرف حاصل تھا۔ حقائق طریقت میں آپ کا کلام بڑا بلندادر اشارات انتہائی لطیف ہیں۔ آپ سے ردايت ب كفرمايا مسمة العارف البي مولا ولم يعطف على شيئ سواه " (عارف کی توجہ اپنے مولا کی طرف ہوتی ہے اور وہ ان کے سواکسی چیز پر ہرگز دھیان نہیں دیتا)اس لئے کہ عارف کومعرفت کےعلاوہ کچھ معلوم بیں ہوتا۔ جب اس کے دل کا ہر مایہ ہی معرفت ہوتا ہے تو پھر اس کے ارادوں کا مرکز بھی دیدار جن ہوتا ہے کیونکہ ارادوں کا پرا گندہ ہوناغم کا باعث بنتا ہےاورغم اس کو بارگاہ حق ہےردک دیتے ہیں۔اور آ پ سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا'' میں نے ایک روز ایک بڑے تک خوبصورت کا فرنو جوان کو ویکھا اور اس کے حسن و جمال میں متحیر ہو کر رہ گیا اور اس کے سامنے جا کر کھڑا ہو گیا کہ حضرت جنید کا میرے پاس ہے گز رہوا تو میں نے ان ہے کہا''اے استاد! اللہ تعالیٰ اس جیسے چہرے کودوزخ کی آگ میں جلائے گا؟ حضرت جنیڈنے کہا'' بیٹے یفس کا بازار ہے جو تخصح اپنی طرف بلا رہا ہے بیعبرت کا نظارہ نہیں کیونکہ اگر تو عبرت کی نگاہ ہے دیکھے تو

جہان کے ہرذرے میں ای طرح کا تجب انگیز حسن موجود بے لیکن صنعت الہی کی اس بے حرمتی کی مجہ سے بہت جلد تو تسمی گرفت میں مبتلا ہو جائے گا'' آپ کہتے ہیں کہ جب جنید ؓ نے میری طرف سے مند پھیرا اسی دقت بچھے قر آ ن مجید بھول گیا اور پھر کی سال تک میں اللہ تعالیٰ سے استعانت جا ہتا اور تو بہ کرتا رہا تب جا کر کہیں بچھے قر آ ن یا د ہوا اور اب میں اس بات کی طاقت نہیں رکھتا کہ موجود ات کی کسی بچھی چیز کی طرف توجہ کر کے ان چیز وں کود کھنے میں اپنا دقت ضائع کروں۔

حضرت الوحمدرويم بن احمد رحمته اللهعليه

اپنے دور کے یکتااورز مانہ کےامام حضرت ابو محد ردیم بن احمد جعمی تبع تابعین میں سے بڑے بلندیایہ بزرگوں میں شار ہوتے ہیں۔ آب حضرت جنید کے محرم راز اور قریج سأتقى يتصرح حضرت داؤ ڈ کے فقہی مسلک پر چلنے دالے فقہا کے سردارادرعکم تفسیر وعلم قرات میں پوری مہارت رکھتے تھےاوراس دور میں فنون علم میں آپ جیسا بلند حال اوراعلیٰ مقام کوئی ندتھا آپ نے تجدید میں بڑے اچھ سفراورتفرید میں بڑی سخت ریافتلیں برداشت کی تحصی - آپ نے آخری عمر میں اپنے آپ کودنیا داروں میں چھیالیا ادر عہد ، قضا کا معاہد ہ کر لیا تھا حالانکہ دنیا کے بجاب میں آجانے سے آپ کا درجہ کمبیں زیادہ بلند تھا۔ یہاں تک کہ حصرت جنیڈ نے فرمایا کہ ہم دینا سے فارغ رچے ہوئے بھی ان میں مشغول ہیں اورر دیٹم اس میں مشغول ہوتے ہوئے بھی اس سے فارغ ہے کم طریقت میں آپ کی بہت ی کتامیں ہیں خصوصا وہ کتاب کہ جس کا تام''غلط الواجدین'' رکھا ہےادر دہ مجھے ہر ی پیند ہے۔روایات میں ہے کہ ایک دن کی نے آب کے پاس آ کر پوچھا کہ ' کیف حالک' (آ ب کا حال کیا ہے؟) آ ب فی مایا ''کیف حال من دینه ہوا وہ مته دنیا لیس ه وَ بصالح تقى ولابعاد ف نقى ''(الصحص كا حال كيا ، وكاجس كادين اس كي خوا مَش

ہواور جس کامقصودا بنی دنیا ہو۔ وہ نہ تو متقی صالح ہواور نہ ہی با کیزہ عارف ہے ) اور آپ نے اس طرح نفس کے عیوب کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس لئے کہ نفس کے نز دیک دین خواہش نفس ہواور نفس کا انتباع کرنے والے ابنی خواہشات کو دین کا نام دے دیتے ہیں اور اس کی متابعت کوشریعت کا درجہ دے دیتے ہیں چنانچہ جو کوئی اس کی منشا کے مطابق چلے وہ اگر چہ بدعتی ہی ہواس کے نز دیک دین دار ہوتا ہے اور جو کوئی اس کی منشا کے مطابق چلے اگر چہ تقی ہی ہوان کے نز دیک دین دار ہوتا ہے اور جو کوئی اس کی منشا کے خلاف چلے دوس سے الگی نیس ہوئی ادر شاکتے ہور ہی ہے۔ پس ہم ایسے آ دمی کی حین کی ایک کی پناہ چا ج ہیں .... باقی ہو سکتا ہے کہ حضرت نے اس طرح سائل کے حال کی حقیقت ہوان کی ہو۔ نیز یہ میں درست ہے کہ آ پ نے سائل کو تو اس کی حال کی حقیقت وتاد یہ کیلیے ان باتوں کو اپنی طرف منسوب کر لیا ہو کوئی تا کی کا ہے ہو در دیا ہوا در نظر ہو ہو کہ کی تو ہو کہ ہوتا ہے اور دی ہوئی ہوئی اس کی منشا کے خلاف پل

ح**ضرت یوسف بن حسین را زک** رحمته الله علیه

اپ زماند کے بے مثال اور بلند مرتبہ حضرت ابولیعقوب یوسف بن حسین رازگ مجھی تیج تابعین میں سے اپنے دقت کے بڑے ائمہ ادر قد یم مثاریخ میں شار ہوتے ہیں۔ آپ نے طویل عمر پائی اور حضرت ذوالنون مصری کے مرید تھے۔ بہت سے مثاریخ کی صحبت کا شرف حاصل ہوا اور سب کی خدمت کا کا م سرانجا م دیا۔ آپ سے روایت ہے کہ' اذل المداس الفقیر الطماع و اعز ہم اعجب المحبوب الصدیق '' (لوگوں میں سب سے زیادہ ذلیل دہ فقیر ہے جولا کچی ہوا ور تمام لوگوں میں صاحب عزت دوہ ہے جس نے اپنی تمام صحبت کو محبوب کے لئے خالص کر دیا ) اور طمع ورویش کو ددنوں جہان کی رسوائی میں ڈال دیتی ہے کیونکہ در دلیش تو دیسے بھی اہل دنیا کی نگا ہوں میں حقیر ہوتے ہیں لہذا جب دہ مطمع کریں تو اور بھی ذلیل ہوجاتے ہیں ہی میں حزت والے خی اس فقیر سے بہتر ہیں جو

ذلت ہے دوجار ہوں اور طمع درولیش کو جھوٹ کا ارتکاب کرنے پر آمادہ کرتی ہے اور دوسری بات ریم ہے کہ محب اپنے محبوب کی نگاہوں میں ساری مخلوق سے زیادہ ذلیل ہوتا ہے کیونکہ محت خودبھی اپنے آپ کوابنے محبوب کے مقابلہ میں بخت حقیر سمجھتا ہے اور اس کے سامنے تواضع کرتا ہے اور بیاسب طمع کے نتائج میں سے بے لیکن جب بیدلا کچ ختم ہوجائے تو پھر ذلت تمام ترعزت میں بدل جاتی ہے۔جیسا کہ جب تک زلیخا کو حضرت یوسف علیہ السلام کی حرص تقمی ہرقدم پر ذلت ہے دوجارر ہی کیکن جب اس نے لا کیج چھوڑ دیا اورا بے دل۔ ان کی حرص نکال دی تو خدا تعالیٰ نے اسے حسن اور جوانی دوبارہ لوٹا دی اور اس طرح ہوتا آیا ہے کہ محت کی رغبت پر محبوب اعراض اور روگر دانی کرتا ہے اور بے اعتنائی سے پیش آتا ہے کیکن جب محتِ اپنی رغبت کو چھوڑ دیتاادرصرف دلی ربط وتعلق پر بھی اکتفا کر لیتا ہے تو محبوب بے چین ہو کرخود بخو داس کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور حقیقت میہ ہے کہ جب تک محبّ کووصل کی طمع نہ ہواس کیلئے عزت ہے لیکن جب اس کو وصال کالالچے لاحق ہوجا تا ہے تو پھر ساری عزت، ذلت بن جاتی ہے ادرمحت وہ خالص ہوتی ہے جس میں محبوب کے فراق و وصال کی گنجائش نہ ہو۔

حصرت سمنون بن عبد الله رحمة الله عليه الل محبت کے آفاب اور پیشوا حضرت ابوالحن سنون بن عبد الله الخواص بھی بزرگان رجع تابعین میں سے ایک بیس آپ اپ دور میں بنظیر اور محبت خداوندی میں بڑی بلند شان کے مالک تصحمام مشائخ آپ کو بزرگ جانے اور آپ کو سنون الحب کے نام ت پکارتے تصلیکن آپ خود اپنے آپ کو سنون الکذاب کے نام سے متعارف کراتے تصبیب آپ نے غلام الخیل نامی ایک فتحص سے بڑے درنج برداشت کئے تصاب نے ایک مرتبہ خلیفہ وقت کے سامنے ایسی باتوں کی آپ کے متعلق گواہی دی جن کا آپ سے صادر

ہونا محال تھا۔ اس سے تمام مشائخ کو بڑی تکلیف ہوئی۔ دراصل بیفلام الخلیل ایک ریا کار آ دمی تھا جس نے تصوف اور پارسائی کا دعویٰ کررکھا تھا اور دین کودینوی دولت دعزت کے بدلہ میں بچ کرخلیفہ وقت کے دربار میں اپنی پارسائی کا ڈھونگ رچا رکھا تھا۔ جیسا کہ اس دور میں بھی ہور ہاہےاور پھر با دشاہ اور اس کے در باریوں کے سامنے مشائخ اور درویشوں پر نکتہ چیاں کرتا تھا تا کہ لوگ ان بزرگوں ہے دورر میں اوران سے کوئی فیض حاصل نہ کر سکیں ، اس طرح خود اس کا مرتبہ قائم رہے۔حضرت سمنون اور اس دور کے مشائخ بڑے خوش نصيب بتصحهان كبلئج اس طرح كادثمن صرف ايك تقادر نهاس دورمين تو مرحقق صوفي كميلئج سينكرُوں ہزاردں بلكہ لاكھوں غلام الخليل موجود جيں.....ليكن كوئى يراه نہيں كيونكہ مردار، کر کسوں ( گیدھوں ) کے ب**ی قابل ہوتا ہے** ……اور جب بغداد میں حضرت سمنون کا مرتبہ بڑ ر کیا اور ہرکوئی آ پ کا قرب تلاش کرنے لگا تو غلام انخلیل کو بڑی تکلیف ہوئی اور اس نے آپ پر بہتان لگانے اور رنجیدہ کرنے کے ہتھکنڈ ے شروع کر دیتے یہاں تک کہ ایک عورت کو آپ کے پاس بھیجا۔ حضرت سمنونؓ کی نگاہ اس کے جمال پر پڑی ادر اس عورت ن این آ پ کوحضرت سمنون پیش کیا تو آ ب نے صاف انکار کردیا۔ وہ حضرت جنیڈ کے یاس گی ادر کہا کہ آپ سمنونؓ سے کہیں کہ دہ مجھا پی زوجیت میں قبول کرلیں۔جنیڈاس پر سخت ناراض ہوئے ادر بڑی تختی ہے ڈانٹ ویا۔ چنا نچہ وہ عورت غلام انخلیل کے پاس آئی ادرجس طرح ایسیعود قمیں تہمت لگایا کرتی ہیں اس طرح حضرت سمنونؓ پر ایک تہمت لگا دی۔ غلام الخلیل نے دشمنوں کی طرح اس عورت کی تہمت کو سنا اور حضرت سمنون کو برا بھلا کہنے لگااور خلیفہ دقت کو آپ کے خلاف بھڑکا دیا حتی کہ خلیفہ نے آپ کے قُل کر دینے کا فرمان جاری کردیا۔ جب جلاد کولایا گیا اور آپ توقل کرنے کی خلیفہ سے اُجّازت طلب کی گئ ادرخلیفہ نے قُلْ کا تھم دینے کا ارادہ کیا تو اس کی زبان ہند ہوگئی۔ جب اس رات وہ سویا تو خواب میں دیکھا کہ کوئی کہہ رہا ہے کہ تمہارے ملک کا زوال حضرت سمنونؓ کی زندگی کے

ساتھ وابسۃ ہے ..... دوس دوزاس نے معافی ماگل اور عزت کے ساتھ آپ کورخصت کیا..... محبت الہی کی حقیقت کے بیان میں آپ کا کلام بلند پایدا در اشارات بڑے بار یک بیں۔ اور آپ دہی عظیم بزرگ ہیں کہ آپ جب بجاز ت دالی آ رہے تھ تو اہل فید نے آپ ے دعظ دفیر محت کرنے کی درخواست کی آپ بر سر منبر لوگوں کو تھی تیں کرنے لگے لیکن توجہ ے کوئی بھی من ندر ہا تھا چتا نچہ آپ نے مبحد کی قند یلوں کی طرف درخ کر کے فرمایا '' میں تم سے کہتا ہو'' یہ سنتے ہی تمام قند یک سے بخ گر پڑیں اور توٹ کر چور ہو گئی ..... اور تاب ے دوایت ہے کہ فرمایا'' لا یعب و عن شی الا بما ھو ارق منه و لا ملی ارق عن المحب یہ فلم یعبر عند ا' (کی چیز کی تعبیر اس چیز ہے کی جاتی ہوں کی اور ق تارک ہواور جب کہ مجبت سے زیادہ تازک چیز کوئی نہیں تو پھر محبت کی تعبیر کس چیز ہے ک جائے گی ) مطلب اس کا سے ہے کہ محبث کو ان الفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا کہ تھی تا کہ تھی تر کی تھی تا کہ تا ہوں کہ تا ہو کہ تا ہے کہ کہ تھی الفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا کہ تھی تا کہ تا ہو کہ ہو ہو تک ہو ہو تھی ہوں کی قر ہو تا ہے تا ہوں کہ تا ہو ہو ہو تھی اور تا ہو ت

حضرت ابوالفوارس شاق شجاع كرمانى رحة اللدعليه ادران تج تابعين م م م مشائخ ك بادشاه ادرزمانه كنفيرات م ب نياز حضرت ابوالفوارس شاه شجاع الكرماني " بحى ايك مي آب بادشا بول ك ادلا و م س محصرت ابوالفوارس شاه شجاع الكرماني " محى ايك مي . آب بادشا بول ك ادلا و م س محصورت ابوالفوارس شاه شجاع الكرماني " محى ايك مي . آب بادشا بول ك ادلا و م س محصور ابي زمانه مي . محصور من الحرار بالكرماني با تحار حضرت الوعان حرى ك ك تذكره مي آب كا كر حد ذكر من تر جكام محصوف من آب كرساكل بز م مشهور بين ادرايك كتاب بحى تصنيف ك مراكز رجكام دهوف من آب كرساكل بز م مشهور بين ادرايك كتاب بحى تعنيف ك م ركز م يكانام مراة الحكماركفار آب كالام بزايلند پايد مردوايات من آتام كر آب ن فرمايا" لدهل الفصل فصل 0 مَ الَمُ يروه فاذ اراوه فلا فصل لهم ولاهل

ف المعجوب)

الولاية ولاية مَالَم يروها فازار الوها فلا ولاية لمهم ''(الرفضيلت كيليَّ الروقت تک فضیلت ہے جب تک وہ اے نہ دیکھیں اور جب اے دیکھ لیں تو پھران کیلئے کوئی فضیلت نہیں اور اہل ولایت کیلئے ولایت ہے جب تک وہ ایے نہ دیکھیں اور جب اے د کی لیس تو پھران کیلئے کوئی ولایت نہیں ) معنی اس کا یہ ہے کہ جس جگہ فضیلت اور ولایت موجود ہواس کی رویت ساقط ہوتی ہےاور جب اس کی روایت حاصل ہو جائے اس کی حقیقت ساقط ہو جاتی ہے کیونکہ فضیلت ایک ایمی صنعت ہے جس میں فضیلت کا دیکھنا درست نہیں اور ولایت ایسی صفت ہے جس میں ولایت کود کچھناجا ئزنہیں ......ادر جب کوئی کہے کہ میں صاحب فضیلت ہوں یا ولی ہوں تو نہ وہ صاحب فضیلت رہتا ہے اور نہ ولى المسلور آب كرة ثاريس بيلكها بكرة ب جاليس سال تك ندسو ب اور جب سوئ توحق تعالی کوخواب میں دیکھا تو عرض کی'' بارخدایا! میں آپ کو حالت بیداری میں تلاش کرتا رہا ہوں لیکن آپ کو نیند کی حالت میں حاصل کیا ہے حق تعالی نے ارشاد فر مایا''اے شاہ!ان شب بیداریوں کی دجہ ہے ہی تونے خواب میں مجھے پایا ہے اگرتم ان رانوں میں سو جاتے تو آج أس طرح جمص حاصل ندكر باتے ..... (واللد اعلم)

حضرت عمروبن عثمان المكى رحبة اللهطيه

اورانمی میں بے دلول کے سروراور سینوں کے نور حضرت عمرو بن عنان المکن بھی بی ۔ آپ اہل طریقت کے بزرگوں اور سرواروں میں سے بی علم تصوف کے حقائق میں آپ کی تصانیف مشہور ہیں ۔ آپ اپنی ارادت کی نسبت حضرت جند کی طرف کرتے تھے، حضرت ابوسعید خراز کی زیارت اور حضرت نباجی کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ اصول طریقت میں آپ اپ وقت کے امام تھے۔ آپ سے روایت ہے فرمایا " لایق سے علی گ



بیان نہیں کی جائلتی کیونکہ بیابل ایمان کے پاس اللہ تعالی کا ایک راز ہے ) اور جو چز عبارت میں بیان کی جائلے وہ اللہ تعالی کا راز نہیں ہوتی کیونکہ بندہ کا تصرف اور تکلیف اسر ار ربانی سے منقطع ہوتا ہے اور کہتے ہیں کہ حضرت عمر و بن عثان ؓ، اصفہان میں تشریف لائے تو ایک نو جوان آپ کی صحبت میں داخل ہوا جب کہ اس کا باپ آپ کی صحبت سے اس کو منع کرتا تھا۔ جتی کہ وہ نو جوان بیار ہو گیا اور بچھ عرصہ بستر علالت پر پڑا رہا۔ شیخ ایک دن ایک جماعت کے ہمراہ ایٹھاور اس کی عیادت کیلئے تشریف لے گئے۔ اس نو جوان نے حضرت کی طرف اشارہ کیا کہ آپ قوال سے چند اشعار پڑھنے کیلئے فرما کیں۔ حضرت نے قوال کو علم دیا تو اس نے پڑھا۔ شعر

مسالى مرحدت فسلم يعدنى عسائد

مسکہ ولیمیسر ص عبد کم فساعود ( کیا دجہ ہے کہ میں بیارہوا تو تمہاری طرف ہے کوئی بھی عیادت کیلئے نہ آیا۔ حالانکہ آپ کا کوئی غلام بھی بیارہوجائے تو میں اس کی بھی بیار پری کرتاہوں )

اس بیار نوجوان نے بی شعر سنا تو اٹھ کر بیٹھ گیا اور اس کی نکلیف اور بیاری کی شدت کم ہوگئی ادر کہا''ز دنی''(میرے لئے پچھاور پڑھو!) قوال نے دوسراشعر پڑھا۔

واشدمن مرضى على صدود كم

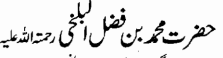
وصدودعند كم على شديد

(اور تمہارا میر ب پاس آ نے سے رکار ہنا میر بزدیک میری بیاری ہے بھی سخت اور میرا آپ کے پاس آ نے سے رکار ہنا بھی مجھ پر برا اخت ہے) میں کر بیارا تھ کھڑ اہوااور اس سے بیاری جاتی رہی۔ چتا نچہ اس کے باپ نے بخوشی اسے حضرت عمر وہ بن عثال نی کی صحبت میں دے دیا ادر اپنے دل میں موجود اندیشے سے تو بدکی ......اور وہ دونوں آپ کی صحبت کی برکت سے طریقت کے بزرگوں میں سے ہوئے۔ (واللہ اعلم بالصواب)





ے کسی ایک اصل کا انکار بھی بڑا خطرناک امر ہے اور ایمان کی نعمت پر حق تعالیٰ کا شکر گزار بق ہونا چا ہے ...... اور آپ سے روایت ہے کہ فر مایا '' ما طلعتِ المشمس و لا غوبت علی اہل وجہ الارض الاوہ م جھال باللہ الامن یو ثو اللہ علی نفسہ و روحہ و دنیا و آخر ته '' (سورج نظلوع ہوا اور نہ ہی عروب ہواز مین پرر ہے والوں پر گرا لی حالت میں کہ وہ الد تعالیٰ کے بار یے مین جاہل تھے۔ سوائے ال شخص کے جس نے اپنے جسم وروح اور اپنی دنیا و آخرت پر حق تعالیٰ کو ترجے دی ہو ) یعنی جو تحض دنیا میں اپنی حصے کی تلاش میں کو شال رہتا ہے اس کا می قطل اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حق کی تلاش ہوں کو شال رہتا ہے اس کا می قطل اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حق کی تعالیٰ کے متعلق بالکل جاہل میں کو شال رہتا ہے اس کا میں خود نیا کی تد میروں کو چھوڑ دینے کا تقاضہ کرتی ہو الکل جاہل مواہ تم ہو کہ رو یا ہو ہو ہوا رو دنیا کی تد میروں کو چھوڑ دینے کا تقاضہ کرتی ہو الکل جاہل



اور انہی میں سے برگزیدہ اہل حرمین شریفین اور جملہ مشائح کی آتھوں کی شتذک حضرت ابوعبد اللہ تحمد بن فضل المجنی ہی ، آپ بوے مشائخ میں سے تھے۔عراق وخراسان کے رہنے والوں کے لیندیدہ اور حضرت احمد بن خضرویہ کے مرید تھے۔ حضرت ابوعثان چرکی آپ سے بڑی محبت کرتے تھے۔۔۔۔۔ نہ ہب کے ساتھ آپ کے والہا نہ عشق کی وجہ سے متعصب لوگوں نے آپ کو ملح سے باہر نکال دیا تھا۔ چنا نچہ آپ سر قند تشریف لے گئے اور تمام زندگی وہیں گز اردی۔ مروی ہے کہ آپ نے فر مایا '' اعرف المنام سالله اللہ لمصم معجاهدہ فی او امرہ و اتبعہم ہسنہ '' (لوگوں میں سب سے زیادہ عارف باللہ وہ ہے جو اس کے احکام بجالانے اور اس کے نہی سیت ' لوگوں میں سب سے زیادہ عارف سے زیادہ محنت کرنے والا ہو ) ظاہر ہے کہ جو خص حق تو الی کے بقنا قریب ہوتا ہے اتخابق کشف المیع جوبی اس کے بی عیال کے اتباع ہے روگردان ہوتا ہے .... روایت ہے کہ آپ نے فرمایا '' عجبت لمن یقطع الموادی و القفار و لمفاوز حتی یصل الی بیته و حرامه لان فیہ آثار الانبیا کیف لایقطع نفسیه و هو ٥١ حتی یصل الی قلبه لان فیه آثار مو لا٥' ( عرب ای شخص پر تجب کرتا ہو جود شت وصح ااور جنگل قطع کر کے اللہ توالی کے گھر اور اس کے حرم میں پنچنا ہے کہ اس میں اللہ توالی کے انبیا کے آثار ہیں لیکن وہ اپنی خواہ شات اور اپنی فض کوقطع کر کے اپنی دل میں کیوں نہیں پنچنا کہ جس میں اس کے مولی توالی کے آثار موجود ہیں ).... یعنی دل جو معرفت اللی کا محل ہے کہ جب جو عبادت اللی ک توالی کے آثار موجود ہیں ).... یعنی دل جو معرفت اللی کا محل ہے کہ میں اس کے مولی توالی کے آثار موجود ہیں ).... یعنی دل جو معرفت اللی کا محل ہے کہ میں اس کے مولی توالی کے آثار موجود ہیں ).... یعنی دل جو معرفت اللی کا محل ہے کہ میں اس کے مولی توالی کے آثار موجود ہیں )... یعنی دل جو معرفت اللی کا محل ہے کہ میں اس کے مولی توالی کے آثار موجود ہیں کہ معرف کہ ہو ہوں ہے کہ عبادت ہو میں اس کے مولی توالی ہے آثار در اس کے معام ہے جس پر ہر دوفت جن اللہ توالی کی نظر پر تی رہتی ہے۔ جہ جہ جہت ہے اور دل وہ مقام ہے جس پر ہر دوفت جن اللہ توالی کی نظر پر تی رہتی ہے۔ جہ جہ میں کا معرب معان میں ہوں اور جس جگہ اس کا علم ہو دہ میں میں کی مراد ہو اور جس جگہ میر ان بیا علیم السلام کے آثار ہیں وہ ہیں میر کہ دوستوں کا قبلہ ہے۔

حضرت محمد بن على التر مذى رحمة الله عليه

انہی میں سے شیخ بزرگ اور صفات بشریت سے فانی حضرت ابوعبد اللہ محمد بن علی التر مذک بھی ایک ہیں۔ آپ جملہ علوم میں کامل اور پیشوا کی حیثیت رکھتے ہیں ادر مشائخ محققین میں سے طریقت کے معاملات میں آپ کی بہت ی تصنیفات ہیں'' حتم الو لایة کتاب المحج نو ادر الاصول ''اوران کے علاوہ بھی بہت ی کتابوں میں آپ کی کرامات ظاہر ہیں۔ میر نے نزدیک آپ بڑے باعظمت بزرگ ہیں اور میرا ول پوری طرح آپ کی محبت کا شکار ہو چکا ہے۔ میر نے شیخ '' نے فرمایا کہ محمد تر مذی ایک ایسا در میں آپ کی اسانید بڑی عالی ادر معتبر ہیں، آپ نے قرآن کریم کی ایک تفسیر کھنی شروع کی تھی لیکن کی اسانید بڑی عالی ادر معتبر ہیں، آپ نے قرآن کریم کی ایک تفسیر کھنی شروع کی تھی لیکن

كشف المعجوب 226 عمر نے اس کو کھل کرنے تک وفانہ کی تاہم جس قدر ککھی گئی وہ بھی اہل علم کے درمیان استفادہ کے قابل مجمى جاتى ہے، آپ نے فقد كاعلم حضرت امام ابو حذيفة كے شاكر دوں ميں ےایک خاص شاگرد سے حاصل کیا تھا ۔۔۔۔ آپ کوتر ند میں تم حکیم کے نام سے پکارا جا تا تھا اور ملک کے صوفیاء کرام آپ کی اقتداء کرتے تھے۔ آپ کے مناقب دفضائل بے شار ہیں منجملہ ان میں سے بیٹھی ہے کہ آپ نے حضرت خضر علیہ السلام کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا اور آپ کے مرید حضرت ابو بھر وراق آپ ہے روایت کرتے ہیں کہ ہر یک شنبہ کو حصرت خصر علیہ السلام آپ کے پاس تشریف لایا کرتے تھے اور بیہ دونوں ایک دوسرے ے باطنی وُخفی حقائق اور واقعات کے بارے میں گفتگو کیا کرتے تھے۔۔۔۔۔ نیز آپ نے فرمایا كه '' من جهل باوصاف العبوديه يكون اجهل باوصاف الربوبية ومن لم يحرف طريق معرفة النفس لم يعرف طريق معرفة الرب بان الظاهر متعلق ببالبباطن والتبعلق بالظاهر بلا باطن محال ودعوى الباطن بلا ظاهر محال فمعرفة اوصاف الربوبية في تصحيح اركان العبودية ولا يصح ذالك الا بالادب ''(جومحض اوصاف عبوديت يعنى علم شريعت ہے جاہل ہودہ اوصاف ربوبيت کے بارے میں زیادہ جاہل ہوتا ہےادر جوشخص معرفت نفس کا طریق نہیں جانتا دہ حق تعالیٰ کی معرفت کے طریق ہے بھی ناداقف ہے کیونکہ خاہر کاباطن کے ساتھ تعلق ہوتا ہے ادر باطن کے بغیر خام رکے ساتھ تعلق محال ہے اور خلاہر کے بغیر باطن کا دعویٰ محال ہے، پس اوصاف ر ہو بیت کی معرفت عبودیت کے ارکان دا حکام کو صحیح طور پر بجالا نے میں ہے اور یہ چز ادب ے بغیر صحیح نہیں ہو سکتی ...... اور یہ کلمہ ایک بنیا دی اور بڑا ہی مفید طلب ہے جس کا تفصیلی بیان انشاءاللدايين مقام پر ہوگا۔

حضرت محمد بن عمر الوراق رحمته الله عليه حضرت ابوبکر محمد بن عمرالوراق یسجی انہی تبع تابعین میں ہے ایک بتھے جوامت کے زاہدوں کے شرف اور اہل فقر وصفا کے پا کہاز کی حیثیت کے حامل تھے، کمبار مشائخ اور بلندیا یہ زاہدوں میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ کو حضرت احمد بن حضرو یہ کی زیارت اور حضرت محمد بن على تر مذكّ كى صحبت كاشرف حاصل ہوا تھا۔ آ داب اور معاملات ميں كے بيان میں آب کی تصنیفات بہت سی بین اور مشائخ آب کومودب الا ولیا ، کہا کرتے تھے ..... آب حکایت کرتے ہیں کہ حضرت محمد بن علی تر خد کی نے ایک مرتبہ مجھے ایک کتاب کے چند اجزاء دیئےاور فرمایا کہ انہیں دریا ہے جیچوں میں ڈال دو۔میرے دل نے مجھےاس کی اجازت نہ دی چنانچہ میں نے ان کو گھر میں رکھ دیا اور دالی آ کر حضرت ہے کہہ دیا کہ میں ڈال آیا ہوں حضرت نے سوال کیا کہ چرتم نے کیاد یکھا؟ میں نے عرض کی پچھ جی نہیں دیکھا آپ نے فرمایا تو پھرتم نے وہ اجزاء دریا میں نہیں ڈالے جادَ ادرانہیں دریا میں ڈال کر آ دُمیں والی آیا اور میرا دل دسوسوں میں مبتلا تھا پھر بھی جب میں نے انہیں دریا میں پھینک دیا تو در پا کا پانی دوحصوں میں بٹ گیااوراس میں ہے ایک صندوق نمودار ہوا جس کا ڈ ھکنا کھلاتھا جب وہ اجزاءصندوق میں جا پڑے تو اس کا منہ بند ہو گیا اور پھریانی بھی آ پس میں مل محما ..... میں نے دالیں آ کر سیساری کیفیت بیان کی تو حضرت نے فرمایا کہ ہاں ابتم نے واقعی دہ اجزاءدریا میں ڈال دیتے ہیں۔ میں نے عرض کی'' اے شخ اِس معاملہ کے بعد مجھے ضرور بتلا بے آب فے فرمایا کہ میں نے بد کتاب اصول طریقت اور اس کے اسرار ورموز کی تشريح میں تصنيف کي تھی مگر لوگوں کيلئے اس کا سمجھنا دشوارتھا۔ چنا نچہ مد کتاب مجھ سے مير بے بھائی حضرت خضر علیہ السلام نے ماتک کی اور التد تعالی نے اس دریا کو تھم دیا کہ وہ کتاب ان تک پہنچا دے .....اور حضرت ابو بکر دارق سے یہ حکائت بھی مروی ہے کہ آپ نے فر مایا

شف المحجود

كشف المحجوب

" الناس ثلاثة العلماء والا مرا والفقرا فازا فسد العلماء فسد الطاعة والشيريعة واذفسيدالا مرا فسيد المعاش وبذا فسيد الفقرا فسيد الاخلاق '' (لوگ تین طرح کے ہوتے میں (۱)علاء (۲)امراء (۳)فقراء پس جب علا ہریا دہوجاتے ہیں تو لوگوں پر شریعت اور اس کی اطاعت میں بگاڑ پیدا ہو جاتا ہے، جب امرا بگڑتے ہیں تو لوگوں کی معیشت تباہ ہو جاتی ہےاور جب فقراء میں خرابیاں پیدا ہو جاتی ہیں تو اخلاق برباد ہوجاتے ہیں ) پس امراءادر با دشاہوں کی تباہی توظلم وسم ہے ہوتی ہےادرعلا کی تباہی طمع اورلالچ سےاورفقراء کی بربادی جاہ طلی ہے ہوتی ہے۔ جب تک بادشاہ علما ہے روگردان نہیں ہوتے متاہ نہیں ہوتے اور جب تک علاء با دشاہوں کی صحبت سے کنارہ کش رہتے ہیں بتابی سے محفوظ رہتے ہیں اور جب تک فقراءد نیوی جاہ طلی کے دلدادہ نہیں ہوتے متاہ نہیں ہوتے۔ کیونکہ بادشاہوں کاظلم دستم جہالت کی دجہ سے ہوتا ہے علماء کی طمع ان کی بددیا نتی ک وجہ سے ادرفقراء کی ریا کاری اللہ تعالٰ پر بھروسہ نہ کرنے کی دجہ سے ہوتی ہے۔ پس بے ملم با دشاہ بے پر ہیز عالم اور بے تو کل فقیر سلطان کا ہم نشین ہوتا ہے اور یوری مخلوق کا بگا ژانہیں تین طبقوں کے بگاڑ کے ساتھ دابستہ ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

حضرت الوسعيد احمد بن عيسلى انخر از رحمة الله عليه توكل درضاء كاسفينه ارراه فنا كسالك حفرت الوسعيد احمد بن عيلى الخراز بهى حفرات تنع تابعين ميں سے ايك بيں۔ آپ اراد تمندوں كے احوال كے بيان كرنے دالے اور طالبان حق كے ادقات كى دليل تھے۔ فناد بقا كے طريقة كى وضاحت كرنے دالے آپ پہلى شخصيت بيں۔ آپ ہى نے اس كے اصول وضوا ط مرت فرمائے۔ آپ كے مناقب مشہور، رياضت بڑى خوب، نكات يعيرت افروز، تصانيف گرانفذر اور كلام ورموز بلند پايہ ہے، حضرت ذ دالنون مصرى سے ملاقات اور حضرت بشر اور حضرت سرى سقطى كى <u>کشف المحجوب</u> صحبت کا شرف حاصل تھا ..... مروی ہے کہ پنی بر تائیلی کے ارشاد مبارک'' جبلت القلوب عملی حب من احسن المیله ''(دل فطر تا اس سے محبت کرتے ہیں جوان کے ساتھ اچھا برتا و کرے) کے متعلق آپ نے فرمایا '' و اعجب لمن لم یز محسناً غیر الله کیف لایمیل بکلیته الی الله ''(اس محض پر بڑا تعجب ہے جس نے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کس کواپنا محسن نہیں پایا پھر بھی اللہ تعالیٰ کی طرف پوری طرح متوجہ نہیں ہوتا) اس لئے کہ در حقیقت احسان وہ ہوتا ہے جو مالک الملک کی طرف ہو کو کی طرح متوجہ نہیں ہوتا) اس لئے کہ در حقیقت ماتھ نیکی کرنے کا نام احسان ہے اور جو کو کی خود کسی دوسرے سے کسی احسان کا تھان جو دوم میں کے ساتھ نیکی اور احسان کی طرف سے ہو کیو تکہ بغیر کسی بدلہ کا حتیا ج کسی کے ماتھ نیکی کرنے کا نام احسان ہے اور جو کو کی خود کسی دوسرے سے کسی احسان کا تھا تی ہودہ میں کے ساتھ نیکی اور احسان کی کر سکتا ہے پس تمام جہان کی ملکیت خداوند عز وجل کیلیے اور وہ ایک ذات ہے جو غیر سے بنیاز ہے لہذا اجب حق تحالیٰ کے دوستوں نے اس معنی کو جان لیا تو انہوں نے احسان اور انعام میں محسن و منع حقیق کا مشاہدہ کر لیا اور ان کے دل اس کی دوتی اور عن کو رہ میں ور خور اللہ ایک کی مشاہدہ کر لیا اور ان کے دل اس کی دوتی اور خشق میں پوری طرح اسیر ہو گئی اور خیر الیا ور ایں ایک کے دوستوں نے اس معنی کو کی دوتی اور خین ہے معان اور احسان کے میں میں و منام حین کی ملیت خداد دعز وجل کیلیے

حضرت على بن محمد الاصفهما فى رحمة الله عليه محققين كر متة الله عليه محققين كر بادشاه اور مريدين كى دليل حفرت ابوالحن على بن محمد الاصفهانى محصى حضرات تنع تابعين ميں سے ايک تھے بعض نے آپ كا اسم گرا مى حضرت على بن سهيل بيان كيا ہے، آپ كبار مشائخ ميں سے تھے حضرت جنيد كر ساتھ آ ب كى بڑى لطيف خط و كتابت رہتى ...... آپ اس پايد كر بزرگ تھے كه حضرت عمرو بن عثان كلى نے آپ كى تريارت كيليح اصفهان كا سفركيا تھا ...... آپ حضرت ابوتر اب كے مصاحب اور حضرت جنيد كر فيق تھے، آپ قابل تعريف طريقہ كر ساتھ محصوص رضا در مان دور مان ال استد قات وفتن سے محفوظ معاملات تصوف اور حفائق كے بيان ميں اچھى زبان اور رموز دا شارات كے اكم شاف ميں بڑے لطيف بيان كے مالك ميں ...... مردى ہے كہ آپ نے فرمايا

230

الحضور افضل من اليقين لأن الحضور وطنات واليقين خطرات ''(ص تعالیٰ کی بارگاہ میں ہرونت کی حاضری اس کی ذات کے یقین سے افضل ہے کیونکہ بارگاہ خداوندی میں حاضرر ہنااس کوا پنا وطن بنا لینے کی طرح ہے جب کہ یقین تو صرف دل میں پیڈا ہونے والے خطرات وخیالات کا نام ہے) چنانچہ وطن بنا لینے میں خفلت کا گذرنہیں ہوتا اور صرف یقین کی کیفیت صرف دل میں گزرنے والی ایک چز ہے جو کبھی آجاتی ہے کبھی نہیں آتی۔ پس حاضران بارگاہ قدس کے اندر قیام پذیر ہوتے ہیں اور صرف یقین ر کھنے والے اس بارگاہ کے دروازے پر کھڑے ہوتے ہیں ..... میں غیبت اور حضور کے بیان میں انشاءاللہ ایک باب لار ماہوں .....اور نیز آپ نے فرمایا کہ 'من وقت آدم الی قيام الساعة الناس يقون القلب القلب وانا احب ان ارى رجلا يصف القلب ويقول اليش القلب اوكيف القلب فلا ارى ''(حضرت آ دم عليه السلام ے آج تک لوگ میرادل میرادل کہتے چلے آتے ہیں جب کہ میں چا ہتا ہوں کہا یے ایک آ دمی کود کھولوں جودل کی صفات بیان کر اور بتائے کہ دل کیا چیز ہے یا اس کی کیفیت کیا بلیکن مجھیآج تک ایبا آ دمی نہیں مل کا )اور عوام تواس گوشت کے نکڑ بے کودل کہتے ہیں جب کہ وہ تو دیوانوں،مفلوک الحال اور بچوں کو بھی حاصل ہوتا ہے،لیکن دہ اس گوشت کے گلڑے کے باد جود بغیر دل کے ہی ہوتے ہیں۔ پس دل کیا چیز ہے؟ کہ جس کے بارے یں الفاظ کےعلاوہ میں پچھنہیں سنتا۔ یعنی اگر میں عقل کودل کہوں تو پیغلط ہے کیونکہ وہ تو دل نہیں اوراگرروح کودل کہوں تویہ بھی صحیح نہیں کیونکہ دہ بھی دل نہیں اوراگراس علم کودل کہوں تو ، پیجی نہیں ہوسکتا ہے کیونکہ حق تعالٰی کے تمام مشاہدات کا تعلق دل ہے ہےاور اس کیفیت کے بچھنے کاالفاظ دعبارت کے سواکوئی ذریعے ہیں۔

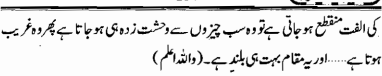
ـــ المحجوب

حضرت محمد بن اساعيل خير النساح رحمة اللهايه ادرانہی میں سے اہل شلیم کے مرشد ادرمحبت خدادندی کے طریق میں صاحب استقامت حضرت ابوالحسن محمد بن اساعيل خير النسائ تجمى بي- آب بزرگ مشائخ ميں -ہیں ادر معاملات دنصائح بیانی ادر مہذب عبارات میں اپنے دور میں اچھی شہرت کے حامل یتھے۔ آپ کوطویل زندگی نصیب ہوئی تھی ،حصرت شبکؓ اور حصرت ابراہیمؓ خواص دونوں نے آپ کی مجلس میں ہی تو بہ کی تھی۔ چنانچہ آپ نے حضرت جنیڈ کی حرمت کالحاظ رکھتے ہوئے حضرت شبکی کواس کی خدمت میں بھیج دیا تھا۔ آپ حضرت سری سقطیؓ کے مریدادر حضرت جنیڈ دحفرت ابوالحن نورٹی کے ہم حصر تھے، حضرت جنیڈ کے مزد یک آپ قابل احتر ام تھے اور حضرت ابو مزرة مجمى آب كابر ااحترام كرت سم روايت ب كداً ب كوخير النساج كمين كاسب يد ب كدآب ايك مرتبداين پيدائش وطن ، جب سامر انشريف في توج کے ارادہ سے آپ کا گزرکوفہ سے ہوا۔ ایک ریشم باف نے کوفہ کے دردازے پر آپ کو پکڑ لیا کہتم تو میرے غلام ہوادر تمہارا نام خیر ہے آپ نے اس کوتن تعالیٰ کی طرف سے خیال کیا اوراس آ دمی کی مخالفت نہ کی اور کٹی سال تک اس کا کام کرتے رہے، وہ چنص آ پ کو جب بھی خیر کہہ کر پکارتا تو آپ اس کی آ داز پر لبیک کہتے یہاں تک کہ دہ اپنی اس حرکت پر پشیمان ہواور کہا کہآپ تشریف لے جائے کیونکہ میں نےغلطی کی تھی ، آپ میرے غلام نہیں '' آ پ سیلے گئے اور مکہ مکرمہ پنچ گئے اور اتنا مقام حاصل کیا کہ حضرت جنیڈ فرمایا کرتے تھے کہ''خیرخیر تا''(خیر ہم ہے بہتر ہے) آپ ای بات کو پیند کرتے تھے کہ لوگ آ پ کوخیر کے نام سے پکاریں ادر فرمایا کرتے تھے کہ جب ایک مسلمان نے میرا نام خمر رکھ د یا بے تو اس کو تبدیل کرنا مناسب نہیں ..... کہتے ہیں کہ جب آپ کی وفات کا وفت قریب آیاتو شام کی نماز کا دقت ہور ہاتھا، ہزرع کی بیہوشی ہے ذراافاقہ ہوا تو آئکھیں کھول کر ملک

الموت كاطرف ديكهااورفرمايا"قف عافاك الله فانما انت عبد مامرو وانا عبد مامور وما امرت به لا يفوتك وما امرت به فهوشي يفوتني فدعني امضي فی ما امرت به نم امض بما امرت به "(الله تجم معاف کرد ، دراته برجا اتو بھی اللہ تعالیٰ کا ایک بندہ ہے جوا یک کام پر مامور ہےاور میں بھی اللہ تعالیٰ کا بندہ ہوں جوا یک کام پر مامور ہوں ۔ تاہم جس کام کاتمہیں تھم دیا گیا ہے وہتم سے فوت نہیں ہور ہی البتہ مجھے جس کام کا تحکم دیا گیا ہے دہ جھ سے فوت ہور ہا ہے پھر آپ نے پانی منگوا کر دضو کیا اور شام کی نمازادا کی اور پھر جان دے دی۔لوگوں نے اسی رات آپ کوخواب میں دیکھا اور پو چھا كد حق تعالى في آب كرساته كياسلوك كيا؟ آب في جواب ديا" لاتسل عن هذا ولىكىن استسرحت من دينا كم ''(مجمل اس معالم مِس كچرنه يوچھوالبة تمهمارى دنيا ے چھٹکارا یا کر مجھے آ رام مل گیا ہے) آ ب ہے روایت ہے کہانی مجلس میں آ پ نے فرمايا "شرح المله صدور المتقين بنور اليقين وكشف بصاير الموقنين بنور الایہ مان''(اللہ تعالیٰ نے متقی لوگوں کے سینوں کو یقین کے نور کے ساتھ کھول دیا ہے اور اہل یقین کے دلول کی آتھوں کو ایمان کے نور سے بینا کی عطا فر مائی) کیونکہ متقی انسان کو یقین کے سواح ار انہیں کہ اس کا دل یقین کے نور سے روشنی یا تا ہے اور اہل یقین کو ایمان کے حقائق کے سواح پارہ نہیں کیونکہ ان کی عقل کی آ<sup>س</sup>کھیں نور ایمان سے ہی روثن ہو تی ہیں یس جہاں ایمان ہوتا ہے دہاں یقین بھی ہوتا ہے اور جہاں یقین ہوتا ہے دہاں تقوی بھی ، ہوتا ہے کیونکہ بیا کی دوسر بے کا ذرایعہ اور ایک دوسر ہے کے تابع ہوتے ہیں۔(واللّٰداعلم)

حضرت ابو حمز ہ خراسمانی رحمۃ اللہ علیہ انہی ت<sup>ی</sup>ع تابعین میں سے زمانے کوحق کی طرف دعوت دینے دالے اور اپنے عہد کے یکتا حضرت ابو حزہ خراساتی بھی ایک ہیں،خراسان کے قدیم مشارکنے میں سے تصاور

حضرت ابوتر ابؓ کی صحبت سے مشرف ہوئے اور حضرت خرازؓ کی زیارت نصیب ہو ئی تھی۔ خدا تعالیٰ پر بھرو ہے میں کامل درجہ کے مالک تھے آپ کے بارے میں مشہور ہے کہا یک مرتبہ کہیں جار ہے تھے کہ کنویں میں گریڑےاور تین روز تک اس میں پڑے رہے، سیاحوں کاایک گروہ دہاں پہنچا تو آپ کے دل میں خیال پیدا ہوا کہان کوآ داز دوں کہ وہ مجھے یہاں ے با ہر نکال لیں مگر ساتھ ہی بید خیال آ گیا کہ غیر اللہ سے مدد مانگنا منا سب نہیں اور بیتو اللہ تعالیٰ کی شکایت ہوجائے گی کہ میں ان ہے کہوں کہ میرے اللہ نے مجھے کنویں میں ڈال دیا ہےتم سب ل کر بچھ باہر نکال لوا چنا نچہ میں چپ ہور ہا، جب وہ لوگ قریب آئے اور دیکھا کہ راہتے میں کنویں کا منہ کھلا ہے تو انہوں نے ثواب کی نبیت سے اس کا منہ بند کر دینے کا مشورہ کیا تا کہ کوئی مسافراس میں گرنہ جائے ان کی اس طرح کی با تیں سن کر مجھے پر بیثانی ہوئی اور میں اپنی زندگی سے ناامید 🛛 ہو گیا دہلوگ جب کنویں کامنہ ڈھانپ کرواپش چلے گئتو میں موت کیلئے تیار ہو گیا اور خدا کے حضور بڑی عاجزی ہے دُعا کی ادر سب مخلوق ہے مایوں ہو گیا ..... جب رات خوب پھیل گئی تو کنویں کے او پر سے مجھے سر سرا ہٹ سی محسوس ہوئی میں نے غور ہے دیکھا تو نظر آیا کہ کنویں کا منہ کی نے کھول دیا ہے اور ایک بڑے اژ دھا کی طرح کےایک جانور نے اپنی دم نیچےاٹکا دی ہے میں نے سوچا کہ غالبًا اللّٰہ تعالیٰ نے میری نجات کیلئے اسے بھیجاہے چنا نچہ میں نے اس کی دم کوزور سے پکڑ لیا اور اس نے <u>مجھےاور کمپن</u>چ لیا اتنے میں <sup>ک</sup>سی ھا تف نے آ واز دی کہ اے ابا حمزہ تیری نجات بڑی خوب ہے کہ ہم نے ایک ہلاک کرنے والے جانور کے ذریعہ تجھے موت کے منہ ہے نجات دی! آپ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ "نخریب کون ہے؟" تو آپ نے فرمایا " المستوحشير من الالف ''(جوشخص الفت ، دحشت زده بوا) يعنى وه آ دمى جس كودنيا و مافیہا بلکہاین ذات کی محبت ہے بھی وحشت ہو۔ کیونکہ دنیا اور عقبی میں درویش کا وطن نہیں ہوتا اور دطن کے علاوہ کسی بھی چیز ہے الفت ، وحشت ، بی ہوتی ہے جب تمام جہان سے اس



حضرت ابوالعباس احمد بن مسر درق رحته الله عليه ان تبع تا بعین میں ۔۔فرمان خدادندی کے مطابق مریدوں کودعوت حق دینے والے حضرت ابوالعباس احمد بن مسروف مجمی ایک ہیں۔خراسان کے بزرگوں اور بڑے صوفیا میں آب کا شار ہوتا ہے اولیاء کرام اس بات پر منفق میں کہ آب زمین کے اوتار میں ے تھے قطب المدارعلبہ کے ساتھ آپ کو محبت حاصل رہی .....اوگوں نے ایک دفعہ آ ب سے دریافت کیا کہ اس دور کے قطب کون ہیں؟ آپ نے وضاحت کے ساتھ اظہارتو نہ کیا کیکن اشار تا کہا کہ حضرت جنیڈاس دفت کے قطب ہیں۔ آپ کو چالیس کے لگ بھگ بلند مرتبہ اولیا ء کرام کی خدمت اور ان سے استفاد ے کا شرف حاصل ہوا تھا ادر خلا ہری و باطنی علوم میں آپ شاہ وارتھ .....روایت ہے کہ آپ نے فرمایا''من کان مسرورہ بغیر الحق فسروره بودت الهموم ومن لم يكن انسه في خدمة ربه فانسه بورت الوحشة ''(جش خص کواپنے رب کی خدمت سے لگاؤ نہ ہوتو اس کی محبت ،وحشت کا پیش خیمہ ہوتی ہے) لیعنی اللہ کے سواجو کچھ ہے فانی ہے لہذا جو شخص فنا ہونے والی چز سے خوش ہوتا ہے توجب دہ چیز فناہوجاتی ہے تو بیمکین ہوجا تا ہےاور حق کی خدمت کے علاوہ سب سیجھ بیکار بلہذاجب بندہ پرمخلوق کاحقیر و بیکار ہونا خلام ہو جاتا ہے تو اس کے ساتھ ہر طرح کی محبت تمام تر وحشت ہو جاتی ہے۔ پس تمام جہان کے عم اور حشت غیر اللہ کے د لیکھنے میں ہیں.....(واللہ اعلم)

234

شف المحجوب

حضرت الوعبداللدبن احمدا ساغيل المغر تى رحمته اللهايه تیع تابعین میں سےایک متوکلین کےاستادادر محققین کے کیجنخ حضرت ابوعبداللہ احمد بن اساعیل المغر بٹی بھی ہیں، آپ اپنے وقت کے بزرگوں اور مشائخ میں شار ہوتے ہیں ادرابیخ دور کے اساتذہ میں مقبول اور مریدوں کے ساتھ شفقت کا برتا وَ کرنے والے ہزرگ تھے۔حضرت ابراہیم خواصؓ اور حضرت ابراہیم رشیبا کیؓ دونوں آپ کے مرید تھے آ پ کا کلام بلند پایہ اور ولائل بڑے واضح میں اور آ پ دنیا سے قطع تعلقی پر بڑے استقامت \_ قائم رب \_ آب \_ اردايت ب كفرمايا "مارايت انصف من الدنيا ان محد متھا حد متک وان ترکتھا ترکتک ''( ٹی نے دنیا سے زیادہ انساف کرنے والاکسی کونہیں دیکھا کہ اگرتو اس کی خدمت کرے گا تو وہ بھی تیری خدمت کرے گا لیکن اگر تواس کو چھوڑ دیت تو دہ بھی تختے چھوڑ دیے گی) یعنی جب تک تمہیں اس کی جنجو ہے وہ بھی تمہاری طالب ہے کیکن جب تم اس کونظرا نداز کر کے حق تعالیٰ کی طلب کی طرف متوجہ ہوجاؤ کے وہ بھی تم سے بھاگ جائے گی اور اس کے خیالات تمہارے دل سے نکل جاتے ہیں۔ پس جو تخص صدق دل کے ساتھ دنیا سے اعراض کرے وہ اس کے شریے محفوظ اور اس كمصيبت سے نجات پاجاتا ہے۔

حضرت الوعلى بن الحسن بن على الجوز جانى رحمة الله عليه زمانه كے بيراورائ دور كے مرد يكنا حفرت الوعلى بن الحن بن على الجوز جانى " بھى حضرات تيع تابعين ميں سے ايك تھے۔ آپ اين زمانه كے بے مش بزرگ تھے معاملات طريقت اورنفس كى خرابيوں پرلكھى جانے والى آپ كى تصانيف بہت سى بيں ، حضرت محمد بن على تر خدى كى جمعصر تھے اور حضرت ابراہيم سمر قندى جيے بزرگ آپ كے بى

مريد ت .....ردايت بكرايك مرتبة ب فرمايا" المخلق كلهم فى ميادين الفضلة يركفون وعلى الظنون يعتمدون وعندهم انهم في الحقيقة بقلبون وعن الكاشفة ينطقون ''(سب لوگ غفلت بے ميدانوں ميں گھوڑ بے دوڑاديتے ہيں اورشکوک وادھام پراعتماد کئے ہوئے ہیں کیکن سبجھتے ہیں کہ درحقیقت ہم سے ہی دنیا ایک حالت ہے دوسری حالت کی طرف آ جارہی ہے اور بہاری ہی گفتگوا سرارکوکھو لنے والی ہے ) اس مرشد نے اس طرح غر درطبیعت ادرنفس کی سرکشی کی طرف اشارہ کیا ہے جسیہا کہ ایک جاہل آ دمی اپنی جہالت کا ہی معتقد ہوتا ہے اسی طرح جاہل صوفی اور بھی زیادہ اپنی جہالت کا عقيد تمند ہوتا ہے۔ چنانچ صوفيا ميں سے دوصوفى زيادہ صاحب عزت داختر ام ہوتا ہے جو صاحب علم بھی ہوادر جاہل صوفی سب ہے زیادہ ذلیل ہوتا ہے کیونکہ صاحب علم صوفیوں کو حقیقت کا مرتبہ حاصل ہوتا ہے اور غرور ان کے نزد یک بھی نہیں آتالیکن جاہل صوفی محض غرور میں متلا ہوتے ہیں انہیں حقیقت حاصل نہیں ہوتی۔ وہ غفلت کے میدان میں چرتے پھرتے ہیں ادر سیجھتے ہیں کہ بیدولایت کا میدان ہےا بینے وہم و گمان پر اعتماد کرتے ہیں اور سجصتے ہیں کہ یہی یقین ہے، رسم ورداج کے پابند ہوتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ بیہ ہی حقیقت ہے اپنی نفسانی خواہش کے مطابق ہو لتے ہیں ادر سجھتے ہیں کہ یہی مکاشفہ ہے کیونکہ غرور انسان کے سر سے اس وقت ہی نکل سکتا ہے جب اسے جلال یا جمال حق کا مشاہدہ حاصل ہو۔اس لئے کہ جب اس کا جمال خلام ہوتا ہےتو سب لوگ اسے بی دیکھتے ہیں تو ان کا غرور فنا ہوتا ہےادر حق تعالیٰ کا جلال خلا ہر ہونے کی صورت میں وہ اپنے آپ کونہیں دیکھتااور اس کاغرورسر بی نہیں اٹھا تا۔

حضرت ابومحد أحمد بن الحسين الحريري رحته الله عليه علوم طريقت كو پھيلانے اوررسوم طريقت كومقرر كرنے دالے حصرت ابو محمد احمد

بن الحسين الحرير کی بھی حضرات تبع تابعين ميں ہے ايک تھے۔ آپ حضرت جنيدُ کے راز داروں میں سے تھاور حضرت سہیل بن عبداللہ کی محبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ خلا ہری ادر باطنی تمام علوم سے باخبرعلم فقہ میں اپنے دور کے امام ۔ اصول فقہ کے کامل ماہر اورطریق تصوف میں اس بلند مقام پر فائز تھے کہ حضرت جنیڈ جیسے بلندیا یہ ہزرگ نے آ پ سے کہاتھا کہ''میرے مریدوں کوادب سیکھائے اورانہیں ریاضت کی تا کید کیجئے آپ حضرت جنیلاً کے دلیعبد مقرر ہوئے کہان کے بعدان کی مسند پرتشریف فر ماہوئے ..... آپ کے بار نے *ش دوايت بي كفر*مايا<sup>22</sup> دوام الايسمان وقوام الاديان وصلاح الابدان في ثلاثة خصال الاكتفا والاتقا والاحتماء فمن اكتفلي بالله صلحت سريرته ومن اتقى مانهى الله عنه استقامت سيرته ومن احتماء مالم لوافقه ارتاضت طبيعتمه فشمره الاكتفاء صفو المعرفة وعاقبة الاتقاء حسن الخليقة وغاية الاحتهماء اعتبدال البطيقة ''(ايمان كي يشكَّل، دين كي پُختَّل اوربدن كي اصلاح تمين خصلتوں(۱) اکتفا کرنے (۲) پر ہیز کرنے اور (۳) غذا کی تکہداشت پر مخصر ہے پس جس کسی نے حق تعالی کی ذات کواپنے لئے کافی سمجھ لیا اس کا باطن درست ہو گیا اور جس کسی نے اللہ کے منع کردہ امور سے پر ہیز کیا اس کی سیرت نیک ہوگئی اور جس کسی نے خوراک کی حفاظت (یعنی حلال دحرام ادر مناسب و نامناسب میں تمیز کی ) ادرایے نفس کوریا ضت کا خوگر بنایا اس کی طبیعت اعتدال پر آگئی۔ پس اللہ تعالٰی پر اکتفا کرنے کا ثمرہ معرفت خداوندی کی صفائی، تقویٰ و پر ہیزگاری کا انجام خوش خلقی اورغذا کی تکہداشت کا نتیجہ طبیعت کی تندر تی اور اعتدال ہے ) یعنی جو شخص اپنے تمام معاملات میں حق تعالیٰ کو کافی سمجھتا اور اس پرتو کل کرتا ہےاس کی معرفت بالکل صاف شھری ہوتی ہےاور جومعا ملات میں تقو پی کو اختیار کرتا ہے اس کا اخلاق دنیا اور آخرت میں نیک ہوجاتا ہے جیسا کہ پنج سوایت نے فر مایا بَ كُدُ من كشر صلاقه بالليل حسن وجهه بالنهاد '' (جوكونَى رات كوزياده نماز

پڑھتا ہے اس کا چہرہ دن کے دقت زیادہ باجمال ہو جاتا ہے ) ایک ردایت میں ہے کہ قیامت کے دن متقی لوگ اس شان کے ساتھ آ کیں گے کہ 'وجھ وہ سے نسود عسلسی مناہو من نور ''(ان کے چہر مور ہوں کے اور وہ نور کے منبروں پر بیٹھے ہوں گے )اور جوفخص غیر مناسب غذاؤں سے اجتناب کی راہ اختیار کرے گا اس کاجسم بیاریوں ہے اور نفس شہوت دسرکشی ہے محفوظ رہے گا اور بیہ بات بڑی جامع ادرعمہ ہے جو سفنے کے قابل یے ..... والتّداعلم بالصواب۔

حضرت ابوالعباس احمد بن محمد بن سهل الآملي رمته الله عليه ان تبع تابعین میں سے اہل ظرافت کے شیخ اور اہل صفا کے پیثوا حضرت ابو العباس احمد بن مجمد بن سبل الاملي بيصي ايك يتصر بزرگ مشائخ اورار باب حشمت ميل آپ كا شمار ہوتا ہےا پنے ہمعصرلوگوں میں آپ کا بے حداحتر ام تھا۔علم تفسیر اور قرات کے جید عالم یتھ اور قرآن کے لطائف بیان کرنے میں آپ کو خاص ورک حاصل تھا حضرت جنیڈ کے عظیم مریدوں میں سے تھے، حضرت ابراہیمؓ بارستانی کی صحبت سے فیض یاب ہوئے تھے اور حضرت ابوسعید خراز آپ کی بے حد تکریم کرتے تھے بلکہ آپ کے علادہ تصوف میں کسی کو تسليم بى ندكرت يت روايت ب كما ب ففر الي' السكون الى مالو حات الطبائع يقبطع صباجها عن بلوغ درجات الحقائق ''(طبيعت کی پسنديده چزوں کی طرف سکون تلاش کرما انسان کو تھا کُق کے درجات تک پہنچنے سے ردک دیتا ہے ) یعنی جو تخص · طبیعت کی پسندیدہ چیز وں ہے آ رام حاصل کرتا ہے وہ حقیقت تک پینچنے میں ناکام رہتا ہے کیونکہ جیعتیں تونفس کےاسباب وآلات ہیں اورنفس اللہ تعالیٰ ہے کتا تجاب میں ہے جب کہ حقیقت محل کشف ہے، اس لئے جومرید حق بے جاب میں ہوا درطبیعت کی مرغوبات کی طرف آ رام پا تا ہودہ بھی اس مخص جیسانہیں ہوسکتا جے تق تعالیٰ کا مشاہدہ حاصل ہو۔ پس

كشف المعجوب

ف المعجوب) حقائق تک رسائی کشف کا مقام ہے جو مرغوبات طبعی ہے اعراض کرنے ہے وابستہ ہے کیونکہ طبیعتوں کی الفت دو چیزوں سے ہوتی ہے۔ ایک دنیا ادر اس کی چیزوں سے ادر دوسری آخرت اوراس کے حالات سے۔ دنیا ہے تو اس لئے الفت کرتا ہے کہ اس کا ہم جنس باور عقب سے اپنے باطل گھمنڈ کی دجہ سے الفت کرتا ہے کیونکہ وہ نہ تو اس کا ہم جنس ہے ادر نہ بی اس کی حقیقت کا اسے علم ہے اپس عقبے سے اس کی محبت اپنے زعم کی بنا پر ہے نہ کہ اس کی حقیقت کے علم کی دجہ ہے۔ کیونکہ اگرا ہے حقیقت عقبی کی معرفت حاصل ہو جاتی تو وہ اس د نیا سے قطع تعلق کر لیتااور جب اس د نیا سے قطع تعلقی ہوجاتی تو طبیعت کی حکمرانی ختم ہو جاتی اور پھر حقائق کا مشاہدہ نصیب ہوتا۔ کیونکہ عالم عقبی کا طبیعت کے ساتھ صرف اتنا ہی تعلق بِ كَطِبِيعت فنا بوجائے۔''لأن فيها مالاحطر على قلب بشر ''(اس لے كہ جنت میں وہ نعتیں ہیں جن کا تبھی وہم انسانی میں خیال تک بھی نہیں گز را) دل میں گز رنہ ہونے کی دجہ بیر ہے کہ بیداستہ پرخطر ہےاور جو چیز ایک دفعہ خیال اور دہم میں آجائے اس کی زیاد ہوقعت نہیں ہوتی ۔ بہر حال جب وہم وخیال حقیقت عقبی کی معرفت سے عاجز ہیں تو طبیعت کواس کی اصلی حقیقت سے الفت کیسے ہو کتی ہے۔ پس میہ بات درست ہو گئی کہ عقبی ے- ساتھ طبیعت کالگاؤا یک خیال باطل ہے۔ (واللہ اعلم)

حضرت ابوالمغيث الحسيين بن منصور الحلاج رحة اللهعليه معانی میں مستغرق اوراینے دعویٰ میں ہلاک شدہ حضرت ابدالمغیث الحسین بن منصور الحلالج بھی حضرات تبع تابعین میں ہےا کی ہیں، آپ طریقت کے مشاقوں اور مستول میں سے بتھے، آپ قوی حال اور بلند ہمت کے مالک بتھے، آپ کے بارے میں مشائخ کا اختلاف ہے بعض کے مزد یک آپ مردود ہیں لیکن بعض کے ہاں مقبول۔ حضرات عمر بن عثمان المکنِّ، ابو يعقوُب يز جورتُ ، ابو يعقوب القطعُ ، على بن سهل اصفها في أور

كشف المحجوب

ان جیسے دوسرے بزرگوں نے آپ کور د کر دیا ہے، لیکن ابن عطارٌ محمد بن حنیفٌ ، ابوالقاسم نصرآ بادیؓ اور دوسر ے متاخرین نے آپ کو تبول کیا ہے اور حضرات جنیڈ جُبلؓ، حریر ؓ، مصریؓ ادران جسے ہزرگوں کی ایک جماعت نے آپ کے بارے میں توقف کیا ہے جب کہ ایک د دسر کے روہ نے آپ کوجاد دادراس کے اسباب کی طرف منسوب کیا ہے تا ہم ہمارے دور میں شیخ المشائخ حضرت ابوسعیدابوالخیرٌ، حصرت شیخ ابوالقاسمٌ اور حصرت شیخ ابوالعباس مشقاقٌ نے آپ کے بارے میں اپنی رائے کوراز میں ہی رکھا ہے، البیتہ ان حضرات کے نز دیک آ پ بزرگ ہی تھے۔حضرت استاد ابوالقاسم قشیریؓ فرماتے ہیں کہ وہ واقعی اہل طریقت واہل معانی میں سے ایک بزرگ تھاتو لوگوں کے نظرا نداز کرنے سے وہ مردود ہرگز قرار نہیں یاتے ادراگر دہ طریقت میں مجورا درحق تعالیٰ کے نز دیک مردود میں تو دہ لوگوں میں مقبول ہونے کے باعث مقبول قرار نہیں پائے ۔لہذا ہم ان کے معاملے کوحق تعالیٰ کے سپر د کرتے ہیں۔البتہ جس قدر ہزرگی کانشان ہم نے ان میں پایا ہے اس قدران کو ہزرگ سمجھتے ہیں۔ سہر حال صرف چند بزرگوں کے علادہ باقی تمام مشائخ میں سے ان کی فضیلت کے کمال اور حال کی صفائی اور اجتها دوریاضت کی کثریت کا کوئی بھی منگر نہیں .....اس کتاب میں ان کا تذکرہ نہ کرنا دیانت کے خلاف ہوتا کیونکہ <sup>ب</sup>عض اہل خاہران کی تکفیر کرتے اوران کی فضیلت و دلایت کا انکار کرتے ہیں، اور آپ کے احوال عذر، حیلہ سازی اور جادو کی طرف منسوب کرتے ہیں ادر پی بھتے ہیں کہ حسین بن منصور حلاج بغداد کاوہ بے دیں شخص کے جو محمد بن زکریا کا استاد اور ابوسعید قرمطی کا رفیق کا رتھا۔ حالانکہ جن حسین کے بارے میں مثائخ کا اختلاف ہے وہ بیضا کے رہنے والے فارس کنسل بزرگ بتھے ادرمشائخ کا ان کوترک اور رد کرنا ان کے ذہن میں کسی طعن کی دجہ ہے ہیں بلکہ ان کے عجیب دغریب حالات د دا اقعات کی وجہ سے سے ، کہ پہلے د ہ حضرت مہل بن عبداللَّہ کے اراد تمند تتھ کیکن پھران سے اجازت لئے بغیر وہاں سے چلے گئے اور حضرت عمرو بن عثان سے رابطہ پیدا کیا

شف المحجرب)

پھر دہاں سے بھی بغیر اجازت چلے گئے اور حضرت جنیڈ سے تعلق پیدا کرنے کی کوشش کی لیکن انہوں نے قبول نہ کیا تو دقت کے دیگر تمام مشائخ نے بھی ان کو چھوڑ دیا۔ پس دہ عمل میں متروک ہیں اصل طریقت میں متروک نہیں .....کیانہیں دیکھتے کہ حضرت شک<sup>ل</sup> نے فر مایا "ابا والحلاج في شيٌّ واحد فخلصني جنوني واهلكه عقله "( شراورطاح ایک ہی حالت میں تھے پس مجھے تو میر ے جنون نے بچالیا اور اس کی عقل نے ہلاک کر دیا ) اگر وہ دین کے بارے میں مطعون ہوتے تو حضرت شبکؓ یوں تبھی نہ کہتے کہ میں اور حلاج ایک بی حالت میں بیں .....اور مفرت محد بن خفیف ؓ نے فرمایا کہ 'ہو عالم دبانی '' (وہ عالم ربانی ہیں ) ای طرح آپ کی بزرگی اور فضیلت کی اور بھی بہت می دلیلیں موجود ہیں۔ تاہم مشائح کی ناراضگی اور نافر مانی اس راہ طریقت میں ان کیلئے دحشت اور ہجران کا باعث بن گئ ..... تصوف کے اصول دفر وع ادر رموز د کلام میں ان کی تصنیفات بہت ی ہیں اور میں ملی بن عثان جلائیؓ نے بغدادادار اس کے گرد دنواح میں ان کی تصنیفات کے بچاس نسخ اورخوزستان کارس اورخراسان میں بھی بعض نسخ خود دیکھے ہیں۔ان میں ہرتسم کی وہ ہا تیں موجود پائی میں جوابتدا میں مریدوں پر خلاہر ہوا کرتی ہیں۔اس میں یے بعض با تیں تو بڑی قوی ہیں اور بعض بہت ضعیف ہیں۔ بعض بڑی آ سان اور بعض انتہائی مشکل ہیں۔ در حقیقت حق تعالی کی طرف سے جب کی شخص پر کوئی بات ظاہر ہوتی ہے تو اپنے حال کی قوت کے مطابق اے لوگوں کے سامنے بیان کرتا ہے اور حق تعالٰی کافضل اس کی امداد کرتا ہے لیکن اگرا بنے کلام کی تعبیر میں عجلت ہے کا م لے اور تعجب کا مظاہرہ کرے تو اس طرح ہیدا ہوجانے والےادھام اور پیچید گیاں سننے دالے کونفرت اور بیزاری میں مبتلا کر دیتی ہیں ادر عقل اس کلام کے ادراک میں ناکام ثابت ہوتی ہے تو اس دفت لوگ کہنے لگتے ہیں کہ یہ کلام بڑاہی بلند ہے۔ چنانچہ ایک گروہ توایٰ جہالت کی دجہ سے اس سے منکر ہو جاتا ہےاور د دسرا گروہ اپنی جہالت ہی کی دجہ ہے اس کا اقر ارکرتا ہے، ادرا یک گروہ کا انکار د دسرے

نشف المحجوب

<sup>ع</sup>روہ کے اقرار کی طرح ہی ہے، کیکن جب اہل تحقیق وبصیرت اس عبارت میں غور کرتے ہیں تو اُنہیں نہ تو کو کی الجھن ہوتی ہےادرنہ ہی وہ کسی تبجب میں جتلا ہوتے ہیں۔اوروہ اس کی مدح یاذم سے فارغ ادراس کے انکار واقرار ہے ایک طرف ہو جاتے ہیں سسادر باقی وہ لوگ سخت غلطی میں مبتلا ہیں جواس جوانمر دخسین بن منصور حلاج کے تعجب انگیز واقعات کو جادوگری سے منسوب کرتے ہیں کیونکہ اہل سنت و جماعت کے ہاں جاد د کا دجود اسی طرح حق ہےجس طرح کرامت کا دجود! البیتہ جاد دو کا اظہار ہر حالت میں کامل در ہے کا کفر ہے اور کرامت کا اظہار کامل در بے کی معرفت ہے۔ اس لئے کہ ان میں سے ایک جادوتو حق تعالی کی ناراضگی اورغضب کانتیجہ ہےاور دوسرا کرامت اس کی خودشنودی اور رضا کا تمر ہے اور میں اثبات کرامات کے باب میں پوری شرح کیساتھ اس مسلے کو بیان کروں گا ادر الل سنت د جماعت کے ارباب بصیرت کا انقاق ہے کہ کوئی مسلمان نقصان بسندادر جاد د گرمبیں ہوسکتا اور نہ ہی کوئی کافر صاحب کرامت ہوسکتا ہے۔ کیونکہ ضدیں ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتیں۔ حالانکہ حسین بن منصور جب تک زندہ رہے نیکی کے لباس میں رہے، یعنی اچھی تمازوں اور اللہ تعالیٰ کے ذکر اور مناجات میں مشغول رہے۔۔۔۔۔ ہمیشہ روزے ہے رہتے ، اللہ تعالیٰ کی حمہ و ثنااور اس کی عظمتوں کو بیان کرتے رہے اور حق تعالیٰ کی صفت تو حید کے عمدہ نکات بیان کرتے رہے،لہذاا گرآ پ کے افعال تحریم پینی ہوتے تو اس طرح کے نیک کام آپ ہے کال ہوتے۔ پس بلاشبہ بیافعال کرامت یتھاور کرامت کسی تحقق ولی ہے ہی ظاہر ہوا کرتی ہے، اہل سنت کے بعض علاان کے اس نظریئے کارد کرتے ہیں کہ 'بندہ ادر خدابا ہمل کرایک دحدت بن جاتے ہیں کیکن علما وکی نیشنیج آپ کی عبارت پر ہے نہ کہ معنی پر ۔ کیونکہ مغلوب الحال صحف کاغلبہ حال کے دقت اپنی عبارت کو درست رکھ سکناممکن نہیں ۔ نیز بیچھی ہوسکتا ہے کہ اس عبارت کامفہوم اس قد رمشکل ہو کہ لوگ اس کو بچھنے سے قاصر رہتے ہوں ادران کے اپنے دہم نے اس عبارت سے ان کیلئے الیک صورت پیدا کردگ ہو

کہ دو پخض اپنی کم نہمی کی وجہ سے اس کا انکار کرر ہے ہوں حالا نکہ ان کابیا نکارخودان کی کم فہنی کی طرف راجع ہوگا نہ کہ اس معنی کی طرف الیکن میں نے بغداد میں محدین کے ایک ایسے گروہ کود یکھا ہے کہ وہ آپ سے محبت کا مدعی ہے اور آپ کے کلام کواپنے الحاد کیلئے محبت قراردیتاادراینے آب کوحلاجی کہلاتا ہے اور آپ کے معاملہ میں بڑی مبالغداً میری سے کام لیتا ہے۔جس طرح کہ رافضی (شیعہ ) لوگ حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہے اپنی محبت کے بارے میں انتہائی مبالغہ سے کام کیتے ہیں۔ میں انشاءاللہ ان کے کلام کی تر دیدادران فرقوں ے بیان میں ایک مستقل باب لا وُں گا۔الغرض آ پ چونکہ مغلوب الحال <del>ثخص تھ</del>ا درا پنے آب پر قابونہ رکھ کیتے تھاس لئے آپ کا کلام لائق اقتد انہیں کیونکہ صرف ای شخص کا کلام لائق اقتدا ہوتا ہے جواپنے آپ پر قابور کھ سکے سی پس الحمد اللہ کہ میرے دل میں آپ کی عزت موجود بابم ندتو آب كاطريق سى اصل يرضيح باورند بى آب كاحال سى محل ير متمکن ہےاور آپ کے احوال میں بظاہر بڑا فساد ہے، جھے اپنے مکاشفات کی ابتدا میں آ ب متعلق بہت ہے دلائل حاصل ہوئے اور میں نے آ پ کے کلام کی شرح میں ایک مستقل کتاب بھی لکھی جس **میں آ**پ کے کلام کی عظمت اور آ پ کے احوال کی محبت کودلائل و براهین سے ثابت کیا۔علاوہ ازیں اس <sup>ق</sup>بل ذکر کردہ اپنی کتاب''منہاج الدین' م**ی**ں بھی آپ سے احوال کی ابتدادانتہا کو بیان کیا ہے اور مخصراً یہاں بھی چھ بیان کردیا ہے۔ پس جس طریق کی اصل کواتے اعتراضات کے ساتھ ثابت کرنا پڑے اس کے ساتھ کس طرح تعلق پیدا کیا جائے ادر *من طرح ا*س کی اقتدا کی جائے؟ کیونکہ نفسانی خواہشات کوتو سچائی کے ساتھ ہرگز موافقت نہیں ہوتی۔ اس لئے وہ <sup>ح</sup>ق سے انحراف اور تجروی کیلیے طریقے تلاش کرتی رہتی ہیں تا کہ اس سے لیٹ جا کیں ۔۔۔۔ آپ سے روایت ہے کہ فرمایا '' الالسنة مستنطقات تحت نطقها مستهلكات ' ( زباني بي ليكن ان \_ نکلنے دالے الفاظ میں دل کی ہلاکت کے سامان پوشیدہ ہوتے ہیں) یعنی عبارتیں ادر الفاظ



باعث آفت ہیں اور معنی کی حقیقت بیان کرنے میں تا کام ہیں۔ کیونکہ اگر معنی حاصل ہو جائے تو پھر وہ عبارات کی وجہ سے گم نہیں ہو سکتا۔ اگر دہ گم ہو جائے تو پھر عبارات کی وجہ سے وجود پذیر نہیں ہو سکتا۔ حقیقت سہ ہے کہ طالب اپنی سوچ سے کسی عبارت کوکوئی معنی پہنا تا ہے اور پھران کو حقیقی اور صحیح معنی سمجھ لیتا ہے اس لئے ہلا کت میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ ( داللہ اعلم )

حضرت ابواسحاق إبراتهيم بن احمد الخواص رحمة اللهطيه ادر انہی تابعینؓ ہے ایک متوکلین کے سپہ سالار اور اہل شلیم د رضا کے پیشوا حضرت ابواحاق ایرا بیم بن احمد الخواص بیمی بیں۔ آپ تو کل میں بڑی شان اور بلند مقام کے مالک تھے آپ نے بہت سے مشائخ کو پایا۔ آپ کی بہت <sup>م</sup>ی کرامتیں مشہور ہیں اور معاملات طریقت میں بڑی عمدہ تصانیف موجود ہیں...... آپ کے بارے میں روایت ہے كرآب فرمايا" العلم كله في كلمتين لاتتكلف في ماكفيت ولا تضع ما است کفیت ''(تمام کاتمام علم دوجلوں میں مجتمع ہے ایک ہیرکہ توالی نے جس کا م کا تجھے مكلّف نہيں بنايا اس كا تكلف نہ كرے اور دوسرا يہ كہ جس كام كا تجھ پر فبريضہ عائد كيا گيا ہے اس کوضائع نہ کرے) تا کہ دنیا وآخرت میں توحق تعالی کے منشاء کے موافق ہوجائے۔اس کلام سے مراد بیہ ہے کہ تو اپنی قسمت کو تبدیل کرنے کی کوشش مذکر کیونکہ بیقسمت از کی ہے ہور تمہارے تکلف سے بیہ تبدیل نہیں ہو سکتی اور ان کے احکام کی بجا آ وری میں کوتا بھ کا مرتکب نہ ہو کہ تھم کا ترک تچھ کو بر ے انجام ہے دو چار کر د بے گا۔۔۔۔۔لوگوں نے آپ سے وريافت كيا كرمجا تبات من سي آب في كيا كجرد يكاب؟ تو آب ففر مايايون توبهت سے عجائب دیکھے ہیں لیکن سب سے عجیب ترید بات دیکھی ہے کہ <sup>حض</sup>رت خضر علیہ السلام نے میری صحبت اختیار کرنا جا بی کیکن میں نے انکار کردیا۔لوگوں نے پوچھا اس کی دجہ کیا ہے؟ تو فرمایا'' میں نے بیاس لیے نہیں کیا تھا کہ مجھےان سے زیادہ کسی ایتھے رفیق کے ملنے

کی تو قع تھی بلکہ صرف اس لئے کہ میرے دل میں خوف پیدا ہوا کہ حق تعالی کو چھوڑ کر آپ پر بھروسہ نہ کر تا پڑے اور یوں آپ کی صحبت میرے تو کل کو نقصان نہ پنچائے اور میں فریضہ کو ترک کر کے نفل کی ادائیگی میں نہ لگ جاوَں خلاہر ہے کہ آپ کی سہ بات آپ کے کمال پر دلالت کرتی ہے۔

ح**ضرت ابوحمز ەبغدادى**رمىتەلىلىغا عزت کے سرایردہ اور اہل یقین کی بنیاد حضرت ابو حمزہ بغداد المیز از بھی حضرات تن تابعین مل سے ایک تھے۔ آپ اپنے حلقے کے بڑے اور مشائخ کے متکلمین میں شار ہوتے تھے۔حضرت حارث محاسِیؓ کے مرید حضرت سرک سقطیؓ کے صحبت یافتہ حضرت نورکؓ ادر حضرت خیر النسانج کے ہمعصر ادر بڑے بڑے مشائخ ہے اکتساب فیض کرنے دالے تھے۔ آپ بغداد کی مجدرصافہ میں حلقہ دعظ فر مایا کرتے تھے، آپ علم تفسیر اورعلم تجوید کے بلندیا به عالم یتصادر پنج سیالیت کی احادیث کے سلسلہ میں آپ کی ردایت کردہ حدیثیں بڑی ثقة اور متتدمجھی جاتی ہیں۔ آب وہی داحد قابل تعریف انسان ہیں جنہوں نے حضرت نور کُ کان کی مصیبت کے دور میں ساتھ دیا تھا چنانچہ تن تعالٰی نے ان سب کونجات سے نوازا۔ میں انشاء اللہ اس کو حضرت نورٹی کے مذہب کی شرح میں بیان کروں گا۔۔۔۔۔ آپ سے روايت ٢٠ كفرمايا" اذا مسلمت منك نفسك فقد اديت حقهاو اذا سلم منك المخلق فقصيت حقوقهم " (جب تحمد ستيرانف محفوظ ره كمياتو كويا تون اي د جود كا حق ادا کردیا اور جب بچھ سے تحلوق خدا محفوظ رہی تو کویا تونے ان کے حق بھی ادا کرد یے ) لینی نقوق کی دوشتمیں ہیں ایک تیر بے اپنے وجود کاحق اور دوسرالوگوں کاحق ...... جب تو ایے نفس کواللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور گناہ ہےروک رکھےاور آخرت کی سلامتی کا راستہ تلاش کر بے تو تونے اپنفس کاحق ادا کر دیا اور جب تونے لوگوں کواپے شر سے محفوظ رکھا ادر

ان کیلئے برائی کاارادہ نہ کیا تو تونے ان کاحق بھی ادا کر دیا۔ لہذا اس کوشش میں لگارہ کہ بتھ کو اور مخلوق کو بتھ سے کوئی برائی نہ پہنچ پھراس کے بعد حق تعالیٰ کے حقوق ادا کرنے میں مشغول ہوجا۔ ( دائلہ اعلم )

حضرت ابوبكر محمد بن موسىٰ الواسطى رميته الله عليه

اینے فن کے امام، بلند حال اور لطیف کلام حضرت ابو کم حمد بن موئ الواسطی بھی حضرات تبع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آپ محقق مشائخ میں شار ہوتے تھے اور حفائق تصوف کے بیان کرنے میں پرعظمت شان اور بلند مقام کے حامل بز رگ یتھے۔ جملہ مشائخ ے نزد یک آپ قابل تعریف تھے۔ حضرت جنید ؓ کے قدیم اصحاب میں آپ کا شار ہوتا . ب. آب كاكلام اس قد رمشكل موتاتها كدامل ظاهركي آنكه ش جيمًا ندتها . آب زياده عرصه · سی شہر میں آ رام کیلیے تھم تے نہ تھے لیکن جب آ پ مرومیں تشریف لائے تو چونکہ یہاں کےلوگ اپنی لطافت طبع کی وجہ سے بڑے نیک سیرت تھے اس لئے انہوں نے آپ کا بڑا احترام کیا اور عزت کے ساتھ آپ کو قبول اور آپ کا کلام ساچنا نچہ آپ نے باقی عمر وہاں بی گزاردی سنآ پ سے دوایت ہے کہ فرمایا''الدا کر فی ذکرہ اکثو عقلة الناس المد المسرة ''(اس كاذكركر نے والے كوذكركر نے ميں اكثرالي غفلت ہوجاتی ہے كما يى غفلت تو اس کا ذکر بھول جانے والوں کو بھی نہیں ہوتی ) کیونکہ اگر اس کی ذات کو یا در کھے اورزبان سے اس کا ذکر بھول بھی جائے تو نقصان دہ ہیں ،نقصان دہ حالت تو پہ ہے کہ زبان پراس کا ذکر تو کرتار ہے لیکن اس کی ذات کوفراموش کر دے کیونکہ اس طرح ذکر بغیر مذکور کے ہوگا۔ پس حق تعالیٰ کی ذات سے روگر دانی کے باد جود ذکر کرتے ہوئے کسی **غور میں م**بتلا ہوجانا غفلت کے اعتبار ہے اس حالت ہے زیادہ ہے کہ غرور میں مبتلا کر دینے دائے ذکر ے روگردانی کرےاور ذات جن تعالیٰ کویا در کھے۔ کیونکہ ذکر کو بھول جانے والے څخص کو

حضرت الومكر بن دُلف بن تجد الشبلى رحمة الله عليه احوال كيلي تسكين اور مقال كيلي كشى حفرت الوبكر بن دُلف بن تجد ارشكى بحن حضرات تن تابعين مي سے ايك تھے۔ آپ كا شار بز بي بزرگوں اور مشہور مشائخ ميں موتا م حقن تعالى سے تعلق كے معاملہ ميں آپ كى زندگى بڑى پاكيزہ اور اچھى ربى ہے اور حقيقت تصوف كے بيان ميں آپ كر بڑے قامل تعريف اور لطيف اشار موجود ميں۔ چنانچہ متا ترين ميں سے ايك بزرگ كالمبنا ہے كه مند شاق ميں عجمان الدنيا الشاد ات الشب لى و نكات المرتعش و حكامات المجعفر '' (تين چزيں دنيا كر جائز كان ميں تين رحض شبكي كر اشارات ، حضرت مرتق كى زكات اور حضرت جعفر كى حالي مار آپ اين دور كر بزرگ موفيا اور مرداران انل طريقت ميں سے ايك تھے۔ تركى جائز كى اندۇ كايت ) آپ اين دور كر بزرگ موفيا اور مرداران انل طريقت ميں سے ايك تھے۔ تركي كار تركي

الشف المحد

حصے **میں** خلیفہ دفت کے دربانوں کے افسر تھے کیکن پھر حضرت خیر النساج کی صحبت **میں ت**وجہ کی اور <sup>ح</sup>ضرت جنید بغداد گ<sup>\*</sup> کے مرید ہو گئے ان کے علاوہ بھی دقت کے دوسر ہے بہت سے بزرگوں کی زیارت کا شرف حاصل کیا۔ آپ سے روایت ہے کہ آپ نے حق تعالٰی کے ارشادُ نُقُلُّ لُسلطُوْ مِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنُ أَبْصَارِهِمْ '' (مومنوں سے کہدیچے کدایی نگاہیں يجى ركها كرير) كم يعنى شرايا "اى ابتصاد الرئوس عن المحادم وابصاد القلوب عماسوی اللہ تعالی '''(یعنی اپنے مرکی آنکھوں کوٹہوت کے ساتھ دیکھنے سے اوراینے دل کی آنکھوں کواللہ تعالیٰ کے علادہ کسی اور کی طرف متوجہ ہونے سے حفوظ رکھیں ) پی شہوت کا اتباع اور غیر محرم کوشہوت کی نگاہ ہے دیکھنا حق تعالی سے خفلت کی وجہ ہے ہوتا ہے ادراہل غفلت کیلئے سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ وہ اپنے عیوب سے بھی غافل ہوتے ہیں اور جوکوئی اس دنیا میں خفلت شعار ہوگا دہآ خرت میں بھی عافل اور جاہل ہی ہوگا · وَحَنُ كَانَ فِي هلاِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ أَعْمَى · ( اورجوكوكَ الردنيا عمد اندها ہے وہ آخرت میں بھی اندھا ہوگا ) اور حقیقت سے ہے کہ جب <del>تک حق</del> تعالیٰ کسی کے دل ے شہوت کا ارادہ پاک نہ فرما دیں اس وقت تک اس کے سر کی آ تکھیں شہوت کی تباہ کاریوں ہے محفوظ نہیں رہ سکتیں ادر جب تک حق تعالیٰ کسی کے دل میں اپنا ارادہ قائم نہ کر دیں اس وقت تک اس کے دل کی نگا ہیں غیر اللہ کے نظار ہے سے محفوظ مبیں ہو تکتیں ..... اورآب کے بارے میں آتا ہے کہ ایک روز آپ بازار میں تشریف لا فے تو ایک گروہ نے آب كود كي كركها كه مسلدا مسجنون " (يتوكونى ديواند ب) تو آب فرمايا "اس عمدكم مجنون وانتم عندى اصحاء فزادي الله في جنوني وزادني صحتكم '' (میں تمہارے مزد یک دیوانہ ہوں اور تم میرے مزد یک ہوشیار ہو۔ پس حق تعالیٰ میری د یوائلی میں اور تمہاری ہوشیاری میں اضافہ کردیں ) یعنی میری دیوائلی حق تعالیٰ کے ساتھ میری شدت محبت کی بنایر ہےاورتمہاری ہوشیاری حنّ تعالٰی ہےتمہاری شدت غفلت کی ہجہ

كشف المعجوب)

ے ہے اس لئے میری دُعا ہے کہ اللہ تعالیٰ میری دیوا تکی میں اضافہ کردیں تا کہ میر اقرب اور بڑھ جائے اور تمہاری ہوشیاری میں اضافہ کر دیں تا کہ تمہاری غفلت اور دوری بھی بڑھ جائے ...... آپ کا بیہ جوابی قول آپ کی غیرت کی دجہ سے تھا کہ بیلوگ مسلمان ہونے کے باد جوداس قد رکم علم کیوں ہو گئے ہیں کہ دہ جنون اور محبت الٰہی کی کیفیت میں فرق بھی محسوس نہیں کر سکتے ......(واللہ اعلم)

حضرت ابوحمد بن جعفر بن تصير الخالدي رمته التدمليه اور انہی حضرات تیج تابعین میں سے اولیاء کرائم کے احوال واتوال کولطیف برايد مل بيان كرف والے حضرت ابو محمد عفر بن خالد كى بھى ايك بيل-آب كاشار حضرت جنیڈ کے بڑے اور پرانے اصحاب میں ہوتا ہے۔ آپ علوم تصوف کے بڑے تجر عالم۔ مشائخ کے کلام کے حافظ ادران کے حقوق کی بڑی رعایت کرنے دالے تھے علم کے تمام شعبوں میں آپ کا کلام بزابلند پایہ ثنار کیا جاتا ہے اور آپ نے نفس کی سرکشی کوتر ک کرنے ے سلسلہ میں تمام مسائل میں بڑی عمدہ حکا تمیں بیان فر مائی بیں لیکن ان کومنسوب کسی ادر کی طرف كياب ..... آب ے دوايت ہے كفرمايا "التوكل استوا القلب عند الوجود والعدم ''(رزق کے ملنے پانہ ملنے تمام صورتوں میں دل کے ایک حال پر برابر ر بنے کا نام تو کل ہے ) یعنی رزق کے موجود ہونے پر خوش نہ ہوا درموجو د نہ ہونے پر عملین نہ ہو کیونکہ انسان کاجسم حق تعالی کی ملکیت ہے اور اس کی پر ورش یا ہلا کت کے معاملہ میں حق تعالیٰ بی زیادہ بہتر اور حقدار ہیں کہ اس کو جس طرح جا ہئیں رکھیں تو درمیان میں دخل نہ دے، ملک کومالک کے حوالے کرادراپنے تصرف کورک کردے ......حضرت ابو محد بن جعفر م بیان فر ماتے ہیں کہ میں ایک دفعہ حضرت جنید کی خدمت میں حاضر ہوا تو آب بخار میں مبتلا یتھے، میں نے حرض کی استاد کمرم ! اللہ تعالیٰ ہے دُعا کیجئے کہ وہ آپ کے جسم کو تندر تی عطا

كشف المح

فرمائیں، آپ نے فرمایا کل میں تندر تق کیلئے دُعا کررہا تھا کہ میرے اندرے آ داز آئی کہ تہماراجسم ہماری ملک ہے۔ ہم چاہئیں گے تو اے تندرست رکھیں ادر چاہئیں گے تو بیار رکھیں گے۔ ہمارے اور ہماری ملک کے درمیان دخل دینے دالے تم کون ہوتے ہو، اپنے تصرف کو ترک کردوتا کہ ہمارے بندے ہوجا و!......(والنداعلم)

250

حضرت ابوعل**ی محمد بن ق**اسم الرود **باری** رحمته الله علیه قابل تعریف اور یخاوت کے معدن حضرت ابوعلی محمد بن القاسم الرود باری بھی انہی حضرات تبع تابعین میں ہے ایک ہیں، آپ صوفیاء میں سے بڑے جوانمرد بزرگ اور بادشاہوں کی ادلاد میں سے تھے۔معاملات تصوف کے جملہ نون میں بڑی شان کے مالک تھے، آپ کے اوصاف اور کرامتیں بکٹرت ہیں اور طریقت کی باریکیوں کو بیان کرنے میں آ بكااسلوب انتهائي لطيف بآب سے روايت ب كفر مايا "المويد لايويد لنفسه الا ما اراد الله له والمواد لا يريد من الكونين شيأ غيره ''(مريدوه،وتاب، اپنے نفس کے لئے وہی چیز چاہئے جواللہ تعالٰی اس کیلیۓ چاہتے ہیں ادر مراد دہ پخص ہے جو دونوں جہانوں میں حق تعالیٰ کے سواکسی چیز کونہ جانے) پس ایک تو اپنے ارادے سے حق تعالی کے ارادے پر راضی ہوتا ہے تا کہ وہ مرید ہوا در اللہ تعالی کے محبت کا تو کوئی ارادہ ہی نہیں ہوتا چہانچہ وہ حق تعالی کی مراد ہوتا ہےلہذا جوشخص حق تعالیٰ کو جا بتا ہے وہ اس چیز کے علادہ کسی چیز کاارادہ نہیں کرے گاجو چیز حق تعالیٰ اس کیلئے جاہئیں گے دہ بھی حق تعالیٰ کے علادہ کسی چیز کاارادہ نہیں کرےگا۔ پس حق تعالیٰ کے ارادے پر راضی ہوجانا طالب حق کے مقامات کی ابتدا ہے اور حق تعالی ہے محبت اس کے اجوال کی انتہا ہے ..... اور مقامات کا تعلق عبودیت کے محقق سے نے ہے جب کہ انتہائی درجات کا حصول محض تائید رہانی ے ہوتا ہےاور جب ایسا **ہےتو پھر مریداین ذات کے** ساتھ قائم ہوتا ہے کیکن مرادحق تعالی



کے ساتھ قائم ہوتا ہے..... (واللہ اعلم)

حضرت ابوالعباس قاسم بن مهدي السياري رحمة الذعليه ادرانہی میں سے تو حید خداوندی کے خزینہ ادر اس کی کیتائی کی طرف رہنمائی کرنے والے بزرگ حضرت ابوالعباس قاسم بن مہدی السیاری بھی ایک ہیں آ پ اسپنے دور کے بہت بڑ سے بیشوااور علوم ظاہری وباطنی کے بلند پا بدعالم تھے آپ نے حضرت ابو بکر واسطیؓ کی صحبت اور دوسرے بہت سے مشائخ ہے تربیت کا شرف حاصل کیا تھا آ پ طبقہ صوفیاء میں بڑے متاز اور صاحب شرف حق تعالٰی کی محبت میں سب سے زیادہ زاہد تھے۔ آ پ کا کلام بلند پایداورتصانف بڑی قابل تعريف ميں سي آ ب ے بارے ميں آ تا ہے كهفرمايا "التوحيدان لايخطر بقلبك مادون التوحيد "(حق تعالى كاتوحيدكا حق بیہ ہے کہ دل میں اس کے سواکسی چیز کا گزر ہی نہ ہو) یعنی تیرے دل میں مخلوق بلکہ اپنے معاملے کی صحت وصفائی کا دھیان بھی نہ آئے کیونکہ غیر کا خیال ان کے اثبات کی وجہ بے آتا ے اور جب غیر <del>ن</del>ابت ہو گیا تو گویا مقصد تو حید تو ساقط ہو گیا۔۔۔۔۔ آ پ ایک علمی اور ددلتمند خاندان کے چشم و چراغ تصاور مرومیں کسی کو بھی آپ کے خاندان پر فوقیت حاصل ندتھی ، آپ نے اپنے والد سے بہت بڑی جائیدا دورا ثت میں پائی تھی کیکن وہ تمام ددلت دمیر آث د ب كرآب في حضرت يغ مر الله محدوموت مبارك خريد الح يت خدا تعالى ف ان د وبالوں کی برکت ہے آپ کوتو بہ نصوح کی تو فیق نصیب فر مائی اور آپ حضرت ابو بکر واسطیٰ کی صحبت میں داخل ہو گئے ادر اس مقام ومرتبہ تک پہنچ کہ صوفیاء کے ایک گروہ کے امام و چیٹوا ہو گئے ..... جب آپ دنیا سے رخصت ہونے لگم تو دسیت کی کہ بیددونوں موئے مبارک میرے منہ میں رکھادیئے جا کمیں۔ ای کے اثر سے آج تک آپ کی قبر مرد میں خلاہر ہے اور مرجع خاص وعام ہے، لوگ آپ کے توسط ہے اپنی مہمات حق تعالی کے حضور پیش

251

كشف المعجوب

کرتے ہیں اور اپنی مراد حاصل کرتے ہیں۔

حضرت الوعبد التدمحمه بن خفيف رحمته الله تعالى عليه تصوف میں اپنے دور کے بادشاہ اور تصرف و تکلف سے بے نیاز حضرت ابو عبداللد محمد بن خفیف بھی انہی حضرات تبع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آ پ اپنے دور میں علوم کے تمام شعبوں کے امام رہے ہیں مجاہدات میں آب بڑی شان اور حقائق کے بیان میں مہارت تا مدے مالک تھے۔ آپ کی پرمسرت زندگی اور مرتبہ ومقام آپ کی تصانیف ے خلاہر ہوتا ہے۔ حضرات ابن عطاشبکی حسین بن منصور جرید کی دغیرہ کو**آ** پ نے پایا ادر مکہ مکرمہ میں حضرت یعقوب نہر جورٹ کی صحبت کا فیض حاصل کیا تھا۔ مجدد ہونے کی وجہ ہے آپ نے بڑے نیک سفراختیار کئے ، آپ کاتعلق شاہی خاندان سے تھالیکن جب اللہ تعالی نے توجہ کی تو فیق ارزانی فرمائی تو آپ نے دنیا سے مند موڑ لیا۔ اہل معانی کے دلوں عن آب کى برى عظمت و بر رگى موجود ب ..... آب ب روايت ب كدفر مايا "التوحيد الا عراض عن الطبيعه ''(ا پْیطبیعت ے احراض کرنے کا نام توحیر ہے ) اس لئے کہ تما طبیعتیں اللہ تعالٰی کی نعتوں ہے محبوب اور نابینا ہوئی ہیں۔ پس جب تک طبیعت سے اعراض ندكيا جائح فن كى طرف توجنبيس موسكتى اورطبيعت كى طرف توجد كرف والاتو حيدكى حقيقت سے مجوب رہتا ہےادر جب تم نے طبيعت كى خرابيوں كود كھ ليا تو تو حيد كى حقيقت تك رسائى حاصل كرى .....ادرآب كى كرامتين اوردليس بهت بي \_ (واللداعلم)

252

حصرت الوعثمان سعید بن سلام المغر کی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ حضرت العینؓ میں سے ایک سیف سادت ادرآ فاآب سعادت حضرت ابو عثان سعید بن سلام المغر بنؓ جھی ہیں۔ آپ اپنے حال پر قابور کھنے دالے بزرگوں میں سے

ایک بتھے۔علم کےفنون میں کافی حصہ رکھتے بتھے۔تصوف میں صاحب ریاست دسطوت بتھے نفس کی برائیوں کو بیان کرنے میں آپ کی بہت ی روایات ہیں اور عمدہ کرامات مشہور میں ..... آپ *سے دوایت مے فرمایا* ''من انس صبحبة الاغنیاء علی مجالسة الفقراء ابتلا ٥ الله تعالى بموت القلب '' (جواً دى فقراء كى مجالس يردولتمندول كى صحبت دہم نشینی کوتر جیح دیتا ہے اللہ تعالیٰ اس کودل کی موت میں مبتلا کر دیتے ہیں ) لیعنی جو آ دمی فقرا کی مجلسوں میں بیٹھنا چھوڑ کر امراءادر درلتہندوں کی صحبت اختیار کر لیتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے دل کونور معرفت سے بیگانہ کر دیتے ہیں کیونکہ فقراء سے روگر دانی وہی کر سکتا ہے جس نے ابھی تک ان ہے مجالست ہی اختیار کی ہولیکن جو شخص صوفیا ۔فقراء کی با قاعدہ · صحبت اختیار کر لیتا ہے چھر وہ روگردانی نہیں کر سکتا۔ لہذا جو فقراء کی ہم نشینی حچھوڑ کر د دلتهندوں کی صحبت اختیار کر لیتا ہے اس کا دل نیاز مندی کی موت مرجا تا ہے اور اس کاجسم غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے ..... پس جب فقراء کی مجالست ترک کر دینے کا ثمرہ دل کی موت ہے تو پھران کی صحبت سے روگروانی کا انجام کتنا خطرنا ک ہوگا؟ .....ان کلمات سے صحبت اورمجالست كافرق معلوم بوجاتا ب..... ( دالله اعلم بالصواب )

حضرت ابوالقاسم محمد بن محمود النصر آبا دى رحمة اللد تعالى عليه اورانهى ميں يصوفياء كے صف اول كے بہادرادر عار فان طريقت كے احوال بيان كرنے والے حضرت ابوالقاسم محمد بن محمود النصر آبادى بھى ميں آپ نيشا بور ميں اى طرح بلند حال ادر عالى مرتبہ تے جس طرح نيشا بور ميں خوارزم شاہ ادر حمومة ميں شاہ بور ..... فرق بيد تقا كه ان بادشا ہوں كى عزت و مرتبہ اس دنيا ميں تقا ليكن آپ كى عزت آخرت مى ..... آپ كاكلام برا عجيب اور كرامتيں برى بلند پايه بيں آپ حضرت بلى خاد داد الل خراسان كے متاخرين صوفياء كے استاد ہے۔ اب دور ميں آپ كاكو كى ثانى ند تقارفن

كشف المح

علم میں آپ اپنے زمانے کے سب سے بڑے عالم اور سب سے بڑے متلی تھے۔۔۔۔ آپ *ے بارے ٹی) تا ہے کہ فر*مایا ''انت بین نستین، نسبة الی آدم ونسبة الی الحق فادا انتسبت الى آدم دخلت في صيادين الشهرات ومواضع الافات والزلات وهي نسبة تحقق البشوبه قال الله تعالى انه كان ظلوما جهولا واذا نسبت البي المحق دخلت في مقامات الكشف والبراهين والعصمة والولاية وهمى نسبة تحقق العبودية قال الله تعالىٰ و عباد الرحمن الذين يمشون على الارض ہے دسا ''( تو دوسبتوں کے درمیان ہے ایک نسب آ دم علیہ السلام کی طرف اور د دسری حق تعالی کی طرف نے پس جب تمہاری نسبت حضرت آ دم علیہ السلام کی طرف کی جائے گی تو تم شہوت کے میدانوں اورخرابیوں اور خطاؤں کے مقامات میں داخل ہو جاؤ ے بینبت بنہاری بشریت کوتابت کرتی ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ 'بے شک وہ ابني جان كومشقت ميں ڈالنے والا نادان ہے .....اور جب تم حق تعالى كى طرف ابنى نسبت <sup>ک</sup>ر د گے تو کشف، دلا**ئل یاک بازی ادر دلایت کے مقامات میں داخل ہو جا**ؤ گے اور بیہ نسبت تمہاری عبدیت کو تابت کرے گی جیسا کہ فق تعالیٰ نے فرمایا ''اور حق تعالٰی کے وہ بندے جوز مین بر عاجز ی کے ساتھ چلتے ہیں ) بندوں کی نسبت حضرت آ دم ہے تو قیامت ے دن منقطع ہو جائے گالیکن حق تعالیٰ کے ساتھ عبودیت کی نسبت ہمیشہ قائم رہے گی اور ایں میں بھی تغیر نہیں آئے گا 👾 جب بندہ اپنے آپ کواپنی ذات کی طرف یا حضرت آ دم کی طرف منسوب کر بے تواس کا کمال ہیہ ہے کہ یوں کیج ''ایّبی ظلمتُ نفسی '' (میں نے اپنی جان پرظلم کیا ہے ) اور جب ہندہ اپنی نسبت حق تعالٰی کے ساتھ کر بے تو اس دفت اس مقام ميں ہوتا ہے كديش تعالى ارشادفر ماتے ہيں۔ ''بَهاعِبَادِ لاَ حَوْف' عَلَيْكُم اليومَ " (ا - مر - بندو! آج تم يركونى خوف بين - (والتداعلم بالصواب)

حضرت ابوالحسن على بن ابرا جيم الحصر ي رحمة الله تعالى عليه اورانہی حضرات تیع تابعینؓ میں سے ایک راہ حق پر چلنے والوں کے دلی سر دارا ور تحقیق حق میں مصروف رہنے والوں کے جانوں کا حسن <sup>ح</sup>صزت بو<sup>ال</sup>حسن علی بن ابراہیم · الحصر کُبھی ہیں۔ آپ بارگا ہوت کے ذیا حنشام بزرگوں اور صوفیاء کے بڑے اماموں میں ے تھے۔اپنے دور میں آپ بے مثال تھے اور تمام معانی طریقت میں آپ کا گلام بلند مرتبداورعبارات پسندیدہ ہیں .....اور آپ ہےروایت ہے کہ فرمایا'' دعبو نبی فسی بلانبی هاتوا مالكم الستم ملن اولاد آدم الذي حلقه الله تعالى بيده ونفخ فيه من روحه واسجد له ملئكته ثم امره بامر فخالف ناذا كإن اول الدني درريا فكيف كان آخره "(مجصميرى مصيبت م چور دو، لا وجو كي تم ار بال ہے، کیاتم اس آ دم کی ادلاد نہیں ہوجس کوحق تعالی نے اپنے ہاتھ سے پیدا کیا اور اس میں این روح پھونگ ادرا بنے فرشتوں سے اس کو بحدہ کرایا پھرا ہے ایک بات کا تھم دیا تو اس نے اس کی خلاف درزی کی۔ جب منظرک پہلی شراب ہی اس طرح تلچھٹ ہوتو بتا ڈاس کا آخیر <sup>ک</sup>یا ہوگا ) یعنی جب آ دمی کواس کی حالت پر چھوڑ دیں تو وہ پوری طِرح مخالفت پراتر **آ تا** ہے لیکن اگر حق تعالیٰ اس پراپنی نظر عنایت فر مائے رکھیں تو وہ مجسم محبت بن جاتا ہے۔۔۔۔لیہذ اتم حق تعالی کی عنایات کی خوبصورتی کاانداز ہ کر داورا پنے بد معاملگی کا اس سے مقابلہ کر دادر تمام عمراسي ميں گزاردو .....وباللہ التو فیں۔

یصوفیاء متقد مین اوران کے پیشواؤں میں۔ بعض بزرگوں کا تذکرہ تھااگر ہم ان تمام کاذکر اس کماب میں کرتے یا اس گروہ کے ندکورہ حالات کی شرح کرتے اوران کی حکایات بھی لکھتے تو کماب طویل ہو جاتی اوراضلی مقصد فوت ہو جاتا۔ اب ہم متاخرین صوفیاء کے ایک گروہ کے حالات بیان کرتے ہیں ..... تو فیق ، حفاظت اورامداد صرف اللہ دہی کی جانب سے ہوتی ہے۔

كشف المعجوب

كشف المحجوب

بارهواں باب ۔ صوفیاءمتاخرین کے آئمہ کے ذکر میں جان لو! اللہ تعالیٰتمہیں بھلائی نصیب کریں۔ کہ ہمارے اس دور میں ایک طبقہ ایسےلوگوں کا ہے جن میں ریاضت ومحاہدہ کی تو طاقت نہیں پھر بھی ریاضت کے بغیر ہی بزرگی اور فضیلت کے خواہشند ہیں اور تمام الل طریقت کواپنے جیسا ہی سجھتے ہیں کیکن جب یہلے بزرگوں کی باتیں سنتے ان کی عزت وشرف دیکھتے اور ان کے معاملات کو پڑھتے ہیں اور پھراپنے اندرزگاہ ڈالتے میں اوراپنے آپ کوان سے بہت دور پاتے میں تواس خواہش کو ترک کر دیتے میں اور کہتے ہیں کہ ہم ان کی طرح نہیں ہیں اور نیز کہتے ہیں کہ ہمارے زمّانے میں ان جیسے لوگ موجود نہیں ہیں یکین ان کا یہ تول سراسر غلط ہے کہ کیونکہ اللہ تعالیٰ ز مین کوکسی دور میں بھی محبت کے بغیر نہیں چھوڑتے اور اس امت کو ہر گز اپنے دوستوں سے خالی بیں کرتے جیرا کہ پنج پر بیش کاارشاد ہے کہ 'لایز الُ طائفة'' مِن امنی علی المحیو والمحق حتى تقومُ المساعة ''(ميرى امت من سے ايك كروہ تا قيام قيامت نيكى اور حق برقائم ربحًا )اور نیز حفرت پنج برتایی نفر مایا ہے کہ' لایسز ال فسی امنسی اد بسعون على خُلُق ابر اهيم '' (ميرى امت مي بيشدا ي جاليس افرادموجود بي كجو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے خلق پر قائم رہیں گے ).....جس گردہ کا ابھی ہم ذکر کرنے والے ہیں ان میں سے کچھ حضرات تو اس دنیا ہے گزر چکے ہیں اور اپنی روح کورا حت و آ رام پہنچا چکے ہیں اور کچھ حضرات ابھی تک زندہ ہیں اللہ تعالٰی ہم ے اور تمام مسلّمانوں مردوزن سے اپنی رحمت کے سبب راضی ہوں۔

حضرت ابوالعباس احمد بن محمد القصاب رحمته الله عليه ان متاخرین صوفیاءر حمته الله تعالی علیه میں سے ایک راہ دلایت کی روفق جماعت

شف المحجوب

ابل بدایت کامسن حفرت ابوالعباس احمد بن تحمد القصاب ميں - كدآب في مادرا -النم ك مقتد مین صوفیاء کی زیارت کی اوران کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ آپ عالی مرتب تچی فراست، کمترت برهان اورز بدوکرامت میں بڑے مشہور ومعروف بتھے۔طبرستان کے امام حضرت ابوعبداللہ خیاطیؓ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالٰی کی دی ہو کی فضیلتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ کی کوشلیم حاصل کئے بغیر وہ مقام عطافر مادیں کہ جب ہم کودین کے اصولوں اور تو حید کی بار یکیوں کے بیچھنے میں کوئی مشکل پیش آئے تو ہم اس ہے دریافت کریں اور وہ حضرت ابو العباس قصاب کی شخصیت ہے۔ آپ بالکل امی تھ پھر بھی آپ کا کلام اور گفتگواصول دین اور علم تصوف میں بڑی بلند مرتبہ ہوتی تھی اور آپ اپنے ابتدائی اور انتہائی تمام حالات میں عالی حال اور نیک سیرت تھے۔ میں نے ان کی بہت ی حکایات بنی ہیں کیکن اس کتاب میں ہم اخصار کے طریقہ کواپنائے ہوئے ہیں۔ کہتے ہیں کہ بوجھ سے لدے ادنٹ کی مہار بکڑے ایک لڑکا آمل کے بازار جہاں ہر دقت کیچڑ رہتا تھا ہے گزرر ہاتھا کہادنٹ کا یاؤں پھسلاا در وہ زمین پر کر پڑاجس سے اس کی ٹا تک ٹوٹ گئی۔ لوگوں نے ادنٹ کی پیچھ سے یو جھا تاریخ ً كااراده كيا كيونكه وه لزكاباته ملاملا كراوكوں كومد وكيليَّ بكارر ماتھاات ميں اتفا قاً حضرت شيخ ابو العباس اس طرف آ فطحادر يوچها كە كىابوا ؟ لوگوں نے بتايا كدادن كى تا تك توت كى ب آب نے اونٹ کی مہارتھا می اور آسان کی طرف سراٹھا کر دُعا کی ''بار خدایا اس ادنٹ کی ٹائگ درست فرمادے کہ اِگراس کو درست نہیں کر پاچا ہتا تو پھراس لڑکے کے رونے سے قصاب کے دل کوتونے کیوں بے قرار کردیا ہے؟ آب کا یہ کہنا تھا کہ ای وقت ادنٹ انھ کھڑا ہوا اور چلنے لگا ..... اور آب نے ردایت ہے کہ فرمایا ''تمام لوگوں کوچن تعالیٰ کی تقدیر پر ہبرصورت راضی رہنا چاہئے درنہ دہ رنجید ہ رہیں گے کیونکہ اگر تو اس کی تقدیر پر رامنی ہوگا تو مصیبت کے دقت آ زمائش میں ڈالنے والے کی طرف دیکھے گا اور اس طرح بچھے اس مصیبت بر تکلیف نہ ہوگی لیکن اگر تو تقدیر الہی بر راضی نہ رہے گا تو بلاتو خر در آئے گی کیونکہ

258

كشف المعجوب اللہ تعالیٰ ہماری رضامندی یا نہ رضامندی ہے اپنی مقررہ تقدیر کو تبدیل نہیں کرتے تو اس طرح تو رنجیدہ خاطرر ہےگا۔ پس ہمارااس کے فیصلوں پر راضی رہنا ہماری راحت کا سبب ہے،ادر جو خص اس کے فیصلوں پر راضی رہتا ہے اس کا دل آ رام یا تا ہے اور جو کو کی اس کی تقدیر ہےردگردانی کرتا ہےدہاس کی تقدیر کےداردہونے پر رنجیدہ ہوتا ہے..... والتداعلم

حضرت ابوعلى بن الحسين بن محمد الدقاق رمة اللاعليه مریدوں کابیان اور محققین کی برھان حضرت ابوعلی بن الحسین بن محد الدقاق جھی انہی متاخرین صوفیاء کرام میں سے ایک ہیں۔ آپ ایخ فن کے امام ادرا پنے دور کے بے مثل انسان تھے۔راہ جن کے بیان کرنے میں آپ کا بیان بڑا داختے اور زبان بڑی صبح تھی۔ آپ نے بہت ہے مشائخ کی زیارت کی اوران سے صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ آپ حضرت نصر آبادیؓ کے مرید بتھاورلوگوں کو دعظ ونصیحت کیا کرتے بتھے۔ ردایت ہے کہ آَبِ نِفْرِ مَايِا''مَنُ آنس بغيره ضَعف فِي حَالِهِ وَمَنُ نَطَقَ مَن غيره كَذَبَ فی مقالِم ''(جس نے غیر حق کے ساتھ انس کیادہ اپنے حال میں ضعیف ہو گیا ادرجس نے غیراللہ کی طرف نے نطق کیا اس نے اپنے کلام میں جھوٹ بولا) کیونکہ حق تعالیٰ کے علاوہ کسی سے انس کرنا معرفت جن کی کمی کی وجہ ہے ہوتا ہے اور جن تعالٰی سے انس کرنا غیر سے وحشت کرتا ہے اور غیر سے وحشت محسوں کرنے والا غیر اللہ کی طرف سے بول نہیں سکتا۔ میں نے ایک بزرگ سے سنا ہے کہ ایک دفعہ میں ان کی محفل میں حاضر ہوا تا کہ آ پ سے متوکلین کے حال سے متعلق دریافت کروں آپ نے اس وقت ہڑی عمدہ دستار پہمن رکھی تھی میرےدل میں اس کی خواہش پداہوگئ تاہم میں نے سوال کیا کہ 'آیھا الا سنادم الت و کل ''(۱ \_ استاد تو کل کیا ہے؟ ) آپ نے فر مایا ۔ تو کل سے بے کہ تو لوگوں کی دستار کی طمع نہ کرے ہے کہہ کرآ پ نے اپنی دستارا تار کرمیر ہے۔ اسنے ڈال دی۔ ( دانلد اعلم )

حضرت ابوالحسن على بن احمد الخرقاني رحمة الله عليه متاخرین صوفیاء میں سے ایک اہل زمانہ کا شرف اور اپنے دور کے بگانہ صفت ہزرگ حضرت ابوالحسن علی بن احمد الخرقانی '' بھی ہیں کہ آپ متقد میں مشائخ میں سے بڑے ہزرگ اوراپنے وقت کے تمام ادلیاء کرام کے ہاں قامل تعریف تھے۔ حضرت شیخ ابوس عیرٌ ن آب كى زيارت كاراد وكيا اور آب ك ساتھ تفتكو كى تو مرفن من آب كاكلام انتها ألى عده اورلطیف پایا جب داپس جانے لگےتو آپ نے فرمایا'' میں نے تمہیں اپنے دور کی ولایت کیلیے منتخب کرلیا ہے' میں نے حضرت شخ ابوس عیدؓ کے خادم حضرت حسین مودب سے سنا ہے كرجب شخ آب كى خدمت من حاضر ہوئ تو آب بالكل خاموش بينے رہے ادر آپ كى گفتگوغور سے سنتے رہے ادر آپ کی باتوں کے جواب دینے کے علادہ کی تم کی کلام نہ کی، میں نے دریافت کیا کہ اے شیخ آ ب کس وجہ سے خاموش ہو گئے تھے؟ فرمایا کہ ایک وقت میں ایک بھی باتیں کرنے دالا کافی ہوتا ہےادر میں نے حضرت استاد ابوالقاسم قشیر کی سے سنا ہے *کہ* آپ نے فرمایا۔ جب میں ولایت خرقان میں داخل ہوا تو اس پیر کامل حضرت خرقانی " کی حشمت ورعب کی وجہ سے میری فصاحت ختم ہو گئیں ادر مجھ میں بیان کرنے کی طاقت باقی نہ رہی۔ میں نے سیسمجھا کہ شاید میں اپنی ولایت سے معزول ہو گیا ہوں.....اور آ ب ے روایت ہے کہ فرمایا'' رائے ددہی ہیں،ایک گمراہی کاراستہ اور دوسراہدایت کا،گمراہی کا راسته ده ب جوخود بند ب کالله تعالیٰ کی طرف ہے اور ہدایت کا راستہ وہ ہے جواللہ تعالیٰ کا بندے کی طرف ہے( یعنی ) جو ہندہ یہ کہتا ہے کہ میں حق تعالیٰ تک پنچ گیا ہوں وہ در حقیقت نہیں پہنچاادرجو ہندہ یہ کہے کہ حق تعالیٰ نے مجھےا پی ذات تک رسائی نصیب فرمائی ہے تو وہ واقعى حق تعالى تك يني حميا ب كيونكه اس راه من ينجنانا يبتجنا ورما ينجنا بينجنا ب- (واللد اعلم)

(كشف المعجوب)

حضرت **الوعبد التدمحمد بن على** رحمة اللدتعالى عليه ابے وقت کے بادشاہ ادر مطالب ومعانی بیان کرنے میں یکنا حضرت ابوعبد اللہ محمد بن على المعروف بالداغستاني مقيم به بسطائم بطى انہيں صوفيا متاخرين ميں ے ايک بيں ۔ ۔ آپ جملہ علوم خلاہری و باطنی کے مایہ تا ز عالم اور بارگاہ الہی کے ذی اختشام ہز رگوں میں ے تھے۔ آپ کا کلام بزامہذب اور اشارے انتہا کی لطیف میں۔ اس مسلک کے امام اور نیک سیرت ہز رگ حضرت شخ سبلکیؓ سے میں نے آپ کے کلام کی کچھ با تیں ٹن میں جو الاى بى بلنداور لينديده بي - ان مى - ايك يد ب كما ب فرمات بي "التدو حد . عنک موجود وانت فی التوحید مفقود " ( توحیدتو تجھ ے درست بے کیکن توخودتو حید میں درست نہیں ہے ) کیونکہ توحق تعالی کے تقاضوں کے مطابق اس میں قیام نہیں کرتا۔ ا اورتو حيد ميں ادنى درجہ بيا ہے كہ تواپنى ملكيت ميں اپنا تصرف چھوڑ دے اور اينے تمام معاملات کونق تعالیٰ عز وجل کے سپر دکرد ہے۔۔۔۔۔اور حضرت شیخ سہلکیؓ نے بیان کیا کہ بسطام میں ایک مرتبہ نڈی دل آیا ادر اس کی کثر ت سے تمام درخت اور کھیتیاں ساہ ہو <sup>7</sup> مکیں۔ چنانچہ لوگوں نے فریاد کرنا شروع کر دی۔ ش<sup>ی</sup>خ نے مجھ سے دریافت کیا کہ یہ کیا معاملہ ہے؟ میں نے بتایا کہ نڈی دل آ گیا ہے اور لوگ اس کی وجہ سے انتہائی پر بیثان ہیں۔ یہ س کر بیٹن حصبت پر تشریف لے گئے اور اپنا منہ آ سان کی طرف کر لیا۔ ای وقت تمام نڈ ی دل چلا گیا۔ حتی که نماز عصر تک ایک دانه بھی باقی ندر ما اور کسی کا ایک پنہ تک نقصان نہ

ہو۔(واللہ اعلم بالصواب) حصر **ت ابو سعید فضل بن محمد ا**لمہم منی رحمت اللہ تعالیٰ علیہ اور انہی میں ہے محبان خدا کے ثہنشاہ اور صوفیٰ ۲ کے بادشاہوں کے باد شاہ حصرت ابو سعید فضل بن محمد اکمینی بھی ایک ہیں۔آپ اپ دقت کے سلطان اور طریقت کا

261 /

كشف المعجوب

جمال تھے، تمام اہل ذمانی آب کے تابع فرمان تھے کچھ لوگ آب کے صن وجمال کے فریفتہ ادرایک گروه آپ کے حسن اعتقاد کا قائل ادرایک گروه آپ کی قوت حال سے مرعوب تھا، آپ ظاہری و باطنی جملہ علوم کے بہت بڑے ماہر اور روحانی اسرار و رموز کی آگای میں آب بہت بڑی شان کے مالک تھے۔اس کے علاوہ آب کی کرامات، آثاراور دلائل بہت زيادہ ميں چانچة ج تك دنيا من آپ كة تارنمايال ميں - آپ اين الى حالات میں حصول علم کیلئے مہنہ سے سرخس تشریف لائے ادر حضرت ابوعلی زائد سے تعلق قائم کیا اور ایک دن میں تین دن کاسبق لیتے اور وہ تین دن عبادت میں گزار دیتے۔ یہاں تک کدامام ابوتلى زائراً ب كاندررشدد بدايت كنمايان أثارد كورا ب كي يهل بدياد ، عزت و تحريم كرنے لگے .... کہتے ہیں كہان دنوں شخ ابوالفضل حسن سرخ كے حاكم تھے۔ حضرت ابوسعيدايك روزندى كے كتار ب جارب تھ ك شخ ابوالفضل سين ف آب ك سامن آ کرکہا کہ اے ابوسعید بیتمہاری راہ تونہیں جس رہتم چل رہے ہو'' اپنے راستہ پر چلو! آپ نے شیخ ابوالفضل سے اپناتعلق قائم نہ کیا ادر اس جگہ ہے داپس اپنی جگہ برآ کرر ماضت ادر مجاہد ے میں مصروف ہو گئے حتی کہ فت تعالیٰ نے آپ پر ہدایت کا درواز دکھول دیااور آپ کو یو اعلی در بے تک رسائی نصیب فرمائی ...... حضرت شخ ایوسلم فاری سے میں نے سنا ہے کہ میرا آپ کے ساتھ ہمیشہ کچھ جھڑار ہاکر تاتھا۔ ایک مرتبہ میں آپ کی زیارت کیلئے گیا اس دفت میر ےجسم پرایک گدڑی تھی جومیل کچیل سے چمڑے کی طرح ہو گئی تھی۔اے اوڑ ھر جب میں آپ کے پاس پہنچا تو دیکھا کہ آ بخت پر بیٹھ ہیں اور مصرکار کیٹی لباس زیب تن کے ہوئے ہیں۔ میرے دل میں خیال پیڈا ہوا کہ ان دنیا دی تعلقات اور علائق کے ہوتے ہوتے بیفقیری کے مدعی میں جب کہ میں دنیوی علائق سے جر دادر علیحدہ رہ کر فقیری کامل ہوں۔میرمی اس شخص کے ساتھ کس طرح موافقت ہو کمتی ہے؟ آپ میر ب اس خیال سے آگاہ ہو گئے اور سراٹھا کر فرمایا ' یا اب مسلم فی ایمی دیوان وجدت

كشف المحجرب

مَنُ كَانَ قَلبُه \* قَائِمًا في مشاهَدةِ الحق يقعُ عليه اسم الفقير \* (ا\_ابولم تم نے کس دیوان میں بیہ پایا ہے کہ جس آ دمی کا دل مشاہدہ حق میں قائم ہواس پر فقیر کا اسم واقع ہوسکتا ہے) یعنی اصحاب مشاہدہ محق تعالیٰ کے ساتھ غنی ہوتے ہیں اور فقرا تو ارباب مجاہدہ ہوتے ہیں۔ حضرت ابو ملم کہتے ہیں کہ میں اپنے اس خیال سے برا بشیمان ہوا اور اس تا پندیدہ خیال ہے تو بہ کی .....اور آپ ہے روایت ہے کہ فرمایا'' التسصوف قیسام القلب مع الله بلاو اسطه ''(دل بحض تعالى كساتھ بلاداسطة اتم جوجان كاتام تصوف ہے) اور بیمشاہدہ کی طرف اشارہ باور مشاہدہ محبت کے غلی شوق دیدار میں استغراق اور حق کے بقامے صفت کے فناکا نام ہے'' کتاب الج میں مشاہرہ اور اس کے وجود ے متعلق انشاءاللہ میں ایک مستقل باب کھوں گا ..... ایک مرتبہ آب نے نیشا پور سے طوس کے سفر کا ارادہ کیا۔ دشوار گزار پہاڑی رائے میں بخت سردی تھی حتی کہ آپ کے پاؤں موز دن کے اندر بھی سر دی محسوں کرتے تھا ایک درولیش کہتے ہیں کہ میرے دل میں آیا کہ ابنی اس چا در کے دولکڑ بے کر کے آپ کے پاؤں پر لیبیٹ دول کیکن میرے دل نے ند پیابا کیونکہ بیرچا در بڑیعمدہ تھی۔ جب ہم طوں میں پنج گئے تو مجلس میں میں نے سوال کیا کہ مجھے الہام اور شیطانی دسو سے کے درمیان فرق بتائے؟ آپ نے فرمایا'' الہام تو وہ تھے جس نے تیرے دل میں چادر بھاڑ کر ابوسعید کے باؤں کے گرد لیسے دیتے کی آرز و پیدا کی تا کہ وہ سردی ہے محفوظ ہوجا کمیں اور شیطانی دسوسہ وہ ہے جس نے تجھے اس نیک کام ہے روکے رکھا ..... اس تم کی بے شار باتیں ہیں جو آ ب سے ظاہر ہیں لیکن ہم طوالت کے خوف سے انہیں چھوڑتے ہیں۔(واللّداعلم)

**حصرت ابوالفصل محمد بن ا**لحسن تحمل رحمة اللدتعالى عليه ادتادى زينت اور عابدوں كے شخ حصرت ابوالفصل محمد بن الحن ا<sup>بغ</sup>رق تبحى انبى

كشف المعجوب

صوفیامتاخرین میں سے ایک ہیں ۔طریقت میں میں انہی کی اقتد اکرتا ہوں آپ علم تفسیر ادر حدیث کے بہت بڑے عالم تھے اور تقوف میں حفرت جنید کا مدہب رکھتے تھے آب حضرت مصریؓ کے مرید راز دارا در حضرت ابو عمر قز ویٹؓ وحضرت ابوالحن بن سالبہؓ کے ہم حصر بتھ آپ ساٹھ سال تک تچی خلوت پسندی کی وجہ سے پہاڑوں میں دوڑ تے رہے اورا پیخ آ پ کولوگوں میں گمنام کرلیا۔ زیادہ عرصہ آپ نے کوہ لگام میں بسر کیا آپ نے بڑی اچھی عمر یائی،اور آپ کی کرامات د برایین بہت میں لیکن آ پ صوفیا ندلباس اوررسوم کے پابندنہ تھے بلکہ اہل رسم کے ساتھ بڑی تختی ہے پیش آتے تھے۔ میں نے آپ سے زیادہ پر ہیت انسان ہیں و یکھا ..... آپ سے دوایت ہے کہ فرمایا''الدنیا یوم و لَبًا فیھا صوم ''( یہ د نیادن ہےاور ہم خوداس میں روزہ دار ہیں) یعنی ہم اس میں سے نہ کوئی حصہ لیتے ہیں اور نہ اس میں الجھتے ہیں۔ کیونکہ ہم نے اس کی خرابی کو دیکھ لیا ہے ادر اس کے پر دوں ہے واقفیت حاصل کر کے ہم نے اس سے منہ موڑ لیا ب ..... میں ایک دفعہ آپ کے ہاتھ دھلا ر ہاتھا کہ میرے دل میں خیال ہیدا ہوا کہ جب تمام معاملات تقدیر ادر حق تعالی کی تقسیم پر موقوف ہیں تو پھر آ زادمنش لوگ اپنے آپ کو کرامت کی امید پر پیرؤں کاغلام کیوں بنا لیتے میں؟ ..... آپ نے فرمایا'' بیٹاتم نے جو کچھ خیال کیا ہے مجھے اس کاملم ہو گیا ہے چنانچہ جان الے! کہ ہرتکم کا ایک سب ہوتا ہے جب حق تعالیٰ س بچے کودلایت کا تاج اور حکومت دینے کا ارادہ فرماتے ہیں تو پہلے اس کوتو بہ کی تو فیق نصیب فرماتے ہیں ادر پھر اس کواپنے کسی دوست کی خدمت میں بھیج دیتے ہیں تا کہ اس کی بہ خدمت اس کیلئے کرامت کا سبب بن جائے ..... ایسے بن بہت سے لطائف روزانہ ہم پر ظاہر ہوتے تھے.....جس روز آپ کی وفات ہوئی آپ بانیان اور دشق کے درمیان ایک گھاٹی سے ملحقہ گاؤں بیت الجن میں قیام پذیر یتھادر میری گود میں آپ نے اپنا سر رکھا ہوا تھا۔ عام عادت کے مطابق ایک بیچ دوست کی جدائی کامیرے دل پرشد بیداثر ادرر بخ تھا۔ آپ نے مجھ سے فرمایا'' بیٹا میں تجھے



اعتقاد کا ایک مسله بتاتا موں اگرتو نے اپنے آپ کو اس کے مطابق درست کرلیا تو تو ہر شم کے رنج وغم سے چھوٹ جائے گا جان لیے! کہ نیک د بد ہر شم کے حالات ادر مقامات میں تعالیٰ می پیدا فرماتے بیں اس لئے تہ ہیں اس کے کی فعل پر ندتو جھڑ اکرنا چاہئے ادر نہ می دل میں رنج کرنا چاہتے اس کے علادہ آپ نے کوئی کمبی دھیت نہ فرمائی ادر جان دے دی ...... (داللہ اعلم بالصواب)

حضرت ابوالقاسم عبدالكريم ابن ہوازن قشیری رمتہ اللہ علیہ انہی میں سے ایک مسلمانوں کے استادامام اور اسلام کی زینت حضرت ابوالقاسم عبدالکریم ابن ہوازن القشیر کی بھی ہیں۔ آپ اپنے دور میں یکتا۔ ملند مرتبہ اور عالی مقام بزرگ بتھ۔ اہل زمانہ آپ کی فضیلتوں اور بزرگ سے بخوبی واقف میں۔ تمام فنون میں آب کے لطائف بہت میں اور بڑی عمدہ و تحقیقی تصنیفات موجود میں حق تعالی نے آب کے حال اور زبان کوفضولیات سے محفوظ فرماد یا تھا۔ ایک مرتبہ میں نے سنا تو آپ فرمار ہے تحي مشل التصوف كعلة البرسام اوله هذيان واخره سكوت واذ تمكن ا المعام ·· ( تصوف کی مثال مرض برسام کی طرح ہے کہ اس کی ابتدا بندیان گوئی اورانتہا خاموتی ہےادر جب مضبوط ہو گئی۔ تو گونگابن ہو گیا) بس صفوت کے دو پہلو ہیں ایک دجد اور دوسرانمود یہ نبود مبتدی حضرات کیلئے ہےاور نمود میں نمود ہے عبارت بنریان گوئی ہوتا ہے اور وجد متنی جغرات کیلئے ہے اور دجد کی حالت میں وجد سے عبادت محال ہے۔ پس جب تک دہ طالب حق ہوتے ہیں اپنے بلند مقصد کے سبب ناطق ہوتے ہیں ادر ہمت دنطق میں ابل آ رز وکوان کانطق بذیان معلوم ہوتا ہےاؤں جب وہ انتہا تک پینچ جائے ہیں تو پھر تمام باتوں ے خلاصی باجاتے ہیں یہاں تک کہان میں بیان کرنے بلکہ اثارہ کرنے کی ہمت ہمی باقی نہیں ہتن ۔ اس کی مثال وہ ہے کہ چونکہ حضرت موٹ علیہ السلام انبھی مبتدی تتصاد یہ

ان کی تمام ہمت صرف رویت تن تک ہی تھی اس لئے آپ نے اس قصد کو بیان کرتے ہوئے درخواست کی کہ ' دَبِّ اَدِنِسی اُنْظُو اِلَیْک '' (اے میرے دب جمعے اپتاد یدار نصیب کرتا کہ میں تجھے دیکھوں) آپ کی یہ عبارت مقصود کے حاصل نہ ہو سکنے کے سبب ہذیان اور بے فائدہ دکھائی دیتی ہے۔لیکن ہمارے دسول حیلیتے چونکہ نتہی اور مسکن تھا س لئے جب آپ کی شخصیت مقام ہمت تک پینچ گئی اور آپ کی ہمت فانی ہوگئی تو آپ نے فرایا' لا اُحصی ثناءً علیک '' (اے اللہ ایس تیری حمد و ثنا ہیں کر سکتا) اور یہ منزل بڑی بلنداور مقام انتہائی عالی ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

حضرت ابوالعياس احمد بن محمد رمتدالله عليه شخ دامام یکمآ ادرا ب<u></u>خطریق میں منفرد حضرت ابوالعباس احمدین محمد الاشقانی " بھی انہی متاخرینؓ میں سے تھے۔ آ پیلم اصول دفروع کے تمام شعبوں میں امام تھے طریقت کے تمام معانی ومطالب میں کمال کو پہنچ ہوئے تھے۔ آپ نے بہت سے مشائح کی زیارت کی ادرخود بھی جلیل القدر اہل تصوف میں شار ہوتے تھے۔اپنے طریق کومشکل عبارت میں فنات تعبیر کرتے تھادراس عبارت میں آب بی مخصوص تھ می نے جابلوں کے ایک گروہ کود کی اے کدان عبارات میں آب کی تظلید کرتا ہےاور آب کے شکل ادرمبهم کلمات کواختیار کررکھا ہے حالانکہ تھلید تو معنی میں بھی تاپسندیدہ ہے بھلاعبارت میں تھلید کیسے درست ہو کمتی ہے۔ مجھے آپ سے بڑاانس تھا ادر آپ بھی جھے پر تچی شفقت فرمایا کرتے بتھے۔بعض علوم میں آپ میر بےاستاد بھی ہیں۔ میں نے اپنی زندگی میں کی گروہ کے کسی فردکوآ ب سے زیادہ شریعت کی تعظیم کرنے دالانہیں دیکھا۔ آپ نے تمام موجودات ے قطع تعلق کر رکھا تھا.....علم اصول **میں آ پ** کی مشکل علمی عبادات کی دجہ ہے کسی امام تحقق کے علاوہ کسی کوآ ب سے فائدہ نہ ہوتا تھا ...... آپ کی طبیعت دینا دعقبی سے ہمیشہ متفرر ہی ،

265

كشف المحجوب



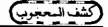
(كشف المعجوب)

حضرت ابوالقاسم بن على بن عبد اللد كركانى رمة الدعليه قطب زماند اور اي زماند ميں بيريكاند حفرت ابو القاسم بن على بن عبد الله الكركانى " بھى انبى حضرات متاخرين ميں ت ايك تصاللد تعالى ان ت راضى ہو۔ آپ اب وقت ميں بيش اور اي وور ميں بيدل بزرگ تھے۔ آپ كى ابتدائى حالت بڑى اعلى اور بلند تھى۔ آپ نے بڑى كرى شرائط ك ساتھ طريقت كى خاطر بڑ ت تھن سفر اختيار سمتے اس دوران تمام اہل درگاہ ك ول آپ كى طرف متوجہ تصاور تمام طالبان حق كا اعلاد آپ برتعار آپ كوم بدوں كے واقعات كے تشف ميں بڑى مجارت حاصل تھى اور تمام فنون علم مين آپ كى نشانياں بڑى واضح ميں ۔ آپ كے مريدوں ميں سے ہرا كي اپندا زمانے كى زينت رہا ہے اور انشاء اللہ آپ كے خلفا تھى تو م ك بيشوا ہوں گے۔ آپ لسان الوقت يعنى ستجاب الدعوات تھے۔ حضرت ابوعلى ابوالفضل بن محمد انصار ہوں نے السان كشف المعجرب

ا پنا تمام حصہ آپ کے حق میں چھوڑ دیا تھا اور تمام دنیا ہے روگر دانی کر لیتھی اللہ تعالیٰ نے ان کو آپ بی کی زبان حال کی برکت سے سیڈو سردار بنادیا تھا۔۔۔۔۔ میں ایک روز حضرت شیخ کے سامنے بیٹھا اپنے مشاہدات داحوال آپ کے سامنے پیش کر رہا تھا تا کہ کھوٹے اور کھرے کی مجھے پر کھ حاصل ہو جائے کیونکہ آپ ہی اس دور کے ناقتہ تھےاور آپ بڑی حرمت کے ساتھ ان با توں کوئن رہے تھے میں اپنی جوانی کے جوش اور بچین کے غرور کی بنا پر ان باتول مي حريص مواجار باتها الطرح كد شايد حفرت شيخ كوابتدا مي ان حالات سي واسطہ ہی نہیں پڑا کہ آپ میرے معالم میں آتن عاجزی وانکساری سے کاہم لے رہے ہیں۔ آپ نے میرے باطن میں دیکھا اور فرمایا اتے دوست! میری بدعا جزی تیر تے یا تیر ے احوال کی دجہ سے تہیں کیونکہ اصول کو تبدیل کر نابز امشکل ہے بلکہ میں بدا تکساری اور گر گڑاہت احوال کوتبدیل کرنے والے تم یدوں کوآ داب صحت سکھانے کیلئے کرتا ہوں اور بیسب طالبان حق کیلیج برابر ہے نہ کہ خاص تیرے لئے ۔ جب میں نے یہ بات بنی تو حیران رہ گیا ..... آپ نے ایک دفعہ مجھے د کم کر فرمایا '' اے بیٹا! آ دمی کوطریقت میں اس سے زیادہ بعلق نہیں ہوتا کہ جب کسی کواس کا پیرطریفت سے دابستہ کرتا ہے تو اس کوطریفت کے حاصل کر لینے کاغرور بیچھے دھکیل دیتا ہے اور جب بیراس کوطریقت ہے معز ول کردیتو وہ اینے غرورکو بیان کرنے میں بھی بند ہوجا تاہے پس اس کاحق تعالیٰ کے ماسو کی کی نفی کرنا اور دجود باری تعالی کو ثابت کرنا بلکه ابنا دجود وعدم سب کا سب غروراورزعم باطل ہوتا ہے اور انسان زعم باطل کی قید ہے آ زادنہیں ہوتا اس لئے اس کو چاہئے کہ درگاہ عبودیت کو لا زم بکڑ بےادر بندگی کی نسبت نے علاوہ تمام نسبتوں کواپنے آپ سے دور کرد ہے.....اس واقعہ کے بعدیمی آب کے بہت سے اسرار جھ برطاہر ہوئے اور اگر میں آب کی کرامات کے بیان كرف مين مشغول جوجاؤل تواصل مقصد بيان كرف عقاصروه جاد فكا (دانلداللم)

ب المحجوب

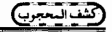
حضرت ابواحد المظفر بن حمد ان رمته الله عليه ادرانہی حفرات صوفیاء متاخرین میں ۔ ایک ادلیاء کے رئیس اور اہل صفاء کے ناصح حضرت ابواحمہ المظفر بن حمدانٌ بھی ہیں۔اللہ تعالٰی نے مندریاست پر بنی آپ کیلیج اس طریقت کی راہیں کشادہ فرمادی تھیں اور آپ کے سر پر کرامت کا تاج رکھ دیا تھا۔ فناد بقا یں آپ کا بیان بڑاعمدہ اور عبارت بڑی بلند مرتبہ ہوتی تھی۔حضرت شخ المشائخ ابوسعیڈ فرماتے تھے کہ ہم بندگی کی راہ ہے حق تعالیٰ کی درگاہ تک پینچتے ہیں جب کہ خواجہ مظفر خدادندی کی راہ سے سیلین ہم نے تو مجاہدہ سے مشاہدہ جن کا مقام حاصل کیا ہے لیکن وہ مشاہدہ چن سے مشاہدہ کی طرف آئے ہیں ۔۔۔۔ میں نے آپ سے ستا ہے کہ فرمایا کہ جو کچھ دوس پی بر تر کوراد یول اور جنگلول کو قطع کرنے ہے میسر آیا ہے **مجھے وہ** مند شینی اور رياست ٢ دوران بى ل كيا ب ..... الى رعونت آب ٢ ال قول كو مض دعوى يري محول کرتے ہیں کیکن بیان کی کوتان فہم ہے کیونکہ اہل معانی کا پی کسی حالت کی خبر دیتا ہر گر بخض دعویٰ کی بذیاد پر نہیں ہوتا۔ آپ کے نیک خلفاء آج تک باقی اور موجود ہیں۔۔۔۔اور بزرگوار خواجہاج سلمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ ایک دن میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو نیٹا پور کے مدعیوں میں سے ایک شخص آپ کے پاس بیٹھا تھا اور کہدر ہاتھا کہ طالب پہلے فانی ہو جائے تب باقی ہوتا ہے۔خواجہ مظفر نے فرمایا کہ 'فنا پر بقا کیے متصور ہو سکتی ہے کیونکہ فنا تو نیستی سے عبارت ہے اور بقامتی کی طرف اشارہ ہے اور ان میں سے ہرایک دوسر یے کی نفی کرتا ہے پس فنا معلوم ہے تا ہم جب رینیست ہو جائے پھر اگر ہست ہوبھی تو یڈ بعینہ وہ نہ ہوگی بلکہ دہ خود کوئی دوسری ہی چیز ہوگی اور بیہ درست نہیں کہ ذوات یعنی اصل ہی فانی ہو جائمي البتة صفت اورسب كافنا ہونا درست ہے۔ پس جب صفت وسبب فنا ہو جائميں تو موصوف ادرمسبب باقى ربتا بادراس كى ذات يرفنا كادارد بوتا درست تبيس - مي على بن



عثان کہتا ہوں کہ بچھے حضرت خواجہ کی عبارت بلفظ تو یادنہیں تا ہم معنی وہی ہیں جو میں نے بیان کئے ہیں اور میں اس عبارت کی مرادزیا دہ واضح کر دیتا ہوں تا کہ عام فہم ہو جائے ، پس مراواس سے رہے ہے کہ بندہ کا اختیاراس کی اپنی صفت ہے اور وہ اپنے اختیار کی بدولت حق تحالی کے اختیار سے مجوب ہے پس بندہ کی اپنی صفت اس کیلیے حق تعالی سے تجاب ہے اور لامحالہ حق تعالی کا اختیاراز لی ہے اور بندہ کا اختیار حادث اور از لی پر فنا درست نہیں اور جب تصالی کے اختیار بندہ کے تقی میں بقا حاصل کر لے گا تو لامحالہ اس کا اپنا اختیار فافی اور اس کا تصرف منقطع ہو جائے گا۔....(والند اعلم)

269

گرمیوں کے موسم میں ایک دفعہ میں سفر کا لباس پہنے پر بینان حال آپ کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے پو چھا ''ابوالحن! مجھے بتاؤاس دفت تمہار اارادہ کیا ہے؟ مین نے عرض کیا ''میر بے لئے ساع کی محفل ہوتی چا ہے ! آپ نے ای دفت آ دی بھیج کر ایک قوال ادر اہل عشرت کی ایک جماعت کو بلوایا '' میر نے بحین کی گومی ادرقوت دارادہ ادر محبت کی سوزش نے ابتدا ہی میں ساع کے اندر میر کی حالت کو مفطر ب کردیا۔ جب بجھ دفت گزر گیا اور اس آ فت کے جوش د غلبہ میں بچھ کی داقع ہوتی تو آپ نے مجھے فر مایا '' تمہار بے لئے سیساع کی اندر میر کی حالت کو مفطر ب کردیا۔ جب بجھ دفت دو ت آ کے گا کہ بیدراگ اور گو بے کی آ داز تمہیں ایک جیسی محسوبی ہوگی تو آپ نے مجھے فر مایا ای دفت آ کے گا کہ بیدراگ اور گو بے کی آ داز تمہیں ایک جیسی محسوبی ہو گی دیو تک مایا '' ایک محسب میں موجل کی تو ت کے جوش د غلبہ میں بچھ کی داقع ہوتی تو آپ نے محصوفر میا دو ت آ کے گا کہ بیدراگ اور گو بے کی آ داز تمہیں ایک جیسی محسوبی ہو گی ۔ کیو تک ساع کی قوت ای دفت تک رہتی ہوجاتی ہے، یا در کھو! اس ساع کو ای خال ہے ہوتی تو آپ نے محصوفر میا کہ کہ کہ کہ ہوتا ہو کہ کی تو ت تو ت آ کے گا کہ بیدراگ اور گو بے کی آ داز تمہیں ایک جیسی محسوبی ہو گی ۔ کیو تک ساع کی قوت تاہے دہی ہیں جاتے اس مو جائی ہو ہو ہو گی آ داز تر میں ایک جیسی میر میں بند ہو ہو ہو ہو ہو تی تو



تيرهوال باب

متاخر سن صوفیا کرام کامختصر تذکر ۵ متاخر سن صوفیا ، کرام کے حالات اگر بیان کروں تو کتاب بہت طویل ہوجائے گی اور اگر سب کونظر انداز کر دوں تو کتاب کا مقصد فوت ہوجائے گا۔ اس لئے میں اپنے عہد کے ان صوفیا ، اور مشائخ کے مخصر حالات بیان کرتا ہوں جو ارباب معانی میں اور اہل رسوم کی بجائے صرف اسرار ربانی سے واقف حضرات کا تذکرہ کرتا ہوں تاکہ اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت ہوتو اپنی مراد کے حصول سے زیادہ قریب ہوجاؤں چنا نچہ دہ یہ حضرات ہیں !

متاخر من صوفيا عامل شمام وعراق (۱) حفرت شخ زكى بن العلاً التي دورك بزرگ مشائخ اور سادات من س تصمي ني آب كومجت ك شعلون س سائك شعله جوالد كى ما نند پايا- آب كى برا بين اور كرامات بزى خاهر بي .... (۲) حفرت شخ بزرگوارا يوجعفر محمد بن المصباح العيد لانى صوفياء كرئيس حضرات مي سے تتحا ب حطارف كى تحقيق ميں كامل مهارت كے ما لك تصاور زبان برى بى خوب پائى تقى - آب حضرت حسين بن منصور حلائ تح ك ساتھ بزى عقيدت اور ميلان طبع ركھتے تھے ميں ني آب كى يعض تصانيف خود آب بى سے پڑھى بي ......(٣) حضرت ابوالقاسم سدى كه آب صاحب مجامده اور بزے نيك حال بزرگ تصور ديثوں كر تكران اوران كرماته حاجها عنقا در كھنے والے تھے۔

ف المعجوب

صوفيا عائل فارس (۱) حضرت شيخ الشيوخ الوالحن بن سالب قصوف ميں بر فصيح اللمان اور مسلد تو حيد ميں برت بى واضح بيان ك مالك بزرگ تصآ ب كے كلمات برئ مشہور بيں ......(٢) حضرت شيخ مرشد ابو اسحاق ابن شہر يار صوفيا ميں صاحب حشمت تصادر انظامى امور كا پورا ملك ركھتے تھ ......(٣) حضرت شيخ طريقت ابو الحن على بن بكران بزرگ صوفياء ميں سے تھ (٣) حضرت شيخ ابو سلم ہروئ وقت كے يبند يده ادر نيك حال بزرگ تھ ......(۵) حضرت شيخ ابو الفتح اب دالد محتر م كے نيك خلف الرشيد اور سچ اميدوار تھ ......(٢) اور حضرت ابوالحال بكلما ت ت كے گرفتار بزرگ تھ ......

قبستان آ فرر بیجان اور طبر ستان کے صوفیاء ا- شخ شیق فرح معروف باضی زنجانی ایک نیک سیرت ادر بیندیده طریقت کے ہزرگ سے،(۲) شخ دندری اس گروہ کے ہزرگوں میں سے میں اور آپ کے نیک کام بے شار میں۔(۳) بادشاہ تائب راہ تن کے تیز رفتار صوفی میں۔(۴) شخ ابوعبد اللہ جنیدی ۔زم دل ادر قابل احترام ہزرگ میں۔(۵) شخ ابوطاہر کمشوف اس دور کے بڑے ہزرگوں میں سے میں ....(۲) خواجہ حسن سمنانی محت الہی میں گرفتار اور خوش تصیبی کے امید دار صوفی میں۔(۷) شخ سہلکی صوفی حضرات کے بڑے دروایش میں۔(۸) احمہ لیر شخ خرقانی اپنے والد ہزرگوار کے ایکھ جانشین میں۔(۹) اور ادیب کمندی اس دور کے مادات میں سے میں۔ **ابل کرمان کے صوفیاء** (۱) حصرت خواجیعلی بن الحسین السیر کانی آب ایخ دور کے سیاح ہوئے ہیں اور آپ نے بڑے اچھے سفر کئے ہیں اور آپ کے صاحبز ادے حکیم بھی ایک مرد دیگانہ تھے۔ (۲) شیخ محمد بن سلمہ اپنے وقت کے بزرگوں میں سے ہیں.....اس کے علاوہ بھی اللہ تعالیٰ کے ادلیاء میں سے کچھ بزرگ پوشیدہ ہیں اورنو جوان دنو خیز امید دارتصوف بھی ہیں۔

ابل خراسان کے صوفیاء متاخرین

خراسان کہ جہاں آج حق تعالیٰ کی رحمتوں اور توجہ کا سامیہ ہے بز رگوں میں ہے (۱) ییخ مجتهدابوالعباس دامغانی بین آپ کی زندگی بڑی اچھی اور دقت بڑا ہی بیندیدہ گز را ہے۔ (۲) خواجہ ابوجعفر حمد بن علی الجو بنی اس طا مُفد صوفیاء کے تقیقین اور بزرگوں میں سے ایک ہیں۔(۳) خواجہ ابدجعفر تر شیز کی اپنے دور کے یکنا د بے مثال لوگوں میں سے تھے۔ (۳) خواجہ محمود نیشا پوری آپنے دور کے پیشوا اور بڑی اچھی زبان کے مالک تھے۔ (۵) شخ محمہ معثوق۔ بزی اچھی زندگی ادرا پتھے دفت کے مالک تھے۔ آپ عشق الہٰی کی چنگاری تھے اور بڑے نیک باطن اور خوش سیرت بزرگ تھے۔ (۲) خواجہ رشید مظفر پسر شیخ ابوسعید راہ تصوف کے امید داراین قوم کے مقتداءادر صوفیاء کے دلوں کا قبلہ تھے.....(۷) خواجہ شخ احمہ جمادی سرحس اپنے وقت کے مردمیدان شے اور ایک عرصہ تک میرے رفیق بھی رہے ہیں۔ میں نے آپ کے بہت سے عجیب کام خود دیکھے ہیں اور آپ واقعی صوفیاء میں سے ایک مرد مجاہد تھ (۸) شیخ احمد تحار سمر قندی مرد میں مقیم تھے ادراپنے دور کے سلطان الصوفیاء تھے۔(9)اور شخ ابوالحس على بن على الاسودابين والد بزرگوار کے سیچ خليفدادراي معاملات میں صدقد فراست ادر بلند بمتی می ب مثال بزرگ تصمی فراسان میں



كشف المحجرب

تین سوسونی بزرگ دیکھے ہیں جن میں سے ہرایک تصوف میں ایک مشرب رکھتا تھا کہ ان میں سے ہرایک تمام دنیا کیلئے کافی تھا اور مدسب اس لئے ہے کہ محبت خدادندی کا آفتاب اور طریقت کا قابل خراسان میں طلوع ہوا تھا لیکن میں ان سب حضرات کا شار کروں تو کتاب بہت طویل ہوجائے گی۔

صوفریا عامل ما ور النہر (۱) خواجد امام ایو جعفر تحمد بن الحسین الحرمی خواص وعوام میں بڑے متبول تھے۔ آپ کلام تن سننے والے اور تن تعالی کی محبت میں گرفتار صوفی تھے۔ آپ بڑی بلند ہمت اور ایچھ حالات کے مالک یتھ۔۔۔۔ (۲) خواجہ فقہ یہ ایو تحمد پالفری ایچھ حالات اور مضبوط معاملات کے مالک مالک یتھ۔۔۔۔ (۲) خواجہ فقہ یہ ایو تحمد پالفری ایچھ حالات اور مضبوط معاملات کے مالک مالک یتھ۔۔۔۔ (۲) خواجہ فقہ یہ ایو تحمد پالفری ایچھ حالات اور مضبوط معاملات کے مالک مالک یتھ۔۔۔۔ (۲) خواجہ فقہ یہ ایو تحمد پالفری ایچھ حالات اور مضبوط معاملات کے مالک مالک یتھ۔۔۔۔ (۲) خواجہ خاب میں بڑے بن صاحب عظمت تھ۔۔۔۔ (۳) معاملات کے مالک مالک یتھ اسکان میں بڑے بن معادب عظمت تھ۔۔۔۔ (۳) معاملات کے مالک مالک یتھ مالک مالک ہوتی اور زمانے کے بزرگ تھا پر دیندی رسوم وعادات کتارک تھ ۔۔۔۔ (۳) حضرت خواجہ عارف اپنے دفت کے میڈا موتی اور زمانہ کے بنظیر تھا ارت نے میں ای ایک نظر میں میں نے خود انسان تھ۔۔۔۔۔ (۵) اور حضرت علی بن ابی اسحان ای نز رکوں کے تھے جنہیں میں نے خود انسان تھے۔۔۔۔ (۵) اور حضرت علی بن ابی اسکان ان بز رکوں کے تی جنہیں میں نے خود تھا اور ان کے حالات سے جھے اچھی طرح واقیت حاصل ہوا در میں بزرگ ابل تھیت میں۔ ہو کے جی ۔

**اہل غربی کے صوفیاء** (۱) حفرت ابوالفضل بن الدسدی معرفت کے شیخ اور بزرگ پیر تھے آپ ک براھین ظاہراور کرامات بڑی روثن ہیں آپ محبت خداوندی کی آگ کے ایک شعلہ تھےادر آپ کے معاملات بالکل گمنام ہیں۔(۲) حضرت اساعیل اشاشی۔علائق دنیا ہے مجرداور

لشف المحجوب

کنارہ کش بزرگ تھے۔ آپ ایک صاحب حشمت پیر تھےاور آپ نے ملازمت کا راستہ اختیار کیا تھا۔ ( ۳ ) شخ سالا رطبر ی علمانصوف میں ہے ہیں اور بڑی اچھی سیرت کے مالک ہیں۔ (۳) حضرت ابوعبداللہ محمد بن انحکیم المعروف بمرید آ پ اسرار تصوف کے معدن اور راہ حق کے تیز گام بزرگ تھے آپ بارگاہ الہی کے دیوانوں میں سے تھےاورا پنے دور میں این نے بیش ولا ٹانی صوفی تھے آپ کے معاملات لوگوں پر پوشیدہ ہی رہے آپ کی ہرا ہین بڑی واضح اور نشانیاں بڑی خاہر ہیں اور دیدار کے مقابلہ میں آپ کی صحبت کا معاملہ بہت بہتر ہے(۵) حضرت سعید بن الی سعید ذی احتر ام شیخ اور سب سے زیادہ مقدم بزرگ ہیں۔ آپ حضرت پیغیبر علیق کی احادیث کے حافظ تھے آپ نے بڑی اچھی عمر پائی اور بہت سے مشائخ کی زیارت کی ، آپ بڑے تو ی الحال ادر باخبر صوفی تھے لیکن آپ نے معاملات لوگوں سے پوشیدہ رکھےاورا پنے معانی کسی کونہیں دکھائے ......(۲) حضرت ابو العلاعبدالرحيم بن احمد اسعدی بڑے بزرگوارسر داراور صاحب عزت و دقارصوفی تھے آپ اپنی قوم کے عزیز اور وقت کے سردار تھ میرادل آپ سے براخوش ہے آپ بڑے مہذب حالات اور نیک معاملات کے مالک تصاور علم کے جملہ فنون سے بخو بی واقف تھ (۷) اور شیخ یکتا روزگار سورہ بن محمد بن الجرویزی۔ اہل طریقت کے ساتھ پوری شفقت رکھتے تصاور آب کے نزدیک ہرایک کی ایک عزت تھی۔ آپ نے مشائخ کی زیارت کی تھی۔ عوام دعلاشہر کی خوش اعتقادی کے پیش نظر میں بھی بڑی امید رکھتا ہوں کہ آپ کے بعدایسے لوگ پیدا ہوں گے کہ ہمارا اعقادان ہے وابستہ ہوگا۔اور بیہ پراگندہ حال لوگوں کا گروہ جواب اس شہر میں راہ یا چکا ہے اور طریق تصوف کو تیج کردیا ہے وہ اس شہر سے مث جائے گا ادر بیشہر پھرا یک دفعہ ادلیاءادر بزرگوں کی قیام گاہ قرار پائے گا۔۔۔۔۔اب ہم ان فرقوں کے ندا جب کافرق بیان کریں گے۔ ( دانتداعلم بالصواب )

مذاهب صوفياء ميں مختلف فرقوں كاباتهمى فرق اس ہے قبل حصرت ابوالحسن نوریؓ کے تذکرہ میں میں نے بیان کیا تھا کہ صوفیاء کے بارہ گردہ ہیں۔ان میں ہے دوگروہ مرد دداور دی گروہ مقبول ہیں اوران دی گر دہوں میں سے ہرگروہ کا معاملہ اور طریق مجاہدات میں نیک اور درست ہے اور مشاہدات میں بھی آ داب بڑے ہی عمدہ بیں اور بیلوگ تصوف کے معاملات ، مجاہدات اور ریاضات میں مختلف ہونے کے باوجود شریعت کے اصول وفروع اور تو حید میں بالکل باہم موافق ہیں۔حضرت ابويزيدُّ نے فرمايا ہے كَہُ احتدلاف العبل جاء دحدجة الافى تجريد التوحيد '' (مسلیۃ خیدخالص کےعلاوہ علاء کا اختلاف رحمت ہے)اور اس کلمہ کے موافق ایک حدیث پاک بھی مشہور ہے۔ غرضیکہ تصوف کی حقیقت ان مشائن کے درمیان حقیق معنی میں متفق علیہ ہےادرمجازی درمی لحاظ سے اس میں اختلاف ہے۔ پس میں اختصار داعجاز کے ساتھ ان کے کلام کونصوف کے بیان میں تقسیم کرتا ہوں اور اصل غد جب میں ہر ایک کیلئے مقام عزت متعيين كرتا ہوں تا كہ طالبان حق كواس كاعلم حاصل ہوعلاء كيليے ہتھيار مريدوں كيليح اصلاح، اہل محبت کیلئے کامیابی اہل مروت و ذی عقل لوگوں کیلئے تنبیبہہ اور میرے لیے دونوں جہان میں بیہ چیز با عث ثواب ہو۔( وہاللہ التو فیق )

فرقہ محاسب بیہ محاسی فرقے کے لوگ حضرت ابو عبداللہ حارث بن اسد المحاسی کی طرف منسوب ہیں۔ جو تمام اہل زمانہ کے نزدیک مقبول النفس اور مقتول النفس بزرگ تھے۔ اصول وفروغ اور حقائق کے بڑے زبردست عالم تصاور آپ کا کلام معاملات خاہری و

فف المحجوب

چود هواں باب

كشف المحجرب

باطنی کی صحت کے ساتھ خالص تو حد کے بیان میں تھا۔ اور آپ کا عجیب مذہب بیدتھا کہ آپ رضا کو طریقت کے مقامات میں شار کرتے تھے اور کہتے تھے کہ بیاحوال میں سے ایک حالت ہے۔ اس اختلاف کی ابتدا تو انہوں نے ہی کی تھی لیکن اب اہل خراسان نے اس قول کو لے لیا ہے اس کے برعکس عراقی حضرات کہتے ہیں کہ رضا بھی مقامات میں سے ایک مقام ہے اور بیدتو کل کی انتہاء ہے اور اس قوم میں آج تک بیا اختلاف موجود ہے۔ اب ہم انشاء اللہ اس قول کو بیان کرتے ہیں۔

رضا کی حقیقت ان ذاہب کی تفصیل بیان کرنے سے پہلے ہم رضا کی حقیقت کو ثابت ادر اس کی اقسام کو بیان کریں گے اور اس کے بعد حال و مقام کی حقیقت اور ان کا فرق واضح کریں گے جاننا چاہتے کہ رضا کی حقیقت کتاب وسنت سے ثابت ہے اور امت کا اس پر اتفاق ہے جسیا کہ ارشاو باری تعالیٰ ہے کہ رضی ہو گے۔

نيز فرمان اللى بى كم لَقَدُ رَضِى اللَّهُ عَنِ الْمُومِنِينَ إِذُيْبًا تَحْقِقَ اللَّهُ تَعَالَى مونين سے راضى بواجب ده يعوُنكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ. آپ يَغِبر عَلِي مَ مَدر حت ك يَج بيعت كرر ب تھ-

اس آ دمی نے ایمان کا مزہ چکھ کیا جواللہ تعالیٰ کےرب ہونے پرراضی ہوا۔ اورپیغبرتی کاارثاد ہے۔ ذَاق طَعْمَ الْاِیْمَانَ مَنُ دَحِيَ بِاللَّه دَبَّا۔ a de la compansión de la compansión de la compansión de destructiones de la compansión de la compansión de la La compansión de la compansión de la compansión de destructiones de la compansión de la compansión de la compans

فالمح

|                                                                           | كشف المعجوب                                              |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| متُدتعالى حضرت ابود رُّ بِردم كرے تاہم ميں                                | رَحِمَ اللُّهُ أَبَاذَةٍ أَمَّا أَنَّانَأَقُولُ مَنُ     |
| وبيكبتا موں كدجوة دمى السين بارے ميں الله                                 |                                                          |
| لمالی کی پیند کردہ چ <u>ز</u> کے حسن پر <b>آ</b> گاہ ہو                   |                                                          |
| بائے دہ اللہ تعالٰی کی اپنے کیے اختیار کردہ<br>پ                          |                                                          |
| بز کےعلاوہ سی چیز کی آرزونییں کرتا۔<br>بزرےعلاوہ سی چیز کی آرزونییں کرتا۔ |                                                          |
|                                                                           | ادر بندہ جب حق تعالیٰ کے اختیار کودیکھ کراپنی پسندا<br>ب |
| ل سے دوری کی حالت میں تقییب جہیں                                          | کے عم واندوہ سے نجات پالیتا ہے اور یہ چیز حق تعالٰ       |
|                                                                           | بہوتی کیونکہاس کیلئےتو حضور حق ضروری ہے۔'                |
| کیونکہ قضائے اکہی پر رضاغموں کوددر کرنے                                   | لِاَنَّ السرِّضَـا لِلاَحْسزَان نَبافِيَة'' وَ           |
| الیاور خفلت کیلئے علاج شافی ہے۔                                           | لِلْغَفْلَةِ مَعَالِجَة' شَافِيَة'                       |
| دور کرتی ہے پنجہ خفلت سے چھڑاتی غیر                                       | لیتن حق تعالی کے فیصلوں پر رضا انسان کوغموں سے د         |
| ہےآ زاد کرتی ہے۔ کیونکہ رضا کی صفت                                        | خدا کا خیال دل ہے دور کرتی اور مشقتوں کی قید ۔           |
| ، بندہ بیرجان لے <i>کہ ک</i> ی چیز کا ملنایا نہ ملنا                      | ر ہائی دلانا ہے۔لیکن رضا کی اصل حقیقت سے ہے کہ           |
| یاعقادر کھے کہ ہرطرح کے احوال میں                                         | التدعز وجل تحظم اوراراده كمطابق بوتا باورب               |
|                                                                           | اللہ تعالیٰ اس کود کہتے ہیں۔                             |
|                                                                           | · · ·                                                    |

ار باب رضا کی قسمیں اوراس طرح کا عقادر کھنےوالے حضرات چار طرح کی ۔ ۱۔ وہ گردہ جود نیا کی نعتوں پر راضی رہتا ہے۔ ۲۔ وہ گردہ جود نیا کی آزمائشوں ادر مصائب وآلام پر راضی رہتا ہے۔ ۳۔ وہ گردہ جومعرفت حق تعالیٰ پر راضی رہتا ہے۔

ف المحجوب

پس جو شخص عطا کرنے دالے کو پیش نظرر کھتے ہوئے عطا کو دیکھتا ہے وہ اس عطا کوصدق دل سے قبول کرتا ہے اور جب صدق دل سے قبول کر ایتا ہے تو ہوتسم کی کلفت اور مشقت اس ہے دور ہو جاتی ہےاور جو آ دمی عطا کو پیش نظر رکھ کر عطا کرنے والے کو دیکھتا ہے وہ عطامیں الجھ کرر ہاجاتا ہے اور رضا کے رائے پر تکلف کے ساتھ چکتا ہے۔ جب کہ تكلف ميں تمام رخ اور مشقتيں موجود ہيں ،اور معرفت حقيقت كى صورت اس وقت اختيار کرتی ہے جب بندہ معرفت کے حق میں مکاشف ہو جائے کیکن اگر معرفت ہی اس کیلئے مشاہدہ حق میں حجاب اور رکاوٹ بن جائے تَو وہ معرفت ناشناسائی وہ نصیحت عذاب اور وہ عطا در حقیقت پر دہ ہو جاتی ہے اور باتی جو آ دمی حق تعالٰی ہے دنیا پر ہی راضی ہو جائے وہ ہلاکت اور نقصان میں رہتا ہے کیونکہ وہ رضا اس کیلئے آتش دوزخ کا سبب بن جاتی ہے کیونکہ تمام کی تمام دنیا بھی اس لائق نہیں کہ اس ہے دل لگایا جائے یا ذرہ برابر بھی اس کے تم کا بوجودل پر ڈالا جائے اور نعت تو ای وقت نعمت ہوتی ہے جب وہ انعام کرنے والے ک طرف رہنمائی کر لیکین اگروہ منعم ہے حجاب بن جائے تو پھروہ نعمت مصیبت ہوتی ہےاور جو محص آ ز مائش برحق تعالی سے راضی رہتا ہے وہ وہ محص ہے جو بلا میں بھی بلا تصبیخ والے کی طرف دیکھے اور اس بلاکی مشقت کو بلا بھیجنے والے کے مشاہدہ سے برداشت کرے کیونکہ دوست کے مشاہدہ کی صورت میں بلاکی مشقت ،مشقت ہی نہیں رہتی اور رہاباتی وہ لوگ جو حق تعالیٰ کی طرف سے برگزیدگی ادراس کی محبت پر راضی رہتے ہیں وہ حق تعالیٰ کے ایسے عاشق ہیں کہ رضااور تاراضگی میں ان کا وجود عارضی ہوتا ہےان کا دل حق تعالٰی کی محبت کے علادہ کسی کی منزل نہیں ہوتا اور اس کے اسرار کا خیمہ محبت الہٰی کے گلستان کے بغیر کہیں نہیں ہوتا۔ یہ بارگاہ خدادندی کے وہ حاضر ہیں جو ماسوکی اللہ سے غائب ہیں۔ دہ فرش ہیں جن کا تصور عرش پر ہے وہ جسم ہیں جن کی روخ نورانی ہے اور دہ موحد ربانی ہیں کہ جن کا دل مخلوق سے جدا ہے بیلوگ تمام کا ئنات سے اپنے باطن کوروک کر مکافات اور احوال کی جنجو میں

كشف المعجوب) 280 <sup>گ</sup>رفتار ہیں ادرمحبت الہی میں کمربستہ ہوکر اس کے لطف دکرم کے لیے سرایا انتظار بن بیٹھے ہیں۔انہی کے متعلق حق تعالیٰ کاارشاد ہے کہ وہ اپنے نفسوں کیلئے نہ تو نقصان اور نفع کے مالک كَايَسُلِكُوُنَ لِكَانُفُسِهِمْ ضَرُّاوً لاَ بیں اور نبہ تک موت زندگی اور دوبارہ المحانے نَعْعًاوًا إَيَمُلِكُونَ مَوُتًا وَ لَاحَيادَةً جانے کاان کے پاس کوئی اختیار ہے۔ والأنشورا لپس حق تعالی کے علادہ کسی اور چیز کیلئے رضا نقصان ہے اور کسی چیز کے بغیر حق تعالی سے رضاء رضوان الہی کا ذریعہ ہے کیونکہ اس کے علاوہ کسی چیز سے راضی ہونا ہلا کت ادر صرف حق تعالی پرراضی ہوجانا ہوی سعادت ہے ادراسی میں عافیت ہے رسول اللہ علی کھی نے ارشادفر ماما کہ جوآ دمى التدتعالى پراوراس ي فيصلول برراض نبيس مَنُ لَّهُ يَرُضَ بِاللَّهِ وَبِقَضَائِهِ شَغَلَ بوتاده اييادل كواسباب كى تلاش مي مشغول اور قَلْبَه' وَتَعَبَ بَدَنُه' ايينبدن كوصيبتون مين بتلاكرد يتاب والتداعكم بالصواب فصل مشائخ کے اقوال آ ثار میں آتا ہے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام نے دُعا ک اے اللہ! ایساعمل بتا جسے میں سرانجام ٱلِلْهُمَّ دُلَّنِيُ عَلىٰ عَمَلِ إِذَا عَمِلُتُ ودن تو تو مجھ ہے راضی ہوجا۔ دَضِيُتَ عَنِّي اللدتعالى في جواب مي ارشاد فرمايا: امے مولی تھھ میں اس چیز کی طاقت موجود نہیں۔ إنَّكَ لاتُطِيُقُ ذَلِكَ يَامُوْسَى

|                                            | 281                              | كشف المحجوب                          |
|--------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------------|
| بس حضرت مویل تجدے میں گر کر عاجزی          | مُتَضَرِّعًا                     | فَخُرَّ مُوْسَى سَـاجِدً             |
| وزاری کرنے لکے واللہ تعالی نے ان کی طرف    | عِمْرَانَ إِنَّ                  | فَاَوُحَى اللَّهُ إِلَيْهِ يَابُنَ   |
| وی فرمائی کداے عمران کے بیٹے میری رضا،     | سائى                             | رِضَائِی فِی رِضَاکَ بِقَعَ          |
| ىرى قضاير تىر ب دامنى ر ب م س ب -          |                                  |                                      |
| وں پر راضی رہتا ہےتو بیاس بات کی           | ندہ اللہ تعالٰی کے فیصل          | ليعنى جب ڪوئي ب                      |
| ت بشرحانی نے ایک مرتبہ حفرت فضیل           | ) سے راضی ہیں۔ حضر               | علامت ہے کہ اللہ تعالیٰ الر          |
| صاک؟ حضرت فضیلؓ نے فرمایا:                 | ففنيلت زياده بار                 | بن عياض في بو چها كدر مد             |
| رضاز ہد ہے افضل ہے کیونکہ قضا پر راضی      | ڶڗؙؙۿڋٳؘۮؘ                       | ٱلرِّضَاء ٱفْضَلُ مِنَ ا             |
| ر بنے والا اپنی اس منزل سے او پر ک         | ئۆلە،                            | الرَّاضِي لَايَتَمَنَّى فَوُقَ مَ    |
| آ رز ونبیس رکھتا۔                          |                                  |                                      |
| ، ہےجس کے لیے زاہد کے دل میں تمنا          | ۔۔۔ او پر اور بھی منزل           | يعنى زېد کې منزل                     |
| <i>ننزل سے جس کے بعد بھی منز</i> لیں موجود | ى منزل افضل ب ا <sup>س.</sup>    | پیداہو۔پس سب سے آخرک                 |
| پردلیل ہے کہ رضا احوال میں سے ب            | سبّی کے قول کی صحت               | میں اور بیہ حکای <i>ت حضرت مح</i> ا  |
| بسبحاس كاحصول كسب ومحنت سے نہيں            | ن تعالیٰ کی عطا <i>پر منحص</i> ر | منازل میں ہے ہیں اور بی <sup>2</sup> |
| میں کہا کرتے تھے کہ:                       | لمق آتاب كدا چى دُعا             | ہوتااور پیغمبر علیف کے متع           |
| ے اللہ! میں قضا کے آجانے پر تیری           | داء                              | سئلك الرضا بعد القع                  |
| رضا کا بتجھ سے سوال کرتا ہوں۔              |                                  |                                      |
| ىرف في قضامير مقدر بوتو مجھ كواس           | ،عطاكركه جب تيرى                 | ليعنى بجحصيوه صفت                    |
| برقضائے درددے پہلے رضا درست نہیں           |                                  |                                      |
| ہوتا ہے کیکن عزم رضاعین رضانہیں ہو         | سے پہلے رضا کا ارادہ تو          | کیونکہ قصاکے دارد ہونے ۔             |

سكما\_حضرت ابوالعباس بن عطافر ماتے بي كه:

|                                          | كشف المعبوب                                              |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ضابينام بدل كاللد تعالى كى طرف           | الرضاء نظر القلب إلىٰ قديم                               |
| ب بند ب كيك از لى اختيار برنگاه ر كي كا- | اختيار الله للعبد                                        |
| یاس مصیبت کاحق تعالی کی طرف سے           | لیتی اے جوبھی مصیبت پہنچ جان لے کہ میرے ل                |
| مايخ دل ميں خوشي محسو <i>ں کرے۔</i> اس   | ازلی اراده ادرحکم موجود تھا اور اس پر بیقرار نہ ہو بلک   |
|                                          | مذہب دالے حضرت حارث محاسب فرماتے ہیں کہ                  |
| حکام البی کے جاری ہونے پر دل کے          | الرضاء سكون القلبِ تحت                                   |
| طمئن رہنے کا نام رضاہے۔                  | مجارى الاحكام                                            |
| یسکون اور طما نیت قلب بندہ کے کسب و      | اوراس معاطے میں آپ کا مدہب بڑا قو کی ہے کیونکر           |
| يات من ساك عطيد باور سداس                | محنت سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ بیاللد تعالٰی کے عط          |
| ن میں سے ہیں کہتے ہیں کہ حضرت            | بات پردلیل ہے کہ رضا احوال میں سے ہے مقامات              |
| ب <u>یمی کہت</u> ے رہیں:                 | عتبة الغلام ممايك مرتبه يورى رات ندسوك ادرضبح تك         |
|                                          | ان تعذبني فانالک محب وإن أرت                             |
| •                                        | ترحمني فانالکَ محبّ ' اِرالًا                            |
| بہوتی ہیں جب کہ دوش کی بیقراری دل        | ليعنى عذاب كى تكليف اورنعت كىلذت دونو لتجسم ب            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | میں ہوتی ہے <i>لہذاجسم کی تکلیفیں، د</i> ل کی محبت پراٹر |
|                                          | کے قول کی تائید بی ہے کہ رضا محبت کا نتیجہ ہوتی ہے       |
|                                          | اگر محبوب اس کوعذاب ش رکھتو بھی دوستی کی در              |
| •                                        | بادرا گرمجوب اس کونعت میں رکھے تو بھی دوس ۔              |
| حضرت ابوعثان حیری فرماتے میں کہ          | اختيار كمقابله من ابيخ اختيار كو بي مجمعتا ب             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | منذا ربعين سنةً ما اقَامَنِيَ اللَّهُ في                 |
| س حال بھی رکھا میں نے ناپسند نہیں کیااور | حالٍ كرهته نه وَمَا                                      |

,

یددوام رضا اور کمال محبت کی طرف اشارہ ہے ..... حکایات میں ایک حکایت مشہور ہے کہ ایک درویش دریائے دجلہ میں گر پڑا جب کہ وہ تیرنا بھی نہیں جانتا تھا۔ کنار ے سے ایک آ دمی نے کہا کہ تم چا ہے ہو کہ میں سب کوآ گاہ کروں تا کہ وہ تمہیں باہر نکال لیں؟ درویش نے کہا'' نہیں'' پھراس نے پوچھا کیا تم ہی چا ہے ہو کہ غرق ہوجا وَ؟ درویش نے کہا نہیں اس نے پوچھا پھرتم کیا چا ہے ہو؟ درویش نے کہا میں وہ ہی چاہتا ہوں جو تن تعالیٰ میر ے لیے چا ہے ہیں..... اور رضا کے بیان میں مشارَخ کے اقوال بہت ہیں۔ گوعبارت میں اختلاف ہے تاہم اس کا قاعدہ انہی دوبا توں پر شتمل ہے جو میں نے بیان کر دی ہیں۔ اور طوالت کو ترک کر کے انہی پر اکتفا کرتا ہوں ۔ البتہ میں چاہتا ہوں کہ یہاں حال اور مقام کے در میان فرق بیان کروں اور ان کی حدود کو واضح کر دوں تا کہ تجھ پر اور دوسر ے پڑ ھے والوں پر اس معنی کو بچھنا آ سمان ہوجا ہے۔

حال اور مقام کے درمیان فرق جان لو کہ بیددونوں لفظ گردہ صوفیاء کے درمیان مستعمل ہیں ان کی عبارت میں جاری اور ان کے علوم میں بکٹرت موجود ہیں ۔ان کے اثبات اور توضیح کیلئے اس مقام پر گنجائش نہتی لیکن چونکہ علم تصوف کے طالب علموں کیلئے ان کے بغیر چارہ نہیں اس لیے اس مقام پر ہم ان کو بیان کررہے ہیں۔ وباللہ التو فیق والعظمیۃ والعون۔



كشف المحجوب

ساتھ کھڑا ہونے کی **جگہ کو کہتے ہیں** کمیکن دراصل ب<sup>ی</sup>فصیل ادر معنیٰ سہواور غلط ہیں کیونکہ عربی لغت میں مقام میم کی پیش کے ساتھ قائم ہونے اور قائم ہونے کی جگہ کواور مقام میم کی زبر کے ساتھ قیام کرنے اور قیام کرنے کی جگہ کو کہتے ہیں لیکن تصوف میں مقام بندے کے راہ حق میں قیام کرنے اس کے حقوق ادا کرنے اور اس کے اس مقام کی رعایت کمحوظ رکھنے کو کہتے ہیں تا کہ جس طرح بھی ہو سکے اس مقام کا کمال حاصل کرے اور جب تک حق تعالی اس مقام ہے نہ گزاریں بندہ خوذہیں گز رسکتا چنانچہ مقامات تصوف میں سے پہلا مقام توبہ (ترک گناه) ہے، دوسرانا بنت (رجوع الی اللہ ) تیسراز ہد (ترک دنیا )اور چوتھا تو کل (اللہ کی ذات پر بھروسہ ) ہے اس طرح دوسرے مقامات تصوف کا درجہ آتا ہے کسی کیلئے بیہ د دست نہیں کہ تو بہ کے بغیر انابت کا دعویٰ کرے، انابت کے بغیر زبد کا اور زبد کے بغیر تو کل کا دعویٰ بھی قطعاً درست نہیں اور خدائے عز وجل نے ہمیں جرئیل کے متعلق یہ چیز دی کہ انہوں نے کہا: وَمَامِنًا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعُلُوُمٌ



اور حال اس کیفیت کو کہتے ہیں جوحق تعالیٰ کی طرف سے صوفی کے دل پر طاری ہوتی ہے۔اس طرح کہ جب وہ کیفیت طارمی ہوجائے تواپنے اختیار ہےاس کو دورنہیں کر سیکتے اور جب وہ ختم ہوجائے تو اپنی کوشش ہےا ہے حاصل نہیں کر سکتے ، پس مقام نوطالب ے را ستے <sup>م</sup>جل مجاہدہ میں اس کی قیام گاہ اور اس کی محنت کے مطابق بارگاہ الہٰی میں اس کے در بے سے عبارت ب، اور حال، بندہ کے مجاہدات میں مصروف ہوئے بغیر اللد تعالیٰ کے فضل دلطف کے طاری ہونے سے عبارت ہے۔ اس لیے کہ مقام اعمال میں سے ایک عمل ہے جب کہ حال افضال میں سے ایک فضل گویا کہ مقام میں انسانی محنت اور اکتساب کا دخل

285

(كشف المعجرب)

ہے جب کہ حال اللہ تعالٰی کے عطیات میں سے ایک عطیہ ہے پس صاحب مقام اپنے مجامدات کے ساتھ قائم ہوتا ہے جب کہ صاحب حال اپنے آب سے فانی ہوتا ہے اور اس کا قیام اس حالت کے ساتھ ہوتا ہے جوش تعالیٰ خود اس میں پیدا فرماتے ہیں ...... اور اس جكه مشائخ رحمهم الله كاآلي ميں اختلاف ب ينانچه ايك كروہ نو حال كى بيشكى كوجائز سجعتا ہےاور دوسرا گروہ اس کے دوام کو درست نہیں جا نتا۔ حضرت حادث محاسبؓ حال کے دوام کو جائز رکھتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ محبت ، شوق قبض اور بسط سیاسب احوال ہیں اگر ان میں دوام كودرست ند مجها جائرتو ندمحت ، محت ، موكا اور نه ، مشاق ، مشاق اور جب تك حال بندہ کی صفت نہ بن جائے اس وقت تک اس کے ما م کا اطلاق اس بند بے مِرْبِیں ہوسکتا۔اور ای لیے آب رضا کو بھی منجملہ احوال کہتے ہیں اور حضرت ابو مثمانؓ نے جو فرمایا تھا کہ منفذار بعين سنة ما اقامني الله على حال فكرهته اسم بحى اشاره اى باتكى طرف تھا۔ اور دوسرا گردہ حال کے دوام و بقا کو درست نہیں سمجھتا۔ جیسا کہ حضرت جنیگر فرايتے ميں. احوال تو بجلیوں کی مانند ہوتے میں کی نظر الاحوال كسالبروق فحان بقيت آتے ہیں اور حجسب جاتے ہیں وہ اُگر باق فحديث النفس رہ جائیں تونفس کی بات ہوتی ہے۔ یعنی اگرانہیں دوام حاصل ہوتو وہ حال نہیں ہوتے ہلکرنفس کی بات اورطبیعت کی ہویں ہوتی ہے… ..ادرایک گرو ہ کا کہنا ہے کہ احوال اینے ماموں کی طرح ہوتے ہیں کہ الاحوال كباسميها يعنى أنُّهَاكُمًا جس طرح دل میں داقع ہوتے ہیں ای طرح تَحلُّ في القلب تزول

یعنی ایک حالت میں حال دل میں طاری ہوتا ہے اور دوسری حالت میں اس ہے

زأل ہوتے بی۔

كشف المعجوب

زائل ہوجاتا ہے اور جو کچھ باقی رہ جاتا ہے وہ صفت بن جاتی ہے اور صفت کا قیام موصوف کے ساتھ ہوتا ہے اور موصوف کو اپنی صفت سے زیادہ کامل ہونا چاہئے جب کہ میہ سب کچھ محال ہے۔۔۔۔۔حال اور مقام کے درمیان بیفرق میں نے یہاں اس لیے بیان کردیا ہے تا کہ صوفیا کی عبارات میں اوراس کتاب میں جہاں کہیں حال اور مقام کی اصطلاح کود کیھو، تمجھ کو کراس جگه کیا چیز مراد ہے۔۔۔۔ تاہم یہ جان لو کہ رضا مقامات تصوف کی انتہا اور احوال کی ابتدا ہےاور میہ وہ جگہ ہے کہ جس کی ایک جانب کسب اور اجتہاد میں ہےاور دوسری جانب محبت اور غلبہ شوق میں ۔ اور اس سے او پر اور کوئی مقام نہیں ہے اور اس حالت میں آ کر مجاہدات کاسلسلہ ختم ہوجاتا ہے۔ پس اس کی ابتدااکتساب بندہ سے ہوتی ہےادرانتہافضل و عطا خدادندی پر ہوتی ہے یہاں پر بیاحتمال بھی موجود ہے کہ صوفی وسالک جب رضا کی ابتدا میں خودا پی طرف دیکھتا ہے تو کہتا ہے کہ بیہ مقام ہے اور جب اس کی انتہا میں جن تعالی کے فضل وانعام کی طرف دیکھتا ہے تو کہتا ہے کہ حال ہے۔تصوف کے اصول مین حضرت محاسب کا مدجب یہی ہے جو بیان ہو چکا البتہ معاملات طریقت میں انہوں نے باقی صوفیا ے کوئی اختلاف نہیں کیا تا ہم وہ اپنے مریدوں کوان عبارات اور معاملات مے منع فر مایا کرتے بتھے جن میں خطا کا وہم وموجود ہوتا گوان کی اصل درست ہی کیوں نہ ہو۔ چنانچہ ایک دن آپ کے مرید ابو مزہ بغدادی آپ کے پائ آئے جو ساع سنے والے اور صاحب حال مرد یتھ۔ حضرت محاسبؓ نے ایک شاہ مرغ رکھا ہوا تھا جو بابلؓ دیتا تھا اس نے اس وقت با تک دی تو ابو تمزہ نے نعرہ بلند کیا۔ حضرت حارث محاسبیؓ نے اٹھ کر اس کو بکڑ لیا اور کہا تو كافر موكيا باوراس كوذ فى كردين كااراده كرليا مريدول في پاؤل پركركرا بكواس ے جدا کردیا تا ہم آ پ نے ابو*تر* ہے کہا۔

اَسُلِمْ يَا مَطُرُو د مريدوں نے عرض کی اے شيخ بہم سب تو اس کوخواص اولياءاور موحدين ميں سے سمجھتے ہيں

كشف المعجوب

شیخ کواس کے بارے میں بیتر دد کیے پیدا ہوا! آپ نے فر مایا مجھے اس کے اسلام کے متعلق کوئی تر دذہیں بلکہ میں اس میں خوبی کے سوا کچھنیں دیکھااوراس کے باطن کوبھی تو حید میں متغرق پایتا ہوں لیکن اس نے ایسا کام کیوں کیا جوحلولیوں ( حلولی ایک گروہ جس کاعقیدہ ہے کہ خداا بی مخلوق میں حلول کرتا ہے ) سے مشاب ہوتے تا کہان کے مقالات میں ہے کہ چز کا اس کے معاملات میں دخل ہو کہ ایک مرغ جوعقل نہیں رکھتا اس نے تو اپنی عادت ادر خواہش کے مطابق باتک دی ہے کیکن اس کی آ داز ہے اس کو ساع کی کیفیت کیوں داقع ہو گی حالانکہ دن جل دعزی کی ذات قابل تقسیم نہیں کہ اس کا کچھ حصہ اس مرغ میں حلول کر گیا ہوادرصونی اس کی آ داز پر وجد میں آ جائے۔ادرحق تعالٰی کے ددستوں کواس کے کلام کے بغیر آ رام ادراس کے اسلام کے بغیر وقت ادر حال نصیب نہیں ہوتا ادر حق تعالیٰ اشیاء میں نہ تو حلول دنز دل فرماً تے ہیں اور نہ ہی ذات قدیم کا حادث اشیاء کے ساتھ اتحاد اور امتزاج درست ہوسکتا ہے۔ جب ابوتمزہ نے اس وقت شیخ کی طرف دیکھا تو فور اُیکار اٹھے کہ اے یشخ ! اگر چ**ہ میں** اصل میں صحیح تھا تا ہم چونکہ میرافعل اس دمت ایک گمراہ تو م کے فعل کی ما نند ہو گیا تھا اس لیے میں توب کرتا ہوں اور اس سے باز آتا ہوں .....اور اس معاملہ میں آپ کے بہت سے طریق میں میں نے تو مختصر اُبیان کر دیا ہے اور سیطریق بڑا قابل تعریف ہے کہ سلامتی کی راہ میں تحو ہوشیاری کوچھوڑ بے بغیر کمال در جے کی سلامتی حاصل ہو جاتی ہے۔ اور پغیر قلی نے ارشاد فر مایا ہے کہ

حن محان يو من بالله و اليوم الاخر جوكوني الله پرادم خرت كيدن پريقين ركھتا ہے فلايقفن مو اقف التلهم المجم من المصح بيا ہے كتيمت كے مقامات پر ندكھرا ہو۔ اور يس على بن عثمان الجلابى ہر وقت الله تعالى سے بيا ستد عاكرتا ہوں كہ مجھےا يسے ہى عمل كى تو فيق نصيب فرمائے ليكن بيہ بات زمانہ كرى صوفيوں كى محبت ميں نہيں مل سكتى كيونكہ اگر تم مصيبت اور ريا كارى ميں ان كى موافقت نہيں كرو گے تو وہ تمہار بي شمن بين جا كيل كے



288

پس ہم جہالت سے اللہ تعالیٰ کی پناد ما تکتے ہیں۔(واللہ اعلم بالصواب)

قصار لى فرقه

قصاری حضرات کی محبت حضرت ابی صالح بن حمدون بن احمد بن ممار القصار ؓ کے ساتھ ہے جو بڑے بزرگ علما ادر اس طریقت کے سرداروں میں سے تھے۔ آپ کا طریقہ ملامت کے اظہار اور نشر کا طریقہ تھا اور معاملات طریقت کے تمام فنون میں آپ کا کلام برا بلندیا ہیہ ہے، آپ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالٰی کاتمہارے بارے میں علم اس علم سے زیادہ اچھا اور نیک ہونا جا ہے جو تیرے متعلق مخلوق کو حاصل ہے، یعنی تمہیں جا ہے کہ خلوت و تنہائی میں حق تعالیٰ کے ساتھ تمہارا معاملہ مخلوق کے سامنے تمہارے معاملے سے زیادہ بہتر ہو۔۔۔۔ کیونکہ حق تعالیٰ سےتمہاراسب سے بڑا حجاب یہی ہے کہتمہارادل غیر حق میں مشغول ہو۔ مخلوق کے ساتھ آپ کے معاملہ ملامت کے متعلق کتاب کے شروع میں احوال و حکایات کے ضمن میں بیان کر چکا ہوں لہذا یہاں طوالت کو ترک کرکے اختصار کو اپنا رہا ہوں ..... آپ کی نادر حکایات میں سے ایک بد ہے کدایک دن میں نیٹا پور کی نہر جیرہ کے کنارے چلا جار ہا تھا کہ میری ملاقات نوح نام کے ایک عیار کے ساتھ ہوگئی جو جوانمردی میں براشہرت یا فقہ ر مااور نیٹا بور کے تمام عما راور راہزن اس کے تابع فرمان تھے۔ میں نے اس کو دیکھا تو دریافت کیا کہ''اے نوح'' جوانمردی کیا چیز ہے؟ اس نے یو چھا میری جوانمروی پو چھتے ہویا اپنی جوانمر دی! میں نے کہا دونوں کے متعلق بتا دیں۔ کہنے لگا میری جوانمردی توبیہ ہے کہ میں قباا تارکر گڈری زیب تن کرلوں اور اس کے لواز مات اپنالوں تا کہ صوفی بن جاؤل ادر پھر حق تعالی ہے حیا کرتا ہوا معصیت سے پر ہیز کروں اور تیری جوانمردی بیہ ہے کہتم گڈری اتار دوتا کہتم تخلوق کیلیۓ اور تخلوق تمہارے لیے فتنہ کا باعث نہ بنے۔ تاہم میری جوانمر دی شریعت کی حفاظت کرنے اور تمہاری جوانمر دی باطن میں حقیقت 289



کی حفاظت کام ہوگا۔اور بدینیا وبڑی ہی مضبوط ہے۔(واللہ اعلم بالصواب)

طيفوري قرقه

اوراس کی دوصور تیں بیں ایک ریا کاروں کے گروہ کی ماندا پنے آپ کو کر لیما یہ تو صریح مثرک ہے۔ دوسرے اپنے کوصوفیا کی ماند کر لیما تا کہ حق تعالیٰ ان کے اس تشہد کو دیکھ کر انہیں اس درجہ پر پہنچا دیں جس پر وہ لوگ پہنچ ہوئے ہیں اس طرح بیغ ہر تلاقی ہے کہ ارشاد کے موافق ہوجا کمیں کہ: مَنْ نَسْبَهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمُ

ا ہےدوائ میں ہے ہوگا۔

كشف المحجرب

پس حق کی راہ میں مجاہدات کی اقسام میں سے جو بھی در پیش آئے اے اختیار کرےاور حق تعالی سے امید دارر ہے تا کہ حق تعالیٰ اس پر معانی کی تحقیق کا درواز ہ کھول دیں کیونکہ مشائخ میں سے ایک بزرگ نے کہا ہے کہ

المداب مواریٹ المحاهدات میں کہتا ہوں کہ مجاہدات ہراعتبار سے بہتر اور مفید ہوتے ہیں لیکن سکر اور صحوآ دمی کے اپنے اختیار میں نہیں ہوتے کہ مجاہدات کے ذریعہ ان کو حاصل کرلیں اور نہ ہی مجاہدات کو سکر کے حصول کی علامت قرار دیا جا سکتا ہے۔ اور مجاہدات تو حالت صحومیں ہی کئے جا سکتے ہیں اور صاحب صحو کا قیام سکر کو قبول کرنے کے ساتھ نہیں ہوتا۔ لہذا مجاہدات سے سکر اور صحو کی حالت کو حاصل کرنا محال ہے اور اب میں مشائخ طریقت کے اختلاف کی بنیاد پر سکر اور صحو کی حقیقت کو بیان کرتا ہوں تا کہ اگر اللہ مز وجل چاہیں تو بیا شکل در ہوجائے۔

شكر اورضحو كابيان

جان لو! اللد تعالی تمہیں عزت نصیب کریں کہ سکر اور غلبہ ارباب معانی کے نزدیک الی عبارت ہے جس سے حق تعالی کی عبت کا غلبہ مرا دلیا جاتا ہے اور صوعبارت ہے مقصد دم ادکو حاصل کر لینے ۔....ان کے متعلق اہل معانی کے بہت سے اقوال ہیں ایک جماعت سکر کوصحو پر فضیلت دیتی ہے اور دوسری صحو کے سکر ۔ افضل ہونے کی قائل ہے۔ جو حضرات سکر کوصحو پر فضیلت دیتی ہے اور دوسری صحو کے سکر ۔ افضل ہونے کی قائل ہے۔ جو صحوتو صفت آ دمیت کے معتدل ادر مشتم ہونے کی صورت میں متصور ہوتا ہے اور سے چیز حق توالی سے جاب اعظم ہے لیکن سکر اس وقت محقق ہوتا ہے جب آ فت زائل ہوجائے صفات بشریت کم ہو جا کمیں، اپنی تد ہیر اور اختیار ختم ہوجائے اور اپنے وجو دمیں اپنی جنس بشریت کشف المحبوب پنج بر الله کی نظومالت سکر میں تقی ۔

اور جو حضرات صحوکوسکر برفضیلت دیتے ہیں وہ حضرت جنید اور آپ کے پیر و ہیں وہ کہتے ہیں کہ سکر حالت آفت میں ہے کیونکہ وہ احوال کی تشویش ، صحت کے ختم ہو جانے اور اپنی حالت بر قابو باقی نہ رہنے کا باعث ہے، اور جب کہ جملہ معانی کی بنیا دخود طالب ہے خواہ اپنے فنا کی وجہ ہے ہو یا بقا کی وجہ ہے اور خواہ اپنے آپ کو کو کر دینے کی بنیا د بر خواہ اپنے آپ کو ثابت کرنے کی بنیا د پر ۔ تو جب وہ طالب خود میں صحیح الحال نہ ہوگا اس کو تحقیق کا کہتے بھی فائدہ حاصل نہ ہو گا کیونکہ اہل حق کا دل تو تمام اشیائے ثابتہ ہے جر د ہوتا چاہئے، اور ایک تابیت آ دمی کو تو اشیاء کے ساتھ تعلق ہے نہ کو کی راحت حاصل ہوتی ہوتا چاہئے، کی خرابی سے چھنگارا نصیب ہوتا ہے۔ باتی لوگوں کا حق تعالیٰ کے ماسو کی دوسری چیز وں میں الجھے رہنا۔ انہیں صرف اس لیے کہ وہ ان چیز دوں کی حقیقت کو تیں دیکھ سکتے۔

292

اور درست طور پر دیکھنا دوطرح کا ہوتا ہے، ایک بیر کہ دیکھنے والا اپنی آ تکھ سے اس کے بقا کو دیکھے اور دوسرا بیر کہ اپنی آ نکھ سے اس کے فنا کو دیکھے، اور اگر آ نکھ کے ساتھ اس کے بقا کو دیکھے گا تو تما چیز وں کو اپنی بقاء میں ناقص پائے گا کیونکہ دہ ان کی حالت کے بقام بذات خودان کوقائم دیکھ رہا ہے اور اگران کے فنا کو دیکھے گا تو حق تعالیٰ کی بقائے مقابلے میں تمام موجو دات کی بقا کو فانی پائے گا اور بید دونوں صور تیں اس کومو جو دات سے روگر دان کر

| ·                                             | 293                                     | كشف المعجوب                               |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| ، می <i>ر ع</i> ن کی که ز                     | نے اپنی دُعا کی حالت                    | دى گى - اى كيتو پىغىر يىلى -              |
| الله! جميں چزي ا <i>س طرح</i> دکھا دے         | _1                                      | ٱللَّهُمَّ آدِنَا الْاَشْيَاءَ كَمَا هِيَ |
| فاطرح كدوم بي-                                |                                         |                                           |
| و المحكادة آسوده حال بوجائ كا، اور            | لت اور حقيقت دِ مَكْم                   | کیونکہ جوآ دمی چیز وں کی اصلی حا          |
|                                               | •                                       | حق تعالی کے اس تول کا بھی سمی             |
| يم تحصول دالو بحبرت حاصل كرو-                 |                                         | فَاعْتَبِوُوْ ايأُولِي الْابُصَادَ        |
| جس طرح کهده بی توعزت حاصل نه                  | لرح نہ دیکھیں گے                        | كيوتكه جب تك ده چيز ول كواس               |
| کسی حالت میں درست نہیں ہوتیں اور              | حالت صحو کے علاوہ                       | کریکس گے۔ پس بیتمام باتیں                 |
| بييا كدحفرت موى عليدالسلام حالت               | اقفيت نہيں ہوتی۔                        | اہل سکر کوان معانی سے پچھ بھی و           |
| ر سکے اور بیہوش ہو گئے۔                       | ) کوبھی برداشت نہ ک                     | سكرمي تتصنو الله تعالى كي أكي تج          |
| وی بیہوش ہوکر کر پڑے۔                         | 6A                                      | خَوَّ مُوْسَى صَعِقًا                     |
| تجليات الهي مي قاب توسين تك يط                | محومي كمه سے عين                        | ليكن بمار _ رسول عليه حالت                |
|                                               |                                         | کئے پھر بھی ہر دم ہوشیا رادرزیا دہ:       |
| ، نے بے بہ بے پالے پر پیالہ ٹر <i>ا</i> ب پی۔ | ی عر                                    | شوبت الواح كاسًا بَعُدَ كَاه              |
| ن نتوشراب ختم ، وفي اورند بي من سيراب موا-    |                                         | فَمَا نفِذ الشراب وَمَا دِوَيتُ           |
| ، نے فرمایا کہ سکر تو بچوں کے کھیلنے کا       | با مذہب رکھتے تھے                       | مير ب مرشد جوجنيد                         |
| عثان الجلابي بھی اپنے شیخ کی موافقت           | ہ ہےاور میں علی بن                      | میدان باور صحومردوں کی فناگا              |
| ہاور صحومیں کم از کم درجہ سے کہ               | لت كاكمال صحوين                         | میں کپتا ہوں کہ صاحب سکر کی حا            |
| و و صحو جو خرابی اور آفت کو ظاہر کرے          | نے کود م <u>کھ</u> لے۔ ک <sup>ی</sup> ر | انسان اپنی بشریت کے دور ہو جا             |
| مرت ابوعثانؓ کے متعلق حکامیت بیان             | نآ فت <i>-</i> <sup></sup>              | اس سکرے بہت پہتر ہے جوعیر                 |
| بیابانوں میں ا <i>س طرح</i> خلوت نشینی        | بتدائی بیں سال تک                       | کرتے ہیں کہ آپ نے اپنے ا                  |
|                                               | •                                       |                                           |

•

- .



اختیار کی کہ آ دمی کی آ ہٹ تک نہ تن ، یہاں تک کہ کثرت ریاضت اور مجاہدات سے آ پ کا جسم محل گیا۔ آپ کی آتکھیں اندر کو تھس گئیں اور آپ کی صورت آ دمیوں کی سی نہر ہی۔ میں سال کے بعد حق تعالی نے انہیں فرمایا کہ تلوق کی محبت اختیار کرو۔ چنا نچہ انہوں نے اینے آپ ہے کہا کہ پہلے اہل اللہ اور اللّٰہ تعالٰی کے گھر کے پڑ دسیوں کی محبت اختیار کرنی چاہے تا کہ زیادہ باعث برکت ہو۔ اس لیے آپ نے مکہ مکرمہ کا ارادہ فر مایا، مشائخ کود لی طور پر آب کے آنے کی پہلے سے خبرتھی لہذا دہ آپ کے استقبال کیلئے شہر سے باہر نکلے تو آ پ کواس حالت میں پایا کہ آنکھیں بدلی ہوئی ہیں اور تلوق کی رمق سے سوا آ پ پر کوئی چیز نہ تھی۔مشائخ نے یو چھا کہ اے ابو عثان تم نے میں سال تک زندگی اس طرح گزاری ہے کہ اولاد آ دم تحوکو بہچانے سے بھی عاجز ہوگئ ہے۔ ہمیں بتاؤ کہتم کس لیے گئے تھے کیا دیکھا کیا حاصل کیا اور کیوں واپس آ گھے؟ آپ نے فر مایا '' جس سکر کی دجہ سے گیا تھا، سکر کی آفت کود یکھا، ناامیدی کو حاصل کیا اور عاجزی کے ساتھ داپس آ گیا ہوں۔مشائخ نے کہا ''ا ابوعثانٌ تیرے بعد تعبیر کرنے دالوں پر جرام ہے کہ وہ صحوا در سکر کے معانی بیان کریں کیونکہ تم نے سکر کی صحیح تحقیق کر لی ادر پھراس کی آفت کو بڑی دضاحت کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ پس سکر عین بقامیں فنا کا سراسر گمان ہے اور اس کی صغت تجاب ہے اور صحوفنائے صنعت میں سراسر دیدار بقاب ادر بدئین کشف ہے۔ باتی اگر کسی کو بدخیال ہو کہ صحو کے مقابلہ میں سکر فٹا سے زیادہ قریب ہے تو بیچال ہے کیونکہ سکر حالت صحو پر ایک زائد صفت ہے۔ جب تک بندہ کے ادصاف روبہ ترتی ہوتے ہیں دہ بے خبر رہتا ہے لیکن جب دہ کم ہونے لگتے ہیں تو اس دفت طالبوں کواس سے حصول مقصود کی امید ہو جاتی ہے ادر صحود سکر میں ان کے حال کی انتہا یہی ہے۔۔۔۔۔ اور حضرت ابو پزیڈ جومغلوب الحال یتھے کے بارے میں ایک حکایت بیان کرتے ہیں کہ حضرت یح کی بن معاذ ؓ نے آپ کی خدمت میں خط ککھا کہ آپ اس آ دمی کے بارے میں کیارائے خلام فر ماتے میں کہ جس نے حق تعالیٰ کی محبت

كشف المحجوب

ے صرف ایک قطرہ بی پیا اور مست ہو گیا؟ حضرت بایزیدؓ نے جواب میں تر بر فرمایا کہ آپ اس آ دمی کے بارے میں کیا کہتے ہیں کہ تمام دنیا کے دریا محبت کی شراب بن جا کمیں اور دہ ان سب کو پی کر بھی تشکل سے چلا تا رہے؟ صوفیا کا خیال ہے کہ حضرت بجی نے حالت سکر سے اور حضرت بایزیدؓ نے حالت صحو سے عبارت کی ۔ اس کے برعکس صورت حال یہ ہر ساحر سے اور حضرت بایزیدؓ نے حالت صحو سے عبارت کی ۔ اس کے برعکس صورت حال یہ ہر صاحب صحودہ ہوتا ہے جو ایک قطرہ کی طاقت بھی نہ رکھتا ہواور صاحب سکر دہ ہے جو مستی میں سب بچھ پی جائے اور ابھی اس کو اور بھی ضر درت ہواس لیے کہ شراب سکر کا آلہ ہے اور جن کو اپنی ہی جنس سے زیادہ تعلق ہوتا ہے۔ اور صحواس کی ضد ہے اس کو شراب پینے سے آ رام حاصل نہیں ہوتا۔

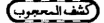
باقی سکر کی دوشمیں ہیں۔ایک سکر دوستی کی شراب سے اور دوسر امحبت کے پیالہ ے ...... دوتی کا سکر کسی سبب کا نتیجہ ہوتا ہے کیونکہ اس کا وجود کسی ن**عت** کو دیکھنے سے ہو**تا** ہے۔ پس جوکوئی نعت کودیکھا ہے دہ دراصل اپنی ذات ہے دیکھا ہے لہذا اپنے آپ کو پی د کھتا ہے اور جوکوئی منعم کود کھتا ہے وہ چونکہ اس کے واسطے سے بی د کھتا ہے اس لیے اپنے آ ب کونبیس دیکھا۔ وہ اگرچہ بظاہر سکر کی حالت میں ہولیکن درحقیقت اس کا سکر بھی صحو ہوتا ہے۔۔۔۔۔اور صحوبھی دوطرح کا ہوتا ہے۔ پہلا صحوففلت پر ادر دد سراصحومحبت پر ہوتا ہے۔ جو صحو غفلت ير ہوتا ہے وہ تو تجاب اعظم ہے، اور جو صحومجت پر ہوتا ہے وہ بہت زيادہ واضح كشف ہوتا ہے۔ پس جو حالت غفلت سے ملی ہوئی ہوا کر چیصحو ہو، سکر ہو گی اور جو حالت محبت سے مقرون ہے وہ اگر چہ سکر ہے صحو ہوگی۔ جب بنیا دادراصل متحکم ہوتو صحو سکر کی طرح ہوگا ادر سکر صحو کی طرح، اور جب بنیاد جن متحکم نہ ہوتو دونوں بے فائدہ ہیں .....خلاصہ کلام بیہ ہے کہ صوفیا کی حدثگاہ میں علتوں کے اختلاف کی بنا پر صحوا در سکر بھی مختلف ہوتے ہیں۔اور جب حقیقت کا سلطان اپنے جمال کودکھا تا توصحوا در سکر دونوں طفیلی معلوم ہوتے ہیں۔اس لیے کہ ان دونوں معانی کے اطراف سے ایک دوسرے سے ملے ہوئے ہیں۔ ایک کی انتہا

كشف المحجوب

دوس کی ابتداہوتی ہے، اور ابتداء وانتہا باہمی تفرقہ کے بغیر صورت پذیر نیمیں ہوتے اور جس چیز کی نسبت تفرقہ کے ساتھ ہودہ تھم میں مساوی ہوتی ہے اور ان کوا کی چیز میں جع کرنا سویا تفریق کی نفی کرنا ہے۔ ای معنی کو بیان کرنے کیلیے کسی شاعر نے کہا ہے کہ یا اِذا طلع الصباح بنجم داج جب خوش کے ستارے کے ساتھ میں طلوع تساوی فیدِ سُکوان" و صَاح براہر ہوتے ہیں۔

جنيدى قرقه

جنیدی حفرات، حفرت ابوالقاسم جنید بن تحمد سے محبت کرتے ہیں اوران کے دور میں ان کوطا و س العلماء کہتے تھے، آپ اس گردہ کے سرداراوران کے امام الائم یتھے۔ لے منہوم بیہ ہے کہ طالب کیلیے مقصود تو کشف اور مشاہرہ جن ہے جب تک دہ حاصل نہ ہو صحوا در سکرددنوں الگ الگ چزیں ہیں لیکن جب مشاہدہ حاصل ہوجائے تو پھر بیددنوں، می مذید ہیں۔



طیفور یوں کے برعکس ان کا طریق صحو پر منی تھا اور ان کا اختلاف بیان کر دیا گیا ہے تمام مذاہب صوفیاء میں معروف اور مشہور ترین فد جب آپ کا بی ہے اور تمام مشائخ بھی جنید ی فد جب کے بی ہوئے میں ، تا ہم اس کے علاوہ اس طریقت کے معاملات میں ان کے اقوال بہت زیادہ مختلف میں لیکن میں نے طوالت کے خوف سے ای پراخصار کیا ہے، اگر کوئی شخص اس سے زیادہ جانتا جا ہتا ہوتو اسے چاہئے کہ وہ دوسری جگہ پڑھ لے تا کہ اس سے بہتر طور پر اس معلوم ہو جائے کیونکہ اس کتاب میں میر ایند جب تو اختصار کرتا اور تطویل کو ترک کرتا ہے۔ وبالتدالتو فیتی۔

دکایات میں میں نے پایا ہے کہ حفزت حسین بن منصور آپ غلبہ کی حالت میں حفزت عمر بن عثان ؓ سے بیزار ہو کر حفزت جنید ؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حفزت جنید ؓ نے ان سے پوچھا ''میر بے پال کس لیے آئے ہو؟''انہوں نے جواب دیا ''تا کہ میں شخ کی صحبت اختیار کروں'' آپ نے فرمایا ''میر بے پال مجنونوں کی صحبت کیلئے گنجائش نہیں کیونکہ صحبت کیلئے دماغ کی صحت ضروری ہے کیونکہ جب ہم مستی کی آ فت کے باد جود صحبت اختیار کرو گرتو دہی انجام ہو گا جوتم نے نہل بن عبد اللہ تستر کؓ اور عمر کے ساتھ کیا ہے۔ انہوں نے عرض کیا:

> ايها الشيخ الصحو السكر صفتان للعبد ومادام للعبد محجوبا عن ربه حتى فنى اوصافه حفرت جنيرٌ فرمايا:

يسابين المستصورا خطات في المسحو والسكر لان المصحو بلاخلاف عبارة عن صحة حال

ا بے شیخ بصحولدر سکر بندہ کی دوصفتیں میں، بندہ اس دفت تک اپنے رب سے مجموب ہی رہتا ہے جب تک اس کی صفات فنانہ ہوجا کمیں۔

اے این منصور! تم فے صحوادر سکر کو بیچنے میں خطا کھائی ہے، کیونکہ صحو بغیر کسی اختلاف عبارت ہے،اللہ تعالیٰ کے ساتھ بندے

|                                            | 298                  | كشف المعجوب                                  |
|--------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------|
| کے صحیح سے، دریہ چیز بندے کی صفت اور       | -                    | العبدمع الحق وذالك لايدخل                    |
| لوق کے سب کے تحت داخل نہیں ہوتی،           | 3.                   | تحمت صفة العبد والكتساب                      |
| راے این منصور! اس کے علاوہ بھی میں         | ji .                 | الخلق وانا ارى في كلامك يا                   |
| ری کلام میں نضول گفتگواورایسی عبارتیں<br>ر | 2                    | بسن مستصور فضولا كثيرا و                     |
| <b>تاہوں چن کا کوئی فائدہ نبیں۔</b>        | Ļ                    | عبارات لاطائل تحته                           |
|                                            | •                    | والتداعلم بالصواب                            |
|                                            | يىفرق                | تور                                          |
| ت ابوالحن احمد بن محمد نوریؓ کے ساتھ       | لحبت حفرر            | نوری فرقے کے حضرات کی                        |
| درنور کے لقب سے زیادہ مشہور تھے۔           | ایک تھا              | ہے۔ جوعلاءصوفیا کے سرداروں میں سے            |
| بكاذكر بوتا بادرتصوف مس آ بكا              | کے ساتھآ ،           | صوفياء م ردشن مناقب ادرقاطع دلاك _           |
| كوفقر پر فضيلت حاصل باور آپ كا             | ے<br>کہ <i>م</i> فوت | ند جب بر البنديد و ب جس كي بنياديد ب         |
| کی نادر باتوں میں سے ایک سے بچکہ           | <u> </u>             | معاملہ حفرت جنید کے موافق ہے۔ آپ             |
| حق پر ترجيح دينا ضروري ب، اور آپ           | فق کواپنے            | آپ کے زدیک محمت میں دوسرے کے                 |
| لەدردىيتوں كىلئى محبت ايك فريفى ب          | ماتے ہیں ک           | بغيرا يثار ك محبت كوحرام قراردية اورفر       |
| کا دوست کے ساتھ ایٹار کرنا بھی فریضہ       | ح دوست               | اور عز لت نشيني نايسند يد فغل ب، اي طر       |
| · · ·                                      |                      | باور آب يفقل ب كما ب فرما                    |
| عزلت نشينى سے بچو كه خلوت نشينى شيطان      |                      | اياكم والعزلة فان العزلة مقارنة              |
| ں ہم نشینی ہے، اور صحبت کو اختیار کرد کہ   | 5                    | الشيطان وعليكم بالصحبة فان                   |
| بت میں خدادند مرد بل کی خوشنودی ہے۔        | م                    | الصحبة رضا الرحمن                            |
| اور جب عزالت وصحبت کے باب پر               | ) کردں گا،           | َابْ مِسْ <sup>ا</sup> لْبَارِينَ حقيقت بيان |
| الناك برز المدراه معراكين النشا            | - 15 <sup>2</sup>    | المنتجل بكلتوم لإيلان كرمونه كمايته حركم     |

<sup>یہن</sup>چوں گا تو دہاں ان کے رموز کی شرح کروں گا تا کہ فائد ے زیادہ عام ہو جائیں۔ انشاء

5

.

الله تعالى عز وجل -ايثاركابيان الدُّتِعَالىٰعُ وجل كاارثاد بِوَيُوَ ثِرُوُنَ عَسَىٰ أَنْفُسِهِمُ وَلَوُ كَانَ بِهِمُ خَصَاصَة · اور صحابه كرام دومروں كواب نفوں پر ترجيح ديت بيں اگر چه دواس كے حاجت مند ہوں۔ اس آیت کا نزول خصوص طور پرفقر اصحابہ کرام کی شان میں ہوا ہے، اور ایٹار کی حقیقت بیہ ہے کہ دوتی میں اپنے دوست کے حق کا خیال رکھے اور اپنے جھے کواس جھے میں چھوڑ دے اور اپنے ساتھی کی راحت کیلئے اپنے آپ پر تکلیف برداشت کر ہے۔ كيونكها يثارددسرول كى أمداد يرقائم ريخاور لِإَنَّ الْإِيْثَارَ القيامُ بمعاونة الأُغْيَار اس امریس مشغول رہے کا نام ہے جوحق مَعَ الاشتغال بما امره الجبارُ تعالی نے اپنے رسول مخار الف کو مر مایا تھا لِرَسولِهِ المختار صلى الله عليه چنانچ فرمان البى ب كدركر راختيار يج كورنيكى وسلم قال الله تعالىٰ خُذِالْعَفُوَ وَأُمُوُ كاظم يج اوجالول ساع ان فرملية بِالْعُرُفِ وَاَعُرِض عَنِ الْجَاهِلِيُنَ اس کی پوری تفصیل اداب صحبت کے بیان میں ہو گی تاہم یہاں آیت کریمہ میں ایٹار ہی مراد ہےادراس کی دونشمیں ہیں۔ایک توصحبت میں جیسا کہاد پراس کا ذکر ہو چکا ہےاور دوسرامحبت میں سل ساتھی کیلیے ایٹار کرنے میں ایک طرح کارنج ادر تکلیف ہوتی ہے لیکن محبوب کے قت میں ایٹار کرنے سے خوشی اور راحت ہی ہوتی ہے ..... حکامات میں مشہور ہے کہ جب غلام الخلیل نے صوفیا کے ساتھ اپن دشمن ظاہر کی اور ہر ایک کے ساتھ اپن عدادت کا اظہار کیا تو سرکاری کارندے حضرت نوریؓ، حضرت رقامؓ اور حصرت ابو حززؓ گو۔ گرفتار کر بے دارالخلافہ میں لے گئے،غلام الخلیل نے امیز المونین سے کہا کہ بیاوگ زندیق اور بے دین ہیں۔اگرامیر المونیین ان کے قبل کا فرمان جاری کر دیں توبے دین کی بنیا دختر ہوجائے گی کیونکہ بی لوگ بے دینوں کے سرکر دہ ہیں،ادر جوکوئی بھی یہ نیکی سرانجام دے گا

299

شف المعجوب



300

میں حق تعالی کے بال اس کیلئے بڑے اجرونواب کا ضامن ہوں۔ امیر المونین نے اس وقت ان حضرات کی گردنیں ماردینے کا حکم جاری کر دیا۔ چنانچہ جلاد آ گیا اور ان منیوں حضرات کے ہاتھ باندھ دیتے۔جلاد نے جب پہلے حضرت اہام کوفل کرنے کا ارادہ کیا حفزت نوریؓ اپنی جگہ سے ایٹھے ادر حفزت امام کی جگہ پرجلاد کے سامنے بڑی گرم جوشی ہے آ کر پیچھ گئے۔ تمام لوگ بڑے جیران ہوئے اور جلاد نے آ پ سے کہا''اے جوانمر دیت کوار الی چیز نہیں کہ کوئی اینے شوق ہے اس کے سامنے آئے جس طرح تو آیا کے حالا نکہ ابھی تمہاری باری بھی نہیں آئی۔ آپ نے فرمایا'' یہ سب کچھ درست ہے لیکن میراطریق ایثار پر منی ہےاور دنیا میں زندگی ہی سب سے زیادہ مزیز ہوتی ہے اس لیے میں چاہتا ہوں کہ اپنی زندگی کے چند سانس اپنے ان بھا توں کے کام میں لگا دوں، کیونکہ میر نز دیک دنیا کا ایک سانس آخرت کے ہزارسال ہے بھی زیادہ پندیدہ ہے کہ دنیا خدمت کا مقام ہے ادر آخرت ثواب کاادر ثواب توخدمت کرنے سے بی حاصل ہوتا ہے قاصد نے بیاطلاع خلیفہ تک پنچائی تو ظیفہ ان کی اس حالت میں بھی رقت طبع ادر کلام کی بار یکیوں سے بخت جمران ہوااورایک آ دمی کو بھیجا کہ مردست ان حضرات کے بارے میں توقف کیا جائے ،اس وقت حضرت ابوالعباس بن علی قاضی القصناۃ تصے خلیفہ نے ان حضرات کا معاملہ ان کے سپر دکر دیا وہ ان حضرات کواپنے گھرلے گئے اور شریعت وحقیقت کے احکام میں سے جو کچھ بھی ان سے یو چھا اس میں ان کو درست پایا ادر ان کے حال سے اپنی غفلت پر بڑے پشیمان ادر پریشان ہوئے اس وقت حضرت نور کچنے فر مایا' اے قاضی! آب نے بیہ جو پچھ یو چھا ہے ريتو جھ جھ بنيں' ب شک اللد کے کچھ بندے ایسے ہیں جن فَــاِنَّ لِللَّـهِ عِبَادَ "يَاكُلُوُنَ بِاللَّهِ وَيَشْرَبُوُنَ بِاللَّهِ وِيجلسون بِاللَّهِ كاكهانا بيتا بيثصنا أوربولناسب كجهاللدك

مأتهب

ويقولون بالله



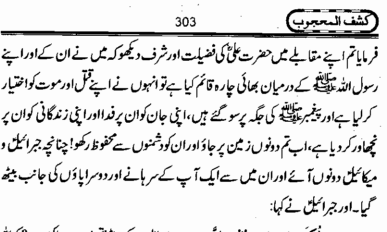
301

کیونکدان کا قیام اس کے ساتھ ہے اور قعود ، نطق ، حرکت اور سکون سب پچھای کے ساتھ ہے، وہ ای کے ساتھ زندہ ہیں ، اور ای کے مشاہدہ سے پائندہ ہیں کہ اگر مشاہدہ تن ایک لیحہ کیلئے بھی ان حال سے منقطع ہو جائے تو ان کے وجود میں ایک شور بر پا ہو جائے'' قاضی آپ کے کلام کی بار کی اور حال کی صحت پر بیز امتیجب ہوا اور خلیفہ کولکھا بھیجا کہ اگر بیگردہ طحدول کا ہے تو:

بحردنيا يس موحدكون ب فمن الموحدُ في العالم میں گواہی دیتا اور فیصلہ کرتا ہوں کہ اگر بیلوگ بے دین میں تو بوری دنیا میں ایک آ دمی بھی توحید پرست نہیں ہے۔خلیفد نے ان کو بلوا کر فرمایا کہ اگر کو کی ضرورت ہے تو مجھ سے طلب کرلو، انہوں نے کہا کہ اے خلیفہ! ہماری ہم سے حاجت صرف میہ ہے کہ آپ ہمیں بالکل فمراموش کر دیں، نہ تو قہول کر کے ہمیں اپنے دربار کا مقرب بتا ئیں ادر نہ ہی چھوڑ کر ہمیں راندہ قرار دیں کیونکہ آپ کا چھوڑ دینا ہمارے نز دیک آپ کے قبول کر لینے کی طرح ہے اور آب کا قبول کر لیما ہمارے نزدیک آپ کے چھوڑ دینے کے برابر ہے،خلیفہ یہ سن کر رو پڑا اور عزت د تکریم سے ان کو داپس کر دیا ......حضرت نافع روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابن عمر کوایک دفعہ مچھل کی خواہش ہوئی۔ پورے شہر میں تلاش کے باوجود مچھلی نہ ل سکی ، چند روز کے بعد مجھےایک مچھلی میسر آئی تو آپ نے مجھےاس کے بھونے کاتکم دیا۔ میں جب بھون کرآ ب کے سامنے لایا تو مجھلی کے لائے جانے پر آپ کے چہرے پر میں نے خوشی کے آثار دیکھے، ای وقت ایک سائل دروازے بر آگیا۔ آپ نے جکم دیا کہ بد مجھل اس سائل کودے دواغلام نے عرض کیا اے میرے آقا!اتے دنوں کے بعد تو بیلی ہے پھراب آپ یہ کیوں دیتے میں ہم سائل کواس کی بجائے اور کوئی چیز دے دیتے میں ، آپ نے فرمایا''اےغلام!اب اس کا کھانا بھھ پر حرام ہو گیا ہے کہ میں نے اس کواپنے دل ہے ہی فكال ديا ب كونك من فحفزت رسول عظيمة محسنا بكه:

|                                                    | 302 (کشف المحجرب)                                          |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| جو شخص کی چیز کی خواہش کرے پھر حاصل                | اَيْمَا امردِ إِسْتَهِي شَهْوةً فَبَرَدً                   |
| ہوجانے پراس سے اپنا ہاتھ روک لے اور                | شهوتَه' والرالاخَرَ على نفسِهِ                             |
| ددس فتخص کوالین او پر ترجیح دے دیتو                | غُفِرَلَه'                                                 |
| اللد تعالی اس کو ضرور بخش دیں گے۔                  |                                                            |
| در دلیش جنگل میں سفر کرتے ہوئے راستہ               | میں نے حکایات میں دیکھا ہے کہ دس                           |
| کدان کے پاس پانی کا ایک می بیالد تھا۔              | بھول گئے انہیں شدت کی پیاس محسوں ہوئی جب                   |
| نے بھی پانی نہ بیاحتی کہا کی کے سوابا <b>تی</b>    | وہ سب ایک دوسرے پرایٹار کرتے رہے، اور کس                   |
| تاہے کہ جب <b>می</b> ں نے دیکھا کہ س <b>ب ب</b> ی  | سب د نیا ہے رخصت ہو گئے۔ وہ ایک درولیش کہ                  |
| ہےراتے پرداہی چینچ گیا کسی آ دمی نے                | مر گئے ہیں میں نے وہ پانی پی لیا اور ای کی قوت             |
| _درولیش نے کہانہیں میں نے شریعت کو                 | اس ہے کہا کہ اگر تو بھی پانی نہ بیتا تو زیادہ بہتر تھا     |
| جان کا قاتل بن جاتا۔ <i>اس نے کہ</i> اتو کیا       | ای طرح شمجھا ہے کہ اگر میں اب بھی نہ پتیا تواپی            |
| ولیش نے کہانہیں! کیونکہ ان میں سے ہر               | دہ سب اپنی جانوں کے قاتل قرار پائیں گے؟ دِر                |
| ی جب دہ سب ایک د دسرے کی موافقت                    | ایک نے اس لیے پانی نہ پیا تا کہ دوسرا بی لے لیکن           |
| یتر بعت کے حکم کے مطابق مجھ پر واجب                | میں فوت ہو گئے اور صرف میں باقی رہ گیا تو لامحال           |
| مین حضرت علیٰ ہجرت کی رات پیغیر مقا <del>لقہ</del> | ہو گیا کہ دہ پانی میں پی لوںجیسا کہ امیر المو              |
| کے ہمراہ مکہ ہے باہر آ گئے اور غار ( ثور )         | کے بستر پر سو گئے اور آپ حضرت ابو بکر صد یق <sup>ت</sup> ے |
| نخضرت علیقہ کے قمل کا ارادہ کر رکھا تھا            | میں تشریف لے آئے ، اس رات کفار کمہ نے آ                    |
| یل ہے کہا کہ میں نے تم دونوں میں بھائی             | خدادند تعالی نے حضرت جبرائیل اور حضرت میکا ب               |
| رے سے دراز کر دی ہے تم میں سے کون                  | چارہ قائم کردیا ہے اور دونوں کی زندگی ایک ددم              |
| ركر ادرائي في موت كوافقيار كرب                     | ہے جواپنی زندگی کا دوسرے بھائی کے تق میں ایٹار             |
| تعالیٰ عز دجل نے جرئیلؓ دمیکائیلؓ سے               | دونوں نے اپنی زندگی کوموت پر برجیح دی تو حق                |

~.



بخ بخ من مثلّکَ یا بن ابی طالب انَّ ایوطالب کے بیٹے اِتمبارے جیا کون ہے؟ کہ اللّٰہ تعالیٰ یہ ای یہ کہ من مثلّکَ یا بن ابی طالب انَّ اللّٰهُ تعالیٰ یہ ای یہ کہ من کی م 

بِالْعِبَاد. بالْعِبَاد. جنگ احد کی مصیبت میں جب حق تعالیٰ نے مومنوں کو آ زمائش میں متلا کیا تو

انصار کی نیک عورتوں میں سے ایک بیان کرتی ہیں کہ میں پینے کا تھوڑ اسا پانی لے کر با ہرنگل تا کہ مجاہدین میں سے کسی کے پاس لے جاؤں۔ میدان جنگ میں صحابہ کرام ہم سے ایک کو میں نے دیکھا کہ زخمی حالت میں پڑے اپنے سانس گن رہے ہیں، انہوں نے بچھے اشارہ کیا کہ مجھے پانی دو! میں پانی انہیں دینے لگی تو دوسر نے زخمی صحابی نے آواز دی کہ " مجھے پانی دو' پہلے صحابی نے پانی نہ بیا اور مجھے کہا'' اس کے پاس لے جاؤ' اس طرح جدب میں اس کے پاس لے گئی تو ایک اور نے آواز دی کہ' مجھے پانی دو' تو انہوں نے بھی خود نہ بیا اور کہا'' اس کے پاس لے جاؤ'' اس طرح سات حضرات کے پاس میں پانی لے کر گئی لیکن ہر ایک نے خود پینے کی بجائے دوسر نے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتو ہیں صحابی نے مجھ

كشف المحجرب

ے پانی لیٹا جاہا توان کی روح پر داز کر گئی، میں داپس لوٹی تا کہ دوسر کودے دول لیکن دہ چ صحابی جھی اپنی جان جان آ فرین کے سپر دکر چکے تھے، ای وقت میآ مت کر بہ مازل ہوئی: صحابه كرام ددمرول كوابي نفسول يرترجيع وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ دية بي أكرچددان كحاجت مند بون بِهِمُ خَصَاصَة ' بن اسرائیل میں ایک عابدتھا کہ اس نے چارسوسال تک حق تعالیٰ کی عبادت کی تھی ایک دن كسب لكان يا خدايا الكرآب ان بها ژول كو بيداند كرت تو تيرب بندول كيليح جلنا ادرسياحت کر نابڑا آسان ہوجا تا۔''اس وقت کے پنجبرصلوات اللہ علیہ پر دحی آئی کہ اس عابد کو جا کر کہو کہ تہیں ہاری ملک میں تصرف کرنے ہے کیا کام تھا؟ اگراب پھرتم نے تصرف کیا تو تمہارا نام سعادت مندوں کے دیوان سے کاٹ کربد بختوں کے دیوان میں لکھدیا جائے گا۔ میس کراس عابد کے دل میں خوش پیدا ہوئی اور خدادند کے حضور بحد شکرادا کیا۔ پنج مبر وقت نے کہا'' مادان! بدیختی پر بجدہ شکر تو ادانہیں کرتے'' اس نے جواب دیا''میراشکر بدیختی پر نہیں بلکہ اس بات پر ہے کہ میرا تا م حق تعالیٰ کے دفتر وں میں سے کسی دفتر میں تو ہے تا ہم ا ی پنج برخدا میری ایک خواہش ہے انہوں نے کہا'' کہوتا کہ میں اللہ تعالیٰ ہے عرض کروں'' کہنے لگاحق تعالیٰ سے کہیے!اگراب تو مجھے دوزخ میں بھیجتا ہے تو مجھے اس طرح کردے کہ میں تمام گنہگارمسلمانوں کی جگہ گھیرلوں تا کہ وہ سب جنت میں چلے جا کمیں' حق تعالیٰ کا فرمان آیا کداے پیمبر امیر سے اس بندے سے کہہ دو کہتمہا را بیامتحان تمہاری اہانت کیلئے نہ تھا بلکہ تخلوقات پر بچھے ظاہر کرنامقصود تھا اور قیامت کے دن توجن کی شفاعت کرے گا وہ سب جنت میں ہوں گے۔اور حفزت احمد حماد مرحیؓ سے میں نے ایک دفعہ در بیافت کیا کہ آپ کی توبہ کا آغاز کیے ہوا؟ آپ نے فرمایا ایک دفعہ میں اپنے ادنٹوں کولے کر مرض ہے باجرييابان كىطرف نكل كيااورا يك عرصة تك وبي ربا-اور يس اس بات كوبميشد يسند كرتا تعا کہ خود بھوکا رہ جاؤں اور اپنا حصہ کسی دوسرے کو دے دوں اور حق تعالیٰ عز وجل کا بی قول

ف المحجوب)

وَيُوزُونُ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ حَصَاصَة ' بردقت مررد دل مِن تازه ربتا تھا ادرایسے لوگوں کے ساتھ میر ابڑا اعتقادتھا ایک دن ایک بھو کا شیرجنگل سے خلاہر ہوا ادر میرے اونوں میں نے ایک اونٹ کو مار ڈالا اور بلندی پر بیٹھ کرچنگھاڑنے لگا۔ اس کے نزدیک بزدیک جینے درند بے اس کی آداز سنتے گئے اس کے گرد جمع ہوتے چلے گئے وہ آیا اورادنت کو بھاڑ ڈ الا۔خود کچھ نہ کھایا اور بلندی ہر چڑ ھ گیا وہ درند بلومڑی، گیدڑ، بھیڑ بے ادراس طرح ددسرے جانوروں نے اس کو کھانا شردع کرویا ادرخود دہیں کھڑا رہا تا کہ دہ سب داپس لوٹ گئے،اس دقت اس نے ارادہ کیا تا کہ تھوڑ اسا خود بھی کھالے کہ ایک کنگڑ ی لومڑی دور ہے آتی ہوئی نظر آئی ، شیر داپس لوٹ کر بلندی پر چڑ ھ گیا یہاں تک کہ دہ لومڑی اس میں ہے جو پچھ کھا کتی تھی کھا کرواپس چلی گئی تو اب شیر آیا اور اس میں ہےتھوڑ ا سا کھا لیا۔ میں دور ہے بیرسب کچھد مکھ رہا تھا۔ جب وہ واپس لوٹا تو مجھ صبح زبان میں کہنے لگا ''اے احمہ الیک لقمے کا ایثارتو کتے بھی کر لیتے ہیں۔مردان تن تو اپنی جان اور زندگی کا ایثار کرتے ہیں''جب میں نے بیہ بر ہان دکھ لی تو تمام اشغال دنیا ہے دس بر دار ہو گیا۔اور یہی میری توبیز کی ابتدائقی ......حضرت جعفری فلامیٰ کہتے ہیں کہا یک دن حضرت ایو <sup>ای</sup>حن نوریؓ خلوت میں مناجات کررہے تھے۔ میں وہاں گیا تا کہ ان کی مناجات اس طرح سن لوں کہ انہیں علم نہ ہو سکے کہ آپ بڑے صبح ادر ہوشیار تھے میں نے ساتو آپ کہہ د ہے تھے کہ'' بار خدایا! آپ دوزخ دالوں کوعذاب دیں گے حالانکہ دہ سب علم، قدرت اور آپ کے قدیم اراد ہے سے آپ کے اپنے بن پیدا کردہ ہیں۔اور اگر آپ دوزخ کوانسانوں سے ضرور بن بحرنا چاہتے ہیں تو آپ اس پربھی قادر میں کہ دوزخ اور اس کے تمام طبقات کوصرف میر ہے وجود ہے ہی پر کر دیں اور ان کو جنت میں بھیج دیں حضرت جعفر کہتے ہیں کہ میں ان کے معاملے میں بڑا متحیر ہوا۔ کچھرد در بعد میں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی آنے والا آیا ادر کہنے لگا کہ خداد ند تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ابوالحن کو کہہ دو کہ میں نے تمہیں اس شفقت اور تعظیم کی

306

كشف المعجوب)

بدولت بخش دیا ہے جو تجھ میر ے اور میر ، بندوں کے ساتھ ہے ..... آپ کونور ی اس لیے کہتے ہیں کہ جب آپ کسی تاریک مکان میں گفتگو کرتے تو آپ کے باطنی نور ے وہ مکان جگمگا اٹھتا تھا۔ نیز آپ نور خداد ندی سے اپنے مریدوں کے اسرار جان لیا کرتے تھے حق کہ حضرت جند ڈفر مایا کرتے تھے کہ ابوالحن دلوں کے جاسوس ہیں.... مید آپ کے فتری کہ حضرت جاور اہل بھیرت کے نزد یک مید بڑی مضبوط بنیا داور پر عظمت معاملہ ہے اور آ دمی پر اس سے زیادہ تخت چز کوئی نہیں کہ دہ ابنی روح کو دوسر کے کیلئے خرچ کر دے اور اپنی بسندیدہ چیز سے دست کش ہو جائے۔ خداد ند تعالیٰ نے بھی تمام تیکیوں کی کنجی اپن پسندیدہ چیز کو خرچ کر دینے کو ہی قرار دیا ہے۔ چنا نچار شاد قر مایا : لون تو کہ الوا البور تحشی تنظیفو ا میما میں جنوبی مال ہوت تک نیکی حاصل نہیں کر سے تو جُبُون

جب کی کاروح بی دوس بے کیلئے فدا ہوجائے تو پھر حال و منال اور خرقہ دلقمہ کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے اور اس طریقت کی اصل وبی ہے جیسا کہ ایک آ دمی حصرت رو یم آ کے پاس آیا کہ بچھے وصیت کیجئے ! آپ نے فرمایا: یا بُسی لَیُسَ الْاَمُوَ غیر بدل الروح اے بیٹا! تصوف پنی جان کو خرج کرنے کے ان قسد دت عسل پر بدل الروح اے بیٹا! تصوف پنی جان کو خرج کرنے کے ان قسد دت عسل پر بدل الروح اے بیٹا! تصوف پنی جان کو خرج کرنے کے ان قسد دت عسل پر بدل الروح اے بیٹ بیٹی اگر تو پر کر سکنا ہے تو تھ کے اور نہ فلا تستُ تعلق بتر هات المصوفية صوف کی خصول ہا توں میں مشغول نہ تو۔ کیونکہ جان خرج کے علاوہ جو کچھ بھی ہے سب فضول ہے ، اور خداوند عز وجل ارشاد فر مات بی کہ:

|                                                       | 307                             | كشف المعجوب)                                 |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------|
| وك للد تعالى كى راديس شهيد كردية جات                  | بيُلِ جواً                      | وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَ |
| انېيس مرده گمان نه کرد بلکېده زنده ېي ايخ             | بهم                             | اللُّهِ أَمُوا تَّابَلُ أَحْيَاء ' عِنُدَ رَ |
| ، کے پا <i>ن رزق دی</i> ے جاتے ہیں۔                   | لرم                             | يُرُزَقُونَ                                  |
|                                                       |                                 | اور نيز ارشادخدادندې ہے:                     |
| جولوگ اللہ کی راہ <b>میں قتل</b> کردیئے جاتے          | يبييل اور                       | وَلاَ تَقُوُلُواْ لِسَمَنُ يُقْتَلُ فِي مَ   |
| انہیں مردہ نہ کہو بلکہ وہ زندہ ہیں۔<br>پ              | Δ                               | اللهِ أَمُوَاتَ بَلُ أَحْيَاءَ               |
| لہی میں ہمیشہ کی زندگی پالیتے میں اور                 | إن كر كے قرب ا                  | لیں بیدلوگ اپنی جان قربر                     |
| حصہ چھوڑ دیتے ہیںباقی ایماراور                        | ددستوں کیلئے اپنا               | فرمان الہی کے مطابق حق تعالیٰ کے             |
| ب- كيونكه حقيقت ايثاريد ب كداي                        | ت میں ایک ہی :                  | اختيار بنظر خاهرجدا جدابي مكرحقيقه           |
| ہے۔ طالب کی روش جب تک اپنے                            | ابنا حصه بن جاتا                | حصہ کو چھوڑ دیا جائے اور یہی اصل             |
| نب بنی رہتی ہےادر جب حق تعالٰی کی                     | لم <del>ي</del> ّة بالاكت كاموج | کب ہے متعلق رہتی ہے وہ اس <del>ک</del>       |
| اخوال سب پریشان ہوجاتے ہیں اور                        | اس کے افعال و                   | کشش اپنی ولایت خلاہر کرتی ہے تو              |
| المعامله كيليحكوني نام باقى ربتا ہے كه                | ہاور نہ ہی اس کے                | پھراس کیلئے نہ کوئی عبارت رہتی ہے            |
| ے پاکسی چیز کواس کے حوالے کرے                         | <u>۔</u> ا۔تعبیر کر             | کوئی اس کانام رکھے پاکسی عبارت               |
|                                                       | 1                               | ای معنی میں شبلیؓ نے فرمایا ہےشع             |
| لاشت بمه صفاتي الموصوفة                               | سى وت                           | غبت عنبى فسما احسس بنف                       |
| ن <sup>فن</sup> کابھی احساس نہیں ر <b>ب</b> اادراس کی |                                 | (میں اپنے آپ ہے غائب ہو گیا ہ                |
|                                                       | ) ہوگئ میں )                    | وجه سے میری تمام صفات موصوفہ لا څ            |

ف انسی الیوم غسائب عن جمیع ب لیسس الاالسعب ارق السمله وفة (پس میں آج ہر چیز سے غائب ہول کہ پریشان عبارت کے سوا کچھ بیں رہا۔) فرقه سهليه

سہلی حضرات، حضرت سہل بن عبداللہ تستر کی کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں جواہل تصوف کے ذی اختشام اور بڑے بزرگوں میں سے تصحیبا کہ پہلے تذکرہ ہو چکا ہے فی الجملية باسيغ دور من سلطان وقت اور اسطريقت ف الل خل وعقد من تصاب ك دلیلیں بوی ظاہر میں کہ آپ کی حکایات کے ادراک سے عقل عاجز آجاتی ہے اور آپ کا طریق اجتها دمجامدہ نفس اورریاضت پر بنی ہےاور آپ اپنے مرید دل کومجامدہ کے ذریعہ درجہ کمال پر پنجا دیتے تھے۔۔۔۔۔ حکایات میں مشہور ہے کہ آپ نے ایک مرید سے فرمایا کہ كوشش كرحتى كها يك روز دن جرتو'' ياالله يا الله يا الله'' كہتا رہے، اسى طرح د دسر ے اور پھر تیسر بے دن بھی یہی ورد کرتا رہے اس نے ایسا بھی کیا حتی کہ اس کی عادت بن گٹی تو آپ نے فر مایا اب را توں کوبھی ساتھ ملا لے ، اس نے ایسا ، ی کیا یہاں تک کد اس طرح ہو گیا کہ اگراینے آپ کوخواب میں دیکھاتد بھی یہی درد کرتا یہاں تک کہ بیاس کی طبیعت ثانیہ بن گنی تواس دقت تحكم ديا كهاب اس سے باز آ اور اس كويا در كھنے ميں مشغول ہو جاوہ يا دالہى ميں مشغول ہوگیا یہاں تک کہ اس کا سارا دقت ای میں متغرق ہوگیا۔ ایک دقت اپنے گھر میں جیٹاتھا کہ ہواکے ساتھ ایک لکڑی اندر آپڑی ادراس کے سر پر لگی اور اس کا سر چیٹ گیا۔ اس کے سرے خون کے جو قطرے زمین پر آئے بتھان میں اللہ اللہ لکھا ہوا طاہر ہوتا تھا مجامدات وریاضت کے ذریعہ مریدوں کی تربیت سہلیوں کا طریقہ ہے۔ جب کہ دردیشوں کی خدمت ادران کی تعظیم تمدد نیوں کا طریق ہےادرمراقبہ باطن جنیدیوں کا طریقہ ہے۔ تابهم مجامد دادرر باضت مرآ دمي كيليخ نفع بخش نبيس بهوتا -اب میں نفس کی بہچان اور اس کی حقیقت بیان کرتا ہوں تا کہتمہیں معلوم ہو

جائے اس کے بعد مجاہدات کے بارے میں صوفیہ کے مٰداہب ادران کے احکام تحریر کروں گا

كشف المعجوب

309

تا كهطالب معرفت پريدد ونوں چيزين ظاہر ہوجائی۔ ( واللہ اعلم بالصواب )

حقيقت نفس اورمعنی'' ہوئی' یان لوکڈ ش ، لغت کی رو سے کسی چیز کے دجوداس کی حقیقت اور اس کی ذات کو کہتے ہیں،لیکن عام عادات ادرلوگوں کی عبارتوں میں پی کٹی معانی کامتحمل ہے جوا ہے متضادمعانی میں ایک دوسرے کےخلاف استعال کرتے ہیں۔ چنانچہ کی گروہ کے بزد یک تو نفس بمعنی روح کے بےادر کسی گروہ کے ہاں بمعنی مردت کے ہےات طرح ایک گروہ ففس ے جسم مراد لیتا ہے تو ایک اور جماعت اس سے خون مراد کیتی ہے لیکن محقق صوفیہ کے یز دیک ان میں ہے کوئی معنی بھی مرادنہیں بلکہ درحقیقت وہ اس بات پر تنفق ہیں کہ بیشر کا سر چشمہ اور برائی کا رہنما ہے ..... باقی ایک گروہ کہتا ہے کہ بیجسم کے اندر روح کی طرح دد بیت رکھی گنی ایک چیز ہے اور ایک گروہ کا کہنا ہے کہ بیجسم کے اندرزندگی کی طرح ایک صفت بصدتا ہم وہ منفق ہیں کہ بر ےاخلاق کا اظہاراس ہے ہوتا ہےاور یہی قابل ندمت افیتال کا سبب بنمآ ہےاور ان کی دوقشمیں ہیں اول معاصی یعنی گناہوں کا سرز د ہونا اور دو پر ے برے اخلاق ،مثلا تکبر ، حسد ،لجل ،غصبہ ، کینہ اور دوسرے وہ افعال جوشریعت اور عقل دونوں کے نز دیک تاہندیدہ ہیں۔ پس ان اوصاف کوریاضت کے ذریعہ اپنے آپ گناہ ظاہری ادصاف میں سے ہادر یہ ہرے اخلاق باطنی ادصاف سے اور ریاضت ظاہری افعال میں سے بے اور توبہ باطنی افعال میں سے۔ چنانچہ باطن میں جو برے ادصاف پیداہوتے ہیں دہ خلاہری ایتھےادصاف کے ذریعہ پاک ہوجاتے ہیں ادرجوبرے افعال ظاہر میں ظہور یذیر ہوتے ہیں وہ باطن کے بسندیدہ ادصاف کے ذریعہ پاک ہو جاتے ہیں۔ اور جس طرح جہان می شیاطین، فرضے، جنت اور دوزخ موجود میں ای

كشف المحجوب

إِذَا أَرَادَ اللُّسَهُ بِعَبُهِ حِيرًا بَصَّرِهُ

بِعُيُوُبٍ نَفْسِهِ

طرح انسان جسم میں نفس اور روح دونوں لطائف میں ہے ہیں، تاہم ان میں سے ایک · روح · ، تو محل خیر بے اور دوسرا · . نفس · ، محل شر بے جس طرح آ کھ کل نظر کان محل شنوائی ، زبان محل ذوق ادرای طرح دوسر محسوسات اور ادصاف جوآ دمی کے جسم میں ود لیت ر کھے گئے ہیں۔ پس نفس کی مخالفت ہی تمام عبادات کی اصل اور تمام مجاہدات کا کمال ہے اور بندہ اس کے بغیر حق تعالیٰ کی طرف راہ نہیں یا سکتا کیونکہ نفس کی موافقت بندے کی ہلا کت اوراس کی مخالفت بندے کی نجات ہے۔ حق تعالٰی نے نفس کی مخالفت کرنے کا حکم دیا ے اور ان لوگوں کی تعریف کی ہے جو اس کی مخالفت میں کو شاں ریچ میں اور جولوگ اس کی موافقت من طلت میں ان کی مدمت کی ہے جن تعالی نے فربایا ہے کہ: وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهُوى فَإِنَّ الدرجس فِعْس كُونوا شات سے روك رکھاپس جنت ہی اس کاٹھکا ناہے۔ الْجَنَّهُ هِيَ اور نیز یہ بھی فر مایا ہے کہ: کیا ایسانہیں کہ جب بھی رسول ایسے ٱفَكُلَّمَا جَاءَ كُمُ رَسُوُل<sup>ِ</sup> بِمَالاً احکام لایا جنہیں تمہارے تفس نہیں تَهْوى أَنْفُسْكُمُ اسْبَكْبَرُتُمُ چاتے تھتوتم اکر گئے۔ اورحق تعالى في جميس حفرت يوسف صديق عليه السلام كى طرف مس خبر دى كه ين اين نفس كوبرى نبيس كرمّا كيونكه نفس تو وَمَسا أَبَرَى نَفْسِبُ إِنَّ النَّفُسَ بااشبہ برائی کا تھم دینے والا ہے۔ بجز اس كَامَّارَة \* بِالشُّقُءِ إِلَّا مَارَحِمَ رَبِّي کے کم مرابر دردگاردم کرے۔ اور بيغير سلكم في فرمايا ب كه

جب المديقاني لينية ك بنوب كرماته بحلالي كالمانه كرتے بين لستان كِنْس كَعِوب دكھاديتے بين-

كشف المعجوب

اور آثار میں آیا ہے کہ جن تعالی عز وجل نے خصرت داؤد علیہ السلام کی طرف وح بصبحي اور فرمايا كه: اے داؤڈ ایے نفس کے ساتھ عدادت رکھ يَادَادُ عَادَ نَفَسِكُ فَإِنَّ وُدِّيَ فِي کیونکہ میر کامحبت فض کی عدادت میں ہے۔ عَدَاوَتِهَا یں بیتمام جو میں نے بیان کئے ہیں اوصاف ہیں اور صفت کیلئے ایک موصوف ضرور کی ب کہ جس کے ساتھ بیت قائم ہو کیونکہ صفت بذات خود قائم نہیں ہوتی اور اس صفت کی پیچان پورے جسم کی شناخت کے بغیر حاصل نہیں ہو یکتی ادرجسم کی شناخت کا طریقہ سے سے کہ انسانیت کے اوصاف اور اس کے امرار بیان کیے جائیں انسانیت کی حقیقت میں لوگوں نے لگام کی ب کہ انسانیت کس چیز کا نام ہے اور بیکس چیز کیلئے سزاوار ہے؟ اور اس کاعلم تمام متلاشیان حق کیلئے فرض ہے کہ جوکوئی اپنے آپ سے جاہل ہے وہ غیر کی حقیقت سے بہت زیادہ جاہل ہوگا ۔۔۔۔ جب بندہ کوخداوند تعالٰ کی معرفت کا مکلّف بتایا گیا ہےتو اسے این معرفت بھی حاصل ہونی جائے تا کہ اپنے حادث ہونے کی صحت سے حق تعالٰی کے قدیم ہونے کو بہچان لےاورا بنی فنا ہے حق تعالیٰ کی بقا کو معلوم کرےاور کتاب اللہ صراحت کے ساتھ بیان کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ سے جامل ہوتا ہی کا فروں کی صفت بیان کی اور فرمایا ہے: اور ملت ایرا بیمی سے وہی آ دمی روگردانی کر وَمَن يَّرْغَبُ عَنُ مِّلَّةِ إِبُرَاهِيْمَ إِلَّا سكتاب جوابني ذات سے جابل ہو۔ مَنُ سَفِهُ نَفْسَهُ ادرمشان میں سے ایک بز رگ نے کہا ہے کہ جوآ دمی اپنی ذات سے جامل ہودہ غیر ۔۔۔۔ وَمنْ جَهَلَ نَفْسَهِ فَهُوَ بِالْغَيْبِ بهت زياده جابل موتاب أجهل اوررسول التدصلي التدعليه وسلم في فريايا كه:

| · ·                                          | 312 312                           | كشف الم                                 |
|----------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------|
| جس نے اپنفس کو پچان لیا اس نے                |                                   | مَنْ عَرَفَ نَفُ                        |
| <i>پنے رب کو پیچ</i> ان لیا ہے۔              | I                                 |                                         |
|                                              |                                   | لغنى                                    |
| جس نے اپنے نفس کوفنا سے پیچان لیا اس         |                                   |                                         |
| نے اپنے رب کو بقامے بہچان لیا اور کہاجاتا    | يقالُ من عرف                      | ربَّه' بالبقاء و                        |
| ہے کہ جس نے اپنے آپ کو ذ <b>لت</b> سے        | المذل فقد عرف ربَّه               | نفسه با                                 |
| ہچان لیا اس نے اپنے رب کو عرت سے             | لُ مَن عَرَف نِفِسَه '            | بالغزويقا                               |
| ہچان لیاادر بعضوں نے کہا کہ جس نے ابنی       | ة فَقَدْعرف رَبَّـه ' ،           | بالعبودي                                |
| ات کوعبود بت سے بیچان لیا اس نے اپنے         | ;                                 | بالربوبيَّةِ                            |
| ب کی رہو بیت کی معرفت حاصل کر لی۔            | ,                                 | •.                                      |
| ام چیز ول کی معرفت ہے محروم رہتا ہے آ        |                                   | -                                       |
| م اہل قبلہ میں سے بعض <sup>حضر</sup> ات کا   | جملے سے مرادانسانیت کی معرفت ۔    | · اوراس جگهاس                           |
| یک گروہ کہتا ہے کہ انسان روح کے سوا          | ت کے بارے میں اختلاف ہے۔ آ        | إنسان كى حقيقية                         |
| بكامقام ادر تحكانه بتاكه دوطبيعتون           | اس کیلئے زرہ اور ڈھانچہ ہے اور اس | می منبع میں بید جسم<br>چھاہیں ، بید جسم |
| یں ہیںکیکن یہ تول باطل ہے اس                 | وظ رہے اور حسن اور عقل اس کی صفنہ | کے خلل سے محف                           |
| تت بھی <i>اس کو</i> انسان ہی کہتے ہیں ادر یہ | جسم سے جان جدا ہوجاتی ہے اس و     | لیے کہ جب اک                            |
| میں جان ہوتی ہےتو اسے زندہ انسان             | ا الثانبين لياجاتا - بلكه جب اس   | نام مرده <sup>څخص</sup> ۔               |
| ہ کہہ دیتے جیں۔اور دوسری بات یہ بھی          | ب بے جان ہو جاتا ہے تو انسان مرد  | کہتے ہیں اور جہ                         |
| ن اس کوانسان نہیں کہتے،اگرانسا نیت           | ب حیوان میں بھی موجود ہوتی ہے لیک | ہے کہ جان تو ایک                        |
| ان ہواس پرانسانیت کا حکم موجود ہونا          |                                   |                                         |
| قائم ب اورايك گروه كېتا ب كه به              |                                   |                                         |
|                                              |                                   | į                                       |
|                                              | ,                                 |                                         |
|                                              |                                   | · .                                     |

.

كشف المعجوب)

نام ردح اورجسم دونوں کے مجموعے پر داقع ہوتا ہے چنانچہ جب ان میں سے ایک دوسرے سے جدا ہو جائے تو اسم انسان ساقط ہو جاتا ہے، جیسا کہ گھوڑے پر جب کالا اور سفید دو رنگ اکٹھے ہوجا کیں تو اس کوابلق کہتے ہیں اور جب ایک رنگ دوسرے سے جدا ہو جائے تو ان میں سے ایک رنگ کوسیاہ اور دوسرے کوسفید کہتے ہیں۔

یہ تول بھی باطل ہے جن تعالیٰ کے اس تول کی دجہ ہے کہ جسل اُتھیٰ عُسلَسی الْإِنْسَان حِيْنٌ مِّنَ السَلْعُرِ لَمُ يَكُنُ شَيًّا مَّذْكُوُرًا (الْسان رِاكِ زمانها يُكْ آ چکاہے کہ اس کا ذکرتک نہ تھا۔ اس آیت مبار کہ بیس آ دمی کی بے جان مٹی کوانسان کہا ہے۔ جب کہ اس کے جسم کے ساتھ ابھی تک جان کاتعلق نہیں ہواتھا اب ایک اور گروہ کہتا ہے کہ انسان ایک ایسا جزو ہے جس کی آ گے تقسیم نہیں کی جا سکتی اور کل ول ہے کہ آ دمی کے تمام اوصاف کی اصل دہی ہے لیکن یہ تول بھی محال ہے کیونکہ اگر کسی تو آس کردیا جائے اور دل اس ے نکال لیس تو بھی انسانیت کا نام اس ے گر تانہیں اور بالا تفاق روح سے پہلے جسم انسانی میں دل موجود نہ تھا۔۔۔۔۔اور مدعیان تصوف کے ایک گردہ کو اس کے معانی میں غلطی واقع ہوئی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ کھانے پینے والی اورکل تغیر ذات انسان نہیں بلکہ دہ ایک سزاالٰہی ہےاور ی<sup>ے</sup> ہم اس کالباس ہےادر دہ طبیعت کے امتزاج ادر<sup>ج</sup>ہم دروح کے اتحاد **میں** ود بعت کیا گیا ہے۔۔۔۔۔ میں کہتا ہوں کہ تمام عقلمندوں ، دیوانوں ، کافروں فاسقوں اور جاہلوں کو بالا نقاق انسان ہی کہاجاتا ہے اور ان کے اندر اسرار خداوندی میں ہے کوئی چیز بھی موجود نہیں،ادرتمام تغیر پذیرادرکھانے پینے دالے ہیں ادرکس شخص کے جسم ادر دجود میں کوئی ایسے معنی نہیں جن کوانسان کہا جائے ادراس کے معددم ہو جانے کے بعد بھی کوئی ایسے معنی نہیں جن کوانسان کہا جا سکے ..... ادر خدادند عز وجل نے ان معنوب کے بغیر جو بعض انسانوں میں نہیں یائے جاتے ان تمام ماہتوں کوجنہیں ہمارے وجود بیں تر کیب دیا ہے، انسان کیا ے۔ج*یے کہ*ق تعالیٰ کا تول ہے:

| ·<br>·                                                     | 314                                             | كشف المعجوب)                                   |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ر تحقیق ہم نے انسان کوئی کے خلاصہ سے                       | لَدٍ مِنْ او                                    | وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنُ سُلَا     |
| راكيا چراس كوايك مضبوط قرارگاه (رحم)                       | قَرَارٍ ي                                       | طِيُنٍ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِى          |
| ب نطفه بنایا چمرہم نے نطفہ خون بستہ بنایا،                 | r.                                              | مَّكِيُنٍ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطُفَةَ عَلَقَةً |
| ں خون بستہ کو گوشت کا لو <del>ت</del> ھڑا بنایا پھر        | خَلَقُنَا لِي                                   | فَخَلَقُنَا الْعَلَقَةَ مُضُغَةً فَ            |
| <sup>ع</sup> ر ب كوبد ياں بنايا بھر ہم نے ہديوں پر         |                                                 | الْمُضُغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِطَ       |
| لوشت چ <sup>*</sup> هادیا، پ <i>هر</i> اےاور بی قلوق کیعنی | ا المحَوَ                                       | لَحْمًا ثُمَّ ٱنْشَالَاهُ خَلُقً               |
| مل انسان بنادیا، پس الله بر کتوب والا ہے                   | ،<br>ن                                          | فَتَبَارَكَ اللَّهُ آحْسَنُ الْحَالِقِيُ       |
| ب في اچھاپيداكر في والا ہے۔                                |                                                 |                                                |
| رودسب چوں سے زیادہ سچاہے' پاک                              | ل کے مطابق'' ک                                  | یس خدادند تعالی کے قو                          |
| ساتھانسان ہے جیسا کہ اہل سنت کے                            | ن تمام تغیرات کے                                | مٹی سے بنے والی میخصوص صور یہ                  |
| اس کی صورت اس طرح موجود ہے کہ                              | ہے اس جاندار کا کہ                              | ایک گرده کا کهنا ہے کہ انسان <b>نا</b> م۔      |
| یصورت معہودہ خاہر وباطن کے ساتھ                            | کرے جب تک ،                                     | موت بھی اس تام کواس نے فنی نہ                  |
| اور بیار ہونا اور باطن میں مجنوں ادر تقلمند<br>ص           |                                                 | '                                              |
| دہ کیچ ہے وہ اتنا ہی ہیدائش میں زیادہ<br>                  |                                                 |                                                |
| ں ہے کمل ہوتی ہے دہ مقق صوفیہ کے                           | ماتر کیب جن چیز و<br>ماتر ک <u>ی</u> ب جن چیز و | کامل ہے۔ بس جان لوکہ انسان ک                   |
| لی جسماوران میں سے ہرایک کیلئے                             | -                                               |                                                |
| يليحقلنفس كيليح خوامشادر                                   | فائم ہے۔روٹ کے                                  | ایک مغت ہے جواس کے ساتھ                        |
| انموند ہے جب کہ عالم نام ہے دونوں                          | رانسان تمام عالم كا                             | م جسم کیلیخ <sup>ر</sup> س <b>مغابت بین</b> او |
| ن موجود ہے، چنانچیہ پانی مٹی، ہوااور                       | -                                               |                                                |
| بلغم، خون، صفرا اور سودا ہے ہوئی ہے                        | اوراس کی ترکیب                                  | آگ اس جہان کی علامت ہیں                        |
| . میں۔ پھر جان ابنی لطافت کی وجہ سے                        | دوزخ اورغرصات                                   | جب که اس جهان کا نشان جنت،                     |
| •                                                          |                                                 |                                                |

مىلىكى بىرى يەركىيە يەركى مەركىيە بىرى مەركىيە يەركىيە يەركىيە بىرىيە بىرىيە بىرىيە يەركىيە بىرىيە بىرىيە بىرى

ے ہاور موثن قیامت میں جب تک دوز خ سے خلاصی پا کر بہشت میں نہیں <u>پنچ</u> گااور روایت کی حقیقت نہیں پائے گااں وقت تک یقیناً قرب الہی تک نہیں پہنچ سکےگا۔ ای طرح د نیا میں بندہ جب تک ففس ہے نجات حاصل کر کے حق تک نہیں پنچتا کہ جس کا اصل وہ روح ہے یقینا قربت اور معرفت خداوندی تک نہیں پینچ سکتا ..... پس جو بندہ دنیا میں اس کو ہیجان لے اور دوسروں سے اعراض کر لے اور شریعت کی راہ پر گامزن رہے وہ قیامت کے دن دوزخ ادر بل صراط کو نه دیکھے گا۔غرضیکہ مومن کی روح اس کو بہشت کی طرف بلانے والی ہے کیونکہ وہی دنیا میں بہشت کانمونہ ہے اور مومن کانفس اس کودوزخ کی طرف دعوت دین والا ہے کددنیا میں وہی دوزخ کانموند ہے اس روح کیلئے تد بیر کرنے والی کامل عقل ہے جب کہ اس نفس کیلیئے قائد ورہنما ناقص خواہش ہے۔ وہ ایک یعنی عقل کی تد بیر حق ہے ۔ اور بیا یک یعنی خواہش کی قد ہیرخطاہے ۔ پس درگاہ خداد ندی کے طالبوں کو چاہئے کہ دہ ہمیشہ اس تفس کی مخالفت پر کمر بستہ رہیں تا کہ بخلاف اس کے روح اور عقل کی مدد کر سکیں جو سر خداوندی کامقام ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

مشائخ کےاقوال

باتی جو کچھٹس کے بارے میں مشائخ نے فرمایا ہے وہ بیہے کہ حضرت ذ والنون مصریٌ فرماتے ہیں کہ:

بند يكيك تخت ترين حجاب بد ب كدده

اشد الحجاب رُويتُ النفس

فصل

|                                               | 316:             | (كشف المعجوب)                                                      |
|-----------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------|
| سكاادراس كى تدبير كالحاظ ركھے۔                | بقر              | وتلبيرها                                                           |
| ، تعالی کی مخالفت تمام حجابوں کی جڑ ہے۔       | <u>م</u> ادر (   | اس لیے کہاس کی متابعت جن تعالٰی کی مخالفت                          |
| •                                             |                  | اور حضرت بايز بيد بسطامي في كما ب كه                               |
| س ایک الی صفیت ہے جو صرف باطل                 | تقر              | النفس صفة لا تَسِكُنُ إِلَّا بِالْبَاظِل                           |
| ہے،ی سکون پاتی ہے۔                            | -                | •                                                                  |
| على التر فدى رحمة الله عليه كتبح بي كه:       | (ت کم بر         | لیعنی دہ ہر گز راہ <del>ی</del> ں کواغتیار ہیں کرتا۔۔۔۔ <u>ج</u> ع |
| جابتا ب كدين تعالى كى معرفت حاصل              | <b>آو</b>        | تريدان تعدف السحق مع بقداء                                         |
| ر ب اور تیرانفس تیر ب اندر موجود بھی          | 5                | تسفسك فيك وتستفسك                                                  |
| ،-حالانکه تیرانفس تواپ <u>ن</u> آ پکوچھی نہیں | <b>9</b> 7       | لاتعرفها فكيف تعرف غيرها                                           |
| بانتاتو پھراپنے غیرکو کیسے بیچانےگا۔          | t.               |                                                                    |
| باب بقوار مشاہرہ حق کیسے حاصل                 | ،<br>چې چ        | لينى ايخ بقا كي صورت ميں نفس خودا يخ آ                             |
|                                               |                  | ہوگاحضرنت جنیڈ قرماتے میں کہ:                                      |
| رااب نفس کى مراد پر قائم ہونا ہى كفركى        | Ĩ                | اساس الكفر قيامك على مراد فسلك                                     |
| ياد ہے۔                                       | يتم              | •                                                                  |
| ی تولا محالہ وہ اسلام سے اعراض کرنے           | ارنت تهير        | اس کیے کمدنفس کواسلام کے ساتھ کوئی مق                              |
| منكر ہوتا ہےاور منكر حق سے برگاند ہوتا        | كرف وألا         | میں کوشاں رہے گا ادراسلام سے اعراض                                 |
|                                               | تے میں ک         | ے اور حضرت ابوسلیمان دارانی <sup>ت</sup> فر ما                     |
| س،امانت ش خیانت کر فے والا اور رضا            | j.               | النفس خطائنة مانعة وافضل                                           |
| ی کی جنجو ہے رو کنے والا ہے اور اس کی         | ¦ <br>1.         | الأعمال خلافها                                                     |
| الفت كرتابى أضلعمل ہے۔                        | <i>5</i> .       | · .                                                                |
| البی کا ترک کردینا گمراہی ہے قفس کے           | <u>م</u> اور رضا | اس لیے کہ انانت میں خیانت کرنا برگائی۔                             |

•

.,

كشف المعجوب

اصل میں بڑاغلوکرتے میں اوران کیلیے مجاہدات کے اندر برامین بھی بہت میں .... کہتے ہیں کہ انہوں نے اپنے آپ کو اس طرح کر رکھا تھا کہ پندرہ دن کے اندر صرف ایک بار کھا تا کھاتے تصاور ای تھوڑی می غذا پر ہی طویل عمر گز اردی۔ یوں تو تما محققین نے مجاہدے کا اثبات کیا ہے اور اس کو مشاہدہ کے اسباب میں شار کیا ہے کی حضرت مہل بن عبد اللذ تستر گ نے تو اسے مشاہدہ حق کی علت قرار دیا ہے اور طالب حق کیلیے اس میں بڑی تا شیر بیان کی ہے، اور آپ حصول مراد کی خاطر دنیا کی زندگی کو آخرت کی زندگی پر فضیلت دیتے اور قرمال خرمت کرو گو آخرت میں قرب الہٰ ی حاصل کرو گا اور بغیر عمل ای کی قربت حاصل نہیں ہو سکتی۔ لہذ اضرور ی ہے کر تی تعالیٰ تک وصول کی علت بند ے کا وہ جام ہو ہو جو دہ اس کی تو قیق سے کرتا ہے کہ:



كشف المحجوب)

رسم تمام اثده جائيس، پھر نداصل ميں نکايف کا اثبات درست ہوگا اور نہ ہی فرع ميں .....کھا تا پیٹ بھرنے کیلیج اور کپڑا پہننا سروی ہٹانے کیلیج علت ہے،اور بیامت کی نفی تو تمام امور کو معطل کرد ہے کا موجب ہے، پس افعال میں اسباب کالحاظ رکھنا تو حید ہےاوران کا رد کر دینا تمام امورکو معطل کردینا ہے، اور مشاہدہ کے اندر اس بات کی دلیلیں موجود ہیں اور مشاہدہ کا انکار تو داضح مکابرہ ہے کیاتم نہیں دیکھتے کہ ایک سرکش گھوڑے کوریاضت کے ذریعہ حیوانی صفات سے انسانی صفات کی طرف لے آتے ہیں اور اس کے اندر حیوانی صفات کو بدل دیتے ہیں یہاں تک کہ دہ زمین سے جا بک کواٹھا کراپنے مالک کودے دیتا ہے ادرگیند کواپنے ہاتھ سے چکرد ہے دیتا ہےادرای طرح بے عقل فجمی لڑ کے کوریاضت کے ذریعہ عربی زبان سکھلا دیتے ہیں ادر اس طرح اس کاطبعی خلق اس کے اندر تبدیل کر دیتے ہیں ادرایک دحش جانورکور یاضت کے ذریعہ اس درجہ پر پہنچا دیتے ہیں کہ جب اس کو کھو لیتے ہیں تو وہ چلا جاتا ہے لیکن پھر جب آ واز ویتے ہیں تو لوٹ آ تا ہے اور قید کی تکلیف اس کو آ زادی ادر چھوٹ جانے سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے اور ایک تایا ک کتے کوریاضت کے ذر بعداس مقام پر پہنچا دیتے ہیں کہ اس کا مارا ہوا شکار حلال ہو جات<mark>ا</mark> ہے جب کہ مجاہدہ ادر ر پاضت حاصل نہ کرنے والے آ دمی کا مارا ہوابھی <sup>حر</sup>ام ہو چاتا ہے، پس تمام شریعت اور رسم كامدار مجامد برب رسول التدايية في تو قرب حق، عاقبت في مقصود وامن في حصول ادر معصومیت کے مختق ہونے کے باوجود طویل دقت تک بھوکا رہنے مسلسل روزے رکھنے ادرراتوں کو بیدارر بنے کی صورت میں اس قد رمجام ہے کیے کہ آپ کوش تعالیٰ کاظلم آیا کہ ا\_مرالي. ا\_مرالي.

طب الما أنْ وَلُفَ عَلَيْكَ الْقُوْانَ بَمَ نَ آبِ پر قرآن ال ليرة مازل نبين لِتَشُقىٰ : حتى كدائي آب كو ہلاك كركيں، اور حضرت ابو ہريرة ب روايت ب كدر سول اللہ عليہ

كشف المحجوب

متجد نبوی کی تعمیر کے دوران خود اینٹیں اٹھاتے تھے اور میں دیکھتا تھا کہ آپ تکلیف برداشت کرر ہے ہیں تو میں نے عرض کیا کہ مارسول اللہ عظیم وہ اینیں مجھے دیں کہ آپ کی جگه يس بيكام سرانجام دول، آب فرمايا: يَا ابَاهريره خُـ أُغير هَافانه لا اب ابو ہر بر ہم دوسری اینٹیں اٹھالو کیونکہ اچھی زندگی تو آخرت کی زندگی ہے۔ عليش الاعيش الاخرة لیعنی آ رام کا مقام تو آخرت ہے اور بیدد نیا رنج ومشقت اٹھانے کا مقام ہے۔۔۔۔۔ حضرت حیان بن خارجہ رحمتہ اللہ علیہ کمی روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر ؓ سے دریافت کیا کیفروے کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا جهاد کی ابتداای نفس سے کر اورغز دہ کی ابتدائھی إبيدا بينفسك فجاهدها وابدا ای نفس سے کر کہ اگر تو بھا گتا ہواقل کیا جائے بنفسک فاغزها فانک ان قُتِلتَ فَارًا بعثكَ اللَّهُ فَارًّا وَان قُتِلُتَ كالواللد تعالى قيامت كدن تخصيها كمابوابي مرانيا بعث الله مرائيا وان قُتِلُتَ اٹھا میں کے اور اگر تو ریا کاری کی حالت میں صابراً محتسبا بعثك الله صابرًا مقتول ہوا تو تجھے اللد تعالیٰ ریا کار بھی اٹھا کمیں گادراگر تواب کی نیت سے صبر کرتے ہوئے تو محتسبا مقتول ہوا تو اللہ تعالی تمہیں صبر کرنے والا اور ثواب کی نیت کرنے دالا بھا کمی گے۔ پس معاتی کے بیان میں جس قدرعبارت کی ترکیب و تالیف کا اثر ہوتا ہے ہے اصول معانی کے حصول کیلئے بھی اس قدر مجاہدات کی تالیف وتر کیب کا اثر ہوتا ہے جس طرح کوئی بیان،عبارت اوراس کی تالیف کے بغیر درست نہیں ہوتا اس طرح مجاہدہ اور اس کی تر کیب کے بغیر وصول الی اللہ درست نہیں ہوتا ،اور جوکوئی مجاہدہ کے بغیر حق تعالیٰ تک

مینچ کا دیولی کرے وہ خطا کار ہے اس کیے کہ جہان اور اس کے حادث ہونے کا ثابت کرنا

تم میں سے کوئی شخص بھی صرف اپنے عمل ے سبب نجات نہیں پائے گا، عرض کیا گیایا رسول التوليظيم كيا آب بحى؟ تو آب في . فرمایا بال میں بھی نجات نہیں یا سکوں گا سوائے اس کے کہ اللہ تعالی مجھےانی رحمت

کوشش کرتے **ہیں۔** 

ت

اوررسول الله يتلاق في محمى فرمايا ہے كە: لَمُ ينجوا احدكم بَعَلِمهِ قِيُلَ وَلا انست يسا رسولَ اللَّهِ قال وَلاَ آنَا إِلَّا ان يتغمدنِي اللَّهُ بَرَحْمَتِهِ

کے ساتھ ڈھانی کے پس مجاہدہ بند بے کا اپنافغل ہے اور بیرمحال ہے کہ اس کا اپنافغل اس کی این ہی نجات کیلئے کافی ہوجائے پس بندے کی نجات اورخلاصی حق تعالی کی مشیت کے ساتھ متعلق بجنه كرمجامده كے ساتھ اى ليے توحق تعالى فے ارشاد فرمايا ب پس اللدتعالي جس كومدايت دين كااراده فرما فَحَنُ يُبُودِ اللَّهُ أَنُ يَّهُدِيَهُ يَشُوَحُ و لیں تواس کے سینے کواسلام کیلیے کھول دیتے صَحِددَه لِلْإِسْلَامِ وَمَحْنُ يُسَرِدُ أَنُ میں اور جس کو گمراہ کرنا چا ہیں تو اسکا سینہ تنگ يُّضِلَّه' يَجْعَلُ صَلْرَه' ضَيِّقًا حَرَجًا اور تخت کردیتے ہیں۔

كشف المعجوب 322 اور نيز فرمايا ب كه: اساللدتوجس كوجابتا بسبادشان ديتا بسادر تُؤتِى الْمُلْكَ مَنُ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ جس ب حيابتا ب إدشابي چين ليتاب المُلُكَ مِمَّنُ تَشَاءُ. تمام اہل عالم کا مکلّف ہونا خودان کی اپنی حیثیت کی کنی کرنا ہے کہ اگر محض مجاہدہ وصول حق کیلئے علت ہوتا تو ابلیس تبھی مردود نہ ہوتا اور اگرمجاہد ہے کا ترک راندہ اور مردود ہونے کی علت ہوتا تو حضرت آ دم علیدالسلام برگز مقبول اور برگزید ہند بنتے ۔ پس معلوم ہوا که مجاہدے کی کثرت زیادہ کارآ مذہبیں بلکہ فق تعالیٰ کی عنایت کی سبقت زیادہ کارآ مدے، اور جوکوئی زیادہ مجاہدوں میں مصروف رہے وہ جن تعالٰی کے مواخذہ سے زیادہ محفوظ نہیں بلکہ جس کوحق تعالی کی زیادہ عنایت نصیب ہو دہی ہی حق تعالی سے زیادہ نز دیک ہوتا ہے، چنانچہ کوئی تو عبادت خانہ میں عبادت کرتا ہو بھی حق تعالیٰ ہے دور ہے اور کوئی خرابات کے اندر گناہوں میں مصردف بھی انجام کارکسی وقت گناہوں ہے تائب ہو کر ،حق تعالیٰ ہے نزدیک ہوسکتا ہےاورتما معانی سے اشرف ایمان ہے، ایک لڑکا جوابھی احکام کا مکلف نہیں ادراس طرح دیوانوں کیلئے بھی مومن کہنا ٹھیک ہے پس جب زیادہ شرف والی حالت لیعن ایمان کیلئے بھی مجاہدہ علت نہیں ہے تو جو حالتیں اس سے کم درجہ کی ہیں وہ بھی علت کی مختاج نه ہوں گی .....اور شراعلی بن عثان الجلالی کہتا ہوں کہ بیصرف لفظی اختلاف ہے معنی میں کوئی اختلاف نہیں کیونکہ ایک کہتا ہے کہ جس نے کوشش کی اس نے پالیا۔ مَنُ طَلَبَ وَجَدَ اوردوسرايدكېتاب كە: جس نے پالیاس نے کوشش کی۔ مَنُ وَجَدَ طلبَ لہذایا لینے کا سبب طلب کرنا اور طلب کرنے کا سبب پالینا ہوا۔ وہ ایک تو اس لیے مجاہد ہ کرتا بتا كدمشامده حاصل كر فحاور بيدوسرااس في مشامده كرتا ب تا كدمجامده يا في دواس

كشف المح

کی حقیقت سے سے کہ مشاہد بے کے اندر مجاہدے کا درجہ وہی ہے جواطاعت خدادندی میں توفیق الہی کا ہےاورتو فیق توحق دعز دجل کی عطامے پس جب اطاعت کے حصول کی طلب توفیق الہی کے بغیر محال ہے تو توفیق بھی اطاعت کے بغیر محال ہی ہے اسی طرح جیے مشاہدے کے بغیر مجاہدہ موجود نہیں ہوتا ،مجاہدے کے بغیر مشاہدہ بھی محال ہے۔ پس جمال خدادندی کی شعاع آتی ہے تا کہ بند ےکومجاہدہ کی طرف رہنمائی کرے۔لہذا جب دجود مجاہدہ کی علت جمال خدادندی کی وہ روشن ہےتو گویا ہدایت ،مجاہدے سے مقدم ہوگی ..... باقی جو بچھ حضرت سہلؓ اور ان کے ساتھی بطور دلیل پیش کرتے ہیں کہ جو شخص مجاہدے کا ا ثبات نہیں کرتا وہ تمام انبیاء کے دردتمام آسان کتابوں اور شریعتوں کا منکر ہوتا ہے کیونکہ انسان کے ملقف ہونے کا مدارتو مجاہدے پر ہے۔۔۔۔ کیکن اس سے بہتر سے کہ ملقف ہونے کا مدار حق تعالیٰ کی ہدایت پر سمجھا جائے کہ مجاہدات اثبات صحت کیلئے ہیں حقیقت وصول الى الله كيليخ بين .....جيسا كه خداد ندعز وجل فرمات بي كه: ادر اگر ہم ان پر فرشتوں کو نازل کرتے اور وَلَوُ أَنَّسَا نَزَّلُنَا عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةَ مرد ان کے ساتھ تفتگو کرتے اور ان کے وكملمهم الموتي وحشرنا عليهم سامنے آنے دالی ہر چیز کوان کیلئے زندہ کودیتے كُلَّ شَيٍّ قُبُلاً مَّا كَانُوْا الِيُوْ مِنُوُا إِلَّا تولجمي ايمان قبول ندكرت محربيه كهاللد تعالى أن يَّشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمُ چاہتے کیکن ان کے کثر توجامل ہیں۔ يجهلون لیتن اس لیے کہ ایمان کی علت ہماری مشیت ہے، ان کے مجاہد ےادر دلاکل کا د یکهناایمان کی علت نہیں،اور نیز ارشاد فرمایا ہے: جولوگ كافرين، برابر ب كه آپ أيس إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُو اسَوَاء ° عَلَيْهِمُ ءَ ٱنْذَرْتَهُمْ آمُ لَمُ تُنْذِرُهُمُ لاَيُؤْمِنُوْنَ درائيس مانىدرائىس دەايمان تېيس لائيس گے۔ یعنی کافروں کیلئے صحبت کا خاہر کرنا، دلائل کا پیش کرنا، قیامت کی تختیوں ہے

كشف المحجوب

ڈراتا اوران کاترک دونوں مساوی ہیں وہ ایمان ندائ میں کے کیونکہ ہم نے ان کو اہل ایمان میں شار نہیں کیا ہے اور ان کی از لی بربختی کے سبب ان کے دلوں پر مہر لگ چکی ہے یس انبیاء کا ورود کتابوں کا نازل کرتا اور شریعتوں کا شوت حق تعالیٰ تک پینچنے کے اسباب تو ہیں علت نہیں ہیں۔ اس لیے کہ مکلف ہونے میں تو حضرت ابو بکر بھی اسی طرح ہیں جس طرح ابوجہل لیکن حضرت ابو بکر تو عدل اور فضل اللہی سے حق تعالیٰ تک پینچ گئے اور ابوجہل اللہ تعالیٰ کے فضل سے محروم ہونے کی وجہ سے رہ گیا۔ یس دصول الی اللہ کی علت عین دصول ہے نہ کہ طلب دصول ۔ کیونکہ اگر طالب اور مطلوب دونوں ایک ہی ہوتی تعالیٰ تک پینچ نہ کہ طلب دصول ۔ کیونکہ اگر طالب اور مطلوب دونوں ایک ہی ہوتی تعالیٰ تک پینچ م ایس نیس ہوں اس میں دصول ہے میں تو نہ کہ مطلب دسول ۔ کیونکہ اگر طالب اور مطلوب دونوں ایک ہوتی ہوتی تعالیٰ تک پینچ موال میں ہوتا ہے جب کہ طالب بر آ رام درست نہیں ہوتا۔ اور پی خبر میں پی ہوتا ہو کہ ہوتی تا ہو کہ ہوتا ہے دہ م ن استولی یو ماء کہ فکھو مغبون ن

لیسی طالبان حق پراگر دودن برابرگز ری تو ده نقصان زده بی کیونکه بونا تو یه چا ہے کہ اس کا بردن پہلے دن ، بہتر ہواور بید درجہ طالبان حق کا ہے۔ پھر حضور طلقہ نے فر مایا: استقامت اختیار کر داور برگز ابحار سند تو کا ہے۔ پھر حضور طلقہ نے فر مایا: پس مشائخ نے بحابد ہ کو سبب کہا ہے اور سبب تو اثبات جت کو ثابت کر نا، اور حقیقت خداد ندی بس مشائخ نے بحابد ہ کو سبب کہا ہے اور سبب تو اثبات جت کو ثابت کر نا، اور حقیقت خداد ندی تک دصول کی نفی کرتا ہے ۔۔۔۔ اور باقی جو کہتے ہیں کہ مجاہدہ کے ذریعہ گھوڑ نے کی صفت میں تبدیلی کر دی جاتی ہے تو جانتا چاہتے کہ گھڑ ہے میں ایک صفت پوشیدہ ہوتی ہے کہ مجاہدہ اس کے اظہار کیلیے سبب ہے۔ جب تک گھوڑ ار یا صنت حاصل نہیں کرتا وہ صفت ظاہر نہیں ہوتی ، اور گد ھے کے اندر چونکہ یہ صفت موجود نہیں ہوتی وہ ہرگز گھوڑ انہیں بن سکنا۔ نہ گھوڑ کو مجاہدہ کے ذریعہ گدھا بنا جاہت کہ گھر ہے میں ایک صفت پوشیدہ ہوتی ہے کہ مجاہدہ اس

برتا ي

شف المعجوب

میری جان ! کیا تیرادل خودگرفت محسوس نہیں کرتا کدا ہے آپ کی تواتن آ رائش کرتا ہے اور حق تعالیٰ کے فضل کونہیں دیکھتا کہ اپنے فعل کی اتن تعریفیں کرتا ہے۔ پس دوستان حق کا مجاہدہ تو محض فعل حق ہوتا ہے کہ ان کا اپنا اختیا راس میں موجود نہیں ہوتا اور سے محبت اللہی میں مقہور اور پکھل جاتا ہے اور یوں بکھلنا محض اللہ تعالیٰ کی نوازش ہے اور جاہلوں محبت اللہی میں مقہور اور پکھل جاتا ہے اور یوں بکھلنا محض اللہ تعالیٰ کی نوازش ہے اور جاہلوں کا مجاہدہ ان کا بنافعل ہوتا ہے اور اس میں ان کے اپنے اختیا رکا دخل ہوتا ہے اور دہتوں ت اور پر اگندگی ہوتی ہے اور جو ول پہلے ہے ہی پر اگندہ ہو وہ آفت سے زیادہ پر اگندہ ہو جاتا ہوں جاتا ہے ہوں کہ ایک معاملہ میں بھی نفس ک متابعت نہ کرو کیو کہ تہماری سی کا وجود ہی تہمارے لیے جاب ہے اگر تم کسی ایک فعل سے محبوب ہو گے تو کہ دوسر فعل سے وہ حجاب اٹھ جاتے گا۔ اور اگر تہما را پورا وجود ہی تہمارے لیے تجاب ہو جو دہتی تھیں ہو تھا ہے ہو ہو جاتا

كشف المعجوب 326 کیونکہ نفس ایک سرکش کتا ہے اور کتے کی إلاَنَّ المنفس كلب باغ وجلد کھال دباغت کے بغیریا کے نہیں ہوتی۔ الكلب لايطهر الابالدباغ حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت حسین بن منصور ؓ نے کوفہ میں حضرت محمد بن الحسین علوکؓ - کے مکان پر قیام فر مارکھا تھا کہ حضرت ابراہیم خواص بھی کوفہ میں تشریف لائے ، انہوں نے جب آپ کی تشریف آوری کی خبر سی توان کے پاس آئے ۔ حضرت حسین بن منصور ؓ نے وریافت کیا کہ اے ابراہیم اچالیس سال ہے جو آپ نے اس طریق کے ساتھ تعلق قائم کر رکھاہےاس ہے آپ کو کیا چیز حاصل ہوتی ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ اس ہے مجھے تو کل حاصل ہوائے۔تو حصرت حسینؓ نے کہا: آپ نے اپنے باطن کی تعمیر میں اپنی عمر کو ضيّقت عسرك في عسران ضائع كرديا پس فنافي التوحيد كمبال ہے؟ باطنك فَاَيُن الفناء في التوحيد لیجنی تو کل تو اپنے معاملات کوخدا تعالیٰ کے سپر دکر دینے اور اپنے باطن کی درستی کیلئے اس پر اعتاد کرنے کا نام ہے لیکن جب کسی نے باطن کے علاج میں ایک عمر صرف کر دی ہوتو اے ظاہری معاملات کی درتتی کیلئے ایک اور عمر کی ضرورت ہوگی تا کہ اے خرچ کر سکے اور یوں د دنوں عمریں ضائع ہو جا کمیں گے۔لیکن ابھی تک <sup>ح</sup>ق تعالی کا اس تک کوئی اثرنہیں پہنچا ہو گا۔۔۔۔خصرت شخ ابوعلی سیاہ مروز ٹی ہے حکایت بیان کرتے ہیں کہ میں نے نفس کوخودا پی ہی شکل وصیعت میں دیکھا کہ ایک آ دمی نے اے بالوں سے پکڑ رکھا ہے اور اس طرح اے میر کی گرفت میں دے دیا۔ میں نے اے ایک درخت کے ساتھ باند ہودیا اور اس کو بلاک کرنے کا ارادہ کرلیا۔ لیکن دہ مجھے کہنے لگا۔ اے بوعلی المجھے تس کرنے کی تکلیف نہ کر کیونکہ میں خدا تعالیٰ کالشکر ہوں تم مجھے گم نہیں کر سکتے .....اور حضرت جنیڈ کے ایک بڑے بزرگ ساتھی حضرت جمد بن علیانی نسوئ بیان کرتے ہیں کہ میں اپنے ابتدائی حالات میں ہی نفس کی مصیبتوں ہے آگاہ ہو گیا تھا اور اس کی کمین گا ہوں اور چالوں کو جانتے ہوئے اس

كشف المحج

کی دشمنی میں لگار ہتا تھا ایک روزلومڑی کے بنچ جتنی ایک چیز میرے گلے سے باہرنگلی تو حق تعالی نے مجھےاس ۔ بیر دوشناس کر دیا اور میں نے جان لیا کہ میڈس ہے چنا نچہ میں نے اسے پاؤں تلے روند نا شروع کردیالیکن میں جوٹھو کربھی اے لگاتا وہ پہلے سے بڑا ہو جاتا میں نے اے کہا''اے فلانے! تکلیف دینے اور زخم لگانے سے دوسری تمام چیزیں ہلاک ہوتی میں لیکن تو سطرت بزاہوتا جارہا ہے؟ وہ کینےلگامیری پیدائش ہی اپٹی ہے کہ جوکا م دوسری چیزوں کیلئے تکلیف دہ ہودہ میرے لیے باعث راحت ہوتا ہے اور جو کام دوسروں کیلیے راحت بخش ہو وہ میرے لیے باعث رنج ہوتا ہے ..... اور اپنے وقت کے امام حضرت شخ ابوالعباس شقانی" فرماتے ہیں کہ ایک دن جب میں اپنے گھر میں داخل ہوا تو دیکھا کہ ایک زردرنگ کا کتامیر بستر پرسویا ہوا ہے میں نے سیجھتے ہوئے کہ محلے کا کوئی کمااندر آ گیا ہے اس کو نکالنے کا ارادہ کیا تو وہ میرے دامن کے بیچ کھس گیا ادر غائب ہو گیا.....اوراس دفت کے قطب اور مدار علیہ حضرت شیخ ابوالقاسم گرگانی " ''اللہ تعالٰی ان کو سلامت دیکے' نے اپنے ابتدائی حال کا حوالہ دے کرفر مایا کہ میں نے نفس کوایک سانی کی شکل میں دیکھا ...... اور ایک درولیش فرمات میں کہ 'میں نے نفس کوایک چوہے کی صورت میں دیکھااوراس سے یو چھا کہ تو کون ہے؟ کہنے اگا میں غافل لوگوں کی بلاکت ہوں کہ ان کیلیئے شرادر برائی کا دائی ہوں اور دوستان جن کی نجات ہوں کہ **میں جس کا دجو د**ایک **آفت** ہے اگران کے ساتھ نہ ہوتا تو وہ اپنی پا کی پر مغرورادراپنے افعال پر متکبر ہو جاتے کیونکہ جب وہ اپنے دل کی طہارت، باطن کی پا کیزگی، دلایت کے نوراراطاعت پر استقامت کو د کمیت میں تو برائی کی خواہش ان میں پیدا ہونے لگتی ہے لیکن پھر جب مجھے اپنے دونوں بہلوؤں کے درمیان دیکھتے ہیں تو تمام عیب ان سے پاک ہوجاتے ہیں۔ بیتمام حکایات اس بات کی دلیل میں کنفس ایک ذات ہے مغت نہیں ، اور اس کیلئے الگ ایک صفت ہےاور ہم اس کے اوصاف کو داضح طور یہ دیکھتے رہتے ہیں رسوٰل اللہ

كشف المعجوب) 328 علي في فرمايا ب تیرے دشمنوں میں ہے سب سے بڑادتمن أئماي عدوك نفسك التي بين تیرااپنائفس ہے جو تیرے ددنوں پہلوؤں جَنبيکَ <u>کدر میان ہے۔</u> پس جب اس کی معرفت حاصل ہو جائے تو تم جان لیما کہ ریاضت کے ذریعہ اس كوقابومين لايا جاسكتا ب تا جم اس كى ذات اور ما يت كوفنانيين كيا جاسكتا اور جب اس كى اچھی طرح شناخت ہوجائے تو طالب اگراس کا مالک بن کراس پر قابور کھےتو اس کے باقی رینے میں بھی کوئی باک نہیں۔ کیونک نفس ایک بھو نکنےوال کتا ہے اور کتے کو لِأَنَّ النفس كلب" نباح" وامساك شکار کی ریاضت کے بعدرکھنا مبارح ہے۔ الكُلُب بعد الرياضة مباح" پس نفس کے مجاہدات ادصاف نفس کوفنا کرنے کیلئے ہیں عین نفس کے فتا کیلئے نہیں۔اس معاطے میں مشائخ کے اقوال کا سلسلہ بڑا طویل بے کین میں نے اس کتاب کی طوالت کے خوف سے ای مقدار پر اکتفا کیا ہے اور اب میں ''ھوی'' کی حقیقت ادر شہوات کوترک کرنے سے متعلق گفتگو کروں گا۔انشاءاللہ مز وجل .....اور تو فیق اللہ کی طرف سے ہی ہے۔ حقيقت هوكي . جان لو! الله تعالی تمہیں عزت نصیب کرے کہ صوفیہ کے ایک گروہ کے نز دیک '' صویٰ' 'نفس کے ادصاف سے عبارت ہے، اورا یک دوسر گردہ کے نز دیک طبیعت کے اس اراد بے کا نام ہے جس کا متصرف اور یہ برنفس ہے جس طرح کہ عقل عبارت ہے روح کے اراد سے ۔ ادر جس روح کوجسم کے اندر عقل ہے قوت حاصل نہ ہود ہ ناقص ہوتی ہے ای طرح جس نفس کو'' ھوٹیٰ' سے قوت حاصل نہ ہو وہ بھی پاقص ہوتا ہے اپس روح کا

ے زر کیا اور اپنے س کوموا می ۔ لیا پس اس کا ٹھکانا جنت ہے۔

جس چیز سے میں اپنی امت کے بارے میں زیادہ ڈرتا ہوں وہ خواہشات کی پیروی اور کمبی امید ہے۔

کیاتم نے دیکھا ہے جس نے اپنی خواہش کو اپنامعبود بتالیا ہے۔ اوررسول النسطينية نے فرمايا ہے: احسوف مَا اخَاف على امتى اتباع الهَوٰى وطول الاَمَل

اورالله تبارك دنتمانى كاس ارشاد: أَفَوَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اللهُهُ هَوَالُهُ

کی تغییر میں حضرت این عباس کا تول نقل کرتے ہیں: ليتى خوابهش كؤابناال اورمعبود بناركها ب-أى الهَو الْها معبودًا

باعث فتذہب کہ وہ خود بھی گمراہ ،وہ ہے اورلوگوں کو بھی گمرانیں کی طرف دعوت دیتا ہے۔ پس ہم خواہ شات کی بیروی سے خدا تعالیٰ کی بناہ گاہ کے طلبگار میں۔ پس جس کی تمام تر کات خواہ شات نفس کے تالع ہوں اور دہ نفس کی بیروی پر مطمئن ہووہ اگر چہ مجد میں تہمارے ساتھ موجو در ہتا ہے پھر بھی حق تعالیٰ سے دور ،وتا ہے ۔ لیکن جو محفل خواہ شاہت نفس سے بیزار ہواور اس کی بیروی سے گریز اں ہو دہ بت کدے میں بھی کیوں نہ ہو حق تعالیٰ سے نزد کی ہوتا ہے۔

حضرت ابراہیم خواش فرماتے ہیں ' ایک دفد میں نے سنا کہ ردم کے اندر ایک پادری ہے جوستر سال سے ر ہبا سیت اختیار کئے ہوئے ایک طلیسا میں بیشا ہے میں بڑا جیران ہوا کہ ر ہبا نیت کی شرط تو حیالیس سال ہے میڈخص کس مشرب پرعمل کرتے ہوئے ستر سال تک طلیسا میں آ رام سے بیشا ہوا ہے، چنا نچہ میں نے اس سے ملاقات کا ارادہ کیا۔ جب میں اس کے طلیسا کے زویک پہنچا تو اس نے در یچ طول کر مجھے کہا' ' اے ابراہیم ! میں جانتا ہوں کہتم کس لیے آئے ہو ( تو سنو ) میں یہاں ستر سال سے ر ہما نیت کیا ہے ہیں بیشا ہوا بلکہ میر ے اندرخواہ شات سے بھر اہوا ایک کتا موجود ہے۔ میں اس کلیسا میں بیشا اس کی نے مکان کیا تھا۔ ابراہیم فرماتے ہیں کہ جب میں نے اس سے میں اس کی سے میں ہوا جسیسا تم نے مکان کیا تھا۔ ابراہیم فرماتے ہیں کہ جب میں نے اس سے میں بات ہو جس ہوا

كشف المحجوب '' بارخدایا! تواس پر قادر ہے کہ گمراہی میں بھی کسی آ دمی کوسید ھارا ستہ دکھاد ہےاور نیکی کے رائے پر گامزن کرد نے' وہ پادری کہنے لگا''اے ابراہیم! کب تک لوگوں کو تلاش کرتے رہو گے۔ جاؤ!ادراینے آپ کی جنجو کرد!ادر جب اپنے آپ کو پالوتو پھر پاسبانی کرد کیونکہ خواہش نفس روزانہ معبودیت کے تین سوسا ٹھ طرح کے لباس پہنتی اور بندے کو گمراہی کی طرف دعوت دیتی ہے ..... بہر حال شیطان کو بندے کے دل اور باطن میں گھنے کی اس وقت تک مجال نہیں ہوتی جب تک اس کے دل میں نافر مانی کی خواہش پیدا نہ ہو جائے ، جب اس خواہش گناہ کا مادہ نفس میں خاہر ہو جاتا ہے اس وقت شیطان اس کو پکڑ لیتا اور اس کو آ راستہ کرکے بندے کے دل کے سامنے پیش کر دیتا ہے اور اس حالت کو دسوسہ کہتے ہیں۔ پس گناہ کی ابتداخواہش نفس سے ہوتی ہےادرابتدا کرنے والا زیادہ ظالم ہوتا ہے، اور حق تعالی کے اس فرمان کا یہی معنی ہے کہ جب شیطان نے کہا کہ 'میں تمام انسانوں کوراہ راست سے ہٹادوں گا، توحق تعالیٰ نے اللیس کوفر مایا تھا کہ: إِنَّ عِبَادِيْ لَيُسِسَ لَكَ عَلَيْهِ مُ 👘 بِشَكْمِيرِ عَامٌ بِنِدِهِ يرتيراكُونُ بِس نەچل سکےگا۔ سُلُطًان"

پس در حقیقت بندہ کانفس اور خواہش ہی شیطان میں۔ اس وجہ ہے پیغمبر علی نے فرمایا کہ:

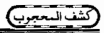
کوئی آ دمی اییانہیں جس پر اس کا شیطان وَمَا مِنُ احدٍ إِلَّا وَ قد غلبه شيطانُه ' إلاً عمر فانه غَلَبَ شيطانه (خواہش نفس)غلبہ حاصل نہ کرے سوائے عمر

فاردق کے کہ دوائے شیطان پر غالب ہیں۔ . پس خوا مشات حضرت آ دم کی سرشت میں داخل اور بن آ دم کی جان کی راحت میں کہ پنیبر الظلم نے فر مایا ہے کہ <sup>ا</sup>

| 332                                                                | كشف المعجوب                                    |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| خوابش اورشهوت ابن آ دم کی سرشت مل ملا                              | الهواي والشهو ة معجونة بطنية                   |
| دى گئىيى-                                                          | ابن آدم                                        |
| رخواہشات کاار تکاب امیر کواسیر بنادیتا ہےجیسا                      | -                                              |
| <sup>ن</sup> کاار کاب کیا تو اسیر بن <sup>7</sup> گی اور حضرت یوسف | کہ امیر ہوتے ہوئے جب زلیخانے خوا ہ             |
| یترک کردی <mark>ا توامیرین گئے۔</mark>                             | عليه السلام باوجود يكه اسير تتطيكن خوائهش كا   |
|                                                                    | حضرت جنیڈ سےلوگوں نے دریافت کیا کہ             |
| وصال حق كيا چيز ہے؟                                                | حَا الوُصَلُ                                   |
| · · ·                                                              | تو آپ نے فرمایا:                               |
| خوابشات كاارتكاب ترك كرديني كانام                                  | ترك ارتكاب الهوى                               |
| وساحق ہے۔                                                          |                                                |
| ں جایے کہ خواہشات نفس کی مخالفت کرے کہ                             | جوآ دمی وصل جن ے مشرف ،ونا چاہے ا              |
| ی بری عبادت کے ذرایعة قرب خداوندی حاصل                             | بندہ خواہشات کی مخالفت سے بڑھ کر کسی بھ        |
| ب ناخن سے محود نا بقس کی مخالفت سے زیادہ                           | بنهي كرسكنا كيونكه آدمى كيليخ أيك بهازكوا      |
| إياب كه حضرت ذوالنون مصري في فرمايا كه عم                          | آسان باور دکایات من من نے                      |
| مات یو چھا کہتم نے کس عمل کی بددات میددرجہ                         | نے ایک شخص کو ہوامیں اڑتا ہواد یکھا تو ا       |
| خواہش) کوانے پاؤں تلے روند ڈالا ہے یہاں                            | حاصل کیا ہے؟ وہ کہنے لگا'' میں نے ہوا (        |
| جطرت محمد بن فضل للجني کے متعلق آتا ہے کہ                          | تک کہ ہوا میں پر واز کرنے لگا ہون'             |
| ہوتا ہوں جوابنی خواہش سے خانہ خدائی طرف                            | انہوں نے فرمایا'' <b>میں</b> اس آ دمی پر حیران |
| بش و بدوال سلم كيون بين روندديما كدين تعالى                        | جاتا اورای کی زیارت کرتا ہے، وہ اپنی خوا       |
| ف بو، باتى نفس كى سب سے زيادہ ظاہر صفت                             | تک پینچ جائے اور اس کے دیدارے مشر              |
| آ دی کے تمام اجزاء <b>میں تھیل ہوئی ہےاور تمام</b>                 | شہوت ہے اور شہوت ایک کیفیت ہے جو               |

調査 ?・

.



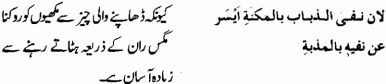
حواس اس سے کاموں میں مصروف ہیں۔ بندہ ان سب کی حفاظت کا مکلّف اوران میں سے ہرایک کے کام سے متعلق جوابدہ ہے۔ آئکھ کی شہوت، دیکھنا، کان ٹی شہوت سننا، ناک کی شهوت سوتکھنا، زبان کی شہوت بولنا، تالوکی شہوت چکھنا، جمع کی شہوت چھونا ادر گھستا ادر سینے ک شہوت سوچنا ہے۔ بس طالب کواپنا گلران اور حاکم ہونا چاہتے اور دن رات اس کام میں لگے رہنا جاہے کہ حوال میں پیدا ہونے والے خواہشات کے اسباب کواینے آ ب سے دور کر دےادرخدا تعالیٰ سے امداد کا طلب گار رہے کہ دہ اس میں ایسی صفت پیدا کر دے کہ اس کے باطن سے میذخوا ہشات دفع ہوجا کمی کیونکہ جوآ دمی شہوت کے کسی حصے میں بھی مبتلا ہوجائے تمام معانی ہے مجوب ہوجاتا ہے۔ پس بندہ اگر بتطف اس کواینے آپ سے دفع کر بے تو اس کی تکلیف طویل ہوجائے گی کیونکہ خواہشات کا وجود تو یے در یے ہوتا ہےا در اس کوچن تعالی کے بی سپر دکر دیتا بہتر ہےتا کہ کو ہر مقصود حاصل ہوجائے .....اور حضرت ابو علی سیاہ مروز کؓ سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا'' میں ایک دفعہ حمام میں گیا ہوا تھا اور سن کے مطابق ( زیرِ ناف) استر ہ استعال کرر ہاتھا کہ میں نے اپنے آ پ ے کہا''اے ابوعلی سرچشمہ شہوات اور تجھے اتن آفات میں مبتلا رکھنے والے اس عضو کواپنے وجود ہے الگ کردئے تا کہ توشیوات ہے بچار ہے' میرے باطن سے آ داز آئی کہ اے ابو علی! تو ہماری ملک میں تصرف کر ما چاہتا ہے؟ حالا نکہ جسم کی ساخت میں کوئی عضود دسرے عضوے زیادہ موز دن نہیں۔ ہمیں اپنی عزت کی قتم !اگر تو اس کواپنے دجود سے جدا کر دے گا تو ہم تمہارے ہر بال میں پینکڑ دں گناشہوت اورخواہش پیدا کر دیں گے۔ اسی معنی میں ی کسی نے کہا ہے شعر

تبتغِی الاحسانَ دَع احسانَک آترک بخشی اللَّهِ دیحانَکَ (تونیکی کامتلاش ہےتو احسان کوچھوڑ دے۔اللہ تعالیٰ کےخوف سے اپنی راحتوں کوچھوڑ دے)

كشف المحجوب

334

بندہ کواپ جسم کی خرابی میں تصرف کرنے کا کوئی اختیار نہیں البتداپنی کسی صفت کو حق تعالیٰ کی توفیق اور اس کے حکم کی تقمیل کے ذریعہ تبدیل کر سکتا ہے، در حقیقت جب بندہ حق تعالیٰ کی تسلیم و رضا کا مرتبہ حاصل کرتا ہے تو اے حق تعالیٰ کی عصمت حاصل ہو جاتی ہے، اور بندہ مجاہد ہے کی بذسبت حق تعالیٰ کی تائید وعصمت کے ذریعہ تمام آفات سے زیادہ محفوظ رہ سکتا ہے۔



پس حق تعالی کی عصمت تمام آفات کوزائل اور تمام برائیوں کومٹانے والی ہےاور بندہ کو کس صغت میں بھی حق تعالیٰ کے ساتھ مشارکت حاصل نہیں جیسا کہ اس نے فرمایا ہے کہ اس کی ملک میں کسی کوتصرف کا اختیار نہیں ۔اور جب تک حق تعالٰی کی حفاظت مقدر میں نہ ہو بند ہ این کوشش کی بنیاد بر کسی چیز ہے رک نہیں سکتا کیونکہ اس کی اپنی کوشش کوئی کوشش نہیں ہے کہ جب تک حق تعالی کی کوشش بندہ کے شامل نصیب نہ ہو بندے کی این کوشش سود مندنہیں ہوسکتی۔تا ہم تص کوشش سے اطاعت کی قوت ساقط ہوجاتی ہے کیونکہ انسان کی تما م کوششیں د دطرح کی ہوتی ہیں پانو دہ کوشش کرتا ہے کہ حق تعالٰی کی تقدیر کواپنے آپ سے پھیر د ہے اور یا پھر خود تقدیر کے خلاف کسی چیز کی اپنی طرف نسبت کرتا ہے اور بیددونوں صورتیں جائز نہیں کیونکہ نہ تو نقذ ریے جدو جہد کے ذیر ایچہ تبدیل ہو سکتی ہے اور نہ ہی کوئی کام نقذ ر کے بغیر دقوع پذیر ہوتا ہے۔۔۔۔ادرروایات میں یہ بھی آتا ہے کہ حصرت شکل ایک دفعہ بیار ہو گھے تو ایک طبیب آپ کے پاس آیا اور کہا'' آپ پر ہیز کریں'' آپ نے فرمایا'' میں کس چیز ہے پر ہیز کروں؟ اس چیز سے پر ہیز کروں جو میرارز ق مقدر ہے یااس چیز ہے جو تقذیر میں میرا رزق ہی نہیں !اگر میں اپنے مقدر ہے پر ہیز کرنا بھی جا ہوں تو ہرگز نہیں کرسکتا اور اگر مقدر

کے علاوہ ہے پر ہیز کروں تو دہ تو خود ہی جھے نہیں دیں گے بھر پر ہیز نے کیا معنی .....کیونکہ مشاہدہ مجاہدہ سے حاصل نہیں ہوتا .....اس مسلہ کوانشا ،اللہ دوسری جگہ پر پوری احتیاط سے بیان کروں گا۔



تحکیمی حفرات حفرت ابوعبداللد محمد بن علی انحکیم التر مدگ کی طرف اپنی نسبت کرتے ہیں۔ جو تمام علوم ظاہری و باطنی میں اپنے دور کے انمہ میں سے تھے۔ آپ کی تصانیف بہت ہیں اور آپ کے کلام اور طریقہ کی بنیاد ولایت پر ہے۔ آپ نے حقیقت ولایت کو بیان کیا اور اولیاء کے درجات اور ان کے مراتب کی رعایت کو واضح کیا جوایک الگ تاپیدا کنار سمندر ہے جس میں بڑے بچا تبات موجود ہیں۔ آپ کے مذہب کو جانے کیلئے پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کے پچھا ولیاء ہیں جن کو اس نے اپنی تلوق سے جن لیا ہے اور ان کے معاملات کو دنیوی تعلقات سے منقطع اور نفس وخواہش کی مقتضیات ار ارکا در دیا ہے۔ ان میں سے ہر ایک کیلئے ایک در ہے کو متعین کر کان پر تصوف کے امر ارکا در داز دھلول دیا ہے۔ اس سلسلے میں کلام بڑا طویل ہے لیکن میں چندا صولوں کی شرح بیان کروں گا کہ تمہیں علم حاصل ہو جائے چنا نچہ اب میں اخصار کے ساتھ اس کی تحقیق اسباب اور اوصاف بیان کرتا ہوں اور اس بارے میں مشائخ کا کلام بھی پیش کردں گا۔ انشاء اللہ عز دجل۔

اثرات ولايت جان لو کہ معرفت وتصوف کے طریق کی اساس ادر قاعدہ، ولایت ادر اس کو ثابت کرنے پر مخصر ہے۔ اس کوثابت کرنے کے معاملے میں تمام مشاکخ باہم متفق ہیں تاہم

كشف المعجوب

ہرایک نے اس کوالگ عبارت میں بیان کیا ہے۔ حضرت محمد بن علی انکیمؓ ولایت کو حقیقت کیلئے مطلق چھوڑنے میں مخصوص ہیں۔ باتی ولایت داؤ کے زبر کے ساتھ لغت کے اعتبار ے تصرف کرنے کو کہتے میں اور ولایت داؤ کی زیر کے ساتھ دولت مندی کے معنی میں مستعمل ہے۔ نیز یدونوں فعل ولی کے مصدر میں ۔ جب ایسا ہے تو ضروری ہے کہ دولغت ہوں جیسا کہ دلالت دال کے زبر کے ساتھ رہنمائی کرنے اور دال کے زیر کے ساتھ ناز کرنے کے معنی میں ہے۔ نیز ولایت ربوبیت کے معنی میں بھی آتا ہے جیسا کہ خدادند عزوجل في فرمايا ب كه: هُنَالِكَ الْمُوَلَايَةُ لِلَّهِ الْحَقّ قیامت میں رہو، یہ خدائے برق کیلئے ہے۔ کہ کفاراس کے ساتھ محبت اور گرویدگی کا اظہار کریں گے اور اپنے معبودوں سے بیزاری ظاہر کریں گےاور نیز ولایت محبت کے معنی میں بھی آتا ہے کیکن اس صورت میں دلی بغل کے دزن پر مفعول کے عنی میں ہوگا۔جیسا کہ ارشادر بانی ہے: وەنىك لوگول سى محبت كرتا ہے۔ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِيُنَ کہ اللہ تعالیٰ اپنے بند بے کواس کے اوصاف د افعال پر جھوڑ نہیں دیتا بلکہ اپنی تگرانی ادر حفاظت میں لے لیتا ہےاور یہ بھی درست ہے کہ فسیل کے دزن پر فاعل میں مبالغہ کے معنی یرہو کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے محبت کرتا اس کے حقوق کو پورا کرنے پر مدادمت کرتا اورغيراللد اعراض كرتاب كويايد بندهم يداور تعالى مراد موتاب اورتديتما مباتم تن تعالی سے بندہ کیلئے اور بندہ سے حق تعالیٰ کیلئے درست میں اس لیے کہ یہ جائز ہے کہ وہ حق تعالیٰ اپنے دوستوں کا ناصر ہو کیونکہ خداوند تعالیٰ نے اپنے پیغمبر ﷺ کے صحابہ عیں سے اپنے دوستول کے ساتھ نفرت کا وعدہ فر مایا ہے اور فر مایا ہے کہ: آ گاہ ہوچاد کہ اللہ تعالٰی کی امداد قریب ہے۔ ٱلاَإِنَّ نَصُرَ اللَّهِ قَرِيُبِ \* نیز بیجی فرمایا ہے کہ:

كشف المعجوب که بشک کافروں کا کوئی موالی نہیں۔ وَأَنَّ الْكَافِرِيْنَ لاَمَوْلَى لَهُمْ یعنی ان کا کوئی بد دگار *نہی*ں - جب وہ **کا فروں کا ناصر نہی**ں تو لامحالہ مومنوں کا ناصر ہوگا کہ ان کی عقلوں کوآیات سے استدلال کرنے، ان کے دلوں برمعانی کے بیان کرنے ادر ان کے باطن میں براہین کوکھو لنے میں ان کی امداد کرتا ہےاور نیزنفس اور شیطان کی مخالفت اور اپنے احکام کی موافقت میں ان کی نصرت کرتا ہے اور نیز پیجھی جائز ہے کہ وہ ان کواپنی دوئتی کیلئے مخصوص کر کےاپنی عدادت کے مقامات سے انہیں بچائے رکھے جیسا کہ فرمایا ہے: ۔ دہان کے ساتھ محبت کرتا ہےاور دہ اس کے يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّوُ نَهُ' ساتھ محبت کرتے ہیں۔ تا کہ دہ اس کے ساتھ اس کی دوئتی کی مجہ ہے دوئتی رکھیں اور مخلوق سے ردگردان ہو جائمیں تا کہ دہ ان کا دلی بن جائے ادر وہ بھی اس کے اولیا ء بن جا کمیں ادر ریچھی درست ہے کہ حق تعالیٰ کسی کواین بندگی پر قائم ر ہنے کی ولایت عطا فر ما ئمیں اور اس کواینی حفاظت اور گلرانی میں رکھیں تا کہ وہ ان کی اطاعت پر قائم رہے ان کی مخالفت سے پر ہیز کرے اور اس کے اطاعت پرحسن ا قامت سے شیطان دور بھاگ جائے اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ حق تعالیٰ کسی کو ولایت اس لیے دیں تا کہ ملک میں اس کا وجودحل ہو جائے۔ انتظام سلطنت اے نصیب ہو،اس کی دُعام تجاب ہوادراس کے انفاس متبول ہوں جیسا کہ يغيبر علي فق فرمايا کہ: بسا ادقات پریشان بال، غربار آلود، کچٹی

حادرون والاجس كوكوني ابميت منه ديتا ہواگر سی معاملے میں اللہ کی قشم کھا لے تو اللہ تعالى اس كي تتم كو يوراكرت جي-

رُبَّ اشعبْ اغبرذى طموين لايصبايه لَوُ أَقْسَمَ صَلَى اللَّهُ لَابَره'

اور مشہور ہے کہ حضرت عمر ابن الخطابؓ کے دور خلافت میں دریائے نیل کا پانی این عادت کے مطابق رک گیا اس لیے کہ دور جابلیت میں مدر سم تھی کہ ہر سال ایک لڑکی

337

كشف المعجرب)

فصل ولايت كانشر حكاور درجات الله تعالى تمبين بمت بخش، جان او كه لفظ ولى لوگول كے درميان مستعمل بے اور كتاب وسنت بھى اس پر ناطق بين، جيسا كه خداوند مز وجل فرماتے بين كه الا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ حَوْف ' عَلَيْهِمْ آ مَا كَاه رمو! كه الله تعالى كاوليا ، كونه نوف ولاهُمْ يَحْزَنُوُنَ لاَحَوْف ' عَلَيْهِمْ الحَق موكاور نه بى ده مُلَين ، ول كر نيز فر مايا كه:

| 33 <b>9</b> | كشف المعجوب                                                                     |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ,           | نَـحُنُ أَوْلِيَاءُ كُمُ فِي الْحِيوٰةِ الدُّنْيَا                              |
| 7           | وَفِي الأَخِرَةِ                                                                |
|             | اورایک د دسرے مقام پرفر مایا کہ:                                                |
| l)          | اَللَّهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ امَنُوا                                             |
|             | ادر پنج سرای نے ارشاد فرمایا کہ:                                                |
| -           | إِنَّ مِن عبادِ اللَّهِ لعباداً يخبطهم                                          |
| ;           | الْأُنْبِيَاءُ والشهداءُ قيل مَنُ هُمُ يَا                                      |
| -           | رَسول الله صفهُمُ لَنَا لَعَلَّنَا تُحِبُّهُمُ                                  |
| -           | قبالَ قوم تسحبابُوا بروح اللهِ غير                                              |
| •           | اموالٍ وَلاَ اكتسابٍ وجوههم نور                                                 |
| ,           | عىلى مشابرمن نودٍ لا يخافون                                                     |
| ;           | افاحزن الناس ثم تلا الآ إنَّ أَوْلِيَاءَ                                        |
| Ī           | السُلْبِهِ لاَحَوْفْ عَلَيْهِمْ وَلِأَهْمُ                                      |
| 7           | يَحْزَنُوْنَ.                                                                   |
|             |                                                                                 |
| •           |                                                                                 |
| ;           |                                                                                 |
| فالىارثر    | نیز حضور علیقہ نے فرمایا کہ قن ن                                                |
|             | اَلاَ إِنَّ ٱوُلِيَاءَ اللَّهِ لاَخَوُفْ عَلَيْهِمُ                             |
| •           | وَلاَهُمُ يَحُزَنُوُن                                                           |
|             | بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>ب |

اس سے مراد ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کچھادلیاء ہیں جنہیں اس نے اپنی دوتی ادر دلایت کیلئے

كشف المعجوب)

مخصوص کرلیا ہے، در حقیقت وہی ملکوں کے دالی میں کہ ان کوتق تعالیٰ نے چن لیا ہے اور ان کواینے افعال کے اظہار کی علامت قرار دیاہے، ان کومختلف قسم کی کرامات سے مخصوص کیا اوران کے وجود سے طبعی آفات کو پاک کر دیا اوران کونفس وہوا کی پیروی سے رہا کر دیا ہے یہاں تک کہ ان کا مقصود اس کے علادہ کچھنہیں اور ان کا انس بھی کسی کے ساتھ نہیں۔ ایسے لوگ ہم ہے پہلے گزشتہ زمانوں میں بھی ہوئے ہیں اب بھی موجود ہیں اور اس کے بعد بھی قیامت تک ہوتے رہیں گے۔ کیونکہ خداوند تعالیٰ نے اس امت کو دوسری تمام امتوں پر شرف عطا کیا ہے اور اس بات کی ضانت دی ہے کہ میں خود محمد رسول اللہ ﷺ کی شریعت کا <sup>ش</sup>خفط کروں **گا**۔ جس طرح آج بھی علماء کے درمیان نعلّی دلائل اور عقلی براہین موجود ہیں اس طرح اولیاءادر خاصان الہی کے پاس ایسے میٹنی دلائل موجود ہونے چاہیں جن کا مخلوق کے ندرا نکار نہ کیا جا سکتا ہو۔ اس معالمے میں ہمارا دد فرتوں'' معتز لدادر عام<sup>ح</sup>ثوبۂ' کے ساتھ اختلاف ہے،مغتزلہ ادلیاءاللہ میں ہے بعض کی دوسرے بعض پرفضیلت کا انکار کرتے ہیں . (لیعنی سب اولیاء کو فضیلت کے اعتبار سے برابر جانے میں ) حالا نکہ اولیاء میں تضیص کی نفی ے انہیاء میں بھی تخصیص کی نفی لازم آتی ہے ادر بیتو کفر ہے .....ادر عام حشوی ادلیاء میں ایک دوس کی تضیص کوتو جائز شجھتے ہیں لیکن وہ کہتے ہیں کہا یے اولیاءاللہ ماضی میں ہوا <sup>م</sup> کرتے تھے۔ آج موجود نہیں ہیں۔ حالا نکہ ماضی اور <sup>ستقب</sup>ل کا انکار دونوں برابر ہیں۔ کیونکہ ایک طرف کا انکار دوسر ے طرف کے انکار کو بطریق اولی لازم ہے۔ پس حق تعالیٰ نے نی سیالیہ کے براجین کوآج تک باقی رکھا ہوا ہے ادر ادلیاء کوان کے اظہار کا سبب کردیا ہے تا کہ حق تعالی کی نشانیاں اور محد رسول اللہ علی کھ ک صداقت کے دلائل جمیشہ ظاہر ہوتے ر بیں اور اللہ تعالی نے ایسے حضرات کو جہان کا دالی بنادیا ہے یہاں تک کہ وہ صرف اللہ تعالی کی بات کیلیے وقف میں اور نفس کوان کا تابع بنادیا گیا ہے تا کہ ان ہی کے قدموں کی برکت کے باعث آسان سے بارش نازل ہو۔ ان کے قدموں کی برکت اور ان کے احوال کی

كشف المعجوب

صفائی کے باعث بھی زمین سے فصلیں پیدا ہوں اور انہی کی دُعادَں سے مسلمانوں کو کافروں پر فتح وکامرانی حاصل ہو۔ ایسےلوگ چار ہزار کی تعداد میں ہیں جوایک ددسرے سے پوشیدہ رہتے ہیں اور ایک ددسر کونہیں پہچانتے۔ یہ حضرات اپنے حال کی خوبصورتی بھی نہیں جانے اور تمام احوال میں اپنے آپ سے اور تمام تلوق سے پوشیدہ رہتے ہیں۔ اس بارے میں آتار حدیث دارد ہوئے ہیں اور اولیا ،الند کا کلام بھی اس پر ناطق بے نیز خود میر سے او پر الحمد للہ یہ بات عمال ہو چکی ہے۔

اس کے علاوہ جو حضرات ارباب حل دعقداور درگاہ حق کے سردار ہیں وہ تین سوکی تعداد میں ہیں۔جن کو اخ<u>بار کہتے</u> ہیں۔۔۔۔اور چالیس دوسرے میں جنہیں ابدال کہا جاتا ہے۔۔۔۔۔اورسات دیگر جو ابرار کہلاتے ہیں۔اور چارادر ہیںجنہیں اوتار کہتے ہیں۔ ادر نیمن ددسرے ہیں جنہیں نقبا ( نقیب کی جع ) کہتے ہیں اور ایک ددسرا ہوتا ہے جس کو قطب اورغوث کہا جاتا ہے۔ بیتمام ایک دوسرے کو پہچانتے ہیں ادر معاملات کی انجام د ہی میں ایک دوسرے کی اجازت کیچتاج ہوتے ہیں۔اس پر بھی روایات ناطق ہیں اور تمام ابل سنت کاس براجهاع ب-تاجم اس مقام براس کی شرح اور تفصیل مقصود نہیں. ادراس جگہ میں نے جوکہا ہے کہان میں ہے تمام حضرات ایک دوسر کو پچانے ہیں کہان میں سے ہرایک دلی ہےتو اس پر عام لوگ بیاعتر اض کرتے ہیں کہ اس طرح تو ان حضرات کواپی عاقبت سے متعلق امن میں ہونا جائے حالائلہ ید محال ہے کہ ولایت کی معرفت عاقبت کے بارے میں امن میں ہونے کی مقتضی ہو۔ کہ جب بید درست ہے کہ ایک مومن اپنے ایمان کے بارے میں جانتے ہوئے بھی اپنی عاقبت کے متعلق امن میں نہ ہوتو بی بھی درست ہے کہ ولی اپنی ولایت کو بہچانیا ہولیکن عاقبت کے متعلق امن میں نہ ہو۔ تا ہم یہ جائز ہے کہ حق تعالیٰ کسی دلی کوائں کے حا**ل میں** صحت ادرا پی نافر مانی ہے محفوظ کر کے اپنے خصوصی فضل دکرم سے عاقبت کے بارے میں امن سے مشرف فرمادیں۔اس جگہ مشائخ کا

(كشف المعجرب)

آپس میں اختلاف ہے اور میں نے منشا اختلاف واضح کر دیا ہے کہ جوکوئی ان چھے ہوئے چار ہزار حضرات میں سے ہیں وہ اپنی ولایت کے بارے میں خود علم ہونے کو جائز نہیں سیجھتے اور جو حضرات ان دوسر بر بر گوں میں سے ہیں وہ اس معرفت کو درست سیجھتے ہیں۔ فقعہا میں سے بہت سے حضرات اس گروہ کی موافقت کرتے ہیں اور بہت سے فقہا اس گروہ کے موافق ہیں ..... متکلمین میں سے استاد ابو اتحق اسفرائی کی چیے حضرات اور متفد مین کی ایک جماعت یہ کہتی ہے کہ ولی اپنے آپ کوئیں بچانتا کہ وہ دلی ہے اور استاد ابو بکر بن فورک ادر متفد مین کی ایک دوسری جماعت اس بات پر ہے کہ ولی اپنے بارے میں بید جانتا ہوتا ہے کہ فوہ ولی ہے میں اس پہلے گروہ سے کہتا ہوں کہ ولی اپنے بارے میں بید جانتا ہوتا ہے کہ نقصان کیا ہے؟ وہ کہتے ہیں کہ جب وہ جانتا ہو کہ میں ولی ہوں تو غرور میں مبتلا ہوجائے گا میں کہتا ہوں کہ دلا ہے کہ شرط تو حق تعالی کی مگر بانی ہے اور جو حق تعالیٰ کی طرف سے حفوظ ہودہ مغرور کیے ہو سکت کی شرط تو حق تعالیٰ کی مگر بانی ہوا دی کہ کہتا ہو ہو کہ کا دور

نیز بیہ بات تو بڑی ہی عامیا نہ تی ہے کہ کوئی شخص دلی ہوا در اس پر عام عادت کے خلاف کرامات بھی طاہر ہوتی ہوں اور وہ یہ بھی نہ جا نتا ہوں کہ میں ولی ہوں اور میر ے او پر ترز نے دالی بی حالت کرامت ۔ عوام میں سے ایک گر وہ اس طبقہ کی تقلید کرتا ہے اور لیمض نوگ اس دوسرے طبقہ کی تقلید کرتے ہیں ۔ لیکن عام لوگوں کی باتوں کا کوئی اعتبار نہیں۔ باقی معتز لہ تو اولیاءاللہ میں تخصیص اور کرامات کے بالکل ہی منکر ہیں۔ حالا نکہ کرامت اور تخصیص ہی تو ولایت کی حقیقت ہے۔ معتز لہ کہتے ہیں کہ ' تمام مسلمان اللہ تعالیٰ کے ولی ہیں۔ بشرطیکہ فرما نہر دار ہوں اور جو کوئی بھی ایمان کے جملہ تقاضوں کو پورا کرے، حق تو تالی کی صفات اور رویت بارٹ کا منکر ہو۔ تنہ کا رمون سے ہمیشہ ذوذ رخ میں رہنے کا قائل ہواور انسان کے رسولوں کی بعثت اور آسانی کے اور تمان کہ ہو نے کی صورت میں محض عقل کی بتا پر ملقف ہونے کا اقر ارکرے ، وہ وول ہے ، اور تما مسلمان کے زد دیکے ہیں

شف المحجوب

نص ولی ہوگا ( حضرت علی جنوبریؓ فرماتے ہیں کہ ) کیکن دہ شیطان کا دلی ہوگا۔ادرمعتز لہ بیہ مجھی کہتے ہیں کہ اگرولایت کیلئے کرامت واجب ہوتی تو تمام مومنوں کوکرامت حاصل ہوتی اس لیے کہ بیتمام ایمان کے اندرمشترک ہیں ادر جب اصل میں مشترک ہیں تو انہیں فرع میں بھی مشترک ہی ہوتا جاہئے! بلکہ دہ تو ریکھی کہتے ہیں کہ اس طرح جائز ہے کہ مومن ادر کافر دونوں کوکرامت حاصل ہو کہ خواہ ان میں ہے کو کی دوران سفرشد ید بھوک محسوس کرتا ہو تواحیا تک کوئی میزبان یا دسترخوان خاہر ہوتی کہ کوئی اے اس دسترخوان پر بٹھا دے ( توبیہ چیز تو مومن د کافر ہر مخص کے ساتھ پیش آ سکتی ہے )ادر وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر کو کی شخص ( کرامت کے طور پر ) طویل مسافت ایک دات میں طے کر سکتا ہوتا تویہ چیز تو پغیر عظامتہ کو اس دقت حاصل ہوتی جب آب نے مکد کرمہ کااراد ہ کیاتھا کہ خدا تعالٰی نے فرمایا: جہاں تم لوگ بردی مشقت سے پینچ سکتے ہو وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمُ الِّي بَلَدِلَّمُ تَكُوُنُوُ وبال يدجو بإئتم بأرابو جهاتها كرلے جاتے بَالِغِيُهِ إِلَّا بِشِقِ الْانَفُسِ -07 میں کہتا ہوں کہتمہارا قول غلط اور باطل ہے اس کیے کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ: یاک بوہ ذات جولے گی ایے بند کو سُبُحْنَ الَّذِي أَسُرَى بِعَبُدِهِ لَيْلاً مِّنَ الممشبجب المنحرام إكى الممشجل رات کے تھوڑ بے حصہ میں محد حرام سے مىيدانى تك-الأقصى باقی تمام صحابہؓ کے جانوروں پر بوجھ لا دکر مکہ کی طرف لے جانے کا تو معنی یہی ہے کہ کرامات خاص ہیں نہ کہ عام۔ ہاں اگر وہ تمام کرامت کے ذریعہ مکہ پنچ جاتے تو کرامات عام ہوتیں پھرایمان بالغیب ضروری نہ رہتا ادرایمان بالغیب کے تمام احکام اکتر جاتے۔ اس لیے کدا بیان تو نیک اور بد کارسب کے در میان عموم کل میں بے لیکن ولا بر محل خصوصی

میں ہے۔ پس حق تعالیٰ نے جہاں ایمان کو محل عموم میں رکھا وہاں حضور عضلہ کو اپنا بو جھ

فصل

جانوروں پر لاد نے کے موافق تھم دیا اور جس چیز کوئل خصوص میں رکھا دہاں ایک ہی رات میں مکہ سے بیت المقدس اور پھر دہاں سے قاب قوسین تک لے گیا اور تمام عالم کے اسررورموز آپ کو دکھا دیے اور جب آپ دالیس تشریف لائے تو ایھی تک رات کا کافی حصہ باتی تھا۔ بہر حال ایمان کے معاطے میں آپ دوسرے عام لوگوں کے ساتھ عام تھے لیکن کر امت اور خصوصیت کے معاطے میں آپ خاص کے ساتھ خاص تصادر تخصیص کی نفی تو کھلا مکابرہ ہے۔ جیسا کہ بادشاہ کے دربار میں حاجب، وربان اور دزیر تبھی ہوتے ہیں۔ اور باوجود یکہ یہ تمام تھم برداری میں برابر ہیں کی سے بعض کو دوسرے یعن پر خصوصیت حاصل ہوتی ہے۔ پس ہر چند کہ تمام موئن حقیقت ایمان میں برابر ہوتے ہیں۔ ناہم ان میں سے کوئی گنہگار ہوتا ہے اور کوئی اطاعت شعار اور کوئی عالم ہوتا ہے تو کوئی جاہل ! پس یہ بات ثابت ہوئی کہ تحصیص اور فضیلت کا انکارتمام معانی کے انکار کی طرح ہے۔ دانڈ

مشائخ کےرموز

ولايت كى تحقيق بيان كر فى مشائخ مي ست جرايك كرموزموجودي، حق الا مكان ان كى تخب رموز كو مي بيان كرد لكاتا كه اكر الله تعالى چابيس تو پورى طرح تهمين فا كده حاصل جو - چنانچ حفرت ابوعلى جرجاني تكتب بين كه ألولى هو الفانى فى حاله و الباقى ولوده بجوا پن حال مي فانى جواد رمشامده فى مشاهدة الحق لم يكن له عن حل مي باقى جو، اي كيلي اپن حال سے نفسه احبار و لامع خير الله قرار " خبر دينامكن نه جوادر بنى حق تعالى كے علاده كى كي ساتھ است آرام نفيب جو

(كشف المعجوب)

کیونکہ بندہ کا خبر ویتا پنے حال ہے تک ہوسکتا ہے۔ جب اس کے تمام احوال بی خالی ہو چکے ہوں تو اس کیلئے اپنے آپ سے خبر دینا درست نہ ہو گا اور نہ بی وہ غیر حق کے ساتھ آ رام پاتا ہے کہ اپنے حال کی اسے اطلاع دے کیونکہ پوشیدہ حال کی خبر دیتا محبوب کے راز کوغیر پر کھولنے کے برابر ہے حالا نکہ محبوب کا راز محبوب کے علاوہ کسی پر کھولنا محال ہے اور نیز دہ جب حالت مشاہدہ میں ہے تو مشاہدہ میں تو غیر کی طرف دیکھنا ہی محال ہے۔ لہذا جب غیر کو دیکھنا ہی نہ پایا جائے گا تو مخلوق کے ساتھ قر ارکس طرح ممکن ہوگا۔ حضرت جنیز قرماتے ہیں کہ:

ولى وە ب جےكوئى خوف ند ، وكيونك خوف مستقبل میں پیش آنے دالی اس حالت کو کہتے ہیں جس سے دل پر تکلیف یا جسم پر کسی مصيبت كاانديشه تبويامحبوب كےجدا ہوجانے كاخطرهااحق مورادردلىاب وقت كاليابند بوتا ب كماس كيلي كونى زماند ستقبل نبيس موتا كدده سی چیز نے خوف رکھےاور جس طرح اسے کوئی خوف نہیں ہوتا اس کی کوئی امید بھی نہیں ہوتی اس لیے کہ امید ستقبل میں محبوب کے حاصل ہونے پاکسی تکلیف کے دور ہونے کے انتظار کانام ہے اور یہ بھی آنے والے دوسرے وقت کے ساتھ متعلق ہے ای طرح اب كوني تم بھى لاح بنبيں ہوتا كيدتك غم بھی تو دقت کی کددرت کا نام ہے۔ جو آ دی رضاالہی کی روشنی اور شبکر خداوندی کے نوراورموافقت جن کے باغ میں ہو پس اس

البولبي لايبكون لبيه خوف لان البخوف تبرقب مكروه يحل فى المستقبل وانتظار المحبوب يفوتٍ في المستانف والولِيُّ ابن وقته لَيُسسَ لَه، وقت مستقَبل فيخاف شيئًا وكما لاخوف لَه' لأرَجَاءَ لَهُ لِأَنَّ الرجاءَ انتظار مسحبسوب يَسحُصِلُ اومَكُرُوهِ يَكْشِفُ وذالك في الشاني من الوقيت وكبذالك لايسحزن من جزونةِ الوقت من كان في ضياء المرضما ونورالشكر وروضة الموافقة فاني يكن له حزن قال الله تعالىٰ الاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ إِللَّهِ لَا

|                                                 | 346               | كشف المحجرب)                              |
|-------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------|
| وقم كيسےلاحق ہوسكتا ہے۔اللہ تعالیٰ نے كہا       | í.                | خَوُفْ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحْزَنُونَ  |
| م الا إنَّ أولِيَاءَ الله                       | <u> </u>          |                                           |
| ، دن من ميد خيال بيدا موتا ب كدجب               | <u>سے عوام کر</u> | حضرت جنیڈ کے مذکورہ قول ۔                 |
| امحالہ وہ اپنی عاقبت ہے امن میں ہوگا            | يں ہوتا تو لا     | ولى كوخوف، اميداور حزن يجريهم لاحت م      |
| ن غیب کو دیکھنے اور وقت سے اعراض                | اركيونكه ام       | طالانکہ بیامن بھی اے حاصل نہیں ہوتا       |
| ې جوا ېني بشريت کونېيس و کيليت اور نه دی        | الی صفت ۔         | كرف كسبب موتا بادر ميان لوكون             |
| ید ،حزن اورامن سیتمام نفس کے ساتھ               | بهخوف، امبر       | سم صفت سے آرام پاتے ہیں۔حالان             |
| لی رضایت بند ے کی صفت بن گنی اور                | وخق تعالى ك       | متعلق میں اور جب وہ نفس فانی ہو گیا ت     |
| ں طاہر ہو گیا اور تمام خالات کو بد لنے          | یا سے اعراض       | جب رضاالہی حاصل ہوگئی تو اپنے احوال       |
| کئے۔اس وقت والایت دل پر خلام ہو                 | با درست بو        | والے خدا تعالیٰ کی ردیت میں تمام احوال    |
|                                                 | -                 | گی اور باطن پراس کامعنی خاہر ہو گیا۔      |
|                                                 |                   | اور حضرت الوعثان مغربی فرماتے ہیں کہ      |
| بخلوق کےاندر مشہور تو ہوتا ہے لیکن فتنہ         | ول                | ٱلْوَلِيُّ قَدْيكون مشهورًا ولايكون       |
| ر نبیس ہوتا۔                                    | v.                | مقتونا                                    |
| · .                                             |                   | اورایک دوسرے بزرگ فرماتے ہیں کہ:          |
| بايوشيده هوتا بحاور شهور نبين هوتا-             | ول                | الولى قديكون مستورا ولايكون مشهورا        |
| ماحتر از کرے کیونکہ شہر <b>ت میں فت</b> نہ ہوتا | بوشهرت ت          | اوريدبات كه ولي وه ; وتا ہے:              |
| ر پیو جا نز ہے کہ وہ مشہور ہولیکن اس کی         | ) کہتے ہیں ک      | ، ہے۔ حضرت ابوعتان اس کے جواب میں         |
| یں ہےاور جب ولی ہوتا تک وہ ہے جو                | بو حجوب           | شہرت بے فتنہ ہونی چاہے اس لیے کہ فت       |
| ل کا اطلاق نه ہوگا اور نیز جھو نے آ دمی         | ویسے بی و         | ا پلی ولایت میں سچا ہوتو تھو نے آ دمی پرت |
| کے حالات کے بیش نظر ہی ساقط ہوجانا              | فتنة تو اس _      | کے ہاتھ پر کرامت کاظہور بھی محال ہے تو    |
| ,                                               |                   |                                           |

··· · · ·

ŀ

1.1.4.4

چاہے۔ درحقیقت بید دونوں اقوال اس اختلاف کا شناخسانہ ہیں کہ ولی اپنے آپ کونہیں ہیچا نتا کہ وہ ولی ہے کیونکہ اگرا پنی ولایت کو ہیچانے گا تو مشہور ہوجائے اور اگر نہ پہچانے تو فتذمیں داقع ہو جائے گاادراس کی شرح بڑی طویل ہے۔ اور میں نے دکایات میں دیکھا ہے کہ حضرت ابرا تیم بن ادھمؓ نے ایک شخص سے فر مایا کہ کیا تو جاہتا ہے کہ تو اولیاءاللہ میں سے ایک ولی بن جائے؟ اس نے کہا '' ہاں میں چاہتاہوں'' آپنے فرمایا: د نیاادر آخرت کی کسی چیز میں رغبت نه رکھ، اور لا تىرغب فيي شيُّ من الدنيبا و اي فف كواللد تعالى كيليح فارغ كرد ماوراي الاخرة و فرغ نفسك للهِ واقبل تمام ترتوجه مت تعالى كيطرف مبذ دل كردييه يو جهک عليه لیحنی د نیاد عقبی کی طرف رغبت نه کر کیونکه دنیا کی طرف رغبت کر نا دراصل حق تعالی نے ایک فانی چیز کی طرف رغبت کرنا ہے ادرعقبٰ کی طرف رغبت کرنا دراصل حق تعالیٰ سے اعراض کر کے ایک باقی چیز کی طرف دغبت کرنا ہے۔ جب کسی فانی چیز کی طرف اعراض ہوگا تو جب فانی چیز فنا ہو گی تو یہ اعراض بھی فنا ہو جائے گالیکن جب ایک باقی رہنے والی چیز کی طرف رغبت کرو گے تو باقی چیز برتو فناجا ئزنہیں لہدَ ااس رغبت بربھی فنادا قع نہیں ہو گی اس کلمے کافائدہ یہ ہے کہ دنیا ادرعقبی کسی چیز کے بدلے بھی حق تعالٰی کو نہ چھوڑ ادر آپ نے فر مایا اینے آپ کوخداد ند تعالی کی دوئتی کیلئے فارغ کردے ادرد نیا عقبی کواینے دل میں گزرنے کی اجازت ندد بے ادرایے دل کو پوری طرح حق تعالی کی طرف متوجہ کرے! جب تیر بے اندر بدادصاف بیدا ہو جائیں گے تو تو ولی ہو جائے گا ......حضرت بایزیڈ تے لوگوں نے يو چھا كەدلىكون موتاب؟ آپ فرمايا: خداتعالی کے ظلم اور نہی برصبر کرنے والا ولی البوليي هبوالبصبيابير تبخيت الامروالنهي ہوتاہے

یس نے سنا ہے کہ حضرت شخ ابوسعید کے پاس ایک شخص آیا اور متجد میں پہلے اپنا بایاں پاؤں اندر رکھا۔ آپ نے فرمایا'' اس کو واپس لوٹا دو کیونکہ جوشخص حق تعالیٰ کے تھر میں داخل ہور ہا ہوا در اپنابایاں پاڈں پہلے اندرر کھے ہمیں اس کی ضرورت نہیں ہے۔

ملحدین (اللدان پرلعن کرے) کے ایک گردہ نے اس مقدس طریق کے ساتھ اس طرح تعلق پیدا کر رکھا ہے کہ دہ کہتے ہیں کہ خدمت اس حد تک کرنی جا ہے کہ بندہ دل ہوجائے جب دلی بن جائے تو عبادت اس سے اٹھالی جاتی ہے اور اس کوئیکیوں کی ضر درت نہیں رہتی۔ اور یہ کھلی گمراہی ہے کیونکہ راہ حق میں کوئی ایسا مقام نہیں کہ ارکان اسلام میں سے کوئی رکن اٹھ جائے اور اس کی ضرورت باقی نہ رہے۔ میں انشاء اللہ اپنے مقام پر اس کی توری شرح بیان کر دن گا۔



| كشف المعجرب                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| شرطها اقتران دعوى النبوة الكلي <i>ن شرط بير ب كدوه مرقى نبوت ب</i>                         |
| فالمعجزة تحص للانبياء فالمربو بسمجزهانمياء كساته فنق ب                                     |
| اور کرامات اولیاء کے ساتھ خاص ہیں۔                                                         |
| اور جب ولی ولی ہوتا ہے اور نبی، نبیتو ان کے درمیان کسی طرح اشتباہ لازم نبیس آتا            |
| تا کہ اس سے احتر از کرنا پڑے اور پیغمبروں (علیہم السلام) کے مرتبے کا شرف ان کے بلند        |
| رتباور عصمت کی صفائی کے سبب ہوتا ہے نہ کہ مخض معجز ے یا کرامت یا ان سے خلاف                |
| عادت افعال کے ظاہر ہونے کی دجہ ہے۔۔۔۔اور اس امر پر سب کا اتفاق ہے کہ تمام انبیاء           |
| کرام کے جملہ معجزات خلاف عادت ہی ہوتے ہیںاور اصل اعجاز میں سب برابر                        |
| ہوتے ہیں۔لیکن درجات اور تفصیل میں ایک کو دوسرے پر فضیلت حاصل ہوتی ہے اور                   |
| جب انبیاء کرام کے خلاف عادت افعال کے اصولی طور پر متسادی ہونے کے باوجودان میں              |
| ایک دوسرے پرفضیلت درست ہےتو اولیاء کرام کیلئے خلاف عادت کرامت کا ظہور کس                   |
| طرح درست نہ ہوگا؟ اور انبیاء کرام تو ان اولیاء ہے بہت زیادہ افضل ہوتے ہیں جب               |
| وہاں خلاف عادت فعل ان میں ایک دوسرے پر فضیلت اور مخصیص کی علت نہیں بن سکے                  |
| گا۔ یعنی اولیاء کسی طرح بھی انبیاء کے برابرنہیں ہو سکتے یحقلندوں میں ہے جس کو بید دلیل     |
| معلوم ہو جائے اس کے ذہن میں کوئی شبہ باقی نہیں رہے گا۔الدتہ اگر کسی کو بید خیال ہو کہ      |
| جب کسی دلی کوخلاف عادت کرامت حاصل ہو جائے تو وہ کمبیں وعویٰ نبوت ہی بنہ کر لے۔تو           |
| یہ امر محال ہے۔اس کیے کہ ولایت کی شرط یہ ہے کہ وہ اپنے قول میں سچا ہواور حقیقت کے          |
| خلاف دعویٰ کرما تو کذب ہوتا ہےاور کاذب آ دمی ولی نہیں ہوسکتا اور اگر کوئی ولی نبوت کا      |
| دعویٰ کرتے ویڈ ویا معجزہ پر تنقید ہوگی اور معجز ے پر نکتہ چینی کفر ہے اور کرامت سوائے      |
| فرمانبردار مومن کے کسی کو حاصل نہیں ہوتی اور جھوٹ تو نافر مانی ہے نہ کہ فرمانبر داری ، اور |
| جب معاملہ ای طرح ہے تو ولی کی کرامت، نبی، کے اثبات محبت کے موافق ہو گی اور                 |

كشف المحجوب

معجز ےادر کرامت کے درمیان طعن کرنے کا کوئی شبہ داقع نہیں ہوگا اس لیے کہ پنج سرتا ہے معجزے کے ثابت کرنے سے اپنی نبوت کو ثابت کرتے ہیں اور ولی بھی اپنی کرامت ہے آ پ کی نبوت کو ہی ثابت کرتا ہے نیز اس طرح بیا بنی دلایت کا ثبوت بھی فراہم کر دیتا ہے۔ پس ایک سچاولی اپنی ولایت کے بارے میں وہی کچھ کہتا ہے جوایک پیچا نبی اپنی نبوت کے بارے میں کہتا ہے۔۔۔۔۔اور ولی کی کرامت بعینہ نبی کا اعجاز ہوتا ہےادرایک مومن کو دلی ک کرامت دیکھنے سے نبی کی نبوت پراورزیادہ یقین حاصل ہوتا ہے نہ کہاس میں شبہ داقع ہو۔ اس لیے کہ ان کے دعوؤں میں کوئی تضادنہیں ہوتا کہ ایک دوسرے کی ففی کرے کیونکہ ایک کا دعو کی بعینہ دوسرے کے دعویٰ کی دلیل ہوتا ہے۔جبیبا کہ شریعت کے قانون میں جب ور ثاکا ایک گردہ کسی دعوئے میں متفق ہوتو جب ان میں ہے ایک کی حجت ثابت ہو جائے گی تو اس کی ججت دوسروں کیلئے بھی حجت قرار پائے گی کیونکہ وہ سب دعویٰ میں ایک دوسرے کے ساتھ متفق ہیں ادراگر دعوئے مختلف ہوں تو ایک کی حجت دوسروں کیلئے حجت قرارنہیں یائے گ۔ پس جب نبی معجز ے کی دلالت کے ساتھ اپنی نبوت کے صحیح ہونے کامدعی ہوا درو لی اس کی تصدیق کرتا ہوتو اس کے دعویٰ کے اثبات شبہ کا واقع ہونا محال ہے۔ واللہ اعلم۔

معجز بےاور کرامت میں فرق

جب مدیات ثابت ہو گئی کہ جھوٹے آ دمی کے ہاتھ پر مجمز ے اور کرامت کا ظہور محال ہے تو لامحالہ فرق زیادہ خاہر ہو تا چا ہے تا کہ اچھی طرح معلوم اور واضح ہو جائے ۔ جان لو کہ مجمز وں کیلئے شرط مدیہ ہے کہ ان لوگوں بر خاہر کیا جائے اور کرامات کیلئے شرط ان کو چھپا نا ہو تی ہے اور نیز صاحب مجمزہ کو مدکامل یقین ہوتا ہے کہ مدینین مجمزہ سے کیکن ولی قطعی طور پر نہیں جان سکتا کہ مدیر کرامت ہے یا استدراج ! اور نیز صاحب محرف مارے کر قطعی طور پر

كشف المعجرب

کے حکم سے شریعت میں تصرف کرتا اوراحکام ومنہیات میں تر تیب دیتا ہے۔لیکن صاحب کرامت یعنی ولی کونبی کے احکام کوشلیم اور قبول کرنے کے علادہ کوئی چارہ کارنہیں اس لیے کہ دلی کی کرامت کسی طرح بھی نبی کے شرعی احکام کی مخالفت نہیں کرتی .....اور اگر کوئی بیہ اعتراض کرے کہ جب تم نے خلاف عادت فعل کو مجمز ہ اور ولایت کو نبی کی صداقت کی دلیل کہا ہے توجب اس طرح کا خلاف عادت فعل تم غیر نبی کیلئے بھی جائز سمجھتے ہوتو دہ تو عادت ے موافق ہوجائے گاادرا ثبات مجمز ہ پرتمہاری دلیل ہی اثبات کرامت کو باطل کرد ہے گی۔ یں جواب دوں گا کہ صورت حال یوں نہیں جس طرح تم نے اعتقاد بنالیا ہے کیونکہ مجمز ہ مخلوق کی عادت کے خلاف کا م کو کہتے ہیں۔لہذا جب ولی کی کرامت بعینہ نبی کامعجز ہ ہوتا بادر جودلیل نبی کامعجز ہ خاہر کرتا ہے دہی دلیل دلی کی کرامت بھی خاہر کرتی ہے تو ایک اعجاز دوسر اعجاز کی مخالفت نہیں کرتا۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ حضرت خبیب کو مکہ میں جب کافروں نے سولی پراٹکا دیا تو رسول اللہ علیہ شکھ یہ یہ منورہ کے اندر مسجد میں تشریف فر ما ان کو د مکھر بے تصاور کافر جوسلوک ان کے ساتھ کرر بے تھے آ ب اپنے صحابہ کو بتلا رہے تھے۔ خدادند تعالی نے حضرت خبیبؓ کی آنکھوں کے سامنے ہے بھی پرد بے اٹھاد بے تا کہ دہ بھی پنجبر ﷺ کی زیادت کرسکیں۔ چنانچہ انہوں نے آپ کی خدمت میں سلام عرض کیا۔ حق تعالیٰ نے ان کاسلام حضور علینہ کے کانوں تک پہنچادیا ادر آپ کا جواب ان کوسنوا دیا آپ نے ان کیلئے ڈیافر مائی حتی کہ ان کارخ قبلہ کی طرف بھر گیا اور وہ اللہ کو پیارے ہو گئے ...... یں یہ جو پیغیبر علیقہ نے مدینہ منورہ میں ہوتے ہوئے ان کودیکھ لیا جب کہ دہ مکہ مکرمہ میں یصح تو بدایک ناقص عادت فعل ہےادر حضرت خبیب کا مکہ مکرمہ سے آپ کود کچھ لیناان ک کرامت تھی۔ اس لیے بالا تفاق کسی غائب چیز کود کھنا خلاف عادت فعل ہے۔ پس غیب ز مانی ادرغیب مکانی میں کوئی فرق نہیں ہوتا ۔ کہ حضرت خبیبؓ کی کرامت پیغبرﷺ سے غیب مکانی کی حالت میں تقلی اور متاخرین اولیاء کی کرامات آپ سے غیب زمانی کی حالت

كشف المحجوب

میں ہوئی ہے اور یہ مجمز ہ اور کرامت کے در میان فرق بڑ اواضح ہے اور اس بات کی بڑی کھلی دلیل ہے کہ مجمز ے اور کرامت میں تصاد محال ہے کیونکہ صاحب مجمز ہ کی تصدیق کے بغیر کرامت نہ تو تابت ہوتی ہے اور نہ ہی فرمانبر دار مومن کے علادہ کسی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتی ہرامت نہ تو تابت کی کرامات در حقیقت پیغ بر کا مجمز ہ ہی ہوتی ہیں کیونکہ جب آپ ک شریعت باتی ہے تو آپ کی جمت بھی باتی دونی چا ہے۔ پس اولیاء کرام رمول تالیقہ کی رسالت کی سچائی پر گواہ ہوتے ہیں اس لیے ہے درست نہیں کہ شریعت رسول تالیقہ برگا نہ آ دی کے ہاتھ پر کرامت ظاہر ہو۔

اس بارے میں حضرت ابراہیم خواص کی ایک حکایت بیان کی جاتی ہے جواس موقع کے نہایت مناسب ہے۔ کہ حضرت ابراہیم نواص نے بیان کیا کہ میں ایک دفعہ این عادت کے مطابق اکمیلا جنگل میں جارہا تھا اور ابھی تھوڑی دور ہی گیا تھا کہ ایک کونے سے ایک آ دمی اٹھاادر جھے سے مصاحب کی درخواست کی ۔ میں نے اس کے اندر توجہ کی تو اس کو و کیھنے مجھے نفرت ی لائق ہوئی۔ میں نے کہایہ کیے ہو سکتا ہے؟ وہ کہنے لگا'' اے ابراہیم رنجیدہ خاطر نہ ہو کہ میں نصاریٰ کے بادر یوں میں ہے ایک ہوں ادر تیرے ساتھ مصاحبت کی امید پر ملک روم کے ایک دور درازشہرے یہاں آیا ہوں ۔حضرت ایرا ہیم کہتے ہیں کہ جب بنصح علم ہو گیا کہ یہ برگانہ آ دمی ہے تو میرے دل کواطمینان ہواادراس کوا بن صحبت میں رکھنا اور اس کے تق کوادا کرنا میرے لیے آسان ہو گیا۔ میں نے کہا ''اے نصاریٰ کے راہب میرے پاس کھانے بینے کا کوئی انتظام نہیں ، میں ڈرتا ہوں کہ کہیں تمہیں اس جنگل میں تکلیف نہ پہنچے۔'' اس نے کہا ''اے ابراہیمؓ دنیا میں تیری اتن شہرت ہے اور تو ابھی کھانے پینے کے کم میں جتلا ہے۔ آپ کہتے ہیں کہ اس کی اس خوش دلی سے مجھے تعجب ہوا اور میں نے اسے اپن صحبت میں قبول کرایا تا کہ میں تجربہ کروں کہ وہ اپنے دعوے میں کہاں تک سچاہے'' جب ہم سات رات اور دن تک چلتے رہے تو ہمیں شدید پیاس نے آن گھیرا

شف المعجوب)

وہ کھڑا ہو گیا اور کہنے لگا'' اے ابراہیمؓ پوری دنیا میں تیرااس قدرطوطی بولیّا ہے، جن تعالیٰ کی بارگاہ سے کوئی کرامت تولا کہ پیاس کی شدت سے اب میرے اندرتو چلنے کی طاقت نہیں رى ' آ پ كہتے ہيں كه 'ميں ف اپناسرز مين پرركد يا اور كہنے لگا ' بارخدايا جمال اجنبى و برگانہ کے سامنے رسوانہ کرنا کیونکہ دہ اس برگانگی کے باد جود میرے بارے میں اچھا گمان ركھتا ہے تيرے ليے كيامشكل ہے كماس كافركا كمان مير بارے ميں سيح كرد ، آپ کہتے ہیں کہ''جب میں نے سراو پر اٹھایا تو میں نے دیکھا کہ ایک طبق ہے جس میں دو روٹیاں اور دو پیالے شربت کے رکھے ہیں، ہم نے انہیں کھایا اور وہاں سے چل دیئے۔ جب دوسرے سات روز گزر گئے تو میں نے دل میں سوچا'' جھے بھی اس کا تجربہ کرنا چاہے تا کہ اس سے پہلے کہ وہ کسی دوسری چیز کے ذریعہ میرا امتحان لے اور کسی چیز کے ذریعہ میرے ساتھ معارضہ کرے وہ خود بی اپنی ذلت کود کی لۓ' چنا نچہ میں نے کہا''اے نصار کی کے راہب! آج تیری باری بے لہذا جو کچھتمہاری ریاضت کا پھل تمہارے یا س موجود ہے ا ۔۔ سامنے لا' 'اس نے بھی سرز مین پر رکھااور کچھ کہا تو ایک طبق خاہر ہواجس پر چاررو ٹیاں اور چار پالے شربت کے رکھے تھے۔ میں بڑا حیران ہوا اور زنجیدہ خاطر ہو کراپنے حال ے ناامید ہو گیا اور اپنے دل میں سوچا کہ میں تو اس میں ہے ہر گرنہیں کھاؤں گا کیونکہ پیر ایک کافر کیلیے ظہور پذیر ہوا ہے اور کسی کی امداد ہے میں یہ کیسے کھا سکتا ہوں؟ وہ مجھے کہنے لگا "ا-ابراہیم ! کھائے میں نے کہا" میں نہیں کھاتا" اس نے پوچھا کیا وجہ ہے؟ میں نے کہا اس لیے کہ تواس کا اہل نہ تھا اور بیاسب کچھ تیری حالت کے مناسب نہیں اور میں تیر بے اس کام میں جیران ہوں اگر اس کو کرامت پر محمول کروں تو یہ درست نہیں کیونکہ تو کافر ہےاور کا فر سے کرامت خلا ہر نہیں ہو کتی اور اس کوا عانت کہوں تو مدگ اس شبہ میں بیتلا ہو جائے گا کہ جب اللہ تعالیٰ اس کی اعانت سلام قبول کیے بغیر کرتا ہے تو اے اسلام قبول کرنے کی کیا ضرورت بي اس في مجصكها "ا ابرا تيم انوش فر مائي اآب كودوبا تو سك بشارت موا

| 355                                           | (كشف المحجوب                                         |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------|
|                                               | ایک میر اسلام قبول کرنے کی:                          |
| میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالٰی کے سوا کوئی | َ ٱشْهَدُانُ لاً إِلْهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحُدَه ٗ لاَ |
| معبوذبيين دەاكىلا بساس كاكونى شرىكە نېيى      | شَرِيُكَ لَـه وَٱشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا             |
| ادر میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد علیظہ اس کے    | عَبِدُه وَرَسُولُه                                   |
| بين المان سعاريين                             | ·                                                    |

اور دوسرى اس بات كى كەنتى تعالى كے بال آپ كابر ابلند مقام ب منبس نے يو چھا يد كيسے؟ وہ كہنے لگا' اس ليے كہ بحصے كرامات ميں ہے كوئى حصہ حاصل نہيں ليكن ميں نے آپ كے شرم سے سرز مين پر ركھ ليا تھا اور ميں نے كہا تھا كہ' بار خدايا! اگر تحم عظيظة كادين حق اور تيرا پيند يدہ بتو مجھے دورو ثياں اور شربت كے دو پيا لے عطا فر ما ادر اگر ابرا بيم خواص تيرا ول ہوتو مجھے دورو ثياں اور دو پيا لے شربت مزيد عطا فرما۔ چنا نچہ جب ميں نے اپنا سر او پر اٹھايا تو يطبق اپن سامنے موجود پايا محضرت ابرا بيم نے اس ميں سے کھاليا اور دو مرد خدا جو پہلے ايک راہر بی تھا۔ بر رگان دين ميں سے ايک ہو گيا۔

اور بیدولی کی کرامت کے ساتھ ملا ہوا ہوا نبی کا معجزہ ہی ہےاور میہ چیز بڑی نادر ہے کہ نبی کی عدم موجود گی میں غیر نبی کو اس نبی کی بر بان نظر آئے اور ولی کی موجود گی میں غیر دلی کو اس ولی کی کرامت نصیب ہو جائے اور حقیقت میہ ہے کہ ولایت کی انتہا اس کے مبتدی کے علاوہ کوئی نہیں جان سکتا۔ اس لیے کہ وہ راہب ، فرعون کے جادو گروں کی طرح چھپا ہواولی تھا۔ پس ابراہیم خواصؓ نے تو معجزہ نبی کی صداقت کو ثابت کیا۔ لیکن وہ دوسرا تو نبی کی صداقت کے ساتھ ولی کی عزت کا بھی طلب گارتھا تو خداوند تعالیٰ نے اپنے از لی حسن متایت سے اس کو اس کا مقصود عطا کر دیا اور کر امت اور معجزہ ہی کہ صداقت کو ثابت کیا۔ لیکن وہ دوسرا تو معتایت سے اس کو اس کا مقصود عطا کر دیا اور کر امت اور معجزہ ہے کہ در میان سے براہی داختی فرق ہے۔۔۔۔۔ اس موضوع پر با تیں تو بہت ہیں لیکن سے کتاب اس سے زیادہ کی تحمل نہیں ۔۔۔۔۔ اور کو پوشیدہ اولیاء پر کر امت کا اظہار ایک ودسر کی کر امت ہے ۔لیکن اس کی شرط سے ہے کہ اس کو پوشیدہ

كشف المحجوب)

رکھاجائے اور بحکلف خاہر نہ کیا جائے اور میر <sup>شیخ</sup> فرماتے تھے کہ اگر ولی صحیح الحال ہواور عاجز می دانکساری کے ساتھا پنی ولایت کو ضرورت کے مطابق خاہر کردیتو کوئی نقصان نہیں لیکن اگر تکلف کے ساتھوا سے خاہر کر بے تو ہید عونت اور سرکشی ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

مدعی الوہیت کے ہاتھ پر معجز ہے جیسے افعال کا ظاہر ہونا مشائخ صوفیاءادرتمام امل سنت و جماعت کا اس بات پرا نفاق ہے کہ ججز ہےادر کرامت کی طرح کا خلاف عادت فعل کسی کافر کے ہاتھ پر بھی ظاہر ہوسکتا ہے کہ اس کے ظہور میں شبہ کرنے کے تمام اسباب ختم ہوجا کیں اور کسی کواس کے جھوٹا ہونے کا شک نہ ہو۔ لیکن اس طرح کے افعال کا خاہر ہونا خوداس کے جھوٹا ہونے کی دلیل ہوگا۔ بیا ی طرح ہے جیسے فرعون نے چار سوسال عمر پائی کہ اس دوران اسے کوئی بیاری لاحق نہ ہوئی ......اور پانی اس کے پیچھے بیٹھیے بلندی کی طرف بھی جاری رہتا تھا اور جب وہ کھڑا ہوتا تو پانی بھی کھڑا ہوجا تا اور جب دہ چکنا توپانی بھی اس کے پیچھے جاری ہوجا تا تھا۔لیکن اس کے باوجود عظمندوں کوکوئی شبہ داقع نہیں ہوا کہ دہ خدائی کا جھوٹا دعویٰ کرر ہاہے کیونکہ تلقمنداس بات کو اچھی طرح سبجھتے میں کہ خدانعالی مجسم ادر مرکب نہیں ہے ..... ادرا گرا سے یا اس طرح کے اور بہت سے افعال بھی اس سے ظاہر ہوجاتے تب بھی کی عظمندانسان کواس کے جھوٹا ہونے میں کوئی شبہ نہ ہوتا۔ ای طرح باغ ارم کے مالک شداد ادر نمر دد کے بارے میں جوخلاف عادت افعال کی روایات آتی ہیں ان کوبھی اس پر قیاس کر و۔اوراس طرح مخبرصا دق حضرت محمد ﷺ نے بھی ہمیں خبر دی ہے کہ آخری زمانہ میں د جال خلاہ ر ہوگا اور خدائی کا دعویٰ کرے گا دو پہاڑ دائیں بائیں اس کے ساتھ چلیں گے۔ دائیں طرف کا پہاڑنعہ توں کا اور بائیں طرف کا پہاڑ عذاب اور سزا کا ہوگا اور وہ مخلوق کواپنی الوہیت کی طرف بلائے گا۔ جو کوئی اس کی خدائی کوشلیم بند کرے دہ اس کو سز اوعذاب میں بتلا کرے گااور خدا تعالیٰ اس کی گمراہی

كشف المحجوب

کے سبب مخلوق کو ماریں گے اورزندگی دیں گے اور دنیا میں اس کا تعلم مطلق بچسلا دیا جائے گا۔ لیکن اگر اس طرح نے سینکڑ وں افعال خارق عادت بھی اس سے طاہر ہو جا کمیں تو بھی تقلمند انسان کو اس کے جموتا ہونے میں کو کی شہدنہ ہوگا کیونکہ تقلمند آ دمی کو اچھی طرح سیطم ہوگا کہ حقیقی خدا تعالی گد جے پر سوارنہیں ہوتا اور نہ ہی وہ تغیر پذیر نماون یا بھینگا ہے، لہذ ااس طرح کے تمام افعال پر استدراج کی تعلم الگایا جائے گا۔

نیز جس طرح رسالت کا سچاد عوی کرنے والے رسول الملک کے ہاتھ پر خلاف عادت افعال ظاہر ہوتے ہیں جواس کی صداقت کی دلیل بنتے ہیں اس طرح رسالت کا جھوٹا د تحویٰ کرنے دالے شخص کے ہاتھ پر بھی خلاف عادت افعال خاہر ہو سکتے ہیں کیکن وہ اس کے جھوٹا ہونے کی دلیل ہوں گے۔ تا ہم یہ جا ئرنہیں کہ کوئی ایسافعل ظاہر ہوجس میں کسی کو کوئی شبہ واقع ہو کیوں جب شیمے کا اثبات جائز ہوگا تو جہو نے کو یچے سے اور یچے کوجھو لے ے پیچان نہ کمیں گے۔اس وقت طالب نہیں جان سکے گا کہ کس کی تصدیق کرنی جا ہے اور کس کی تکذیب کرنی چاہئے!اس جگہ شوت کائھم بالکل ہی باطل ہو جائے گا۔اور پیچی جائز ب کہ کسی مدعی ولایت کے ہاتھ کرامت کی جنس سے کوئی المی چیز ظاہر ہو جو دین میں درست ہو۔اگر چہاس کا معاملہ زیادہ اچھانہ بھی ہو کیونکہ دہ اس ہے رسول ﷺ کی صداقت ثابت کرتا ہےاورا بنے آپ پر حق تعالی کے فضل کو ظاہر کرر ہا ہےاور اس فعل کی طاقت اور قوت کواپی طرف منسوب بیں کرتا اور جوآ دی اصل ایمان میں بغیر دلیل کے بیچ کہنے دالا ہو وہ ولایت کے ساتھ اعتقاد رکھنے **م**ی بھی احوال کے اعتبار ہے تیا بی ہوگا۔ کیونکہ تمام احوال میں اس کا اعتقاد ولی کے اعتقاد کی فخرح ہوتا ہے اگر چہ اس کے اعمال اس کے اعتقاد کے موافق نہیں ہوتے ،اورنہ بی دعوى ولايت اس سے معاملات كوترك كرنے كے منافى ب، جس طرح کہ ایمان کا دعویٰ اعمال کے ترک کرنے کے منافی نہیں..... اور در حقیقت

استدراج وه خلاف مادت افعال جو ک فر طحد یافاس دفاجر کے ہاتھ پر ظاہر ہوں۔

358.

كثف المعجوب)

کرامت اور ولایت حق تعالیٰ کے عطیات میں ہے ایک عطیہ ہے مدیندہ کی کمائی میں ہے نہیں ہے۔ پس بند کا کسب ، ہدایت کی حقیقت کیلئے علت نہیں بندآ اور اس سے پہلے میں بیان کر چکا ہوں کہ اولیا معصوم نہیں ہوتے کیونکہ معصومیت نبوت کی شرط ہے تا ہم اولیا ءان گناہوں سے محفوظ ضرور ہوتے <del>ہ</del>یں جو ولایت کی <sup>ن</sup>فی کے مقتقفی ہوں اور ولایت کی <sup>ن</sup>فی اس کے دجود کے بعدان چز دل ہے دابستہ ہے جوایمان کی منافی میں ادرایمان کی منافی چیز وں کاارتکاب تو صرف معصیت ہی نہیں بلکہ اس ہے انسان مرمّد ہوجا تا ہے چنانچہ حضرت محمد ین علیٰ حکیم تریذی، حضرت جنیدٌ، حضرت ابواکسن نوریٌ، حضرت جارث محاسبٌ اور ان کے علاوہ دوسرے بہت ہے اہل حقائق کا یہی نہ ہب بے کیکن حضرت سہل بن عبداللہ تستر گُ حضرت ابوسلیمان دارانی "،حضرت ابوحمہ دن قصارٌ اور دوسرے اہل معاملات کا مٰہ جب میہ *ے ک*ہ اطاعت پ<sup>ہیش</sup>گی اختیار کرنا۔ولایت کیلئے شرط ہے لہذا جب ولی کا دل کسی گناہ کہیرہ کا ارتکاب کرے تو دہ دلایت سے معزول ہو جاتا ہے۔لیکن میں اس سے پہلے بیان کر چکا ہوں کہ اس آمر پرامت کا اجماع ہے کہ گناہ کبیرہ کے ارتکاب ہے کوئی بندہ ایمان ہے خارج نہیں ہوتا۔ پس بیہ دلایت اس ولایت (ایمان) سے زیادہ فضیلت والی تونہیں لہذا جب دلایت معرفت (ایمان) جوتمام کرامتوں کی بنیاد ہے معصیت سے ساقط نہیں ہوتی تو بد محال ہے کہ جو دلایت (طریقت) شرف اور کرامت کے اعتبار سے اس سے کمتر ہے دہ ار کاب معصیت سے زائل ہوجائے۔مشائخ کے درمیان سے بڑا طویل اختلاف ہے جسے یہاں ثابت کرنا میرامقصد نہیں۔لیکن اس باب کو بجھنے میں مشکل ترین چیز بیہ ہے کہ تو تقینی علم ے *ساتھ ج*ان لے کہ دلی پر کرامت <sup>م</sup>س حالت میں طاہر ہوتی ہے۔صحو کی حالت میں یا <sup>ش</sup>کر کی حالت میں۔غلبہ حال میں یا حال کے قابو میں ہونے کی حالت میں بصحوا ورشکر کی تفصیل حضرت بایزیڈ کے مدہب میں میں بیان کر چکا ہوں ..... چنانچہ حضرت بایزیڈ، حضرت د والنونٌ مصری، حضرت محمد بن حنیفٌ، حضرت حسین ابن منصورٌ، حضرت یجی بن

(كشف المعجرب)

معاذ اورصوفیہ کی ایک جماعت اس مذہب پر میں کہ ولی برکرامت کاظہوراس کے حالت سکر میں ہونے کے علاوہ کسی حالت میں نہیں ہوتا۔ اور جو چیز حالت صحو میں ہوتی ہے وہ انبیاء کامجمزہ ہوتا ہے۔ان کے مذہب میں تو کرامت ادر مججزے کے درمیان یہ فرق واضح ہے کہ کرامت کا اظہارو لی براس کے حالت سکر میں ہونے کے دقت ہوتا ہے کہ وہ مغلوب ہوادر دعوت کی برداہ نہ رکھتا ہوادر نبی پر معجز ہے کا اظہاراس کے حالت صحومیں ہونے کے دفت ہوتا ہےتا کہ د ہلوگوں کواس کا چیلنج کر ےادراس کا مقابلہ کر سکنے کی دعوت دے..... اورصاحب معجزه كوتكم كے دونوں طرف كااختيار دياجا تاہے كہ دہ جہاں جام بحز ےكا اظہار کرےاور جہاں جاہےا سے چھپائے رکھے۔لیکن ادلیاءکو یہ چیز حاصل نہیں ہوتی کہ انہیں کرامت کے بارے میں اختیار ہو۔ کیونکہ وہ کبھی کرامت خاہر کرنے کے خواہ شہند ہوتے ہیں لیکن دہ خاہر نہیں ہوتی اور کبھی دہ خاہر کر نانہیں چاہتے اور دہ خاہر ہوجاتی ہے۔ اس لیے کہ ولی، دعوت دینے والانہیں ہوتا کہ اس کا حال اوصاف کے بقا کی طرف منسوب ہو بلکہ وہ تو روپوش ہوتا ہے اور اس کا حال صفات کے فنا کی طرف موصوف ہوتا ہے۔ پس ان میں سے ایک ( نبی) صاحب شریعت ہوتا ہے اور دوسرا ( ولی ) صاحب ستر ! لپس بیہ ضروری ہوا کہ غیبت، دہشت اور مدہوتی کے علاوہ کسی حالت میں کرامت خاہر نہ ہو، اور اس میں تمام کا تمام تصرف جن تعالیٰ کی طرف سے ہوادرجس شخص کی حالت بیہ ہواس کی تمام تغتگوحق تعالی کی ترتیب سے ہوتی ہے اس لیے کہ جس میں بشریت کے خصائل یوری طرح موجود ہوں وہ یا تو غافل ہوتا یا بھو لنے والا اور یا پھر اللہ تعالی کو چھوڑ دینے والا ہوتا ہے۔لیکن انہیاء کرام نہ تو هافل ہوتے ہیں اور نہ ہی بھو لنے والے، ادراللہ تعالیٰ کو چھوڑ نے والے بیوتو فوں کے سوا کوئی نہیں ہوتے۔ یہاں اس طرح کا تکون اور تر ددموجود ہے نہ کہ تحقیق وتمکین !.....اورادلیاء کرام جب تک اپنی بشریت کے حال کے ساتھ قائم رہیں جن تعالی سے مجوب رہتے ہیں لیکن جب انہیں مشاہرہ حق نصیب ہوجائے تو وہ مدہوش ادر حق



كشف المعجوب)

تعالی کے انعامات کی حقیقت میں تحمر ہوجاتے ہیں ،ادر کرامت کا اظہار حالت کشف کے علادہ درست نہیں ہوتا کیونکہ دو قرب الہی کا درجہ ہوتا ہے اور یہی دہ دفت ہوتا ہے کہ ان کے دل کے ہاں سونا ادر پھر برابر ہوتے ہیں۔ ادر بیر حالت انہیاء کے علادہ کسی آ دمی کی صفت نہیں بنتی۔ البتہ اگر کسی کو حاصل ہوتی تو دہ بالکل عارضی ادر غیر مستقل ہوتی ہے ادر دہ بھی صرف حالت سکر میں ..... جیسا کہ حضرت حارث ایک روز دنیا ہے کنارہ کش ہوتے ہوئے دنیا میں ہی عقبی کے ساتھ دابستہ ہو گئے اور فرمایا:

اعرضت نفسی من الدنیا می نے اپنف کودنیا کنارہ کس کرلیا فاستوت عندی حجر ها وذهبها تو میرے لیے سونا اور پھر اور چاندی اور وفضتها ومَدُرِها و

لیکن دوسر ے روز آپ کولوگوں نے دیکھا تھور کے درخت پر چڑ ھے ہوئے کام کرر ہے بیں۔لوگوں نے پو چھا'' اے حارثہ ایک کرر ہے ا'' جواب دیا کہ روزی ڈھوٹر رہا ہوں کہ اس کے بغیر چارہ کارنیس۔ پس اس دفت اس حالت میں تصاور اس دفت اس حالت میں ! پس اولیاء کے حوکا مقام ، عوام کا درجہ ہوتا ہے اور ان کے سکر کا مقام انبیاء کا درجہ ہوتا ہے اور جب دہ ای در جے سے واپس آ جاتے ہیں تو اپنے آپ کو عام لوگوں کا ایک فرد بچھتے ہیں اور جب اپنے آپ سے عائب ہو کر حق توالی کی طرف رجو کا کہ لیتے ہیں تو ان کا سکر پا کر صاف ہوجاتا ہے اور یہ بارگاہ خدادند کی کیلتے مہذب ہوجاتے ہیں اس دفت تر جان ان کر حق میں سونے کی طرح ہوجاتا ہے۔ حضرت شکی فرماتے ہیں

ذهب ايسماذ هسما و دُرَّن حيث درسا و فصة في الفصاءِ (جهان ہم تح وہان سونا اورجد ہر ہم تھو مے ادھر موتی تھے اور فضائس چاندی تھی ) اور جم نے استاد وامام حضرت ابوالقاسم قشر کُ سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا

اور بل کے اساد والمام حصرت ابواللفاط مسیری سے شاہج کہا پ کے کرمایا ''میں نے حضرت کجرائی سے ان کی ابتدائی حالت سے متعلق دریافت کیا توانہوں نے فرمایا

ف المحجوب

''ایک مرتبہ مجھے پھر کی ضرورت تھی تو سرخس کی ندی ہے جو پھر بھی پکڑتا تھا وہ ایک گوہر (موتى) بن جاتا تقاادر مي اس كو تجيئك ديتا .....اوريداس لي بوتا تقاكه تحرادرموتى ان ے نز دیک دونوں یکسال تھے بلکہ اس وقت گوہرزیادہ ذلیل تر تھا کیونکہ انہیں پھر ک ضرورت یحمی نه که موتی کی خواہش .....اور حضرت خواجدامام خزائی سے میں نے سرخ میں خود سنا ہے کہ فرماتے تھے میں بچین میں ریٹم کے کپڑوں کیلئے شہتوت کے پتے لینے ایک محلے میں گیااور درخت پر چڑ ھ گیا اور اس کی شاخ کانے لگا۔ میں درخت پر بی تھا کہ شخ ابوالفضل ابن اکھن کااس گلی ہے گز رہوا۔ نہ تو انہوں نے مجھے دیکھااور نہ ہی مجھےکو کی شک گز را کہ وہ حالت سکر میں ہیں اوران کا دل حق کی طرف متوجہ ہے۔ پس انہوں نے سراد پراٹھایا ادر کہنے لگے''بارخدایا!ایک سال سے زیادہ عرصہ گزر چکا ہے کہ تونے مجھےا کیے بیسہ بھی عنایت نہیں کیا کہ میں سرکے بال بنی منڈ داسکوں۔اےاللہ! کیا آپ دوستوں کے ساتھ یہی کچھ کیا کرتے ہیں' حضرت امام خزائ فرماتے ہیں کہ 'میں نے دیکھا کہ ای وقت درختوں کے تمام یتے ، ٹہنیاں اور جڑیں سنہری ہوگئیں'' تو آپ نے فرمایا'' عجیب معاملہ ہے کہ ہمارا مقصد تو دنیا ے اعراض ہے۔ کیکن دل کی فراخی کیلئے تچھ سے کوئی بات بھی نہیں کر کتے ؟

حضرت شیلی کے بارے میں آتا ہے کدایک دفعہ چار ہزاردیناردریائے دجلہ میں پچینک دیئے۔لوگوں نے کہا'' آپ یہ کیا کرتے ہیں؟ فرمایا پھر پانی میں زیادہ بہتر رہے ہیں'' لوگوں نے کہا '' آپ یہ لوگوں میں کیوں تقسیم نہیں کر دیتے ؟'' تو آپ نے فرمایا ''سجان اللہ ! میں اللہ تعالیٰ کے حضور کیا عذر پیش کر دن گا کہ تجاب اپنے دل سے المحاوَں اور۔ اپنے مسلمان بھائیوں کے دل پر رکھ دوں۔ حالانکہ دین کی شرط یہ نہیں کہ مسلمان بھائیوں کیلئے اپنے سے زیادہ ہرائی چاہوں اور یہ تمام شکر کے حالات ہیں۔ جس کی شرح میں پہلے ہیان کر چکاہوں۔ اس جگہ تو میر استصد کر احت الثابات ہے۔

علاوه ازیں حضرت جنیدٌ، حضرت ابوالعباس ستیاریٌ، حضرت ابوبکر واسطیٌ اور

حفرت تحدین علی تر فدی جوار باب طریقت میں ان کا فد جب بیہ ہے کہ کر امت صحواد رتمکین کی حالت میں ظاہر ہوتی ہے نہ کہ حالت سکر میں ! س لیے کہ اولیا ءاللہ ملک کے قد ہر کندہ اور جہان کے احوال سے آگاہ میں اور حق تعالیٰ نے ان کو جہان کا والی بنایا ہے اور جہان کا صل وعقد ان کے ساتھ وابستہ کردیا ہے اور جہان کے معاملات کوان کے ارادوں کے سات ملا دیا ہے۔ پس ہوتا یہ چاہئے کہ ان کی رائے تمام آ راء سے زیادہ صحیح ہواور محلوق خدا کیلئے تمام ولوں سے زیادہ ان کے دل ہی شفیق ہوں کیونکہ وہ بارگاہ خداوندی میں پہنچ ہوئے حضر ات حاصل ہوجا کے تو تلوین جملین کے ساتھ ملات کوان کے ارادوں کے سات ملا چیں، جب کہ تلون مزاجی اور شکر ابتدائی حالات میں ہوتا ہے اور جب بارگاہ الہی میں رسائی حاصل ہوجائے تو تلوین جملین کے ساتھ بدل جاتی ہے۔ اس وقت دہ تعقق دلی بندتا ہے اور چاہتے کہ دہ ہر رات تمام عالم کے گردا کی چکر لگا کیں اور اگر کوئی ظاہر ہو جاتا ہے۔ اس وقت ان کوانے وقت کے قطب کی طرف رجوع کر نا پڑتا ہے تا کہ دہ اپن تو جہ اس طرف میڈ ول کر ے اور اللہ تو الی اس کی ہر کہت ہے دہ خل دائی ہے ہوت کہ دو ہو جات ہے دہ کہ ہو ہے ہو کے خطر ان

باقی وہ حضرات جو سہ کہتے ہیں کہ سونا اور مٹی کا ڈھیلا ان کے نز دیک بکسال ہے تو سیسب کچھ شکر اور مشاہدہ حق کی نا درستی کی علامت ہے اور اس میں کوئی شرف نہیں کیونکہ شرف ان مردان حق آگاہ کیلئے ہوتا ہے جو صحیح دیکھنے اور درست جانے والے ہوں کہ سونا ان کو سونا دکھائی دے اور ڈھیلا ان کو ڈھیلا ہی نظر آئے تا ہم ان کی آفات سے انہیں آگاہ ہونا چاہیےتا کہ وہ کہ سکیں کہ:

اے زردسونے! اور اے سفید چاندی! میرے علاوہ کمی اور کو دھو کہ دو، تم مجھے دھو کہ بیں دے سکتے۔ یَـا صَـفُرَا ءُ یا بیضاء غِرِّکُ غُیُرِی لَالِی

اس لیے کہ میں نے تمہاری خرابیوں کود کھےرکھاہے، پس جو محص اس کی خرابیوں کود کھے لیتا ہے

كشف المحجوب)

وہاس کومل تجاب بمجھتا ہےاور جب اس کوترک کردیتا ہے تو اس کا ثواب حاصل کر لیتا ہے۔ پھر جب کسی آ دمی کوسونا بھی ڈھیلا ہی معلوم ہوتا ہے تو اس کا ڈھیلے کو چھوڑ دینا تو درست نہ ہوا تم نے دیکھانہیں کہ جب حضرت حارثہ حالت سکر میں تصح و انہوں نے کہا کہ سونا، پتحر، چاندی اورڈ هیلاسب میر <u>نز</u> دیک برابر ہیں......اور حضرت ابوبکرصدیق <sup>ش</sup>صاحب صحو یتھےانہوں نے دنیا کا مال سنجال رکھنے کی آفت دیکھ لی اور اس کوتر ک کرنے کی روش اختیار کرنے کا ثواب بھی انہیں معلوم ہو گیا توانہوں نے اپناہا تھا س سے صفیح لیا تھی کہ پیغمبر صالیہ علی نے ان سے دریادت کیا کہ 'اے ابو بکر 'اپ گھر والوں کیلئے کیا چھوڑ آئے ہو؟ '' تو آ ب نے عرض کی''اللہ اور اس کے رسول کی محبت چھوڑ آیا ہوں'' ...... جعزت ابو بکر وراق تر ندیؓ فرماتے ہیں کہ حضرت محمد بن علیؓ نے ایک دن مجصے فرمایا'' اے ابوبکر! آج میں تہہیں ایک جگہ لے جانا چاہتا ہوں میں نے عرض کی'' جومیرے شیخ کاحکم ہو۔ میں تعمیل کروں گا'' چنانچہ میں ان کے ساتھ چل پڑاابھی زیادہ دیرینہ گز ری تھی کہ میں نے سخت دشوار جنگل دیکھا جس کے درمیان ایک سنز درخت کے پنچ ایک سنہری تخت بچھا ہوا تھا، پاس ہی پانی کا چشمہ جاری تھااور تخت پرایک آ دمی بیٹھا تھا جس نے بڑا ہی عمدہ لباس زیب تن کررکھا تھا۔ جب حضرت محمد بن علیؓ اس کے قریب پہنچاتو وہ اٹھااور آپ کو تخت پر بٹھا دیا۔تھوڑ ی دیر کے بعد تمام اطراف سے پچھ حفرات آنے شروع ہو گئے یہاں تک چالیس حفرات وہاں جمع ہوا کے۔ اس ہزرگ نے ایک اشارہ کیا تو اسی وقت آسان سے کھانے کی چیزیں اتر نے لگیں ، ہم سب نے ان میں سے کھایا۔ پھر حضرت تحدین علیؓ نے اس بزرگ سے ایک سوال کیا جس کے جواب میں اس نے بہت سی گفتگو کی۔جس کا ایک جملہ بھی میں تمجھ نہ رکا۔ جب کچھ دیر <sup>7</sup> زری تو حضرت محمد بن علیؓ نے اجازت کی اور واپس لوبٹ آ ئے ا**دا بچھ سے کہا ''چلو**تم سعادت مند ہو گئے ہو' تھوڑی در من ہم ہرند والی بنج گئے۔ تو میں نے آب سے دریافت کیا" بشخ اوه کون سی جگر تھی اور وہ بزرگ کون تھے؟ آپ نے جواب دیا" وہ بن

(كشف المحجوب)

اسرائیل کا جنگل تھااردہ بزرگ قطب مدارعایہ سے' میں نے عرض کی ''شخ ! ہم ذراسی دیر میں کس طرح ترمذ سے بنی اسرائیل کے جنگل میں پہنچ گئے ؟'' تو آپ نے فر مایا ابوبکر ! تہہیں وہاں پینچنے سے غرض ہے نہ کہ پو چھنے سے اور اس کی کیفیت معلوم کرنے سے ' اور حال کے صحیح ہونے کی علامت ہے نہ کہ سکر کی ..... میں نے اس سلسلے کو مختصر کر دیا ہے کیونکہ اس کی تفصیل میں مشغول ہو جاؤں اور ان معاملات کی شرح بیان کروں تو کتاب طویل ہو جائے گی اور میں اصل مقصد سے قاصر رہ جاؤں گا۔ لیس کر امات اور دکایات میں سے بعض دوہ دلائل جو اس کتاب سے متعلق ہیں اب میں ان کو بیان کرتا ہوں تا کہ اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت شامل حال ہوتو ان کے پڑھنے سے مریدوں کو تنہ ہم علاء کو راحت محققین کیلئے یاو دہانی اور عوام کیلئے یقین کی زیادتی اور شہمات کو رفع کرنے کابا عث ہو.... ویا تد التو فیق

## كرامات اولياء كابيان

جان لو که جب صحت کرامات پر عقلی جب ثابت ، دو چکی اوراس کے شوت پر دلائل قائم ، و چک تو اب نعلی دلائل بھی معلوم ، و جانے ضروری ہیں۔ چنا نچ سیح آثار میں وارد ہے کہ کرامت کی صحت اور اہل ولایت کے ہاتھوں پر خلاف سنت افعال کے ظاہر ، ونے پر کتاب وسنت ناطق ہیں اور ان تمام کا انکار نصوص قطعیہ کا انکار ، دوگا ان میں سے ایک تو یہ ہے کہ خداوند تعالیٰ نے بمیں اپنی کتاب میں خبر دی ہے کہ و ظَلَلُنا عَلَيْکُم الْعَمَامَ وَ اَنْزَلْنَا اور ہم نے تم پر بادل کا سایہ کیا اور تم پر من عَلَيْکُم الْمَنَّ وَ السَّلُوى بادل ان کے سرول پر سایہ کے رکھتا تھا اور ہر رات تازہ من و سلوی تازل کیا۔ بادل ان کے سرول پر سایہ کے رکھتا تھا اور ہر رات تازہ من و سلوی ان کیلئے اتر تا تھا..... اگر کوئی شخص اعتر اض کرے کہ دہ تو حضرت موئی علیہ السلام کا چیزہ ہی تو ہیں ، اور اگر کہ به درست ہے اس لیے کہ اولیاء کی کرامات سب کی سب شیم میں ہوا ب دوں گا کہ

شف المحجوب)

كونى كم كه دوه تو حضرت موى عليه السلام كى موجود كى ميں تفاليكن يد صغور عليظة كى غيبت بى ظاہر ہونے والى كرامت بے يد كس طرح آ ب كا مجز د موكى يو ميں جواب ميں كموں كا كە ' د مالى جب حضرت موى عليه السلام ان سے غائب ہو كركو د طور پر تشريف لے گئے تو يد سلسله اس وقت بھى جارى رہا، يس غيبت مكانى اور غيبت زمانى ميں كيا فرق ہے كه جب بالى غيبت مكانى كى صورت ميں حضرت موى عليه السلام كا مجز د درست بو تي يہاں حضور مطلسلة كى غيبت زمانى كى جود آ ب كا مجز د درست ہوكا - اى طرح الله تعالى نے ميں اصف بن بر خياء كى كرامت كى باوجود آ ب كا مجز د درست ہوكا - اى طرح الله تعالى نے ميں احف بن بر خياء كى كرامت كى نوبود آ ب كا مجز د درست ہوكا - اى طرح الله تعالى نے ميں احف بن بر خياء كى كرامت كى نجر دى ہے كہ حضرت سليمان عليه السلام كا مجز آ كى كہ ملقيس كا تخت اس كے يہاں چينچ سے پہلے يہان موجود ہواور حق تعالى نے ميں اس زمان د كود كوا كا شرف لوگوں كو د كھانے اور اس كى كرامات كو ظاہر كر نے كاراد د فر مايا اور آكى كہ ملقيس كا تخت اس كے يہاں چينچ سے پہلے يہان موجود ہواور حق تعالى نے ميں اس زمان د كود كوا تا چاہا كہ اولياء كى كرامات كو خطرت سليمان عليه السلام موجود تعالى نے ميں الى زمانہ كو د كھانا چاہا كہ اولياء كى كرامات جائز ميں تو حضرت سليمان عليه السلام ميں تو خي خيات د مون بين بر خياء كاشرف لوگوں كو د كھا نے اور اس كى كرامات كو خارك نے كاراد د فر مايا اور الى زمانہ كو د كھا تا چاہا كہ اولياء كى كرامات جائز ميں تو حضرت سليمان عليه السلام مى كيا

قَالَ عِفْرِيْتَ \* مِّنَ الْحِنِّ أَنَا الَمِنِكَ جَنَتَ مِنَ اَيَكَ دِيوَنَكَها مِّسَ اَيكَ دِيوَنَكَها مِّسَ الكَوَآ كَجَ پَسَ بِهِ قَبُلَ أَنُ تَقُوُّمَ مِنُ مَّقَلِمِكَ آلَا مَنْ مَعْلَمُونَ آلَيكَ دَبارَ سَائِصَ سَيِبِجَلِ المَكَابُون-حضرت سليمان عليه السلام فرايا \* مَسْ تَوَاسَ سَهِمَى زِيادَه جلدى جَابِتَا بُول \* تَوَاَ صَفَ فَرَحْضَى :

اَنَا الِيُكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَّوْتَدً اِلَيْكَ مِي آ كِي پاس اسكوآ كَي بَلَك جَصِيَ بَ طَرْفُكَ فَلَمَّارَاهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَهُ بِمَ تَجْل لِي آوَں گا۔ پس جب اسكود يكھا توانح ياس رکھاتھا۔

آ صف کی اس گفتگو ۔ حضرت سلیمان ندتو اس پر نا راض ہوئے ، ندا نکار کیا اور ند ہی اس کو محال قرار دیا ، اور بیکس طرح بھی معجز ہ ندتھا کیونکہ آ صف پیٹیبر نہ تھے، لامحالہ اسے کرامت

كشف المحجوب 366 ہی ہونا چاہئے کیونکہ اگر مجمز ہ ہوتا تو اس کا اظہار حضرت سلیمان علیہ السلام کے ہاتھ پر ہوتا ، علادہ ازیں حق تعالیٰ نے ہمیں حضرت مریم سلام اللہ علیہا کے بارے میں بھی خبر دی ہے کہ حضرت ذکر یاعلیہ السلام جب آپ کے حجر ہے میں آتے تو گرمی کے موسم میں سردیوں کے اورسردی کے موسم میں گرمیوں کے پھل آپ کے پاس موجود پاتے ، یہاں تک کہ پو چھتے: أَنْسى لَكِ هَذَا قَالَتُ هُوَ مِنُ عِنْدِ المَ المَ مِمَ بِيهِ لَمَهار إِن كَهال م آئے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ 'بداللد الآه تعالی کے پاس سے آئے ہیں۔ · نیز خدادند تعالی نے ہمیں بڑے داضح بیان حالانكه بالاتفاق حضرت مريم بيغمبر نتخص کے ذریعہ ان کی حالت کی خبر دی ہے کہ: اے مریم اتو تھجور کے استے کواپنی طرف وَهُـزِّى اِلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ ہلا، بچھ پریپتازہ کھجوریں گرائے گا۔ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا نیز اصحاب کہف کے احوال، کتے کا ان کے ساتھ گفتگو کرنا، ان کا سونا ادر غار کے اندران کودائیں بائیں کروٹ بدلوانا،جیسا کہ قر آن میں ہے: وَنُسْقَسْلِبُهُمُ ذَاتَ الْيَسِمِيُن وَذَاتَ الرَبِم دائي باني الكي كروب بدلت ربت الشِّمَالِ وَكَلْبُهُمُ بَاسِطْ ذِرَاعَيْهِ ٢٠ بِي ادرا لا كَاباز و بِعيلات بيا م-سیتمام افعال عادت کےخلاف ہیں اور بیطاہر ہے کہ مججز ہنیں ہیں تو لامحالہ کرامت ہیں اور بیہ می درست ہے کہ بیکرامتیں زمانہ تکلیف میں امور موہومہ کیلیے مانکی جانے والی دُعاوَں کی قبولیت کا نتیجہ ہوں اور ریا بھی جائز ہے کہ ایک ساعت میں بہت سے مسافت طے کرانا ہو، اور بیجی روایت ہے کہ نامعلوم جگہ سے طعام ظاہر کرنے کی صورت میں ہواور سیجی جائز ہے کہ لوگوں کے اندیثوں پر آگاہ ہوجانے کی صورت میں ہو ۔۔۔۔ سیج احادیث میں پنج روالیہ سے '' حدیث نماز'' مروی ہے کہ ایک دن صحابہ کرام نے پنج سرطانیہ سے برض کی

كشف المعجوب

کہ یا رسول اللہ عظیم گذشتہ امتوں کا کوئی عجیب واقعہ ہمیں سنائے ? آ ب نے بیان فر مایا · · تم سے پہلے ایک امت کے تین افراد کسی جگہ جارہے تھے، جب رات ہوئی تو انہوں نے ایک غار میں تھم نے کاارادہ کیاادراس کےاندر جا کرسور ہے جب رات کا کچھ حصہ گز رگیا تو پہاڑ سے ایک بڑا پھرلڑ ھکاادراس غار کامنہ بند ہو گیا وہ پریشان ہو کرایک ددسرے سے کہنے لگے'' ہمیں اب اس ہے کوئی رہائی نہیں دے سکتا ہاں بیصورت ہے کہانے اپنے کسی پر خلوص عمل کو خدادند تعالیٰ کے حضور بطور سفارش پیش کریں۔ چنانچہ ایک نے کہا'' میرے ماں باپ زندہ تتھادر میرے پاس چند بکریوں کے علادہ دنیا کی کوئی دولت نیتھی کہ انہی کا د دد د میں اپنے ماں باپ کو پلاتا تھا،ادر میں روزانہ جنگل سے ایندھن کا ایک گٹھر لایا کرتا تھا۔جس کی قیمت ان کی اورا پی خوراک پرخرچ کرتا تھا۔ایک رات میں ذ راو پر ہے گھر آیا تو میرے بکریوں کا دود ہود ہے اوران کی غذا کواس میں بھگونے سے پہلے ہی وہ سو گئے میں وہ پیالہاپنے ہاتھ میں لیےاپنے پاڈں پر کھڑار ہاجتی کہ صبح ہوگئی تو وہ بیدار ہوئے اور جب وہ كهانا كها حِصَة بجريس بيشا ...... وه كهنه لكا ''بارخدايا الَّريس اس معاط ميں حيا ہوں تو ہمارے لیے کشادگی پیدافر ماادر ہماری فریا دری کر'' پیغیبر تلطیق فرماتے ہیں کہاسی دقت اس پتحرنے ایک جنبش لی ادرایک شگاف خلاہر ہو گیا۔۔۔۔ دوسرے آ دمی نے کہا''میرے چچا ک اَیک خوبصورت بیٹی تھی، میرا دل اس پر فریفتہ ہو گیا تھا، میں اس کواپنی طرف دعوت دیتا تھا لیکن وہ مانتی نہتھی۔ یہاں تک کہ ایک مرتبہ بڑے بہانوں سے ایک سومیں دینار میں نے اس کی طرف بیہجے تا کہ ایک رات میر ے ساتھ خلوت کرے، وہ راضی ہو گئی لیکن جب وہ میرے پاس پینچ گن تو میرے دل میں حق تعالیٰ کا ڈرپیدا ہو گیاا در میں نے اس سے باتھ پینچ لیاادر دہ دینار بھی اس کے پاس ہی رہنے دیئے۔ پس اس نے کہا'' بارخدایا!اگر میں نے جو کچھ کہا ہے وہ درست ہے تو ہمیں رہائی نصیب فرما'' پنج سر اللہ فرماتے ہیں کہ اس وقت اس پھر میں ایک دفعہ پھرجنبش پیدا ہوئی ادر دہ شگاف زیادہ ہو گیالیکن انبھی تک دہ اس سے

كشف المحجوب باہر نہ لکل سکتے تھے۔ چنانچہ تیسر ت دمی نے بیان کیا ''میرے پاس مزدوروں کی ایک جماعت کام کرتی تھی، جب کام ختم ہو گیا تو تمام مزدوروں نے اپنی اجرت مجھ سے دصول کر لی لیکن ایک ان میں سے غائب تھا۔ میں نے اس کی مزدوری کے چیوں سے ایک بکری خرید لی، دوسرے سال بکریاں دوہ ڈکئیں اور تیسرے سال وہ جار ہو گئیں ای طرح ہر سال ان میں اضافہ ہوتا چلا گیاچتی کہ چند سال گز رنے پر بہت سامال جمع ہوگیا۔ وہ مزدور میر ب یاس آیا اور کہنے لگا'' آپ کویاد ہوگا کہ ایک دفعہ میں نے آپ کے ہاں کام کیا تھا، مجھے اب اس اجرت کی ضرورت ہے وہ مجھے دے دیجتے ! میں نے اپنے کہا جاؤ! یہ تمام کمریاں تمہارا مال اور ملکیت ہیں انہیں لے جاؤ! وہ کہنے لگا آپ میرے ساتھ تمسخر کرتے ہیں۔ میں نے کہانہیں ! میں تم ہے بچ کہہ رہا ہوں ! میں نے دہ مال اس کودے دیا اور وہ لے گیا اب اس نے کہا''بارخدایا!اگر میں اس معاط میں پچ کہہ رہاہوں تو ہمارے لیے کشادگی بھیج''..... پنج سیتا ہے نے فرمایا ب دہ پھر غار کے دھانے ہے دور ہٹ گیا یہاں تک کہ وہ نتیوں باہر نکل آئے ..... یغل بھی ناقض عادت تھا .....اور پیغ بر تالیقہ سے حدیث جریح مشہور ہےاور حضرت ابو ہریرڈ راوی ہیں کہ بیغبرﷺ نے فرمایا'' بچین میں گہوارے کے اندر تین افراد کے علاوہ کسی نے کلام نہیں کی .....ان میں ہے ایک تو حضرت عیسی علیہ السلام ہیں ،ان کے متعلق تم سب جانبتے ہو .....اور دوسرے بنی اسرائیل میں جربح نام کے ایک راہب تھے وہ خود بڑے صاحب مجاہرہ تھے اور ان کی والدہ بھی پر دہ دار خاتون تھیں ایک دن وہ بیٹے کو د کیھنے آئمیں بتو دہ نماز میں مشغول تھاس لیے عبادت خانے کا درداز ہ نہ کھولا۔ ددسرے چرتیسرے دن بھی ای طرح ہوا تو مال نے تنگدل ہوکر کہا'' اے میرے دب!میرے بیٹے کورسوا کراور میرے حق کے بدلے اس کی گرفت کر ! اس زمانے میں ایک فاحشہ مورت تھی اس نے ایک گردہ کے سامنے کہا کہ میں جریح کو گمراہ کر دوں گی۔ چنا نچہ وہ ان کے عبادت خانے میں آئی لیکن جریج نے اس کی طرف کوئی توجہ نہ دی۔ اس نے واپسی پر راستے میں

كشف المعجرب

ایک چردا ہے کے ساتھ صحبت کی ادر حاملہ ہو گئی۔ شہر میں آ کر اس نے لوگوں ہے کہا کہ بیہ حمل مجھے جریح سے قرار پایا ہے۔ چنانچہ جب اس عورت نے بچہ جنا تو لوگ جریح کے عبادت خانے کی طرف آئے اور انہیں پکڑ کر قصر بادشاہی کے دروازے پر لے آئے ، جریح نے سب کے سامنے اس بچے کو کہا" ا الر کے اتمہارا باب کون ہے؟ اس بچے نے بول کر کہااے جریح! میری ماں آپ برجھوٹا بہتان لگاری ہے میراباپ تو فلاں چرواہا ہے ..... اور تیسرا بچہ وہ کہ اس کی ماں اے گود میں لیےاینے گھر کی دہلیز پر بیٹھی تھی کہ ایک بڑا ہی خوبصورت اورخوش لباس نوجوان گھوڑ نے پر سوار دہاں ہے گز راعورت نے دُعا کی ! اے میر \_رب تو میر \_اس بچ کواس سوار کی س شان وشوکت عطا کرنا اس بچ نے کہا''ا \_ اللد ابجمحاس جیسا ہر گز نہ کر ناتھوڑی دیر گز ری تو ایک بد نام عورت کا دہاں کے گز رہوا۔ بچے کی ماں نے دُعا کی یا اللہ! میرے بچے کواس عورت کی طرح نہ کردیتا''اس بچے نے کہا''یا رب! مجھےاس عورت کی طرح بنا دے' ماں بڑی حیران ہوئی اور کہنے گئی بیٹےتم اس طرح کیوں کہتے ہو؟ ''اس بیچ نے جواب دیا'' ماں وہ سوار آ 🕲 ظالموں میں سے ایک ظالم تھا ادر بیا یک نیکوکار عورت تھی کیکن لوگ خواہ مخواہ اس کو برا کہتے ہیں ادراس کی نیکی سے ما داقف ہیں۔ میں خالموں میں سے نہیں ہونا چاہتا بلکہ میں چاہتا ہوں کہ نیکوکارلوگوں میں ہے ہو جاؤں…… ای طرح حضرات زاہدہؓ ہے متعلق ایک حدیث مشہور ہے جو امیر الموننین حضرت عمر بن خطاب کی باندی تھیں کہ وہ ایک دن پنج سر طلقہ کی خدمت میں حاضر ہو کمیں ادرآ پ کوسلام عرض کیا۔حضور ظلیق نے فرمایا ''اے زاہدہ تم ہمارے یہاں دیر۔ دیر ہے کیوں آتی ہو؟ تیرا انتظار ہوتا ہے اور ہم تہہیں اچھا جانتے ہیں۔ انہوں نے عرض کیا ''یا رسول الله يتاين آج من ايك عجيب خبر الحكر حاضر ہوئى ہوں۔ آبّ نے يو چھا ''وہ كيا خبر ہے؟'' وہ کہنے لگیں''میں صبح ابند هن کی تلاش میں جنگل کی طرف گئی۔ جب ایک گٹھا با ند ھ کر میں نے ایک پھر پررکھایا تا کہ میں اے اٹھالوں یو اچا تک میں نے ویکھا کہ آسان



ے ایک سوارز مین برآ بااور مجھے سلام کہہ کر کہنے لگا' محمد عظیمہ کو میر کی جانب سے سلام عرض کرنا اور کہنا کہ جنت کے دارد غدر ضوان نے کہا ہے کہ آ پ کو خوشخری ہو کہ آ پ کی امت کیلئے بہشت کوتین حصوں میں تقسیم کردیا گیا ہے۔ آپ کی امت کا ایک گروہ حساب و کتاب کے بغیراس میں چلاجائے گا۔دوسرے گروہ کیلئے حساب آ سان کردیں گےاور **تی**سر ے گروہ کوآ ب کی شفاعت کے طفیل بخش دیں گے' بیہ کہ کروہ آسان کی طرف روانہ ہو گیا اورز مین وآسان کے درمیان پینچ کراس نے میری طرف توجہ کی تو مجھےاس حالت میں پایا کہ میں وہ لکڑیوں کا گٹھاا ٹھانا چاہتی ہوں لیکن اٹھانہیں سکتی' 'اس نے آواز دی' 'اےزامِدہ!اں گٹھے کو پتھر پر بی چھوڑ دے''اوراس پتھر ہے کہا'اے پتھر !اس کٹھے کو زاہدہ کے ہمراہ <sup>ح</sup>ضرت عم<sup>ر</sup> کے گھر کے درواز بے تک لے جاؤ! چنانچہ وہ پھر لکڑیوں کے اس گٹھے کو اٹھا کرمیر بے ساتھ حضرت عمر کے گھر کے دردازے تک لایا ہے' بیہ سن کر پیغ بر اللہ اپنے صحابہ ؓ کے ہمراہ حضرت عمر کے دردازے پر تشریف لائے اور اس پھر کے آنے اور جانے کے نشانات دیکھے تو فرمایا<sup>د د</sup>اللہ تعال**ی ک**ابے حد شکر ہے کہ مجھےاس دنیا سے اٹھانے سے قبل ہی رضوان کے ذریعے مجھے میری امت کے بارے میں بثارت دی ہے اور میری امت کی ایک عورت کوحفرت مریم کے در ج تک پہنچا دیا ہے .....اور مشہور ہے کہ حضرت پیغ سطانیں نے حضرت علا بن الحضر گُلوا یک غزوے پر بھیجا۔ راہے میں دریا کا یانی آ پ کے سا منے آ گیا۔ آپ نے قدم یانی کے او پر رکھا اور تمام کشکر اس طرح پارگز رگھا کہ کسی کا پاؤں تک پانی سے تر نہ ہوا۔ ادر حضرت عبداللہ بن عمر کے متعلق آتا ہے کہ ایک راستے پر تشریف لے جا ر بے تھے کہ ایک گروہ کود یکھا جورا سے کے درمیان رکا ہوا ہے کہ ایک شیر نے ان کی راہ روك ركھى تھى \_حصرت عبداللدين عمر فے فرمايا ''ا بے كتے الكر توحق تعالى كے علم سے يہاں بیشا ہے تو بیشارہ لیکن اگرا بیانہیں تو ہمیں راستہ دے تا کہ ہم گز رجا کیں۔ شیر بیہن کرا ثھا اور حفزت ابن عمر کے سامنے اپنی عاجز ی کا اظہار کرکے وہاں سے چلا گیا.....حفزت

كشف المحجوب

ابراہیم پنجنی کے متعلق معروف ہے کہ آپ نے ایک آ دمی کودیکھا جو ہوا میں بیٹھا ہوا تھا۔ آپ نے پوچھا'' بندہ خداتم نے کس عمل سے بیہ مقام حاصل کیا ہے؟'' اس نے کہا'' معمولی می چیز سے بیہ مرتبہ نصیب ہو گیا ہے' آپ نے پوچھا'' وہ کیا چیز ہے؟'' تو اس نے جواب دیا '' میں نے اپنا منہ دنیا سے موڑ کر حق تعالیٰ کے فرمان کی طرف کرلیا تو بچھ سے پوچھا گیا کہ '' اب کیا چاہتے ہو؟'' میں نے کہا میر کی خواہش ہے کہ ہوا کے اندر میر اٹھکا نہ بنا دیا جائے تاکہ میرادل مخلوق سے الگ ہوجائے۔

یوں بی جب وہ مجمی جوانم دید بند منورہ میں آیا اور حضرت عمرؓ سے ملاقات کا ارادہ کیا تو لوگوں نے اسے بتایا کہ امیر المونین اس دقت جنگل میں کسی جگہ سور ہے ہوں گے۔ دہ گیا اور دیکھا کہ آپ اپنا دُرہ مرکے نیچر کھ کرمٹی پر سور ہے ہیں۔ اپنے آپ سے کہنے لگا۔ مار می دنیا میں اسی کی وجہ سے تو فتنہ پہا ہے اس دقت اس تولل کر تا میر سے لئے برا بتی آسان ہے، بیسوج کر جونہی اس نے کلو ارکھینچی، دوشیر نمو دار اور اس پر حملہ آدر ہونے لگے، اس صورت حال کو دیکھوہ چینے اور فریا دکر نے لگا اور حضرت عمرؓ بیدار ہو گئے۔ اس نے تمام داقعہ مورت حال کو دیکھوہ چینے اور فریا دکر نے لگا اور حضرت عمرؓ بیدار ہو گئے۔ اس نے تمام داقعہ مورت حال کو دیکھوہ چینے اور فریا دکر نے لگا اور حضرت عمرؓ بیدار ہو گئے۔ اس نے تمام داقعہ مورت حال کو دیکھوہ چینے اور فریا دکر نے لگا اور حضرت عمرؓ بیدار ہو گئے۔ اس نے تمام داقعہ دور خلافت میں حضرت خالد بن ولیدؓ کے پاس عراق کے علاقہ میں بچھ تحق آئے جن میں ز ہر موجود نہ تھا۔ حضرت خالد بن ولیدؓ نے اس ڈ بید کو کھول کر اس ز ہر کو اپنی تھی ان خطر ناک نے مم اللہ پڑھر کر اپنی مند میں دلیا تی آپ کو کو کی نقصان نہ ہوالوگ بڑے جران ہو کے اس ہو کے میں مالڈ پڑھر کر اپنی مند میں دلید تی آپ کو کو کی نقصان نہ ہوالوگ بڑے جال ہو کی جال اور ان ہو کے ان ہو کہوں اور اور ان ہو کہوں ہو کر اور ان میں اور کھر اور ای کی تو کو کی نقصان نہ ہوالوگ بڑے جن میں اور ان میں سے بہت سے افراد بید کھی کر ایکان لی آئے۔

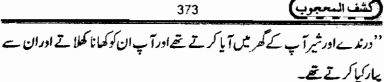
حفزت حسن بفری بیان فرماتے ہیں کہ عبادان کے علاقہ میں ایک سیاح تھا جو ورانے میں رہتا تھا۔ایک روز میں نے بازار سے کوئی چزخریدی اور اس کے پاس لے گیا۔ اس نے مجھ سے پوچھا'' بید کیا ہے' میں نے کہا بیکھانا ہے اور میں اس لیئے لے کر آیا ہوں کہ

كشف المعجوب

372

شایدتمہیں اس کی ضرورت ہو! اس نے اپنے ہاتھ سے ایک طرف اشارہ کیا اور میر کی طرف د کیھتے ہوئے ہنس دیا۔ جس نے اس دیرانے کی دیواروں کے پھروں اور ڈھیلوں کو دیکھا کہ دہ سب سونا ہو گئے تھے ..... میں اپنے کئے پر بڑا پشیمان ہوااور جو کچھ لے کر گیا تھا وہیں چھوڑ کرفوراً داپس آ گیا......حضرت ابراہیم بن ادہمؓ ردایت کرتے ہیں کہ میں ایک دفعہ ایک چرداہے کے پاس سے گز رادر اس سے پانی طلب کیادہ کہنے لگا ''میر سے پاس دودھ بھی ہے اور پانی بھی۔تم کیا بینا جا ہے ہو؟ میں نے کہا میں پانی بینا جا ہتا ہوں دہ اٹھا ادرا پنا عصاایک پتم پر مارا به تواس میں سے بڑاعمدہ ادر شفاف پانی بہہ ڈکلا۔ میں اُس پر بڑا متبخب ہوا تو وہ مجھ سے کہنے لگا حیران ہونے کی ضرورت نہیں کیونکہ جب کوئی بندہ حق تعالٰی کا مطیح و فرمانبردادین جاتا ہےتو ساداجہان اس کافرما نبردادین جاتا ہے۔ حضرت ابودر داادر حضرت سلمان فاریؓ ایک دفعہ اکٹھے بیٹھ کرکھانا کھارے تھے کہان کابرتن شیع پڑھر ہاتھا جوانہیں سنائی دےرہی تھی۔ اور حضرت ابوسعید خرازؓ ے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا کہ ایک عرصہ تک میرامعمول بیار ہا کہ میں ہرتین دن کے بعد ایک دفعہ کھانا کھایا کرتا تھا میں ایک وفعہ جنگل میں جار ہا تھا کہ تین دن کے بعدادر تین دن گزر گئے لیکن مجھے کھانا نہ ملا ادر میرےجسم میں ضعف بیدا ہو گیا۔طبیعت عادت کے مطابق کھانے کا تقاضہ کرر بی تقلی کہ

میرے بم سی سعف پیدا ہو لیا۔ طبیعت عادت کے مطابق کھانے کا تقاصہ کر رہی کی لہ بل ایک جگہ بیٹھ گیا۔ استے میں ہا تف نے آ داز دی کہ' اے ابوسعیدنفس کی تسکین کیلئے کچھ کھانا چاہتے ہو یا بغیر طعام کے ہی سستی ادر ضعف کو ختم کرنے کیلئے کوئی اور ذریعہ چاہتے ہو؟'' میں نے کہا '' الہٰی میں اپنے اندر چلنے کی قوت چاہتا ہوں (خواہ کسی طرح بھی ہو طبائے ) بس فور آ ہی میرے اندر قوت پیدا ہو گئی میں اٹھ کھڑا ہوا ادر مزید بارہ منزل بغیر کچھ کھائے پٹے طرک کیس سی ادر شہور سے کہ تستر میں حضرت ہمل ابن عبد اللہ تستر کی کھر کولوگ آ ج کل درندوں گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر تنفق ہیں کہ بہت سے

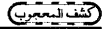


حضرت ابوالقاسم مرز دنی فرماتے میں کہ میں حضرت ابوسعید خراز کے ہمراہ کہیں جار ہاتھا کہ دریا کے کنارے ایک نوجوان نظر آیا جو گڈری پہنے ہوئے تھا ادرا یک توشہ دان اس نے اپنے کند مے کے ساتھ لنکا رکھا تھا۔ حضرت ابوسعید کہنے لگے، اس جوان کے چہرے سے خلاہر ہوتا ہے کہ دہ اپنے معاملہ میں کوئی چیز ضرور ہے کہ جب میں اس کے اندر نگاہ ڈالتا ہوں تو مجھے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بارگاہ خدادندی تک پہنچا ہوا ہے لیکن جب اس کے توشددان کود کچھا ہوں تو میں بچھتا ہوں کہ ابھی طالب راہ ب! آ ڈاس سے پوچھیں توسہی کہ دہ کیا جیز ہے! چنانچہ حضرت ابوسعید نے یو چھا''اے جوان خدا تعالیٰ تک پینچنے کاراستہ کون ساہے؟'' سیاس نے جواب دیا خدا تک پینچنے کے دورائے ہیں ایک عوام کا راستہ اور دوسرا خواص کا راستہ۔خواص کے راہتے کے بارے میں تو تتہمیں کچھ پیت نہیں، تا ہم عوام کا راستہ وبنا ب جس يرتو چل رہا ہے! اوراب معاملہ كودصول حق كى علت سمجھ بيضا ب اورتو شددان کوتجاب کاسب بجھتا ہے ..... حفرت ذوالنون مصر کؓ فرماتے میں کہ ایک دفعہ مل مصر ۔ جدہ پنچنے کیلئے مسافروں کی ایک جماعت کے ہمراہ ایک کشی میں سوار ہوا۔ کشتی میں ہمارے ساتھا یک گذری پوش نوجوان بھی شریک سفرتھا۔ میرے دل میں اس کے ساتھ دوتی کرنے کی خواہش تو تقلی لیکن اس کارعب مجھاس کے ساتھ بات چیت کرنے سےرد کے ہوئے اتھا۔ کیونکہ دہ اپنے معمولات میں بزاخت تھا ادرکوئی دقت بھی عبادت سے خالی ندر بنے دیتا تھا۔ یہاں تک کہ ایک دن ایک سودا گر کا قیتی موتی کم ہو گیا ادرموتی کے مالک نے اس جوان پر چوری کا الرام لگادیا ۔ کشتی دالوں نے اس جوان برتشدد کرنے کا ارادہ بھی کرلیا لیکن م نے انہیں سجھایا کہ صف شب کی بنا پر اس کے ساتھ ایسا سلوک کرنا اچھانہیں۔ مجھے اس ے اچھی طرح ہو چھ لینے دو! چنا نچہ میں اس کوا یک طرف لے گیا اور بڑی نرمی سے اسے بتایا

373

كشف المعجرب

کہ ان لوگوں نے اس طرح بختمے چورگر دانا ہوا ہے لیکن میں ابھی تک ان کوختی اور تشد د سے روکے ہوئے ہوں۔ابتم بتاؤ کیا کرنا چاہئے میر کی بی گفتگون کراس نے اپنا چہرہ آسان کی طرف کیااور کچھ کہا میں نے دیکھا کہ اچا تک بہت ی محصلیاں پانی کی سطح پر نمودار ہو کمیں کہ ان میں ہے ہرایک کے منہ میں ایک فیمتی موتی موجود تھا۔اس جوان نے ان میں ہے ایک مِوتی لیاادراس سوداً گرکودے دیا۔ جب کشتی والوں نے دیکھا تو دہ نوجوان کشتی سے امر اادر پانی کی سطح پر یادُن رکھردواند ہوگیا ..... پس جس نے دافعی دہ موتی چرایا تھادہ کشتی والوں میں یے بی تھااس نے دہ موتی اٹھا کر مالک کے سامنے بھینک دیاادر پھر تمام کشتی والے بڑے ی شرمسار ہوئے ...... حضرت ابراہیم رتی " سے روایت کرتے میں کہ انہوں نے بیان کیا " میں نے اپنے ابتدائی حالات میں حضرت مسلم مغربی" کی زیارت کا ارادہ کیا۔ جب میں ؛ن کی مبجد میں داخل ہوا وہ نماز کی امامت کرار ہے تھے کین'' الجمد ملتد' غلط پڑ ھد ہے تھے۔ میں نے اپنے آپ سے کہا'' میری محنت ضائع ہوگئی، تا ہم اس رات میں و بی تفہر گیا۔ صبح میں طہارت کیلئے فرات کے کنارے کی طرف چل پڑا، ابھی تھوڑی دور بی گیاتھا کہ ایک شیر میرے دائے میں سویا پڑا تھا۔ بیدد کھ کر میں واپس مڑا تو ایک اور شیر میر ہے چیچھے چلا آ رہا تھا۔ میں عاجز ولا چار ہو کر شور محانے لگا۔ یہاں تک کہ حضرت مسلم، عبادت کے جرہ سے باہرتشریف لے آئے۔ جب شیروں نے ان کو آتے ہوئے دیکھا تو ان کی تعظیم کی ۔ حضرت مسلم نے ان میں سے ہرایک کے کانوں کو پکڑ ااور انہیں مروڑ ااور فرمایا'' اے خدا کے کو! میں نے تمہیں کہانہیں تھا کہ جارے مہمانوں کو چھیڑا نہ کرو! پھر مجھے مخاطب ہوئے اور کہا ''اےابوا حاق! تم مخلوق کی خاطر ظاہر کو درست کرنے میں مشغول ہو گئے ہو یہاں تک کہ محلوق ہے ڈرنے لگے ہوادرہم جن تعالی کیلیے اپنے باطن کو درست کرنے میں اس حد تک مشغول ہو گئے بیں کہتمام کلوق ہم ہے ڈرنے گی ہے۔ میرے شخ رحمتہ اللہ علیہ نے ایک دن بیت الجن سے دمشق جانے کا ارادہ کرلیا۔



میں بھی ہمراہ تھا کہ بارش بر سنا شروع ہوگئی۔ میں کیچڑ میں بڑی ہی مشکل کے ساتھ چل رہا تھالیکن میں نے دیکھا کہ شیخ کی جو تیاں اور کپڑ ے بالکل نشک ہیں۔ میں نے حیران ہو کر اس کی دجہ پوچھی تو شیخ نے فرمایا'' ہاں! جب سے میں نے تو کل کی راہ سے تمام تو ہمات کوا تھا و یا اور اپنے دل کو حرص کی دحشت سے حفوظ کر لیا ہے اس دفت سے خداد ند عز وجل نے مجھے کیچڑ سے بچالیا ہے۔

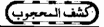
میں جوعلی بن عثان ہوں ایک دفعہ مجھے ایک ایسا واقعہ در پیش آیا کہ اس کوحل کرنا میرے لیے دشوار ہو گیا۔ میں نے طوس میں جا کر حضرت شیخ ابوالقاسم گرگانی کی زیارت کا ارادہ کرلیا۔ چتا نچہ دہاں پینچ کر میں انہیں کے گھر کے پاس والی مبحد میں پایا کہ آپ اسلیلے وہ میں مراواقعہ ایک سنون سے بیان فرمار ہے ہیں۔ میں نے کہا''اے شیخ آپ بیکس سے بیان کررہے تھے؟'' تو آپ نے فرمایا'' بیٹے !حق تعالیٰ نے اس سنون کو ابھی ابھی میرے سامنے بولنے کی طاقت دی تھی اور اس نے مجھ سے بیہ سوال کیا تھا۔

كشف المحجوب

کرد کہ تمہیں حضور قلب نصیب ہوجائے کیونکہ کوئی چیز اس سے بڑی نہیں ..... پھر اس بڑھیا فاطمہ سے فرمایا '' اے فاطمہ! جو کچھ تہمارے پاس ہے لے آ وَ تا کہ یہ دردیش کھا لے، دہ تازہ انگوردں کا ایک طباق لے کر آ نمیں۔ حالانکہ انگورں کا وہ موسم نہ تھا اور ان پر چند تازہ کھجوریں رکھی تھیں حالانکہ فرغانہ میں تازہ کھجوروں کا ملنا تا تمکن تھا۔

مہندنا ی گاؤں میں ایک وفعہ حضرت شیخ ابوسعید کی قبر کے سر بانے اپنی عادت کے مطابق تنہا بیٹھا تھا کہ میں نے ایک سفید کبوتر کود یکھا کہ وہ آیا اور اس کپڑ ے میں چھپ سمیا جو قبر پر پڑا ہوا تھا۔ میں سمجھا کہ شاید سیک کے ہاتھ سے چھوٹ کر آیا ہو گا کہ یہاں چھپ گیا ہے۔ لیکن مین نے اٹھ کر غلاف کے بنچے دیکھا تو کوئی چیز وہاں موجود نہتی۔ دوس اور پھر تیسر ے روز بھی ای طرح مجھے دیکھنے کا اتفاق ہوا اور حیران ہو کر اس کی حقیقت سے میں عاجز آ گیا۔ حتی کہ ایک رامت میں نے حضرت شیخ ابو سعید کو خواب میں و کھا تو وہ واقعدان سے پو چھا۔ انہوں نے فرمایا ''وہ کبوتر میر ے معاملہ کی صفائی ہے جو ہر روز قبر میں میر ے ساتھ مصاحبت کرتا ہے۔

حضرت الوبكر وراق روايت كرتے بي كدا يك ون حضرت محمد بن على حكيم تر فدى ن ابنى تصانيف كے كچھ اوراق بي حصود يت اور فرمايا كدانہيں دريا ير يتيون مل ت تي يك آ دَا مل نے جب باہر ذكل كرانہيں و يكھا تو وہ لطائف و معارف سے پر متص مير ے دل نے دريا مل تي جب باہر ذكل كرانہيں و يكھا تو وہ لطائف و معارف سے پر متص مير ے دل نے دريا مل تي يك آ نے كی اجازت نددی۔ چتا نچ مل نے اپنے تحر ميں انہيں ركھ ديا اور والي آ مل تي تو تر تح بي تي ديا ميں ڈال آيا ہوں ، انہوں نے يو چھا تو تجر تو تح مان ميں يحينك كرنہيں من نے تو تر تح مي نيس د يكھا۔ انہوں نے فرمايا "اس كا مطلب ہے كہ تم تحينك كرنہيں آ تے ميں نے سوچا كہ مشكليں دو ہو كئيں۔ ايك يہ كہ حضرت پانى ميں ڈال آ نے كا تحكم كيوں دے رہے ہيں ادر دو مركى ہے كہ وہ كون ك بر حمان سے جوان كو دريا ميں ڈالنے سے كوں دے رہ جيں ادر دو مركى ہے كہ وہ كون ك بر حمان سے جوان كو دريا ميں ڈالنے سے خط الر ہوگى ۔ سبر حال ميں نے واليس آ كران اوراق كوا خطايا اور درد دل كے ساتھ جي حون كو دريا ميں ڈالنے سے



کنارے کھڑے ہوکران اجزاء کو دریا میں ڈال دیا۔ میں نے دیکھا کہ پائی دوجھوں میں بت گیا اور اس میں سے ایک صندوق نمودار ہوا جس کا ڈھکنا کھلا ہوا تھا۔ سے اوراق اس صندوق کےاندر جاپڑ نے تو اس کا ڈھکنا برابر ہو گیا اور یانی اپنی پہلی حالت بر جاری ہو گیا۔ میں نے واپس آ کرتما مصورت حال بیان کی تو حضرت نے فرمایا'' ہاں! بتم واقعی ڈ ال کر آئے ہو' میں نے کہا ''اے شخ آپ کو خداد ندم جل کی عزت کی قتم ! مجھے بدراز ضرور بمائيم آب فرايا" جان توكه من خال تصوف كيلوم يشتل أيك تماب تعنيف کی تھی جس کی تحقیق اور سمجھنا تما معقلوں کیلئے مشکل تھا اس لیے میرے بھائی حضرت حضر علیہ السلام نے وہ مجھ سے ما تک کی تھی۔ چنانچہ اس صند وق کو مجھیلیاں اٹھا کر لائی تھیں اور خداوند تعالی نے یانی کوظم دیا تھا کہ وہ اس کو حضرت خصر علیہ السلام تک پنچا و بے۔ اس طرح کی بہت ہی حکایات بھی میں بیان کردوں تو بھی وہ ختم نہ ہوں کیکن اس کماب سے میر اارادہ فروع اور معاملات میں طریقت کے اصولوں کو ثابت کرنے کا ہے۔ نقل کرنے والوں نے خود بہت ی کتابوں میں ان حکایات کوجع کردیا ہے اور داعظ لوگ برسرمنبراس کونشر بھی کرتے رہتے ہیں.....اس لیئے اب اس کتاب میں مضمون کی پیر دی کرتے ہوئے وہ فصلین لاتا ہوں جواس علم طریقت کے ساتھ محلق رکھتی ہیں تا کہ اس راز کو حاصل کرنے کیلیے کسی اور جگہ جانے کی ضرورت محسوس نہ ہو۔انشاءاللہ عز دجل۔

انبياء کی اولياء پرفضيلت کا بيان

جان لو کہ جملہ احوال وادقات میں تمام مشاکن طریقت اس بات پر تنغن ہیں کہ اولیاء کرام انبیا علیہم السلام کے تابع اور ان کی دعوت کے تصدیق کنندہ ہیں ادر انبیا علیہم السلام اولیاء سے اُصل ہیں۔ اس لیے کہ ولایت کی انتہا، نبو پ کی ابتدا ہوتی ہے، تمام انبیاء علیہم السلام ولی بھی ہوتے ہیں کیکن اولیاء میں سے کوئی نی نہیں ہوتا۔ انبیاء صفات بشریت

كشف المحج

کی نفی میں ہمیشہ متمکن رہتے ہیں لیکن اولیاءکواس میں عارض عمل، دخل حاصل ہوتا ہے کہ اس گردہ پڑنمی صفات بشریت کی حالت طاری ہوتی ہے جب کہ گروہ انہیاء کیلئے ایک مخصوص مقام ہےاور جومر تبداولیاءکو حاصل ہوتا ہےا نہیاء کیلئے تو وہ تجاب ہوتا ہے۔علائے ابل سنت اور محققین طریقت میں سے کسی نے اس معاط میں کبھی اختلاف نہیں کیا ..... سوائے حشوی <sup>ع</sup>گروہ کے جوامل خراسان میں سے خدا تعالٰی کے جسم کے قائل میں ادر اصول تو حید میں متناقض کلام کرتے ہیں کیونکہ <u>دوا</u>س طریقت کی اصل کو بی نہیں بچانے لیکن پھر بھی ایپنے آب کودلی کہتے ہیں۔ ٹھیک بردودلی ہوں کے لیکن شیطان کے دلی ..... وہ کہتے ہیں کیہ ادلیاء کرام کوانبیاء پرفضیلت حاصل ہے، ان کیلئے سی کمراہی کافی ہے کہ دہ ایک جامل کو محمد سیان است است بی ..... ای طرح ایک دوسرا کرده شهین می به به به جواس طریقت کے ساتھوا بنی دابشگی کا دعوئی کرتا ہے۔ بیانوگ اس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالی کسی دوسری شے میں حلول کر کیلتے ہیں او پر سے پنچے نازل ہوتے ہیں۔ ایک جگہ سے دوسری جگه نتقل ہو جاتے ہیں اور حق تعالیٰ کامختلف حصوں میں تقسیم ہو جاتا بھی جائز ہے اور ان با توں کی تفصیل انشاء اللہ میں ان دونوں بُرے ندا ہب کے بیان میں پیش کروں گا خلاصہ کلام یہ کہ ددنوں گروہ اسلام کا دعویٰ کرنے کے باد جود انبیاء کی فضیلت کی نفی میں برہمنوں کے ساتھ متفق ہیں ،ادر جوکوئی انبیاء کی تخصیص دفضیلت کا انکار کریے دہ کافر ہوتا ب-.... بس انبياء عليهم السلام داعى اورامام بي اورادلياء كرام تمام نيك كام كرف مي ان کے فرمانبر دار ہیں اور مقتدی کا امام ے افضل ہونا محال ہے خلاصہ کلام بیہ ہے کہ جان لو کہ اگرتما مادلیاء کے جملہ احوال دنفاس اور رجوں کوایک سیج نبی کے ایک قدم کے مقاطع میں مجمى لايا جائے تو دہتما ماخوال دانفاس بيچ اور كمتر موں كے كيونك إدايا چن تعالى كے طالب اور اس کی رضائے مرتبے کی طرف چلنے دالے ہوتے ہیں لیکن انبیاء کرام حق تعالیٰ تک پہنچے ہوئے اور منزل مقصود کو حاصل کیے ہوتے ہیں اور جن تعالی کی طرف سے کلوق کیلئے دعوت ال

كشف المحجرب)

اللہ کا تکم لے کرآتے ادراس دعوت کے ذریعہ ایک قوم کو جن تعالٰی کی طرف لے جاتے ہیں۔ اگران نہ کورہ بے دین گروہوں میں ہے (اللہ ان پرلعنت کرے ) کوئی شخص میہ اشکال کرے کہ عادت اور طریق کارتو اس طرح ہے کہ جب کسی بادشاہ کی طرف سے کوئی قاصد آتاب توجس كى طرف اس كوبهيجا جار باب وواس قاصد سے الفنل ہوتا ہے۔ جديدا كه انبياءكرام يليم السلام، جرئيل عليه السلام ، فضل بي كه جرئيل عليه السلام كوقاصد بنا كرانبياء كى طرف بيجاجاتا ب-ليكن ان كاميا شكال بالكل غلط ب كيونكه مي كهتا مول كه اگر کوئی فرشتہ پیغام لے کرکسی ایک فردداحد کی طرف آئے تو اس فردداحد'' مرسل الیہ'' کو اس فرشتے سے افضل ہی ہونا چاہتے جیسا کہ جبرئیل علیہ السلام کوا نہیاء میں سے ایک ایک کے یا س بھیجا گیا اوران میں ہے ہرا کیہ حضرت جبرئیل علیہ السلام ے افضل تھالیکن جب کوئی رسول ادر پیغامیر کسی جماعت یا یوری قوم کی طرف بھیجا جائے تو لامحالہ وہ رسول اس جماعت ے افضل ہوگا۔ جیسا کہ پیغ *بر*وں کا امتوں کے مقابلے میں معاملہ ہےاور اس بارے میں سی بھی تقلمند کوکوئی اشکال داقع نہیں ہوتا .....بس اندیاء کرام کاایک فردتمام ادلیاء سے افضل ہوگا۔ کیونکہ اولیاء جب عادت اور عرف کے مطابق انتہائی مقام تک پینچ جاتے ہیں تو مشاہدے کی خبردیتے ہیں اور بشریت کے حجاب سے خلاصی یا جاتے ہیں باوجود یکہ دہ عین بشر ہی ہوتے ہیں۔ لیکن رسول کا تو پہلا قدم ہی مشاہدہ متن میں ہوتا ہے۔ جب رسول کی ابتدای ولی کی انتہا ہے تو ولی کو نبی پر قیاس کر ما درست نہیں ہوسکتا ......کیا تم نہیں دیکھتے کہ ادلیاء میں سے تمام طالبان حق اس بات پر متفق ہیں کہ تمام کٹر توں کا ایک دحدت میں گم ہو جانا ولایت کا کمال ہے۔اس کی صورت یہ ہے کہ جب بندہ دوتی کے غلبہ میں اس دریے کی پینج جائے کہ اس کی عقل اپنے افعال کو دیکھنے میں مغلوب ہو جائے اور محبت الہی کے جذبہ میں تمام جہان کے فاعل کوہو بہودہی جانے لگے۔جیسا کہ حضرت ابوعلی رود بارٹ کہتے ہیں کہ:

كشف المحجوب 380 اكربم ساسكاد يدارزاك بوجائويم لَوُزالتُ عنَّا رِئويته مَاعَبَدُنَاه' اس کی عبادت بی نہ کر کیس۔ لینی ہم سے عبودیت کا نام بل ساقط ہو جائے کیونکہ ہم اس کے دیدار کے بغیر عبادت کا شرف حاصل نہیں کر پاتے۔لیکن انبیاء کرام کیلئے بیصورت ابتدائی حالات میں بھی موجود ہوتی ہے کیونکہ ان کے معاملہ میں تفرقہ کوئی صورت اختیار نہیں کر سکتا کہ دونفی واثبات ، سلوک دعدم سلوک، توجیه واعراض اورابتدا وانتها برمعاط شرعین جمع کے مقام پر ہوتے ہیں ۔ جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب ابتدائے حال سورج کود یکھا تو قرمایا: هذا رَبِّي بيميرارب ي اور چانداور ستار ، کود یکھا تو بھی فرمایا کھندا دَبِی اس کیے کہ وہ اپنے دل پر محبت الہی کے غلبہ اور تمام احوال کے عین مقام جمع عمل ثابت ہونے کی وجہ ہے کسی غیر کونہ دیکھتے تتھے اور اگر دیکھا تو ای مقام جمع کی آنکھ ہے دیکھااور عین دیدار میں اپنے دیدارے بیزاری کا اظهاركرد بالورفر مايا: ش ڈوب جانے والوں۔۔۔۔ محبت نہیں کرتا۔ كاأجبُ الْأَفِلِيُنَ گویا آپ کے حال کی ابتداء بھی جمع اورانتہا بھی جمع کیونکہ ولایت کی ایک ابتداء ہوتی ہے اورایک انتہا الیکن نبوت کیلئے ابتداء وانتہانہیں ہوتی کہ وہ نی جب سے ہوتا ہے تبی ہوتا ہے ادر جب تک رہتا ہے تبی بی رہتا ہے اور دنیا میں موجود ہونے سے پہلے بھی وہ اللد تعالیٰ کے علم اوراراد ہے میں نبی ہوتا ہے۔ حضرت بایزیڈ سے لوگوں نے بو چھا کہ آپ انبیاء کے حال سے متعلق کیا کہتے ہیں تو آپنے جواب دیا'' انبیاء کے معاطی میں ہمارے علم کا کوئی دخل ہیں کہ ہم جس قدر بھی ان کے بارے میں تصور کرتے ہیں وہ آخر جاری طرف سے بی تو ہو گالیکن حق تعالیٰ

نے انہاء کرام کوفی دانتات کے اس در ہے میں رکھا ہوا ہے کہ مخلوق کی نگا دو ہاں تک بینے ہی

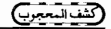
میں نے کہا" بار خدایا! بچھا پی خودی سے چھٹکارا حاصل نہیں ہواادرا پی خودی کے ہوتے ہوئے بچھے تجھ تک رسائی حاصل نہیں ہو سکتی اب بچھے کیا کرنا چا ہے؟ تو حکم آیا کہ اے بایزیڈ! تیرا اپنی خودی سے خلاصی پانا ہمارے دوست حضرت محمد عصل کی پیروی کے ساتھ دابستہ ہے۔ اپنی آنکھوں کوان کے قد موں کی خاک کے سرمہ سے ردشن کراوران کی پیروی پر مداومت کر" تو تو اپنی خودی سے نجات پا لے گا" سس میہ حکایت بڑی طویل ہے اور اہل طریقت اس کو حضرت بایزیڈ کی معراج قرار دیتے ہیں۔اور معراج حن تعالیٰ کے قرب سے

كشف المحجوب

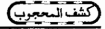
عبارت ہے۔ پس انبیاء کی معراج توجسم اور بدن کے ساتھ ظاہر ہوتی ہے لیکن اولیاء کی معراج اراد ہے اور باطن کے ساتھ ہوتی ہے اور پیغیروں کا جسم ، پا کیزگی صفائی اور قرب کے اعتبار سے اولیاء کے دل اور باطن کی طرح ہوتا ہے اور یہ فسیلت بردی واضح ہے اور یہ اس طرح ہے کہ ولی کو اپنے حال میں مغلوب کرتے ہیں تا کہ وہ مست ہوجائے پھر اس کے باطن کو اس سے غائب کر دیتے ہیں اور اس کو قرب الہی کیلئے آ راستہ کر دیتے ہیں اور جب وہ صحوکی حالت میں داپس آ جاتا ہے تو وہ تمام دلاکل اس کے دل پڑھش ہو چکے ہوتے ہیں اور اس کاعلم ولی کو حاصل ہو چکا ہوتا ہے۔ پس بیان کے درمیان برد افرق ہے کہ ہی کے التہ اعلم بالصواب۔

382

اند با العربيا والراليا على فرشتو سرفضيلت جان لوكه اللسنت و جماعت اور جمهور مشائخ طريقت اس بات پر متفق بي كه تمام اندياء كرام اور ده اولياء جو گذاموں مے محفوظ بي، فرشتوں سے افضل بيں - بخلاف معتزلہ كرده فرشتوں كواندياء سے افضل سجيحة بيں اور كيتے بيں كه فرشتة مرتب كرا عتبار معتزله كرده فرشتوں كواندياء سے افضل سجيحة بيں اور كيتے بيں كه فرشتة مرتب كرا عتبار بي بم كيتے بيں كه حقيقت تمهار بي ذياده لطيف اور حق تعالى كر سب سے زياده فرمانبردار بي بم كيتے بيں كه حقيقت تمهار بي خيال كے خلاف ہے كيونكه فرمانبردار جسم، رشبه بلندا در خلعت لطيف افضيلت كى علت نيس ہو سكتے كه فضيلت اس كو حاصل ہوتی ہے س كوتى تعالى نے عطافر مائى ہوكيونكه يہ سب امور جومعتزله بيان كرتے بيں ده ابليس كو بھى حاصل تھ كيك سب كا اتفاق ہے كہ ده ملحون اوررسوا ہو كيا - پس فضيلت اس كيليے ہوتى جس پر حق تعالى اپنا فضل فرما كيں اور دوسرى تلوق پر اس كو بزرگى عطافر ما كيں اور انديا ، كر قضيلت كى دليل مي ہے كہ خداد در تعالى اور معافر له يون كر مى مواصل ہوتى ہے من پر حق تعالى اپنا



ہے کہ جس کو مجدہ کیا جائے اس کا مرتبہ مجدہ کرنے والے سے زیادہ بلند ہوتا ہے ......اورا گر دہ اعتراض کریں کہ خانہ کعبہ پتھراور جماد ہےادرمومن اس سے افضل ہے پھر بھی دہ اس کو سجدہ کرتا ہےتوائ طرح بیجی درست ہے کہ ملائکہ حضرت آ دم علیہ السلام ۔ افضل ہوتے ہوئے بھی ان کو محدہ کریں .....تو میں جواب دوں گا کہ کو کی شخص بھی یہ نہیں کہتا کہ مومن ، خانہ کعبہ پامحراب یادیوارکو سجدہ کرتے ہیں بلکہ تمام حضرات یہی کہتے ہیں کہ موکن حق تعالیٰ کو سجدہ کرتے ہیں۔لیکن حضرت آ دم علیہ السلام کے بارے میں کلام الہی کی موافقت میں سب لوگ يمي كيت بي كه فرشتون في حفزت أ دم عليه السلام كو مجده كيا - جيسا كه فن تعالى نے ذکر کیا کہ: ہم نے فرشتوں کو حکم دیا کہآ دم کو تجدہ کرد۔ أسُجُدُوُ الأَدَمَ لیکن جب حق تعالیٰ نے مومنوںؓ کے سجد ے کاذکر کیا تو فر مایا: اینے رب کوسجدہ کرو، اس کی عبادت کرواور وَاسْـجُدُوْا وَاعْبُدُ وُ ارَبَّكُمُ وَافْعَلُو نیک کام کرد۔ الُحَيَرَ پس خانه کعبه حفرت آ دم علیه السلام کی *طرح ن*ہیں ہوسکتا۔ نیز بید کہ کوئی مسافرا **بی** سواری پر بیٹھے ہوئے خدا تعالیٰ کی عبادت کرنا چاہے تو اگر چہ اس کارخ خانہ کعبہ کی طرف نہ ہودہ عبادت کرسکتا ہے اور ای طرح جس آ دمی پر خانہ کعبہ کی سمت گم ہو جائے کہ جنگل یا بیابان کے اندراس پر قبلہ کے دلائل داضح نہ ہو سکیس تو وہ جس ست بھی منہ کر کے نماز پڑ ھ لے درست ہوگا ادر وہ فرمان خداوندی کو پورا کرنے والا ہو جائے گالیکن حضرت آ دم علیہ السلام کوسجدہ کرنے میں فرشتوں کیلئے کوئی عذر نہ تھا۔ وہ ایک جس نے خود عذر پیدا کیا وہ ملعون اور رسوا ہو گیا صاحب بصیرت کیلئے بیہ دلائل بڑے واضح ہیں۔ نیز بی بھی جان لو کہ ملائکہا گرمعرفت خن میں برابر ہوبھی جا کمیں تو بھی وہ مر بہےاور مقام میں انبیاء کے برابر کیے ہو کیتے ہیں۔ کیونکہ ان کی خلقت ادر پیدائش میں شہوت نہیں ،ای طرح نہ ان کے دل



میں حرص اور فساد ہے اور نہ بن ان کی طبیعت میں حیلہ اور بہا نہ ......جن تعالیٰ کی اطاعت ان کی غذا ہےاور حق تعالیٰ کے فرمان پر قائم رہنا ان کا طریقہ .....لیکن آ دمی کی سرشت میں شہوت ملی ہوئی ہے۔اس کے وجود میں ارتکاب معاصی کا احمال موجود ہے،اس کے دل میں دنیا کی زینت اثر انداز ہے، لالچ اور حیلہ سازی اس کی طبیعت میں منتشر ہے اور پھر یہ کہ شیطان کواس کے جسم میں اس قند رغابہ حاصل ہے کہ دہ اس کی رگوں میں خون کی طرح ہے .... پس جس کسی کے وجود میں بیتمام وصف موجود ہوں وہ اگر غلبہ شہوت کے امکان کے باوجود فتق و فجور سے پر ہیز کرے اور حرص کی موجود گی کے باوجود دنیا سے اعراض کرے اور دل میں شیطانی دسوسوں کے باد جود گناہوں سے اجتناب کرے اور نفسانی فساوات سے روگروان ہو کرعبادت پرا قامت کرنے اور اطاعت پر بیچگی کرنے اور نفس بر مجامده کرنے ادر شیطان کے ساتھ مقابلہ کرنے میں مشغول ہوجائے تو درحقیقت بھیخص اس فرشتے سے افضل ہوگا جس کی صفت میں شہوت کی معرکداً رائی نہ ہواور جس کی طبیعت میں غذ اادرلذتوں کاارادہ نہ ہو۔ نہ اسے بیوی بچوں کاغم ہوادر نہ خولیش دا قارب کی فکر ، نہ اسے اسباب د آلات کی احتیاج ہوادر نہ بی وہ امیدوں ادر آرز دں میں متغرق ہو۔ مجھےا پی زندگی کی قسم ہے میں اس آ دمی پر براحیران ہوتا ہوں جو اعمال میں فضیلت دیکھتا ہے یا عزت ،حسن و جمال میں دیکھتا ہے، یا بزرگی جذب ومنال میں دیکھتا ہے۔ایسا آ دمی بہت جلداینے آپ سے دہ ہزرگی اور نعت زائل دیکھےگا۔ دہ فضیلت حق تعالیٰ کے فضل دکرم میں اور عزت حق تعالى سجاند كى رضامين اور بزرگى حق تعالى كى معرفت اوراس برايمان لا ف میں کیوں نہیں دیکھتا تا کہ وہ اپنے آپ پر اس نعت کو ہمیشہ پائے اور اپنے دل کو دونوں جہان میں آس کے ساتھ خوش اور شاد مان دیکھے۔ جبرئیل علیہ السلام جنہوں نے کنی ہزار سال خلوت کے انتظار میں عبادت کی بالاخرانہیں خلعت ، محمد مصطف ﷺ کی عاشیہ برداری کی

Un4000 385 ser اصل متاب س موجو د شن تما

## MISSING PAGE 385 to 400 IN ORIGINAL BOOK

x

اس قصد سے بی حکمت اس معنی میں بڑی داضح ہے۔ انچھی طرح غور کروتا کہ تم جان لو۔ حفزت جنید کے متعلق آتا ہے کہ انہوں نے کہا'' ایک دقت تھا کہ زمین د آسان والے میری جیرانی پردو تے تھے، پھرا بیا ہوا کہ ان کی اس رغبت پر میں روتا تھا۔ کیکن اب بی حالت ہوگئ ہے کہ نہ جھے ان کی کوئی خبر ہے اور نہ اپنا کچھ پند۔ حضور حق کی طرف سے بڑا اچھا اشارہ ہے۔

غیبت و حضور کے بید معنی تھے جو میں نے مختصر آبیان کر دیتے تا کہ بورا مسلک خفیفان تحقیہ معلوم ہو جائے ، نیز تمہیں بیلم بھی ہو جائے کہ حضور دغیبت سے اس گردہ کی مراد کیا ہے اس کی مزید شرح اور تفصیل اس کتاب کوطویل کرد ہے گی حالانکہ اس کتاب میں میں اختصار کا انداز اپنائے ہوئے ہوں ......و با اللہ العون دالتو فیق۔

مرقد سیار مید ایرای فرقد کے حضرات کی عقیدت ونسبت حضرت ابوالعباس سیار کی کے ساتھ ہے جومرد کے پیشوا تما معلوم کے عالم اور حضرت ابو بکر واسطی کے ہم نشین تھے۔ نسا ادر مرد عمل آج بھی آپ ٹے طبقہ کے لوگ کانی تعداد میں موجود ہیں ، آپ کے مذہب کے علادہ کوئی ذہب بھی تصوف میں اپنی حالت پر باقی نہیں رہا۔ مردادرنسا میں کوئی زمانداس مذہب کے پیشوا سے خالی نہیں رہا اور دہ پیشوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے مذہب پر قائم رکھنے کے پیشوا سے خالی نہیں رہا اور دہ پیشوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے مذہب پر قائم رکھنے کے پیشوا سے خالی نہیں رہا اور دہ پیشوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے مذہب پر قائم رکھنے کے پیشوا سے خالی نہیں رہا اور دہ پیشوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے مذہب پر قائم رکھنے کے پیشوا سے خالی نہیں رہا اور دہ پیشوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے مذہب پر قائم رکھنے مرد کے بڑ پر لیلیف رسائل میں ۔ اور ان کے در میان خط و کتا بت کی صورت میں کلام ہوتی در ہی ہے میں نے مرو میں ان میں سے بعض کمتو بات دیکھے میں جو بڑ ہے عمدہ ہیں۔ سان کی عبارات جمع اور تفرق د کی بنیا د پر میں بیدا کی ایسا لفظ ہے جو تما م اہل ملم میں مشتر ک ہے اور ہر طبقد اپنے اپنی عبارتوں کا مفہوم داختی کر نے کیلیئے اس لفظ کو استعال کرتا ہے تھم اس سے م طبقد اپنے اپنی عبارتوں کا مفہوم داختی کر نے کیلیئے اس لفظ کو استعال کرتا ہے تا ہم اس سے م

طبقہ کی مراد مختلف ہوتی ہے۔ چنانچہ محاسبی فرقہ کے حضرات جع اور تفریق ہے کسی چیز کے اعداد کا جع ہونا اور علیحدہ ہونا مراد لیتے ہیں۔ نحوی حضرات لفظوں کا لغوی اور رسی طور پر اتفاق اور معانی کے اعتبار سے افتر اق مراد لیتے ہیں ..... فقتها قیاس کا جع ہونا اور صفات نص کا علیحدہ ہونا یا نص کا جع ہونا اور قیاس کا علیحدہ ہونا ..... اور اصولی ذات حضرات ، ذاتی صفات کا جع اور فعلی صفات کا افتر اق مراد لیتے ہیں۔ کیکن سیاری حضرات کے زد کی ان علی سے کوئی معنی بھی مراد نہیں ۔ اس لیے اب میں ان عبارات سے اس کی حقیقت معلوم ہو جائے اور جع دقفر قہ سے مشائن کے ہر طبقہ کی مراد کا تخصی محکم ہوا کا اور کا مقصد اور ان جائے اور جع دقفر قہ سے مشائن کے ہم طبقہ کی مراد کا تحقیق محکم ہوا کا ہوجائے ۔ وہ اللہ التو فیق

## جمع اورتفرقه كابيان

حق تعالى في تمام لوگوں كواپنى ' دعوت ' ميں جن كيا ہے جديدا كد فرمايا وَ اللّٰهُ يَدْعُو الّٰى دَارِ السَّكَامِ بَهُمْ اللّٰهُ يَدْعُو اللّٰى دَارِ السَّكَامِ بَهُمْ اللّٰهُ يَدْعُو اللّٰى دَارِ السَّكَامِ بَهُمْ اللّٰهُ يَدْعُو اللّٰى حَسنَ يُشَعَلَى مِعاطِ مِن ان مِن تفريق كردى اور قرمايا وَ يَهُدِى مَسَنَ يَشَمَاءُ اللّٰى حِسرَ اطِ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقِيمُ مُواللُهُ يَدْ مَن اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ مَعْلَى اللّٰهِ اللّٰهِ مَعْلَى اللّٰ مُسْتَقِيمُ مُسْتَقَدُمُ مُسْتَقُدُمُ مُوالاً مُسْتَقِيمُ مُسْتَقَدِمُ مُسْتَقَدِمُ مُسْتَقَدِمُ مُسْتَقُدُمُ مُسْتَقُدُمُ مُسْتَقُدُمُ مُوالاً مُن مُن مُوالاً مُسْتَقُدُمُ مُوالاً مُن مُوالاً مُن مُوالاً مُن مُوالاً مُوالاً مُن مُوالاً مُسْتَقُدُمُ مُوالاً مُن مُوالاً مُوالاً مُعْنَى مُسْتَقُدُمُ مُوالاً مُن مُوالاً مُوالاً مُولاً مُولا مُولاً مُولالاً مُولالاً مُولا مُولاً مُولاً مُولا مُول

فالمحجرب)

حضرت ابراہیم علیہالسلام کوتو تھم دیا کہ اساعیل کا گلا کاٹ دولیکن خود بیدچا ہا کہ نہ کاٹے ،اور البلیس کوظکم دیا که حضرت آ دخ کونجده کرلیکن خود میرچا با که ده سجده نه کرے اور حضرت آ دم مے کہا کہ گندم نہ کھانالیکن خود چاہا کہ وہ کھا لے،اس طرح کی بہت سی مثالیس موجود ہیں … ایس "جمع وہ بے جواس کے اوساف سے جمع ہواور تفرقہ وہ ہے جواس کے افعال کی بدولت جدا ہو' اور بیسب کچھ حق تعالیٰ کے ارادے کے اثبات میں مخلوق کے اراد بے کامنقطع ہونا اور مخلوق کے تصرف کاختم ہو جانا ہے .....جمع اور تفرقہ کے متعلق جتنا کچھ میں نے بیان کیا ہے مشائخ طریقت کے ساتھ اس میں معتزلہ کے علاوہ تمام اہل سنت کا اتفاق ہے تا ہم بعدازیں ان عبارتوں کے استعال میں اختلاف ہے۔ ایک گروہ ان کوتو حید پر استعال کرتا ہےاں گروہ کے حضرات کہتے ہیں کہ جمع کے دودر بے ہیں ایک حق تعالیٰ کے ادصاف اور د دسرابندے کے اوصاف میں۔جو درجہ ادصاف حق تعالٰی میں ہے وہ تو حید کا راز ہے اور بند ے کاکسب اس سے منقطع سے اور جو درجہ بندہ کے اوصاف میں ہے وہ تو حید کے مسئلہ پر سیچ عقیدے اور صحیح ارادے سے عبارت ہے اور یہ تول حضرت ابوعلی رود بارٹ کا ہے ..... اور دوسراگر د ہو ہ ہے جوان کوصفات باری تعالی پراستعال کرتا ہے بی<sup>ح</sup>ضرات کہتے ہیں کہ جمع حق تعالی کی صفت ہےاور تفرقہ حق تعالیٰ کافنٹل ہےاور اس کے ساتھ بندے کے کسب کا کوئی تعلق نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کے ساتھ خدائی میں کوئی بھی تنازع کرنے والانہیں۔ پس ذات ادرصفات کا جمع ای کی ذات کے لئے ہےاس لئے کو:

المجمع التسوية فى الاصل جمع اسل ميں برايركر نے كانام ہے۔ اوراس كى ذات وصفات كے علادہ كوئى چيز بھى اس كے ساتھ مسادى نہيں اوران كے افتر اق ميں تلوق كى تفصيل اور عبارت جمع نہيں ہو سكتى ۔ اس بات كامعنى بيہ ہے كہ چن تعالى كى صفات قديم ہيں اور وہ ان كے ساتھ موصوف ہے اور ان كا قيام اس كى ذات كے ساتھ ہے اور ان كا وجوداس كے ساتھ خصوص ہے، اور وہ اور اس كى صفات دو مخلف چيزيں نہيں كيونكہ اس كى وحدانیت میں فرق اور تعداد جائز نہیں ہے۔ اس تھم کے اعتبار سے جمع کا اطلاق اس معنی کے بغیر درست نہیں ہوگا۔

احكام ميں تفرقه

یہ خداوند جل جلالہ کے افعال میں جوسب عظم میں متفرق ہیں۔ ایک کیلئے و جود کا عظم ہے تو دوسرے کیلئے عدم کا ..... باتی جو عدم ممکن الوجود ہواس میں ایک کیلئے فنا کا ادر دوسرے کیلئے بقا کا حظم ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ ایک اور گروہ ان الفاظ کاعلم پر اطلاق کرتا ہے وہ حضرات کہتے ہیں کہ الد جہ مع علم التو حید و التفرقة جتی ، التد کی تو حید کاعلم اور تفرقہ التد کے احکام علم الاحکام کا حکام تفرقہ ..... مشائخ میں سے ایک بزرگ نے بھی اسی طرح کی بات کی ہے کہ:

ال جمع ما اجتمع عليه اهل العلم جع ده ب جس پر ابل علم منفق مول اور تفرقه والتفرقة ما اختلفوا فيه وه ب جس مين ابل علم كااختلاف مو-پحر جمهور محققين صوفيه (اللد تعالى ان ب چېروں كوتروتا زه ر ب ) عبارات اور رموز ميں لفظ

پر بہور میں سو جیر اللہ حالی ان سے پہروں وروں روار سے ) حبارات اور روایں لطط تفرقہ سے مراد بند بے کے اعمال اور کسب ہے اور جمع سے مرادحق تعالیٰ کے مواہب و عطیات ہیں۔ یعنی مجاہدہ اور مشاہدہ مراد ہیں سے پس بندہ اینے مجاہدے اور محنت سے جو چیز حاصل کرتا ہے وہ سب تفرقہ میں اور جو چیزیں بندہ کو تحض حق تعالیٰ کی عنایت اور ہدایت سے حاصل ہوتی ہیں وہ سب جمع ہیں سسہ اور بندے کی عزت اس میں ہے کہ وہ اپنے افعال کے وجوداور مجاہدات کے امکان میں حق تعالیٰ کے فضل و کرم میں مستفرق پائے اور مشاہدہ کو ہدایت الہٰی کے پہلو میں محدوم پائے لیں اس طرح اس کا پورا قیام حق تعالیٰ کے ساتھ ہوگا

كشف المحجوب

اور حق تعالی اس کے اوصاف کاو کیل وکار ساز ہوگا اور اس کے تمام افعال کی اضافت اس کی طرف ہوگی یہاں تک کہ وہ اپنی نظل کی نسبت ۔ بھی چھوٹ جائے گا۔ جیسا کہ پنج سر تابیت نے ہمیں جر کیل ۔ اور جر ٹیل نے خداوند تعالیٰ ۔ خبر دی کہ حق تعالیٰ نے فرمایا: لا یہ زال عبد دی یہ قسو ب اِلَہ تی میرا بندہ مسلس نوافل کے ذریعہ میر اقرب ب النوافل حتی احببته 'فاذا احببتُه ' حاصل کرتا ہے حق کہ میں اس کو دوست بتا میں ایندہ مسلس نوافل کے ذریعہ میر اقرب کو دوست بتا کو سن سمعًا و بصر آویڈ اول سَانًا لیتا ہوں ، لیس جب میں اس کو دوست بتا فیس یہ میں اس کی کے دوست یا وَبِیَ یہ طِشُ وَبِیَ یہ طِشُ اور نہان بن جاتا ہوں کہ وہ مجھ سے دی سنتا بچھ سے ہی دیکھا میر ۔ ساتھ ہی ایو کہ

اور مرب ذریع بی پکڑتا ہے۔ لیعنی جب ہمارا بندہ مجاہدہ کے ذریع ہم یے قریب ہوتا ہے تو ہم اس کواپنی دوتی کی منزل تک پینچا کر اس کی ہت کو اس میں فنا کر دیتے اور اس کے افعال کی نسبت اس کی طرف سے الحادیۃ بیس تا کہ وہ جو کچھ سے ہمارے ذریعے سے، جو بچھ کیے ہمارے ذریعے سے کہے، جو پچھ دیکھ ہمارے سبب سے دیکھے اور جو پچھ پکڑ سے ہمارے سبب سے ن پکڑے ۔ یعنی ہمارے ذکر میں ہمارے ذکر سے مغلوب ہو کر اس کا کسب اس کے ذکر سے فتا ہوجا تا ہے اور ہماری یا داس کے ذکر پر اس طرح عالب آجاتی ہے کہ اس کے ذکر سے آ دمیت کی نسبت منقطع ہو جاتی ہے۔ لیس اس کا ذکر ہمارا ذکر ہو جاتا ہے جس کہ منا کے ذکر سب حالی ما اغطَم شانی اور آپ جو پچھ کہ در ہے تھا سکا نشانہ و یے تو ان کی اپنی زبان ہی تھی لیکن کہنے والی می تعالی کی ذات تھی ، اور رسول الند مظلیت نے فر مایا کہ:

كشف المعجوب)

الحق ينطق على لِسان عُمَرُ محمر اروق كَى زبان برص بولما ہے۔ اس کی حقیقت مدیر ہے کہ جب حق تعالی کا اقتدار، آ دمیت پرا پناغلبہ ظاہر کرتا ہے تو اس کی ہتی کواس سے چھین لیتا ہے جن کہ اس کا بولنا اس کا بولنا ہوجاتا ہے۔ وہ محال لا زم آئے بغیر کہ حق تعالی مخلوقات نے ساتھ امتزاج پائے یا متحد ہو جائے یا تمام چیز دن میں حلول کرے کیونکہ اللہ تعالیٰ ان تمام باتوں سے پاک اور بہت بلند ہے جو کمد اور بے دین ۔ لوگ اس کی طرف منسوب کرتے ہیں ..... پس پیرجائز <sup>ہ</sup>ے کہ حق تعالیٰ کی دوتی بندے کے ° دل برغالب ہوجائے اور اس کے غلبہ اور دوئن کی زیادتی کو برداشت کرنے سے عقمل اور طبعت عاجز آجائ ادراس كامعاملداي اكتساب يصرماقط موجائ اس وقت اس مرتبد ومقام كوجع كيت مين ..... چنانچه رسول الله علي في تعالى كى ياد م متغرق ادر حق تعالى كى دوی میں مغلوب یصح وان سے ایک فعل صادر ہوالیکن خدا تعالیٰ نے اس کی نسبت ان کی طرف سے اٹھا دی ادر فرمایا کہ وہ فعل تو میر افعل تھا نہ کہ تمہارا با دہجود یکہ اس فعل کامحل ادر نشانه صور علیه کی ذات تھی۔ مثانہ صور علیہ کی ذات تھی۔ اے محمد ادہ مٹھی بھرخاک دشمنوں کے جبروں وَمَارَعَيْتَ إِذْرَعَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يتم في بين بم في يعينك تفي -رَمْي ادر جب اس طرح کا ایک تعل حفرت داؤ وعلیه السلام ، احاصل موا توحق . تعالى نے کہا: اوردادَة في جالوت كول كيا-وَقَتَلَ دَاودُ جَالُوُتَ کوتکہ داؤ دعلیہ السلام اس وقت حالت تفرقہ میں تھ .....اوران ودا دمیوں کے درمیان برا فرق ہے جن میں ہے ایک کے فعل کی اضافت تو حق تعالیٰ اس بندے کی طرف ہی کریں اور دیک آفت وحوادث بھی ہے اور دوسرے آ دمی کے فعل کی نسبت اپنی وات کی طرف کریں جب کہ حق تعالیٰ خود قدیم اورآ فات وحوادث ہے یاک ذات ہے پس جب کسی

كشف المحجوب

آ دمی سے ایسافعل طاہر ہو جوانسانوں کے افعال کی جنس میں سے نہ ہوتو لامحالہ اس کا فاعل حق جل جلاله خود ہوگا۔ مجمز ےادر کرامتیں سب ای کے ساتھ مقرون ہیں ..... پس جوافعال عام عادت کے مطابق ہوں وہ سب تفرقہ ہوں گےادر جوافعال خلاف عادت ہوں وہ سب جمع ہوں گے۔اس لئے ایک رات میں'' قاب قوسین'' کے مقام تک پنچ جاتا عادت کے مطابق نہیں ہےادر بیدی تعالی کے فعل کے بغیر نہیں ہو سکتا۔ اس طرح کسی پوشیدہ چیز کے بارے میں صحیح خبر دے دینا بھی عادت کے مطابق نہیں اور یہ بھی فعل خدادندی کے بغیر نہیں ہوسکتا ادر آ گ سے ندجلنا بھی خلاف عادت ہے ریچی فغل خدادندی کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ پس حق تعالیٰ اپنے انبیاءادرادلیاءکو ججز ےادرکرامتیں عطا کرتا ہےادرا پے قعل کوان کے ادران کے فعل کواپنے سے منسوب کرتا رہتا ہے۔ کیونکہ اس کے دوستوں کافعل خود اس کا پنا قعل ہوتا ہےادران کی بیعت اس کی بیعت آدران کی اطاعت خوداس کی اطاعت ہوتی بجعيما كداس في خود بى ارشاد فرمايا ب كه: بیتک جولوگ آپ سے بیعت کررے ہیں وہ إِنَّ الَّذِيْنَ يُبْمَا يُعُوُنَكَ إِنَّمَا يُبَايعُوُنَ در حقيقت التد تعالى ب بيعت كرر ب بي . الله نيز ارشادفرمايا كه: جس نے رسول کی اطاعت کی تو گویا اس وَمَنُ يُُطِع الرَّسُوُلَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّهَ فالتدتعالى كماطاعت ك پس اولیاءاللہ اسرار وباطن میں توحق تعالٰی کے ساتھ حالت جمع میں ہوتے ہیں

لیکن اپنے اعمال میں اور خلاہری طور پر حالت تفرقہ میں ہوتے ہیں تا کہ باطن کے حق تعالی کے ساتھ جمع ہونے سے ان کی ددتی متحکم ہواور خلاہری طور پر افتر اق میں بندگی کو قائم رکھنا صحیح ہو۔ جیسا کہ حالت جمع میں مشائنے میں سے ایک بڑے بزرگ نے فر مایا کہ شعر تو میرے باطن میں ثابت ہو گیا تو میری زبان نے تیرے ساتھ سرگوش کی ، پس ہم

كشف المحجوب) 408 بعض معانی کے اعتبار سے توجمع میں اور بعض معانی کے اعتبار سے تفرقہ میں ہیں۔۔۔۔ پس تیری بلند شان نے اگر بتھ کو میر کی آنکھ سے غائب بھی کردیا تو میر ہے جذبہ محبت نے پھر بھی تخصی میرے لئے پناہ بنادیا.. اس میں اس بزرگ نے باطن کے حق تعالیٰ کے ساتھ ملنے کو جمع اور زبان کی مناجات کوتفر قد کہا ہے،اور پھر جمع اورتفر قہ ودنوں کواپنے اندرعلامت بنایا ہےاوراس کی اصل اينة آب كوقر ارديا ب ..... اور يكام برا ابن اطيف ب وباللد التوفيق -

جمع اورتفرقه ميں اختلاف

كشف المحجوب)

مشقت محسوس نه ہوتی ہو دہ اگر اس کوعین اعمال کی نفی میں سمجھنے لگھتو پیر بہت بڑی غلطی پر ہے۔۔۔۔اور یہ جائز ہے کہ بندہ مجاہدہ وریاضت کے سبب ایسے مقام پر پینچ جائے کہ اپنے تمام ادصاف کومعیوب اور ناقص بجھنے گھے کیونکہ جب وہ اپنے اچھے ادصاف کوبھی عیب کی نگاہ سے اور ناقص دیکھے گا تو اسے اپنے بڑے ادصاف تو اور بھی زیادہ بڑے ادر ناقص نظر آ کی گے ..... می نے یہ بات یہاں اس لئے بیان کردی ہے کہ جاہلوں کا ایک طبقہ اس معاملے میں نلطیٰ میں پڑ گیا ہے جوحقیقت سے برگانگی کی دلیل ہے وہ کہتے ہیں کہ'' جب مقصود کاحصول ہماری کسی بھی کوشش اور جدد جہد کا بتیجہ نہیں کہ ہمارے افعال ادراطاعات سب ؓ عیب دار ہیں تو بھر ناقص مجاہد ے کا اختیار نہ کرنا ہی اسے اختیار کرنے سے زیادہ بہتر ہو گا۔۔۔۔ میں ان سے کہتا ہوں کہ'' انسان کیلیح مل کوہم ادر تم نعل کہنے پر شفق ہیں ادرافعال كوكل عيب اورشروآ فت كاسر چشمه كہتے ہيں تولا محالد فعل کا نہ كرنا بھی ايك فعل ہو گا جب كرنا اور نہ کرنا دونوں فعل ہوئے اور فعل محل عیب ہوتا ہے تو پھرتم نہ کرنے کو کرنے سے کس طرح زیادہ بہتر جانتے ہو؟ بیتو خلاہر خسارہ ادرواضح نقصان ہے پس مومن اور کافر کے درمیان بہ براہی اچھافرق ہے اس لئے کہ مومن اور کا فرسب متفق ہیں کہ بندوں کے افعال محل عیب ہوتے ہیں پس مومن توحق تعالیٰ کے عکم کی دجہ ہے کرنے کو منہ کرنے سے بہتر جانتا ہے اور کافرانخطل کی دجہ سے نہ کرنے کو کرنے سے بہتر جانتا ہے ..... پس جمع یہ ہے کہ رویت و مشاہدہ کی حالت میں تفرقہ کی آفت کیلیج اس سے تفرقہ کا عکم ساقط نہ ہوجائے اور تفرقہ پیہ ے کہ جمع کے حجاب میں بھی تفرقہ کو جمع ہی شمجھ ...... حضرت مزین کبیر اس معنی میں فرماتے مم الجمع الخصوصية والتفرقة العبودية موصول أحَدِ هما بالاخِر غير معقول عنه

(حق تعالیٰ کے مشاہدہ سے خاص ہونا بندے کیلئے جمع ہے اور اس کی عبودیت بندہ کیلیے تفرقہ ہے اور بید دونوں آ کپس میں ملے ہوئے ایک دوسرے سے جدانہیں ) کیونکہ مشاہدہ سے



شف المحج

مخصوص ہونے کی علامت خود عبود یت کی حفاظت ہے، جب معاملات کا دعوئ کرنے والا اپنے معاملات میں قائم نہ ہوتو وہ اپنے دعویٰ میں جموٹا ہوتا ہے۔ پس یہ تو جائز ہے کہ تن تعالیٰ کے احکام کو پورا کرنے میں مجاہدے کا بو جھ اور تکلیف کا رنج اس سے اٹھ جائے لیکن اس کے ساتھ ساتھ بغیر کسی واضح عذر کے جوشر بعت کے حکم میں عام ہوا حکام کا بجالا نا اس کے ساتھ جت ہی رہے گا ۔۔۔۔ اور میں اس کی ذرا وضاحت کرتا ہوں تا کہ تہیں اچھی طرح معلوم ہو جائے چنا نچہ جان لو کہ جت دوشم کی ہوتی ہے۔۔۔۔ پہلی جت سلامت اور دوسری جت تک میر! جت سلامت تو یہ ہے کہ احوال کے غلبہ، وجد کی قوت اور عشق کے اضطراب میں حق تو الی سامنے آئیں اور ان حالتوں میں اپنے بند ہے کہ تھوت اور عشق کے اضطراب میں حق کے خلام پر اپنے احکام کو جاری کر کے اسے ان پڑ مل کرنے میں اپنی پناہ میں لئے رکھیں اور اس کو جاہدہ کہ ساتھ آرا ستہ کردیں۔

جیسا که حضرات سہل بن عبداللد، ابو حفص حدادٌ، ابو العباس سیاری مرزدی صاحب ند بهب بایز بد بسطامیٌ، ابو بکر شبلیٌ ، ابو الحسن حصریٌ اور کبار مشائخ کی ایک جماعت جو بمیشه مغلوب الحال رہتے تھ لیکن جب نماز کا دقت آجاتا تو یہ اپنی اصل حالت پر لوٹ آتے اور جب نماز اداکر چکتے تو پھر مغلوب الحال ہوجاتے اس لئے کہ جب تک تم کل تفرقہ میں رہو گے تم ، تم ، ی ہو گے اور احکام ، بحالا و گے لیکن جب حق تعالیٰ تمہیں جذب کر کے مغلوب بنا دے گا تو دہ اپنے احکام کی زیادہ بہتر طریقے سے تجھ پر نگاہ رکھ گا اور دونوں جبت محفوظ کر ےگا ایک ہی کہ بندگی کی علامت تجھ سے ندا شے اور دوسری ہی کہ دہ اپنے اس وعد ے کو بھی قائم رکھے کہ میں تحدیق تعالیٰ تمہیں کروں گا ۔....اور جع تک ہر رہے کہ بندہ احکام کے معاملہ میں دیوانداور بہوں ہوجاتے اور اس کا حکم پاگلوں کی طرح ہوجائے اس معاملہ میں دیوانداور بہوں ہوجائے اور اس کا حکم پاگلوں کی طرح ہوجائے ایں معاملہ میں دیوانداور بہوں ہوجائے اور کا حکم پاگلوں کی خل ہر ہے کہ بندہ احکام کے معاملہ میں دیوانداور بے ہوں ہوجائے اور کا حکم پاگلوں کی طرح ہوجائے ایں معاملہ میں دیوانداور ہوتا ہوجائے اور کارے میں کہ ہوتا ہو

شف المحجوب)

جم کیلئے کوئی مخصوص مقام نہیں ہے اور نہ ہی کوئی الگ حال ہے کیونکہ جمع نام ہے اپنے مطلوب کے حصول کیلئے ہمت کوجع کرنے کا۔ چنانچہ کس جماعت کوتو اس معنی کا کشف مقامات میں ہوتا ہےادرکسی کواحوال میں۔اوران دونوں اوقات میں صاحب جمع کی مراد ۔ مراد کی نفی سے حاصل ہوتی ہے کیونکہ <sup>و</sup> تفرقہ جدائی ہےادر جع ملاپ ہے، اور یہ جملہ تما م چزوں میں درست آتا ہے جیسا کہ حضرت لیقوب علیہ السلام کا ارادہ حضرت یوسف علیہ السلام کے ساتھ جمع تھا کہ ان کے ارادے کے علاوہ آپ کوکوئی ارادہ نہ سوجھتا تھا اور محتوں کے ارادہ کا جمع کیلی کے ساتھ تھا کہ پوری دنیا میں وہ اس کے علاوہ کسی کونیدد کیھنا تھا اور اس کیلیے تو تمام موجودات لیلیٰ کی ہی صورت تھیں ،اس طرح کی مثالیں بہت ی ہیں جسیا کہ حضرت بایزیڈایک دن اپنے عبادت خانے میں سے کہ ایک آ ومی آیا اور پو چھا کہ'' ھل ہویزید فی البیت ''(کیابا پزید کھر میں ہیں؟) تو آپ نے جواب دیا کہ ' کھل فی البيت الا الله" ( كمر من توالله السواكو أن تبيس ب) يعنى حضرت بايزيد كمر ي من عل موجود تھے لیکن جواب بید دیا کہ میرے گھر میں حق تعالیٰ کے علاوہ کوئی چیز نہیں ہے ..... مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ ایک درویش مکہ کرمہ میں آیا اور خانہ کعبہ ے *سامنے ایک سال تک اس طرح بیشار ہا کہ ندا*س نے کھانا کھایا، نہ یانی پیا، نہ نیند کی ادر نہ رفع حاجت کی اس نے اپنی جس ہمت دارادہ کوخانہ کعبہ کی روئیت کی طرف منسوب کیا تھا وی گویاسی کیلئے جسم کی غذ اادر جان کایانی ہو گیا

ان تمام باتوں کی بنیاد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ابنی عبت کے خمیر کو جو کہ ایک جو ہر ہے، کلڑ یے کلڑ نے کر کے تقنیم کرتے ہیں اور اپنے دوستوں میں سے ہر ایک کیلئے اس کی محبت میں گرفتاری کی مقداران کلڑوں میں سے ایک کلڑا مخصوص کر دیتے ہیں، اس وقت انسانیت کا جوش ،طبیعت کالباس ، مزاج کا پر دہ اور روح کا تجاب اس سے اٹھ جاتا ہے یہاں تک کہ محبت کا دہ ایک کلڑا اپنے ساتھ ملنے والی قوتوں کے اجزاء کواپی صفت میں ڈھال لیتا ہے

شف المعجوب حتی کہ دہ مجسم محبت بن جاتا ہےاوراس کی تمام حرکتیں اس کے ساتھ مربوط ہوجاتی ہیں۔ بیہ وہ حالت ہے جس کوار باب تصوف اور اہل زبان جمع کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ اس معنی میں حضرت حسبین بن منصور کہتے ہیں کہ

''میں حاضر ہوں اے میرے آقا ومولا میں حاضر ہوں میں حاضر ہوں ا<sub>کے</sub> میرے مقصد دمعنی میں حاضر ہو۔۔۔۔۔اے میری ذات اور دجود کی اصل ادرا ہے میری ہمتوں یے منتبی ۔ اورا بے میری کلام اور میر بے اشار بے اور کنا ہے ..... اے میر بے کل کے کل اور اے میر کان اور میر کی آئکھ۔۔۔۔۔اور اے میرے تمام جسم اور میرے اعضا واجزا ۔۔۔۔۔ میں تیری بارگاہ میں حاضر ہوں ۔

پس جوکوئی اینے ادصاف میں مستعار اور عارضی ہوتا ہے اس کا اپنے وجود کو ثابت کرنا بھی اس کیلئے باعث ننگ وعار ہوتا ہے کہ دونوں جہاں کی <del>طرف اس کی توجہ </del>کفر ہوتی ہےادرموجودات اس کی ہمت میں ذکیل درسوا ہوتے ہیں۔ پھراہل زبان حضرات کا ایک گردہ کلام کرتے دفت عہادت کونتجب انگیز بنانے کیلئے سے کہدد بتا ہے کہ مید جمع الجمع ہے میہ کلمہ عبارت کے اعتبار سے تو اچھا ہے تا ہم معنی کے اعتبار سے بہتر یہ بھی ہے کہ جس کی جس نہ کہا جائے ۔ کیونکہ پہلے تفرقہ ہوگا تو پھر ہی اس پر جمع کا دارد جائز ہوگا اور جب جمع کی جمع ہو گی تو وہ تو تفرقہ بن جائے گا ادرجم کواپنے حال ہے گراد **ے گا ادر بی** عبارت محل تہمت بن جائے گی کیونکہ جوشخص حالت جمع میں ہواس کواپنے اد مریضے یا ادھرادھرکوئی چیز نظر نہیں آنی۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ معراج کی رات پیغمبر ﷺ کو دونوں جہان اور یوری کا سَات دکھائے گئے لیکن آپ نے سی چیز کی طرف بھی توجہ نہ کی کیونکہ آپ جع کے ساتھ جمع تصاور جع ہونے دالے کیلئے تفرقہ ،مشاہدہ نہیں بن سکنا یہاں تک کہ حق تعالی نے فرمایا کہ 'مَا ذَاعَ الْبَصَوُ ومَا طَعَى " ( يَغْبِر عَلَيْهُ كَآ نَكْهُ نَعْتُكَا اور ند حد - كَرْرى) میں نے ابتداء ہی میں اس مضمون پر ایک کتاب تصنیف کر کے اس کا نام

" تر تماب البیان لا بل الصیان 'رکھ دیا تھا اور اپنی کتاب' بر بر القلوب' میں بھی جمع کے باب میں چند داضح فصلیں لکھ دی تھیں۔ اب میں نے ضرورت کے مطابق اتنی مقد ارلکھ دی ہے۔ صوفیہ کے خد مب بیار سیاں کا پہی طریق تھا جو میں نے بیان کر دیا جو کہ صوفیہ کے مقبول اور محقق فرقوں میں سے ایک ہے ۔۔۔۔ اب میں بے دینوں کے اس گروہ کی طرف متوجہ ہوتا ہوں جوصوفیہ کے ساتھ اپنی دابتگی کا دعویٰ کرتا ہے اور ان کی عبارتوں کو اپنے الحاد د بودینی کیلیے استعال کرتا ہے اور ان کی عزت میں اپنی ذات کا چھپائے ہوئے ہے تا کہ اس گروہ کی غلطیاں ظاہر ہو جا کی اور مرید حضر ات ان کے مکر وفر یب اور ان کے دعووٰں سے محفوظ ہو جا کیں اور اگر اللہ جا ہیں تو اپنے آپ کو ان سے بچالیں۔ اور معاملہ تو تمام اللہ میں کے ہاتھ میں ہو را کہ میں اور میں تو اپنے آپ کو ان سے بچالیں۔ اور معاملہ تو تمام اللہ

فرقه حلوليه

كشف المحجوب

كشف المعجوب

ہیں.....اور دوسرا گروہ اپنے مقولوں کی نسبت فاری کے ساتھ کرتا ہے اور وہ دعویٰ کرتا ہے کہ بیہ مذہب حضرت حسین بن منصور کا ہے، حالا نکہ اس بے دین گردہ کے علاوہ <sup>ح</sup>ضرت حسین بن منصور کے ساتھیوں میں ہے کسی کا یہ مذہب نہیں اور میں نے ابوجعفر حیدلانی کو عراق میں دیکھا کہ وہ اپنے حیار ہزارطاجی ساتھیوں کے ہمراہ پریشان حال موجودتھا اور دہ سب ان مقولوں کی وجہ سے فارش پرلعنت کرر ہے تھےاوراس کی اپنی کھی ہوئی کتابوں میں بھی جو کچھ ہے دہ تحقیق برینی ہے .....اور میں علی بن عثان ہور کی کہتا ہوں کہ 'میں یہ نہیں جانتا کہ فارس اور ابوحلمان کون تھاور کیا کہتے تھے؟ لیکن جوکوئی بھی کسی ایسے قول کا قائل ہو جو تو حید کے منافی ادر تحقیق شرگ کے خلاف ہواس کیلئے دین میں کوئی حصہ نہیں ہےادر جب دین ہی جو کہ اصل اور بنیا د ہے' <sup>مش</sup>حکام نہ ہوتو تصوف میں جو کہ اس کاثمر ہ اور فرع ہے تو اس ہے بھی زیادہ خلل ہوگا اس لئے کہ کرامتوں کے اظہاراور دلاکل کے کشف کا اہل دین اور توحید پرستوں کےعلاوہ کسی پر تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ ان عقائد کے قائل لوگوں کو تمام غلطیاں روح کے بارے میں لاحق ہوتی ہیں۔اب میں ان سب کو بیان کرتا ہوں اور قانون سنت کے مطابق اس کے احکام بیان کرتا ہوں اور اس بیان میں محدول کے مقالات مغالطےادر شہے بھی پیش کردں گا تا کہ تمہیں''اللہ تعالیٰ تمہیں تو فیق دے'' اس سے قوت حاصل ہو کیونکہ اس میں فساد بہت زیادہ ہے، وباللہ التو فیق ۔

## روح كابيان

جان لو کہ روح کے وجود کے بارے میں جاننا ضروری ہے حالا نکیہ اس کی اصل حقیقت معلوم کرنے سے عقل عاجز ہے امت کے علا وحکما میں سے مرتخص نے اپنے علم و قیاس کے مطابق اس بارے میں کچھنہ کچھ کہا ہے، نیز کا فرگر وہوں نے بھی اس میں گفتگو کی ہے اور جب پہود کے سکھانے پر کفار قرایش نے نصر بن حارث کو رسول اللہ علیہ بھی ہے پا س

شف المحجوب

ہمیجا تا کہ دہ آ ب ےردح کی کیفیت اور ماھیت ہے متعلق سوال کر بے تو خدادند تعالیٰ نے ادلاتواس کے وجودکوٹابت کرتے ہوئے فرمایا کہ وَيَستُلُونَكَ عَن الرُّوح '' (ادروہ مشرک آپ ہےروح کے بارے میں یو چھتے ہیں)ادر پھراس کے قتریم ہونے کی کفی کی اور فرمایا" فحصل السروع مَنْ أَعُو دَبِّس " ( آب كهد يجت كدروح مير ب رب ك امور میں سے ایک امر بے ) ای طرح حضور علیہ نے بھی ارشاد فرمایا کہ 'آلا وائے جسد ود' مجندةً لَمَا تعارف منها اِنتلَفَ وَمَا تناكَرَ منها اخْتَلَفَ ''(روعي جُع كياكًا لشکر ہیں پس جنہوں نے عالم ارواح میں ایک دوسر ے کو پیچانا ان میں الفت پیدا ہو گئی اور جن کی آ پس میں وہ شنا سائی نہ ہوئکی دہ پختلف رہے )ای طرح کی بہت ی دلیلیں روح کے وجود پرموجود ہیں کیکن اس کی کیفیت اور حقیقت کا کہیں ہیان نہیں پس ایک گروہ کا کہنا ہے'' الروحُ هُوَ الحيوة التي يحيى بهِ الجسد ''(روح وه *زندگی ہے کہ جس کے سبب جسم* زندہ رہتا ہے )متکلمین کا ایک گردہ بھی ای کا قائل ہے اس حصر کے اعتبار ہے روح ایک ایسا عرض کے کہ جس کے ذرایعہ حق تعالیٰ کے عکم ہے جاندارزندہ رہتا ہے اوراس جاندار میں تالیف حرکت ادر مختلف اجزاء کابا ہم اجتماع اسی روح کی وجہ سے سے اسی طرح وہ اعراض بھی ای کی دجہ سے ہیں جن کے ساتھ دہ جسم ایک حالت سے دوسری کی طرف لوٹنا ہے . اورایک دوسرا گروہ بیکہتا ہے کہ''ردح زندگی کےعلاوہ کوئی چیز ہے کیکن زندگی اس کے بغیر پائی نہیں جاتی۔جس طرح کہ روح بغیرجسم کے نہیں پائی جاتی اور یہ کہان دونوں میں سے کوئی ایک بھی دوسرے کے بغیر ہیں پایا جاسکتا جس طرح کہ درداور اس کاعلم ہے اس لیے کہ بید دنوں مختلف چیز ہیں لیکن ایک دوسرے ہے جدانہیں ہوتیں۔اس معنی کے اعتبارے بھی ردح ایک عرض ہوگی جس طرح کہ زندگی ایک عرض ہے۔ پھر جمہور مشائخ اور اہل سنت وجماعت کی اکثریت کا کہنا یہ ہے کہ ''روح ایک ذات ہے صفت نہیں کہ جب تک وہ جسم کے ساتھ بیوست رہے اس وقت تک حق تعالیٰ اپنی عادت کے مطابق اس میں زندگی کر

كشف المحجوب

دیتے ہیں اورانسان کی زندگی بھی ایک صفت ہے اورانسان اس سے زندہ ہے لیکن روح انسان کے جسم میں ایک امانت ہے اور میہ ہوسکتا ہے کہ وہ آ دمی سے الگ ہو جائے اور آ دمی زندگی کی دجہ سے زندہ رہے جیسا کہ نیند کی حالت میں روح تو چلی جاتی ہے لیکن زندگی باق رہتی ہےتا ہم پینہیں ہوسکتا کہ روح کے چلے جانے کے بعدعلم اور عقل سلامت رہے اس المے کہ پیغبر اللی کا فرمان ہے کہ ' شہداء کی رومیں ایک جو ہر ہیں جو قائم بذاتہ ہیں اور پیغبر سیالی علیہ نے بیری فرمایا ہے کہ 'الارواح جند مجندۃ ''(ارداح جمع کئے گئے لشکر ہیں) لامحالہ کشکر تو باقی رہتے ہیں لیکن عرض پر نہ بقا درست ہوتی ہے اور نہ بن وہ اپنی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے پس روح اس لطیف جسم کا نام ہوگا جوخدا تعالٰی کے حکم سے آتا ہے اور اس کے حکم ہے جاتا ہے اور پیغ ہوتا ہے نے بیان کیا ہے کہ میں نے معراج کی رات حضرت آ دم صفى الله، يوسف صديق ،موىٰ كليم الله، بإرون حليم الله،عيسى روح الله اور ابرا جيم خليل الله صلوات التدعليهم اجمعين كوآسانو ل ميں ديکھا ہےتو لامحالہ وہ ان حضرات کی ارداح ہوں گی اورا گرردح عرض ہوتی تواپنی ذات کے ساتھ قائم نہ ہوتی تا کہاس کے وجود کی حالت میں پنیبر علیق اس کود کچہ سکتے کیونکہ اگر عرض ہوتی تو اس کے دجود کیلئے ایک محل ہونا چاہئے تھا جس محل کے ساتھ دہ عارض ہوتی ادر اس کامل جو ہر ہوتا کیونکہ جوا ہر مرکب ادرکثیف ہوتے ہیں( حالانکہ پنجبرﷺ نے انبیاء کی روحوں کوجسموں کے ہمراہ نہیں دیکھا ) پس معلوم ہو گیا کہ روح ایک لطیف شی ہے اور اس کاجسم بھی ہے جب وہ جسم ہے تو اس کود کچھنا درست ہوا خواہ بیدد کچھنا دل کی آ نکھ کے ساتھ ہی ہواور ریجھی درست ہوا کہ وہ پرندوں کے قالب میں ہوں ادر به بهمی درست ہوا کہ وہ ایسالشکر ہوں جن کا آناادر جانا ثابت ہو۔ جیسا کہ احادیث اس پر ناطق بي چنانچ فرمايا كُه فُسْلِ الدرُّوُحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي " ( كَهدد يَجْمَ كَدروح مير فَرب كا ایک امرب) گویای کاجسم میں آناادراس سے نکلناسب حق تعالیٰ کے عکم ہے ہے۔ باقی پیہاں ر ہااختلاف طحدین کا کہ وہ روح کوقنہ یم کہتے ہیں اس کی پرستش کرتے

ہیں اور اس کے علاوہ اشیا کا فاعل اور مد برکسی اورکونہیں مانتے اور وہ ارواح کو معبود از لی مد بر کہتے ہیں اور ان کا کہنا ہے کہ روح ایک جسم سے دوسرے جسم کی طرف بلیٹ بھی جاتی ہے۔۔۔۔اس شیبے کے علاوہ چلوق کو پیش آنے والے شبہات میں ہے کی شیبے پر اتنا الفاق نہیں ہے اس لئے کہتمام نصاری اگر چہ بیان اس کے خلاف کرتے ہیں کیکن در حقیقت ان کاعقبدہ یہی ہے نیز تمام ہندو،اہل تبت ،اہل چین اور چین سےادھرر بنےوالے بھی اس پر متفق ہیں۔اسی طرح شیعوں،قرامطیوں ادر باطنی فرقہ کے لوگوں کا بھی اسی عقیدے پر اجماع ہے اور وہ ددنوں باطل فر تے بھی ای قول کے قائل میں ...... ہمارے بیان کردہ گروہوں **میں** سے ہرگرد ہائ**ی تول ک**وزیا دہ مقدم سمجھتا ہے اور دلائل کے ساتھ اس کا دعوی کرتا ہے۔ہم ان تمام فرقوں ہے ہو چھتے ہیں کہ تہماری اس لفظ قد یم ہے کیا مراد ہے؟ کیا ایسا حادث مراد ہے جو صرف اپنے وجود میں قدیم ہویا ایسا قدیم جو ہمیشہ سے اور ہرا عتبار سے قدیم ہو؟ اگروہ کہیں کہ ہماری مراداس سے ایسا حادث ہے جو صرف اپنے وجود میں قدیم ہو تواس صورت میں تو ہمارے درمیان سے اختلاف ختم ہوجائے گا کیونکہ ہم بھی روح کواپیا حادث کہتے ہیں جوابے وجود کے اعتبار ہےجسم کے وجود سے قدیم ہے کہ پنجسر علی ا فرايا \_ كُهُ ْ إِنَّ اللَّهُ تعالىٰ حلق الارواح قبل الاجساد بماتى الفِ '' (بااشبه اللد تعالی نے ارواح کوجسموں ہے کئی ہزار سال پہلے پیدا کردیا تھا )اور جب اس کا حادث ہونا درست ہوگیا تو جب لامحالہ ہر حادث کی پیدا کرنے والے کے پیدا کرنے کاتحتاج ہوتا ہت پر درج بھی خدائے عز دجل کی مخلوق میں سے ایک جنس ہوگی جو د دسری جنس کے ساتھ پوست ہوتی ہے اور ان دونوں کے ایک دوسرے کے ساتھ پوست ہونے میں حق تعالی این تقدیر ہے زندگی بیدا کر دیتے ہیں.....بعض ارواح محلوق میں ہے ایک جنس اورجسم د دسری جنس ہیں۔ جب کی جاندار کی زندگی مقدر ہوتی ہے تو حق تعالی روح کوتکم دیتے ہیں تو وہ جسم کے ساتھ بیوست ہوجاتی ہےادراس طرح اس میں زندگی حاصل ہوجاتی ہے۔



كشف المعجوب

باتی روح کا ایک جسم سے دوسرے جسم کی طرف منتقل ہو جانا بھی درست نہیں کیونکہ جس . طرح ایک فخص کیلئے دد زندگیاں درست نہیں ای طرح ایک روح کیلئے بھی دد پخصیتیں درست نہیں ہیں سیا گراس بات پراحادیث ناطق نہ ہوتیں ادررسول اللہ باللہ نے ایم سیحی خبروں میں ہمیں اس کی اطلاع نہ بھی دیتے تو محض عقل کی رو سے بھی ردح کامنہوم سوائے زندگی کےاور پچھنہ ہوتا ادر بیصفت یہی ہوتی نہ کہ جو ہر جو قائم بذاتہ ہوتا ہے .....اور ا اگر دہ کہیں کہ اس قول ہے ہماری مرادابیااز لی قدیم ہے جو ہراعتبار ہے قدیم ہوتو ہم ان ے دریافت کریں گے کہ اچھا یہ قدیم بذا تہ قائم ہے یا بے قیام میں کس کا محتاج ہے؟ اگر وہ کہیں کہ روح ایسافتدیم ہے جو قائم بذاتہ ہےتو ہم ہو چھتے ہیں کہ پھر کیا دہی خداوند عالم ہے یا کوئی ادر؟ا گردہ کہیں کہ خدادند عالم تو وہ نہیں ہےتو اس صورت میں حق تعالٰی کےعلادہ ایک د دسرے قد یم کا اثبات لازم آئے گا جوعقل کے مطابق نہیں ہے کیونکہ قد مم محد دونہیں ہوتا ( یعنی اس کی ابتدادا نتهانہیں ہوتی ) کیکن یہاں توالک ذات کا وجود دوسرے کیلیۓ ضد بن رہا ب یعنی ان کی ابتداورانتها کی جدموجود ہے )اور بیا مرمحال ہے کہ قتد یم تو ہولیکن خداوند عالم نہ ہو،اوراگروہ کہیں کہ وہ خداوند عالم ہے، تو ہم کہیں گے کہ اس طرح وہ ردح تو قد يم ہوئى تا ہم مخلوق تو حادث ہےادرایک حادث کا قدیم کے ساتھ امتراج بالکل محال ہے اس طرح حادث کا قدیم کے ساتھ اتحاد، حادث کا قدیم میں حلول یا حادث کا قدیم کیلئے مکان ہونایا قدیم کا حادث کیلئے حال ہونا بھی محال ہے کیونکہ جو چز بھی کسی دوسری چز کے ساتھ بیوست ہوتی ہےادراں طرح جس چیز کیلئے ملنےاور جدا ہونے کی صفت موجود ہووہ حادث ہی ہوتی ہے کوئکہ حادث اشیا ایک دوسر کے جنس ہوتی میں ادر اللہ تعالیٰ اس چز سے بہت ہی زیادہ ب .....اورا گرده کہیں کہ وہ قدیم تو بے کیکن بذانہ قائم نہیں ہے بلکہ اس کا قیام غیر کے ساتھ یے ..... تو بید دعو کی بھی د دصورتوں سے خالی *نہیں ۔* یا تو و ہ صفت ہو گی یا عرض! اگر اس کو عرض کہیں تو لامحالہ یا اے کی محل میں ماننا پڑے گا پا ایحل میں اگر دہ کل میں کہیں تو دہ کل بھی تو

اس کی طرح اپنے قیام میں کسی دوسرے کامختاج ہوگا۔اس صورت میں ان دونوں میں سے کسی بریمی قدیم کااطلاق کر ماباطل ہوگااورا گروہ کہیں کہ وہ عرض لاکل میں ہے تو بیجی محال ہے کیونکہ جب عرض اپنی ذات میں قائم ہی نہیں رہ سکتا تو ایکل میں اس کا قیام <sup>س</sup>ی طر<sup>ح بھ</sup>ی معقول نه ہوگا.....ادراگر دہ یوں کہیں کہ روح ایک قدیم صفت ہے جیسا کہ طولیہ ادر تناخیہ فرقہ کےلوگ کہتے ہیں۔تویہ بھی محال ہے کہ تن تعالٰی کی ایک صفت قدیم مخلوق کیلئے صفت ین جائے۔اورا گریہ درست مان لیاجائے کہ تن تعالٰی کی حیات مخلوق کی صفت بن جاتی ہے تو پھر یہ بھی مانتا پڑے گا کہ دق تعالیٰ کی قدرت مخلوق کی قدرت بن جائے ( حالانکہ بید محال ہتو وہ بھی محال ہی ہوگی )اور جب کہ صفت موصوف کے ساتھ قائم ہوتی ہے تو یہ کس طرح جائز ہوگا کہ صفت قدیم کا موصوف حادث ہو۔ پس لامحالہ قد یم کو حادث کے ساتھ کوئی تعلق نہ ہوگا ادر لمحدین کا قول اس بارے میں باطل ہے اور روح حق تعالٰی کے فرمان ہے ایک مخلوق باور جوکوئی اس کے علادہ کسی اور عقید ے کا قائل ہواس کا مکابرہ داضح ہے اور وہ حادث کو قدیم سے ممتاز بی نہیں کر سکتا اور بیہ ہر گز جائز نہیں کہ کوئی ولی اپنی ولایت کے درست ہوتے ہوئے حق تعالیٰ کے اوصاف ہے جاہل ہو......اللہ تعالیٰ کا بےحد شکر ہے کہ اس نے ہمیں بدعت اور نفسانی خطرہ ہے محفوظ رکھا ہے اور ہمیں عقل نصیب فرمائی کہ اس کے ساتھ ہم اس کی ذات میں غور اور اس کی وحدانیت پر استدلال کرتے ہیں اور ایمان عطا فرمایا تا کہ ہم اسے بیچان سکیں۔ وہ ایسی حمد وثنا کے لائق ہے جس کی کوئی انتہا نہ ہو۔ کیونکہ ہاراتعریف کرنامتنا بی ہے لیکن اس کے انعام داکرام لامتنا بی میں ۔ خلاہر ہے کہ متنا بی حمد۔ اس کے لامتابی انعامات کے مقابلے میں مقبول نہیں ہوتی ..... جب اہل ظاہر نے اہل اصول سے رید حکایات سن لیس تو انہوں نے سمجھا کہ شاید تمام ارباب تصوف کے یہی عقائد ہیں یہاں تک کہ وہ اس تقلین منطی اور واضح نقصان کی بدولت ان با توں کے جمال سے ہی حجاب میں ہو گئے اور ولایت حق کی لطافت اور تجلیات رہانی کی روثنی ان پر پوشید ہ ہوگئی

كشف المعجرب

کیونکہ اس راہ طریقت کے بزرگوں اور سرداردں کیلئے لوگوں کا انہیں رد کر دیتایا قبول کر لینا دونوں برابر بیں کہ انہیں اس کی ذرہ برابر پر داہ نہیں ہوتی ۔ دانلہ اعلم بالصواب ۔

مثارَّخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ ''الو وح فی المجسد کالنار فی المحطب فالنار مخلوقة و الصحم مصنوعة '' (روح جسم میں اس طرح ہے چسے کلڑی میں آگ کہ آگ تحلوق ہے اور کوئلہ معنوع ) اور قد یم ہونا خداد ند تعالیٰ کی ذات اور صفات کے علادہ کی کے لئے جائز نہیں ..... اور مثارَ نمیں ہے حضرت ایو بکر داسطی نے ہی روح کے بارے میں زیادہ تفسیلی کلام کیا ہے ان کے بارے میں روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا''الا دو اح علی عشر مقامات '' (ردحوں کے دس مقام ہیں ) اول :۔ مفسدوں اور خطاکاروں کی روحیں جوتار کی میں قید کی گئیں ہیں اور انہیں بچرعلم نہیں کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گا۔

دوم :۔ پر ہیز گارانسانوں کی روعیں جواب ایتھا عمال کے متجہ میں پہلے آسان میں خوش و شادمان ہیں اورا پنی اطاعت گذاری کی بدولت خوش ہیں اور اعمال کی قوت سے سیر کرتی ہیں۔ سوم :۔ مریدان حق کی روعیں جو چو تھے آسان میں ہیں اور اپنے صدق معاملہ اور ایتھے اعمال کے سائے میں فرشتوں کے ساتھ رہتی ہیں۔

چہارم :۔ دوسروں پر احسان کرنے والوں کی روعیں جونور کی قند ملوں میں عرش اللی کے ساتحد لنگی ہوئی ہیں۔ ان کی غذار حمت اللی اور ان کا شربت لطف وقرب اللی ہے۔ پنجم :۔ اہل وفا کی روعیں جو صفا کے پر دوں میں اور برگزیدگی کے مقام پر خوش ہیں۔ ششتم :۔ شہیدوں کی روعیں جو جنت میں جنتی پر ندوں کے قالب میں رہتی ہیں اور جنت کے باغوں میں جہاں اور جس وقت جا ہیں چلی جاتی ہیں۔

|                                         | 421                      |               | كشف المحجوب                    |
|-----------------------------------------|--------------------------|---------------|--------------------------------|
| ہ تعالیٰ کے نوری پر دوں میں میں اور     | یں جوصفات <sup>ر</sup> ق | ماشقوں کی ردچ | ہفتم:۔خداتعالی کے              |
|                                         |                          | )پذر میں۔     | ادب کے بچھونے پر قیا           |
| يں رہتی ہیں اور ضبح شام کلام الہی سنتی  |                          | /             |                                |
|                                         |                          |               | اورد نیاوجنت میں اپنے<br>منبقہ |
| ،مشاہرہ اور مقام کشف میں متغرق          | -                        |               |                                |
| ی چزیم انبی آرام نظر آتا ہے۔            |                          | •             |                                |
| مشرف بیں ان کے اوصاف دا حوال            |                          |               | 1                              |
|                                         |                          |               | تبدیل کے جاچکے ہیں             |
| ی نے ارداح کو اپنے اپنے مقام پر         |                          |               |                                |
| <i>ې ک</i> ه روح کا وجود بخ اور وه ايک  |                          |               |                                |
| ) چاہتے ہیں کسی بندے کودکھا دیتے        |                          |               |                                |
| زندگی کا وجود خداوند تعالی کے ساتھ      |                          |               | • •                            |
| نابھی ای کافعل ہےاور ہم ای کے           |                          |               |                                |
| <i>ه</i> ادرردی فرقه کے تمام اقوال باطل |                          |               |                                |
| روح كوقديم كہتے ميں اگر چدانہوں         |                          | •             |                                |
| ن اور میولی کا نام دیتا ہے اور دوسرا    |                          | , .           |                                |
| وعوب داراس كوفنا وبقايا جمع وتفرقه يا   |                          |               |                                |
| ہیں اور اپنے اس کفر کی تحسین کرتے       |                          |               |                                |
| دلایت کا اثبات ادر خدادند تعالی کی<br>ب |                          |               |                                |
| وسکتی۔اور جب کوئی آ دمی قدیم اور        |                          |               |                                |
| کېچگااپ قول ميں جامل ہی ہوگااور         | وتودہ جو کچھ بھی ۔       | بى نەكرسىگە   | حادث کے درمیان فر ق            |
| Χ.                                      |                          |               |                                |

كشف المحجوب)

عقلندلوگ جاہلوں کی باتوں پرتوجہ ہیں دیا کرتے۔ ان دونوں باطل فرقوں کا جو کچھ مقصودتھا پہلی دوصلوں میں بیان ہو چکا ہے اگر اس سے زیادہ کی تلاش ہوتو میری دوسری تفنیفات میں اس کو ڈھونڈ تا جا ۔ بخ کہ یہاں طوالت کامیر ااراد نہیں ہے ..... اب میں پر دوں کے کھلنے ۔طریقت دمعاملات کے ابواب اورابل تصوف کے حقائق کاس کتاب میں داضح دلائل کے ساتھ بیان کروں گاتا کہ مقصود کو جاننے کا راستہ تم پر آسان ہوجائے اور اس کے منگروں میں سے جس کو کچھ بصیرت حاصل ہودہ اس کی طرف لوٹ آئے اور بیر کام میرے لئے دُعائے خیر اور ثواب کا باعث بن جائے، (اگراللدتعالی جامی)

، المحجوب 423 بلاكشف تحا معرفت البي الله مزوجل فرمات بين كُهُ وَحَمَّا قَسَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَلُدِهِ " (أبول فِحْقَ تعالی کی قد رئیس بیجانی جدیہا کہ اس کا حق تھا ) اور رسول اللہ علی کے کا ارشاد ہے کہ لَو عو فتھ الله حَق معوفته لمشيتم عَلَى الجود وَلَزَ الت بدعائكم الجبال ''(اَكْرَمْ التَّدْتُوالْيُكُو اس طرح بیجان لیتے جس طرح اس کی معرفت کاخت ہے تو تم سمندروں کی سطح پر بیدل چلتے اور تمہارے بلانے پر پہاڑا پن جگہ سے ہٹ جاتے) حق تعالی کی معرفت دوطرح کی ہے، ایک علمی اور دوسری حالی۔معرفت علمی دنیا وآخرت کی تمام بھلائیوں کی بنیاد ہے اور بندے کیلئے تمام ادقات واحوال میں اپنے خدادند تعالی کی معرفت ہی تمام چزوں سے اہم اور ضروری ہے ادر اللہ تعالی کا ارشاد ہے کہ 'وَ مَس حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُوْنِ ''( مِن نِحِوْلَ اورانسانوں كواپن عبادت لیتن این معرفت کیلئے بیدا کیا ہے ) حالانکہ مخلوق کی اکثریت اس سے روگردان ہے سوائے ان حضرات کے جنہیں خداد ند تعالیٰ نے چن لیا ادرانہیں دنیا کی تاریکیوں سے رہائی نصیب کر دی ہےاوران کے قلوب کوانی معرفت سے زندہ کر دیا ہے۔جیسا کہ تق تعالیٰ تمہیں حفزت عمر بن الخطاب حصل متعلق فجرويتا ب كُهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُودًا يَمْشِي بِه فِسے النَّاس''(ہم نے اس کیلئے ایک روشتی پیدا کردی ہے جس کے ذربیعے وہ لوگوں میں چلنا ہے) اور ابوجہل ملحون کے بارے میں خبر دی ہے کہ ' تحمن مَصْلُه ' فِني الظُّلُمٰتِ لَيْسَ بِعَادِج مِنْهَا ''(اس كَ حالت الصَّخْص كَاطِر ٦ جِ فِظْلَمَون مِن كَمر إبواب كَه ان سے نکل نہیں سکتا) پس معرفت الہی دل کی زندگی ہے اور حق تعالی سے اعراض اس کی

موت! اور ہر مخص کی قدر و قیمت معرفت حق کے باعث ہی ہے کیونکہ جس کو یہ معرفت



حاصل مبین اس کی کوئی قیمت نیس .... پس علماء فقتها اور دوس بزرگ حضر ات خداد ند تعالی کے متعلق صحیح علم کو معرفت کہتے ہیں اور مشائخ طریقت خداد ند تعالیٰ کے ساتھ حال کے صحیح ہونے کو معرفت کہتے ہیں اور یہی دوجہ ہے کہ وہ معرفت کو علم پر فضیلت دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ صحبت حال صحبت علم کے بغیر نہیں ہو سکتا جب کہ صحبت علم کو صحبت حال کا درجہ حاصل نہیں ہوتا۔ یعنی ایسا کوئی عارف نہیں ہوتا جو جن تعالیٰ کا صحیح علم نہ رکھتا ہولیکن ایسا عالم ہو سکتا ہے جو اہمی تک جن تعالیٰ کا عارف نہ ہوا ہوت تعالیٰ کا صحیح علم نہ رکھتا ہولیکن ایسا عالم ہو سکتا ہے جو ہوتا۔ یعنی ایسا کوئی عارف نہیں ہوتا جو جن تعالیٰ کا صحیح علم نہ رکھتا ہولیکن ایسا عالم ہو سکتا ہے جو اہمی تک جن تعالیٰ کا عارف نہ ہوا ہو جن تعالیٰ کا صحیح علم نہ رکھتا ہولیکن ایسا عالم ہو سکتا ہے جو پوری طرح اس حقیقت سے دانف نہ تصانہ ہوں نے اس مسئلہ میں لا حاصل مناظر ہے کئے جیں اور علماء کے گردہ نے صوفیہ پر اور صوفیہ اگر دوہ نے علما پر اعتر اضات کے ہیں۔ میں اب اس مسئلہ کار از کھول کر بیان کرتا ہوں تا کہ اللہ چا ہیں تو دونوں طبقوں کو خاصل میں اس

424



اللہ تعالیٰ تمہیں سعادت مند کر ے جان او کہ لوگوں کاحق تعالیٰ کی معرف اور اس کے صحیح علم میں بہت سااختلاف ہے۔ معتز لہ کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ کی معرف عقلی ہے اور عظمند کے علاوہ کسی کواس کی معرفت حاصل نہیں ہو یعتی ۔ لیکن یہ قول باطل ہے اس لئے کہ دارالاسلام میں رہنے والے دیوانے معرفت حاصل نہیں ہو یعتی ۔ لیکن یہ قول باطل ہے اس لئے کہ نہیں ہو تے ان کا تھم مجمی ایمان کا تھم ہوتا ہے کہونکہ معرفت کا تھم اگر عظی ہوتا تو جن کو عقل نہیں انہیں معرفت کا تھم نہ وہ اور ان کا قروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا تھم ما فند نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کا تھم نہ ہوتا اور ان کا قروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا تھم ما فند نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کا تھم نہ ہوتا اور ان کا قروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا تھم ما فند نہ ہوتا نیز معیں انہیں معرفت کا تھم نہ ہوتا اور ان کا قروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا تھم ما فند نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کا تھم نہ موتا اور ان کا قروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا تھم ما فند نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کا تھم نہ معرف کا تھی ہوتا ہے کہ کہ تھا کہ ہر تھند ، عارف ہوتا اور تما م بے عقل جاہل ہوتے حالائکہ یہ کھلا مکا برہ ہے، اور دو مراگر دہ کہتا ہے کہ تی تعالیٰ کی معرف کی علی استد لال ہے اور جس آ دمی کے ساخت جن تعالی کے دلائل نہ ، ول اے معرفت حاصل نہیں ہو کہ تی پہلیں ایک معرف حاصل ہیں ہوتا ہے تھا کہ ہر تھی ہوتا ہے کہ تی تعالیٰ کی معرف کی علی ہے ہوتا ہیں

كشف المحجوب

ہیں کیکن جب اس نے جنت دوزخ، عرش اور کری کو دیکھا تو ان تمام دلاک کی رویت بھی اس كيلي معرفت كى علت نه بن تكى - خداوندتعالى في تجى كهاب كه وَ وَلَوُ الْمُنَانَزُ لُنَا إِلَيْهِهُ الْمَلْئِكَةَ وكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَ حَشَرُنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيُّ قُبُلامًا كَانُوْا لِيُومِنُو إلا أن يَشاء الله "(اوراكر بم ان كافرول يرفر شتول كونازل كرت اورمرد ان ساتھ باتی کرتے اورہم ہر چزکوان کے سامنے جمع کردیتے تو بھی بیا یمان ندلاتے سوائے اس کے کہ اللہ جا ہے، اگر دلائل کی رویت اوران کا استدلال معرفت کی علت ہوتا تو حق تعالیٰ ای کومعرفت کی علت قرار دیتے نہ کہ اپنی مثیبت کو .....اور اہل سنت و جماعت کے نز دیکے عقل کاضحیح ہونا ادر کسی دلیل کا دیکھنامعرفت کیلئے سبب ہوتا ہے علت نہیں۔ جان لوکہ معرفت کی علب حق تعالی کی مثیبت اور عنایت کے علاوہ اور کوئی چیز نہیں بن عمق اس کی عمایت کے بغیر عقل تو نابیتا ہوتی ہے اس لئے کہ عقل تو خودا بنے بارے مں بھی جاہل ہے تو اپنے علادہ کسی چیز کو کیسے بیچان کتی ہے نیز حق تعالیٰ کی عنایت کے بغیر دلائل کی رویت میں تفکر ادراستدلال بھی غلط ہے کیونکہ اہل ہواا درطحد دب کے سب گر وہ بھی استد لال ہی تو کیا کرتے ہیں لیکن ان میں سے اکثر عارف نہیں ہوتے ..... پھر جس تخص پر حق تعالیٰ کی عنایت ہے اس کی تمام حرکات معرفت کی علامت میں .....اور استدلال ایک طلب ہے جب كمرّك استدلال تسليم بادرمعرفت كصحيح مون م تعليم طلب ، بهتر تبيس موتى · کیونکہ طلب ایک ایس اصل ہے جس کا ترک جا مرتبیں اور شلیم ایک دوسری اصل ہے جس **میں ا**ضطراب کا گزر جائز نہیں ادران ددنوں کی <sup>ح</sup>قیقت معرفت نہیں ہے درحقیقت سے جانتا حاب که بنده کیلئے رہنما ادر دل کو کھو لنے دالا خدا تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں اور عقل و دلائل *کے* وجود کیلئے ہدایت کا امکان نہیں اس کی دلیل اس سے زیادہ داضح اورکو ٹی نہیں ہو کتی کہ خداوند تعالى في خودار شادفر مايا ب كه أوَ لَوُ رُدُو الْعَادُو المِمَا نَهُوا عَنْهُ " ( اوَراكَر كَفار قیامت سے دنیا کی طرف لوٹا دئے جائیں تو پھر بھی دہن کام کریں جن سے انہیں رد کا گیا



كشف المحجوب)

تھا) اس طرح جب امیر الموننین حضرت علی سے لوگوں نے معرفت کے بارے میں دريافت كيابوً آب فرمايا يحقر مايا يقرفت الله بالله وَعرفتُ حَادُون الله بنود الله " ( میں نے اللہ تعالیٰ کو اس کی عنایت سے اور غیر اللہ کو اللہ کے نور سے بیچانا ہے ) پس مت تعالی نے جسم کو پیدا کیا اور اس کی زندگی روح کے سپر دکر دی اور دل کو پیدا کیا تو اس کی زندگ کواین ذات کے ساتھ متعلق کردیا۔ پس جب غقل اور دلیل میں جسم کوزندہ کرنے کی قدرت موجود نہیں تو محال بے کدوہ دل کوزندہ کر سکیں۔ چنانچہ جن تعالی نے فرمایا ہے ' اَوَ مَتْ کَانَ حَيْت فَ مَحْيَيْن \* ( كياده آدى مرده ندتها كه بحرجم في اس كوزنده كيا) لينى حق تعالى في زېدگىكواينى ذات سے تعلق كياادراى جگەفر مايا' وَجَعَلْبَ الَه ْ نُوُرًا يَّمُسْسى بِهِ فِي السناس ''(ادرہم نے اس کیلتے ایک روشی پیدا کی جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چلا ہے ) نورکو بیدا کرنا جومومنوں کے دل میں روشن ہے وہ بھی اپنی ذاہبے ہے متعلق کیا نیز فر مایا'' ٱفَحَنُ شَرَحَ اللَّهُ صَدُرَةَ لِلْإِسْلاَمِ فَهُوَ علىٰ نُوُدٍ مِنُ دَبُهٍ ``(وچخص جسكاسين حق تعالی نے اسلام کیلیج کھول دیا ہے بس اپنے رب سے روشنی پر ہے ) یعنی دلوں کو کھو لئے کی نسبت بھی اچی طرف کی ۔اوران کو بند کرنے کو بھی اپنافعل قرار دیا اور فرمایا'' حسَّسہَ اللَّهٰ عَلَى قُلُوبِهِمُ وَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَى أَبُصَارِهِم غِشَاوَة '' (اورم لكَّاد اللَّات ان ، دلول اور كانول يراوران كى آنكهول يريرده ٢٠ ) نيز فرمايا 'و لا تُطِعُ مَنُ أَغْفَلْنَا قَلْبَه' عَنُ ذِكُونًا ''(ادراس كي اطاعت نه كرجس كي دل كوبهم في اينے ذكر ب عافل كر ویاہے) پس جب دل کاقبض کرنا۔ کشادہ کرنا، کھولنا اور مہر لگانا سب کچھ حق تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہےتو بیلحال ہے کہ اس کے علاوہ کسی کورہنما شمجھا جائے۔ کیونکہ جو کچھ بھی اس کے علادہ ہے دہ سب علت اور سبب کے در بے عل ہی ہے جب کہ کوئی علت اور سبب ہمسیب کی عنایت کے بغیر راہنیں دکھا سکتا کیونکہ جاب راہزن ہوتا ہے نہ کہ رہنما! نیز خدا تعالیٰ کا فرمان بِكُ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ اِلَّيكُمُ الْإِيْمَانَ وَ ذَيَّنَهُ فِي قُلُوُ بِكُمُ ''(لَيَن

كشف المعجرب لد تعالی تمہارے لیے ایمان کو محبوب بنا دیا اور اس کو تمہارے دلوں میں آ راستہ کر دیا ) اس یت میں ایمان کومجوب بنانے اور اس کودلوں میں آ راستہ کرنے کی نسبت بھی اپنی ذات کی ف کی ہےادر تقوی کا لازم کرنا جو عین معرفت حق ہے وہ بھی حق تعالی کی طرف سے بی ہےاور جس پر تقوی لا زم ہوا ہواس کواپنے او پر لا زم کرنے یا اس کو دور کرنے کا انتظار نہیں ہوتا۔ پس حق تعالی کی تونیق سے بغیر تلوق اس کی معرفت سے عاجز ہی دیے گی۔ حضرت ابوالحن نوریؓ کا قول ہے کہ'' اللہ تعالٰی کی معرفت پر اس کے فضل کے علادہ کوئی دلیل نہیں ہے ہم علم تو اس لئے حاصل کرتے ہیں تا کہ اس کی عبادت کے آ واب ہمیں معلوم ہو جائمیں'' …… ادرتلوقات میں ہے کی کواس چیز کی قدرت حاصل نہیں کہ دہ ی کسی کوخدانعالی تک پنچاد **ے درنداستدلال میں کوئی ابوطالب سے زیادہ ت**کھند نہیں ہوسکتا ادر محد یک کے وجود سے بڑی کوئی دلیل نہیں ہو کتی لیکن ابوطالب کیلئے نفع بخش ثابت نہ ہو سکی .....اور بیدیاد رکھو کداستدلال کا درجہ حق تعالیٰ ہے اعراض کرنے کا ہے اس لیے کہ استدلال نام بی غیر میں سوچ و بچا کرنے کا ہے جب کہ معرفت کی حقیقت غیر اللہ سے اعراض کرتا ہے ..... عادت کے مطابق دوسر بے تمام مطلوبات کا وجود استدلال سے ہوتا ہے لیکن جن تعالی کی معرفت عادت کے برعکس ہے۔ پس جب اس کی معرفت عُقل کے ہمیشہ جیرت میں رہنے کا نام ہے اور اس کی عنایت بھی بندہ کے اپنے اختیار میں نہیں ہے تو بندہ کے سب کا اس کی معرفت میں کیا دخل ہو سکتا ہے اور بندہ کیلئے اس کے فضل کے سواکوئی

دلیل نہیں ہو یکتی،ادر دہ جن تعالٰی دلوں کو کھولنے والا ادرا یک چھیا ہواخزا نہ ہےاس لیج کہ جو کچھاس کے علاوہ ہے وہ سب تھادث ہےاور ایک حادث کا اپنے جیسے حادث تک خود بخو د پہنچ جانا تو جائز ہے کیکن بیہ جائز نہیں کہ کوئی حادث اپنے پیدا کرنے دالے تک خود بخو د پنچ جائے ، ور نہ وہ پیدا کرنے دالا اس حادث کے کسب کا منیجہ ہو جائے گا ادر جو کوئی کسی کے کسب کے تحت آجائے کسب کرنے والے کا کسب اس پر عالب اور اس کا کسب کیا ہوا

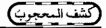
ثف المحجوب

مغلوب ہوتا ہےادر بیدتن تعالیٰ کے بارے میں جائز نہیں )……پس کرامت پنہیں کہ عقل، سمی فعل کی دلیل ہے فاعل کے وجود کو ثابت کرے بلکہ کرامت ہیے ہے کہ وہ حق تعالیٰ کے نور سے اپنے دجود کی نفی کرد ہے، اس طرح اس پہلے کو (جوفعل کی دلیل سے فاعل کا اثبات کر تاہے ) محض معرفت قولی حاصل ہوگی لیکن جونو رحق ہے اپناوجو دنفی کرد ہے اس کو معرفت حال یعنی اصل معرفت حاصل ہوجائے گی اور جو گردہ عقل کومعرفت کی علت سجھتا ہے اس ے دریافت کرو کہ 'عقل دل میں حقیقی معرفت میں ہے کی چیز کو ثابت کرتی ہے؟ کیونکہ عقل جس چیز کو ثابت کرتی ہے معرفت الہی تو اس کی نفی کا تقاضہ کرتی ہے، یعنی عقل کی دلالت سے جو بچھ دل میں صورت پدا ہوتی ہے کہ خداوند تعالی یہ بے در حقیقت اس کی ذات کے خلاف ہے اور اگر اس کے خلاف کوئی اور صورت دل میں ہیدا ہوتو حق تعالی اس صورت کے بھی خلاف ہے پس اس مقام پر عقل کی کیا مجال ہے کہ وہ استدلال کے ذریعہ معرفت حاصل کر سکھاس لئے کہ عقل اور دہم دونوں کی جنس ایک ہی ہے اور جس جگہ جنس ثابت ہوجائے وہاں معرفت منصی ہوجاتی ہے پس عقل سے استدلال کے ذریعہ اثبات، تشبیہہ ہوگی اور اس کی نفی تعطیل ہوگی ادر عقل کی مجال ان د داصلوں کےعلادہ پچ پنیں جب کہ بید دونوں اصلیں فکر دمعرفت میں تا کام میں کیونکہ مشتبہ اور معطلہ میں ہے کوئی بھی موجد نہیں ہوسکتا۔ لیس جب عقل اپنی امکانی حد تک پہنچ کر بھی اپنے وہم کےعلادہ کچھ حاصل نہیں کر سکتی تو دوستان حق کے دلوں کو طلب عنابت کے علاء دہ کوئی چارہ نہیں۔ چنا نچہ دہ عاجزی کی چوکھٹ پر بغیر کی سبب کے آرام پذیر ہو گئے بلکہ اپنے آرام میں بھی بے آرام ہو گئے اور اپنے دلوں کیلیج مرہم تلاش کرلیا اورابٹی راہ کوطلب عنایت کی ''اقسام اوراپنی قدرت کے درمیان پیشیدہ کرلیا توحق تعالیٰ کی قدرت اس جگہ ان کی اپنی قدرت بن گئی۔ یعنی انہوں نے قدرت جن کے ذرایعہ راہ معرفت جن کو پالیا اور اس طرح دہ غیبت کی تکلیف سے آسودہ ہو گئے اور مجبت کے باغیجہ میں جگہ پاکر اس میں آ رام پذیر ہو گئے اور راحت دسرور می قرار



كشف المحجوب

**حاصل** کرلیا ..... یوں جب عقل نے دلوں کومنزل مراد تک بہنچا ہوا دیکھا تو اس نے بھی اپنا تصرف شروع کیالیکن وہ معرفت کے حصول سے عاجز رہی ، جب عاجز رہی تو حیران ہوگئی اور جب جران ہوئی تو معنرول ہوگئی ادر جب معزول ہوگئی تو اب جن تعالیٰ نے اس کے اندر اطاعت کالباس پہن لیا اور کہا'' اے عقل! جب تک تو اپنی خودی میں رہی اپنے اسباب و تصرفات کی بنا پر تجاب میں رہی اور جب تصرف کے آلات خالی ہو گئے تو باقی صرف تو رہ س میں ایک جب صرف توباقی رہ گئی تو تجھے رسائی حاصل ہو گئی۔ پس دل کے حصے میں حق تعالیٰ کا قرب آی<u>ا</u> ادر عقل کے حصے **میں خدمتِ واطاعت ، باقی رہی معرفت دہ تو خود معرفت ہے** پس اللدتعالی نے بندے کواپنی تعریف اور معرفت سے شناسا کیا تا کہ اس کواس کے ذریعہ پچانیں۔ایس بچان نہیں جو کی سبب اور آلے کے داسطے سے ہو بلکہ ایس پچان جس میں خود بندے کا وجود عارضی ہوتا کہ عارف کوا تاینیت ادرغرور ہراعتبار سے ایک خیانت نظر آئے یہاں تک کداس کاذکراس طرح ہوکہ اس میں نسیان نہ ہواور معاملہ ایہا ہو کہ اس میں کوتایی نه ہو۔ لیعنی اس کی معرفت داقعی اور یقینی ہوصرف زبانی دعو کی نہ ہو۔۔۔۔۔ نیز ایک اور گروہ کا کہنا ہے ہے کہ'' حق تعالٰی کی معرفت ایک الہا می چیز ہے لیکن ریجھی محال ہے <u>ا</u>س لئے کہ معرفت کے صحیح یا فلط ہونے کیلئے ایک دلیل ہے جب کہ اہل الہام کیلئے صحیح اور خطا پرکوئی دلیل نہیں۔ کیونکہ جب ایک شخص دعویٰ کرے کہ بچھے الہام ہوا ہے کہ خدا تعالیٰ کیلئے مکان باورد دسرا بید دعویٰ که بچھالهام ہوا ہے کہ اس کیلیج مکان نہیں تو لامحالہ ان دومتضا ددعوؤں میں جن تو ایک کی طرف بن ہوگا۔ حالانکہ بیہ دونوں اپنے اپنے الہا م کی بنیاد پر دعویٰ کرر ہے ہیں چنانچہان دونوں مدعیوں کے درمیان صدق اور کذب کا فیصلہ کرنے کیلئے ایک دلیل کی ضرورت ہوگی۔اس صورت میں فیصلہ تو ولیل پر ہوگا۔اورالہا م کا بھم باطل ہو جائے گا یہ برہمنوں اورالہا **می ل**وگوں کا قول تھا۔۔۔۔۔ میں نے اس دور میں ایک قوم کودیکھا ہے جوا<sup>س</sup> بارے میں بڑاغلوکرتی ہےادرا یے طریق کار کی نسبت نیک دیار ساہز رگوں کی طرف کرتی



ہے حالانکہ بیسب لوگ گمراہی پر قائم بیں اور اس کا قول اہل کفر ادر اہل اسلام کے تمام عظمندوں کے خلاف بے اس لئے کہ الہام کے دس بدق ایک بی معاملے میں دس باہم متضاد اقوال کا دعویٰ کرتے ہیں تو وہ سب باطل ہوتے ہیں اوران میں سے کوئی بھی حق پر نہیں ہوتا ..... اگر کوئی کہنے دالا ہے کہ کہ جو کچھ شریعت کے خلاف ہو دہ تو الہا میں نہیں ہوتا تو میں کہتا ہوں کہتم اپنے اصل میں خطا کاراد دغلطی پر ہو کہ شریعت کواپنے البام پر قیاس کرتے اور کہتے ہو کہ الہام کا اثبات شریعت کی وجہ سے بے پس معرفت ایک شرعی ، ثبوتی اور ہدایتی بٹی ہوگی۔ نہ کہ الہامی اور معرفت کے معاملہ میں البام کا فیصلہ ہر اعتبار سے باطل ہے.....ایک اور گروہ کے لوگ کہتے ہیں کہ 'معرفت جن سب کیلیے ضروری ہے' کیکن پیکھی محال ہے اس لئے کہ ہر وہ چیز جس کاعلم بندے کیلئے ضروری ہواس میں تمام عظمندوں کو مشترك ہونا جائے جب كہ ہم ديکھتے ہيں كەتقىمندادى كاإيك گروہ معرفت كا انكار كرتا اور تشبيبهه وتعطيل كورواسجحتا بحتوبيةابت ہوگيا كہ معرفت ضرورى امرنہيں نيز اگر مق تعالى كى معرفت ضروری ہوتی تو اس کے ساتھ ملَلْف کرنا درست نہ ہوتا کیونکہ ایسی معرفت کا ملَّلْف قرار دیتا جس کاعلم ضروری ہومحال ہے، جیسا کہ بندے کیلیۓ خودا پنی معرفت اور آسان و زمین، دن درات ادر درد دلذت دغیر ہ کی معرفت کہ کوئی عظمندا بنے آپ کوان چیز دل کے وجود میں شک میں نہیں ڈال سکتا کہان چیز وں کے بارے میں بیقرار ہوجائے اوراگران کو بيجاننانه بحى جاب توابيان بس كرسكما كدان كونه بيجان تابم صوفيه كاليك كرده جواب يقين کی صحت میں نگاہ ڈالتے ہوئے کہتا ہے کہ ہم اس کو ضرور کی سجھتے ہیں کیونکہ ہم اپنے ول میں کوئی شک دشہہ نہیں پاتے ادر وہ یقین کو ضرورت کا نام دیتے ہیں تو وہ اس معنی میں تو یچے ہیں کیکن عبارت میں وہ خطا کار ہیں کیونکہ ضروری علم میں صحیح کی تخصیص درست نہیں اس لیے کہ سب عظمندلوگ بکسال ہوتے ہیں۔ نیز علم ضروری ایک ایساعلم ہوتا ہے جودل میں کی مسبب اور دلیل کے بغیر بیدا ہو جائے۔ جب کہ خداد ند تعالیٰ کے متعلق علم اور اس کی معرفت

ا المحجوب ]

کیلیے سب ہوتا ہے۔البتہ <sup>ح</sup>ضرت استادا بوملکؓ دقاق، شخ بوسل **صعلو کی اور بدر بن ابی س**ہلؓ جو که نیشا پور کے امام ادرسر دار ہیں۔ بیسب حضرات اہلست و جماعت کے اس ایک قول بر متفق ہیں کہ معرفت کی ابتدااستدلال ہے جب کہ انتہا ضرورت اوروہ کہتے ہیں کہ بہشت کے اندرخدادند تعالیٰ کے متعلق ضروری ہوگا توجب وہاں اس کا ضروری ہونا روا ہے تو یہاں بھی ضروری ہونا روا ہوگا۔ نیز یہاں دنیا میں انہیا <sup>علی</sup>ہم ا<sup>ل</sup>سلام اس حال می*ں کہ حق* تعالٰی کا کلام کسی واسطہ کے بغیر یا کسی فرشتہ یا وہی کے ذریعہ سے سنتے ہیں تا کہ اس کوضروری طور پر پیچان لیس اور ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ جنتی اوگ جنت میں حق تعالیٰ کوضروری طور پر پیچان لیس کے کیونکہ جنت دار تکلیف نہیں ادر پیغیبران خداما مون العاقبت اور حق تعالٰی کی جدائی ے حفاظت میں ہوتے ہیں ادر جوکوئی حق تعالٰی کوضر دری پیچان لیتا ہے اس کوبھی گمراہی کا کوئی خوف یا جدائی کااندیشنہیں رہتا۔ایمان اور معرفت کوخق تعالی کافضل ہی سمجھنا جا ہے کیونکہ بیا یک پوشیدہ حقیقت ہے، جب بیا خاہر ہو جائے تو پھرا یمان ایک خبرین جائیگا ادر اس کے وجود میں اختیارا ٹھ جائے گااور شریعت کے اصول مضطرب ہو جائیں گے اورار مذاو کاتھم باطل ہوجائے گااس طرح بلعم باعور ابلیس اور برصیعا پر کفر کاتھم لگانا درست نہیں رہے گا۔ کیونکہ اس پرا تفاق ہے کہ بیعارف حق تعالیٰ تھے جیسا کہ تی تعالٰی نے ابلیس کے بارے مِنْ بَمِين الطلاع دى بَ كداس ن كها ' فَبِعِزَّ تِكَ لَا غُوِيَنَّهُمُ أَجْمَعِيْنَ '' (جُصْآ ب کی عزت کی قسم میں اولا دآ دم کو گمراہ کر کے رہوں گا) در حقیقت حق تعالیٰ سے بات کرنا اور جواب سننامعرفت کا تقاضہ کرتا ہے اور عارف جب تک عارف رہتا ہے جن تعالیٰ کی جدائی ے امن میں رہتا ہے۔اور حق تعالٰی سے کننا معرفت کے زوال سے ہی حاصل ہوتا ہےادر علم ضروری زوال یذ رزمین ہوا کرتا۔ بید مسئلہ لوگوں کے درمیان بزاجی مشکل اور برآ فت ہے *لہذااس میں الجھنے کی بجائے ا*تناجان لینا شرط ہے کہ جن تعالٰی کے بارے **میں** بند **ک**ا علم اور معرفت جن تعالیٰ کےاز لی فضل ادراس کی رہنمائی کے بغیر حاصل نہیں ہو کیتے۔ تاہم

كشف المحجوب

ہیہ جائز ہے کہ حق تعالٰی کی معرفت میں بندوں کا یقین تبھی زیادہ ہوادر تبھی کم کیکن ا**ص**ل معرفت میں کمی یا زیاد تی نہیں ہوتی کیونکہ اس کی زیاد تی ادر کمی دونوں ہی نقصان دہ ہیں اور حق تعالیٰ کی بہچان میں کسی کی تقلید کرنے کی بجائے اس کواس کی صفات کمالیہ کے ذریعہ بچیانا جائے اور یہ چیز حق تعالی کی حسین حفاظت اور اس کی عنایت کے بغیر حاصل نہیں ہوتی۔تمام دلائل اورتمام عقلیں ای کی ملکیت میں اور ای کے تصرف میں میں وہ چاہےتو اینے افعال میں سے سی ایک فعل کودلیل بنا کراس کے ذریعہ بندے کوا پنی طرف رہنمائی کر دے تا کہ وہ اس فعل کے ذریعہ اس تک پہنچنے سے محروم رہے۔ جس طرح کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ایک قوم کیلئے تو معرفت حق کی دلیل بن کے لیکن دوسری قوم کیلئے معرفت سے حجاب کاسب بن گئے یہاں تک کہا یک گروہ نے تو آپ کوحق تعالٰی کابندہ کہالیکن دوسرے گردہ نے کہا کہ آپ حق تعالیٰ کے بیٹے ہیں ،ای طرح بت ،سورج ادر جا ندایک گردہ کیلئے حق کی دلیل بن گے لیکن دوسرے گروہ کیلئے حق ہے محروم رہنے کا ذریعہ بن گئے ۔لہذااگر دلاکل معرفت جن کی علت ہوتے تو ہوتا یہ جائے تھا کہ ہراستدلال کرنے والا عارف ہوتا ادر بد کھلا مکابرہ ہے ..... پس اللہ تعالیٰ کسی ایک کوا پی معرفت کیلئے چن لیتے ہیں اور پھر تمام چیز وں کواس کیلئے دلیل درہبر بنا دیتے ہیں تا کہان کے ذریعہ سے وہ حق تعالیٰ تک رسائی حاصل کرے اور حق تعالیٰ کوجان لے ..... پس دلیل اس کیلیے سبب ہوتی ہے علت نہیں ہوتی اورکوئی سبب، کسی دوسرے سبب ہے زیادہ او کی نہیں ہوتا کہ وہ سبب کے حق میں دوہرے سب سے زیادہ مفید ہو۔۔۔۔۔ مجھےاپنی زندگی کی قتم ہے کہ معرفت میں عارف کیلئے سب كاثابت كرماز مار موتاب ادر غير حق كى طرف التفات كرماشرك باورجس كواللد تعالى گمراہ کر دیں اس کیلئے کوئی ہدایت دینے والانہیں۔ جب لوح محفوظ میں بلکہ حق تعالٰی کے علم وارادہ میں کسی کے حصے میں شقاوت ہوتو دلیل استدلال اس کیلئے کس طرح بادی بن سکتے ہیں کیونکہ جوشخص قہر خدادندی میں مستغرق اور سرگرداں ہے حق تعالٰی کے علاوہ کون ہے جو

كشف المحجوب

یسدعسی السعساد فون معرفت ، اَقَسر بسالسجھلِ ذالک معرفتی عارف لوگ تو اس کی معرفت کا دعو کی کرتے ہیں لیکن میر می معرفت میہ ہی ہے کہ میں اپنی جہالت کا اقرار کرتا ہوں۔

غرضیکہ تیرے لئے ضروری ہے کہ تو معرفت کا دعویٰ نہ کرے کیونکہ اس میں ہلاکت ہے ہاں اس کے معنی سے تعلق بیدا کرنا کہ تجھے نجات حاصل ہو۔ پس جوکوئی حق تعالیٰ کے کشف اور جلال سے مشرف ہوجائے بیاس کیلئے آ زمائش بن جاتی ہے اور اس کی تمام صفات امتحان گاہ بن جاتی ہیں اور جو آ دمی حق تعالیٰ کا ہور ہے اور حق تعالیٰ اس کے ہو جا کمیں پھرکوئی چیز ایسی نہیں رہتی کہ جس کی طرف اس کی نسبت درست ہو۔.....اور معرفت کی حقیقت خدا تعالیٰ کی ملکیت کو جانتا ہے جب کوئی آ دمی تمام جہان میں اس کا تھرف جان

كشف المعجوب)

فصل

لے اس کوتلوں کے ساتھ کیاتعلق رہ جاتا ہے کہ اپنے یا تحلوق کی وجہ ہے وہ تجاب میں رہے کیونکہ حجاب تو جہالت میں ہے ہے جب جہالت فانی ہوجائے تو حجاب لاتی ہوجا تا ہے اور دنیا بھی اس کیلئے بمز لہ آخرت کے ہوجاتی ہے۔

مشائخ کے رموز معرفت البى ك متعلق مشائخ رحمهم اللد ا رموز بهت زياده بي مس انشاء اللدان میں بعض اقوال، حصول فائدہ کی غرض بے بیان کرتا ہوں ...... حفرت عبداللد بن مبارك كم من المعد فة أن لاتسعجب من شى " (معرفت بد ب كرى يز ت تو تعجب میں مبتلانہ ہو) اس لئے کہ تعجب اس فعل ہے ہوتا جا ہے جوکوئی آپن طاقت ہے اس میں اضافہ کر لے۔ لیکن جب حق تعالیٰ ہی ہر کمال پر قادر ہیں تو عارف کیلئے اس کے افعال يرتعجب كرنا محال ہوتا ہےادرا گر تعجب كى صورت بيدا بھى ہوتو دہاں ہوتى حاب سے كەتق نعالی نے ایک مٹھی خاک کواس مقام پر پہنچا دیا کہ وہ اس کی فر ما نبردار بن گٹی ادرخون کے دد قطروں کواس درجہ تک پہنچادیا کہ دہ اس کی دوئ اور معرفت کی بات کرتا ادراس کے دیدار کی خواہش ادراس کے قرب کا ارادہ کرتا ہے۔۔۔۔۔ادر حضرت ذ والنون مصریؓ فرماتے ہیں کہ ''معرفت کی حقیقت ہے ہے کہ حق تعالیٰ لطیف انوار کے ساتھ دلوں پر اپنا جلوہ طلوع فرما میں 'لینی حق تعالی جب تک بندے کے دل کوابے نورے آ راستہ نہ کردیں اس وقت تک اس کا دل تمام برائیوں ہے رہائی نہیں یا سکتا، چنانچہ جب بندہ کے دل میں دنیا کی موجودات ادر مخلوقات کا دزن ایک رائی کے دانے کے برابر بھی موجود ہوتو خلاہری ادر باطنی امرار کامشاہدہ اس برغلبہ نہیں کرتا ادر جب تما م موجودات کا اس کے دل برکوئی دزن نہ رہے تواس کادیکھنامشاہدہ کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔۔۔۔۔حضرت شبکی کہتے ہیں کہ''المسصع و فقہ

دوام السحیرة ''(معرفت بمیشد کی حیرانی ہے)ادر حیرانی دوطرح کی ہوتی ہے ایک وجود کے اندراور دوسری اس کی کیفیت کے اندر .....جن تعالیٰ کے وجود میں حیرانگی گفروشرک ہے لیکن اس کی کیفیت میں جیرانی معرفت ہے اس لئے کہ عارف کواس کے وجود میں کبھی شک نہیں ہوتا ادراس کی کیفیت کو بجھنے میں عقل کی کوئی مجال نہیں ۔لہذااب یہی چیز باقی رہ گئی کہ حق تعالیٰ کے وجود کے بارے میں یقین ہواور اس کی کیفیت کے بارے میں حیرانی ہو۔ ای طرح کی وہ بات ہے جوا یک عارف نے کہی ہے کہ 'یا دلیل المتحوین ذونی تحیراً ''(اے متحیروں کے رہنما! میری حیرانی میں اضافہ کر) پہلے تو اس کے وجود کی معرفت اور اوصاف کے کمال کو ثابت کیا اور یہ جان لیا کہ حق تعالٰی ہی کا کتات کامقصود اورلوگوں کی دعاؤں کو قبول کرنے والا بے اور تحیروں کو اس کے کیفیت کے سواکس چیز میں تحیز بیس اور پھر حیرت کی زیادتی کی ذعا مانگی اور به جان لیا که اس مطلوب کو حاصل کرنے میں عقل کو حیرت و سر گردانی کے سوائسی چیز کی شرکت اور وقعت حاصل نہیں ہے اور یہ بات بڑی لطیف ہے۔۔۔۔ نیز بیاحمّال بھی موجود ہے کہ تن تعالٰی کے دجود کی معرفت خوداینی ذات کے بارے مل حیرانی کا تقاضہ کرے کیونکہ بندہ جب حق تعالٰی کو بیچان لیتا ہے تواپنے پورے وجود کواس کے اقتدار کے جال میں دیکھتا ہے جب بندہ کا وجود بھی اس کے سبب سے ہے اور عدم بھی ای کے ظلم سے ہادر بندہ کا حرکت کرنا ادر ساکن ہونا بھی ای کی قدرت سے ہو بندہ متحیر ہوجا تا ہے کہ جب میرے پورے وجود ونظام کا قیام اس کے ساتھ ہےتو میں خود کیا مون اورميرى حقيقت كياب؟ اى معنى من يغير عليه في فرمايا بك، فمن عَرَف مَفْسَه، فَقَد عَسرَفَ دَبَّه ' ' (جس نے اپنے آپ کو پیچان لیا ) یعنی جوکوئی اپنے آپ کوفنا کے ساتھ بچان لیتا ہے وہ اپنے رب کو بقا کے ساتھ بچان لیتا ہے اور فنا سے عقل اور صفت باطل ہوجاتی ہےادر جب کسی چیز کی ذات عقل میں نہ آتی ہوتو اس کی معرفت جرانی کے بغیر ممکن نہیں ہوتی .....اور حضرت بایز یُکُر ماتے ہیں کہ 'اُنُ تیصر ف اُنَّ حو تکات المحلق و

كشف المحجوب

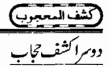
مكنا تھم بالله ''(معرفت بد ب كدة جان في كد تلوق كى حركات ادران كاسكون سب حق تعالی کی دجہ ہے ہے)اوراس کی اجازت کے بغیر کسی کواس کی ملک میں تصرف کرنے کا اختیار نہیں، کوئی ذات اس کی دجہ ہے ذات ہےاور اٹر اس کی بدولت اٹر ،صفت اس کی دجہ ہے صفت ہتھرک ای کے حکم ہے متحرک اور ساکن ای کی مرضی ہے ساکن ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ کسی جسم میں طاقت پیدانہ کریں ادراس کے ول میں ارادہ نہ رکھیں تو بندہ کوئی فعل بھی نہیں کر سکتا۔ اور بندے کافعل پھر بھی مجازی ہے اور فعل حقیق خدا تعالی کیلیئے ہی ہے اور حضرت محدين دائعٌ عارف كي صفت بيس كنتج بيس كُهُ مَنَّ عَوَّفَ اللَّهُ قل كلامُه و دامَ ت حير ہ '' (جس خ ص تعالی کو پچان ليا اس کي کلام کم اور جرت دائمي ہوگئي ) اس ليے کہ کلام تو اس کے بارے میں کی جاتی ہے جو عبارت کے تحت بیان کیا جا سکتا ہوادر اصولا عبارت کیلئے ایک حدیقی ہوتی ہے چتانچہ جب معبر (عبارت سے مقصود ) محد دونہ ہو کہ اس یر عبادت کی بنیا درکھی جائے ادرعبارت کیلئے ایک متعین حد ہوتو اس غیر محد ود معبر کوعبارت · کے ذریعہ کیسے بیان کیا جاسکتا ہے؟ اور جب مقصود عبارت *ے داخت*ح نہ کیا جا سکےادر بندے کواس میں کوئی چارہ نہ ہوتو دائمی حیرت کے سوا کیا کیا جا سکتا ہے۔۔۔۔۔حضرت شبلتی کہتے ہیں كَ العدجة عن المعرفة "معرفت كاحقيقت بدب كد بندداس كمعرفت ، عاجز رہے) جس چز کے بارے میں بندہ اپن عاجزی کے علاوہ کچھ زکر سکے اس کے ادراک کے متعلق زیادہ دعویٰ نہیں کرنا چاہئے اس لیئے کہ عاجزی اس کیلئے جنجو ہوتی ہے اور طالب جب تک ایر بنا ادصاف ادر اسباب کے اندر قائم رہتا ہے اس پر بججز کا اطلاق درست نہیں ہوتا اور جب ان اسباب و اوصاف ہے گزر جاتا ہے اس پر فنا طاری ہو جاتی ہے نہ کہ عاجزی......ادر مدعیوں کا ایک گردہ'' بادجود یکہ ان کی آ دمیت کی سفات ثابت ہیں احکام شربیت کی تکلیف کا خطاب ان پرورست باور حق تعالی کی صحبت بھی ان برقائم ب '' کہتا ہے کہ معرفت بحز کا نام ہے اور ہم عاجز ہیں اور تمام چیز وں سے باز آ چکے ہیں ....لیکن یہ

بھی گمراہی اور نقصان ہے کیونکہ میں کہتا ہوں کہتم کس چیز کی طلب سے عاجز آ چکے ہو؟ جب کہ بجز کی دوعلامتیں میں ادران میں ہے کو کی علامت بھی تمہارے اندر نہیں پائی جاتی ۔ ایک علامت طلب کے اسباب کا فنا ہو جانا اور دوسری علامت بچل الی کاظہور ہے جس جگ اسباب کافنا ہود ہاں عبارت لاشی ہو جاتی ہےادرا گراپنے بجز کوعبارت میں بیان کریں تو بھی چجز کالفظ مجمز کے بغیر عبارت میں ہیان نہیں کیا جا سکتا۔۔۔۔۔اور جہاں بخلی ربانی کاظہور ہو وبإن علامتين ختم ہوجاتی ہیں اور تميز کی کوئی صورت باقی نہيں رہتی حتی کہ عاجز وہاں ریے بھی نہيں جان سکتا کہ وہ عاجز ہے یا جس چیز کواس کے ساتھ منسوب کیا جا رہا ہے اس کو عجز کہتے ہیں ۔۔۔۔ اس لئے کہ عجز حق تعالٰ کا غیر ہےادرغیر کی معرفت کا اثبات معرفت حق نہیں ہوتا۔ اور جب تك دل مى غير حق كيلي بحى تخائش ب يا عارف كيليح غير حق كوبيان كرن كاقوت ہے معرفت درست ہیں ہو سکتی اور جب تک عارف غیر حق سے کنارہ کش ہیں ہو جاتا اس وقت تک دہ عارف نہیں ہو سکتا ...... اور حضرت ابد خص حداد قرماتے ہیں کہ 'مَند عبد فت اللَّهُ مَادَحَلَ فِي قَلْبِي حَق ولا باطِل ''(مِن نے جب سےاللہ تعالیٰ کو پیچانا ہے میرے دل میں نہ حق کا خیال گز را ہے نہ باطل کا اس لئے کہ جب لوگوں کوکوئی کا می<sup>ا</sup> خواہش در پیش ہوتی ہےتو دہ دل کی طرف رجوع کرتے ہیں اور دل اس کونفس کے حوالہ کر دیتا ہے جو کہ باطل کانکل ہےاور اگران کاعز م پختہ ہوتو وہ دل کی طرف لوٹ آتے ہیں اور دل ان کو روح کی طرف رہنمائی کردیتا ہے جوحق اور حقیقت کا سرچشمہ ہےاور جب دل میں غیر حق کا تصورموجود ہوتو عارف کیلئے اس کی طرف رجوع کرنا معیوب محسوس ہوتا ہے۔ پس دوسر ے تما مادگ تو معرفت کی دلیل بھی دل سے طلب کرتے ہیں اور کام وخواہشات کی طلب بھی دل ہے ہی کرتے ہیں لیکن جن اہل اللہ کی کوئی ذاتی خواہش ہی نہیں ہوتی وہ دل کی طرف رجوع منہیں کیا کرتے۔انہیں حق تعالیٰ کے سوا آ رام بی نہیں ملتا کہ دوحق کو دل سے طلب کریں جب انہیں کسی بر ہان کی ضرورت ہوتی ہے تو وہ حق تعالٰی کی طرف رجوع کرتے ہیں



نه که دل کی طرف پس جس بندے کا رجوع دل کی طرف ہواور جس بندے کا رجوع حق تعالیٰ کی طرف ہوان دونوں میں بیڑاواضح فرق ہے .....اور حصرت ابو کمرواسطیٰ کہتے ہیں کہ ''جس آ دمی نے حق تعالیٰ کو پیچان لیا وہ ہر چیز سے منقطع ہو گیا بلکہ دہ گونگا اور تمام چیز وں سے کتارہ کش ہو گیا.....

اور بی کریم سی کاارشاد ب که 'لا اُحصب ثناءً عَلَیک ''( تیر ک مروثنا کرما میرے بس کی بات نہیں ) یعنی جو آ دمی خدا کو بیچان لیتا ہے وہ تمام چیز وں سے کنارہ کش ہوجاتا ہے بلکہ تمام عبارتون سے گنگ ادرتمام اوصاف سے خودفنا ہوجاتا ہے جیسا کہ پنج سال کہ جب تک آپ مقام نیبت میں تھے تمام عرب میں زیادہ قصیح تھے کہ آپ نے خودفر ماياب كر "انها الحصب المعرب والعجم " ( مس عرب ديجم مس ب رياده فصاحت دالا ہوں)لیکن جب آپ کونیبت سے صفور حق میں لے جایا گیا تو آپ کہہ ا تھے کہ میری زبان کیلئے تیری حمد دنتا کے کمال کا احاطہ کر نامکن نہیں ، میں کیا کہوں کہ اپنے قال سے بے قال ادراپنے حال سے بے حال ہو گیا ہوں ، تو دہی ہے جوخود ہے میر ی گفتار تو یا مجمع ہے ہوگی یا تجھ ہے اگراینی ذات کی وجہ ہے کچھ کہوں تو اپنی گفتار کی بددلت مجوب ہو جاؤں گا ادراگر تیری ذات کی وجہ ہے کہوں تو اپنے کسب کی بددلت تیرے قرب کی تحقیق مں معیوب ہوں گا۔اس لئے میں پچریمی نہیں کہتا'' توحق تعالٰی کی طرف سے ارشاد ہوا کہ ا محمظات اگرتم پچینیں کہتے تو پھرہم کہتے ہیں کہ' لَنعَمر کَ اِذا مَسَكَّتَ عَنُ لَبْانی فالکل مِنْکَ شائِی '' ( مجھے تیری زندگی کوشم اجب تم اپنے آپ کومیری حدوثنا کرنے والوں میں سے نہ جانو گے تو میں جہان کے تمام اجزاء کو تیرا نائب کر دیتا ہوں تا کہ وہ سب میری ثنا کریں اور پھر تیرے حوالہ کر دیں تو یوں تمام کا نتات کی ثنا دراصل آپ کی طرف ے بی میری ثناہو گ



## توحيدكابيان

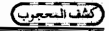
خدادند تعالى فرمات بي كَهُ أوالمه تحسمُ الله " وَاحِد " " (اورتمها رامعبودايك بی ہے)اور نیز فرمایا کہ 'فُسلُ هُوَ اللَّهُ اَحَد '' (تم کہدوکدوہ الله اکیلا ہے) نیز حق تعالی فِفْرِ ما يابِكُ، لاَ تَتَخِذُوُ إِلَيْهَيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ ' وَّاحِد'' '' (تم دومعبود نه يناؤ میٹک وہ معبود برحق اکیلا ہی ہے ).....اور پنج بر تقلیقہ نے بیان فرمایا ہے کہ''تم سے پہلے ایک فخص گز راہے جس نے عقیدہ تو حید کو درست کرنے کے علادہ کوئی نیک عمل نہیں کیا تھا، جب اس کی موت کا دقت قریب آیا تو اس نے اپنے گھر دالوں سے کہا کہ جب میں مر · جاوَل تو مجص جلا دینا اور میری را که کوباریک کر لیتا، اور پھر جس دن تیز ہوا چلے میری نصف را کھ کو دریا میں ادر نصف کو بیابان میں اُڑادیتا۔ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ اللہ تعالٰی نے ہوااور یانی کوظلم دیا کہ جو کچھتمہارے اندر بھیلا یا گیا ہے اس کی حفاظت کر نااورا ہے جمع کر رکھنا ہوا اور یانی قیامت تک اے سنجالے رکھیں گے۔ بھر حق تعالیٰ اس کو قیامت کے دن پیدا کریں گے ادرکہیں گے کہ تجھے کس خیال نے اپنے آپ کو اس طرح جلوانے پر آمادہ کیا تحا۔ وہ مرض کر ےگابار خدایا میں بڑا سخت کَنہ گارتھااور مجھے تیری بارگا ہے شرم آتی تھی حق تعالیٰ 'صرف تو حید کے عقیدے کی بنا پراس کی بخش فرمادیں گے'

تو حید کی حقیقت مد ہے کہ کسی چیز کے اکملا ہونے کا علم لگایا جائے اور اس کے اکبلا ہونے کا صحیح علم حاصل ہو۔ چونکہ اللہ تعالیٰ اکبلا ہے کہ اس کی ذات دصفات میں اس کا کوئی ثانی نہیں اور اس کے افعال میں کوئی اس کے برا براور شریک نہیں اور موحدوں نے اس کوای طرح جانا ہے لہذا موحدوں کے اس کواس طرح اکبلا جانے کوتو حید کہتے ہیں.....اور تو حید کی تین تسمیس ہیں..... ادل حق تعالیٰ کی تو حید حق تعالیٰ کیلیے اور مید حق تعالیٰ کا اپن

یکمائی کے بارے میں علم ہے ..... دوم حق تعالیٰ کی تو حید محلوق کیلئے مدحق تعالیٰ کا اپنے بندوں کوتو حید کاتھم اور بندوں کے دل میں تو حید کا جذبہ پیدا کرنا ہے۔۔۔۔۔ سوم تحلوق کا حق تعالیٰ کی توحید کو مانتا اور بیرخدادند تعالیٰ کی توحید کے بارے میں ان کاعلم ہے۔۔۔۔ پس بندہ جب حق تعالی کاعارف ہوجا تا ہےتو اس کی وحدانیت پراس طرح کا محقیدہ رکھتا ہے کہ ''حق تعالی اکیلا ہے جو دصل اور فصل کو تبول نہیں کرتا (یعنی نہ کوئی اس کے ساتھ متعسل و پیوست ہو سکتا ہےاور نہاس ہے کوئی عکرًا جدا ہوسکتا ہے ) اس کی ذات میں ددنی جائز نہیں۔اس کی یکتائی تد دی نہیں کہ دوسر ےعدد کے اثبات سے دہ دوہوجا تمیں اور اس کی دحدا نیت عددی ہوجائے لیتنی وہ ان دوکا عددوا عد ہو۔۔۔۔۔اور وہ محد ددنہیں کہ اس کیلئے جہات کا تعین کیا جا سکے .....اس کیلئے مکان نہیں اور نہ وہ مکان کے اندر ہے کہ مکان کے اثبات کی ضرورت ہو۔ کیونکہ اگر وہ مکان کے اندر شمکن ہوتا تو مکان کیلیے بھی تو ایک مکان ہوتا اس صورت میں فعل د فاعل اور قدیم وحادث کا تحکم باطل ہو جا تا ...... وہ عرض بھی نہیں کہ کی جو ہر کا قتاح ہوادراس میں حال ہو کرانے محل میں باقی رہے وہ جو ہربھی نہیں کہ اس کا وجود اپنے جیسے جواہر کے بغیر درست نہ ہو۔ دہ طبعی نہیں کہ حرکت دسکون کا مبد اقرار پائے وہ روحی بھی نہیں کہ نیستی( فنا) کامختاج ہودہ جسم بھی نہیں کہات کے ساتھ اجزالطے ہوئے ہوں۔ وہ چیزوں **میں توت اور حال بھی نہیں کہ ان چز د**ل کی جنس ہے ہو۔۔۔۔ وہ کسی چیز کے ساتھ ہوند نہیں کہ اس چیز کواس کانجو کہا جا سکے ......وہ تمام نقائص ہے بری اور تمام عیوب ہے یاک بلکہ تمام عیوب سے بہت بلند ہے کوئی اس کا مثل نہیں کہ وہ اپنی مثل کے ساتھ مل کر دو وجود ہو جائیں ……اس کا کوئی فرزندنہیں کہاس کی کسل اپنے اصل کا نقاضہ کرے۔اس کی ذات و صفات پر تغیر روانہیں کہ کسی چیز سے اس کا وجود متغیر ہو جائے اور منغیر کے عظم میں تغیر کی طرح ہوجائے۔ وہ ان تمام صفات کمالیہ سے موصوف ہے جو مومن اور موجد پور کی بصیرت کے ساتھاس کیلیے تابت کرتے ہیں کہ اس نے خود اپن آپ کوان صفات سے موصوف کیا

440

ہے۔ وہ ان صفات سے بری ہے جو محمد وبے دین لوگ اپنی خواہشات کے ساتھ اس کیلیئے بان کرتے میں کونکہ اس نے اپنے آپ کوان کے ساتھ موصوف نہیں کیا ہے ..... وہ ہمیشہ ے زندہ اور سب کچھ جانے والا ہے ..... وہ بڑا مہر بان اور نہایت رحم کرنے والا ہے وہ ارادہ کرنے والا اور ہر شے پر قادر ہے۔ وہ سب کچھ سف والا اور ہر چیز کود کھنے والا ہے وہ کلام کرنے والا اور ہمیشہ کیلئے باقی رہنے والا ہے.....اس کاعلم اس کے اندر حال نہیں اور اس کی قدرت اس کے اندر تجمد نہیں ..... اس کا دیکھنا اور سنتا اس کے اندر متجد د ( ہر بار نیا پیدا ہوتا) نہیں ادراس کا کلام اس میں ایپانہیں کہ اس کے اجزاء ہو کمیں ادر دونو پیداشدہ ہو۔۔۔۔۔ دہ ہمیشہ سے اپنی صفات کے ساتھ قدیم ہے کا سُنات کی معلومات اس کے علم سے باہر نہیں .....اورموجودات کیلئے اس کے ارادے کے بغیر چارہ نہیں ..... وہ دہ کرتا ہے جو جا ہتا ہےاوروہ جو چاہتا ہے اسے جانتا ہے ..... بخلوق کا اس پر کوئی زور نہیں۔ اس کے احکام سب حق میں کہ اس کے دوستوں کوسوائے شلیم چارہ نہیں، اس کا فیصلہ انل ہے کہ اس کے دوستوں کواس برعمل کئے بغیر مجال نہیں ..... خیر اور شر کا مقدر کرنے والا اس کے سوا کوئی نہیں۔اس کے علاوہ کوئی امید اور خوف کے لائق نہیں ...... نفع کا پیدا کرنے اور نقصان کا فیصلہ کرنے والا اس کے سواکوئی نہیں ..... اس کا ہر تھم تھمت پر مبنی بنے اور اس کا پورا ہونا ضروری ہے۔ کسی کوبھی اس کے اصل کی خوشبونہیں ملی ادراس تک رسائی کی کوئی سبس نہیں اس کا دیدار بهشتیوں کیلیج جائز ہے اس کیلیج نہ کوئی تشہیر۔ بے نہ جہت ...... مقابل ادرمواجہہ اس کی ذات پر متصور نہیں ادر دنیا میں اس کے دوستوں کیلیج اس کا مشاہدہ جائز ہےادراس کا ا نکارشرطنہیں ..... جو تخص اس کواس طرح جا نتا ہے وہ طحدادر بےدین لوگوں میں سے نہیں اور جواس کواس کے خلاف جانیا ہے اس کا کوئی دین اور ایمان نہیں .....اس معاملے میں اصولی اوروصول طور برکلام بہت بے کین میں نے طوالت کے خوف سے ای پراختصار کیا ہے۔ میں نے جو کہ علی بن عثان جو ریٹ ہوں اس نصل کے آغاز میں کہہ دیا تھا کہ تو حید



کسی چز پر وحدانیت کاتھم لگانے کو کہتے ہیں اور پیتھم علم کے بغیر نہیں لگایا جا سکتا۔ پس اہل سنت بھی جن تعالی کی کیتائی کا تھم کرتے ہیں۔ اس لئے کہ انہوں نے لطیف کار گھری اور عجیب افعال کو دیکھا ہےاوران بے شارلطا ئف وعجائب میں غور کیا ہےاوران کا خود بخو د موجود ہوتا محال جاتا ہے اور انہوں نے ہر چز میں جادث ہونے کی علامات پائی میں لامحالہ ان کیلیے کوئی فاعل ہونا چاہتے جوان کوعدم ہے وجد میں لے آئے۔ لیتن جہان کو زمین و آ سان آ فتاب د ماہتاب ،خشکی وتر ی اور پہاڑ وصحرا کے ساتھ اور ان صورتوں اور شکلوں کو حرکت وسکون علم و گویائی اورموٹ د حیات کے ساتھ پیدا کرے۔ پس ان تمام چیز وں کا صانع کے بغیر چارہ نہیں اور پھر یہ چیزیں دویا تمن کار گمروں سے بھی مستقنی ہوں اورا یک بی کامل چی۔قائم قادر بختاراور دوسرے شرکاء کی شرکت سے بے نیا زصائع ان کو ہیدا کرنے والا ہو۔۔۔۔۔اور جب کسی ایک فعل کیلئے ایک فاعل کے بغیر جارہ کوئی نہیں کیونکہ اگرایک ہی فعل کیلیے دو فاعل ہوں تو ان میں سے ہرا یک کیلیے دوسرے کامختاج ہونا ضروری ہے۔ تولامحالد بغیر کسی شک دریب کے یقینی علم کے ساتھ یہی ہونا جانے ہے کہ فاعل ایک ہی ہو ..... اس معاطے میں مثنویوں ( دوخدا مانے دالوں ) نے نور ادر ظلمت کو ثابت کر کے ۔ آتش پرستوں نے بز دان واہرمن ( خالق خیراورخلق شر ) کو ثابت کر کے طبیعی فلاسفہ نے طبیعت اور قوت کو ثابت کر کے فلکیوں نے سات ستاروں کو ثابت کر کے اور معتز لدنے بہت سے خالق اورصانع ثابت کرکے جارے ساتھ اختلاف کیا ہے۔ میں نے ایک چھوٹی سی دلیل کے ذرایعہ ان سب کورد کر دیا ہے بیہ کتاب ان کے باطل دعوؤں کی تر دید کی گنجائش اپنے اندر نہیں یاتی۔البتہ اس علم کے طالب کو بید ستلہ میری دوسری تصنیف میں تلاش کرنا جا ہے جو مي في الى موضوع يركهم باوراس كانام "المرعاية بحقوق الله "ركهاب يا يحر متقدمين ابل اصول رحمهم اللدكي تصديا فات كي طرف رجوع كرنا جاب -

اب میں انثاء اللہ تو حید کے بارے میں مشائخ کے بیان کردہ رموز کی طرف

يشف المعجوب)

رجوع كرتابول\_.....والا مربيده

حضرت جنیڈ کے بارے میں روایت ہے کہ انہوں نے فر مایا'' التو حیلہ اِفو اد القدم عن الحدثِ ''(قديم كوحادث ، جداكر فكانام توحيد ، العنى بدكة وقد يم کوحوادث کاادرحوادث کوقند یم کامکل نہ جانے اور بیچی جان لے کہ جن تعالیٰ قدیم ہےاور تو حادت اور تیری جنس ہے کوئی چیز اس کے ساتھ پوست نہیں ہو یکتی اور اس کی صفات سے کوئی چز تیرے اندر انہیں سکتی کیونکہ قدیم کیلئے حادث کے ساتھ کوئی مجانست نہیں ہوتی اس لئے کہ قدیم تو حادث چیزوں کے وجود سے پہلے موجود ہوتا ہے۔ جب حوادث کے وجودے سیلے بھی قدیم تھااوران حوادث کا بختاج نہ تھا تو ان حوادث کے بید اہونے کے بعد بھی وہ ان کامختاج نہ ہوگا۔ بیان لوگوں کا اختلاف ہے جوروح کو قتریم کہتے ہیں اوران کا تذکرہ گزر چکا ہے۔ جب کوئی شخص قدیم کو حادث میں اتر نے یا حلول کرنے والا کہے یا حادث کو قدیم کے ساتھ متعلق مانے تو پھر حق تعالیٰ کے قدیم ہونے اور دنیا کے حادث ہونے کی کوئی دلیل باقی نہیں رہے گی۔اور بیر ند ہب د ہر یوں کا ہے۔ ہم اس طرح کے برے عقائد سے خدا کی پناہ مانگتے ہیں خلاصہ کلام ہیر کہ حادث چیزوں کی تمام حرکات حق تعالی کی تو حید کے دلائل میں اور خداد ندعز وجل کی قدرت پر گواہ اور اس کے قدیم ہونے کا شروت ہیں۔لیکن انسان اس سے بڑا غافل ہے کہ اللہ تعالٰی کے ماسو کی کو جا ہتا ہے اور حق تعالی کی یاد کے بغیر آ رام کا متلاق بے حالانکہ جب تیر بے نیست اور مست کرنے میں اس کا کوئی شریک نہیں تو یہ بھی محال ہے کہ تیری تربیت میں اس کا کوئی شریک ہو سکے ..... حفزت حسين بن منصورٌ كمتم بي كُرْ أولُ قدم في التوحيد فمناء التفريد '' (توحيد میں پہلا قدم تفرید کا فناہے )اس لئے کہ تفرید کے معنی سہ میں کہ کی کوعیوب داً فات سے



كشف المحجوب

جدا کرنے کا حکم لگایا جائے ادرتو حید کسی چیز پر دحدانیت کا حکم لگانے کو کہتے ہیں۔ پس تفرید میں غیر کا ثابت کرنا بھی لا زم آتا ہے کہ اس کے بغیر ان صفات کو بیان نہیں کیا جا سکتا اور وحدانیت کے ساتھ غیر کا اثبات درست نہیں اور جن تعالٰی کے علادہ کسی کو بھی اس صفت کے ساتھ ندموصوف کیا جاسکتا ہے ندجانا جاسکتا ہے۔ پس تفرید ایک مشترک لفظ ہے جو ممکن اور واجب دونوں پر بولا جاسکتا ہے جب کہ تو حید شرکت کی تفی کرنے والا لفظ ہے۔ پس تو حید کا پہلا قدم ہی شریک کی گفی کرنا اور رائے سے اپنے مزاج کو دفع کرنا ہے کیونکہ رائے میں مزاج کامک دخل آیے ہی ہے جیسے چراغ کے ذریعہ راہتے کو تلاش کرما ہوتا ہے ...... حضرت حفر كُفر مات بي كُن اصولنافي التوحيد خمسة اشيا رفع الحدث و اثبات القدم و هجرالامكان و مفارقة الاخوان ونسيان ما علم وجهلَ ''(توحير میں ہمارے پانچ اصول ہیں ۔حق تعالیٰ سے حادث ہونے کی نفی کرنا ......قدیم ہونا تابت کرنا …… اینے لئے دطنوں کا چھوڑ دینا۔ بھائیوں سے جدا ہوجاً تا …… ادر معلوم دیا معلوم کو بھول جانا ) رفع حدث کے معنی یہ میں کہ تو حید کی مکارنت ہے محد ثات کی نفی کی جائے اور حق تعالی کی ذات ہے حادث ہونے کومحال سمجھا جائے اورا ثبات قدم سے مراد خدا تعالی کے ہمیشہ سے ہونے کا اعتقاد رکھنا ہے جس کی تشریح اس سے قبل <sup>ح</sup>ضرت **جنیڈ کے قول می**ں میں بیان کر چکا ہوں اور ہجراوطان سے مراد نفس کی پسندیدہ چیز وں، دل کی راحتوں اور طبیعت کی قرار گاہوں کو چھوڑ دینا ادر راہ حق کا اراد ہ کرنے والے کا دنیا کی رسومات، بلند مقامات بہتر حالات اور بڑی عز توں ہے کنارہ کش ہوجاتا ہے ..... اور مفارقت اخوان کے معنی نظوق کی صحبت ۔۔ اعراض اور حق تعالی کی صحبت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کیونکہ موحد کے دل پرغیرت کے خیالات میں سے جو خیال بھی گزرتا ہے اس کیلے تجاب ہوتا ہے اور ای مقدار میں وہ آفت ہوتا ہے جس مقدار میں موحد کا اس کے ساتھ تعلق ہوتا ہے اس لیے کہ اس پرسب امتوں کا انفاق ہے کہ تو حید حق تعالی پر ارادوں کے جمع ہونے کو کہتے ہیں جب

كشف المعجوب

کہ غیر کے ساتھ آرام پانا ارادوں کے تفرقے کی علامت ہے ..... اور نسیان ماعلم وجہل کے معنی سہ بیں کہ مخلوق کاعلم ماتو ماہیت وکیفیت کے بارے میں ہوتا ہے یا پھرجنس دطبیعت کے بارے میں ۔اس طرح مخلوق کاعلم تو حید کے بارے میں جو کچھ بھی ثابت کرتا ہے خود تو حیداس کی نفی کرتی ہےاور جو چیز مخلوق کی جہالت ثابت کرتی ہے خودان کا اپناعلم اس کے خلاف ہوتا ہے اس لئے کہ جہالت تو حید نہیں ہے اور تو حید کا تحقیق برمنی علم غیر کے تصرف کی نفی کے بغیر درست نہیں ہوتا۔ جب کہ مخلوق کے علم اور جہالت میں تصرف کے سوا کچھ نہیں کہ ایک ان میں سے بصیرت برمنی ہوتا ہے اور دوسراغفلت پر ..... مشائخ میں سے ایک بزرگ بان کرتے ہیں کہ میں حضرت خصری کی محفل میں بیٹھا تھا کہ بچھے بنید آ گئ اور میں نے خواب کی حالت میں دیکھا کہ دوفر شتے آسان سے زمین پر آئے ہیں اور کچھ در وہ حضرت خضری کابیان سنتے رہے۔ پھران میں ایک دوسرے سے کہنے لگا کہ جو کچھ یہ بزرگ کہتا ہے بیتو حید کاعلم ہے عین تو حید کاعلم نہیں۔ جب میں بیدار ہوا تو آ پ تو حید کا بی بیان كرد بے تھے۔ آپ نے زخ ميرى طرف كر كے فرمايا '' اے فلال ! توحيد كے بارے ميں علم ےعلاوہ کچھ بھی بیان ہیں کیا جاسکتا۔''

حفزت جنید کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے فرمایا.....تو حید یہ ہے کہ بندہ حق تعالیٰ کے حضورایک ایساجسم بن جائے کہ اس میں ای نفس کے تصرفات فنا ہو جائیں اور تو حید کے سمندر اور حق تعالیٰ کے احکام قدرت کے جاری ہونے میں صرف حق تعالیٰ کا تصرف ہی کار فرما ہواور وہ حق تعالیٰ کے حقیقی قرب میں اور اس کی تو حید سے پوری طرح آگاہ ہو جانے کی وجہ سے ایپنا احساس اور اراد ہے سے اس طرح بے خبر ہو جائے کہ وہ صرف حق تعالیٰ کو پکار سے اور صرف ای کی دعوت کا جواب دے اور بیاس طرح ہوجائے کہ وہ صوف حق تعالیٰ کو پکار سے اور صرف ای کی دعوت کا جواب دے اور بیاس طرح ہوجائے کہ و حوال جن تعالیٰ کو پکار سے اور صرف ای کی طرف راجع ہو۔ یعنی یوں ہوجائے جسے وجود میں آنے سے پہلے تھا ''مراو اس سے سہ سے کہ حق تعالیٰ کے اختیار میں موحد کا اپنا



كشف المحجوب

افقتیار نہ رہےاور حق تعالیٰ کی وحدانیت میں اپنی ذات کی طرف توجہ ہی نہ رہے کیونکہ قرب حق کے محل میں اس کا اپنانفس فانی ہو جاتا ہےاور اس کی حس چلی جاتی ہےاور صرف حق تعالیٰ کے احکام ہی اس پر جاری ہوتے ہیں جس طرح کہ اللہ تعالیٰ جاہتے ہیں کہ بندہ اپنے تصرف کے فنامیں اس طرح ہوجائے کہ جس طرح ازل میں تو حید کا عہد کرتے وقت ایک و رہ تھا کہ کہنے دالے بھی حق تعالی ادراس کی طرف ہے جواب دینے دالے بھی حق تعالیٰ ہی یتصحصالانکہ بظاہرنشا نہ وہ ذیرہ تھاادرجو بندہ اس طرح ہوجائے اس کے ساتھ مخلوق کوکوئی تعلق نہیں رہتا نہ اس کوکسی کے ساتھ کوئی انس رہتا ہے کہ ان کی دعوت کو تبول کر ےادر اس قول میں صفات بشریت کے فنا اور جلال الہی کے غلبہ کشف کی حالت میں جذبہ تعلیم ورضا کے صحیح ہونے کی طرف اشارہ ہے کہ دہ بندہ کواس کے ادصاف سے فانی کردے۔ تا کہ دہ محض ایک آلہ اورایک ایسالطیف جو ہرین جائے کہ اگر اس کے جگر میں نیز ہ ماریں تو بلاتمیز یار ہو جائے اور اگراس کی صحیح دسلامت پیٹھ پر ماریں تو بے تصرف اس کو کاٹ دئے خلاصہ بیہ کہ وہ تمام اوصاف سے فانی ہوجائے اس کاجسم اسرارالہی کا مرکزین جائے حتی کہ اس کانطق حوالہ حق ہو جائے اور اس کے فعل کی نسبت بھی حق تعالٰی کی طرف ہوا دراس کی صفت کا قیام بھی حق تعالی کے ساتھ ہوادر صرف جمت کے اثبات کیلئے شریعت کے احکام اس پر باقی رہیں ورنہ دہ تمام امور کے دیکھنے سے فانی ہو چکا ہواور یہی صفت پنج سر علیقہ کی تھی کہ جب آپ کو معراج کی رات مقام قرب تک پہنچایا گیا تو مقام کیلئے تو فاصلہ تھالیکن آپ کے قرب کیلئے · کوئی فاصلہ نہ تھا۔ آ پ کا حال لوگوں کے عقل میں آ نے والے حال سے بہ**ت بلندا ورانسانی** وہم و گمان سے بھی بہت بعید ہو گیا یہاں تک کہ جہاں نے آپ کو کھو دیا اور آپ نے بھی اینے آپ کوفنائے صفت میں اس حد تک کھودیا کہ طبقوں کی تر تیب حیران ہوگئی اور مزاج کا اعتدال پریشان ہو گیا۔نفس دل کے مقام پر پینچ گیا اور دل جان کے مقام پر اور جان باطن ے درجہ ریجنچ گی اور باطن قرب الہی کی صفت سے کمل طور برمو**صوف** ہو کرس**ب ا**حوال



شف المعجوب

ے جدا ہو گیا آ پ نے چاہا کہ وجود معددم ہو کر<sup>جس</sup>م کو چھوڑ د لیکن چونکہ **جن تعالٰی ک**ا مقصد اس ہے جب قائم کرنا تھا اس لئے عکم ہوا اپنے حال پر قائم رہے'' آپ نے اس حکم ہے تقویت یا کی اور بیتقویت آب کیلے توت بن گی اور اپن ستی کے فنا سے حق تعالیٰ کی بقا آب یر ظاہر ہوئی۔ چنانچہ آپ نے فرمایا کہ 'اِنَّسی اسٹ کا حدِ کُم اِبی ابیٹ عند دبی فیطعمنی ہوں وہ مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے ) یعنی میری زندگی اور پائندگی حق تعالی کی طرف سے ہے اور نیز فرمایا که 'لی مَعَ الله وقت لا یسع فیه ملک ° مقرب وَلاَ نبی موسل ° '' (میرے لئے اللہ تعالی کے ساتھ ایک ایساد قت مخصوص ہے کہ اس میں نہ کی مقرب فر شتے کی گنجائش ہادرند کمی نبی مرسل کی ) ...... حضرت مہل بن عبداللد تستر کی سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا'' اللہ تعالیٰ کی ذات علم کے ساتھ موصوف ہے۔ نہ تو ادراک کے احاطے میں آئی ہےاور نہ ہی دنیا میں آنکھوں ہے اس کود یکھا جا سکتا ہے۔ دہ ایمان کی حقیقتوں میں حدادر حلول کے بغیر موجود ہے۔البتۃ آخرت میں آئکھیں اس کو اس کی ملک اور قدرت میں خاہری د باطنی طور پر د کچھ لیں گی ادر اللہ تعالٰی نے مخلوق کوا پنی ذات کی حقیقت کی معرفت ے بچاب میں رکھا ہے اور اپنی ذات پر آیات و براہین سے مخلوق کور ہنمائی کی ہے۔ قلوب اس کی معرفت حاصل کر لیتے ہیں لیکن عقلیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں، آتکھیں اس کا احاطہ ادر اس کی نہایت کا ادرک کئے بغیر قیامت کے دن اس کے دیدار سے مشرف ہوتگی ..... تو حید کے جملہ احکام کیلئے بدکلام جامع حیثیت رکھتا ہے ...... اور حضرت جندید کہتے مَ*يْ كُ*ْ اشرف كملمةٍ في التوحيد قولُ ابي بكر رضي الله عنه سبحان مَنُ لَمُ يَجُعَل لخلقِهِ سبيلاً إلىٰ معرفة الا بالعجز عن معرفته ''(توحير متعلق سب ہے بہترین اور بزرگ جملہ حضرت ابو بکرصدیق ؓ کا ہے کہ پاک ہے وہ ذات جس نےاپنے بندوں کیلئےا پنی معرفت میں کوئی راہنہیں رکھی سوائے معرفت سے اعتراف عجز

كشف المعجوب

کے ) کچھلوگ اس کلمہ کے سجھنے میں غلطی میں پڑے ہوئے میں اور وہ سجھتے ہیں کہ اس کی معرفت سے عاجز ہونا کو یا معرفت کا معدوم ہونا ہے حالانکہ بیکال ہے کیونکہ چجز کسی چیز کے موجود ہونے کی صورت میں ہی ہوتا ہے کی چیز کے معدوم ہونے کی حالت میں تو بجز متصور پی نہیں ہوتا جسیا کہ مردہ زندگی سے عاجز نہیں ہوتا کیونکہ دہ موت میں موت سے عاجز ہوتا ہے کہ اس کی قوت کیلئے بجز کا اطلاق بی محال ہے اور اندھا۔ بینائی سے عاجز نہیں ہوتا بلکہ وہ نابینا ہونے کی حالت میں نابینائی سے عاجز ہوتا ہے اس طرح ایا بیج کھڑا ہونے ے عاجز نہیں ہوتا کہ بیٹنے میں بیٹنے سے عاجز ہو۔ جیسا کہ عارف ، معرفت کے موجود ہونے کی حالت میں معرفت سے عاجز نہیں ہوتا بلکہ بیاس کیلئے گویا ضروری ہوتا ہے پس حصرت صدیق اکبڑ کے اس قول کوہم اس بات پرمحمول کریں گے جوحضرت ابوسہل معلو کی ّ اوراستادا بوعلى دقاق فے فرمائى ہے كەمعرفت توابتداء ميں ہوتى ہے انتہا ميں جاكروہ ضرورى ہوجاتی ہے،اورعلم ضروری وہ ہوتا ہے کہ صاحب علم اس کی موجودگی کی حالت میں ہوتیم کے <sup>ت</sup>فع یا نقصان سے مفطر اور عاجز ہو ..... پس اس قول کے مطابق تو حید ، بندے کے دل **م**س حق تعالى كانعل موكار پھر حضرت شار كہتے ہيں كہ 'التو حيد حجاب الموجد عن جمال الاحدية " (توحيد ، موحد كيلي حق تعالى كى احديت ، جمال ت تجاب ، موتى ب) اس لے کہ وہ تو حید کو بندے کافعل کہتے ہیں اور بندے کافعل مشاہدہ جن کیلئے ہر گزیلت نہیں بن سکتا اور جو چیز عین کشف میں کشف کیلئے علت نہ بن سکے وہ حجاب ہی ہوتی ہے اور بندہ اپنے تمام تر اوصاف کے ساتھ غیر حق ہوتا ہے کیونکہ اگرا چی صفت کو وہ حق شار کرنے لگے تو لامحاله اس صفت کا موصوف بھی جن جی شار ہوگا۔ جو کہ میخود ہے اس دقت موحد، تو حید اور احد یتیوں ایک دوسرے کے وجود کیلئے علت بن جا کمیں گےاور میتو بعینہ'' ثالث ثلاثہ'' والا فلسفہ بن جائے گا (جو کہ عیسائیوں کاعقیدہ ہے ) ادر جوصفت تو حید میں طالب کیلئے اپنے آپ کوفنا کرنے میں مانع ہودہ ابھی تک اس صفت کی بدولت مجوب قرار یائے گی موقد

نہیں' لِاَنَ ساسواہُ من الموجو دات باطل ''(اس لے کہ موجودات میں حق تعالی کے سواجو کچھ بھی ہے باطل ہے ) جب بید درست ہے کہ جو کچھ بھی حق تعالٰی کے علاوہ ہے وہ باطل ہے تو طالب بھی تو حق تعالیٰ کا ماسو کی ہے لہٰ داطالب کی صفت حق تعالیٰ کے جمال کے كشف ميں باطل ہوگی۔ یہی' لا اِلْہ ؛ اِلَّا اللَّهُ '' کی تغییر ہے۔ حکایات میں مشہور ہے کہ جب حضرت ابراہیم خواص کوفہ میں حضرت حسین بن منصور کی زیارت کیلئے آئے تو آپ نے دریافت کیا کہ اے ابراہیم تم نے اپنا دفت کس چیز کی تلاش میں گز اراہے؟ انہوں نے کہا''اپنے لئے تو کل کودرست کرنے میں مصروف رہا ہوں یو حضرت حسین بن منصور ؓ نے کَها''ضیعتَ عُمرکَ فسی عمران باطنک فائنِ انت فی انضاء فی الت وحيد ''(تم ف ابنى تمام عراب باطن كى تعمير من ضائع كردى بو فنافى التوحيد كامقام تحقیح کیسے حاصل ہو سکتا ہے) تو حید کے بیان میں مشائخ کے اقوال بہت ہیں۔ایک گروہ نے تو اس کوفنا ہے تعبیر کیا ہے کیونکہ فنا پر معیت درست نہیں ہوتی۔ جب کہ ددسرا گروہ کہتا ہے کہا پیخ فنا کے علادہ کوئی چیز تو حید کی صفت نہیں بن سکتی۔ان تمام اقوال کو جمع اور تفرقہ کے معنون پر ہی قیاس کرنا چاہئے تا کہ اس کی حقیقت معلوم ہوجائے۔

اور میں علی بن عثان الجلابی کہتا ہوں کہ تو حید حق تعالیٰ کی طرف سے بندہ کیلئے دہ امرار ہیں جوعبارت سے بیان نہیں کئے جا سکتے کہ کو کی شخص ان کوعبارت سے مزین کر کے بیان کر سکے کیونکہ عبارت اور جس کواس عبارت میں بیان کیا جارہا ہے آپس میں غیر ہوتے ہیں اور تو حید کے معاطے میں غیر کا اثبات بجائے خود شرک کا اثبات ہے اس طرح سے ایک لہو اور کھیل ہو گا جب کہ موحد اللہ والا ہوتا ہے لہو ولعب میں مشغول ہونے والانہیں ہوتا سے سے سے سر واللہ اعلم بالصواب ۔ ايمان كى حقيقت

450

ص تعالى كاار شادَبٌ يُنايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ " (احايمان والوا الله يراوراس كرسول برايمان لاد ) نيز ددس ين مقامات برفر مايا ب أيساً يقس الَّذِيْنَ امَنُوا ''(اور يَجْبِرَ للله كاارشاد بِكُ الإيمان أن تومِن باللَّهِ وملنجَته و تحتید "(الحدیث) ایمان بد ب كرتواللد يراس \_فرشتول پرادراس كى كتابول يرايمان لائے ) ایمان لغت کے اعتبار سے تصدیق کا نام ہے اور اصطلاح شریعت میں اس کا تقلم اور معنی بیان کرنے میں اہل علم کے بہت سے اقوال اور بہت سا اختلاف ہے۔ چنانچ معتزلہ تما ملمی اورعملی عبادات کو ایمان قرار دیتے ہیں اور اس لئے دہ انسان کو گناہ کبیرہ کے ارتکاب پرایمان سے خارج تجھتے ہیں۔خارجیوں کابھی یہی قول ہےاوروہ بھی انسان کواس کے گناہ کی دجہ ہے جس کا اس نے ارتکاب کیا ہو کافرقر اردیتے ہیں .....ایک ددسرا گروہ محض زبانی قول کو ہی ایمان کہتا ہے ادرا کی نیسرا گرد ہے جوصرف معرفت بربھی ایمان کا اطلاق کرتا ہے۔۔۔۔ متکلمین اہل سنت کی ایک جماعت مطلقاً تصدیق کو ہی ایمان قرار دیتی ہے میں نے اس کے بیان میں ایک مستقل کتاب تصنیف کی تھی تاہم اس جگہ میری مراد مشانخ صوفیہ کے اعتقاد کوثابت کرنا ہے چنانچہ ایمان کی تعریف کے مسئلہ پرجمہور مشائخ کے دوگر ده میں حضرات فضیلؓ بن عیاض ، بشر حاقیؓ ، خیرالنساجؓ سمنون الحبؓ ،ابوحمز ہ بغدادیؓ ،ابو محمر حریر ٹی ادراسی ذوق کے دوسر ے حضرات پر مشتل گروہ یہ کہتا ہے کہ قول ، تصدیق ادر عمل تینوں کے مجموعے کا نام ایمان ہے۔فقہا ادراہل یقین کی ایک جماعت بھی ان کی تائید کرتی ے جب که حضرات ابراہیم بن ادھمؓ ، ذ والنون مصریؓ بایزید بسطامیؓ ابوسلیمان دارائیؓ حارث محاسِيٌّ جنيد بغداديٌّ ، بهل بن عبداللدّستريٌ ، شفق لمجنَّ ، حاتم اصمُّ ، محمد بن فضل الملحيُّ كا قول بيه

كشف المحجوب

ہے کہ ایمان، قول اور تصدیق ہے عبارت ہے ان کے علاوہ فقہائے امت کی ایک جماعت جوامام مالک، امام شافعی، امام احمد بن عنبل پر مشتل ہے پہلے قول کے مطابق خیال رکھتی ہے جب کہ حضرت امام ابو سف تن من فضل المجنی اور امام ابو حذیفہ کے اصحاب مثلا محمد بن الحسن داو د دطائی اور امام ابو یوسف اس دوسر نے قول کے مطابق رائے رکھتے ہیں۔ تاہم در حقیقت بہا ختلاف محض لفظی ہے معنی میں کوئی اختلاف نہیں۔ اب میں اختصار کے ساتھ ایمان کے معنی کو انشاء اللہ بیان کرتا ہوں تا کہ حقیقت کاعلم ہو جائے اور میں اس اختلاف میں کسی کو ایمان کے بارے میں اصل عقید نے کا تخالف نہیں بچھتا اس و اللہ التو فیق۔

451

452

كشف المحجوب

اگر معرفت حاصل ہوتو اطاعت اگر چہ حاصل نہ بھی ہوتو بالاخر بندہ نجات یا لےگا کیونکہ اس کا معاملہ مشیت الہی کے سپر دیے کہ جن تعالیٰ خواہ اس کواپنے فضل سے معاف کر دیں۔ یا پنج س<sup>تالاہ</sup> کی شفاعت کے نتیجہ میں بخش دیں اور یا پھر اس کواس کے گناہوں کی مقدار سزا د ے کر پھر دوزخ ہے نجات دے دیں اور جنت میں منتقل کردیں پس جب اصحاب معرفت (حق تعالیٰ کے وجوداورتو حید کو پہچانے دالے) گنہگارہونے کے باوجود معرفت کی بنیاد پر دوزخ میں ہمیشہ ندر ہیں گے اور اصحاب عمل معرفت کے بغیر محض عمل کی بنیاد پر بہشت میں داخل نہ ہوسکیس کے تو معلوم ہو گیا کہ اس جگہ عذاب سے محفوظ رہنے کی علت اطاعت نہیں۔ جيها كررول الترييك فقرابا" كمن يخبجوا حد كم بعملِه قيل ولا أنت يا رسول الله قال ولا إذا الا أن يتعمد في الله برحمته "(تم م س ركوني بحى محض البي عمل كے سبب نجات حاصل نہيں كر سكے گا۔ صحابة نے پوچھا'' يارسول اللہ علي کھا آب بھی اپنے اعمال کی دجہ سے نجات نہیں پاسکیں گے؟ تو آپ نے فرمایا '' ہاں میں بھی محض اپنے اعمال کی دجہ سے نہیں بلکہ صرف ای صورت میں خلاصی پاسکوں گا کہ اللہ تعالیٰ مجھےاین رحمت کے ساتھ ڈھانپ لے) پی تحقیق اور حقیقت کے اعتبارے اور امت کے ا تفاق کے ساتھ بیہ بات ثابت ہوئی کہ تق تعالیٰ کی معرت کا نام ایمان ہے ادراس کا اقرار بیہ ہے کی کو تبول کیا جائے .....اور جو تحص بھی حق تعالی کو پیچا بتا ہے اس کے اوصاف میں سے کسی دصف کی دجہ سے ہی پیچانتا ہے۔ اس کے <sup>حس</sup>ن ادصاف تین طرح کے بیں ان میں ے بعض کاتعلق اس کے جمال کے ساتھ ہے۔ بعض کا جلال کے ساتھ اور بعض وہ ہیں جن کا تعلق اس کے کمال کے ساتھ ہے پس مخلوق کیلئے اس کے کمال سے متعلق اس کے سوا کوئی چارہ نہیں کہ وہ اس کے کمال کا اثبات کریں اور اس ہے ہوشم کے نقصان کی نفی کریں اس طرح جلال ادر جمال کے متعلق بھی تمام خوبیوں کو اس کیلیج ٹابت کرنے ادرتمام نقائص کو اس نے نفی کرنے کےعلاوہ کوئی جارہ نہیں .....لہذاجس بندے کا شاہد معرفت میں حق تعالی

شف المعجوب

کا جمال ہودہ ہروقت حق تعالی کے دیدار کا مشاق رہتا ہے .....اور جس بند کا شاہد حق تعالی کا جلال ہو وہ ہر دفت اپنے ادصاف سے نفرت کرنے میں مشغول رہتا ہے ادر اس کا دل خوف اللی میں مبتلا رہتا ہے، پس شوق د مدار، محبت کی تاثیر ہے اور اس طرح نفرت بشریت کے اوصاف میں سے ہے۔ لہذا اوصاف بشریت سے پردہ عین محبت کے علادہ مہیں اٹھ سکتا..... پس اب ایمان اور معرفت محبت کا نتیجہ ہیں اور محبت کی علامت ،اطاعت ہےاس لئے کہ جب دل محل مشاہدہ ہے آ کھڑکل دیداراور جان جسم کیلئے محل عبرت ہےاور دل مشاہد بے کا مقام ہے توجسم کو جاہئے کہ تھم کی خلاف ورزی نہ کرے اور جس آ دمی کاجسم حق تعالیٰ کے عکم کا تارک ہواس کومعرفت الہٰی کی کو کی خبز ہیں ہوتی .....اس دور کے صوفیوں میں یہ مصیبت ظاہر ہوچکی ہے کہ بے دینوں کے ایک گردہ نے ان کے جمال کود کچ کران کی قدردمنزلت کومعلوم کرلیا ہےادرا پنے آپ کوان جیسا بنا کر کہنے لگا ہے کہا حکام شرع کی بیہ تکلیف تو ای دفت تک ہے جب تک معرفت حاصل نہ ہو،لیکن جب معرفت حاصل ہو جائے تو بھراطاعت کی تکلیف جسم ہے اٹھ جاتی ہے ادرا ممال واطاعت کی ضرورت نہیں رہتی۔لیکن سد بہت بڑی غلط پنجی ہے۔ کیونکہ میں کہتا ہوں کہ جب تونے حق تعالی کو بیچان لیا تو تیرادل شوق کامحل ہو گیا اب اس کے فرمان کی تعظیم اور تمیل زیادہ ہو نی جا ہے البتہ میں بیہ جائز بمجمتا ہوں کداطاعت کرنے والا اس مقام تک پہنچ جائے کہ حق تعالیٰ اس سے اطاعت کارنج اٹھالیں اوران احکام کو بجالانے کی اس کوزیا دہ تو فیق مرحمت فرمادیں۔ یہاں تک کہ د دسر بےلوگ توان احکام کو ذرار بنج کے ساتھ بجالا کمیں اوراس کوان میں کو کی رہنج محسوس نہ ہو کیکن بہ مقام کمال شوق محبت کی تڑ پ اور عشق کے اضطراب کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا۔ پھرایک جماعت ایمان کوتمام کاتمام حق تعالی کی طرف ہے کہتی ہے اور دوسری جماعت قمام كاتمام بنده كي طرف تصبحتي باور مادر النهر كے علاقہ ميں بداختلاف لوگوں کے در میان بہت طویل ہو چکا ہے پس تما م ایمان کوچن تعالی کی طرف سے کہنا تو جر محض ہے

كشف المحجرب

کیونکہ بندہ کواس طرح مجبور اور مضطر ہونا پڑتا ہے اور جملہ ایمان کو بندہ کی طرف سے مانتا قد رکھن ہے کیونکہ بندہ تو حق تعالیٰ کی اطلاع کے بغیرا سے ہیں جان سکتا۔ جبکہ طریق تو حید توجر بے بیچےاور قدر سے اور بر ہے اور در حقیقت ایمان بندے کا ایسافعل ہے جس کے ساته اللد تعالی کی ہدایت ملی ہوئی ہو کیونکہ اس کا گمراہ کیا ہوانسان راہ راست پرنہیں آ سکتا اوراس کا راہ راست پر لایا ہوا انسان گمراہ نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ جن عز وجل کا ارشاد ہے' فَحَدُنُ يُسرِدِ اللُّهُ اَنُ يَّهُدِيَه' يَشُوَحُ صَدُرَه' لِلْإِسْلَامِ وَحَنُ يُّرِدُ اَنُ يُّضِلّه' يَجْعَلُ صَدُدَه' ضَيِّقًا حَوَجًا ''(اللَّدَتعالىٰ جس كومِ ايت دينے كااراده كريلتے ہيں اس كا سینداسلام کیلئے کھول دیتے ہیں اور جس کو گمراہ کرنے کا ارادہ کرلیں اس کا سینہ تنگ اور سخت کردیتے ہیں) اس اصل کے مطابق جاہئے کہ ایمان کی طرف میلان حق تعالیٰ کی مدایت ے ہوا ور ماکل ہونا بند بے کا اپنافغل ہو۔ پس ایمان کی طرف ماکل ہونے کی علامت بیہ ہوگ کہ دل پر توحید کا اعتقاد ہو، آئکھنع کی چزوں کو دیکھنے سے محفوظ رہے اور حق تعالٰی کی نشانیوں اور آیات کودیکھ کرعبرت حاصل کرے، کان اس کے کلام کوغور سے سننے پر لگھ ر ہیں۔معدہ حرام کھانے سے خالی رہے، زبان پر ہمیشہ پچ جاری رہے اور مدن منع کروہ افعال سے اجتناب کرے تا کہ عمل دعویٰ کے موافق ہو جائے۔ اس لئے میڈر دہ معرفت ایمان میں کمی اورزیادتی کوجائز بجھتا ہے۔حالانکہ سب کا اس پراتفاق ہے کہ معرفت ایمان میں کمی اور اضافہ درست نہیں کیونکہ اگر معرفت میں زیادتی ادر نقصان ہو سکتی ہوتو معروف میں بھی کمی اور زیادتی ممکن ہونی چاہئے (اور بیہ درست نہیں ہے)لہذا جب معروف پر زیادتی اور نقصان روانہیں ہے تو معرفت پر بھی ردانہیں ہوگا کیونکہ ناقص معرفت ،معرفت بی نہیں ہوتی۔ پس ہونا پیرچا ہے کہ زیادتی اور نقصان ،فرع اور عمل میں داقع ہواور بالا تفاق اطاعت برکی اورزیادتی کاداقع ہوتاردا ہے ..... اور حشوی فرقہ کے لوگ جو مذکور ہالا دونوں گروہوں کی طرف اپن نسبت کرتے ہیں ان کے دل پر بید مسئلہ گردہ ایمان کو تول کے بغیر کچھ

شف المحجوب

نہیں سمجھتا۔ حالانکہ بیددنوں اقوال ناانصافی پر بنی ہیں سبر حال درحقیقت ایمان بیہ ہے کہ ، بندے کے تمام ادصاف حق تعالیٰ کی جنجو میں مستقرق ہو جاٹیں ادرتمام طالبان حق کواس بات پر اتفاق کر لینا جاہے کہ معرفت کی بادشاہی کا غلبہ عدم معرفت کے اوصاف کے نقصانات كومغلوب كرنے والا ہے اور جس جگہ كہ ايمان موجود ہو عدم معرفت كے اسباب وبان ، ودر بوجات بي - كيونكه كماجا تاب كر (اذا طَلَعَ الصباح عَطَلَ المصباح ''( جب صبح طلوع ہوگئی تو چراغ کا جمال گم ہوگیا )اور دن کوئسی بیان یا دلیل سے واضح نہیں کیا جاتا جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ روز روثن کے نمودار ہونے کیلیج کسی دلیل کی ضرورت نہیں موتى اور حق عز وجل كاار شاد بحك أنَّ الْمُ لَوُكَ إِذَا دَجَلُوا قَرُيَةً أَفْسَدُوْهَا " آلا یہ (بادشاہ جب کسی <sup>ب</sup>ستی میں داخل ہوتے ہیں تو اس کو برباد کر دیتے ہیں ) یعنی جب عارف کے دل میں معرفت کی حقیقت حاصل ہوجاتی ہے تو گمان۔ شک اور عدم معرفت کی حمرانی فنا ہوجاتی ہےادرمعرفت کی بادشاہت اس کے حواس اورخواہشات کواپنامنخر کرلیتی ہے تا کہ وہ جس چیز میں دیکھے جو کچھ کرے اور جو کچھ کے سب حق تعالیٰ کے دائر ہ تھم میں ہو .....اور میں نے حکایات میں پایا ہے کہ لوگوں نے حضرت ابراہیم خواص ؓ سے دریافت کیا کہ ایمان کی حقیقت کیا ہے؟ تو آپ نے جواب دیا ''ابھی ممرے پاس اس کا جواب نہیں ہے کیونکہ میں اس وقت جو کچھ کہوں گاوہ ایک عبارت ہوگی حالانکہ مجھےا پنے عمل سے اس کا جواب دینا چاہئے! البیتہ میں مکہ کرمہ جانے کا ارادہ رکھتا ہوں تم بھی اس ارادے سے سفر میں میرے ساتھ رہوتا کہ تمہیں اپنے سوال کا جواب مل جائے ، رادی کہتا ہے کہ میں نے ایسا ہی کیا چتا نچہ میں ان کے ہمراہ جنگل میں پہنچا تو معاملہ یوں ہوا کہ ہرروز دورو ٹیاں اور شربت کے دو پیالے نمودار ہوتے حضرت ابراہیم خواص ان میں ہے ایک مجھے عنایت فرماتے اورایک کوخود اٹھالیتے یہاں تک کہ جنگل میں ہی ایک دن ایک بزرگ گھوڑے پر سوارتشریف لائے جب انہوں نے حضرت ابراہیم کو دیکھا تو اپنے گھوڑے سے اتر آئے



كشف المحجوب

اور دونوں نے ایک دوسر بے کا حال یو چھا۔ کچھو میر دونوں آ پس میں باتنس کرتے رہے اور پھر وہ ہز رگ اپنے گھوڑے پر سوار ہو کر واپس تشریف لے گئے ..... میں نے عرض کی اے یشخ! مجھے بھی بتائے وہ بزرگ کون **تھ**؟ آپ نے فرمایا<sup>:</sup> 'وہ تہمارے اس سوال کا جواب تھا'' میں نے عرض کی'' وہ کس طرح ؟'' آپ نے فر مایا'' وہ حضرت خصر علیہ السلام تصاور میر ی صحبت ومنشینی کے طالب تصلیکن میں نے قبول نہیں کیا'' ..... میں نے پوچھا کیوں؟ ''آ پ نے کہا''اس لیے کہ میں اس بات سے ڈرا کہ کہیں ان کی صحبت میں رہتے ہوئے حق تعالی پراعتاد کرنے کی بجائے ان پر جعروسہ نہ کر بیٹھوں اور اس طرح میرا تو کل تباہ ہو جائے، کیونکہ ایمان کی حقیقت تو کل کی حفاظت کرتا ہے جیسا کہ تق عز وجل نے فرمایا ہے کہ · وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُم مُّوْمِنِيْنَ · (اورابتَّد پرى جروسه كردا كرتم مؤمن مو ) اور حضرت محمد بن خفيف فريات بي كم أالايسمان تصديق القلب بما علم بد الغیوب ''(ایمان، دل کاس يقين كانام بجواس يرغيب مكشف مواج) ادر غیب سے اسے سکھایا جائے ۔ کیونکہ ایمان ہوتا ہی غیب پر ہے اور خداوند تعالی جوغائب ہے، سرکی آنکھوں سے تن تعالیٰ کی اپنی ہی تا سَدِتقویت کے بغیر بندے کے یقین میں نہیں آ سکتا۔اور بیایمان بالغیب حق تعالیٰ کی اطلاع ہے ہی ممکن ہوسکتا ہے جیسا کہ جومعرفت اور علم، عارفوں ادرعلاء کو حاصل ہوتا ہے وہ وہن تعالیٰ کی ہی معرفت ہوتی ہے کہ اس نے ان کے دلوں میں اس معرفت اورعلم کو بیدا کیا ہوتا ہے بلم اور معرفت کا تعلق ان کے اپنے کسب سے منقطع ہوتا ہے، پس جوکوئی اپنے ول کونت تعالٰی کی معرفت سے یقین آ در کر لیتا ہے دہی موْمن اور داصل بحق ہوتا ہے۔ چونکہ اس کتاب کےعلاوہ ویگر مقامات پر بھی اس معنی کو بیان کرنے میں میرا کلام بہت ہے اس لئے اس جگہ اتن مقدار بن پر اکتفا کرتا ہوں تا کہ بد کتاب طویل نہ ہوجائے ادراہل بصیرت کیلئے یہ مقدار کافی بھی ہےاب میں معاملات کے اسرار کی طرف توجہ کرتا ہوں ادران کے پر دوں کوانشا ءاللہ عز وجل کھولتا ہوں۔ وباللہ التو فیق

<u>کشف المعجوب</u> چوتھا کشف تجاب

نحاست سے پاک ہونے کا بیان ایمان قبول کرنے کے بعد ہندہ کیلئے جواولین فریضہ ہے وہ طہارت ہے جونماز ادا کرنے کیلیے ضروری ہے اور دہ شریعت کے مطابق بدن کا نجاست اور جنابت سے پاک کرنا ادر تین اعضا (منہ، ہاتھ ادر پاؤں ) کو دھونا ادرسر کا سچ کرنا ہے۔ادریا پھریانی کے نہ یانے پاسخت بیاری کی صورت میں تیم کرنا ہے،اوراس کے احکام اپنی جگہ پر معلوم ادر داضح ہیں ..... جان لو کہ طہارت دوطرح کی ہوتی ہے ایک طہارت باطن اور دوسری طہارت ظاہر۔ چنانچےجسم کی طہارت کے بغیر نماز درست نہیں ہوتی ادر دل کی طہارت کے بغیر معرفت درست نہیں ہوتی۔ پی جسم کی پاکی کیلئے خالص پانی کی ضرورت ہے اور بینا پاک اور استعال شدہ یانی سے حاصل نہیں ہو سکتی اور دل کی طہارت کیلئے تو حید خالص کا یانی ضروری ہےاور بیدل کی طہارت مخلوط اور پرا گند، استقاد سے حاصل نہیں ہو سکتی ۔ کپس بیہ صوفیہ کا گروہ ہر دفت اپنے ظاہر کوطہارت کے ساتھ اور اپنے دل کونو حید کے ساتھ ہیوستہ ركمتاب اوررسول التدعيلية في اين الك صحابي كوفر ماياتها كُهُ نُدُمُ عسلسي السو ضوء يحبك حسافيطاك ''(توبهيشه بادضور باكرتير بدونو الحافظ فرشت تجم مصحبت " كري ك )اور خداوند مز وجل كاارشاد ب ك أنَّ اللُّه يُحِبُّ التَّوَّابين وَيُحِبُّ المُسمَّدَ طَهِ دِيْنَ '' (بِحْكَ اللَّدَتِعَالَى تَوْبِهَ كَرِنْ اوَرَحُوبَ بِإِكْ صَافَ دَبِخَ دَالُول ك ساتھ محبت کرتا ہے) پس جو تحص ظاہر میں طہارت پر مدادمت کرتا ہے ملائکہ اس کو دوست رکھتے ہیں ادر جوکوئی باطن میں ہر دفت حق تعالیٰ کی تو حید پر قائم رہتا ہے حق تعالیٰ خوداس کو دوست رکھتے ہیں .....رسول اللہ اللی وی دعاؤں میں ہمیشہ ریکہا کرتے تھے کہ' السلھ م طَهِر قلبى من النفاق " (بارخدايا امير - دل كونفاق - باكرد - ) حالانكد آب

كشف المحجرب

کے قلب مبارک میں کسی حالت میں بھی نفاق کا تصور تک نہیں ہو سکتا تھا تا ہم اپنی بزرگیوں کود بکهنا، ی آ پ کوغیرتن کا اثبات محسوس ہوتا تھا ادر محل تو حید میں غیر حن کا اثبات نفاق ہوتا ب باوجود یکه مشابئ نے اپنی کرامات کے ایک ذرے کو بھی مریدوں کی آئکھ کا سرمہ قرار دیا ہے لیکن بھربھی بیصورت محل کمال میں بہت بڑا حجاب ہی ہوتی ہے اس لئے کہ جو پچھ بھی حق تعالی کے علاوہ باس کا و کھنا آفت ہی ہے، یہ وجہ ہے کہ حضرت بایز يد فرمايا" نفاق العارفين افضل مِن اخلاص المريدين ''(عارفوں)انفاق مريدوں ك اخلاص سے افضل ہے) لینی جو پجھ مرید کا مقام ہوتا ہے وہ کامل کیلئے تجاب ہوتا ہے مرید کا ارادہ توبیہ وتا ہے کہ دہ کرامات حاصل کرے جب کہ کامل کا ارادہ بیہ وتا ہے کہ دہ کرامت عطا کرنے والے خدا تعالیٰ کو حاصل کرے،خلاصہ کلام یہ ہے کہ کرامات کا ثابت کرنا اہل جن کیلیۓ نفاق نظر آتا ہے کیونکہ یہ غیر حق کا و کچھنا ہے۔ پس حق تعالٰی کے دوستوں کی آفت ہیہ ب كمتمام الم معصيت بمعصيت ب خلاص باليس اور الم معصيت كى آفت بد ب كمتمام گمراہ لوگ! پی گمراہی سے نجات حاصل کرلیں ، کیونکہ جس طرح <sup>ک</sup>نہگاردں کومکم ہے اگراس طرح کافروں کوبھی علم ہوتا کہ ان کی معصیت خدادند تعالیٰ کو خت ناپسند ہے تو وہ کفر سے نجات حاصل کر کیتے اور جس طرح حق تعالیٰ کے دوست جانتے ہیں اگر ای طرح <sup>7</sup> تنہگاروں کو بیٹلم ہوتا کہان کے تمام معاملات نقصان کا باعث ہیں تو وہ تمام معصبتوں سے خلاصی پالیتے ادر ہوشم کی آفتوں سے پاک ہوجاتے۔ پس خاہری طہارت باطنی طہارت کے موافق ہونی جا ہے <sup>ی</sup>عنی انسان جب ہاتھوں کو دھو بے تو اسے جا ہے کہ دل کوبھی ونیا کی محبت سے دھوڈ الے اور جب استنجا کر بے تو اسے حاہیے کہ جس طرح اس نے خلا ہری نجاست سے نجات ڈھونڈ لی ہے ای طرح باطن کیلئے غیر کی دوتی سے نجات تلاش کر لے ادر جب منہ میں پانی ڈالے تو اسے حیاہے ۔ کہ اپنے منہ کو غیر اللہ کے ذکر سے بھی پاک کر لےاور جب ناک صاف کر نے تو تمام لذات کواپنے او پرحرام کر لےاور جب منہ دیھو نے تو

كشف المحجوب

اسے چاہئے کہا پی تمام پسندیدہ چیز وں سے کنارہ کش ہوکر حق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوجائے اور جب اپنے ہاتھوں کو دھوئے تو اسے جاہئے کہ تمام دنیوی خواہشات سے دستبر دار ہو ۔ جائے اور جب سرکامسح کرے تو اسے اپنے تمام امورکوحق تعالی کے سپر دکر دینا چاہتے اور جب پاؤل دھوئے تواسے جاہتے کہ فرمان خدادندی کے بغیر کہیں کھڑے ہونے کی نیت نہ کرے۔ تا کہ اس طرح اسے دونوں طہارتیں حاصل ہو جا کیں۔ کیونکہ شریعت کے تمام ظاہری معاملات باطن کے ساتھ پوستہ ہیں۔جیسا کدایمان کے معاملہ میں زبان کا ظاہری قول-دل کی تقیدیق کے ساتھ وابستہ ہے ای طرح شریعت میں اطاعت کے احکام جسم پر اور دل کی نیت کے ساتھ پوستہ ہیں۔ پس دل کی طہارت کا طریق سے ہے کہ بندہ دنیا کی آ فتول میں تد براور تظرکر بے اور بید دیکھے کہ دنیا ایک بے وفا مقام اور فنا ہونے والی جگہ ہے دل کواس سے خالی کر لے ...... اور یہ چیز بہت سے مجاہدے کئے بغیر حاصل نہیں ہوتی اور مجاہدات میں سے سخت ترین مجاہدہ بیہ ہے کہ خلاہری آ داب کی حفاظت کرے اور تمام احوال میں اس پر مدادمت اختیار کرے .....حضرت ابراہیم خواص کے متعلق آتا ہے کہ آپ نے فرمایا \*\*حق تعالی کے حقوق یور بے کرنے کیلیے ہمیشہ کی زندگی درکار ہےتا کہ جب تما ملوگ دنیا کی نعتوں میں مشغول ہوکر حق تعالیٰ کوفراموش کریں۔ تومیں دنیا کی مصیبتوں میں مبتلارہ كرشر يعت 2 آداب كى حفاظت يرقائم رجون اور حن تعالى كو بميشه ياور كمون ..... حكايات میں آتا ہے کہ حضرت ابو بکر طام رُحالیس سال تک مکه کرمہ میں مجاور ہے اور اس عرصہ میں ممی بھی مکہ مکرمہ کے اندر طہارت نہیں کی بلکہ طہارت کیلئے ہرمر تبہ حرم کی حدود سے باہر آ جاتے اور کہتے کہ جس زمین کی حق تعالیٰ نے اپنی طرف نسبت کی ہے میں یہ پسندنہیں کرتا کہ طہارت میں استعال شدہ پانی اس پرگراؤں اور حضرت ابرا ہیم خواصؓ کے متعلق بیان کرتے ہیں کہ آپ رے کی جامع متجد میں پید کی بیاری میں مبتلا تھاتو آپ نے ایک دن رات میں ساٹھ مرتبہ سل کیا حتی کہ آپ کی وفات بھی یانی میں ہوئی .....حضرت ابوعلی رود باری

كشف المحجوب

ایک عرصہ تک طہارت کے بارے میں دسوسہ میں مبتلا ہو گئے تھے چنانچہ آپ کہتے ہیں کہ ایک دفعہ محری کے وقت میں دریا پر چلا گیا اور سورج کے طلوع ہونے کے وقت تک وہیں ر با-اس حالت میں میرادل یخت رنجیدہ ہو گیااور میں نے عرض کی ! بارخدایا''السع افید به العافیة ''( مجھے ارام دے مجھے عافیت نصیب کر ) تو دریامیں سے ہا تف نے آواز دی کہ "العافية في العلم" (عافيت توعلم من ب- حضرت سفيان تورك ك بار يم روایت ہے کہ آپ نے اپنی وفات کے دن سخت بیماری کے باوجود ہرنماز کیلیئے ساٹھ ساٹھ مرتبه طہارت کی اور فرمایا بداس لئے ہےتا کہ جس وقت بھی موت کیلئے بیغام الہی آئے میں اس وقت طہارت کے ساتھ تیار ہوں۔ کہتے ہیں کہ حضرت شبلیؓ نے ایک دن مجد میں داخل ہونے کے ارادے سے دخو کیا تو ایک غیبی آ داز آئی کہ ''تم نے ظاہر کوتو طہارت سے آ راستہ کرلیا ہے باطن کی صفائی کہاں ہے؟ '' آپ فور ألوث آئے اور تمام مال وميراث راہ خدا میں بانٹ دیا اور ایک سال تک صرف اتنا ہی لباس اپنے جسم پر پہنا جس سے نماز درست ہوجائے اس دقت آپ حضرت جنیڈ کے پاس حاضر ہوئے تو حضرت جنیڈ نے فرمایا ''اے ابو بکر! بڑی ہی نفع بخش طہارت تھی جو تونے کی ، اللہ تمہمیں ہمیشہ طہارت کے ساتھ ر کھے کہتے ہیں کداس کے بعد آپ کہی بھی بے دضونہیں رہے یہاں تک کہ جب آپ اس د نیا سے رخصت ہور بے تھاتو آپ کا وضوٹوٹ گیا اور آپ نے ایک مرید کواشارہ کیا کہ مجھے طہارت کرا وو! چنانچہ مرید نے آپ کا دضو کرایالیکن داڑھی کا خلال کرنا بھول گیا۔ حضرت شبلی کی اس حالت میں زبان بند ہو چکی تھی تا ہم آپ نے مرید کا ہاتھ پکڑ کر داڑھی کے خلال کی طرف اشارہ کیا تو مریدنے داڑھی کا خلال بھی کردیا ..... آپ فرمایا کرتے تھے کہ میں نے کسی دفت بھی دضو کے آ داب میں ہے کوئی ادب ترک نہیں کیا۔سوائے اس کے کہ جب میرے دل میں ذرا ساخرور پیدا ہو جمیا ہو سسحفرت بایزیڈ کے بارے میں روایت ہے کہ آب نے فرمایا کہ جب تم می بھی میرے دل پر دنیا کا خیال گزرتا ہے میں

كشف المحجرب) 461 طہارت کرتا ہوں اور جب آخرت کا خیال گز رتا ہے میں عنسل کرتا ہوں کیونکہ دنیا پلید ہے ادراس کااندیشہ حدث (بے دضوہونے ) کاباعث ہےاد رعقبی غیبت ادرآ رام کانحل ہےادر اس کااندیشہ جنابت (الی نایا کی جس سے مسل واجب ہوتا ہے) کے کیم میں بےلہذا حدث سے دضواور جنابت یے نسل واجب ہوجاتا ہے. اور حضرت شیکی کے متعلق آتا ہے کہ ایک دن جب آپ د ضو کر کے مسجد میں داخل ہوئے تو ان کے دل سے ندا آئی ۔ کداے ابو کر کیاتم نے اتن اچھی طہارت کر لی ہے کداس بیبا ک ے ہمارے گھر میں چلے آئے؟ آپ بینداین کرلوٹ کر جانے لگے تو ندا آئی'' ہماری درگاہ ے لوٹ کر کہاں جانا جا ہے ہو؟ بیس کر آ پ نے نعرہ بلند کیا نو آ واز آ کی ہم پر طعن وشنیع کرتے ہو؟ بیہ آوازین کر آپ بالکل خاموش رہے ای جگہ کھڑے ہو گئے تو ندا آئی'' کیا ہماری آ زمائشوں کو برداشت کرنے کا دعویٰ کردیتے ہو؟ حضرت شیکی پکارا کھے 'المستغاث منک الیک ''( مولا ! تیری آ زمائشوں سے تیری بی بارگاہ میں فریا د ہے ) مشائخ صوفیہ حمہم اللہ اجمعین کے طہارت کی تحقیق میں بہت سے اقوال ہیں ادر وہ اپنے مریدوں کو خلاہری وباطنی طہارت پر مدادمت کا ظم فرمایا کرتے تھے، جب کوئی شخص فلاہری احکام پڑکمل کرنے کا ارادہ کرے تواسے جاہے کہ اپنے خلاہر کو پاک کرلے اور جب باطن میں قرب الہی کا ارادہ کرتے واتے چاہتے کہ اپنے باطن کو پاک کرے۔ ظاہر کی طہارت یانی سے اور اس باطن کی طہارت ، توبہ اور جن تعالٰی کی بارگاہ کی طرف رجوع کرنے سے عمل میں آتی ہے .....اب میں انشاء اللہ توبہ اور اس کے متعلقات کو تفصیل سے بیان کروں گاتا کہ اِس کی حقیقت تمہیں معلوم ہوجائے۔

شف المح 462 توبداوراس كے متعلقات جان او کہ جس طرح احکام برعمل پیرا ہونے دالوں کا پہلا درجہ طہارت ہے ای طرح راہ حق کے سالکوں کا پہلامقام توبہ ہے اس کے خداد ندعز اجل کا ارشاد ہے کہ 'یک آیت ا

الَّـذِيْنَ امَنُو تُوْبُوُ إِلَى اللَّهِ تَوْبَهُ نَّصُوُحًا ``(ا\_ايمان دالو! صَّ تعالى كي بارگاه يس كْحَادَبِكَرُهِ) يَرْفُرْمَا إِلَى كُمُ تُتُوْبُوُ إِلَى اللَّبِ جَعِينُهُا أَيُّبَهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُصْلِحُوْنَ ''(اےمومنو!تم سباللَّد کی طرف توبہ کروتا کہتمہیں فلاں نصیب ہو) پیغیر عَلِيَتَهِ كافرمان بِحكُ مُعامِن شكْ اَحَبَّ إلَى اللَّهِ مِن شابِ تانب ''(اللَّدتِعالَى كَ نزد یک توبہ کرنے والے نوجوان سے زیادہ کوئی چیز محبوب نہیں ہے )اوررسول اللہ تک کے يَبِجىفُرمايا بِحَكُمْ التائب مِنَ الذنب كمن لَا ذنبَ لَهُ ثُمَّ قال إذا اَحَبَ اللَّه عبداً لَن يغُره ذنب ثُم قَلاَ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوَابِيُنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرَيُنَ '' ( گناہ سے توب کرنے والا ایسا ہوجاتا ہے جیسے اس پرکوئی گناہ نہیں تھا پھر آ پ نے فرمایا '' جب اللہ تعالیٰ کسی بندے کومحبوب بنا لیتے ہیں تو کوئی گناہ اس کوضرر نہیں پہنچا سکتا۔ پھر آ پ نے آیت کا پیکرا حلادت کیا کہ بلاشبہ اللہ تعالیٰ توبہ کرنے اور طہارت کرنے والوں کو بسند کرتے میں ) صحابہ "فے عرض کیا" یارسول اللہ اللظ تو بہ کی علامت کیا ہے؟ تو آب نے فر مایا ''اینے گناہوں پر ندامت محسوس کرنا۔ باقی آپ نے جو بیفر مایا کہ گناہ حق تعالیٰ کے دوستوں کیلئے نقصان دہ ہیں ہوتا تو اس کامعنی یہ ہے کہ وہ بندہ گناہ کی بدولت کا فرنہیں ہوجاتا اورنہ ہی اس کے ایمان میں گناہ سے خلل داقع ہوتا ہے ..... جب گناہ ایمان کو نقصان نہیں بیجیجا تا توجس گناه کا نقصان انجام کار با عث نجات بن جائے حقیقت میں وہ نقصان ہوتا ہی نہیں.....اور جان لوکہ، توبہ کے لغوی معنی رجوع کرنے کے ہیں، جیسا کہ اہل لغت کہتے

كشف المحجوب)

ہیں کہ فاب آئ رَجَعَ ''پر عظم الہی کے خوف ہے جن تعالی کے منع کردہ کا موں ہے باز آجانابى توبدكى حقيقت ب سيغير تلكي كاارشاد بك "السدم التوب " (ندامت و پشیمانی بی توبہ ہے ) بیا کیہ ایسا قول ہے جس میں توبہ کی تمام شرائط موجود ہیں اس لئے کہ توبہ کی ایک شرط تویہ ہے کہ جن تعالٰی کی مخالفت پرافسوں ہو۔ دوسری یہ کہ لغزش کوفو رأ ترک کر دے اور تیسری اس بات کاعزم کہ آئندہ معصیت کا ارتکاب نہیں کروں گا اور یہ تینوں شرطیں ندامت کے ساتھ ہوستہ ہیں کیونکہ جب اپنے کئے ہوئے گناہ پر ندامت دشرمندگی حاصل ہوجاتی ہے تو بید دونوں باتی شرطیں دل میں خود بخو د آجاتی ہیں۔ جس طرح تو بہ ک تین شرطیں ہیں ای طرح ندامت کے تین اسباب ہوتے ہیں۔ پہلاسب بیہ کہ جب دل پر سزا كاخوف غالب موجائ اوراین بدا عماليوں كاغم دل پر متصور موجائ توند امت حاصل ہوجاتی ہے دوسرا یہ کہ کسی نعمت کی خواہش دل میں پیدا ہواور یہ بھی یقین ہوجائے کہ برے افعال اورحق تعالیٰ کی نافرمانی کی حالت میں پرنعت حاصل نہ ہو سکے گی تو اس دجہ سے پشیانی پیداہوجاتی ہےاور تیسرا سب یہ ہے کہ حق تعالیٰ کی شرم اس کے سانے آجاتی ہےاور وہ مخالفت حق سے پشیمان ہواٹھتا ہے۔ پس ان منیوں میں سے ایک تو تائب ( توبہ کرنے دالا ) کہلائے گا۔دوسرامنیب (اللد کی طرف رجوع کرنے والا) ہوگا اور تیسرا تواب (بہت رجوع کرنے والا ) ہوگا۔ پس تو بہ کے بھی تین ہی مقام ہوں گے، پہلی تو بہ، دوسرا انابت او رتیسراادابت۔۔۔۔۔ پھرتو بہتو سزا کے خوف ہے ہوگی ادرانابت ثواب کی جنتو پر ہوگی جب کہ ادابت حق تعالی کے فرمان کی رعایت کرنے پر حاصل ہوگی۔اس لئے کہ توبہ عام مومنوں کا مقام باوروه كناه كبيره يرجوتى بجبيا كدين تعالى كاارشاد بكر أيّاً يَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوا تُوْبُو اللَّهِ مَوْبَةً نَّصُور حا "اورانابت اوليا مقربين كامقام - ب- جيرا كمارشاور بانى بُ مُن خَشِى الرَّحُمٰنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلبِ مُنِيبُ ''(جَرَّخْص خدات رحان ہے ڈرتے ہوئے رجوع کرنے دالا دل لے کرآیا )ادرادابت انبیاء دمرسلین کا مقام ہے

جیسا کرض تعالی نے فرمایا ہے کہ 'نیغ م الْعَبْدُ اِنَّه ' اَوَّ اَب '' (سلیمانی بہت ہی اچھابندہ ہے کہ وہ حق تعالیٰ کی طرف خوب رجوع کر نے والا ہے ) پس حق تعالیٰ کی اطاعت کے ذریعہ بیرہ گناہوں سے رجوع کا نام تو بہ ہو گا اور اس کی محبت میں صغیرہ گناہوں سے بھی رجوع انابت ہو گا جب کہ اپنے آپ سے بالکل ہی رجوع کر کے حق تعالیٰ کی طرف توجہ کا نام اوابت ہو گا جب کہ اپنے آپ سے بالکل ہی رجوع کر کے حق تعالیٰ کی طرف توجہ کا نام اوابت ہو گا جب کہ اپنے آپ سے بالکل ہی رجوع کر کے حق تعالیٰ کی طرف توجہ کا ہو علی اور میں میں فاسد سوچوں سے بھی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسرا اپنی خودی سے بھی حق تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسرا اپنی خودی سے بھی حق تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے تو ان میں پرا اواضح فرق ہو ۔ حق تعالیٰ کی زجرو تنہیہ ، خواب غفلت سے دل کی بیداری اور اپنے چھے ہوئے حال پر غور ہو تو ان سے چھنگار کی راہیں تلاش کرتا ہے اب حق تعالیٰ اس پر تو بہ کا اس تو فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کی کراہوں کی بر بی اول اور ناپند بیدہ افعال پر تفرکر را فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے رہائی دیتے ہیں اور اس خور کر اس فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی برختی سے رہائی دیتے ہیں اور اس خور ہوں اس پر اط اطاعت کی حلاوت تک اسے رسائی نصیب کر دیتے ہیں۔

علاء اہلسدت و جماعت اور جملہ مشائخ کے نز دیک بیصورت جائز ہے کہ کوئی محض کسی ایک گناہ سے تو بہ کر لے جب کہ دوسر نے کی گنا ہوں کا ارتکاب کرر ہا ہو جن گناہ ہے وہ باز آچکا ہے خداوند تعالیٰ اس کا اسے تو اب نصیب کریں گے اور ہوسکتا ہے کہ اس ک بر کمت سے ہی وہ دوسر نے گنا ہوں سے بھی باز آجائے ۔ مثلا اگر ایک آ دمی اگر شراب خور بھی ہے اورز ناکار بھی اوروہ زنا نے تو تو بہ کرتا ہے کین شراب خوری پر ابھی مصر ہے تو اس کی اس ایک گناہ سے تو بہ درست ہوگی باوجود اس دوسر نے گناہ کے ارتکاب کے معتز لہ میں سے تو بہ کا اسم درست نہیں ہوگا۔لیکن بیڈول محال ہے کیونکہ بندہ جتنے بھی گناہ کرتا ہے اس کو ان کی وجہ سے جن تعالیٰ سزادیں گے اور جب وہ ایک قسم کے گناہ ہوں سے رک جاتے تو اس کو

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | 465                                                 | رصاليعجوني                                            |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ناہوں ہےتا <sup>ت</sup> ب بی قرار پائے     | ، ہوجائے تولامحالہ وہ ان <sup>گ</sup>               | کے گناہوں کی سزا ہے تو وہ محفوظ                       |
| دستبردارر بتاب تولامحاله جو کچھ            | توبجالاتا ہےاور بعض سے                              | گا۔ نیز اگرکوئی بندہ بعض فرائض                        |
| لاتان پرسزا کا <sup>منت</sup> خق ہوگا      | سطحكا جبيبا كهجووه بجانبير                          | وہ بجالا رہا ہے اس کا اسے ثواب                        |
| سر نہ بھی ہوں تو بھی وہ ان سے              | تت اور اس کے اُسباب میں                             | اورا گر کسی بندہ کو معصیت کی طاف                      |
| امت بھی ہےاوراس بندہ کواپنی                | ں لیے کہ تو بہ کا ایک رکن نا                        | توبہ کر بے تو وہ تا ئب کہلائے گا ا                    |
|                                            |                                                     | اس توبد ہے گزشتہ پرندامت حا                           |
| بحزم كااظهاركرتاب كهاكركبهي                | ی ښیں پا تالیکن دہ گویا اس                          | معصیت کے ارتکاب کی ہمت ہ                              |
| ں معصیت کی طرف قدم نہیں                    | ہو جا ئیں تو میں پھر بھی ا                          | معصیت کے اسباب میسر بھی ،                             |
| نُخ بے مختلف اقوال ہیں، چنانچہ             | ب اوراس کی صحت میں مشا                              | بڑھاؤں گا پھر تو بہ کے دصف                            |
| التوبة أنُ لاتنسى ذنبك "                   | ماعت کاموتف بدہے کہ                                 | حضرت سهل بن عبداللدُاورايك ج                          |
| -                                          | · · · ·                                             | ( توبه بير بې كەتواپ ڭنا ەكوفرام                      |
| ورندہوجائے کیونکہ برے کردار                | وجائتين توتبھى توان پرمغر                           | اگر چەتمہارےاعمال زیادہ بھی ہ                         |
| گناہ کویا درکھتا ہے وہ اپنی نیکیوں         | ہوتی ہےاور جوآ دمی ایلے                             | يرندامت اعمال صالحه سے مقدم                           |
| اعتكاخيال يدب كُهُ التبوية                 | رت جنیڈ کے ہمراہ ایک جہ                             | یر هرگزمغر درمبین <sup>م</sup> وتا اور <sup>ح</sup> ط |
| ائے) اس لئے کہ تو بہ کرنے والا             | <i>ې كە</i> تواپ <i>ىخ</i> <sup>ت</sup> ناد كوجول ج | اَن تىنس ذنبكَ ''(تو <i>ب</i> ەيم.                    |
| رہ میں ہوتا اور مشاہدہ کی حالت<br>         | وتا ہے اور محت مقام مشاہا                           | حق تعالی ہے محبت کرنے والا ہ                          |
|                                            |                                                     | یں گناہ کایادر کھناظلم ہے، پچھود                      |
| <sup>ربھ</sup> ی حجاب کا باعث ہوتا ہے، بیہ | فاکی حالت میں جفا کا ذکر                            | میں جفاکے ساتھ ہوگا جب کہ ون                          |
| اجع ہےاور اس کا ذکر سمیلی فرقہ             | ہ کے اختلاف کی طرف ر                                | اختلاف دراصل مجامده اورمشام                           |
| لے کو قائم بذانتہ جانتے ہیں وہ اس          | جوحفرات توبه كرنے دا۔                               | کے مذہب میں تلاش کرنا جا ہے                           |
| اس کوقائم جق کہتے ہیں وہ اس                | جانتے بیں اور جو حضرات                              | کے گناہ کو بھول جانے کو غفلت .                        |

كشف المعجوب

کیلیئے گناہ کی یادکوشرک بجھتے ہیں خلاصہ میہ ہے کہ تو بہ کرنے والا اگر باقی الصفت ہوتو اس کے اسرار کی گر، کھلتی نہیں ادر جب فانی الصفت ہوتو صفت کا ذکران کے حق میں درست نہیں ہوتا چنا نچد حفرت موی عليه السلام نے اپن صفت کے بقا کی حالت میں ' تبست اليک' (می نے تیری طرف دجوع کیا) کہا جب کہ دسول اللہ عظیم نے اپنی صفت کے فتاکی حالت مي فرمايا' كلا أخصِب شداءً عليك '' (من تيري ثنابيان نبيس كرسكتا) غرضيكه قربت کے کل میں دحشت کا ذکر دحشت ہی ہوتا ہے۔ توبہ کرنے دالے کوتو چاہئے کہ اس کو اپنی ذات بھی یاد نہ آئے تو اس کواپنا گناہ کس طرح یاد آئے گا۔ درحقیقت گناہ کی یاد ب**ذات** خودایک گناہ ہے کیونکہ میکل اعراض ہے جس طرح گناہ کل اعراض ہے اسی طرح گناہ کی یا د بھی محل اعراض ہی ہے بلکہ اس کے غیر کا ذکر بھی اس طرح گناہ ہے اور جیسا کہ جرم کا ذکر خود ایک جرم ہےات جرم کا بھول جانا بھی ایک جرم بی ہے اس لئے کہ ذکر اور نسیان دونوں کا تعلق تو بہ کے ساتھ ہے۔۔۔۔۔حفرت جنیڈ کہتے ہیں کہ میں نے بہت ی کتامیں پڑھی ہیں مجھے ان می ہے کی چیز نے اتنافا کدہ نہیں دیا جتنا کہ اس شعر نے دیا ہے۔ إذا قُلُتُ مَسا اَذْبَنُتُ قَالَتُ مُجيبة

حَيَاتُكَ ذنب" لاَ يُقاسُ بِهِ ذنب"

(جب میں نے کہا کہ میں نے تو کوئی گناہ نہیں کیا تو میر امحبوب کینے لگا۔ تمہاد می زندگی خودایک ایسا گناہ ہے کہ کوئی دوسرا گناہ اس کے برابرنہیں ہوسکتا )

گویا جب محبوب کی نگاہ میں دوست کا وجود خودایک جرم ہے تو اس کے دصف کی کیا قیمت باقی رہ جاتی ہے سبر حال تو بہ حق تعالٰی کی تائید ہے اور گناہ جسمانی فعل میں جب دل پر ندامت خاہر ہو جائے تو جسم پر کوئی ایسا آلہ موجود نہیں جو دل کی ندامت کو دور کر سکے اور اگر فعل کی ابتدامیں ہی اس کی ندامت تو بہ کو واقع نہ کر یے تو بھر بیآ بھی جائے تو انجام کار تو بہ کی حفاظت کرنے والی نہ ہوگی ۔۔۔۔ حق تعالٰی کا ارشاد ہے ' فعابَ علَیہِ اِنہ' ہُو َ التَّوابُ

كشف المحجوب

المد حيم " ( پس الله تعالى ف اس يرتوجه كى بلا شبد ده برا اى توب قبول كرف دالارجم ب) ادراس امر کیلیے حق تعالیٰ کی کتاب میں اس قدر مثالیں موجود میں کہ اس معاملے کو ثابت کرنے کی ضرورت بی نہیں ..... پس توبہ تین قتم کی ہوتی ہے ایک گناہ سے نیکی کی طرف رجوع ددسری نیکی سے نیکی طرف میلان ادر تیسری اپنی ذات اور وجود سے حق تعالی کی طرف جھک جانا ..... گناہ سے نیکی کی طرف رجوع تو اس طرح ہے جیسا کہ جن تعالٰی کا ارشاد *بِكُ* أُوَالَّذِينَ إذا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمُ ذَكَرُو اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُا لِلْدُنُو بِهِمْ " (الايه ) (اورو دلوك كه جب انهول في كولى براكام كرليايا بي آب يرظلم كر لیا تو اللہ تعالی کویاد کرنے لگے کہ اپنے گناہوں کیلئے مغفرت کے طلب گارہوئے )اور نیکی ے نیکی کی طرف میلان اس طرح کہ جیسا حضرت مولیٰ علیدالسلام نے کہاتھا " تُبْسَسْتُ اِلِيكَ ''ادرایی ذات ے حق تعالی کی طرف توجہ یوں کہ جیسے پیغبر ﷺ نے ارشاد فرمایا'' وَإِنَّه لِيهَانُ على قَلِبِي وإنى كنت لَا ستغفِرا اللَّهَ في كل يوم سبعين مَوَةٌ ''(اور وہ تو بہ میرے دل پر آسان کر دی گئی۔ چنانچہ میں اپنے اللہ ہے روزانہ ستر مرتبہ بخشش مانگا ہوں) معصیت او تلطی کاار نکاب برااور قابل مذمت ہے جب کہ خلطی ہے در تی کی طرف رجوع اچھااور قابل تعریف ہےاور اس طرح کی توبہ عام ہےاور اس کا تکم بھی برا اواضح ہے اور جب تک زیادہ نیکی ہو عام نیکی کے ساتھ اس کا قرار بکڑتا، راستہ مس تظہر جانا اور جاب ہادر عام نیکی سے بڑی نیکی کی طرف رجوع کر نا اہل ہمت کے درجہ میں قابل تعریف ہے ادر بیتو بہ خاص ہےادر بیدخال ہے کہ اللہ کے نیک بندے معصیت سے تو بہ کریں کیونکہ دہ معصیت کا تو ارتکاب ہی نہیں کرتے تم نے غورنہیں کیا کہ تما مخلوقات تو حق تعالیٰ ک زیارت کی خواہشند ہے کیکن حضرت مویٰ علیہ السلام س ہے تو بہ کرتے ہیں اس لئے کہ وہ ایے اختیار سے بیردیت حاصل کرلیا کرتے تھے جبکہ دوتی میں اپناختیار چلا نا ایک آفت ہےاوران کے اختیار کی آفت کا ترک کرنا تلوق کیلئے رویت کا ترک نظر آئے گا اوراپنے

(كشف المعجوب)

آپ سے حق تعالی کی طرف رجوع کرنا یہ محبت کے درجہ میں ہے جیسا کہ بلند مقام کی آزمانشوں کی دجہ سے بلند مقام پر تظہر نے سے تو بہ کرے، اور بلند مقامات اور احوال کو و کیھنے سے بھی تو بہ کر سے جیسا کہ پیغیر علیف کے مقامات ہر لمحہ ترقی کی راہ پر گامزن سے چنانچہ جب آپ پہلے سے زیادہ بلند مقام پر پہنچتے تو نچلے درج کے مقام سے استغفار کرتے اور دوبارہ اس مقام کے دیکھنے سے بھی تو بہ بجالا ایا کرتے تھے .....داللہ اعلم بالسواب

۔ جان لو کہ معصیت کاار تکاب نہ کرنے کا پختہ ارادہ صحیح ہونے کے بعد توب پر ہمیشہ قائم رہنا آ ئندہ توبہ کیلیے شرطنہیں چنانچہ اگر توبہ کرنے دانے کی توبہ میں کوئی فتور داقع ہو جائے کہ پھر معصیت کاارتکاب کر بیٹھے تو گزشتہ دنوں میں گناہ نہ کرنے کا جواس نے پختہ ارادہ کیا تھااس کا اے ثواب ضرور طے گا۔ گردہ صوفیہ کے مبتدی حضرات ادرتو بہ کرنے والول میں ہے ایسے لوگ گزرے میں کہ جنہوں نے توبہ کی لیکن پھر کمی فتور کے داقع ہو جانے کی دجہ سے برائی کی طرف لوٹ گئے لیکن پھر کسی تنبیہ کی دجہ سے ددبارہ درگاہ خدادندی میں حاضر ہو گئے۔مشائخ میں سےایک بزرگ کابیان ہے کہ میں نے ستر مرتبہ تو بہ کی اور پھر گناه کی طرف رجوع کیا یہاں تک کہ اکہترویں مرتبہ کی توبہ پر جھے استفامت نصیب ہوئی۔حضرت ابوتمرو نے حضرت جنیڈ کے سامنے بیان کیا کہ میں نے ابتدا میں حضرت ابو عثان حیریؓ کی مجلس میں توبہ کی اور پچھ عرصہ تک اس پر قائم رہا پھر سیر نے دل میں گناہ کا شد ید نقاضہ پیدا ہو گیا ادر میں نے اس تقاضے کی متابعت کرلی اور اس بزرگ کی صحبت سے اعراض کرنے لگاادر جہاں کہیں میں شیخ کود بچھاتو ندامت محسوس کرتے ہوئے بھاگ جاتا، تا کہ دہ بجھےد مکھند یا کمیں ایک دن اچا تک میری ان سے ملاقایت ہوگئ۔ آپ نے مجھے فرمایا '' بیٹے !اپنے دشمنوں کے ساتھ اس دفت صحبت اختیار کر جب تو گنا ہوں ہے بالکل پاک ہو

كشف المعجوب

ال لئے کہ دخمن تیر ے عیب ندد یکھیں اور اگر تو عیب دار ہوا تو تیر ۔ دخمن نوش ہوں گے اور جب تو گنا ہوں سے پاک ہوگا تو دخمن عملین ہوں کے اور اگر تو گناہ کرنا چا ہتا ہے تو میر ۔ پاس آ جا تا کہ تیری مصیبت می خود ہرداشت کر لوں اور تیراد خمن نوش نہ ہو سکے، ایو عمر کہتے ہیں کہ میرا دل گناہ سے بحر چکا تھا چنا نچہ میں نے تو بہ کی اور میری تو بد درست ہوگئی۔ نیز میں نے سنا ہے کہ ایک شخص نے گنا ہوں سے تو بہ کی لیکن پھر اس نے تو بہ کوتو ڑ ڈالا اور گناہ کا ارتکاب کر لیا اس دقت اسے پشیمانی ہوئی اور ایک دن اپنے دل سے کہنے لگا اگر اب میں پھر میں تعالیٰ کی بارگاہ میں جاول تو میرا کیا حال ہوگا؟ ہا تف نے اس آ واز دی کہ ' اُطَ مُعْتَ نَا فَشْ حَو ساک شم تو کتنا فام چلنا کی فان عدت الینا قبلنا ک ' (تو نے ہماری اطاعت کی تو ہم نے کتھ تیول کیا پھر تو نے ہمیں چوڑ دیا تو ہم نے تہ ہیں مہلت دی داب اگر تو ان کی طرف رجو کر تا فام چلنا ک فان عدت الینا قبلنا ک ''

حضرت ذوالنون مصري فرمات بي كن تسوية المعوام من الذنوب وتوبة المحدواص حين الغفلة '' (عوام كي توبه، كمنا بهول مي يوتى جليكن خواص كي توبه غفلت مر يوتى ب) اي لي كمعوام سي توان كر ظاهرى حال كى بازير بي بهو كي اورخواص سي ان كي دلى معامله كي تحقيق ! كيونكه غفلت عوام كميلي تو نعمت جليكن خواص كي لي حجاب مر معامله كي تحقيق ! كيونكه غفلت عوام كميلي تو نعمت جليكن خواص كي لي حجاب ب محمرت ابوه خص حدادً كميت بي كن كن كي سو للعبد فى التوبية من كون التوبة اليه لا مين أربنده كوتو برك معاط مي كوتى دخل حاصل نبيس كيونكه تو بكي تو فات تعالى كي طرف س بنده كون مير به وتى جنه كه بنده كوا بني ذات كي طرف س ) اي قول ك المطابق توبه بند ب كي اكتراب منه موتى بكنده وتان تعالى كرانعا مات مي التوبة بنا

470

كشف المحجرب

انعام ہوگی اور یہ تول حضرت جنیدؓ کے مذہب کے مطابق ہوگا۔۔۔۔۔حضرت ابوالحن بوشختہؓ كيتح بي كُمُ النوبة اذا ذكرت المذنب ثم لا تدجد حلاوه عند ذكره فهوا لتوبة ''(صحیح توبہ یہ ہے کہ جب تو گناہ کو یا دکر ہے تو اس کے ذکر سے تجھے کوئی لذت حاصل نہ ہو) کیونکہ گناہ کا ذکریا تو افسوس کے طور پر ہو گایا دلی ارادے کے طور پر۔اور جو خص افسوس ادر مذامت کے ساتھا ہے گناہ کو یاد کرتا ہے تو وہ توبہ کرنے والا ہوتا ہے اور جو کوئی دلی خواہش کے ساتھ گناہ کو یاد کرتا ہے وہ گنہگار ہوتا ہے اس لئے کہ گناہ کے ارتکاب میں اتنی آ ز مائش نہیں ہوتی جنتنی کہ اس کے اراد ہے اور ولی خواہش میں ہوتی ہے کیونکہ گناہ کا فعل تو ایک ہی دفت میں ہوتا ہے لیکن اس کاارادہ ہمیشہ قائم رہتا ہے پس جوکو ئی وقتی طور پر جسم کے ہمراہ گناہ کے ساتھ صحبت کرتا ہے وہ ان شخص کی طرح نہیں ہوتا جوروز وشب دلی عور برنگاہ کے ساتھ صحبت کرتار ہتا ہے .....حضرت ذوالنون مصر کی کہتے ہیں کہ 'الت وب تسوتبسان توبة الانابة وتوبة الاستحياء فتوبة الانابة ان يتوب العيد خوفاً من عقوبة وتوبة الاستحياء أن يتوب حياءً من كومِه ''(توبددطرح كى بوتى ہے، توبتہ انابت اور توبہ انتحیاء توبہ انابت ہیہے کہ بندہ حق تعالٰی کی سزا کے خوف سے توبہ کر ےاور توبہ استحیاء بیہ ہے کہ بندہ فن تعالٰی کے کرم سے شرم کرتے ہوئے توبہ کرے ) پس خوف دالی توبہ تو جلال خدادندی کے کشف کی دجہ ہے ہوتی ہے لیکن وہ توبیہ حیاء جمال الہی کے نظارہ ہے ہوتی ہے۔ پس ایک جلال خدادندی میں خوف کی آ گ سے جلتا ہے اور دوسرا جمال الہی میں حیاء کے نور سے روثن ہور ہا ہوتا ہے کو یا ان دونوں میں سے ایک نوحق تعالی كى محبت كنشد سرسار موتاب اوردومراخشيت اللى سد موش چنانچدامل حياء اصحاب سکر ہوتے ہیں جب کہ اہل خوف اصحاب صحو .....اس مضمون میں گفتگوتو بہت طویل ہے کیکن میں نے اس کو *خصر* انداز میں چیش کردیا ہے ..... وباللہ التو فیق ..... واللہ اعلم



## نمازكابيان

حَقْ تَعَالَى كَاارْتَادَبِ 'وَ أَقِيْهُمُوا الصَّلُو'ةَ '' (اورنماز قائم كرد )اوررسول الله يَلْتُقْصَى فَعْرِماياتٍ البصَّلواة وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانَكُمُ "(تمازادراية زيردست م آنخوں کا خیال رکھو ) لغت کے اعتبار ہے صلوۃ ۔ ذکر ادراطا عت کے معنی میں ہے اور فقہاء کے درمیان رائج فقبی اصطلاح میں مخصوص احکام کے ساتھ ادا کی جانے والی ایک مخصوص عبادت کا نام ہےادروہ حق تعالیٰ کا فرمان ہے کہ پانچ اوقات میں پانچ نمازیں ادا کرو!اور اس سے قبل اس میں داخل ہونے کیلئے کچھ شرائط میں ایک ان میں سے طبہارت ہے کہ ظاہری جسم کونجاست سے اور دل کوخواہشات سے پاک کرے، دوسری بیہ کہ لباس ظاہری طور برنایا کی ہے اور باطنی طور پر حرام مال ہے یاک ہو۔ تیسری بید کہ نماز کی جگہ خاہر میں تا پا ک ادر مصیبت سے ادر باطن میں فساد ادر معصیت سے پاک ہو۔ چڑھی شرط استقبال قبلہ ب كدخام ركا قبله خاند كعبه باور باطن كا قبله عرش البي بادراس كاباطني مقصود مشامده ب، یا نچویں شرط - ظاہر شریعت میں دقت کے داخل ہونے کے ساتھ قدرت ہونے کی صورت میں ظاہری قیام اور باطنی حقیقت کے درجہ میں دفت کے ددام کے ساتھ باطنی طور پر قرب الہی کے باغیچہ میں قیام ۔ چھٹی حق تعالٰی کی طرف یوری توجہ کے ساتھ اخلاص نیت، ساتویں مقام ہیب اور مقام فنامیں تكبير كہنا'' وصل كے كل ميں قيام كرما ہوت كفظى اور تعظيم كے ساتھ قرات کرنا۔خشوع کے ساتھ رکوع اور عاجزی کے ساتھ سجدہ کرنا، دلجمعی کے ساتھ تشہد ير حتااود فناصفت كے ساتھ سلام كمبتا ......احاد يت بين آيا ہے كد "كسان دسبول السليه صلى الله عليه وسلم يُصَلى و في جوفه زير كا زير المرجل ''(رسول الله میں ہوتا جس خرج اس دی ہوتا ہے کے دل میں اس طرح جوش ہوتا جس طرح اس دیگ میں

كشف المحج

ہوتا ہے جس کے پنچیآ گ جل رہی ہو )اور جب امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہ نماز اداکرنے کا قصد کرتے تو آپ پرلرز ہ طاری ہوجاتا ،اور آپ کہتے'' اس امانت کی ادائیگی کا وقت آ گیا ہے جس کواٹھانے سے زمین واسان عاجز آ گئے تھے۔مشائخ میں سے ایک ہزرگ کہتے ہیں کہ **میں** نے حضرت حاتم اصم ؓ سے دریافت کیا کہ آپ نماز کس طرح ادا کرتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا جب نماز کا دفت شروع ہوتا ہے میں ایک طاہری دضو کرتا ہوں اور ایک باطنی خلا ہری وضوتو یانی سے کرتا ہوں اور باطنی تو بہ سے۔ اب میں مسجد میں داخل ہوتا ہوں اور مجد حرام کا مشاہدہ کرتا ہوں ۔ مقام ابراہ یم کواپنے دونوں ایر دؤں کے درمیان رکھتا ہوں ۔ بہشت کواپنے دائیں طرف جا متا اور دوزخ کواپنے بائیں طرف دیکھتا ہوں اور صراط کواپنے پاؤں کے پنچے لاتا ہوں اور ملک الموت کواپنی پشت کے پیچھے تصور کرتا ہوں۔اس طرح میں بوری تعظیم کے ساتھ تکبیر کہتا ہوں۔حرمت کے ساتھ قیام کرتا ہوں ہیت کے ساتھ قرات کرتا ہوں۔ رکوع تواضع کے ساتھ، سجدہ عاجزی کے ساتھ، قعدہ پورے حکم و دقار کے ساتھ ادر اس طرح آخر میں جن تعالی کے شکر کے ساتھ سلام بھیرتا ہوں۔وہانٹدالتو فیق۔

فصل جان لو کہ نماز ایک الی عبادت ہے جس میں ابتداء ۔۔ انتہا تک مریدان حق اللہ تعالیٰ کی طرف راہ پاتے ہیں اور طریقت کے مقامات ان پر منکشف ہوتے ہیں چنا نچہ مریدان حق کیلیے طہارت بمز لد تو ہے ہے تبلہ کی طرف رخ کرنا اپنے مرشد کے ساتھ تعلق کے قائم مقام ہے۔ نماز میں قیام کرنا مجاہدہ نفس کے ، قرات ، دوام ذکر کے ، رکوع ، تواضع کے ، مجدہ ، نفس کی معرفت کے تشہد ، مقام امن کے سادر سلام پھیرتا ، دینیا ہے کنارہ کشی اور مقامات کی پابندی سے باہر آنے کے قائم مقام ہے اور یکی وجہ تھی کہ رسول اللہ سیکھ

كشف المحجوب

جب کھانے پینے سے فارغ ہوجاتے تو کمال جیرت کے کل میں محبت الہٰی کے طالب ہو جات اور کھلانے ، بلانے دالے کے ساتھ تعلق جوڑ کیتے اس دقت آپ فرماتے ' ار حدا یا بلال بالصلوة ''(اب بلال نماز کی اذ ان ہے ہمیں خوش کر)اس معاملے میں مشائخ کے بہت سے اتوال میں اوران میں سے ہرایک کا ایک مقام ہے چنانچہ ایک گروہ تو بیکہتا ہے کہ نما زبارگاہ البی **میں** حاضری کا ذریعہ ہے اور دوسرا گروہ کہتا ہے کہ بیغیبت کا ذریعہ ہے ادرایک جماعت جوغائب ہوتی ہے نماز میں حاضر ہوجاتی ہےادر پچھلوگ جو حاضر ہوتے ہیں نماز میں غائب ہوتے ہیں جیسا کہ اس دنیا میں مقام مشاہرہ حق کے اندر جو جماعت کہ حق تعالیٰ کا مشاہدہ کرتی ہے پہلے غائب ہوتی ہےتو اس دفت چاضر ہو جاتی ہےاور جولوگ پہلے حاضر ہوتے جیں اس وقت غائب ہو جاتے ہیں ..... میں علی بن عثان بچور کی کہتا ہوں که نمازایک تحکم ہے نہ کہ ذریعہ حضوریا آلہ غیبت ، کیونکہ تحکم کسی چیز کیلئے ذریعہ قمرار نہیں یا تا کیونکہ حضور کا آلہ عین حضور ہے اور غیبت کا ذریعہ میں غیبت۔ جبکہ امرالہی کو کسی چیز کے سبب کے ساتھ تعلق نہیں۔اس لئے کہ اگر نماز ہی حضور کا سبب ہوتی تو ہونا یہ چا ہے تھا کہ نماز کےعلادہ کسی طرح بھی بارگاہ خدادندی کی حاضری نصیب نہ ہوتی ادرا گرغیبت کا آلہ ہوتی تو جائے تھا کہ ایک غائب شخص نماز کوترک کرنے سے قاصر ہوجاتا۔لیکن جب حاضر اور غائب کونماز کے اداکر نے باس کوترک کرنے سے کوئی عذر نیس تو معلوم ہوا کہ نما زکونفس کے اندرخود ایک غلبہ حاصل ہے اور سیفیبت اور حضور دونوں کے اندرموجود ہے کہیں اہل مجامدہ اورار باب استفقامت نماز بہت زیادہ اداکرتے ہیں اور کثرت سے نماز اداکرنے کا تحکم دیتے ہیں۔ چنانچہ مشائخ اپنے مریدوں کے جسم کوعبادت کاعادی بنانے کیلئے دن رات میں چارسورکعت نماز ادا کرنے کا تکم دیتے میں۔ نیز ارباب استعقامت خود بھی کٹر ت سے نمازادا کرتے ہیں تا کہ بارگاہ الہی میں قبولیت کاشکرادا کر سکیں۔ باقی اس جگہ ارباب احوال کے دوگروہ ہیں۔ ایک گروہ وہ ہے کہان کی نمازطریقت کے کمال میں مقام جمع میں ہوتی

شف المحجوب

1.25

474

ہےاوروہ این نماز دل میں مجتمع ہوتے ہیں اور دوسرا گروہ وہ ہے جن کی نمازیں مشرب سے انقطاع کی وجہ سے مقام تفرقہ میں ہوتی ہیں اور وہ نمازوں سے تفرقہ کا مقام حاصل کرتے ہیں۔ ج<sup>و</sup>حفرات اپنی نمازوں میں مجتمع ہوتے ہیں وہ دن رات نماز وں میں مصروف ر<u>ہ</u>تے ہیں اور فرائض دسنن کے علاوہ نوافل کی ادائیگی کرتے رہتے ہیں۔لیکن جو حضرات مقام تفرقہ میں ہوتے جیں وہ فرض اور سنت نماز کے علاوہ بہت کم فغلی نماز پڑ ھتے جیں .....رسول التُطَلِيمَة فِرْماياب كُنْ جُعِلَتْ قرة عينى في الصَّلوة " (ميرى آ تَكْمول كَ شَنْدُك نماز میں رکھی گئی ہے) لیتی میری تمام تر راحت نماز میں ہے اس لئے کہ اہل استفامت کی طريقت بى نماز من باوريداس طرح بكدرسول التستظيم كوجب معراج بر في جايا كيا اور مقام قرب تک پہنچادیا گیا تو آپ کانفس مبارک دنیا کے تعلقات سے منقطع ہو گیا اور آب اس درجہ پر پہنچ گئے کہ آپ کانفس دل کے درجہ پر اور دل جان کے درجہ پر اور جان باطن کے درجہ پر جینچ گیا اور بیہ باطن تمام درجات ے فانی اور مقامات سے کوہو گیا اور تمام · نشانیوں سے بےعلامت اور مجاہدہ میں مشاہدہ سے غائب اور معائنہ کی حالت میں معائنہ ے الگ ہو گیا آپ کے انسانی خواص معد دم ہو گئے اور نفسانی مادہ جل کرختم ہو گیا آپ کے طبعی قوی فنا ہو گئے اور آپ کے ولایت میں حق تعالٰی کے شواہد خاہر ہو گئے۔ یوں آ پ اپنے آپ سے رہ گئے اپنے معنی سے دوسر ، معنی تک پینچ گئے اور خدائے کم بزل کے مشاہدے میں محوہو گئے چنانچہ محبت الہی میں اپنے آپ ہے بے اختیار ہو کر پکارا شھے کہ ''بار خدایا! مجھے بھراس آ ز مائش کے سرخانے ( دنیا ) میں نہ کے جانا ادرخواہشات وطبیعت کے قد خانے میں ندوال دینا' حق تعالیٰ کی طرف یے فرمان آیا کہ 'م اتھ سی طرح ہے کہ شریبت کوقائم کرنے کیلیج تم دنیا کی طرف لوٹ کرجاد تا کہ جو پچھ ہم نے یہاں آپ کوعط کیا ہےدہ دہاں دنیا میں بھی عطا کریں' چنا نچہ جب آب دنیا میں داپس تشریف لے آئے تو جب بھی آپ کادل اس مقام بلند کا مشاق ہوتا آپ فرماتے "ار حسن یا بالال

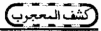
لشف المحجوب

بالصلوة ''(بلال بمين نماز براحت پنجاد) پس برنماز آب كيلية معراج قرب البلى كا ذريعة موقى لوگ آپ كونماز مين مشغول و كيصتے حالانكه آب كے جسم نماز مين موتاليكن آپ كادل نياز مندى مين ميتلا موتا آپ كابلخن راز مين ادر آپ كاجسم مبارك سوز دگداز مين مشغول موتا يبان تك نماز آپ كيليئ آنكھوں كى شھندك بن جاتى آپ كاجسم تو دنيا ميں موتا كيكن آپ كى جان ملكوت مين موتى اى طرح آپ كاجسم تو انسانوں سے ہمراہ موتا ليكن آپ كى جان حق تحالى كى محبت كے مقام ارفع پر موجود موتى ۔

حضرت بهل بن عبداللد قرمات بي كمر المصدق أن يكون له قابع من الحق إذا دَحَل وقت الصلوة بعثه' عليها وينبهه ان كان نائِمًا ''(صرق كم علامت بیہ ہے کہ صاحب صدق کیلئے حق تعالٰی کی طرف سے ایک تابع فرمان فرشتہ مقرر ہو جونماز کا دقت داخل ہونے پراہے نماز پر آمادہ کرے اوراگر وہ نیند میں ہوتو اسے بیدار کر دے)ادر یہ چیز خود حضرت سہل بن عبداللہ یم خلام ترضی اس لئے کہ آپ بوڑ ھے اور ضعیف ہو چکے تھے کیکن جب نماز کا وقت آتا تو آپ تندرست ہوجاتے اور جب نماز ادا کر چکتے تو پہلے کی طرح اپنی جگہ سے ہل بھی نہ کتے .....مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ'' يمحتائج المصلى الى اربعة اشياء فنا النفس وذهابُ الطبع وصفا السِو و كعال المشاهدة ''(نمازى كوچار چيزول كي ضرورت ، يوتى في فس كافناء ، يوناطبيعت کامعدوم ہوجا تاباطن کا پاک ہونا اورمشاہدہ کا کامل ہونا ) نماز ادا کرنے دالے کیلیئے فنا نفس کے بغیر جارہ نہیں اور بیاراد ے کوایک پہلو پر مجتمع کئے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ جب ارادہ مجتمع ہوجائے تو نفس کا غلبہ ختم ہوجاتا ہے۔ کیونکہ نفس کا وجود تفرقہ میں سے ہے جوعبادت کے تحت نہیں آتا.....اور طبیعت کا معدوم ہونا۔جلال الہی کے اثبات کے بغیر حاصل نہیں ہوتا کیونکہ جلال حق غیر کیلئے باعث ز دال ہوتا ہے اور باطن کی صفائی محبت خداد ندی کے بغیر نہیں ہوسکتی اور مشاہدہ کا کمال باطن کی صفائی کے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔۔۔۔۔اور روایت میں پی بھی

كشف المحجوب

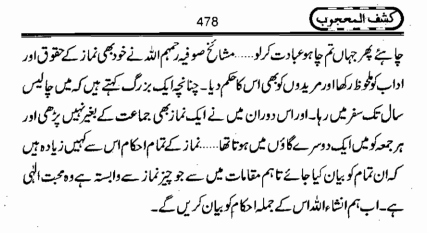
آتا ہے کہ حضرت حسین بن منصور ف دن دات میں چار سور کعت نماز اپنے او پر لازم کررکھی تھی لوگول نے عرض کیا کہ آپ تو بلند درجہ پر پہنچے ہوئے ہیں پھر بیرسب تکلیفیں کیوں برداشت كرت بي؟ آب ففر مايا " يتمام تكيفين اور راحتي تو تمهار اين حال من ظاہر ہوتی ہیں۔اولیاءاللہ جوفانی الصفت ہوتے ہیں نہان پر کوئی تکلیف الر کرتی ہے اور نہ راحت دیچها کہیں ایسا نہ ہو کہتم سستی کا نام پہنچا ہوا ہو تا ادر لالچ کا نام طلب حق نہ رکھانو' ایک صاحب بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت ذوالنونؓ کے بیچھے ایک نماز اداکی جب آ پ نے تکبیراد لی کہتے ہوئے''اللہ اکبر'' کہا تو یوں بیہوش ہوکر گر پڑے کہ گویا آ پ کے جسم میں احساس تک باقی نہیں رہا۔۔۔۔ حضرت جنید ؓ نے بڑھاپے میں بھی اپنی جوانی کے وظائف داوراد میں ہے کوئی درد، دخلیفہ چھوڑ انہیں لوگوں نے عرض کی اے شیخ آپ ضعیف ہو گئے ہیں ان نوافل میں ہے کچھ سے دستبر دارہو جا کیں آ ۔ پہ نے فرمایا یہ وہ چیزیں ہیں کہ ابتدائے طریقت میں میں نے جو کچھ پایا ہے انہی کی بدولت پایا ہے تو اب انتہائے تصوف میں ان سے دستمبر دار ہو جاؤں بدمحال ب .....مشہور ہے کہ فرضے ہر وقت عبادت میں مصروف رہتے ہیں اطاعت آلہی ان کا پانی اور عبادت ان کا کھانا ہےاس لئے کہ وہ روحانی ہیں ان میں نفس سرکش موجود نہیں۔ جب کہ بند ےکواطاعت سے یفس امارہ ہی روکتا ہے ی پنفس جتنامغلوب ہوتا ہے بندگی اتن ہی زیادہ آ سان ہوجاتی ہےاور جب نفس بالکل فنا ہو جاتا ہے فرشتوں کی طرح عبادت ہی اس بندے کی غذاادر پانی بن جاتی ہے بشرطیکہ پیر فنائے نفس صحیح طریقہ سے ہو' میں حضرت عبداللہ بن مبارک بیان کرتے ہیں کہ بچین میں میں نے ایک عبادت گزار خاتون کودیکھا مجھےاب بھی یاد ہے کہ نماز کی حالت میں ایک بچھو نے اسے چالیس جگہ پر زخم کیالیکن اس عابدہ عورت میں کوئی تبدیلی نہ آئی۔ جب وہ نماز ے فارغ ہوئی تو میں نے اس ہے کہا<sup>د د</sup>ا ہے اما<sup>ن</sup>! آپ نے اس چھو کوا پنے آپ سے دور کیوں نہ کیا؟ تو اس نے کہا'' بیٹیتم ابھی بچے ہومیرے لئے بیک طرح درست تھا کہ حق



تعالیٰ کے کام کے دوران میں اپنا کوئی کام کرتی'' ...... حضرت ابوالخیر اقطلاً کے پاؤں میں گوشت خورہ کی بیاری لگ گئی طبیبوں نے کہا کہ اس پاؤں کو کاٹ دینا چا ہے لیکن آپ کس المرح راضی نہ ہوتے تھے۔ مریدوں نے کہا''نماز کی حالت میں ان کابہ پاؤں کاٹ دیا جائے کیونکہ نماز میں انہیں بھی خبرنہیں ہوتی۔ چنانچہ ایسا ہی کیا گیا۔ جب آپ نماز سے فارغ ہوتے تو پاؤں کٹا ہوا پایا.....

حضرت الوبكر صديق " كے بارے ميں روايت كرتے ہيں كه آپ رات كى نماز ميں قرات دھيمى آ داز ہے كرتے تھے جب كه حضرت عمر بن خطاب بلند آ داز سے قرات كرتے تھے، يغير عليق في نو چھاا او الو كمر شرم آ داز ہے تلا وت كيوں كرتے ہو؟ تو انہوں نے جواب ديا" المسميع مَن انا جى " (جس سے ميں منا جات كرتا ہوں دہ تو سنتا ہے ) ليونى جو كچھ ميں كہتا ہوں دہ آ ہت كہوں يا بلند ۔ دہ تو ہر حالت ميں سنتا ہے کھر يند بيت في خوض حضرت عمر ہوں دہ آ ہت كہوں يا بلند ۔ دہ تو ہر حالت ميں سنتا ہے کھر يند ميں تا ہے ) حضرت عمر ہوں دہ آ ہت كہوں يا بلند ۔ دہ تو ہر حالت ميں سنتا ہے کھر يند مرين کے من او قسط الو سنا الحرو الشيطان " (ميں سوئے ہودَں كو جوگا تا ادر شيطان كو ہمگا تا ہوں ) رسول اللہ تقلیق نے فرمايا" اے ابو كمر ایم ذرابلند پڑھا كرداور اے عمر تم ذرا آ ہت ہوں

بس بعض صوفية و فرائض تحطيحام اداكرتے بيں ليكن نوافل خلوت ميں اداكرتے بيں اور اس طريقة ميں ان كى بيذوا بش ہوتى ہے كہ دہ ريا كارى سے چھوٹے رہيں كيونكہ جب كوئى شخص معاملات ميں ريا كارى سے كام ليتا ہے اور لوگوں كى توجدا پى طرف مبذ ول كرا تا ہے تو دہ ريا كار بن جاتا ہے، چنانچہ بي<sup>ر</sup> هنرات كہتے ہيں كہ أگر چہ معاملات كو ہم نہيں و كيھتے ليكن لوگ تو د كيھتے ہيں اور بيد بھى د كھلا دا،ى ہے اور صوفيہ كا ايك دوسراطبقہ فرائض كے علادہ نو افل بھى يطيطور بر اواكر تا ہے اور وہ حضرات كہتے ہيں كہ ريا تو بطل ہے اور عبادت حق ہے۔ ہم ايك باطل كيليے حق كو چھپا كميں بينہيں ہو سكتا، يس ريا كو دل سے نكال دين



محبت اوراس کے متعلقات

الله عز وجل فرمات بين ثيبًا يُقا الَّذِيْنَ احْنُو مَنْ يَرُتَدَّ مِنْكُمُ عَنُ دِيْبَهِ فَسَوْفَ بَاتِي اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَه '' (اامايان والواجم من مرجوكولَ اینے دین سے بھرجائے ( تو ) پس عنقریب اللہ تعالٰی ایک قوم پیدا کریں گےجس سے دہ محبت كرے گااوردہ اللہ سے حبت كريں گے )اور نيز فرمايا ''وَمِنَ النَّاسِ حَنُ يَتَّحِلُمِنُ دُوُن اللَّهِ آنُدَ ادًا يُحِبُّوْنَهُمُ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ امَنُوُا اَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ''(اور لوگوں میں ہے بعض ایسے ہیں جواللہ کے علاوہ دوسروں کواس کا شریک بتاتے ہوئے ان ے اس طرح محبت کرتے ہیں جیسے اللہ سے کرنی جا ہے اور جولوگ ایمان لائے وہ اللہ کے ساتھ محبت میں بڑے بخت ہیں ) ادر پنج سطانیہ فرماتے ہیں کہ میں نے جبرئیل کو یہ کہتے ہوئے سناہے کہ تی تعالی فرماتے ہیں 'مَنُ اَہانَ لِي وَلَيًا فَقَد بارزنی بَالمحاربَةِ مَا تىرودتْ فى شىٌّى كتىودودى فى قبيض نفس عبدالمومن مَن يكون الموت وَاكره مساته' وَلاَ بدلَه' مِنه وَمَا يتقرب الّي عبدى بشَّي احب اِلٰى بالنوافِل حتى احبه' فاذا احببتُه' كنت لَه' سمعًا وبصراً وَّيداً وَرجلاً ولِسَانُ "(الحديث) جس في مير و بي كي توبي كي اس في مير ب ساتھ جنگ كا اعلان کیا، مجھے *ک*ی چیز میں اتناتر ددنہیں ہوتا جتنا کہ ایک بندہ مومن کی رو<sup>7</sup> قبض کرنے میں وهموت كونا يسند كرتا ب اوريس اس كونكليف دينا يسند نبيس كرتا حالانكه موت سے اسے جارہ نہیں میرا کوئی بندہ جن اعمال سے میراقرب حاصل کرتا ہےان میں سے زیادہ پندیدہ وہ احکام ہیں جو میں نے اس پر فرض کتے ہیں اور میر ابندہ نفلی عبادات کے ذریعہ میر ے قریب ہوتا چلاجا تا ہے یہاں تک کہ میں اس ہے محبت کرنے لگتا ہوں پھر جنب میں اس سے محبت

479

(كشف المعجوب)

کر لیتا ہوں تو میں خود ہی اس کے کان ، آئکھ، پاؤں اور زبان ہو جاتا ہوں) نیز حضور علق فْرْمَالِ" وَمَنْ أَحَبَّ لِقَاء الله احب الله لقائه وَمَن كرة لقاء الله كره الله لیقاء ہ ''(جو خص اللہ سے ملاقات کرنا پیند کرتا ہے اللہ بھی اس سے ملنا پیند کرتے ہیں اور جو خض اللہ سے ملنا تا پند کرتا ہے اللہ بھی اس سے ملاقات کرتا پند نہیں کرتے نیز فرمایا '' إذا حبَ اللَّهُ عبداً قال بجبريل يا جبريل إنِي أُحِبُّ فلاناً فاحِبُّه' فيحِبُّه' جبرائيل ثُمَّ يقولُ جبرائيل لِآهل السماء إنَّ الله تعالىٰ قَدًا حَبَّ فلانا فاحبو فيسحبه اهـلُ السسماء ثم يضع له القبول في الارض فيحبهُ اهلُ الارضِ وفي بعض الووايات مثل ذالِک ''(الدَّتَّوَالىجبايخ كي بند \_ كو دوست بنالیتے ہیں تو جبرئیل سے فرماتے ہیں اے جبرئیل میں فلاں بند ہے سے محبت کرتا ہوں تو اس کو دوست رکھ۔ پس جبرئیل بھی اس ہے دوتی کرنے لگتے ہیں۔ پھر جبرئیل آسان دالوں سے کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فلا<sup>ں شخص</sup> سے محبت کرتے ہیں۔ سوآسان والے بھی اے دوست بنا لیتے ہیں۔ پھرز مین میں اس کیلئے قبولیت رکھدی جاتی ہے چنا نچہ زمین والے بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں اور بعض روایات میں ہے کہ زمین دالے بھی آسان دالوں کی طرح محبت کرنے لگتے ہیں )

اور جان لو کہ جن تعالی کی محبت بند ہے کے ساتھ اور بندہ کی محبت جن تعالی کے ساتھ دونوں درست ہیں کتاب دسنت میں اس کا بیان ہے اور پوری امت کا اس پر اجماع ہے۔ اور خداوند تعالی ایسے اوصاف کے مالک ہیں کہ اولیاء اس کو دوست رکھتے ہیں اور وہ اپنے دوستوں کو دوست رکھتا ہے۔ لغت کے اعتبار سے کہتے ہیں کہ محبت ' حب ۔ مُن ' (حاک زیر ) سے ماخوذ ہے اور بیداس نیچ کو کہتے ہیں جو صحرا میں زمین پر پڑتا ہے کہ صحبت کا نام حب رکھ دیا گیا کیونکہ زندگی کی اصل یہی ہے جس طرح کہ نبا تات کی اصل نیچ ہیں جس طرح نیچ صحرا میں بکھر تے ہیں چوں دہ مٹی میں جیپ جاتے ہیں اس پر بارشیں ہوتی ہیں

كشف المحجوب

سورج اس پر چیکتار ہتا ہے سردی ادر گرمی کے موسم اس پر گزرتے ہیں اور وہ زمانوں کے بدلنے سے متغیر نہیں ہوتا لیکن جب اس کا وقت آ جاتا ہے تو وہ پیدا ہوجاتا ہے اور پھول اور پھل لاتا ہے اس طرح جب محبت کسی دل میں ٹھکا نہ بنالیتی ہوتو صفور وغیبت آ زمائش و محنت راحت ولذت اور فراق وصل کسی حالت میں متغیر نہیں ہوتی ایک شاعرنے اس کو یوں بیان کیا ہے

يَسَامَسُ سَسَقَسامَ جسسونِسهِ لِسقامِ عاشقه طبيب

حارث الممودة فاستوئ عندي حضورك والمغيب

اے وہ څخص جس کی پکوں کی بیماری اپنے عاشق کی بیمار یوں کیلیے طبیب ہے اس نے میرے دل میں محبت کابیح بودیا ہے۔ پس میرے لئے تیرا حاضر ہو نایا غائب ہو نا برا ابر ہے۔

المل لغت مي تجلى كتبة بين كد محبت ال حب سے ماخوذ ہے جواس كر شھ كے معنی میں ہے جس میں پانی بہت زیادہ ہو، اور وہ پھیلا ہوا ہو كہ نگاہ كو اس میں گز رنہ ہوا ور وہ اس كيليئے رو كنے والا ہو كہ اى طرح محبت جب كى طالب كے دل ميں جمع ہو جاتى اور اس كے دل كواپنے وجود سے جرد من ہوتى جوت پر دوست كى بات كے علاوہ اس كے دل ميں تن كر يز كيليئے گر كائش نہيں رہتى ۔ چنا نچر حق تعالى نے جب حضرت ابراہيم عليہ السلام كو دؤتى كى خلقت سے نو از ااور وہ حق تعالى نے جب حضرت ابراہيم عليہ السلام كو دؤتى كى خلقت متو از ااور وہ حق تعالى كى بات كے سواہر چيز سے كنارہ كش ہو گئے تو يہ جہان اور جہان والے ان كيليئے جاب بن گئے اور دہ حق تعالى كى دوتى ميں ان تجابوں نے دمين بن گئے ۔ ان عَدُو لُدَى اللَّ اللَّ الْعَالَمِينَ '' (رب العالمين كے علاوہ وہ مسب مير که تشکن بن گئے ۔ ان اس حال ان كيلي حجاب بن گئا اور دہ حق تعالى كى دوتى ميں ان تجابوں نے كہا '' فَ الْتَ الْتَ الْ الْحَ الْتَ الْحَ والے ان كيلي حجاب بن گئا اور دوتي تعالى كى دوتى ميں ان تجابوں نے كہا '' اور جہان ال حد من ميں حضرت شبل محب بن گئا المين ن اللہ من القلب ماسو مي اور محمد بن الا اى معنى ميں حضرت شبل محب رہ محمد تعالى من اللہ من القلب ماسو مي اور اللَّ ہوں الا لائل محب رکھا گيا ہے كوت الم محبوب كے سواہر چيز الل الا مالا مالا ہوں ہے محمد بن ال محبوب '' ال كانا محبت رکھا گيا ہے كوتكہ ہيدول ہے محبوب كے سواہر چيز كومنا ديتى ہے ) نيز الل لافت سي بھى كہتے ہيں كہ جب ال چار چو ہو كو كہتے ہيں جو چارلكڑياں جو ركون دور كينے كيليے لائے السلام ماسوى المحبوب کے ليے ہو يا الوں ہو تي ہو كہ كھن كيل كے اللہ اللہ ماسوى المحبوب ''

نف المحج

بنایا جاتا ہے اس لئے محبت کو حب کہتے ہیں کہ محب ،عز ت وذلت ،خوش دغم ، آ زمائش ومحنت اور دوست کی جفاد و فاہر چیز کو ہر داشت کرتا ہے اور یہ چیزیں اس پر گران نہیں گز رتیں کیونکہ جس طرح اس چار چو بہ کا کام ،ی یو جھا تھا تا ہے اس طرح اس محب کا کام بھی ان چیز وں کو ہر داشت کرنا ہے۔ پس محب کی تخلیق اور تر کیب ،ی دوست کا یو جھ ہر داشت کرنے کیلئے کی گئی ہے اس معنی میں شاعر کہتا ہے۔

اِنُ شئتِ جُودی وَاِن شئت فامتنِعی کلا هُمَا منکِ منسوب<sup>0</sup> اِلیُ الگَرُم

(ای محبوبہ چاہتی حادث کرادر چاہے ردک کے ۔ تیری مید دنوں اور میں تیر ے کرم کی طرف ہی سنوب ہوں گی) نیز میر بھی کہتے ہیں کہ مید حب سے ماخوذ ہے جو حبہ کی جمع ہےاور میہ ول کے درمیانی

نقط کو کہتے ہیں حبہ دل یحل اطیف ہے اور دل کا تمام انظام ای کے ساتھ وابستہ ہے۔ نیز محبت کا گل بھی یہی جگہ ہے ہیں محبت کو اس کے کل کے نام سے موسوم کر دیا کیونکہ اس کا قرار اسی حبد دل میں ہوتا ہے اور عرب والے کسی چیز کو اس کے کل کے نام سے موسوم کرتے رہتے ہیں۔ نیز میٹھی کہتے ہیں کہ محبت، حباب السماء و غلبا ناہ عند المعطو المشدید سے ماخوذ ہے اور وہ اس گہر ے پانی کو کہتے ہیں جو شدید بارش کے دفت جوش کرتا ہے ہیں محبت کا نام حب دکھ دیا کیونکہ محبت بھی دل کے اس جوش کی تام ہے جو محبوب کی طاقات کے اشتیاق کے دفت پیدا ہوتا ہے دوست کا دل اپنے دوست کے شوق دیدار میں مضطرب اور میقر ار رہتا ہے جس طرح کہ جسم اور روح کے مشتاق ہوتے ہیں اور جس طرح جسموں کا محبت کا قیام محبوب کے وصل اور دید ار کے ساتھ وابستہ ہے اور محبت کا قیام محبوب کے وصل اور دید ار کے ساتھ وابستہ ہے اور اختا ہے میں شرح کہ جسم اور دید ار کے ساتھ وابستہ ہے اور محبت کا قیام محبوب کے وصل اور دید ار کے ساتھ وابستہ ہے اور اف است محبوب کے وصل اور دید ار کے ساتھ وابستہ ہے ای محبق میں شاعر کہتا ہے کس او ذا تسمین ال الساں دو حمل قرراحة جب لوگ آ رام ادر راحت کی آ رز د کرتے ہیں تو میں تیری ملاقات کی تمنا کرتا ہوں تا کہ میری حالت بچھ پر داضح ہو۔

ادر بعض اہل لغت کہتے ہیں کہ جب نام ہے محبت کی صفائی کا۔ کیونکہ عرب لوگ انسانی آنکھ کی سفیدی کے خوب اُجلے پن کو''صبتہ الانسان' کہتے ہیں۔ جس طرح کہ دل کے سیاہ درمیانی نقطے کی صفائی کو حبت القلب کہتے ہیں۔ پس بیا یک (دل) محبت کامحل ہے اور وہ دوسرا (آنکھ)محل دیدار۔ ای لئے تو دل ودیدہ۔ در دی میں متصل ہی ہوتے ہیں، اس معنی میں شاعر کہتا ہے کہ ب

القلب يحسد عينى لذت النظر

والعين يحسد قبلبي ليذة الفكر

میرادل، میری آنکھ سے حسد کرتا ہے کہ اس نے دیدار مجوب کی لذت پائی ہےادر میری آنکھ میر ےدل سے حسد کرتی ہے کہا ہے مجوب کے بادے میں فکر کی لذت حاصل ہے۔

جان لو کہ مجت کالفظ علاء کے ہاں تین طرح استعال ہوا ہے۔ ایک اس معنی میں کہ نفس کے اضطراب ، میلان ، خواہش اور دل کی تمنا وطلب اس کے ساتھ محبوب کی طرف ارادہ کرے، لیکن ان تمام امور کو حق تعالیٰ کے ساتھ متعلق نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ریمام با تیں محلوقات کے ایک دوسرے کے ساتھ اور ایک جنس کے دوسر ے جنس کے ساتھ تعلق میں درست ہوتی ہیں جب کہ خداوند تعالیٰ ان سب سے مستغنی اور بہت زیادہ بلند و برتر ہے، محبت کا دوسر امعنی ، احسان اور بندہ کو اپنی عنایات کیلئے خاص کر لینے کا ہے کہ دی تعالیٰ اس کو برگزیدہ کر کے ولایت کے درجہ کمال تک پہنچا دیتے ہیں اور اس کو طرح کی عز توں

لف المحجوب)

ہوتا ہے۔ متلکمین کا ایک گردہ کہتا ہے کہ تن تعالیٰ کی جس محبت کی ہمیں خبر دی گئی ہے دہ حق تعالیٰ کی ساعی صفات میں سے ایک صفت ہے جیسا کہ حق تعالیٰ کیلئے آ تکھ، چہرہ اور سید ھے ہو کر بیٹھنے کی صفات ہیں کہ اگر کتاب وسنت نے ہمارے سامنے بیان نہ کی ہوتیں تو حق تعالیٰ کی ذات کیلئے ان کا اثبات ازرو بے عقل محال ہوتا پس ہم ای طرح کی محبت کا اثبات کرتے ہیں اور اسی کو بیان کرتے ہیں کیکن اس کے استعال میں تو قف کرتے ہیں اور گر دہ صوفیہ کی مراویہ ہے کہا س لفظ محبت کا حق تعالیٰ کیلئے اطلاق کرتا درست نہیں ہیجھتے اور انہی حقیقت کو بیان کروں گا۔

جان لوکہ بندہ کیلئے حق تعالی کی محبت کے معنی یہ ہیں کہ وہ بندے کیلئے بھلائی کا ارادہ کر ہےاوراس پراپنی رحمت کا اظہار کرے،اور جس طرح رضا و بخط رحمت ورافت اور دوسرے نام حق تعالی کے اراد ہے سے متعلق ہیں ای طرح محبت بھی اراد ہے کے ناموں میں سے ایک نام ہے اور ان ناموں کوئن تعالی کے ارادے کے علاوہ کسی چز پر محمول نہیں کرنا چاہے اور بیارادہ حق تعالیٰ کی ایک قدیم صفت ہے کہ وہ اس کے ذریعے اپنے افعال کو پورا کرتا ہے پس مبالغے اور قعل کے اظہار میں ان صفات میں سے بعض صفتیں بعض سے زیادہ خاص ہیں۔خلاصہ کلام بیہ ہے کہ بندہ کے ساتھ حق تعالٰی کی محبت اس چیز کا نام ہے کہ وہ اس پر بہت زیادہ تعتیں تا زل کرے ، اس کود نیا وآخرت میں نواب مرحمت کرے اس کو مزا کے محل سے بیجائے رکھے گناہوں سے الے محفوظ رکھے، اس کو ملند احوال اور اعلیٰ مقامات سے مشرف کر باس کے باطن کوغیروں کی توجہ سے ہٹاد ےاور آپنی از لی عنائتوں کواس کے ساتھ دابستہ کر دیےتا کہ دہ سب سے کنارہ کش ہو جائے اور صرف حق تعالٰی کی رضا جوئی کیلئے تنہا رہ جائے چنانچہ جن تعالیٰ جب بندے کوان معانی کے ساتھ مخصوص کر دیتے ہیں تو ان کے اراد بے کی اس تخصیص کا نام محبت رکھتے ہیں۔ یہ مذہب حضرات حارث محاسب ۔ جنید بغدادی اور مشائخ حمیم اللہ کی ایک جماعت کا ہے جب کہ فقہا ک دونوں جماعتوں اور متکلمین اہل سنت کی اکثریت کا مسلک بھی یہی ہے۔۔۔۔۔اور جو یہ کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ کی محبت بندہ پر اس کی ثناء جمیل کا نام ہے تو بید درست نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کی تعریف تواس کا کلام ہی ہوگی اور اس کا کلام قد یم اور غیر مخلوق بے تو چر غیر مخلوق کامخلوق کے ساتھ تعلق س طرح صحیح ہو سکے گا۔اور جو کہتے ہیں کہ محبت بمعنی احسان ہے تو اس کا احسان خوداس کا اپناہی فعل ہوگااور ریمعنی کے اعتبارے زیادہ قریب ہے باقی ہندہ کی محت حق تعالی ے ساتھ تو بیا یک صفت ہے جو تعظیم اور تجمیر کے طور پر ایک فر مانبر دار بندے کے دل میں پیدا ہو جاتی ہے تا کہ وہ اپنے محبوب کی خوشنودی طلب کرے اورخواہش دیدار میں ہر چیز ے بے خبر ہو جائے اور اس کی قربت کی آرز وہیں بیقرار ہو جائے کہ محبوب کے علا وہ <sup>ک</sup>سی چیز سے اسے قرار نصیب نہ ہوا در اس کی یا دکوائی عادت بنا لے اس طرح کہ اس کے علاوہ ہر کی کے ذکر سے بیزار ہوجائے آ رام اس پر حرام ہوجائے اور قراراس سے بھاگ جائے اور دنیا کی تمام دلچیپیوں اور مرغوبات سے منقطع ہوجائے اورخواہشات سے اعراض کرے اورغلبہ دوسی کی طرف متوجہ ہوجائے ادر محبوب کے عکم کے سامنے اپنی گردن جھکا دے اور حق تعالی کواس کی صفات کمالیہ سے پہلے نے اور یہ جا تر نہیں کہ اس کیلیئے خالق کی محبت اس طرح ہوجس طرح مخلوق کی ایک دوسرے کے ساتھ محبت ہوتی ہے کیونکہ بیتو محبوب کو یا لینے اور اس کا احاط کر لینے کی رغبت کا نام ہے اور بداجسام کی صفت ہے۔ پس محبان حق تعالیٰ اس کے قرب میں ہلاکت کے طالب ہوتے ہیں نہ کہ اس کی کیفیت کے طلب گار کیونکہ طالب این ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے جب کہ ہلاکت جانے والا اپنے محبوب کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور معرکہ گاہ محبت میں سب سے زیادہ لپندیدہ محب دہ ہوتے ہیں جو کشتہ تیغ محبت اور محبت کے ہاتھوں مغلوب ہوں کیونکہ کسی حادث کیلئے ذات قدیم کے ساتھ توصل قدیم کے غلبہ کے ساتھ حاصل نہیں ہو سکتا۔ اور جو خص محبت کی اصل حقیقت کو معلوم کرے اس

كشف المحجوب

کیلئے کوئی ابہام باقی نہیں رہتا، مشکلیں آ سان ہو جاتی ہیں اور تمام شبہات دور ہو جاتے ہیں..... پس محبت کی دوستمیں ہیں، ایک یہ کہ جن کی ہم جن کے ساتھ محبت ہوادر ید نفس کا جھکاؤ اور خواہش ہے اور محبوب کے ساتھ جسمانی طور پر ملنے اور چرٹ جانے کا نام ہے اور دوسری محبت کسی جن کی اپنی غیر جن کے ساتھ اور یہ محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے تا کہ محبت اپنے محبوب کی صفات میں سے ساتھ اور یہ محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے تا کہ محبت اپنے محبوب کی صفات میں سے ساتھ اور یہ محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے تا کہ محبت اپنے محبوب کی صفات میں سے سماتھ اور یہ محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے تا کہ محبت اپنے محبوب کی صفات میں سے محس صفات کے ساتھ آ رام پائے اور اس سے انس موجب اور پھر محبت کر نے والے جو حق تعالیٰ کی محبت کے گردیدہ ہوں وہ بھی دو طرح کے ہوتا ہو۔ پھر محبت کر نے والے جو حق تعالیٰ کی محبت کے گردیدہ ہوں وہ بھی دو طرح کے ہوتا ہو۔ چر محبت کر این کیلئے منعم اور محبن کے ساتھ محبت کا تقاضہ کرتا ہے اور اس کے انس انعام واحسان کا دیکھنا ان کیلئے منعم اور محسن کے ساتھ محبت کا تقاضہ کرتا ہے اور دوسرے دو محفرات جو تمام انعامات کو غلبہ دو حق کی وجہ ہے تمام کو اپنے او پر دیکھتے ہیں اور یوں حضرات جو تمام انعامات کو غلبہ دو حق کی وجہ ہوں وہ بھی رکھتے ہیں اور ان کی راہ انعام میں ایک رویت سے منع حقیق کی طرف ہو تی ہے اور یہ رام پار کا وہ ان کی راہ انعامات کی رویت سے منع حقیق کی طرف ہو تی ہے اور یہ راہ پہلی تم کے لوگوں کے طریق سے بہت عالی اور بلند مرتبہ ہے۔ والتد اعلم ہا لصواب۔

مرضیکہ محبت ایک ایسالفظ ہے جو تخلوق کی تمام اصناف میں مصروف تمام زبانوں میں مشہور اور تمام لغات میں مروج ہے اور عظمند لوگوں کی کسی صنف نے بھی اس کوا پنے آپ سے مخفی رکھنے کی کوشش نہیں کی۔ مشائخ صوفیہ میں سے حضرت سمنون الحب محبت کے معاطے میں ایک خاص مشرب رکھتے ہیں کہ راہ حق تعالی کی اصل اور بذیاد محبت ہے اور احوال و مقامات اس کی منزلیں ہیں اور طالب جس منزل اور مقام میں بھی ہواس پر زوال ممکن ہے کی خداوند تعالی کی ذات کے ساتھ محبت ایک ایک نعمت ہے کہ جب تک یہ قائم رہے کسی حال میں بھی اس پر زوال روانہیں اور دوسرے مشائخ اس معنی میں تو آپ کے

ساتھ موافقت کرتے ہیں لیکن اس وجد سے کہ بیا کی عام ہےاور خاہراہم ہے دہ چاہتے ہیں کہ اس معنی کا حکم مخلوق کے درمیان پوشیدہ رکھیں اور اس کے معنی کواپنے مقام پر قائم رکھتے ہوئے اس کے نام کو بدل دیں پس انہوں نے خالص محبت کا نام صفت رکھ دیا ادر محب کو صوفی کا نام دے دیا ادرا یک گروہ نے محبوب کے اختیار کو ثابت کرنے ادرمحبت کے اپنے اختیارکوترک کردینے کا نامفقرر کھ دیا اورمحت الہی کوفقیر کا نام دے دیا کیونکہ محت میں کم ہے کم درجہ محبوب کے ساتھ موافقت ہوتا ہے اور محبوب کی موافقت ادر اس کی محبت محبوب کی مخالفت کا غیر ہوتی ہے میں کتاب کی ابتدا میں فقر وصفوت کا تکم کھول کر بیان کر چکا ہوں اور اس معنى مير وديزرگ بير رحمته الله عليه كميت بين 'السحسب عسد السوها و اظهر من الاجتهاد '' (زاہروں کے ہاں محبت، اجتہاد سے زیادہ ظاہر چیز ہے)''وعند التائيبين اجد من انیہن و حنین '' (اوراہل توبہ کے ہاں نالہ وفغال سے زیادہ پائی جاتی ہے)'' وعند الاسراك اشہر من الفراك " (اور تركول كنزد يك ان كى سوارى ك اسباب ے زیادہ شہور ہے'و صبتی الحب عندا لھنو د اظھر من حبیی المحمود'' (اور ہندووں کے زدیک محبت کاغلام بنامحمود کاغلام بنے سے زیادہ خاہر ہے)''و قسصة الحبِّ والحبيب عندالروم الشهرُ من الصليب ''(ادررومى ييرايُّول كے باں محبت اورمجوب كاقصه صليب في عجمى زياده شهور ب) وقصة المحب فسى العرب ادب في كل حيى منه لحرب اوويل وهربً اوحزن ''(اورمجت كا تصهر ب کے ہر جانندار میں ایک ادب ہے خوشی کی حالت ہو یاغم کی اور جنگ کی صورت ہو یا پچھ پانے اور کھونے کی ان تمام اقوال ہے مرادیہ ہے کہ لوگوں کی کوئی جنس ایسی نہیں جس کومحت کے ساتھ داسطہ نہ پڑا ہو کہ وہ اپنے دل میں محبت سے کشادگی اور خوش میں محسو*س بنہ کر*ے یا اس کا دل شراب محبت سے مست اور یا غلبہ محبت سے مخبور ہی نہ ہوا ہواس لیے کہ دل کی تر کیب ہی بیقراری اور اضطراب سے ہے اور دوتی میں عقل ایک شراب کاسمندر ہے اور دل کی زندگی کیلئے محبت بمزلہ کھانے اور پینے کے ہے اور جو دل بھی محبت سے خالی ہے دہ خراب ہے اور اس محبت کو ہٹانے اور دور کرنے میں تکلف کا کوئی اختیار نہیں اور محبت کے جو لطا ئف دل پرگز رتے ہیں نفس ان سے ہرگز آگاہ نہیں ہے۔

488

حضرت عمرو بن عثمان مکن اپنی کماب ''محبت'' میں کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ نے دلوں کوجسموں سے سات ہزار سال قبل پیدا کیا اوران کواپنے مقام قرب میں رکھا اور روحوں کو دلوں سے بھی سات ہزار سال قبل ہیدا کیا اور ان کواپنے درجہ انس میں رکھا اور باطنوں کو روحوں سے بھی سات ہزارسال پہلے پیدا کیااوران کواپنے درجہ وصل میں رکھااورروز انہ تین سوسا ٹھ مرتبہا پنے جمال کوکھول کر ہاطنوں پر بتخلی فرمائی اور نمین سوسا ٹھ مرتبہ کرامت کی نظر فر مائی اور روحوں کومحبت کاکلمہ سنوایا اور دلوں پر تین سوسا ٹھرلطیفہ ہائے محبت خلاہر کئے حتی کہ ان سب نے جہان میں نگاہ کی تو کسی کوبھی اپنے آپ سے زیادہ باعزت نہ دیکھا یوں ان کے اندر فخر اور غرور پیدا ہو گیا توحق جل جلالہ نے اس وجہ ہے ان کوآ ز مائش میں مبتلا کیا اور باطن کوروح میں گرفتار کردیا اورروح کودل میں محبوس کردیا اوردل کوجسم کے اندر قیدی بنادیا پھر عقل کوان کے اندر ترکیب عطا کی اور انبیاء کرام علیہم السلام کو بھیج کراپنے احکام ان کو دیےاس وقت ان میں سے ہرایک اپنے اس مقام کا متلاثی ہو گیا۔ چنا نچرچن تعالیٰ نے نماز کائظم دیا توجسم نماز میں مشغول ہو گیا، دل محبت کے ساتھ بیوست ہو گیا۔ روح قرب الہی میں پہنچ گئی اور باطن نے وصل الہٰی میں قرار پکڑ لیا،خلاصہ کلام یہ ہے کہ محبت جیسی لطیف کیفیت کوالفاظ دعبارات میں بیان نہیں کیا جا سکتا اس لیے کہ محبت ایک حال ہےادر حال ہرگز قال نہیں بن سکتا۔اگر جہان دالے محبت کو صبح کراپنے اندر پیدا کرنا چاہئیں تو ہرگز ایسا نہیں کر سکتے اورا گر بیٹکلف اس کوانپے آپ ہے دور کرنا چا ہیں تو دور بھی نہیں کر سکتے کیونکہ '' حال' خدا تعالیٰ کی طرف سےایک وہی کیفیت ہوتی ہے نہ کہ کسی اورا گرتمام اہل جہاں التشح ہو کرکسی محبت کے طلب گارشخص کیلئے محبت حاصل کرنا چاہیں تو وہ ہرگزنہیں کر سکتے۔

اسی طرح اگر وہ سب مل کر کسی ایسے شخص سے اسے دور کرنا چاہئیں جومحبت کا اہل ہے تو وہ عاجز آجا ئیں گے کیونکہ محبت عطیہ خداوندی ہے اورانسان لہودلعب کا مرتکب ہونے دالا اور لہودلعب والاعطیہ الہی کا ادراک نہیں کرسکتا۔( داللہ اعلم )

489

تاہم عشق کے بارے میں مشائخ کا کلام طویل ہے چنانچہ صوفیہ میں سے ایک جماءت بندہ کی طرف ہے جن تعالیٰ کے ساتھ عشق کوتو جائز بھی ہے لیکن جن تعالیٰ کی طرف ے بندہ کے ساتھ شق کور دانہیں بھتی ان کا کہنا ہے کہ عشق اپنے محبوب سے رکنے کی صفت <sup>،</sup> ے اور بندہ تو حق تعالٰی ہے روکا گیا ہے کیکن حق تعالٰی بندہ ہے <sup>منع نہ</sup>یں کئے گئے ، پس بندہ پر توعشق کااطلاق جائز ہے کیکن حق تعالی پر درست نہیں۔ پھرا یک ادرگردہ کا کہنا ہے کہ بندہ کیلئے حق تعالیٰ پ<sup>ع</sup>شق بھی جا ئرنہیں۔ کیونکہ عشق نام ہے حد سے تجاوز کر جانے کا، جب کہ حق تعالیٰ لامحدود میں پھرمتاخرین صوفیہ کہتے ہیں کہ عشق دونوں جہان میں ذات حق تعالی کے ادراک کی طلب کے سواکسی مردرست نہیں آ<sup>ت</sup>ا ادر حق تعالٰی کی ذات تو احاطہ ادراک میں آ ہی نہیں سکتی لہذا محبت کا اطلاق تو اس جگہ درست ہو سکتا ہے لیکن بندہ کیلیے حق تعالٰی کے ساتھ عشق کااطلاق درست نہیں ہونا چاہئے نیز بیہ عفرات کہتے ہیں کہردیت اور دیڈار کے بغیر عشق متصور نہیں ہو سکتا جب کہ محبت صرف سننے ہے ہی ہو جانا درست ہے۔لہذا جب عشق کانعلق نظر کے ساتھ ہے توبیذات باری تعالٰی پر درست نہیں ہوسکتا کیونکہ دنیا میں کسی نے بھی حق تعالیٰ کونہیں دیکھااور چونکہ حق تعالٰی کے متعلق میذہرتھی کہ وہ ایسا ہے اس لئے ہر ایک نے اس کادعویٰ کرلیا کیونکہ خطاب میں توسب برابر ہیں۔ پس حق تعالیٰ اپنی ذات میں بدرک ادرمحسوس نہیں ہیں کہ کلوق کا ان کے ساتھ عشق درست ہو سکے، البتہ جب وہ اپنے افعال وصفات کی وجہ سے ادلیاء کرام کامحسن اور کرم فرما ہےتو اس کی صفات کے ساتھ محبت

كشف المحجوب

درست ہوگى ، كيا تو نے نہيں ديكھا كہ جب حضرت يعقوب عليه السلام كو يوسف عليه السلام كى محبت ميں مشتخر ق كرديا كيا تو ان كے فراق كى حالت ميں ہى جب آپ نے ان كے پيرا ، من كى بومحسوس كى تو آپ كى آ تكھيں روش ہو كئيں اور بينا ئى لوت آئى ليكن زليخا كو جب حضرت يوسف عليه السلام كے عشق نے ہلا كت كى طلب گار بناديا تو جب تك اے وصل نصيب نه ہوا سے انكھيں دوبارہ نہ ل كيس - بيطريق بڑا ، ى عجيب ہے كہ ايك تو خواہ شات كى پرورش كرتا ہے اور دوسرا خواہ شات كو چھوڑ ديتا ہے .... نيز يہ تھى كہتے ہيں كہ عشق كى بھى كو نى ضد نہيں اور حق تعالى كى بھى كوئى ضد نہيں اس ليے اس كا طلاق ذات بارى پر دوا ہونا چا ہے اس مضمون ميں لطا كف بہت ہيں كين ميں نے طوالت كے خوف سے اى مقدار پر اكتفا كيا ہے ۔ والتد اعلم بالصواب ۔



لشف المحجوب

اوصاف کے اثبات کی فغی کا ضرور طالب ہوگا کیونکہ اسے معلوم ہوگا کہ دہ ایسی صفت کی وجہ سے محبوب سے حجاب م**یں ہے۔ پس دوست کی وجہ سے اپنے آپ کا دشمن ہو** جائے گا مشہور ہے کہ حضرت حسین بن منصور کو تختہ دار پر لاکا یا گیا تو ان کا آخری جملہ سے تھا کہ '' حُبُ الواجد اقراد الواحد ''(الله کي توحيد کا قرار بي صاحب حال کي محبت ہے) محبت کیلیئے یہی کافی ہے کہ اس کا وجود راہ محبت میں قربان ہو جائے اور دلایت گفس محبوب کے پانے ادراس کی جنجو میں فناہوجائے ۔حصرت بایز بد بسطامی کہتے ہیں کہ''المصحبة استقلال الكثير من نفسك واستكثار القليل من حبيبك ''(مجت برب کہاپنے بہت سے کوتھوڑ اسمجھے ادرمحبوب کے تھوڑ ے سے کوبھی بہت زیادہ شمجھے ) ادراللّٰد تعالی کابندے کے ساتھ معاملہ یوں ہی ہے کہ دنیا کی تمام نعمتوں اور دنیا میں جو کچھ بندے کو د ے رکھا ہےا سے بہت تھوڑا کہا ہے چنا نچے فرمایا''فُسلُ مَسَّاحُ السدُّنيَّا قَلِيلُ ''(اے محمر علاقہ آپ کہہ دیں کہ دنیا کا متاع بہت تھوڑ اہے جو کچھ میں نے تمہیں دےرکھاہے )<sup>ل</sup>یکن اس تھوڑی ممر یھوڑی سی جگہ ادر قلیل سامان کی موجودگی میں ان کے تھوڑے سے ذکر کو بہت كياب كُهُ وَاللَّذَا بحبرِيْنَ اللَّهَ كَثِيْرًا وَالذَّاكِرَاتِ ''(ادراللَّدتعالى كوبهت يادكرنے والے مرداور بہت یاد کرنے دالی عورتیں ) تا کہ جہاں کی تمام مخلوق میں درست نہیں آتی۔ اس لئے کہ حق تعالٰی کی طرف سے جو پچھ بندہ کونصیب ہوتا ہےاس میں کو کی چیز بھی تھوڑ ی نہیں کیکن مخلوق کی طرف سے جتنا بھی ہے دہ تھوڑا ہی ہے۔

حضرت سہیل بن عبداللد تسترئ فرماتے ہیں کہ ''المصحبة معادقه الطاعات و مباینة المحالفات ''( محبت پر ہے کہ محبوب کی اطاعتوں کے ساتھ تو بغلگیر ہوجائے اور اس کی مخالفتوں سے اعراض کرے )اور نا فرمانیوں سے الگ ہوجائے کیونکہ جس آ دمی کے دل میں محبت جتنی زیادہ مضبوط ہوتی ہے دوست کا حکم بجالا نا اتنا ہی دوست پر آسان ہوتا ہے اور بیچھ بن کے اس گروہ کا امر ہے جو کہتے ہیں کہ بندہ دوسی میں اس در بے پر پنج

كشف المحجوب

جاتا ہے کہ اطاعت اس سے اٹھالی جاتی ہے حالانکہ پیخض زندیقیت (بے دین ) ہے کیونکہ یہ بالکل محال امر ہے کہ عقل کے صحیح ہوتے ہوئے کسی بندہ سے احکام کے مکلف ہونے کا حکم ساقط ہو جائے۔ اس لئے کہ پوری امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ حضرت محمد علیقہ کی شریعت ہرگزمنسوخ نہ ہوگ۔اگرعقل کے درست ہوتے ہوئے کسی ایک شخص سے احکام کی تکلیف کا اٹھ جانا درست اور جائز مان لیا جائے تو پھرتمام لوگوں سے اٹھ جانا بھی جائز ہوگا جب کہ میص زندقہ (بردین) ہے البتہ مغلوب الحال اور بے ہوش آ دمی کا تھم مختلف ہے اوراس کاعذربھی دوسراہے تاہم بیدرواہے کہ جن تعالٰی کسی بند ے کواپنی محبت میں اس مقام پر پہنچا دیں کہ اطاعت دفر مانبرداری کرنے میں جورخ ہوتا ہے وہ اس سے اٹھالیس کیونکہ کس چز کا رنج اب چیز کی محبت کی مقدار کے مطابق صورت اختیار کرتا ہے چنانچہ جس قدر محبت قوی ہوتی جائے گی فرمانبرداری کرنے کارنج اس پر آسان ہوتا چلا جائے گا۔اور پیغبر کا ک کے حال میں بھی بی<sup>مع</sup>نی ظاہر ہے کہ جب حق تعالٰی نے آپ کی زندگی کی تتم اٹھاتے ہوئے'' لَعَمُوك `` کالفاظ کے تو آپ نے روز وشب اس قدر عبادت کرنا شروع کردی کہ آپ تمام کاموں سے رک گھے اور آپ کے پاؤں مبارک پرورم آگیا یہاں تک کمن تعالیٰ نے فرمايا' ظبه مَا ٱنْنُوَلُنَا عَلَيْكَ الْقُوْانَ لِتَشْقَى ''(ا\_رسول المَشْعَى بَرِ قر آن اس لیے تو نازل نہیں کیا کہ آپ مشقت میں مبتلا ہوجا کمیں ) نیز یہ بھی جائز ہے کہ تھم بجالانے کی حالت میں کام کرنے کی فکر بندے سے اٹھالی جائے۔جیسا کہ سید عالم عصل فِرْمَايَا كُمُ ٱِنَّهُ ليعانُ عملي قلبي وَالِّي لِاَستغفر اللهُ في كل يوم سبعين مرة '' (ب شک میرے دل پر بردہ ڈال دیاجاتا ہے اور میں اپنے اللہ سے روز اندستر مرتبہ اپنے کردار پراستغفار کرتا ہوں )اس لئے کہ آنخضرت علیقہ اپنے آپ کوادرا پنے کردارکونہیں د کیصے تھے کہا پنی اطاعت پر مغرور ہو جا میں بلکہ حق تعالٰی کے علم کی تعظیم کو دیکھتے اور فرمایا کرتے تھے کہ''سیرا میٹمل بارگا دالہٰی کے سزادار ہی نہیں .....حضرت سمنون محبِّ کہتے ہیں کہ

492

"ذهب المحسون لمليه بشرف الدنيا و الاحرة لأنّ النبى صلى الله عليه وسلم قدل الموء مَعَ مَنُ أَحَبَّ "(الله عز وجل حجب تودنياو آخرت كاشرف لے محصح كونكه في اكرم يلينه فرمايا ہے كه جرانسان اس كرماتھ موكا جس كرماتھ وہ محبت كرتا ہے) پس مجان حق دنيا اور آخرت ميں حق تعالى كرماتھ موت ميں اور جس كرماتھ وہ محبت حق تعالى موں اس يفلطي نبيس موتى ليس دنيا كى بزرگى توبيہ ہے كہ حق تعالى ان كرماتھ موت بيں اور آخرت كاشرف بير ہے كہ وہ حق تعالى كرماتھ موں گے ۔ حضرت يحيى بن معاذ الرازي كہتے ہيں كہ "حسقيد قله المه حبة لا بين قلي ط

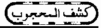
بالجفاء وَلا يزيد بالبر والعطاء ''( کچی مجبت ند جفاے کم ہوتی ہےاورنہ بی احمان وعطا ہے زیادہ ہوتی ہے ) کیونکہ یہ ددنوں محبت میں سب کی حیثیت رکھتے ہیں اور چیز وں کی ذات کی موجودگی میں اسباب معددم ہوتے ہیں ،اور دوست اپنے دوست کی آ زمائش ے خوش ہوتے ہیں ادر جفاد فا دوئتی کی راہ میں برابر ہوتے ہیں ، جب محبت حاصل ہوتو د فا مثل جفا کے ہوتی ہےاور جفامثل دفائے ہوتی ہے .....اور حکایات میں مشہور ہے کہ جب حضرت شبلی کو پاگل پنے کی تہمت میں پاگل خانے لے جایا گیااور دہاں بند کر دیا گیا تو پچھ لوگ آپ کی زیارت کیلئے وہاں آئ آپ نے دریافت کیا ' مَن أُنْسُم '' (تم لوگ کون مو؟ ) انهول في جواب ديا" احباد ك (جم آب ك دوست ميل)" فورهما هم بالحجارة فسصروا ''(آپ نے ان کو پھر مار نے شروع کرد بے تودہ بھا گ اٹھے) تب آپ نے فرمايا''لَو كُنتم احبائي لَمَا فروتُم مِن بلائي فاصبُروا مَن بلائي ''(الرَمْ لوَّك میرے دوست ہوتے تو میری اس مصیبت سے ہر گزنہ بھا گتے کیونکہ دوست تو دوستوں کی مصیبت سے بھا گانہیں کرتے ) اس معاملہ میں گفتگو بہت زیادہ ہے تاہم میں ای مقدار پر اكتفاكرتا ہوں \_( واللہ اعلم بالصواب)

## زكوة كابيان

اللهُ تعالى ففرمايا بِ كُهُ وَاقِيْسُ والصَّلُوةَ وَاتُواالزَّكُوةَ ''(اورنماز قائمَ کردادر زکوۃ دد) ای طرح زکوۃ کے متعلق آیات ادراحادیث بہت ہیں۔ادرایمان کے فرض احکام میں زکوۃ ایک ہےاور یہ جس پر داجب ہوتی ہے اس کیلیے اس سے اعراض ہرگز جائز نہیں۔ تاہم زکوۃ نعمت کے اتمام پر واجب ہوتی ہے مثلا دوسوشر کی درہم کو بیان پر نعمت یوری ہوتی ہے اگر مالکانہ حیثیت میں کسی کے تصرف میں ہوں ادران پر ایک سال گزر جائے ) تواس پر پانچ درہم بطورز کوۃ داجب ہوجاتے ہیں ادر بیس دینار پربھی نعمت پوری ہو جاتی بے لہذاان میں سے نصف وینار داجب ہوجاتا ہے نیز پارچ اونٹ بھی بوری نعمت ہیں لہذاان پر ایک بکری بطور زکوۃ داجب ہو جاتی ہے، اس طرح ددسرے اموال پر بھی زکوۃ ہوتی ہے پھرجس طرح مال پر ذکوۃ ہے۔اس طرح جاہ عزت پر بھی زکوۃ ہوتی ہے کیونکہ بیہ بھى تواكي كمل نعمت ب كررسول الله عليه في فرمايا ب كُهُ 'إِنَّ السُلْمَة تسعسالي فوض عليكم زكوة جاهِكُم كَمَا فرض عليكم زكونة مَالِكُمُ "(اللَّتَعالَى فِتْم ير تمہارے مرتبے کی زکوۃ اسی طرح فرض کی ہے جس طرح تم پر تمہارے مال کی زکوۃ فرض )اور نیز فر مایا ب که 'اِنَّ لِکُلَ شی زکونة ' و زکوة الدار بیت الفیافة ' (ب شک ہر چیز کی ایک زکوۃ ہےاور گھر کی زکوۃ مہمان خانہ ہے ) اور زکوۃ کی حقیقت سے ہے کہ نعمت پر خدا تعالیٰ کاشکرادا کیا جائے ، نعمت کی جنس میں سے تندر تی بھی بہت بڑی نعمت ہے اس لئے مرعضو کی ایک زکوۃ ہوگی ادر دہ بد ہے کہ اپنے تمام اعضا کو عبادت میں مشغول رکھیں اور کسی طرح کے لہودلعب میں ان کو نہ لگا تمیں تا کہ نعمت کی زکو ۃ کاحق ادا کر سکیں پھر باطنی نعتوں کی بھی زکوۃ ہے لیکن ان کی کثرت کی دجہ سے ان کو تارنہیں کیا جا سکتا۔ تا ہم اس



میں بھی زکو ۃ ہے لیکن ان کی کثرت کی دجہ سے ان کو شارنہیں کیا جا سکتا۔ تا ہم اس میں بھی ابنی ذات میں ایک زکوۃ ہےادر دہ یہ ہے کہ ظاہری دباطنی نعمتوں کا پیچان لینا ہے۔۔۔۔ بندہ جب بدجان لیتا ہے کہ اس پر حق تعالیٰ کی نعتیں بیکر ال ہیں ۔ تو ، شکر بھی بے حساب ہی کرتا ہے اور سے بے حساب شکر ادا کرنا ہی بے حساب نعمتوں کی زکو ۃ ادا کرنا ہے۔ ببر حال صوفیائے کرام کے نزدیک دنیا کی نعمت کی زکوۃ کوئی پندیدہ چیز نہیں کیونکہ انسان کیلئے بخل ایک ناپندیدہ چیز ہےاور بیکامل درج کا بخل ہی تو ہے کہ کوئی شخص دوصد درہم اپنے قبضے میں جمع رکھےاوران کوا یک سال تک اپنے نصرف میں محبوں رکھےاور پھران میں سے پاپنچ درہم کسی کود ہے دئے ۔ پس جب مال کاخرچ کرنااور شخاوت کا اپنا نا ہی اہل کرم کا طریق اور سیرت ہےتو پھرزکوۃ واجب ہی کس طرح ہو یکتی ہے ..... میں نے حکایات میں پایا ہے کہ علائے ظاہر میں سے ایک نے آ زمائش کے طور پر حضرت شبل سے زکوۃ کے متعلق دریا فت کیا کہ کتنی ادا کرنی جائے؟ آپ نے فرمایا جب بخل موجود ہواور مال حاصل ہوتو ہر دوسودر ہم میں سے پانچ درہم اور ہر بیں دینار میں سے نصف دینارزکوۃ اداکر ناتمہا رامٰد ہب بے کیکن میرا ند جب بید ہے کہ کوئی چیز بھی ملکیت میں نہیں ہونی چاہتے تا کہ زکوۃ کے مشغلہ چھٹکا را ملا ر باس نے کہا''اس مسلد میں آپ کا امام کون ہے؟'' آپ نے جواب دیا'' حضرت ابوبكرصديق م كمه جو كچھ آپ ك پاس تھاراہ خداميں دے ديا اور جب رسول اللہ علاق ب ان سے یو چھا کہ 'ما خَلَفُتَ بعد الک '' ( گھروالوں کیلئے کیا چھوڑ آئے ہو؟ ) تو انہوں نے حرض کی ' انسلہ و دسولہ '' (اللہ اور اس کارسولؓ) اور حضرت علقؓ کے بارے میں بیان کرتے ہیں کہ آپ نے ایک قصیدے میں کہا۔ فَــمَــاوَجَبَت عَلَّى زكو ة مـالِ وَهَل تبجبُ الزكوة على الجواد مجمه یرتو مال کی زکوۃ واجب ہی نہیں۔ اور کیا تخی آ دمی پر زکوۃ واجب بھی ہوتی

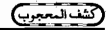


ہے؟ پس اہل کرم کا مال راہ خدامیں خرچ ہو جاتا ہےاور وہ نہ تو مال میں بخیلی کرتے ہیں اور نہ ہی سی پرکوئی دعویٰ کیونکہ ان کی ملکیت ہی نہیں ہوتی ...... باقی اگر کوئی جہالت کا ارتکاب کرتے ہوئے بیہ کیج کہ جب میرے پاس مال ہی نہیں تو میں زکوۃ کے علم ہے ہی مستغنی ہوں تو بیرمحال ہے علم کا سیکھنا فرض ہے اور اپنے آپ کوعکم سے مستعنی دکھانا کفر محض ہے اور اس دور کے فنٹوں میں سے ایک میہ بھی ہے کہ صلاح دفقر کے مدعی لوگ جہالت کی وجہ سے علم کوترک کر دیتے میں (مصنف کہتے ہیں) کہ ایک دقت میں میں صوفیہ کی ایک متبدی جماعت کے سامنے مسائل زکوہ بیان کرر ہاتھا کہ وہاں ایک جابل شخص بھی آ گیا جب کہ میں اس وقت ادنٹوں کی زکوۃ کاباب بیان کرر ہاتھا اور بنت لیون (ادنٹ کا قین سالہ بچہ )اور بنت فخاض ( دوسالداونٹ ) اور حقد ( جا رسالدادنٹ ) کا حکم خلام کرر ہاتھا۔ اس جہالت کے مرتکب کا دل ان باتوں کے سننے سے تنگ آ گیا اور پیر کہتے ہوئے اٹھ کھڑا ہوا کہ میرے پاس تو کوئی ادنٹ ہی نہیں کہ بنت لیون وغیرہ کاعلم میر بے کسی کام آئے۔ میں نے کہا ''اب فلانے جتنا کہ زکوۃ کے ادا کرنے کاعلم ہونا جا ہے اتنا ہی زکوۃ لینے کاعلم بھی ہونا جا ہے کہ اگر کوئی شخص تحقیم بنت لبون دینا جا ہے تو اس وقت علم کے ترک کی وجہ سے بنت لبون بھی تجھے نہیں لینا جا ہے !ادرا گرکسی کے پاس مال نہ ہو بلکہا نے مال کی ضرورت بھی نہ ہو پھر بھی اس سے علم کی فرضیت ساقط نہیں ہوتی ہی ہم جہالت سے اللہ کی پناہ مائلتے ہیں۔

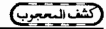
اور مشائخ صوفیہ میں یے بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ وصول کی ہے اور بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ نہیں لی۔ جن حضرات کا فقران کا اپنا اختیار کر دہ ہے انہوں نے زکوۃ نہیں لی کہ ہم مال جمع نہیں کرتے تا کہ زکوۃ نہ دینی پڑے اور ارباب دنیا سے بھی نہیں لیتے تا کہ ان کا ہاتھ اونچا اور ہمارا ان سے پنچ نہ ہو.....اور وہ حضرات جن کا فقر اضطرار کی ہے انہوں نے زکو ۃ لی بے کیکن اپنے فائد ے کیلتے نہیں بلکہ انہوں نے بیارادہ کیا کہ اس طرح ایک مسلمان بھائی کی گردن کا بوجھ خودا ٹھالیں اور جب ان حصرات کی نیت بیہ ہوئی تو او پر دالا ہاتھ بھی ان کا بی ہوگا نہ کہ اہل دنیا کا۔ کیونکہ اگر دینے والے کا ہاتھ بدعلیا اور لینے والے كا اتھ يد مفلى ہى ہوتو حق تعالى كاس ارشادكامتنى باطل ہوجائے كاك، 'وَيَسب حسد المصدق أت " (وەصدقات دصول كرتاب )اور بھريد مونا جاب تھا كدزكوة دين والا زکوۃ لینے دالے سے زیادہ افضل قراریا تا۔ حالائکہ بیاعتقاد بالکل گمراہی ہے۔ پس او پر دالا ہاتھ وہ ہوگا جوکسی چیز کے داجی عکم کواپنے مسلمان بھائی سے لے لے تا کہ اس کا بوجھ این گردن پراٹھا لے۔اور درولیش لوگ ایل دنیا کی گردن سے بوجھ خود نہا تھالیس تو فرض عظم اس پرلازم موجودر بےاور دہ اس کی دجہ ہے قیامت میں پکڑا جائے گا۔ پس جن تعالٰی نے اہل عقبی کا آسان طریقے سے امتحان لیا ہے تا کہ دنیاوالے اس فریضہ کا بوجھا پن گردن سے ا تارسکیں۔اورلامحالہاو پر دالا ہاتھ تو فقراء کا ہاتھ ہی ہوگا کہ وہ حق شریعت کے مطابق اپنا حق الصحص ہے دصول کرتے ہیں جس برحق تعالٰی نے داجب کر رکھا ہےادرا گرحشو یہ فرقہ کے لوگوں کے بقول لینے دالا ہاتھ بدسفلن ہو جائے تو پیغ بروں کا ہاتھ بھی بدسفلی ہونا جاہتے۔ کیونکہ انہوں نے بھی حق تعالیٰ کا حق بندوں ہے دصول کیا ہے اور شرائط کے مطابق صحیح جگہ یرا ہے خرچ کیا ہے۔ایسے لوگ غلطی پر ہیں اور وہ جانتے نہیں کہ پنج سروں نے حکم الہٰی سے زکوۃ دصول کی ہےادرانبیاء کرام علیہم السلام کے بعد دین کے پیشوانبھی ای طریق پررہے ہیں کہ انہوں نے بیت المال کاحق وصول کیا ہے۔لہذا وہ شخص بخت غلطی بر ہے جو لینے والے ہاتھ کو يد سفلى كہتا ہے اور زكوة دينے والے كو يدعليا جا تتا ہے اور تصوف ميں يددونوں چزیں بڑی اہم ادر بنیادی ہیں۔ چونکہ اس جگہ بیصفمون باب الجودوالے کے ساتھ گہرا وابسة باس لئ مي ساته اى كوبيان ك ديا بول- (وباللدالتوفى الصصمة )

جود وسخاوت كابيان حضرت پنجم بليسة نے فرمايا ہے کہ 'السخب قبريب'' مِنَ الجنةِ وَبعيد من النار والبخیلُ قریبٌ من النار وبعید من الجنة ''(تَحْيَّ أَوَى جَنت ک قریب ادرد دزخ سے دور ہے ادر بخیل آ دمی د دزخ کے قریب اور جنت سے دور ہے ) علاء کے نزد کیے مخلوق کی صفات **میں توجوداور سخادونوں کا ایک ہی معنی ہے لیکن ذات باری تعالی** کو جواد تو کہتے ہیں تخی نہیں کہتے اور اس کا سبب یہ ہے کہ حق تعالیٰ نے خود اپنے مقدس نا موں کودی کے ذریعہ تعیین کیا ہے اور اپنا نام تخی بیان نہیں کیا۔ نیز رسول اللہ ﷺ نے بھی حق تعالیٰ کیلیج اس تام کی خبرنہیں دی۔ جب پوری امت اورخصوصاً اہل سنت کا اجماع ہے کہ جب تک کتاب دسنت نے حق تعالی کا کوئی نام نہ بتایا ہو۔ عقل ادر لغت کی بنیاد برحق تعالی کا کوئی نام رکھنا کسی کیلئے بھی جائز نہیں۔جیسا کہ حق تعالی کا ایک نام' عالم' ہےاور اجماع امت کے ساتھ اس کو عالم تو کہنا جائے کیکن'' عاقل اور فقیمہ'' نہیں کہنا جائے۔ حالانکہ بیقنوں ایک معنی میں استعال ہوتے ہیں، عالم کے اسم کا ذات باری تعالٰی پراطلاق اس لئے کرتے ہیں کہ بیاتو قیفی ( وحی کے تعین ) طور پر ثابت ہے اور بعض حضرات نے جود اور تخاکے درمیان فرق کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ بخی وہ ہوتا ہے جو عطا کرنے میں اپنے اور یرائے کی تمیز کرےادراس کی بخش کسی غرض ادر سبب کے ساتھ متعلق ہوادر سخادت میں یہ ابتدائی مقام ہے جب کہ' جواد' وہ ہوتا ہے جوابینے اور غیر میں کوئی امتیاز رواندر کھے اس کی عطا بے غرض ادراس کافعل بغیر کسیب کے ہو یہی حال اللہ تعالٰی کے دو پیغ بردں صلوات التدعليهادالسلام يعنى حصرت ابرابيم خليل عليه السلام ادرحبيب خداحضرت محمر يقطقه كاتفا كتصحيح

روایات میں موجود ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام اس وقت کھانا نہ کھاتے جب تک کوئی



مهمان نه آجائ ایک دفعه تین دن گزر گئے اور کوئی مہمان نه آیا پھرایک آتش پرست آپ کی رہائش کے دردازے پر ہے گز راحضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس سے پوچھا'' تیرا خد جب کیا ہے؟ ''اس نے کہا' میں آتش پرست ہوں'' آپ نے فرمایا پھر تو تو میری مہمانی اورعزت کے قابل نہیں ہے یہاں تک کرف تعالی کی طرف سے آب کو عتاب ہوا کہ جس فخص کی میں ستر سال ہے پر ورش کرر ہا ہوں تچھ ہے بیجھی نہ ہو سکا کہ ایک روٹی ہی اسے دے دی۔ لیکن جب حاتم طائی کا بیٹا سید عالم علیظہ کے ہاں حاضر ہوا تو آپ نے اپن حادرا تعالى اوراس كيلية زيين يربجهادى اورفرمايا (إذا المتحسم كسويم قوم فاكرموه " (جب تمہارے پاس کسی قوم کاصاحب عزت شخص آئے تواس کی عزت کرد) جس نبی نے اینے ادر غیر میں تمیز کی اس نے ایک روٹی بھی کافر کودینے سے دریغ کیالیکن جس نے امتیاز نہ برتا اس نے نبوت کی جا در ایک کافر کیلئے بچھونا بنا دی کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مقام،مقام یخادت تھالیکن ہمارے پیغ بران کے کامقام مقام جودتھا۔۔۔۔اس بارے میں سب ہے بہتر مذہب وہ جو کہا گیا ہے کہ دل میں پیدا ہونے والے پہلے خیال کی متابعت کرنا جود بالیکن جب پہلے خیال پر دوسرا خیال غالب آجائے تو یہ بخل کی علامت ہےاور نیکی حاصل کرنے والوں نے اس پہلے خیال کوتر جیح دی ہے کیونکہ لامحالہ پہلا خیال حق تعالیٰ کی طرف ہے ہوگا ..... میں نے نیٹا پور میں ایک سود اگر کو پایا جوشنے ابوسعید کی مجلس میں بیٹھا کرتا تھا۔ ایک دن شخ نے کسی درویش کیلئے کچھ طلب کیا اس شخص نے کہام مرے پاس ایک دینارتھا اور ایک قراضہ (چاندی کاایک سکہ ) پہلے میرے دل میں آیا کہ دیناراس درویش کودے دوں لیکن دوبارہ خیال آیا کہ قراضہ دیتا چاہئے چنانچہ میں نے قراضہ دے دیا ﷺ جب باتوں میں مصردف ہوئے تو میں نے پوچھا'' کیا کسی کیلیئے پیرجائز ہے کہ دہ حق تعالیٰ سے تناز عہ کرے؟ شیخ نے کہا تونے تو خود تق تعالیٰ کے ساتھ تنازعہ کیا ہے کہ اس نے تجھے کہادیناردد لیکن تم نے قراضہ دیا .....ادر میں نے حکایات میں یہ بھی پایا ہے کہ شخ ابوعبداللہ ردو باری



ایک مرید کے گھر میں تشریف لے گئے کیکن دہ گھر میں موجود نہ تھا۔ آپ نے اس کے گھر کا تمام سامان بازار میں لے جا کرفروخت کرنے اور راہ خدامیں خرچ کر دینے کاتھم دیا۔ جب مریدگھر آیا تواں بات پر بڑا خوش ہوا۔ تاہم شخ کی خوشنودی کی خاطر منہ ہے کچھ بھی نہ کہا اور جب اس کی بیوی گھر میں آئی تو یہ کیفیت دیکھ کر گھر کے اندر گئیں اور اپنے تمام کپڑ ہے مجمی لا کرسامان میں ڈال دیئے اور کہا کہ'' بیسب کچھ کر کے سامان میں بی شامل ہے اور اس کابھی وہی تھم ہے۔ شوہر نے پکار کراہے کہا'' جو کچھتو نے کہا ہے بیڈ کلف ہےاورا پنے اختیار ہے تونے کیا ہے۔عورت نے جواب دیا''اے میرے خادند! جو کچھ شخ نے کہاد ہان کاجودتھااس لئے ہمیں بھی اپنے نفس کی ملکیت میں تکلف کرنا جا ہے تا کہ ہمارا جودبھی ظاہر ہوجائے خاوندنے کہا'' ہاں بیتو درست ہے لیکن جب ہم نے اپنے لئے شخ کوشلیم کرلیا ہے توان کا یہ کام خود ہمارے لئے جود ہی ہے .....اور جود آ دمی کی صفت میں تکلف ہے اور مجاز أ یں ہوتا ہےادرمرید کو جاہے کہ دہاینی ملک ادرا پنانفس امراالہٰی کی موافقت میں خرچ کر ڈالے .....ای لیے تو حضرت پہل بن عبداللہ نے کہا ہے کہ 'السصوف ی دَمْسه' هَدر و ملکد عباح" " (صوفی کاخون معاف اوراس کی ملک مباح ہوتی ہے )اور میں نے شیخ ابوسلم فارکؓ سے سنا ہے کہ انہوں نے بیان کیا ایک دفعہ میں نے ایک جماعت کے ہمراہ حجاز مقدس کاسفراختیار کیا۔حلوان کے نواحی علاقہ میں کر دوں نے ہمارمی راہ رد کسالی اور جو گدڑیاں ہمارے پاستھیں ہم ہے چھین لیں۔لیکن ہم نے ان کے ساتھ کوئی مزاحمت نہ کی بلکہان کی دلجوئی کی کوشش کرتے رہے،البتہ ہمارےا ندرا یک شخص تھا جواضطراب کا مظاہرہ کرر ہاتھا ایک کردنے تلوار کی پنچ لی اور اس کوتل کرنے کا ارادہ کرلیا۔ ہم سب نے اس کرد کے سامنے اس کی سفارش کی۔ وہ کہنے لگا میں اس جھوٹے شخص کوزندہ چھوڑ دوں بیہ درست نہیں میں اس کوضر د قُل کروں گا۔ ہم نے اس کُول کرنے کا سبب اس سے دریافت کیا تو وہ کہنے لگا یں اس لئے اس کوفل کرنا جاہتا ہوں کہ بیصوفی نہیں اور اولیاء کی صحبت میں خیا ' ۔. ک

شف المحجوب

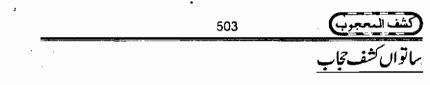
ارتکاب کرتا ہے اس طرح کے شخص کا دنیا سے نابود ہوجانا ہی بہتر ہے میں نے یو چھا یہ کیسے؟ تواس نے کہا'' بیاس لئے کہ صوفیہ کا کم از کم درجہ جود ہے جب کہ اس کی گلدڑی میں اتنے کلڑے بند ھے ہوئے ہیں بیکس طرح صوفی ہو سکتا ہے جوابینے یاروں کے ساتھ اتنا جھکڑا کرر ہاہے کیونکہ ہم تو کنی سال سے تمہارا بھی کام کررہے ہیں کہ تمہاری راہ لوٹے ہیں اور تم کو د نیا کی آلائشوں سے منقطع کرتے ہیں ..... کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن جعفرا یک نخلستان میں پچھلوگوں پر ہے گزر بے تو ایک جبشی غلام کودیکھا جو بکریوں کی تکرانی کررہا تھا کہ ایک کتا آیا ادراس کے سامنے بیٹھ گیا اس نے ایک روٹی نکالی اور کتے کے آگے ڈال دی۔ پھر دوسری اوراس کے بعد تیسری روٹی بھی اس کے سامنے ڈال دی۔ حضرت عبداللہ اس غلام کے سامنے چلے گئے اور کہا'' اے غلام تمہاری روزانہ خوراک کتن ب؟ اس نے کہا'' بس جتنی آپ نے ابھی دیکھی ہے'' آپ نے یو چھا وہ ساری تونے کتے کو کیوں دے دی؟ کہنے لگااس لئے کہ بیکتوں کی جگہ نہیں اور بیکتا کہیں دور سے اسی امید برآیا ہے اس لئے میں نے بیہ پندنہیں کیا کہ اس کی تکلیف کوضائع کروں۔حضرت عبداللہ کواس کی بیہ بات بوی اچھی لگی اوراس غلام کو کمریوں اورنخلستان سمیت خرید کرغلام کوآ زاد کردیا اورا ہے کہا کہ یر بکر یاں اور کھجوروں کا باغ میں نے تجھے بخش دیا۔ غلام نے آپ کو بڑی دُعا دی اور تمام بریوں کوصدقہ ادرسارے مال کوراہ خدامی خیرات کردیا ادروہاں سے چلا گیا ......ایک صحص حضرت <sup>حس</sup>ن بن علیؓ کے درِدولت پرآیا اور کہنے لگا'' اے پیڈ برزادے! میرے ذمہ چار سودرہم قرض ہے حضرت جسنؓ نے چارسودرہم اس کودینے کا حکم دیا اورخودروتے ہوئے گھر کے اندر نشریف لے گئے لوگوں نے یو چھا''اے بغیر ﷺ کے نوا سے آپ کیوں رور ہے · ہیں؟ آب نے فرمایا''اس لئے کہ میں نے اس شخص کا حال جانے میں کوتا بھا کی ہے تق کہ اسے سوال کرنے کی ذلت اٹھانی پڑی ہے حضرت ابو ہل صعلو کی ،صدقہ کسی درولیش کے ہاتھ پر ہر گزندرکھا کرتے بلکہ جب کوئی چیز کسی کودینا ہوتی تواس کے ہاتھ پرر کھنے کی بجائے

كشف المحجرب

ز مین پررکھدیتے تا کہ وہ دہاں سے اٹھا لے۔ آپ سے لوگوں نے اس کی دجہ پوچھی تو فرمایا'' دنیا کی آتی قدرو قیت نہیں کہ اس کو کس مسلمان کے ہاتھ میں دیا جائے تا کہ میر اہاتھ ید علیا ادراس کا ید سفلی ہوجائے۔

پنج بر علی بی ار بی میں روایت ہے کہ حبث کے بادشاہ نے دومن متلک آپ کی خدمت میں بیجا آپ نے تمام کا تمام ایک بار ہی پانی میں ڈال دیا اور اپ دوستوں کے جسموں پر مل دیا۔ اور حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک شخص حضرت پنج بر علی تعدید پاس آیا تو سید عالم علی نے دو پہاروں کے درمیان کی بکر یوں سے بھری ہوئی پوری وادی اسے بخش دی۔ جب وہ اپنی قوم کے پاس گیا تو کہنے لگا' اے میری قوم اسلمان ہوجا و کہ محمد علی ہو تی تعلق کر تے ہیں کہ آہیں اپنی علی کی کوئی پر داہ نہیں ..... نیز حضرت انس ہی محمد علی ہو ان کی تعدید کر تے ہیں کہ آہیں اپنی معلی کی کوئی پر داہ نہیں ..... نیز حضرت انس ہی اسے بخش دی۔ جب دہ اپنی اپنی علی کی کوئی پر داہ نہیں ..... نیز حضرت انس ہی اس با پنی چا در پر ڈال و نے اور جب تک دہ سب راہ خدا ہی خری نہ کر دے اس جگہ ہو ہو ہو ا

اور می نے متاخرین می سے ایک درویش کود یکھا ہے کہ بادشاہ نے تمن سو درہم کی مقدار خالص سونا ان کو بھیجا کہ اسے قبول کر لیچئے وہ اسے لے کر حمام میں تشریف لے گئے اور سب کا سب حمام والول کو دے دیا اور وہاں سے چلے گئے ...... اور قبل ازیں نوری فرقہ کے بیان میں ایٹار کا بیان کرتے ہوئے اس مضمون کی کچھ با تیں بیان کی تھیں لہذا اس جگہ استے پر بھی اکتفا کرتا ہوں ..... والتد اعلم بالصواب



روز بےکا بیان حَنَّ عَزُوجِلِ فَرِماتٍ بِينُ أَيَها ٱلَّذِيْنَ أَمَنُوْ كُتِبَ عَلَيْكُم الصِّيَامُ '' (الابیہ) (اے ایمان والو! تم پر روز نے فرض کئے گئے) پغیر اللہ فرماتے ہیں کہ جبر کیل عليدالسلام نے بچھے بتایا ہے کہ کی تعالیٰ فرماتے ہیں''المسومُ لِبی وَانسا اَجُزی ہے '' (یعنی روز ہمیرے لئے ہےاور میں بی اس کی بہتر جزادوں گا) اس لئے کہ روز ہا کی باطنی عبادت ہے جو خاہر کے ساتھ کوئی تعلق نہیں رکھتی اور اس میں غیر کا کوئی حصہ ادر دخل نہیں۔ یمی وجہ ہے کہ اس کی جزابہت زیادہ ہوگی۔ کہا گیا ہے کہ لوگ جنت میں داخل تو خدا کی رحمت سے ہوں گے جب کہ درجات ان کی عبادت کی بدولت اور جنت میں چیکٹی روز ہے کی جزائے طور پر ہوگی کیونکہ جن تعالی نے خود فرمایا ہے کہ 'اب اجو ی ب ہ ' 'حضرت جنیلاً كمت مي كم الصوم نصف الطريقة " (روزهة وهى طريقت ب) اوريس ف مشائخ میں ہے بعض حضرات کودیکھا ہے کہ سلسل روز ہ رکھا کرتے تھے جب کہ بعض حضرات کو د یکھا ہے کہ رمضان کے علاوہ کوئی روزہ نہ رکھتے تھے ان کا رمضان میں روز نے رکھنا اجروتواب کی طلب کے طور پر تھاا در غیر رمضان میں روز ے ندر کھنا اپنے اختیا راور ریا کاری کوترک کرنے کی دجہ سے تھا اور میں نے بعض بزرگوں کو دیکھا ہے کہ وہ روزہ رکھتے تھے کیکن کسی کوعکم نہیں ہوتا تھااور جب ان کے سامنے کھا نالایا جا تا تو تنادل کرلیا کرتے بتھےاور می مل سنت کے زیادہ موافق ہے کہ حضرت عار کشہ صدیقہ اور حضرت حفصہ سے روایت ہے کہ پنجس تلاقیہ ان کے پاس تشریف لے گئے توانہوں نے عرض کی ' اِنَّا قَددُ حید مَا لک حيساً قال عليه السلام اما الى كُنتُ اريد الصومَ ولكن قربنيه ساصوم يومًا مكانه " (بم في آب كيل حريب ( تعجور كاطوه ) يكايا بق رسول التستين فرمايا

شف المحجوب

میں نے تو روز بے کاارادہ کرایا تھا تا ہم اسے میر بے پاس لے آ وُعنقریب میں اس کی جگہ کسی اوردن روز ہ رکھلوں گا )اور میں نے سیجھی دیکھا ہے کہ بعض صوفیہ کودیکھا کہ دہ ہر ماہ کی تیرہویں، چودھویں ادر پندرھویں کواور ماہ محرم کے عشرے کے روزے رکھا کرتے بتھے ای طرح رجب، شعبان ادرر مضان کے مہینوں میں روز ہ رکھتے ادر بعض حضرات کو میں نے دیکھا کہ دہصوم دادُدٌ بھی رکھا کرتے تھے کہ پنجبر کالیتی نے اس کوسب روز وں سے بہتر قرار دیا ہے اور بیا کی دن روز ہ رکھنا اور ایک دن افطار کرتا ہے ..... دوسرے ایک دفت میں میں شخ احمد بخاریؓ کے باں حاضر ہواتو ان کے سامنے منطائی کا ایک طباح پڑا ہواتھا آ پ خود بھی اس میں سے کھار ہے تھادر مجھے بھی کھانے کا اشارہ کیا۔ میں نے اپنے بچینے کی دجہ سے كمدديا كدم ف فردزه ركها مواب آب ف يوجها " كيول؟ " مل فعرض كى "فلال بزرك كى موافقت يمن آب ففر مايا" ديھوتلوق كىلي تلوق كى موافقت كرنا درست نہيں -چنانچہ میں نے روز ہ کھول دینے کا ارادہ کرلیا۔ تو آپ نے فرمایا'' جب تم اس بزرگ کی موافقت چھوڑ نے لگے ہوتو بھر میری موافقت بھی نہ کرو کیونکہ میں بھی تو ایک محلوق بی ہوں اور بددونوں مخلوق ہونے میں بکسال ہیں .....ردزہ کی حقیقت اپنے نفس کورد کنا ہے اور بوری کی بوری طریقت ای حقیقت میں مضمر ہے اور روز ہ میں سب ہے کم ورجہ بھو کار بتا ہے كَمُ المجموع طبعامُ الله في الارض " ( بَحوك تو زمين من الله كا كمانا ب ) ادر بحوكا ر مناتمام زبانوں کے لوگوں میں ایک قابل تعریف عمل ہے شریعت کے اعتبار سے بھی اور عقلی طور پربھی ...... بھر ہر عاقل ، بالغ ہیجت منداد رمقیم سلمان پرایک ماہ کیلئے روز ہ داجب ہےادراس کی ابتداماہ رمضان کا جاند دیکھنے ہے ہوتی ہےادرا نقتراً م ماہ شوال کا جاند دیکھنے یر ہوتا ہے ادر ہرردز ے کیلئے صحیح نیت ادر تچی شرط ضروری ہے تا ہم نفس کورد کنے کی شرائط بہت ی ہیں چنانچہ کو کی شخص ای دقت حقیق طور پر ردز ہ دار ہو گا جب وہ اپنے بیٹ کو کھانے یہینے ہے بچائے ادرایٰ آئکھ کوشہبت کی نظرے، کان کو غیبت کی گفتگو سننے ہے زبان کو

بیہودہ اور فضول گفتگو کرنے سے ادرجسم کو دنیا کی متابعت ادر شریعت کی مخالفت سے محفوظ ر کھے کونکہ رسول اللہ علیق نے ایک شخص ، فرمایا تھا کہ 'اذا صحت فلیہم سمعک وبصَرُك و لسانك ويَدْكَ وَكُل عضوِ منك ''(جب توروز هر كَه تو ضرورى ہے کہ تیرا کان، تیری آئکھ، تیری زبان، تیری ہاتھ اور تیرا ہرعضوروز ہ رکھے ) اور نیز فر مایا كُرُ رُبّ صائم لَيُسَ لَه من صومِه الا الحوع و العطش '' (بهت مردزه دار ایسے ہیں جنہیں روز سے سے بھو کااور پیاسار ہے کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوتا )اور میں لینی علی بن عثان الجلابی نے خواب میں سید عالم علیہ کی زیارت کی تو میں نے عرض کی''اے الله کے رسول ﷺ مجھے کوئی دسیت فرما ہے آ ب نے فرمایا ''اِحب سے حدو اسک '' (اینے حواس کو قابو میں رکھ ) کیونکہ اپنے حواس کو بند رکھنا ہی کمل مجاہدہ ہے اس لئے کہ تما م کے تمام علوم انہی پانچ درداز دن سے حاصل ہوتے ہیں۔ پہلا، دیکھنا، دوسرا سنتا، تیسرا چکھنا، چوتھا سوتھنا اور پانچواں چھونا، اور بديانچوں حواس علم اور عقل كے سيد سالار بين ان میں سے جارحواس کا مقام تو مخصوص ہے لیکن ایک ایہا ہے جو تمام اعصا کے ساتھ تعلق رکھتا ہے آئل مقام نظر ہے کہ دہ جہان ادراس کے رگلوں کو دیکھتی ہے کان محل ساعت ہے کہ دہ خبر اورآ وازسنتا بے زبان کل ذوق ہے کہ حرہ اور بدحرہ کوجانتی ہے اور تاک سو تکھنے کامحل ہے کہ دہ خوشبوادر بد بوکومسوں کرتا ہے البتہ چھونے کیلیے کوئی عضومخصوص نہیں ادر پی تمام اعضا میں پایا جاتا ہے کہ وہ گرمی ، سردی اور تخق ونرمی کو جانتے ہیں اور کوئی ایس چیز نہیں جو آ دمی کے احاط علم میں نہ آ سکے ای طرح بدیہی ادر الہامی علوم کے علاوہ کوئی ایساعلم نہیں جو پانچ دروازوں کے علاوہ کسی طرح حاصل ہو سکے۔ کیونکہ تو تعالٰی کے الہام میں کوئی نقص نہیں جب کدان حواس میں سے ہر حاسد میں صفائی بھی ہےاور کدورت بھی کہ جس طرح ان میں علم وعقل اورروح کاعمل دخل ہےای طرح نفس اورخوا ہشات کاعمل دخل بھی ہے کیونکہ اطاعت دمعصیت ادرسعادت دشقادت تمام امور میں بیرحواس آلہ مشترک ہیں۔ پس آ کبکھ

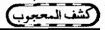
اورکان میں سیج دیکھنااور تچی خبر سنا توحق تعالی کی دلایت ہے جب کہ جھوٹ سننااور بری نگاہ ہے دیکھنا می<sup>ف</sup>س کی ولایت ہے اسی طرح حصو نے چکھنے ادر سو بکھنے میں حکم خدادندی کی متابعت اورسنت کی پیروی ولایت حق ہے جب کہ فرمان الہی کی نافر مانی اور شریعت کی مخالفت بیفس کی ولایت ہے پس روز ہ دارکو چاہئے کہ د ہ ان تمام در داز وں کو بند کرےتا کہ مخالفت حق سے موافقت کی طرف آ جائے اور یوں حقیقی روزہ دار ہو جائے ورند صرف کھانے اور پینے سے رکے رہنا تو بچوں اور بوڑھی عورتوں کا روز ہ ہے جب کہ روز ہ دراصل خواہشات بہودلعب اورغیبت سے بچنے کا نام ہے کیونکہ خداوند تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ 'وَ مَسا جَعَلْنَا هُمُ جَسَدًا لاَّ يَأْكُلُوُنَ الطُّعَامَ ''(بم نے ان کے جسم اس طرح نہیں بنائے كروه كهاما بن دكها ني )اور يديهي ارشاد فرمايا" أَفَ حَسِبْتُهُ أَنَّهَا حَلَقُنَكُمُ عَبَثًا " (كيا تم نے مجھ لیا ہے کہ ہم نے تمہیں بیکار ہیدا کیا ہے ) یعنی ہم نے مرحض کو کھانے کا ضرورت مند بنایا ہے اور تلوق کو کھیل کود کیلئے پیدانہیں کیا۔ پس فضول اور حرام کاموں کے ارتکاب ے رکنا جا ہے نہ کہ حلال خوری سے مجھے اس مخص پر بڑا تعجب ہوتا ، جو کہتا ہے کہ میں نے نقلی روز ه رکها بواب اور فرض کی ادائیگی بجانبیس لاتا کیونکه محسیت کا ارتکاب نه کرنا ایک · فرض ہےاور ہمیش<sup>ن</sup>فلی روز ہ ہےر ہناایک سنت ! پس ہم دل کی تختی ہے اللہ تعالٰی کی پناہ ما تکتے میں البتہ جوکوئی اپنے آپ کو معصیت سے بچائے رکھتا ہے اس کے تمام احوال روزہ ہی ہوتے **جیں۔ کہتے ہیں کہ حضرت سہل بن عبداللہ تستر ک**ؓ جس دن ہیڈا ہوئے اس دن بھی روزہ دار تھےاور جس دن دنیا ہے رخصت ہوئے اس دن بھی روز ہ ہے تھے لوگوں نے کہا '' یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ تو انہوں نے بیان کیا کہ جس دن آپ کی ولا دت ہوئی وہ صبح کا دقت تھا اورانہوں نے شام کی نماز تک ذرہ بھی دود ہنیں پیااور جب دیتا ہے رخصت ہوئے تو اس دن بھی روز ہ دار تھے بیردوایت حضرت ابوطلحہ المالکی نے تقل کی ہے۔۔۔۔لیکن بغیر افطار کے سلسل روزہ رکھے چلے جانا رسول التعلیق کی طرف ہے منع کیا گیا ہے کہ جب آپ صوم

شف المحجوب

وصال (بغیر افطار کے مسلسل روز مے) رکھا کرتے تھے اور صحابہ کرامؓ نے بھی آپ کی موافقت كى تو آ ب ف انبي فر مايا كرتم صوم وصال ندركها كروكَ أن في لَسُت كَا حَدِ حُمُ إِنَّى أَبِيتُ عندربخم لطعمنی ویسفینی '' ( مِنْتَم مِنْ سَحَى ایک جیسانہیں ہوں میں تم تمہارےرب کے پاس رات گز ارتا ہوں وہ مجھے کھلاتا بھی ہےاور پلاتا بھی ) پس ارباب مجاہدہ کہتے ہیں کہ بیرنہی شفقت کے طور پر ہے نہ کہ حرمت کے طور پر ،ادربعض حضرات کہتے ہیں کہ روزوں میں وصال خلاف سنت ہے باقی در<sup>ح</sup>قیقت وصال کرنا خودمحال ہے کیونکہ جب دن گز رتا ہےتو رات کوروز ہٰہیں ہوتا اور جب کسی نے رات کوروز بے کا ارادہ کرلیا تو وصال نہیں ہوگا ...... حضرت مہل بن عبداللہ تستر کی کے بارے میں حکایت بیان کرتے ہیں که وه مریندره دن میں ایک مرتبه کھانا کھاتے تصاور جب رمضان کامہینہ آتا تو عیدتک کوئی خوراک نہ کھاتے تھے اور ہررات چارسورکعت ففل نماز ادا کرتے تھے۔ پس بد بات انسانی طاقت سے توبا ہر ہے اور تو فیق الہی کے بغیر ایسانہیں کر سکتے۔ در حقیقت سے بات تائید خدادندی ہوتی ہے کہ جوخود ہی کٹ مخص کی غذابن جاتی ہےادرکس کی غذا تو دنیا کا طعام ہے جب کہ کسی کی غذاحق تعالٰی کی تائید ہوتا ہے۔۔۔۔۔صاحب کمع طاؤس الفقرا شیخ ابونصر مرائح نے ایک مرتبہ دمضان کامہینہ بغداد میں گزار۔ مجد شونیز بیر میں آ پ کیلیے ایک جمرہ مخصوص کردیا گیااور دہاں کے درویشوں کی امامت بھی آپ کے سپرد کر دی گئ چنا نچ عید تک ان حضرات کی امامت کرتے رہے اور تر اوتح میں آپ نے پانچ قر آ ن کمل کئے خادم روز انہ ایک روٹی لے کرآ ب کے جرے میں آتا اور آب کو پیش کرتا۔ جب عید کا دن آیا اور آب اس حجرہ سے نشریف لے گئے اور خادم نے آپ کے خلوت کدے کو دیکھا تو وہ تمام تمیں رَوٹیاں اندرموجود خصی ...... حضرت علی بن بکارُروایت کرتے ہیں کہ حضرت حفص مصیص کو میں نے خود دیکھا ہے کہ رمضان کے مہینہ میں پندرہ دن تک کوئی خوراک نہ کھاتے تھے اور حصرت ابراہیم بن ادہمؓ کے بارے میں حکایت بیان کرتے ہیں کہآ پ نے ماہ رمضان 🐃

ف المحج

میں ابتدا سے انتہا تک کوئی چیز ندکھائی جب کہ وہ گرمیوں کا مہینہ تھا اور آپ روزانہ گندم کا شنے کی مزدوری کرتے تھے۔اس میں سے جو کچھ کماتے درویتوں میں تقسیم کر دیتے اور خود پوری رات صبح ہونے تک نماز میں مشغول رہے ان کومجود بھی کیا گیالیکن پھر بھی آ پ نے کچھندکھایا اور نہ ہی نیند کی۔ حضرت شخ ابوعبداللہ خفیف کے متعلق آتا ہے کہ جب آپ سے دخصت ہوئے لگا تار چالیس چلے آپ کاٹ چکے تھے سے میں نے خود ایک بزرگ کو د یکھا ہے جو بیابان میں ہی رہتا تھااور ہر سال دو چلےضرور کرتا تھا۔۔۔۔۔ حضرت ابو محمد دانشمند بالفرکؓ جبّ اللہ کو پیارے ہونے لگے تو میں خود د ہاں موجود تھا اس دن گزر چکے تھے کہ آپ نے بچھنہیں کھایا تھا اور کوئی نماز بھی جماعت سے نہ چھوٹی تھی ......متاخرین میں سے بھی ایک درویش تھے کہ ای دن تک روز وشب اس نے کچھنیں کھایا تھا اور کوئی نماز با جماعت اس بے ضائع نہ ہوئی تھی ..... مرومیں دوبزرگ تھا کی کانام مسعود اور دوسر بے کا شخ ابولل ساہ تھا۔ کہتے ہیں کہ حضرت مسعود ؓ نے ایک آ دمی شخ ابولل ساہ کے پاس بھیجا کہ یہ تصوف کا د عویٰ کب تک رہے گا آ و تا کہ ہم چالیس روز تک کچھ کھانے پیئے بغیر بیٹھیں ( تا کہ فیصلہ ہو جائے کہ صوفی کون ہے ) شیخ ایونلی نے جواب میں کہلا ہیجا (یہ بھی کوئی کمال ہے ) آ وُ کہ ہم ہرروز تمن مرتبہ کھا نا کھا کمیں اور اس کے باوجود جالیس دن تک ایک بھی دضو میں رہیں۔ اس مسئلہ میں پیدا ہونے والا شکال ابھی تک اپنی جگہ پر موجود ہے کہ جاتل لوگ اس سے صوم وصال کے جائز ہونے کی دلیل کچڑیں گے حالا تکہ رسول اللہ بی نے اس ے منع فرمایا ہے اور طبیب بھی اس کے اصل کا انکار کرتے ہیں اس لئے میں اس کو بوری دضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہوں تا کہ اشکال رفع ہوجائے اور اصل مسلہ داضح ہوجائے۔ چنانچہ جان لوکہ بیکرامت ہے کہ کوئی صخص روز دں میں دصال کرےادر کسی فزمان البی میں یہ کوئی خلل داقع نه ہوادر کرامت مخصوص لوگوں کو حاصل ہوتی ہے نہ کہ عوام کو۔ جب اس کا تحکم عام ہیں ہے تو کسی کواس کا امرکر نابھی درست نہیں ہو گا کیونکہ اگر کرامت کا اظہار عام



ہوتا تو ایمان قبول کرتا ایک جر ہوتا اور عارفوں کی معرفت کا انہیں کوئی تواب ند ملتا۔ پس چونکہ رسول اللہ اللہ علی ما حب معجزہ تھاس کے آب نے اپنا وصال طاہر کر دیا اور اہل کرامت کیلیج اس کے اظہار کو منع کر دیا کیونکہ چھپانا کرامت کی شرط ہے جب کہ مجز ہ کی شرط بیہ ہے کہا ہے کھول کر بیان کیا جائے معجز کے اور کرامت کے درمیان بیفرق بڑا داضح ہےاورجس کیلئے ہدایت مقدر ہے اس کیلئے اتنابیان ، ی کافی ہےاورصوفیہ کے چلہ کی اصل حضرت موی علیہ السلام کے حال ہے متعلق ہے اور مقام کی حالت میں مکالمہ درست ہوتا ہے اور جب ان کی خواہش ہو کہ جن تعالٰی کا کلام روحانی طور پر سنیں تو چالیس روز بھو کے رہے ہیں اور جب تمیں روز گز رتے ہیں تو مسواک کرتے ہیں اور پھر اس کے بعد دی دن مزید بھو کے رہے ہیں تو حق تعالی ضروران کے ساتھ باطنی طور برگفتگو کرتے ہیں کیونکہ جو سچھا نہیاء کرام کیلیے خاہری طور پر درست ہے وہی کچھ باطنی طور پر ادلیاء کرام کیلیے جائز ہے۔۔۔۔ پس طبیعت کے اپنے حال پر رہتے ہوئے حق تعالٰی کا کلام سننا جائز نہیں اس لئے طبقوں کیلئے چالیس روز تک کھانے اور پینے کی نفی کرنی چاہئے تا کہ وہ مغلوب ہو جائیں اور محبت کی صفائی کو پوری ولایت اور روح کو پوری طرح لطافت حاصل ہو جائے ...... چونکہ تھوک کی حقیقت ای مضمون کے ساتھ متعلق ہے اس لئے اب میں انشاء اللہ اس کو کھول کر ہان کرتا ہوں یہ

÷.



بھوک اورس کے متعلقات

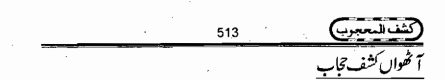
اللَّهُ وَجِلْ فَرماتٍ بِي كُهُ وَلَنَبُ لُمونَّكُمُ بِشَيٌّ مِّنَ الْحَوُفِ وَالْجُوْعِ وَنَسْقُص مِّنُ الْاَمُوَالِ وَالَّا نَفُس وَالشَّمَرَاتِ ''(ادربمتَّهي) كِمَة وفدادربوك ادر مال۔ جان اور پھلوں کا نقصان دے کرآ زمائیں گے )اور پیغیبر پیلین کا ارشاد گرامی ہے'' بَطُن'' جائعً احَبُّ إلَى اللَّهِ تعالىٰ من سبعين عابدٍ اكلٍ ''(اَيك بَحِوكا پَيٺ الله تعالی کوخوب کھانے والے ستر عابدوں سے زیادہ محبوب ہے) جان لو کہ تمام امتون اور ملتوں کے ہاں بھوکا رہنا بڑے شرف کا اور قابل تعریف فعل ہے کیونکہ خلاہری اعتبار سے بجو کے انسان کا دل زیادہ تیز ادر طبیعت زیادہ تہذیب یافتہ اور تندرست ہوتی ہے خصوصاً ایسے آ دمی کیلئے جس میں شرکا مادہ زیادہ نہ ہواور اس نے ریاضت کے ذریعہ اپنے آپ کو مهذب بناليا بو ُ لِكَنَّ المجوعَ لملنفس خصوع وللقاب خشوع ''( كيونكه بحوك نُفْس کیلئے اکساری اور دل کیلئے عاجز می کا باعث ہے ) کیونکہ بھوک کی وجہ سے نفسانی قوت ختم بوجاتي بادررسول التدعيقة ففرمايا "اجيعوا ببطونكم والبجمو اكبادكم واغدلو اجسادَكم لَعَل قلوبكم ترى اللهُ عيافا في الدنيا ''(اين بيُؤل) وَبِهوا، جگردن کو بیاسااورجسموں کو بر ہندرکھوشایدتمہارے دل دنیا میں بی اللہ کوسا منے د کچ کمیں ) ا گرچہ بھوک ہےجسم کو نکلیف ہو گی کیکن اس ہے دل کوروشنی ملے گی روح کوصفائی اور باطن کو بقائح حق نصيب موكا توجب باطن كوبقائق حق نصيب مواور روح كوصفائي حاصل مواور دل کور د شخال جائے توجسم کوا گر بچھ تکلیف بھی برداشت کرنا پڑی ہوتو کیا نقصان ہے؟ کیونکہ پیٹ بھر کر کھانا کوئی فیمتی بات نہیں کہ اگر ایسا ہوتا تو جانوروں کو پیٹ بھر کر ند کھلا ہے۔ اس التے کہ سیر ہوکر کھانا جانوروں کا کام ہے جب کہ بھوکار ہتا بیاروں کیلئے علاج بے نیز بھوک

كشف المعجوب

روح کیلیے تعمیر کا کام دیتی ہے جب کہ سیر خوری محض پیٹ کی تعمیر کا ذریعہ ہے کوئی شخص تو اینے پیٹ کی پرورش میں ہی اپنی زندگی خرج کر دیتا ہےاور اینے جسم کی خواہش پوری کرتا. ر متاب ادر کوئی ردج کی پر درش میں عمر گز ارتا بت کددنیا کے تمام علائق سے مجرد ہو کر حق تعالیٰ کیلیۓ نتہا ہو جائے بیہ ددنوں برابر کیسے ہو سکتے ہیں؟ کہ ایک کیلیۓ تو جہان کھانے پینے کیلئے ہے اور دوسرے کیلئے کھا ناصرف عبادت کرنے کیلئے توت حاصل کرنے کا ذریعہ ہے ان دونوں کے درمیان بڑا ہی فرق بے لِکَنَّ المتقدمین یا کلونَ لیعیشوا وَانتم تعیشون لت ا کلون " ( پہلے لوگ توصرف اس لئے کھاتے تھے تا کہ زندہ رہیں اددتم کھانے پینے کیلئے بحازنده بو)' الجوع طعامُ الصديقين ومسلك المريدين وقيد الشياطين ''( بھوک صدیقوں کا کھانا، مریدان حق کا مسلک ادر شیطانوں کیلئے قید ہے) حق تعالیٰ ک قضاادر تقدیر سے حصرت آ دم علیہ السلام کے بہشت سے باہر گرنے ادر حق تعالیٰ کے بڑوں ے دور ہونے کی وجہ بھی ایک لقمہ کھانا ہی تھا۔ در حقیقت جو آ دمی بھوک میں پر بیثان ہووہ بھوکانہیں ہوتااس لئے کہ کھانے کا طلب گارخود کھانے والا ہوتا ہے۔ پس جس خص کو بھوک میں درجہ حاصل ہودہ کھانے کوترک کرنے والا ہوتا ہے نہ کہ کھانے سے روکا گیا ادر جو خص کھانے کی موجودگی میں اس کوتر ک کرد ہےادر بھوک کی تکلیف برداشت کرے وہ بھوکا ہوتا باور بهوكار بي بغير شيطان كوقيد اور خوا مشات نفس كو يا بند مبيس كميا جاسكتا ..... كتافي فرمات بَيْ كُهُ أُوَمِن حُكِمُ المعريد أنُّ يكون فيه ثلثةُ اشياء نومُه غلبة وكَلامُه ضرورة واتحله فاقة ''لامریدکی شرط یہ ہے کہ اس میں تین چیزیں موجود ہوں اس کی نیند شد یدغلبہ کی دجہ ہے،اس کی گفتگوخرورت کے مطابق ادراس کا کھانا فاقہ کی دجہ ہے ہو) فاقہ بعض حضرات کے مزد دیک دورات دن بھوکا رہنا ہے بعض کے مزد کی میں رات ، دن بعض کے نزو یک ایک ہفتہ اور بعض کے نزدیک چالیس دن تک بھوکا رہنا ہے کیونک محققین کا اس بات پرا تفاق ہے کہ چالیس دن رات میں ایک دفعہ تچی بھوک ہوتی ہے اور وہ تحض جان بچانے

كشف المعجوب

کیلئے ہوتی ہےاوراس کے دوران جو کچھ بھی ظاہر ہووہ طبیعت کا شراورغرور ہے اللہ تعالیٰ تمہیں اسے بچائے رکھے .....جان لوکہ اہل معرفت کی تمام رگوں پر حق تعالیٰ کے اسرار ہوتے ہیں۔ ان کے دل حق تعالی کی نگاہ میں ہوتے ہیں اور ان کے دلوں سے ان کے سینوں میں دردازے کھلے ہوتے ہیں اوران کی بارگاہ میں عقل اورخواہشات بیٹھی ہوتی ہیں پس روح تو عقل کی امداد کرتی ہے اور نفس خواہشات کی مدد کرتا ہے۔ اور طبیعتیں جس قدرغذاؤں نے پرورش پاتی ہیں اوراس کا دبد بہ سارے اعضامیں زیادہ پراگندہ ہوجا تا ہے اور ہر رگ میں اس کے انتشار سے ایک اور تجاب ظہور پذیر ہوتا ہے اور جب غذاؤں کا طلب گارنفس سے اپنا ہا تھ اٹھالیتا ہے اورنفس بہت ضعیف اور عقل زیادہ مضبوط ہو جاتی ہے ادرتفس کی قوت رگوں سے چھوٹ جاتی اور اسرار د دلاکل قدرت اس پرخوب داضح ہو جاتے ہیں اور جب نفس اپنی حرکتوں سے عاجز آجا تا ہے اور اپنے دجود سے فانی ہو جاتا ہے تو باطل کاارادہ بھی حق کے طاہر کرنے میں محوہ وجاتا ہے۔ اس دقت مرید کی تمام مراد حاصل ہوجاتی ب ..... اور حضرت ابوالعباس قصاب في متعلق بيان كرت من كدانهول فرمايا" ميرى عبادت اور معصیت کا ارتکاب دونکتوں ہے دابستہ ہے کہ جب میں کچھ کھا تا ہوں تو تمام گناہوں کامادہ اپنے اندریا تاہوں اور جب کھانے سے دست کش رہوں تو تمام اطاعات کی اصل ابن اندرد يكما مون ..... باقى محوك كاثمره مشامده اللى ب كيونكه مجامده توخود مشامده ك طرف رہنما ہے پس ایک شکم بری جس کے ساتھ مشاہدہ حاصل ہودہ ایں بھوک ہے بہتر ہے جس میں محض مجاہدہ ہی ہو کیونکہ مشاہدہ جن تو مردوں کا معرکہ گاہ ہے جب کہ مجاہدہ بچوں کے تحطيف كمجكم مناهب المستع المحق خير "عِنَّ الجوع بشاهدِ الخلق " ( لِس سِر خوری مشاہدہ جن کے ساتھ اس بھوک ہے بہتر ہے جس میں مخلوق کا مشاہدہ ہو) اس بارے میں کلام تو بہت سا ہے لیکن کتاب کی طوالت کے خوف سے اس پرا کتفا کرر ماہوں اور تو فیق اللد تعالی کے بی قبصہ میں ہے۔داللہ اعلم بالصواب۔



جج کے بیان میں

خدادندجل جلالداد شادفرمات بين ' وَلِللَّهِ عَسَلَى السَّاسِ حِجُّ الْمَيْتِ مَن استَعطاع إلَيْهِ سَبيلاً "(اوراللد كيلية بندول بربيت اللدكاج ضرورى بجس مي اس کی طرف جانے کی طاقت موجود ہو) بندے پر عاقل ، بالغ ، سلمان اور طاقت ہونے کی صورت میں ددمر نے فرائض کی طرح جج بھی ایک فرض ہے۔ تمام علاء کا اتفاق ہے کہ ميقات ميں پينچ كراحرام باندھنا۔ميدان عرفات ميں تھہرنا اور خانہ كعبہ كاطواف زيارت کرتا۔ اس کا نام ج بے۔ اور اس میں اختلاف ہے کہ صفا مردہ کے درمیان سعی کرنا بھی بنیادی ارکان میں شامل بے یانہیں؟ تاہم احرام باند سے بغیر حرم کعبہ میں داخل ند ہونا حاج ب الروح مكوح ماس التي كيت مي كداس من مقام ابرا بيم عليد السلام باور بيك امن وسلامتی ہے حصرت ایرائیم علیہ السلام کے دومقام بین ایک آپ کے جسم کا مقام اور دوسرا آپ کے دل کامقام! آپ کے جسم کامقام تو حرم مکہ ہے جب کہ آپ کے دل کامقام خلت ( دویتی جن ) ہے جوکوئی آپ کے جسمانی مقام کا ارادہ کرر ہاہوا ہے جا ہے کہ ہوشم کی شہوتوں اورلذتوں سے اعراض کر کے احرام باند ھ لے گو پاکفن سا پہمن کر حلال شکار ہے بھی ہاتھ صینچ لے اور تمام حواس کو بند کر لے اور میدان عرفات میں حاضر ہوجائے اور وہاں ہے مزدلفهادر مثعر حرام کی طرف روانہ ہو، ججراسودے آ عاز کر کے مکہ کمر مہ میں خانہ کعبہ کاطواف کرے منی میں آئے اور وہاں تین روز قیام کرے۔ شرط کے مطابق کنگریاں مارے اور اس جگہ سرکے بالوں کاحلّق کرے،قربانی کرےادہ صحیح لباس پہن لے۔لیکن جوشخص آ پ کے حقام دل کا ارادہ کرے اے چاہتے کہ بسندیدہ چیزوں ہے اعراض کرے، لذتوں ادر راحتوں کوترک کرد بےاور غیروں کی یا دے کنار ہ کش ہوجائے کیونکہ اس صورت میں اس کا

شف المحجوب

دنیا کی طرف توجہ کرناممنوع ہے اب اسے جائے کہ وہ معرفت حق کے عرفات میں قیام کر ہے دہاں سے محبت الہی کے مزدلفہ کی طرف سفر کرے، دہاں سے اپنے باطن کو تنزیبہ جن تعالی کے حرم کا طواف کرنے کیلئے روانہ کرے خواہشات کے سنگریزوں اور فاسد دسوسوں کو منی میں بھینک آ نے نفس کومجاہدہ کے تسخیر کلدہ میں قربان کر دے اور یوں مقام خلت تک رسائی حاصل کر لے۔ پس اس مقام امن میں داخل ہونا دشمنوں اوران کی تکواروں ہے مامون ہونے کااور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام دل میں داخل ہونا خدا ہے دوری اور اس طرح کی دوسری برائیوں سے مامون وحفوظ ہونے کا باعث ہے۔۔۔۔رسول اللہ علیہ کا ارتْ ادْكُرامى بِكُهُ الحاج وقلُ اللَّهِ يُعَطِيهم ماسالُواوَ يستجيبُ لَهُم مادعوا `` ( حاجی حضرات اللہ کااپنا قافلہ ہیں۔ دہ جو مائلے میں اللہ انہیں عطا کرتا ہےاور جود عاکر تے ہیں ات تبول کرتا ہے )اور جو کچھودہ چا ہے اور آ رز وکرتے ہیں وہ پوری کرتا ہے۔ کچھلوگ تو اللہ تعالیٰ سے پناہ کا سوال کرتے ہیں اور کچھلوگ ایسے ہیں جو نہ تو کمی خواہش کا اظہار کرتے ہیں اور نہ ہی کچھ مانگتے ہیں بلکہ اللہ کے ہرتکم کے سامنے ہر تسلیم جھکا دیتے ہیں جیسا ك حضرت ايراجيم صلوات الله وسلامه عليهُ في كما كُهُ لِذُفْ قَسَالَ لَسِهُ وَبُّسُهُ أَسْلِمُ قَسَالَ ٱسْلَسْتُ لِوَبَّ الْعَالَمِينَ ''(اورجب ال كرب ف السسكها كفرما نبرداره جاتواس نے کہامیں جہانوں کے رب کیلئے تالع فرمان ہوتا ہوں ) اور حضرت ابراہیم علیہ السلام جب مقام خلت تک پہنچ کر دنیا کے تمام بندھنوں ہے آ زاد ہو گئے اور دل کوغیر اللہ ے الگ کرلیا توحق تعالی نے تمام مخلوق کے سامنے آپ کا جلوہ خاہر کرنے کا ارادہ کیا چنا نچہ اللہ تعالی نے نمرود کو آپ پر مقرر کیا یہاں تک کہ اس نے آپ کے اور آ ب کے والدین کے درمیان جدائی ڈال دی اور آ گ جلائی۔ البیس نے آ کرا کی منجنیق تیار کی اور لوگوں نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو گائے کے چڑے میں سی کرمنجنیق کے ایک پلڑے میں رکھدیا۔ جبرئیل حاضر ہوئے اور منجنیق کا پلڑا پکڑ کر کہنے لگے ' کھ۔ ل لک السے جن

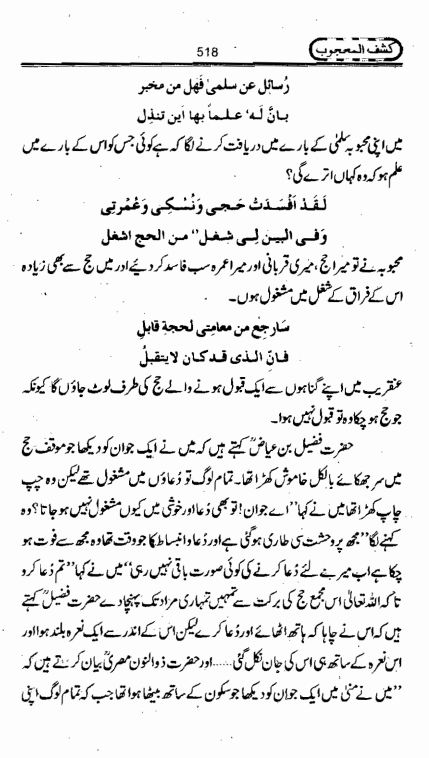
حَاجَةٍ "(آ ب كوميرى ضرورت ب؟) آب في جواب ديا" اما ألَيْكَ فلاً "(تمهارى طرف تو کوئی حاجت نہیں ) انہوں نے یو چھا '' کیا اللہ تعالٰی کی طرف بھی آ پ کوئی حاجت نہیں رکھتے ؟'' توفر مایا'' حسب میں مسوالی علمہ بحالی '' (میرے لئے اتنا ہی کافی ہے کہ اس کومیری حالت کاعلم ہے کہ بیلوگ مجھے آئی کی خاطر آ گ میں ڈال رہے ہیں ) انڈر تعالی کومیری حالت کاجوعلم ہے اس نے زبان ہے سوال کرنے سے مجھے منقطع کر دیا ہے۔ محمد بن الفضل کہتے ہیں کہ مجھےاس بات پر بڑا تعجب ہے کہ لوگ دنیا میں تو اس کا <u>\_ گھر بیت اللہ تلاش کرتے ہیں کیکن اپنے دل میں اس کے مشاہد ے کی جنجو کیوں نہیں کرتے</u> حالاتکہ بیت اللہ بھی تو زمین پر موجود ہوتا ہے اور بھی معدوم ہوتا ہے کہ اِس کی تمارت گرچکی ہوئی ہے جب کہ اس کا مشاہدہ ہر حال میں موجود ہوتا ہے اگر اس عمارت کے پتھروں کی زیارت فرض ہے جس پر سال میں ایک دفعہ اس کی نظر ہوتی ہے تو دل جو دن رات میں تین سوسا ٹھ مرتبہ اس کی نگاہ رحمت کا مرکز بنتا ہے اس کی زیارت تو زیادہ بہتر ہوگی ......تا ہم **مک**ہ سکرمہ کے راستہ میں اہل تحقیق کیلئے ہرقدم پرقدرت کی ایک نشانی موجود ہے اور جب وہ حرم پاک میں پینچ جاتے ہیں تو ہرا یک ے خلعت پاتے ہیں .....اور حضرت بایزیڈ فرماتے ہیں کہ جس کی کی عبادت کی جز ااور ثواب کل پر موقوف ہوا ہے کہہ دو کہتم نے تو آج کوئی عبادت ہی نہیں کی کیونکہ ہر خص کوعبادت ادرمجام ے کا نوّاب زیانہ حال میں تہی حاصل ہوتا ب نیز آپ ہی کہتے ہیں کہ میں نے پہلی دفعہ ج کے موقعہ پر خانہ کعبہ کے علاوہ کچھ نہیں د یکها دوسری مرتبه گهرشمی دیکهاادرگهروالےکوئی دیکهااور تیسری مرتبه گھر کے مالک کو ہی د یکها\_ گهر کو برگزنهیس دیکها......خلاصه بیه که حرم و بال نهیس ،وتا جهال صرف محامده ، و بلکه وہاں ہوتا ہے جہاں رعظمت مشاہدہ ہوتا ہےادرجس شخص کیلیئے ساراجہان قرب الہی کی جلوہ گاہ اور محبت خدادندی کا خلوت کدہ نہ ہو وہ دوسی کے مفہوم سے بالکل بےخبر ہوتا ہے اور جب بندہ پر تمام بھید کھل جا سی تو سارا جہان ہی اس کیلئے بمزلہ حرم ہوتا ہے لیکن اگر دہ

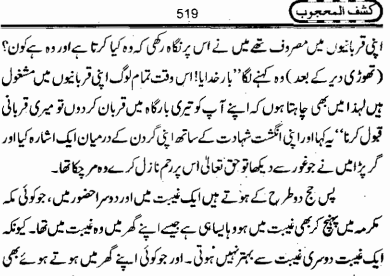
کشف المعجوب کے بلے تمام جہان سے زیادہ تاریک مقام ہوتا ہے۔ جاب میں ہوتو ہرم بھی اس کیلے تمام جہان سے زیادہ تاریک مقام ہوتا ہے۔ ۔ اَظْلَم الاَشْیَاءِ دارا الحبیب بلا حبیب (عاش کیلے محبوب کے بغیر محبوب کا گھر سب سے زیادہ ظلمت کدہ ہوتا ہے) پس خلت کے محل میں مشاہد ہے کی قیمت اپنی ذات کوفنا کرنے سے بڑہ لوا ہوتی ہے کہ دی تعالی نے دیدار کعبہ کو اس کا سب قرار دیا ہے نہ کہ یہ قیمت محض کعبہ کی ہے تا ہم سب کے ساتھ سب کی حد تک بی تعلق ہونا چاہتے تا کہ یہ پتہ چلے کہ دی تعالیٰ کی عنایت کو ان کی میں گاہ سے ظہور پذیر ہوئی ہے ادر طالب کی مراد کہاں سے برآتی ہے پس جنگلوں ادر بیابانوں کا سفر کرنے سے

مردان خدا کی مراد کل حرم نہیں ہوتا کہ تن تعالٰی کے دوست کیلیے تحض حرم کو بی دیکھنا تو حرام ہے بلکہ ان کامقصودتو دہ مجاہدہ ہوتا ہے جس میں بیقرار کردینے دالاشوق ادر حق تعالٰی کی محبت میں ہمیشہ حاصل ہونے والا ایک مرور موجود ہو۔۔۔۔۔ ایک شخص حصرت جنیڈ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے دریافت کیا کہتم کہاں ہے آئے ہو؟ اس نے جواب دیا '' میں جج پر گیاہواتھا''·····حفرت جنیدؓ نے پوچھا'' کیا تونے حج کیا ہے؟ اس نے کہا'' جی ہاں' آ پ نے پوچھا'' ابتداء میں جب تو گھر ہے روانہ ہوااور دطن ہے تونے رحلت کی تو کیا اس وقت تمام گناہوں ہے بھی تونے رحلت اختیار کر لیتھی؟ اس نے کہا'' ایسا تونہیں ہوا'' آ پ نے فر مایا '' گویا تو نے سفری اختیار نہیں کیا پھر آپ نے پوچھا گھر سے روا نہ ہونے کے بعد جس جس منزل پرتونے رات گزاری ہے کیا ہر مقام پرتونے طریق حق کا بھی ایک مقام طے کیا ب، اس فے جواب دیا '' ایسا تونہیں ہو سکا'' آپ نے فرمایا '' تو کویا تونے منزلیں ہی طے نہیں کیں' بھرآ پ نے دریافت کیا'' جب تونے میقات سے احرام کی حالت اختیار کی تو کیا صفات بشریت سے اسحاطرح توجدا ہو گیا تھا جس طرح تو پہلے لباس اور پہلی عادات ہے جدا ہوا تھا؟ اس نے کہا ایسانہیں ہوا آپ نے کہا'' تو گویا تو محرم ہی نہیں ہوا'' آ ب نے سوال کیا<sup>ن</sup> جب تونے دقوف عرفات کیا تو کیاتمہیں مشاہرہ حق میں بھی کھڑا ہونا نصیب

كشف المعجوب

ہوایانہیں؟''اس نے جواب دیا''نہیں'' آپ نے فرمایا'' تو پھر تونے وقوف مرفات بھ نہیں کیا'' پھر آپ نے یو چھا''جب تو مزدلفہ میں تھا اور تیری مراد کچھے حاصل ہور ہی تھی تو کیاتونے نفس کی تمام خواہشات کوترک کردیا تھا؟اس نے کہا'''نہیں'' آپ نے فر مایا'' پھر تو مزدلفہ میں بھی نہیں پہنچا '' پھر آب نے دریافت کیا جب تونے خانہ کعبہ کا طواف کیا تو کیا دل کی آ نکھ سے مقام تنزیب و تقد ایس مین جمال خداوندی کے لطا نف کا نظار دیمی کیا؟ اس نے کہا ' انہیں' تو آپ نے فر مایا ' محر تونے کو یا طواف بی نہیں کیا ' ' پھر آپ نے سوال کیا '' جب تونے صفا اور مروہ کے درمیان سعی کی تو کیا مقام صفا اور درجہ مزہ کا ادراک بھی کیا؟ اس نے کہا ''نہیں'' آپ نے فرمایا تو گویا تونے ابھی تک سعی نہیں گی'' آپ نے پوچھا ''جب تو منی میں پہنچا تو کیا تیری<sup>،</sup> ستی تھھ سے ساقط ہو گئی تھی؟ کہنے لگا''نہیں'' آ ب نے کہا تواہمی تک تومنی میں نہیں پہنچا'' پھرآ پ نے پوچھا'' جب تو نے قربان گاہ میں پینچ کر جانور کی قربانی پیش کی تو کیا نفسانی خواہشات کوبھی دہاں قربان کر دیا تھا؟ اس نے کہا' 'نہیں'' آب ف فرمایا " پس تو ف قربانی بی نیس کی" آب ف دریافت کیا" اور جب تو تنگریاں مار رہا تھا تو کیا تونے اپنے تمام نفسانی معاملات کو بھی وہاں پھینک دیا تھا؟ اس نے کہا · د نہیں ' تو آ ب نے فرمایا ' 'پس ابھی تک تو نے <sup>ر</sup>نگر یاں نہیں چینیکیں اور حج ادانہیں کیا۔ لہذالوث جااوران صفات کے ساتھ ج اداکرتا کہ تو مقام ابراہیم تک رسائی حاصل کر سکے۔ میں نے سناہے کہ بزرگوں میں سے ایک شخص کعبداللہ کے سمامنے بیٹھے دورے تصاور مداشعار پڑھدے تھے ۔۔۔۔ اشعار واصبحت يوم النحر والصيس ترحل وكان حديس الحادى بنا و معجل اور قربانی کے دن جب سفیدادنٹ کوچ کرر ہے تھا درحدی خوان نے آ واز لگا دی تھی اور وہ جلدی کرر ہاتھا۔





بارگاہ الہٰی میں حاضر ہودہ ایسے ہی ہے جیسے مکہ کمرمہ میں حاضر ہے کیونکہ کوئی حضور دوسر ہے حضور سے مختلف نہیں ہوتا۔ پس ج مجاہدات کے کشف کیلئے ایک مجاہدہ باور کوئی مجاہدہ مشامدہ کیلئے علت نہیں بن سکتا ۔ کیونکہ بدایک سبب بے ادر کسی سبب کومعانی حقیقت میں کوئی زیادہ تا ثیر نہیں ہوتی ۔ پس ج ے مقصود خانہ کعبہ کی زیارت نہیں ہوتا بلکہ مقصود مشاہدہ حق کا ظہور ہے۔۔۔۔انثاءاللہ اب میں مشاہدہ جن کے متعلق ایک باب بیان کرتا ہوں جوانہی معانی کے ساتھ صفیمن ہےتا کہ تیرے مقصد کا حصول قریب تر ہوجائے۔ والتداعكم بالصواب

× .

× · · ·

مشامره كأبيان

پنج سالنہ فرماتے *بیں ک*''اجیعو ابطونکم دعوالحوص واعروا جبار کم قصروالامل واظمًا واكبِّار كُم عوالدنيا لعلكم توون الله بقلوبِكُم ''(اسِيَ شَهُول کو بھوکا رکھو، حرص کو جھور دو، اور اپنے جسموں کو نزگا رکھو، امیدیں کم کرلوادر اپنے جگر دں کو پاسا رکھو، دنیا چھوڑ دوتا کہتم اللہ کواپنے دل ہے د کچ سکو) نیز آپ نے جبر ئیل کی طرف ے احسان کے بارے میں سوال پر فرمایا'' آن تعبد الله' کانک تو اہ فان لَم تکن توافى فإنَّه بواك " ( يدكر والتدكى عبادت اسطر تكر الكوانو التدكود كمعار بإ باور اگر تو اسے نہیں دیکھ سکتا تو وہ تو تمہیں یقینا دیکھ رہا ہے ) اور حق تعالیٰ نے حضرت داؤ دعلیہ السلام كى طرف وتي يجيح تقى كم أيا داؤد اتسلارى ما معوفتى قال لاقال هي حياة لقلب فى شاهدتى " (ا\_داؤ كياتم جان ، وكتميرى معرفت كياب؟ انهول في كها « مبین تو ارشاد ہوا' میر بے مشاہدہ میں دل کا زندہ رہنا میر کی معرفت ہے ) اور صوفیہ کے ہاں عبادت سے مراد دل کی آئکھوں سے مشاہد وحق ہے۔ یعنی خلاء فضامیں ہروتت دل سے حق تعالیٰ کو بھی دیکھیں ..... اور حصرت ابو العباس بن عطّاً حق تعالیٰ کے اس ارشاد'' إِنَّ الَّدِيْسَ قَالُو رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا '' كَتَشْير عُن فرائة بِن كَهُ إِنَّ الَّدِين قالوا ربسا الله بالمجاهدة ثم استقا موعلى بساط المشاهدة''(جن لوكول ف مجاہدہ کی حالت میں کہا کہ ہمارا رب اللہ ہے اور پھر مشاہدہ کے بچھوٹے پر مغبوطی سے قائم رہے).....حقیقت مثامدہ دوطرح پر ہے .....ایک یقین کی صحت .....اور دوسرے یہ کہ غلبہ محبت میں یہاں تک پہنچ جائے کہ اس کا یورا دجود حدیث یار بن کررہ جائے اور دوست کے علاوہ اسے پچھنظر ندآ تے۔



حضرت تحدین وائع کہتے ہیں کہ 'ما رایت شیا قط الا ور ایت الله فیه ای بصحة الیقین ''(می نے جس چز کو بھی دیکھا ای می جصحت یقین کے ساتھ حق تعالیٰ جلوہ گرنظر آیا).....مثارع میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ 'ما ر ایت شیا الا ور ایت المله قَبَلَه ''(می نے ہر چز کے ساحت ق تعالیٰ کو دیکھا) اور یکلوق میں حق تعالیٰ کے دیداری کیفیت ہے....اور حضرت شیل کہتے ہیں کہ 'ما ر ایت شیا قط الا الله یعنی دیداری کیفیت ہے....اور حضرت شیل کہتے ہیں کہ 'ما ر ایت شیا قط الا الله یعنی بغلبات المحبة و غلیان المشاهدة ''(محبت الہی کے غلب اور جوش مثام وہ میں میں نے اللہ کے سواکی چز کو دیکھا ہی نہیں ) گویا ایک شخص تو کی فض کو دیکھا ہو وہ اس فض کی دید میں اپنے سرکی آ تھوں سے فاعل کو دیکھا ہے اور دو اس فو کی فض کو دیکھا ہو ہوں کو تک دیکھت ہے ہیں ای پہلی فاعل کی میت اس کو ہم چیز سے بنیا زکر دیت ہے اور وہ مرف فاعل کو ہی دیکھت ہے ہیں اس پہلی خص کا طریقہ تو استد لالی ہے۔



كشف المعجوب)

آپ نے اسے دل کی آنکھوں سے دیکھا۔ کیونکہ جب کبھی بھی انسان آنکھ کی محبت موجودات سے ہٹالیتا ہے لامحالدانے دل سے اپنے خدا کا دیدار کر لیتا ہے .....اور اللہ تعالیٰ فرمات بن 'لَقَدُ رَاى مِنُ آياتِ رَبِّهِ الْكُبُواى '' (يقينا آب ف اين يروردگارك برُى نشانيول كود يكما ) اور نيز ارشادر بانى ب كَهْ فَقُلِّ لَمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنُ أَبْصَادِ هِمُ ايُ ابصار العيون من الشهوت وابصار القلوب عن المخلوقات ''(اے پنج سیت مومنوں ہے کہدد بچتے کداپنی آ تکھیں نیچی رکھا کریں یعنی آ تکھوں کی بصارت کو شہوات کے دیکھنے سے اور دل کی بصارت کو پوری تخلو قات کو دیکھنے سے ) پس جو کوئی سر ک آئھوں کوخواہشات کے دیکھنے سے روک لیتا ہے لامحالہ وہ سرکی آئھوں سے بی حق تعالیٰ کو د كم ليرابي من كان الحلص مسجراهدة كران اصبلدق مشاهدة ''(جوكولُ مجاہرے میں جتنامخلص ہوگا وہ مشاہد ہ حق میں اتنا ہی زیادہ سچا ہوگا) پس باطنی مشاہد ہ ظاہری مجاہدے کے ساتھ ہوا کرتا ہے ..... حصرت مہل بن عبداللَّد تستر کَّ فرماتے ہیں ' حَسنُ غيض بيصره عن اللهِ طرفة عين لا لهيد طول عمره ''(جوكولَ) أيك لمح كيليَّ ہمی حق تعالی کود کیھنے سے غافل ہو گیاوہ اپن طویل زندگی میں راہ راست پڑہیں آ سکتا ) اس الے کہ غیر کی طرف التفات کرنا حق تعالی ے غیر کی طرف لوننا ہے اور حق تعالی جس کو بھی غیر کے ساتھ چھوڑ دیتے میں وہ ہلاک ہوجا تا ہے۔ پس ارباب مشا**ہ**رہ کے نز ویک زندگ دہ ہوتی ہےجس میں دہ مشاہدہ حق میں رہیں اور جو دقت غیبت میں بسر ہواہے وہ زندگی میں شار بی نہیں کرتے کہ وہ وقت ان کیلئے در حقیقت بمز لدموت کے ہوتا ہے چنا نجد حضرت بايزيد سے لوگوں فے يو چھا كم آپ كى محركتنى ب؟ آپ فى جواب ديا" جارسال" وہ كہنے لگے' پہ کیے ہوسکتا ہے؟'' آپ نے فرمایا''ستر سال تواپسے میں کہ زندگی حجاب میں گزری ا ہے تاہم چار سال اب اس طرح میں کہ **میں ا**س کے سواکسی کونہیں دیکھنااد رحجاب کا زیانہ عمر مي شارنيس بوتا ..... حضرت شبك دُعا كى حالت من كها كرت يتصرك اللهم احبار الجنة



والسارف حساب اغیبک حتی نعبذک بغیر واسطة "(اے اللہ جنت اور دوزخ کوابی غیب کے پردوں میں چھپا دے تا کہ ہم بغیر کی واسط کے تیری عبادت کریں) یعنی جنت ودوزخ کی یادلوگوں کے دل ہے بھلا دےتا کہ وہ ان کی وجہ سے تیری پرسش نہ کریں کیونکہ جب پہشت میں طبیعت کیلئے ایک کشش ہو آ ج تقلمند آ دمی یقیناً اس کے حصول کیلئے عبادت کرتا ہے ادرا گردل کو مجبت خداوند می کا کوئی حصہ حاصل نہیں ہو تا لامحالہ غافل انسان مشاحد ہوت سے تجاب میں رہ گا۔

اوررسول الله عليلية في شب معراج ب متعلق حضرت سيده عا تشرصد يقة كو بتلايا کہ ''میں نے حق تعالیٰ کونہیں دیکھا۔۔۔۔۔ جب کہ ابن عبالؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ متلات نے بچھ سے فرمایا کہ 'میں نے حق تعالیٰ کو دیکھا ہے .... پس لوگ اس معاطے میں اختلاف کرنے لگے حالانکہ بہتر طریق وہ تھاجودر میاند ہے کہ آپ نے جوفر مایا کہ میں نے د یکھا ہے تو اس سے باطن کی آتھوں ہے دیکھنا مراد ہے اور جو بیفر مایا کنہیں دیکھا تو بیہ ظاہری آ نکھ سے نہ دیکھنے کو بیان فرمایا ہے چونکہ ان دونوں میں سے ایک اہل باطن میں سے ، یتھادرایک اہل ظاہر میں ہے،اس لئے ان میں ہے ہرایک کے ساتھ اس کے مرتبے کے مطابق گفتگوفر مائی ..... پس جب آب نے باطن کی آئھ سے د کچھ لیا توبید اگر ظاہری آنکھوں ے *داسط سے نہ بھی ہوتو کیا فر*ق پڑتا ہے ۔۔۔۔ حضرت جنیڈ نے فرمایا تھا کہ <sup>اگر</sup> اللہ تعالٰی نے مجھ ہے کہا کہ'' مجھے دیکھوتو میں عرض کروں گا کہ میں نہیں دیکھا کیونکہ محبت میں آ تکھیں بھی غیرادر برگانہ بیں جب کہ غیریت کی غیرت مجھے دیدارے بازرکھتی ہے کیونکہ د نیا میں بھی میں حق تعالیٰ آتھوں کے داسطے کے بغیر دیکھا رہا ہوں تو آخرت میں اس داسطے کو میں کیا كروں گا۔ والتٰدالہادی والتٰداعلم بالصواب ..... شعر وَ إِنِّي لِأَحْسِدُ سَاطَرِينَ ٱلْيَك وَاغَضُ طرفي اذا نظرتُ اليك

ف المحجوب ( میں تیری طرف دیکھنے والوں ہے حسد کرتا ہوں اور جب خود بچھے دیکھتا ہوں تو آتکھمیں بندكرليتاہوں)

کہ دوست کواپنی نگاہوں ، دیکھنا بھی مناسب نہیں سجھتے کیونکہ آ نکھ بھی بیگانہ ہوتی ہےاس بزرگ سےلوگوں نے پوچھا کہ 'کمیا آب اللہ تعالیٰ کود کیھنے کی خوا ہش رکھتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا ''نہیں''لوگوں نے یو چھا''آ خرکیوں؟'' تو انہوں نے فر مایا کہ جب حضرت مویٰ علیہ السلام نے دیکھنا حیا ہاتو دیکھ نہ سکےاور حضرت محمد علیقہ نے دیدار ک درخواست ند کی تو دیدار ے مشرف ہوئے، پس ہمارا جا منا ہمارے لئے دیدار خداوندی ے حجاب اعظم ہے اس لئے کہ محبت میں اپنے اراد ہے کا وجود بھی ایک طرح کی مخالفت ہوتی ہےاور مخالفت تجاب ہوتی ہے، جب دنیا میں اپنا ارادہ ختم ہوجاتا ہےتو مشاہدہ حاصل موجا تاب اورجب مشابده ثابت موجاتا بودنيا آخرت كى طرح ادرة خرت دنيا كى طرح ہوجاتی ہے ۔۔۔۔ حفرت بایزیڈ کہتے ہیں کہ 'اِنَّ لللہ عبدادا لو حسجبوعن الله فی الدنيا والاحره لارتدُ''(بلاشبالله بحكي بند ب ايس بي كهاكرده دنياداً خرت مي دیدارالہی ہے تجاب میں رکھے جائیں تو وہ مرتد ہو جائیں )یعنی حق تعالیٰ ہر دقت اپنے مشاہدہ ہےان کی بردرش کرتار ہتا ہےادرمحبت کی زندگی سےان کوزندہ رکھتا ہے پس لامحالہ صاحب مشاہرہ اگر مجوب ہو کر مشاہرہ ہے محروم ہوجائے تو وہ راندہ درگاہ ہوجا تا ہے۔ حضرت ذ دالنون مصریؓ کہتے جیں کہ ایک دن میں مصر میں جا رہا تھا کہ بچوں کو و یکھا کہ ایک نوجوان پر پھر برسا رہے ہیں میں نے ان لڑکوں سے کہا'' تم اس سے کیا

چاہتے ہو؟ وہ کہنے لگےار ایک دیوانہ ہے میں نے یو چھا'' آخر دیوانگی کی کونی علامت اس ے ظاہر ہور ہی ہے؟ ''انہوں نے کہا'' س کہتا ہے کہ میں خدا تعالیٰ کود کچتا ہوں'' ····· میں نے اس نو جوان سے پو چھا'' اے جوانمر دکیا تو بید کہتا ہے یا یہ تجھ پر الزام لگاتے ہیں؟ اس نه جواب دیا<sup>: د ب</sup>ہیں بلکہ میں یہی ہی کہتا ہوں کیونکہ اگرا کی لمحہ کیلئے بھی میں حق تعالیٰ کونہ

كشف المعجرب

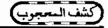
دیکھوں تو میں مجوب ہوجاؤں اور اس کی فرمانبر داری نہ کر سکوں ..... باقی اہل طریقت کے ی ایک گروہ کواس معاملے میں غلطی واقع ہوئی ہے کہ وہ بچھتے ہیں کہ دلوں کے دیکھنےادراس کے مشاہد ہے کی کوئی صورت ہوتی ہے کہ ذکر دفکر کی حالت میں '' وہم'' دل کے اندر اس کو ثابت کرتا ہے حالانکہ یہ تشبیبہ محض اور کھلی گمراہی ہے کیونکہ حق تعالی کی کوئی مقداریا انداز ہ نہیں ہے کہ دل میں دہم کے ذریعہ اندازہ کیا جا سکے باعقل اس کی کیفیت ہے مطلع ہو سکے جو کچھ موہوم ہوگا دہ بھی دہم کی جنس ہے ہی ہوگا ادر جو کچھ عقل میں آئے گا دہ عقل کی ہی جنس ہے ہوگا اور حق تعالی جنسوں کا ہم جنس نہیں ہے اور تما ملطیف وکثیف چیزیں ایک دوسرے کی جنس ہوتی ہیں ادر پیچل ضد میں ایک دوسرے کے ساتھ ہم جنس ہوتی ہیں،اس لیے کہ توحيد کی تحقیق میں قدیم کے مقابلے میں ضد بھی ایک جنس ہوگ۔ کیونکہ اضداد حادث ہوتے ہیں ادرتمام حادت ایک جنس ہیں لمحدین جن چیز وں کوئن تعالٰی کی طرف منسوب کرتے ہیں حق تعالی ان سے بہت زیادہ بلند ہے ہی دنیا میں مشاہرہ ایسا ہی ہوتا ہے جیسے آخرت میں رویت باری تعالی جب تمام اصحاب طریقت ومعرفت کے اجماع وا تفاق سے آخرت میں ردیت جن ردایت تو پھرد نیا میں مشاہدہ بھی جائز ہوگا۔ پس اس مخبر میں جوآ خرت کے مشاہدہ کی خبر دیتا ہے اور اس مخبر میں جو مشاہدہ دنیا کی خبر دیتا ہے کوئی فرق نہیں ہوگا وہ ان ودنوں باتوں کی خبر دیتا ہے۔ دعویٰ نہیں کرتا یعنی وہ پہ کہتا ہے کہ دیدارادرمشامدہ جائز ہے بیہ ہرگز نہیں کہتا کہ مجھےد بدار حاصل ہوا ہے یا اس وقت حاصل نہیں ہے اس لیے کہ مشاہدہ توباطن کی صغت ہے جب کہ خبر دینا زبان کی عبادت ہے ادرا گرزیان کو باطن کی خبر ہو کہ وہ اس کو بیان کر سکے تو بیہ مشاہدہ نہ ہوگا بلکہ ایک دعویٰ ہوگا۔ کیونکہ جس چیز کی حقیقت عقول کے اندز ثبات نہیں یاتی زبان اس کو عبارت میں س طرح بیان کرنے کی تاب رکھتی ہے۔وائے مجاز كُ لِلاَنَّ المشاهدة قصر اللسان بحضور الجنان ''پُساسمعا لح مِس سكوت کا درجہ لطق سے زیادہ برتر ہے کیونکہ سکوت مشاہدہ کی علامت ہے جب کہ نطق شہادت کا

كشف المحجوب

نشان ہے اور کسی چیز پر شہادت دینے اور کسی چیز کے مشاہدے کے درمیان برا داضح فرق ہے..... یہی وجہ ہے کہ پنج سرطالی چونکہ مقام قرب میں ادراس بلند کمل میں تھے جوحق تعالی نة بكيلي مخصوص كرديا باس ليّة آب فكها " لا أحصى شداءً عليكَ " (من تیری تعریفوں کا احاط نہیں کرسکتا ) کیونکہ آپ مشاہرہ میں بتھے ادر مشاہرہ مقام محبت میں کمال در ہے کی دیگا تکی ہوتا ہے اور دیگا تکی میں عبارت سے بیان کرنا بھی ایک بیگا تگی ہوتا ہے چنانچاں جگہ آ پؓ نے کہا ''اَنْتَ کَمَا اٹنیتَ عَلی نفِسکَ ''(توابیا، ی بے جیہا کہ تونے خودا پی ثناء بیان کی ہے ) یعنی اس مقام پر تیرا کہا ہوا میر اکہا ہوا ہو گیا ہے اور تیری ثناء میری ثناء ہوگئ ہے کہ میں زبان کیلئے اس بات کی اہلیت نہیں سمجھتا کہ میری حالت کی تعبیر کر سکے نیز میں بیان کواس بات کامستحق بھی نہیں سجھتا کہ وہ میرا حال ظاہر کرے ..... اوراس معنی میں ایک کہنے دالے نے کہا ہے۔ تسمينستُّ من اهوى فسلما راتيسه' بَهِ فَي فَلَهُ الملك لِسَانًا وَلاَ طرفاً میں این محبوب سے ملاقات کی تمنا کرتا تھالیکن جب **میں نے ا**سے دیکھا تو حیران رہ گیا۔ پھرمیری زبان اور میری آئھ میرے قابو میں نہ رہے۔ اخصار کے طور پر بیہ تھے مشاہدہ کے تمام احکام جو بیان کردئے گئے۔ وبالثدالتوقيق\_

527 نوان كشف محا صحبت اس کے آ داب اوراحکام التَّرَّزوجل كاارثاد بِكُ يُدَايُّهَا الَّذِينَ احْنُوُ ٱنْفُسَكُمُ وَ ٱهْلِيُكُمُ نَادًا. أى ادبُوُ هُمُ '' (إ ب ايمان دالو! اينة آ ب كوادراين ابل وعيال كودوزخ سے بيجاؤ يعنى ان كوادب سكهادَ ) اوررسول التُدعيكة ففرمايات محسب الاداب حين الايسعيان \* (ایتھاداب،ایمانکاحصہ ہیں) نیزیہ بھی فرمایا''ادبَّنِسی دَبَّسی فَاحسس تسادیسی ''

( مجھے میرے رب نے ادب سکھایا اور اچھا ادب سکھایا پس جان لوکہ دین اور دنیا کے تمام امور کاحسن اوب کے ساتھ ہی متعلق ہے ادر اُصناف خلق کے مقامات میں ہے ہر مقام کیلیے ایک ادب ہےاور کا فرومسلمان طحد د تو حید پرست اور سی و بدعتی سب اس بات پر متفق میں کہ تمام معاملات میں حسن اداب ایک پسندیدہ امر ہے ادر جہان میں ادب کے استعال کے بغیر کوئی رسم بھی ثابت نہیں ہو یکتی۔لوگوں میں مروت کی حفاظت دین میں سنت کے تحفظ ادر د نیا میں حرمت دعزت کی حفاظت کا تام ادب ہے اور یہ بینوں امور آ پس میں ایک ددسرے ے ساتھ ہوستہ ہیں اس لئے کہ جس کسی **میں مروت نہیں اس میں سنت کا ا**تباع نہیں ہوسکتا ادرجس کسی میں سنت کا جذیب ہیں اس میں حرمت و ناموں کا بھی کوئی لحاظ نہیں ،ادر معاملات میں ادب کی حفاظت دل میں مطلوب کی تعظیم کرنے ہے حاصل ہوتی ہےاور حق تعالیٰ اور اس کے شعائر کی تعظیم کرنے سے حاصل ہوتی ہےاور حق تعالیٰ اور اس کے شعائر کی تعظیم راہ تصوف میں تقویٰ سے ہےادر جوکوئی بے حرمتی سے شواہد حق کی تعظیم کو یا مال کرتا ہے اس کو صوفیہ یےطریق سے کوئی حصہ حاصل نہیں ہوتا۔ادر طالب حق ادرسکرادر غلبہ میں ہے کوئی حالت بھی آ داب کالحاظ رکھنے ہے نہیں روکتی اس لئے کہادب کرنا ان کی عادت ہوتی ہے اورعادت طبیعت کا قرینہ ہوتی ہےادر جان دار چیز سے طبیعتوں کا ساقط ہو جانا کسی حالت



میں بھی متصور نہیں ہوسکتا کہ جب تک زندگی موجود ہے طبیعت کا سقوط محال ہے پس جب تک انسانی تشخص موجود ہے اس دفت تک بھی تکلف کے ساتھ اور بھی تکلف کے بغیر تمام احوال میں آ داب کی متابعت انسانوں میں جاری رہے گی۔ جب ان کی حالت صحوکی ہوگی . وہ بیلاف آ داب کی حفاظت کریں گے اور جب ان کا حال شکر کا ہوگا حق تعالیٰ خود ان پر ادب کی تکہداشت کریں گے اورادب کوترک کرنے والا کسی طرح بھی ولی نہیں ہوسکتا۔'' لان السمودة عسد الاداب وحُسسن الاداب صفة الاحباب ''(اسلے کہ آ داب کی موجودگی میں بی محبت ہوتی ہے اور حسن ادب دوستوں کی صفت ہے ) اور اللہ تعالیٰ جس مخص کومزت وکرامت عطافر ماتے ہیں اس کی دلیل یہ ہوتی ہے کہا حکام دین کے آ داب ہے متعلق اس کی تکہداری کرتے ہیں بخلاف بے دینوں کے گروہ کے اللہ تعالیٰ ان پرلعنت کرئے جو بیہ کہتے ہیں کہ جب بندہ صحبت میں مغلوب ہوجا تا ہے تو اتباع شریعت کا تحم اس سے ساقط ہوجا تا ہے ..... انشاء اللہ اس مسلے کو دوسر کی جگہ بوری وضاحت کے ساتھ میں بیان کروں گا تاہم آ داب تمن طرح کے ہیں ایک بدکون تعالیٰ کے ساتھ تو حید کے معاملہ میں ادب کا لحاظ رکھے اور وہ اس طرح ہے کہ خلوت وجلوت میں اپنے آپ کو بے ادلی ہے بچائے رکھے اور معاملہ ایسا اختیار کرے جیسا بادشاہوں کے سامنے اختیار کیا جاتا ہے صحیح احادیث میں موجود ہے بغیبر ﷺ ایک دن یاؤں چھیلائے تشریف فرما تھے کہ جرئیل حاضر ہوئے اور کہایا محمقات ''اجلس جیلسہ العبید''(اے محمقات خداوند تعالى كے حضورغلاموں كي طرح بيٹھئے۔

یان کرتے ہیں کہ حضرت حارث محابیؓ نے چالیس سال تک دن رات میں کی وقت بھی اپنی پشت دیوار کے ساتھ نہیں لگائی اور دوز انوں ہی بیٹھے رے لوگوں نے آپ سے پوچھا کہ اس طرح آپ اپنے کو تکلیف میں کیوں رکھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا، مجھے شرم آتی ہے کہ بارگاہ خداوندی میں غلاموں کے علاوہ کی اور حالت میں میٹھوں''سسیمں (علی

فالمعج

بن عثان ہجو یرکٹ) دیار خراسان کے ایک گاؤں میں گیا جو بلند کے نام سے مشہور تفاو ہاں میں نے ایک شخص کو دیکھا جسے لوگ مردملندی کہتے تھے اور اس میں تمام فضیلتیں موجو دشیس ، بیہ شخص میں سال پاؤں پر ہی کھڑ ارہا تھا اور نماز میں تشہد کی حالت کے علاوہ بالکل نہ بیٹھا تھا میں نے اس سے اس کی دجہ پوچھی تو وہ کہنے لگا میں ابھی اس درجہ پرنہیں پہنچا کہ حق تعالیٰ کے سا منے بیٹھ جاؤں۔

حفرت بايزير الوكول في دريافت كيا" بم وجدت ماوجدت (آپ نے جومقام پایا ہے وہ *کس طرح حاصل کیا ہے*؟)''قسال بسحسن المصحبة مَعَ الملِّ عزوجل ''(جواب دیاحق تعالی کے ساتھ اچھی ہم نشینی اختیار کرنے کی دجہ ہے) لیعنی با ادب ادراچھی صحبت سے کہ میں خلوت میں بھی اسی طرح رہا جس طرح جلوت میں'' ادر جہان والوں کو جاہئے کہ اپنے معبود کے مشاہد ہے میں آ واب کی حفاظت کا سبق زلیخا سے سیکھیں کہ جب وہ حضرت بوسف علیہ السلام کے ساتھ خلوت میں ہوئی اور حضرت یوسف علیہ السلام سے اپنی خواہش پوری کرنے کی درخواست کی تو پہلے اپنے بت کا چہرہ کسی کپڑے سے ڈھانپ دیا'' حضرت یوسف علیہ السلام نے پوچھاتم یہ کیا کرتی ہو؟'' کہنے گگی اپنے معبود کامندڈ ھانپ رہی ہوں تا کہ دہ مجھےتمہا رے ساتھ اس بےحرمتی کی حالت میں نہ و کیھے کیونکہ بیادب کے خلاف ہے اور پھر جب حفزت یوسف علیہ السلام سے مشرف کیا تو زلیخا کوجوان کر کےاسے اسلام کی تو فیق نصیب فر مائی ادرا سے حضرت یوسف علیہ السلام کی ز وجیت دنکاح میں دے دیا پھر جب حضرت یوسف علیہ السلام نے اس کے قریب جانے کا ارادہ کیا تو وہ پیچیے ہٹ گئی حضرت یوسف علیہ السلام نے کہا'' زلیخا میں تیراوہی دلر بانہیں ہوں تو بچھ سے گریز کیوں کررہی ہے کیا تمہارے دل سے میری محبت ختم ہو چکی ہے' اس نے *عرض کی نہیں ا*للہ کو قتم ! محبت اپنی جگہ موجود ہے بلکہ اس میں اصافہ ہو چکا ہے کیکن میں نے ہمیشہا بے معبود کے آ داب کا خیال رکھا ہے اس روز کہ جب میں تمہارے ساتھ خلوت

شف المعجرب)

میں تھی میر امعبودایک بت تھاجس کی دوب دیدار آئی تصین تو تھیں لیکن دہ ان ہے دیکھند سکتا تھا پھر بھی میں نے اس پر کوئی چز ڈال دی تھی تا کہ باد بی کی تہمت جھ سے اٹھ جائے اور اب ..... میں ایک ایسا معبود رکھتی ہوں آلات داساب کے بغیر سب پچھ جا نتا ادرد کھتا ہے اور میں جس حالت میں ہوں '' جھے دیکھتا ہے میں ہر گرنہیں چا ہتی کہ تارک ادب بنوں ..... اور جب حق تعالی اپن رمول اللہ تلا اللہ تو کھتران پر لے گئے تو آپ نے تھن ادب کو لمحوظ رکھتے ہوئے کونین کی کسی چیز کوند دیکھا یہاں تک کہ خداوند تعالی نے فر مایا ''مازا خ البَصَرُ وَ مَا طَعَمٰ ''مازَا عَ الْبَصَرُ'' آئ بنو بت الدُنيَا وَ مَا طَعْی آی بو وَ بَق العقبی '' (آپ کی نگاہ نہ ہی اور نہ بڑھی لیے نہ تو دنیا کو دیکھنے کیلئے نظارہ حق سے ہی اور نہ ہو تھی کو دیکھنے کیلئے جد سے متجاوز ہوئی )

530

نظرر ہے، آ داب کی ان مینوں اقسام کوایک دوسرے سے جدانہیں کیا جا سکتا۔ اب میں انشاء اللہ امکانی حد تک اس کوتر تیب دیتا ہوں تا کہ بتھ پر اور اس طریق کو پڑھنے والوں پر سہ بہت زیادہ آسان ہو جائے میں واللہ اعلم بالصواب۔

## صحبت اوراس کے متعلقات

التُدعز وجل فرمات بين أيَّ الَّذِيْسَ امَنُوا وَعَمِلُو الصَّلِحْتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمُنُ وُدًّا ..... أَى بحسنٍ وعاميتهم الإحوان '' (بِشَك جولوَّك إيمان لات اور اعمال صالحہ کے تو عنقریب خدائے رحمٰن ان کیلئے محبت پیدا کردے گا۔۔۔۔۔یعنی اس لئے کہ انہوں نے اپنے دوستوں سے حسن معاملہ ) یعنی جن مومنوں کا کردارا چھا ہوتا ہے جن تعالی ان کو دوست بنا لیتے میں اوران کو دوستی کے قابل بنا دیتے میں اس لئے کہ وہ دلوں کا پاس کرتے ہیںاینے بھائیوں کے حق یور بے کرتے ہیںا دران کواپنے اد پرفضیلت دیتے ہیں۔ رسول التُعطي كارثاد ٢ كُمْ ثلث لك وداحيك تسلم عليه أن لقتيه وتوسع له فی المجلس و تدعوہ باحب اسملہ ''(تین صِنتیں تیرے لئے تیرے بھائی کی محبت کا باعث میں بہ کہ جب اس سے ملاقات کر بے تواس پر سلام کہہا درمجلس میں اس کیلئے جگہ وسیع کرد بادراس کو بسندیدہ ادرخوبصورت ناموں کے ساتھ بلائے )جو کچھآ ب نے فرمایا بیر حسن رعایت اور حفظ ناموس کی وجہ سے ہے کہ سلمان بھائیوں کی دوسی ان تین صفات سے مصفى ادریا کیزہ ہوجاتی ہے.....اور حن تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں' اِنَّمَا الْمُوْمِنُوْنَ اِخُوَهُ' فِأَصْلِحُوا بَيْنَ أَحَوَيْكُم " (بِتَك تمام موْن آپس مِن بِحالَى بِحالَى بِي پس بِحايَوں کے درمیان صلح کراؤ) <sup>8</sup> ویا تمام مسلمانوں کو دو بھائیوں میں مہر بانی اورنرمی پیدا کرنے کا تقلم دیاتا کہ آپس میں ان کے دل رنجیدہ نہ ہوں' رسول اللّہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ' اکتس واحن الاخوان فَإِنَّ ربكم حيى كريم ليستحيي ان يعذب عهده بينَ احوتِه يَوُمَ القيمية ''

كشف المحجرب

(اینے بھائی زیادہ بناؤ کیونکہ تہمارارب حیادادر تن ہوہ قیامت کے دن اینے بند ےکواس کے بھائیوں کے درمیان عذاب دینے سے حیا کرے گا) تاہم بیضروری ہے کہ کسی کے ساتھ محبت محض حق تعالیٰ کیلئے ہونہ کہ نفسانی خواہش اور کسی غرض اور مراد کے حصول کیلئے ہو تا کہ اس ادب کی حفاظت سے بندہ مشکورر ہے۔

اور حفزت ما لک بن دینارؓ نے این داماد مقیر ہ نے فرمایاتھا' یا مقیر ہ تُحلُّ اخ وصاحب لَمُ تستفلمنه فی دینک خیر اَ فائبذ عن صحبته حتی تسلیم ''(اے مقیر ہ! این جس بھائی اور دوست سے تیجھے تیرے دین میں بہتر فائدہ نہ ہواس کی صحبت سے کنارہ کش ہو جاتا کہ تو سلامت رہے ) یعنی جس بھائی یا دوست کی صحبت سے تیجھ آ ٹرت کا فائدہ نہ ہواس کے ساتھ صحبت نہ کر کہ ایسے آ دی کی ہمنشینی تجھ پر حرام ہے اس کا معنی یہ ہے کہ صحبت یا تو این سے بہتر کے ساتھ افتیار کر یا اپن سے کمتر کے ساتھ ۔ کہ اگر این سے بہتر کے ساتھ صحبت رکھ کا تو تی اس سے فائدہ حاصل ہو گا اور اگر اپنے سے کمتر کے ساتھ رکھ گا تو اس کو تجھ سے فائدہ حاصل ہو گا۔

اس طرح دونو صورتو میں فائدہ بی ہوگا کہ اگر وہ بتھ ہے کوئی چز سیکے گا تو تی بی اور ایے بھی دینی فائدہ بوگا ای طرح اگر تو اس ہے کوئی چز سیکے گا تو بھی تم ددنوں کو دینی فائدہ بوگا۔ یہی توجہ ہے کہ حضور علیہ بی نے فرمایا ہے کہ ''ان من لمام التقوی تعلم من لا یعلم ''( کمال تقو کی یہ ہے کہ تو اے دین کاعلم سکھا نے جو کچھ نیس جا نتا حضرت تی کہ ماڈ کے بارے میں بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا ''ب نس الصدیق صدیق تسحت جان تقول لَهُ 'اذکو نِی فی دعائک و بنس الصدیق صدیق تحت جان تعیش معه بالمدار ات و بیس الصدیق صدیق یل جک الی الاعتذار فی زلَم کانت مینک ''(وہ شخص برادوست ہے جس کو دُعا کرنے کی بچے درخواست کرنی پڑ اور براہے وہ دوست جس کے ماتھ تھے فاطر و مدارات نے زندگی گز ارتا پڑے اور برائے

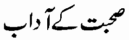
كشف المحجرب

وہ دوست جس کے سامنے تجھے اپنی کسی لغزش پر معذرت کرنی پڑے ) کیونکہ ایک کمیح ک صحبت کاحق میہ ہے کہ دہ ہمیشہ تیرے لئے خود ہی ڈیما کر تار ہے اور صحبت کا اصل سر ماییا بنساط وشاد مانی ہے نہ کہ خاطر دیدارات اور معذرت کرنا برگانوں کا کام ہوتا ہے جبکہ تچی محبت د صحبت مل برگا گلی ایک جفا ہے۔

رسول اکرم سی فی الم ایا ہے کہ المو علی دین خلیلہ فلیتطر اَحد کم من یے الل '' (بر مخص اینے دوست کے دین پر ہوتا ہے ہی تم میں سے ہرا کیک کوسو چنا جا ہے کہ دہ کس سے دوستی کرر ہا ہے ) کیونکہ انسان وہی دین اور راستہ اختیار کرتا ہے جس پر اس کے دوست گامزن ہوتے ہیں لوگ دیکھتے ہیں کہ فلال دوسی اور صحبت کن کے ساتھ رکھتا ہے ا گرنیک لوگوں سے صحبت رکھتا ہو، خود اگر چہ برا ہونیک ہی شار ہوتا ہے اس لئے کہ دہ صحبت اس کونیک کردے گی ادرا گر برے لوگوں کے ساتھ صحبت رکھتا ہے خود اگر چہ نیک ہی ہوگا اس لئے کہ دہ ان کے مُر بےاعمال پر راضی ہےلہذا جب بُرائی پر راضی ہےتو اگر چدابھی خود نیک ہے بالاخرخود بھی براہوجائے گا۔ حکایات میں آتا ہے کہا کی شخص کعبہ کے اندرطواف كرر باتحااور يول دُعاكرر باتحا" الهم اصلح اخواني فقيل لَه ' لم لم تدعُ لك في هذا الم قام ''(ا ب الله مير ب بھائيوں کي اصلاح فرما! اس ب يو چھا گيا اس مقدس مقام پر پنچ کرتو خودا پنے لئے کیوں دُ عانہیں کررہا؟ )اس نے جواب دیا' 'ان لی احواماً ارجع الیہم فان صلحوا صلحت مهم وإن فسدو افسلت معهم ''(ميري كچربحاني بي جن كي طرف میں لوٹ کرجاؤں گا اگردہ درست ہول کے تو میں بھی ان کے ساتھ درست ہوجاؤں گا)جب میری اصلاح کا دارد مدار صلح لوگوں کی صحبت پر ہے تو میں اپنے بھائیوں کیلئے یہی دُ عاکرتا ہوں تا کہ میرامقصودان سے حاصل ہو جائے .....اس تمام گفتگو کی بنیاد ہیے ہے کہ نفس کواپنے یاروں کی عادتوں سے سکون ملتا ہے اور انسان جس گردہ کے درمیان رہتا ہے ان کی عادات ادر افعال کوئیٹالیتا ہے کیونکہ تمام معاملات ادرارادے جوحق ادر باطل سے

كشف المعجوب

ہیں وہ دوسروں کے معاملات و ارادوں ہے ہی پرورش یاتے ہیں اور انسان کے اراد ہے م دوسرے کے اراد بے کا غلبہ ہوہ ی جاتا ہے اور دوسروں کی صحبت کا برااثر ہوتا ہے اور عادات کو بڑاغلبہ حاصل ہوتا ہے یہاں تک کہ ایک باز آ دمی کی صحبت میں رہ کر بہت کچھ جان جاتا ہےادرطوطا انسان کے سکھلانے پر بولنےلگنا ہےادرگھوڑابھی ریاضت ادرمشق کے ذریعہ جانوروں کی عادت سے نکل کرانسان کی عادت اختیار کر لیتا ہے اس طرح کی تمام چیزوں میں صحبت کی تا ثیر موجود ہوتی ہے کہان کی پورمی عادت ہی تبدیل ہو کررہ جاتی ہے۔۔۔۔اور ابل طریقت کے مشائخ پہلے ایک دوسرے سے صحبت کا حق ہی مائلتے ہیں ادر مریدوں کو بھی اس کی ترغیب دلاتے ہیں یہاں تک ان کے درمیان محبت ایک فریف کا درجہ حاصل کر گئی ہے اس ہے پہلے مشائخ نے اس گروہ کے آ داب صحبت میں بڑی تفصیلی کتابیں ککھی ہیں چنانچہ حصرت جنیڈ نے ایک کتاب کھی جس کا نام صحیح الارادت تھا ایک کتاب حضرت احمد بن خصروبيا بخي في تصنيف كى جس كانام الرعابة بحقوق الله تقاحضرت محمطى ترغدي في محصى ايك كمّاب كهي اس كا نام'' آ داب المريدَين ركها تها - حضرت ابوالقاسم الحكيم، ابوبكر دراق، سبل بن عبدالله، ابوعبدالرحن السلمي ادر ابوالقاسم قشیري ترصم الله اجعین نے بھی اس عنوان مربر ی کافی کتابیں کھی ہیں اور بیتمام حضرات اس فن کے امام ہوئے ہیں میر المقصود اس کتاب میں سیہ ہے کہ جس کسی کے پاس مید کماب موجود ہودہ دوسری کمابوں کی ضرورت محسوس نہ کر مے اور ، قبل ازیں کتاب کے مقدمہ میں ادر تیرے پوچھنے پر میں کہہ چکا ہوں کہ بیہ کتاب تیرے لئے اور دیگر طالبان راہ حق کیلتے ایک غنیمت ہے۔۔۔۔ اب میں انشاء اللہ تعالیٰ صوفیہ کے آ داب معاطات کی اقسام کوتر سیب دار بیان کرتا ہوں ...... واللہ اعلم بالصواب۔



جب توني جان لیا که مرید کیلتے اہم ترین چیز صحبت ہے تو لامحالہ صحبت کے حقوق

كشف المحجوب)

کی رعایت بھی ایک فریضہ ہو گیا کیونکہ تنہائی مرید کیلئے ہلا کت کا باعث ہوتی ہے ای لئے يغ متابية في فرمايا بي 'الشيطان مع الواحد وهوا من الاثنين الابعد '' (شيطان اس کے ساتھ ہوتا ہے جو تنہا ہواور وہ دو ہے بہت دور ہوتا ہے) اور اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے کہ'' َمَايَكُوُنُ مِنُ نَجُوى ثَلَثَةٍ إلَّاهُوَ رَابِعُهُمُ ''( كُولَى ثَينَ آ دَى بِحَى سرَّكُوْثَى كَرتے بي تو اللد تعالی ان کے چو تھے ہوتے ہیں ) پس تنہا رہے جیسی کوئی مصیبت مرید کیلیے نہیں ) اور میں نے حکایات میں دیکھا ہے، حضرت جنیڈ کے مریدوں میں سے ایک کے دل میں سے خیال پیدا ہو کہ میں درجہ کمال تک پنچ چکا ہوں لہذا میرے لئے تنہا ر ہناصحبت سے زیادہ بہتر ہے چنانچہ دہ گوشذشین ہو گیا اور دل کو جماعت صوفیہ کی صحبت سے کمنارہ کش کرلیا ہے جب رات ہوتی تو کچھلوگ اس کے پاس اوٹٹ کے کرآتے اور اس سے کہتے کہ آپ کوتو بہشت من ،وتاجا بي تقاده اس ادنت پريين جاتا اور چل پرتا يهان تك كدايك ايسا مقام نمودار جوتا جس میں خوبصورت کھانے اور نہریں جاری ہوتیں ، وہ اس کو ضبح ہونے تک اس جگہ رکھتے ادر سحری کے قریب دہ سوجا تا ادر جب بیدار ہوتا تو اپنے آپ کوخلوت کرنے کے دردازے یریا تا یہاں تک کہ آ دمیت کی رعونت اور غروراس میں ہیدا ہو گیا اور جوانی کی نخو ت نے اس · ے دل میں اپنی تا تیر ظاہر کی اور اس نے دعویٰ کی زبان کھولی اور کہنے لگا کہ جھے اس طرح کی حالت پیش آتی ہےلوگوں نے ریخبر حضرت جنیدُ تک پہنچائی تو وہ ایٹھےاور اس کی عباد کت گاہ کے دردازے پرتشریف لائے تو اس کوخواہشات میں مست اورغر در د تکبر میں مبتلا پایا آب نے اس سے حال دریافت کیا تو اس نے سب کچھ حضرت جنید سے بیان کر دیا حضرت جنيدٌ في ماياد كم جب آج رات تو دمال بنج تويا در كه اور تمن مرتبهُ لاحول و لاقوة الا باللهِ العلی العظیم '' پڑ ھناچنانچہ رامت ہوئی اور وہ اسے لے گئے تو وہ دل میں حضرت جنید کا انکار کرر ہاتھا تاہم جب کچھ دفت گذرا تو اس نے تجربہ کے طور پر تین مرتبہ لاحول پڑھ لیا جو نہی اس نے یہ پڑھادہ سب چیخنے لگھادر بھاگ گئے اور اس نے اپنے آپ کوا کیک کوڑ ہے کے



ڈ عیر میں بیٹھا ہوا پایا کہ چند مردار جانو روں کی ہڈیاں اس کے گرد پڑی ہو کی تقیس وہ اپنی خطا یر دانف ہو گیا اور تو بہ کی طرف متوجہ ہوا اور دوبارہ صحبت اختیار کرلی''سسم ید کیلئے تنہا کی ے زیادہ کوئی بڑی آفت نہیں اورصو فیہ کی صحبت کیلیے شرط یہ ہے کہ ان **می**ں سے ہرایک کا درجہ پیچانے یعنی بوڑھوں کے ساتھ عزت دادب کا معاملہ کرے ہم جنسوں کے ساتھ عشرت کی زندگی گزارےاور بچوں کے ساتھ شفقت کا برتاؤ کرے..... چنا نچہ بوڑھوں کوایخ باپ کے درجہ میں رکھے، ہم جنسوں کواپنے بھائی کے درجہ میں اور بچوں کواپنے بیٹوں کے درجہ میں رکھاور برائی سے برات کریں حسد سے پر ہیز کریں کہنہ سے اعراض کریں اور کس کوبھی نصیحت کرنے سے دریغ نہ کرے،صحبت میں ایک دوسرے کی غیبت کرنا،خیانت کا ارتکاب کرنا ادرایک د دسرے کی بات مانے سے انکار کرنا ہرگز جا ئزنہیں کیونکہ جب شروع ے ہی بیصحبت حق تعالی کیلئے ہے تو ہونا یہ ج**ا**ہئے کہ بندے سے جوبھی قول اورفعل ظاہر ہوا اس کورد نہ کریں ادرمصنف (شخ جو یری) کہتے ہیں کہ میں نے شخ المشائخ حضرت ابو القاسم گورگانی سے دریافت کیا کہ صحبت کی شرط کیا ہے؟ انہوں نے فرمایا'' یہ کہ صحبت کے اندرتوا پنا حصہ نہ ہائے کیونکہ صحبت کی تمام آفات یہی ہیں کہ ہر خص اس سے اپنا حصہ طلب کرتا ہےاور حصہ مانگنے والے کیلئے صحبت کی بجائے تنہائی زیادہ بہتر ہےاور جب اپنے حصے کوچھوڑ کراپنے ساتھی کے حصے کی رعایت کر بے تو صحبت میں یہی راہ صواب پر ہے۔۔۔۔ ایک دردیش بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں مکہ کرمہ جانے کاارادہ لے کرکوفہ سے روانہ ہوا تو راستہ میں حضرت ابراہیم خواص کو پایا۔ میں نے ان سے صحبت میں قبول کرنے کی درخواست کی ۔توانہوں نے فرمایا دیکھو اصحبت کیلئے ایک امیر ہونا جا بہتے ادرا کیک فرما نبر دار ! تم کیا جاہتے ہوا میرتم ہو کے پایٹ ؟ میں نے عرض کیا امیر آپ ہوجا کیں تو آپ نے فرمایا توابتم میرے عظم کی خلاف درزی نہ کرنا میں نے کہا ٹھیک ہے' درویش کہتے ہیں کہ جب ہم منزل پر پہنچتو آپ نے مجھے کہا'' یہاں بیٹھ جاد''میں نے ایسا بی کیا۔ تو آپ نے کنویں



ے پانی تھینچا وہ تھنڈا تھا چنانچہ آپ نے ایندھن فراہم کیا اور آ گ جلائی اور مجھے تیش پنچائی اور میں جس کام کے کرنے کاارادہ کرتا آپ مجھے بیٹھ جانے کا تظم دے دیتے اور کہتے میری فرما نبر داری کرد! جب رات ہوئی تو بڑی موسلا دھار بارش شروع ہو گئی۔ آپ نے اپنی گڈری نکالی اور اپنے باز ڈن پر ڈالے سبح تک میرے سر پر کھڑے رہے اور میں شرمندہ ہوتا رہالیکن اپنی شرط کے مطابق کچھ بھی نہ کر سکتا تھا چنانچہ جب ضبح ہوئی تو میں نے کہا شخ

537

آپ نے کہادرست ہے ''جب ہم منزل پر پہنچا و آپ نے وہی کام اور خدمت سرانجام دینا شروع کر دی میں نے کہا دیکھتے آپ میر ے حکم سے باہر ندلکلیں آپ نے جواب دیا ' فرمان سے تو وہ شخص باہر لکلتا ہے جو اپنی خدمت اپنے امیر کے سرد کر دے یہاں تک کہ مکہ مرمد پنچتے تک آپ نے اس طرح میر ے ساتھ صحبت قائم رکھی مکہ پنچ کر میں شرم کے مارے آپ سے بھاگ گیا حتی کہ منی میں مجھے دیکھ لیا اور فرمایا'' اے بیٹے تیرے لئے بی ضروری ہے کہ درویشوں کے ساتھ اس طرح صحبت اختیار کروجس طرح میں نے تہمار سے ساتھ کی ہے۔

حضرت الس بن مالك بيان كرتے بي كە 'صحبت دسول الله صلى الله عليه وسلم مشومنين و خلمته فوالله ما قال لى اف قط وما قال لى بشى فعلت لم فعلت كذاولا بشى لَمُ افعله لم لا فعلت كذا '' ( ميں دس سال رسول الله عليه كى صحبت ميں رہاادر آپ كى خدمت كى الله كوتم آپ نے بھى مجھے اف تك نبيس كى ادر نه مير - كى كام پر آپ نے كہا كہ بيتم نے كيوں كيا ادر نه كوتى كام سرانجام نه دينے پر آپ نے بيكہا كہتم نے بيكيون نبيس كيا ) پس تمام دروليش دوطرح كے بيں اكم مرانجام نه دين پر آپ مسافر! مشائخ كاطريقہ بي ہے كہ مسافر حضرات كو چا ہے كہ دہ مقیم حضرات كوا پ او پر فضيلت ديں كيونكه بيتو اپ حصہ كو حاصل كرنے جارے بيں ادر مقیم حضرات خدمت خلق فضيلت ديں كيونكہ بيتو اپن حصہ كو حاصل كرنے جارے بيں ادر مقیم حضرات خدمت خلق

حا



كشف المعجوب

معاملات میں عبارت اور زبان کی کوئی قیمت نہیں ہوتی اور تمام احوال میں ایتھ عمل کرنے والے بے عمل عالموں سے زیادہ افضل ہوتے ہیں؟ مشائخ میں سے ایک بزرگ سے لوگوں نے لوچھا کہ ادب کی شرط کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا میں تحقے ایک بات کے اندر اس کا جواب دیتا ہوں جو میں نے سن ہے اور وہ میہ ہے کہ ادب اسے کہتے ہیں کہ جب تو بو لوت تہمار کی گفتگو سچائی پرینی ہواور اگر عمل کر سے تو تیرا عمل حق کے مطابق ہواور کچی گفتگوا کر چہ تلخ ہوتی ہے لیکن اچھی وہ ہی جاور اچھا عمل اگر چہ دشوار ہوتا ہے کہتے ہیں کہ جب تو بو لوت تو کچھ کہتو تحقے اپنی گفتار میں صداقت پر قائم ہونا چا ہے اور جب تو خاموش رہے تو تحق اپنی خاموش میں بھی حق میں میں اگر ہوں ہونا چا ہے اور جب تو خاموش رہے تو تحق اپنی خاموش میں بھی حق پر قائم رہنا چا ہے۔ اپنی خاموش میں بھی حق پر قائم رہنا چا ہے۔

پہلے اہل دنیا کہ ان کے ہاں فصاحت و بلاغت، حفظ علوم، بادشاہوں کے قصوں اور اشتعار وغیرہ کو یاد کر لینے کا نام ادب ہے دوسرے اہل وین میں کہ ان کے نزدیک نفس کی ریاضت اعضاء کی تادیب شرعی حدود کی تکہداشت اور شہوتوں کو ترک کرنے کا نام ادب ہے جبکہ تیسرے اہل حدیث میں کہ ادب ان کے نزدیک دل کی طہارت بھید کی اعانت ایفا جولد وقت کی تکہداشت پراگندہ خیالات کو کم کرنے۔ مقام طلب میں نیک کردار ادر اوقات جضور ومقامات قرب میں اچھی کی کا نام ہے سیکلام براہی جامع ہے اور اس کی تفصیل اس کتاب میں پھیلی ہوئی ہے۔واللہ دلی التو فیتی۔

ا قامت میں آ داب تو قیق جب کوئی درویش سفر کی بیجائے اقامت اختیار کر ہےتو اس کیلیج ادب کی شزط آیہ ہے کہ جب کوئی مسافرات کے بال آئے تو اس کی حرمت کا لحاظ رکھتے ہوئے جنگ ہ پیپیثانی

1.1%

كشف المحجوب

کے ساتھا سے پیش آئے ، اس کو عزت کے ساتھ قبول کرے اور یوں جانے کہ وہ <sup>ح</sup>ضرت ابراہیم علیہ السلام کے مہمانوں میں ہے ایک ہے اور اس کے ساتھ وہی برتا ذکرے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے مہمانوں کے ساتھ کیا تھا یعنی جو کچھ گھر میں موجود ہو بلاتكلف سامن بیش كرد ي جيسا كەخ تعالى نے بيان كيا'' فَجَاءَ بِعِجُل سَمِيْن '' ( پُل آب موٹا تازہ بھنا ہوا پچرالے آئے) اورادب کالحاظ رکھتے ہوئے بیدنہ پو چھے کہتم کس طرف سے آئے ہواور کہاں جاتا ہے یاتمہارا نام کیا ہے؟ پس ان کے آنے کو حق تعالیٰ کی طرف سے اوران کا جاناحق تعالی کی طرف اوران کا نام بندہ خدا سمجھاور خور کرے کہ اس کی راحت خلوت میں ہے ماصحبت میں !اگراس کو تنہائی پیند ہے تو کسی تکلف کو ہروئے کارلائے بغیر محبت ومعاشرت کے مطابق اس کے ساتھ صحبت اختیار کرے اور جب رات کو دہ اپنا سر سر ہانے پر رکھ لے تو مقیم کوچا ہے اپنے ہاتھوں اس کے پاؤں د بائے ،اگر وہ ایسا نہ کرنے د بے ادر کیج کہ مجھے عادت نہیں ہے تو اسے چھوڑ دیتا کہ اس پر گراں نہ گز رے، ددمرے ر دز صاف تھر بے عسل خانہ میں اسے لے جائے اور عسل خانہ کی گندی جگہوں سے اس کے کپڑ دل کو بچائے ، کوئی اجنبی خادم اس کی خدمت پر مامور نہ کرے، اور اس کی خدمت اس پورےاعتاد کے ساتھ کرے تاکداس کے پاک کرنے سے دہ خص تمام آفات سے پاک ہو جائے کہ اس کی پشت کھجلائے اس کے گھٹنوں یا دُن کے ملودُن ادر متھلیوں کی مانش کرے البتہ اس سے زیادہ ضروری نہیں ہے اور اگر اس مقیم میں نیا لباس بنوا کر دینے کی استطاعت ہوتو ہرگز کوتا ہی نہ کرےادرا گراستطاعت نہ ہوتو تکلیف بھی نہ کرے بلکہ اس کے انہی کپڑ دل کو یاک دصاف کر دے تا کہ دہ منسل خانہ سے باہر آئے توانہیں پہن لے۔ جب دہ عسل خانہ ہے واپس اپنی آ رام گاہ میں پنچ جائے اور دو تین روز نہ گذرے ہوں تو اگراس شہر میں کوئی بزرگ ہویا طالبان حق کی جماعت ہویا ائمہ اسلام میں سے کوئی امام ہوتو اس مسافرے کہ کہ اگر آ پ مناسب سمجھیں توان کی زیارت کر آئمیں۔اگردہ ساتھ چلے

تو تھیک ادرا گردہ کیے کہ 'جی نہیں چاہتا تو اصرار نہ کرے کیونکہ طالبان حق تعالیٰ پرایک ایسا دقت بھی آتا ہے کہان کا ول خودان کے بس میں نہیں ہوتا۔ کیا تونے نہیں دیکھا کہ حضرت ابراہیم خواصؓ سے جب لوگوں نے عرض کی کہ اپنے سفروں کے عجائب میں سے کوئی داقعہ ہمیں سنائے تو آب نے بیان کیا کہ سب سے عجیب واقعہ تو وہ ہے کہ حضرت خصر علیہ السلام نے ایک دفعہ میرا ہم نشین ہونا چا ہالیکن میں نے اسے قبول نہ کیا کیونکہ میرے دل نے اس کی اجازت نہ دی ادراس دقت میں نے مناسب نہ تمجعا کہ چن تعالیٰ کے علادہ کسی کیلئے میرے دل میں کوئی دقعت ادر قدر دقیمت ہیدا ہو کہ مجھے اس کالحاظ کرنا پڑے۔۔۔۔۔البتہ بیہ ورست نہیں کہ وہ میزبان مقیم اس مسافر کو اہل دنیا کی سلام گوئی ان کی مہمانوں اور بیار پر بیوں کیلئے لے جائے ادرجس مقیم کومسافروں ہے بیٹس ہو کہ ان کی اپن گدائی کیلئے آلہ بناتے ہوئ ایک گھرے دوسر ے گھر کی طرف چرا تار ہے اس کیلئے اس سے بہتر توبیہ ہے کہ وہ بالکل ان کی خدمت ہی نہ کرے کیونکہ اس طرح کرنا ان کے جسم پر ذات درسوائی کو ڈ النے کے مترادف ہے۔۔۔۔ مجھ علی بن عثان ہجو یری کوخود اپنے سفروں میں اس سے زیادہ کوئی مشقت اور تکلیف در پیش نہیں آئی کہ جاہل خادم اور نایاک مقیم کبھی کبھی مجھےا پنے ساتھ لے لیتے ادرایک سردار کے گھرے ددم رے زمیندار کے گھر لیے پھرتے میں دل میں اس کو بہت نا گوارمحسوس کرتا ادر مجبورا ان کے ساتھ چلا جاتا ادر بظاہر ہر درگذرے کام لیتا ادر مقیم لوگ میرے ساتھ جس طرح کی بے قاعد گیاں کرتے رہے میں انہیں معاف کرتا ہوں،اگرکسی دفت میں مقیم ہوگیا تو مسافروں کے ساتھ ہرگز ایسا نہ کروں گا۔ادر بےادب لوگوں کی صحبت میں اس سے زیادہ کوئی فائدہ نہیں حاصل ہوتا کہ ان کی حرکتیں تجھے تاپیند ہوں تو خودان کاارتکاب نہ کرے۔ پھراگر دہ مسافر درولیش خوش ہوادر چندردز مزید صحبت میں رہنا چاہئے اورایٹی سی ضرورت کا اظہار کر بتو مقیم کیلئے اس کے علا وہ کوئی چارہ نہیں کہ اس کی ضرورت یوری کرد یے یعنی فی الحال جو کچھاس کو جا ہے وہ تحاضر کرد یے اور اِگر بیہ

كشف المحجود

مسافر چھوٹا مدمی اور بے ہمت ہوتو مقیم کو بھی اس کے ساتھ ہے ہمت اس کی محال خواہشات میں اس کا تائی نہیں ہو جانا چاہئے ، کیونکہ دنیا ہے کنارہ کش لوگوں کا بیطرز عمل نہیں ہوتا اور اگر اس کی کوئی ضرورت بازار یا شاہی دربار سے متعلق ہوتو گریز کرنا چاہئے کیونکہ تارک الدنیا حضرات کا بادشاہوں کے ہاں کیا کام ہے؟ کہتے ہیں کہ حضرت جنیڈ اپنے اصحاب کے ہمراہ ریاضت میں بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک مسافر مہمان آ گیا آپ نے اس کیلے تکلف کیا اور کھانا اس کے سامنے چیش کیا وہ کہنے لگا جھتو ان کے علاوہ فلاں فلااں چیز درکار ہے۔ آپ نے اس کیلیے تکلف کیا اور کھانا اس کے سامنے چیش کیا۔

آپ نے فرمایا تمہیں تو مسجد دں ادر خانقا ہوں کی بجائے بازار میں جانا جا ہے تھا۔ کیونکہ تم ایک بازاری آ دمی معلوم ہوتے ہو۔ایک دفعہ میں درویشوں کے ہمراہ دشق یے حضرت ابن المعلا کی زیارت کیلئے گیادہ رملہ نامی گاؤں میں رہائش پذیر یتھرا ہے میں ہم نے ایک دوسرے سے کہا ہم سب کواپنے اپنے دل میں کسی در پیش واقع کا خیال رکھنا چاہتے۔ تا کہ وہ بزرگ ہمارے باطن سے ہمیں مطلع کریں اور ہمارا وہ مسئلہ بھی حل ہو جائے، چنانچہ میں نے اپنے آپ ہے کہا'' مجھتوان سے سین بن منصور کی منظوم مناجات چاہئے دوسرے نے کہا'' میں ان سے اپنی تلی کے تندرست ہوجانے کی دعا کرانا چاہتا ہوں اور تيسرے نے کہا میں ان سے صابونی حلوے کا خواہش مند ہوں جب ہم آپ کی خدمت میں جاضر ہوئے تو آپ کے علم سے ایک کاغذ پرحسین بن منصور کی مناجات کے اشعار لکھے ہوئے پڑے بتھا آپ نے وہ میرے سامنے رکھ دیئے بھرایک دوسرے کے پیٹ پر ہاتھ بچیرا تو اس کی مرض تلی ختم ہو گئی اور بعدازاں اس تیسرے سے کہا صابونی حلوہ تو شاہی غلاموں اور نوکروں کی خوراک ہےتم اولیاء کالباس پہنے ہوئے ہوادلیاء کالباس پہنے والوں کوشاہی غلاموں کا سامطالبہ کرنا درست نہیں ہے لہذا ان میں سے کسی ایک چیز کوا فقایار کر .....خلاصہ بید کہ مقیم پر اس کی ضرور یات کے علاوہ کوئی چیز واجب نہیں ہے کیونکہ دہ حق

تعالیٰ کی رعایت میں مشغول ہے اور لذتوں کو چھوڑتے ہوئے ہے البتد اگر کوئی اپنی لذتوں کے حصول پر قائم ہوتو محال ہے کہ دوسر اس کی لذتوں کے حصول میں اس کے ساتھ موافقت کرے، کیونکہ درولیش لوگ ایک دوسرے کے راہبر ہوتے میں رائر نہیں چنا نچدا گر کوئی اپنے نفس کی لذتوں پر قائم رہے تو دوسرے کو چاہئے کہ اس کی مخالفت کرے اور جب وہ نفسانی لذتوں کو چھوڑ دیتو بیاس کی راحت میں اس کی موافقت کرے تا کہ دونوں حالتوں میں بید اس کیلیے راہبر ہونہ کہ راہزن!

اجادیث میں مشہور ہے کہ پنج برای نے حضرت سلمان فاری اور حصرت ابوذ ر غفاری کے درمیان بھائی چارہ قائم کردیا تھا۔ دونوں اہل صفہ اورار باب باطن کے سردار اور پیشوا تھےا یک دن حصرت سلمان فاریؓ سے ملنےان کے گھرتشریف لائے توان کی اہلیہ نے حضرت سلمانؓ کے سامنے شکایت کی کہ آپ کے میہ بھائی نہدن کو پجھ کھاتے ہیں اور رات کو سوتے ہیں۔حضرت سلمانؓ نے کہا کوئی کھانے والی چیز تو لے آ ؤ وہ لائیں تو آ پ نے حضرت ابوذ رہے کہا بھائی کھانے میں میرے ساتھ موافقت کرنی جائے کیونکہ ہیدوز دہتم پر فرض تونہیں ہے حضرت ابوذ رؓ نے آپ کے ساتھ موافقت نہ کی اور جب رات ہو کی تو حصرت سلمانؓ نے کہا بھائی تمہیں چاہئے کہ نیند میں بھی میری موافقت کرے کیونکہ 'اِن بحسدك عليك حقاوان لزوجك عليك حقاوان لربك عنيك حقا ( تیرے جسم کابھی تجھ پر جن ہے اور جب حضرت ابوذ رُ حضور اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو پیغیر علی ایک نے فرمایا'' ہم بھی وہی کچھ کہتے ہیں جو کچھ کل سلمان نے کہا تھا کہ '' ان بحسد ک علیک حقا'' چنانچہ جب حفرت ابوذ رَّنے اینفس کی لذات کو چھوڑ رکھاتھا تو حصرت سلمانؓ نے بھی آ پ کے معاملات پرا قامت کی ادرا پنے ادرادکوچھوڑ دیا۔ ای اصل پر جو کچھ بھی تم کرد گے وہ صحیح ادر مشحکم ہی ہوگا۔ میں ایک دفعہ عراق میں دنیا ک طلب ادراس کے فنا کرنے میں جرات کرر ہاتھا ادر مجھ پر بہت سا قرض ہو گیا تھا ادرحشو م

544

لشف المحجوب

لوگ جس كو ضرورت ہوتى مير ب پاس بھيج ديتے تھا اور ميں ان كى ضروريات كے حصول ميں تكليف در بنج ميں متلا ہو جاتا تھا كہ وقت كے سادات ميں سے ايك سيد نے مجھے لكھا كہ اب بيٹے ديھو توسم كہ كہ اپنے دل كو خدا تعالى كى يا د ميں ہمہ وقت مشغول ركھنے كى بجائے خواہش پرست لوگوں كے كاموں ميں مشعول ركھ ہوتے ہو۔ اگرتم اپنے دل سے زيا دہ پيا رائسى كا دل پاتے ہو پھر تو اس كے دل ميں اپنے دل كو مشغول ركھنا تمہا رے لئے درست وقت مجھاس پيغام كى وجہ سے فراغت حاصل ہو كى ۔ بي تھا اختصار كے طور پر مقيم لوگوں كے مسافروں كى صحبت ميں رہنے كے احكام !

ف المحجوب

اس ہے زیادہ سامان زیب وزینت اپنے ہمراہ لیتا ہے تو ہم دیکھیں گے کہ ریکس مقام میں ہے اگروہ مقام ارادت میں ہے تو ان میں سے ہر چیز اس کیلئے ایک رکادٹ ایک بت ، ایک قیدادرایک حجاب ادراس کے نفس کا سامان اظہار رعونت ہو گا ادرا گر دہتمکین واستفامت کے مقام میں ہوا تو اس کیلئے پیرسامان ادراس سے زیادہ سامان بھی ساتھ رکھنا درست ہوگا۔ میں نے فارس میں شیخ ایوسلم غالب الفاریؓ سے سنا ہے کہ انہوں نے کہا'' میں ایک دن شیخ ابوسعیدا بوالخیر فضل اللہ بن محمد کی زیارت کے ارادہ سے حاضر ہوا تو میں نے دیکھا کہ وہ ایک تحت پر جارتگیوں کے درمیان پاؤں پر پاؤں تجیب انداز میں رکھے لیٹے ہوئے تھےادرا یک قیمتی مصری چا درادڑ ہے رکھی تھی جبکہ میں نے ایسے کپڑے پہن رکھے تھے جومیل کچیل سے چڑے کی طرح سخت ہو گئے بتھے اور میراجسم تکلیف اور پکھلا ہوا تھا اور تقریباً زرو پڑ چکا تھا ان کو دیکھنے سے میرے دل میں انکار سا ہیدا ہو گیا اور میں نے اپنے آپ سے کہا ریمھی در لیش ہےادر میں بھی درولیش ہوں جبکہ بیا تنے آ رام میں ہےادر میں اتن تکلیف میں ۔ پھر کہتے ہیں کہ د دفوراً میرے باطن پر مطلع ہو گئے ادر میری نخو ت کو دیکھتے ہوئے فرمایا اے ابو مسلم تم نے کس دیوان میں بیدد یکھا ہے کہ خود مین انسان دردلیش ہوتا ہے میں نے چونکہ صرف حق کوہی دیکھا ہےاس لئے حق تعالیٰ نے مجھے تحت نشین کر دیا اور تو محض اینی ذات کو د کچھا ہے اس لئے حق تعالیٰ تجھے پنچے ہی رکھتے ہیں۔ میرا حصہ تو مشاہرہ حق ہے اور تیرا نصیب محض مجامدہ ادر مقامات طریقت کے بیددونوں الگ الگ مقام ہیں حق تعالیٰ ان سے یاک ہےاور در دلیش ان مقامات سے فانی اور کنارہ کش ہوتا ہے شخ ابوسلم کہتے ہیں بیہن کر میرے ہوٹں گم ہو گئے اور جہان جھ پرتاریک ہو گیا جب میری ہوٹ ٹھکانے آئی میں نے اینے خیال سے توبہ کی ادانہوں نے میری معذرت قبول کر لی اس دفت میں نے عرض کی اے شیخ مجھےاجازت مرحمت فرمائے تاکہ میں یہاں سے چلاجاؤں کیونکہ میر کی حالت آپ ے مقام کود یکھنے کی تحمل نہیں، آپ نے فرمایا'' صَدَفَتَ با اباسملم ''(ابوسلم اِتم

كشف للمحجوب 546 نے بچ کہااور تمثیل کے طور پر بیشعر پڑھا 🔪 آنچه گوشم فتوانست شنیدن نجمر ېمه چېم بصيان يکسره ديد آل بهصر (میری آئکھنے وہ سب کچھنظا ہری طور پرد کچھلیا جو کچھ خبر کے طور پر میراکان نہ تن سکا تھا پس مسافر کو جا ہے کہ سنت کی تفاظت کرتا رہے اور جب کسی مقیم کے پاس پنچے تو عزت و احتر ام کے ساتھاس کے يہاں داخل ہواور سلام كے اور سل باياں باؤں اين جوتى ي باہر نکالے کیونکہ پنجبر تلاہی کی سنت یہی ہےاور جب یادُں اندر ڈالنے لگے تو پہلے دایاں یاؤں دھونے بھر بایاں یا وُں اور نفل تحسیبہ کی ددرکعت ادا کرے اور اب درویشوں کے حقوق کی رعایت میں مشغول ہو جائے اور کسی حال میں بھی مقیم لوگوں پر اعتراض نہ کرنا چاہئے اور نہ ہی کسی کے ساتھ معاملات میں زیادتی کر ہےاور نہ ہی اپنے سفر کی ختیوں کوان کے سامنے بیان کر باور نہ بی اپنی معلومات یا حکایات ور دایات بیان کرے کیونکہ بیسب کچھاپنی رعونت کا اظہار ہو گا ادر چاہئے کہ جاہلوں کا رنج بر داشت کرے ادر رضائے الہی کیلیئے ان کا بو جھا تھائے کہ اس میں بڑی برکات ہیں اور اگر مقیم حضرات یا ان کا کوئی خادم کوئی تھم کرےاوراس کوسلام کرنے یاکسی کی زیارت کیلئے چلنے کی دعوت دیں تو جہاں تک ہو سکے انکار نہ کرے۔ تاہم دل سے اہل دنیا کی رعامیت کرنے سے منکر رہے اور ان بھائیوں کے ان افعال کیلئے کوئی عذر اور کوئی تا دیل ڈھونڈ تا رہے کہ جو کچھ بھی رنج ہے خود برداشت کر بے اور ان کے دل پر اس رنج کو نہ ڈالے اورخود ان کوکسی راحت طلبی کیلئے بادشاہوں کے درباروں میں نہ لے جائے ادرمسافر ومقیم سب کو محبت میں حق تعالٰی کی رضا مطلوب ہونی جا ہے ادرایک دوسرے کے ساتھ حسن اعتقاد رکھنا جا ہے ادرایک دوسرے کو ایک جیسا سجھنا جا ہے اور کسی کے پیچھے اس کی غیبت نہ کرنی جا ہے کیونکہ طالب جق کیلئے کس کی برائی کرنا بہت ہی براہے اس لئے کہ تحقق لوگ فعل کے دیکھنے میں فاعل کو دیکھتے ہیں اور

كشف المحجوب جب مخلوق جیسی بھی ہے خدادند تعالیٰ کی ہی پیدا کر دہ ہے تو وہ اگر چہ معیوب ہویا بے عیب اور مجوب ہویا مکاشف اس کے فعل پر جفکر ااس کے فاعل کے ساتھ خصومت کرنا ہے اور جب نگاہ آ دمیت سے خلوق میں دیکھے گا تو ہرا یک سے باز رہے گا ادر جان لے گا کہ تما مخلوق مہجور مقہور مغلوب ادر عاجز ہے ادر کوئی بھی اس حالت کے علاوہ کسی حالت پر نہیں ہو سکتا جس پراسے پیدا کیا گیا ہےاور مخلوق کوحق تعالیٰ کی ملکیت میں کوئی حق تصرف حاصل نہیں اور نہ ہی جن تعالیٰ کےعلادہ کی کوکسی کی ذات تبدیل کرنے کا اختیار ہے۔وباللہ التو فیق۔

کھانے کے آداب

جان لو کہ آ دمی کیلیج غذا کے بغیر جارہ نہیں کیونکہ کھائے پیئے بغیر طبیعتوں کی تر کیب کو قائم نہیں رکھا جاسکتا تا ہم مروت کا نقاضہ یہ ہے کہ کھانے پینے کی طلب میں مبالغہ نه کرےاور دن رات اپنے آپ کو لقمے کی سوچ میں ہی مصروف نہ رکھے۔ امام شافعیؓ کہتے یم' مَنُ کَانَ همتُه' مَايَدُخل فی جوفِه کان قيمته' مَا يخرج مِنه' '' (<sup>جر ت</sup>خص ک مصروفیت صرف اس چیز میں ہوجواس کے پیٹ میں داخل ہوتی ہے تو اس کی قیمت صرف دہ ہے جو پیٹ سے نکل ہے)راہ جن کے مرید کیلئے زیادہ کھانے سے زیادہ کوئی چیز نقصان دہ نہیں،اس سلسلے میں اس کتاب کے اندر میں بھوک کے بیان میں پچھ بیان کر چکا ہوں باق یہاں اتنابی مناسب ہے۔ میں نے حکایات میں پایا ہے کہ لوگوں نے حضرت بایزیڈ سے دریافت کیا کہ آپ بھوک کی بہت زیادہ تعریف کیوں کرتے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا اس لے کہ اگر فرعون بھوکا ہوتا تو'' دیکھ الاعلی ''کادعوکٰ ہرگز نہ کرتا۔قاردن اگر بھوکا ہوتا تو ہر گز مرکش اختیار نہ کرنا ادر نغلبہ جب تک بھوکا تھا تمام لوگ اس کی تعریف کرتے تھے لیکن جب سیر ہو گیا تو اس نے مناقبت کا اظہار کیا۔الند تعالیٰ نے کفار کے بارے میں فرمایا ہے'' زَرُهُ مُ يَ اكْلُوا وَيَسْمَتَّعُو وَيُلْهِهِمُ أَلَامَلُ فَسَوُفَ يَعْلَمُونَ '' (أَبْيِن تِهورُ ويج كهكات



بس کھانے کے آ داب کی ایک شرط یہ ہے کہ تنہا نہ کھائے اور جو بچھ کھا میں ایک دوس پر اس میں ایٹار کریں کہ پنی جو تی کہ کا ارشاد ہے کہ ''مشقو النامی من اکل و حلق و صوب عیدہ و منع و فلہ '' (سب سے براوہ انسان ہے جو اکیلا کھائے، اپنے غلام کو پیٹے اور اپنی ایلی کورو کے ) اور جب دستر خوان پر بیٹے میں تو خاموش نہ بیٹے میں، خدا کا نام لے کر کھانے کی ابتداء کریں اور چیز وں کو او پر نیچے نہ کریں کہ اس سے احباب کو کر اہمت ہوتی ہے، بھر پہلے تمین لقمہ اٹھا کمیں اور اپنے رفیق طعام کے ساتھ انصاف کریں سے حضرت سہل بن عبداللہ رمتہ اللہ علیہ سے لوگوں نے دریا فت کیا کہ اس آ میت کریمہ 'انَ الملَ ایک یا موٹ خیم پر المحد اللہ علیہ سے لوگوں نے دریا فت کیا کہ اس آ میت کریمہ 'انَ الملَ ایک یا میں خریم ہوتا کہ اور این ' (بلا شہداللہ تو الی عدل واحسان کا تھم دیتے ہیں ) کا کیا معنی ہے؟ تو آپ نے فر ایا عدل سے ہو کہ کھانے میں اپن شر کہ ساتھی نے ساتھ انصاف

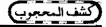
ف المحجوب

ےادراحسان مدے کہ اس کوکھانے میں اپنے سے بہتر شجھے'' ......میرے شیخ رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے تھے کہ مجھے ہروقت کھانے کی سوچ میں مبتلا رہنا ہے' پھر کھانا ہاتھ سے کھانا جائے اورائی لقمہ کے علادہ کسی چز پرنظر نہ رکھے،ادر کھانا کھانے کے دوران پانی کم پیئے ادر وہ بھی سیچے پیاس کے وقت، اور جب پیئے تو اتنا تھوڑ اپیئے کہ اس سے بس جگر تر ہو جائے اورلقمہ بہت بڑا نہ بنائے ، اور کھانے اور چبانے میں جلدی نہ کرے کہ یہ بدہضمی کا باعث ہوتا ہےادرخلاف سنت بھی ہےاور جب کھانے سے فارغ ہوجائے تو الجمد للہ کیے اور ہاتھ دھولے! اور اگر پوری جماعت میں ہے ددیا تمین یا زیادہ آ دمی پوشیدہ طور برکس دعوت پر چلے جائیں اور وہاں پچھ کھالیں تو بعض مشائخ کہتے ہیں کہ بیرام ہے اور صحبت مْ حَيَابَت حَكمترادف بِ'أولنِّكَ مَايَاكُلُوُنَ فِى بُطُونِهِمُ إِلَّا النَّادُ ''(ياوگ اینے پیٹوں میں کھانانہیں آگ کھارہے ہیں) ادر بعض حضرات نے کہا ہے کہ اگر کوئی جماعت دعوت کررہی ہےتوایک دوسرے کی موافقت میں پیرجا ئز ہےادرایک اورگروہ کا کہنا ہے کہ اگرا یک آ دمی ہوتو بھی جائز ہے کیونکہ اکیلا ہونے کی صورت میں اس پر انصاف کا اطلاق ہی نہیں ،انصاف تو صحبت کی حالت میں لا زم آتا ہے چنانچہ جب یہ تنہا ہوگا تو اس وقت حکم صحبت این سے انتھ جائے گااور اس پر اس کی گرفت نہ ہو گی ......اور اس نہ جب میں مشکل اوراہم ترین اصل ہے ہے کہ کسی درولیش کی دعوت رد نہ کرے اور کسی دنیا دار کی دعوت جول نہ کرے اور دنیا داروں کے گھر نہ جا کیں ادر نہ ان سے کی چیز کا سوال کریں کیونکہ اس مں اہل طریقت کی کمزوری ہے کہ اہل دنیا در دلیش کے مرتبیں ہیں اور اصل بات بیہ ہے کہ کوئی مخص دولت کی کشرت سے دنیا دار اور اس کی کمی سے درولیش نہیں بن جاتا، بلکہ جو بھی د دلتمندی پرفقر کی فضیلت کا قائل ہود ہ دنیا دارنہیں ہوتا اگر چہ با دشاہ ہی کیوں نہ ہوا در جوکوئی فقركامنكر بهوده دنيادار بوتاب اگرچه مجبور ومفلس بی کيوں نه بوادر جب دعوت ميں حاضر بو تو کسی چیز کے کھانے یا نہ کھانے میں تکلیف نہ کرے بلکہ وقت کے تقاضے کے مطابق جو

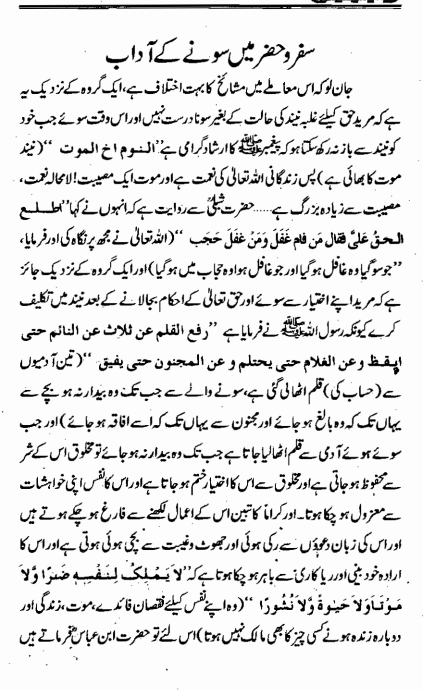
كشف المحجوب

طے کھا لے اور جب دعوت کرنے والا محرم راز ہوتو یہ بھی درست ہے کہ وہ بچا کھچا اٹھا لے جائے اور اگر نامحرم ہوتو اس کے گھر جانا تو جائز ہے لیکن بہتر میہ ہے کہ کھانا بچایا نہ جائے ، کیونکہ حضرت سہل بن عبداللہ نے کہا ہے کہ ''الفذلة ہی الفذلة '' (لیس خوردہ، بچانا، ذلت ہے۔ وہاللہ التوفیق واللہ اعلم بالصواب

طنے کے آ داب خداتعالى فرماتے بِن 'وَعِبَادُ الرَّحُمَنِ الَّذِينَ يَمُشُوُنَ عَلَى الْاَرُضِ **ھُوْ** مَّا ''ادرخدائے رحمٰن کے بندے دہ ہیں جوز مین پرانکساری کے ساتھ چلتے ہیں ) طالب حق کوابنا ہر قدم زمین پررکھتے وقت بیدنیال رکھنا جا ہے کہ بیقدم اپنے نفس کیلئے ہے یا خدا تعالی کیلئے!اگرا بنی ذات کیلئے ہےتواس پراستفسار کرےادرا گرحق تعالی کی رضا کیلئے ہےتو خدا کاشکرادا کر بے تا کہ حق تعالیٰ کی زیادہ خوشنودی حاصل ہو۔حضرت داؤد طائی رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں آتا ہے کہ ایک دن آپ نے ددائی کھائی ہوئی تھی تو لوگوں نے آپ ے حرض کی کہ تھوڑی دریاس صحن میں تہل لیس تا کہ دوائی کا پورا اثر خلاہر ہوجائے ، آپ نے کہا'' بجصے شرم آتی ہے کہ اگر قیامت کے دن خدا تعالی بچھ سے سوال کر لیس کہ اپنے نفس کی خواہش کے مطابق کیوں اتنے قدم تم نے رکھے تھے؟ تو میں کیا جواب دوں گا، چنانچہ خدادتد بزرگ دجار کاارشاد ب وتشته د از جلهم بما کلو یک بون " (ادران کے پاوَل گواہی دیں گے کہ کیا کماتے رہے ہیں ) لیں درولیش کو چاہتے کہ بیداری کی حالت **میں** سر جھکائے ہوئے مراقب کی صورت میں چلے ادرادھرادھر ہر گزندد کیھے بلکہ بالکل سما منے د کچھا ہوا چلے،اگر کوئی مخص اس کے سامنے آئے تو اپنے کپڑوں کو سیٹما ہوا اپنے آپ کو اس سے بچانے کی کوشش ند کرے کیونکہ مومن اوران کے کپڑے سب یا ک بھی ہوتے ہیں ،لہذا میہ چیزاین رعونت ادرخودنمائی کےعلاوہ ادر کچھ نہ ہوگی ،البتہ اگر وہ سما ہے آنے دالاقتحص کا فر ہو



یا کوئی گندگی اس پر خاہری طور پر دیکھے تو جائز ہے کہ اپنے آپ کواس سے بچائے ادر دور ر کھ۔اور اگر کس جماعت کے ہمراہ جار ماہوتو آ کے آ کے چلنے کاارادہ نہ کرے کیونکہ بڑائی چاہنا تکبر کی علامت ہے، نیز بالکل پیچھے چلنے کی کوشش بھی نہ کرے کہ تواضع میں اتنامبالغہ بھی ایک طرح کا تکبر بی ہے،اور دن کے دقت اپنے تعلین اور جوتوں کو جہاں تک ممکن ہونا یا ک جگہوں سے بیچائے رکھتا کہ خدادند تعالیٰ اس کی برکت سے رات کے وقت اس کے کپڑوں کو نایاک ہونے سے بچائے، اور اگر کوئی جماعت یا ایک درولیش ہمراہ ہوتو رائے میں کی کے ساتھ باتیں کرنے کیلئے کھڑانہ ہونا چاہتے اور یوں اس کوا تظارنہیں کرانا چاہتے اور آسته رفار ب حطے، تیز نه حطے که تیز چلنا حریص لوگوں کی رفار بے اور بہت آسته ، آسته بھی نہ چلے کہ یہ متکبروں کی چال ہےاور یاؤں زمین پر پورار کھے،خلاصہ یہ کہ ایک طالب حق کی رفتاراس طرح ہونی چاہئے کہ اگرکوئی اس ہے یو چھے کہ کہاں جار ہے ہو؟ تو دہ چلتے چلتے ہی کہہ سکے 'اِنِّسی ذَاهِب'' اِلٰی دَبِّی سَیَهُلِیْن '' میں اینے پروردگارکی طرف جا ر ہاہوں وہ جلد ہی میری رہنمائی کرے گاادر اگراس کا چکناان آ داب کےخلاف ہوگا تو اس کی رفآراس کیلئے وبال ہوگی اس لیے کہ قد موں کا صحیح ہونا سوچوں کے صحیح ہونے سے ہوتا ہے، بس جس کی سوچ مجتمع ہوگی۔ حق کی طرف اس کا اقدام اس کی سوچ کے تابع ہوگا حضرت بایزیڈ کے متعلق ردایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا، مراقبے کے بغیر درولیش کی رفزارغفلت کی علامت ہے کیونکہ خود جو کچھ ہےدوقد موں میں حاصل ہوجاتا ہے کہ ایک تو این خواہشات برقدم اٹھانا ہےادرایک حق تعالٰی کے فرمان کے مطابق ۔اس ایک قدم کواٹھائے ادراس دوسرے کی جگہ پر رکھ دیئے ……اور طالب کی ردشن مسافت کو طے کرنے کی علامت ہوتی ہے جب کہ قرب حق ،مسافت سے متعلق نہیں ، چنانچہ جب حق تعالیٰ کا قرب، فاصلوں کے ساتھ تعلق نہیں رکھتا تو طالب حق کیلیے محل سکون میں یا وُل تو ژکر بير بخ ك سواكيا جاره موسكتا ب ..... والتداعلم التوقيق



كُمْ لا شيئ اشد على ابليس مِن نومِ العاصى فاذا نام العاصِي يقول متى ينبة ويقوم حتى يعص الله ''(الليس پر تَهْكَاراً دى كى نيند بزيادة مخت كوئى چزنبيس کہ گُٹہگار جب سوجا تا ہے تو اہلیس کہتا ہے بیہ کب بیدار ہوگا اور اٹھ کر اللہ تعالٰی کی نافز مانی کرے **گا) حضرت جنیڈ کا حضرت علی بن سہل ا**لاصفہانی <sup>نٹ</sup>ے بیمی اختلاف ہے اور اس معاملہ میں وہ خط کانی ہے جو حضرت علی بن سہلؓ نے حضرت جنید کو ککھا تھا اور وہ امت میں بڑا مقبول ہےاس کا مطلب بیہ ہے کہ حضرت علی بن سہلؓ نے اپنے اس خط میں ککھا تھا کہ'' نیند ایک غفلت اور آ رام ہے لہذا اس سے اعراض کرنا جا ہے کہ محت کیلئے دن رات میں غفلت اورآ رامنہیں ہوتا کیونکہ اگرغنودگی اورغفلت میں رہے گا تو اس حالت میں اس کامقصود اس ے کھوجائے گاادراپنے آپ سے اوراپنے معاملہ میں غافل اور حق تعالٰی سے دوررہ جائے گاجیسا که فق تعالی نے حضرت داؤد علیہ السلام کو دسی تھی کہ 'یے ا**داؤد کے ذ**ب من اوعى مجتى فاذا جنه الليل نام عنى '' (احداؤد عليه السلام ال في جهوت بولا جس نے میری محبت کا دعویٰ کیالیکن جب رات آئی تو سو گیا اور میرے ذکرے عافل ہو گیا۔ اس خط کے جواب میں <sup>حضر</sup>ت جنید ؓ نے تحریر فرمایا جان لو کہ ہماری بیداری ہمارا اپتا معاملہ ہے جب کہ جاری نیندہم پر ہمارے خدا کافضل ہے۔ پس جو کچھ ہمارے اختیار کے بغیر حق تعالیٰ کی طرف ہے ہم پر طاری ہوتا ہے وہ اس سے زیادہ کامل ہے جو محض ہمارے ايخافتيارت بم يربوتات 'المنوم موهبة من الله تعالى على المجين ''نينر، محت لوگوں پراللد تعالیٰ کی طرف سے ایک انعام ہے )اس مسلے کا تعلق صحوا در سکر کے ساتھ ہے۔جس کے متعلق بوری طرح ہم کلام کر چکے ہیں ،لیکن تعجب اس بات پر ہے کہ مفز م جنیڈصا حب صحو ہزرگ تھ کیکن اس مقام پر سکر کوتر جبح دے رہے ہیں شایداس دفت آپ مغلوب الحال ہوں گے اور ان کی زبان ہے اس دقت د ہ خود بول رہا ہوگا۔ نیز یہ بھی درست ہے کہ معاملہ اس کے برعش ہو گیا نیند عین صحو ہے اور بید ارمى عین سکر اس کے کہ نیند آ دى كى

كيشف المحجوب

صفت ہےاور آ دمی جب تک اپنے اوصاف کی تاریکی میں ہو صحو کی طرف منسوب ہوتا ہے اورنہ سونا، جن تعالی کی صفت ہے اور جب انسان جن تعالی کی صفت کے ساید میں ہوسب کی طرف منسوب موتاب اور مغلوب الحال موتاب مي ف مشائخ ك ايك كروه كود يك اب که وه حضرت جنیدگی موافقت میں نیندکو بیداری پر اقضل بجھتے ہیں کیونکہ اولیاء وبزرگان دین اور بہت سے پغیرون کا مکاهفہ خواب میں ہی ہوا ہے اور پغیر اللہ نے حق تعالٰی کے بار \_ شرفايا ب كُرُ ان البله تعالى يساهى بالعبد الذي نام في سجوده ويقول للملنكة انظروا الى عبدي روحه في محل النجوى وبدنه على بساط العدادة " (ب شك اللدتعالى اي اس بند ، يغر كرتا ب جوجد على حالت میں سوچا پر اورض تعالی فرشتوں ہے کہتے ہیں،میر بے اس بند بے کی طرف دیکھو کہ اس کی روج میرے ساتھ سرگوٹی کے حک میں ہے اور ان کابدن عبادت کے چھونے پر ہے ) نیز بِغَمِرِيا اللهِ فَي ارشاد قرمايا ' معن ندام على السطه ارة يوذن لسروجيه ان يطوف بالعرش ويسيجيد الله تعالى "جوخص بادخوسوجائح تتعالى اس كى روح كو اجازت د بیج ہیں کہ وہ عرش الہی کا طواف کرے ادراب اللہ کو بحدہ کرے) اور میں نے حکایات میں یہ پایا ہے کہ حضرت شاہ شجاع کر مانی " جالیس سال تک بیدار رہے۔ جب ایک رات سوئے توحق تعالی کوخواب میں دیکھا۔ پھراس کے بعد دہ ہمیشہ ای امید سے سویا کرتے تھات معنی میں قیس عامری کہتے ہیں

> وانى ال ستنجس ومالى نعيسة لَحِلَّ خيبالامنك بلقى خيالياً

( مجھے نیند تونہیں آ رہی کیکن پھر بھی میں ابھی سوجا وُں گا کہ شایداس طرح تیرا خیال میرے خیال سے آیلے )

اور میں نے ایک گروہ کود یکھا ہے جو حضرت علی بن ہل کی موافقت میں نیند پر

كشف المحجوب

بیداری کوفضیلت دیتے ہیں کیونکہ رسولوں کی دحی اورادلیاء کی کرامات بیداری ہے ہی متعلق بی .....ادرمشائ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں 'کو کان فی النوم خیرا لکان فی المحنة نوم ''(اگرنیند میں کوئی بھلائی یامحبت دقرب الہی کیلیج نیندعلت ہوتی توجنت میں مجمی نیند ہونی جا ہے بیچمی) جو کہ قرب الہی کا مقام ہے۔ جب بہشت **میں نہ** تجاب ہوگا اور نہ نیندہوگی تو ہم جان گئے کہ نیندایک حجاب ہے اور ارباب لطائف کہتے ہیں کہ جب حضرت آ دم علیہ السلام جنت میں سوئے تو ان کے بائیں پہلو سے حضرت حوا خاہر ہو کمیں ادر آ پ کی تمام آ زمانتیں حضرت حوا سے بی تھیں' اور نیز کہتے ہیں کہ جب حضرت ابراہیم علیہ الىلام نے مفرت اساعيل عليه الىلام سے کہا'' إِنَّسِي اَدِى فِسْ الْسَمَنَامِ آَنِّى اَذُبَحُك '' (میں نے نیند میں دیکھا ہے کہ میں تجھے ذنح کررہا ہوں) تو حضرت اسماعیل علیہ السلام نے مِضْ كَابَاجَانٌ هُـذا جـزاء مـن نام عن حبيه لو لم تنم لما اموت بالذبح '' (جوخصاییے محبوب سے غافل ہو کرسوجائے اس کا یہی بدلہ ہےا گرآ پ نہ سوتے تو آ پ کو ذ بح کرنے کا تھم نہ دیاجاتا) آپ کی نیند آپ کو بیٹے سے محروم اور زندگی سے محروم کر دیےگ تاہم میرادردتوایک کچہ کیلئے ہوگالیکن آپ کا درد ہمیشہ رہے گا حضرت شیکؓ کے متعلق آتا ہے کہ آپ ہرات نمکین پانی کا ایک پیالہ اور ایک سلائی اپنے سامنے رکھتے تھے، جب نیند آ ن لکی تو ایک سلائی پانی میں ڈبوکر آنکھ میں لگا کیتے) اور یوں نیزختم ہوجاتی)

میں ( حضرت علی بن عثان ہجویریؓ ) نے ایک بزرگ کو دیکھا ہے کہ جب دہ فرائض کی ادائیگی سے فارغ ہوجاتے تو سوجایا کرتے۔ اور شخ احمد سرقندیؓ کو میں نے دیکھا جو بخارا میں تھے کہ چالیس سال ہو چکے تھ لیکن رات کو بھی نہ سوئے تھالبتہ دن کو تھوڑی دیر کیلئے سوجایا کرتے تھے۔ بہر حال اس مسلم کار جوع اس بات کی طرف ہوگا کہ اگر کسی کے نزدیک موت زندگی سے زیادہ عزیز ہوتو وہ نیند کو بیداری سے زیادہ عزیز ہوتی کو موت سے زیادہ عزیز رکھے گا تو اس کے نزدیک بیداری نیند سے زیادہ عزیز ہوتی

شف المحجود

جاہے۔ پس اس چیز کی کوئی قدرہ قبت نہیں کہ تطف کے ساتھ بیدارر ہے بلکہ قیمت اس بات کی ہے کہ حق تعالی اس کو بیدار کھیں جیسا کہ حق تعالی نے رسول اللہ سال کھ کو برگزیدہ کہا اور بلند درجہ پر پہنچایا تھا آپ نہ تو نیند میں تکلف کرتے تھے نہ بیداری میں، تو حق تعالیٰ کا فرمان آيا ' نُحْسِم الَّيْسَلَ إِلَّا قَلِيْلًا نِصْفَهُ ۖ أَوِانُقُصُ مِنْهُ قَلِيلًا `` (رات كومبادت ش قیام کیجئے ۔ مگر رات کا تھوڑا حصہ نصف پاماس ہے بھی کچھ کم ) نیز اس بات کا بھی کوئی جواز نہیں کہ تکلف سے سوجائے بلکہ دقعت اس بات کی ہے کہ تق تعالیٰ خوداس کوسلا دیں ،جیسا کہ جن تعالیٰ نے اصحاب کہف کوچن لیااور اعلیٰ مقام پر پہنچایا اور کفر کالباس ان کی گردن سے ا تاردیا تو وہ نہ نیز میں تکلف کرتے تھے نہ بیداری میں یہاں تک کہ جن تعالٰی نے اس پر نیند طاری کردی اوران کے اختیار کے بغیران کی پر ورش کرتا ہے چنا نچے فرمایا'' وَ تَستحْسَبْهُ سَمْ اَيُعَاطاً وَّهُمُ دُقُوُد' وَّ نَقُلِّبُهُمُ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذاتَ الشِّمَالِ '(اورتم ان *ك*و بدار مجھو کے حالانکہ وہ سوئے ہوئے ہیں اور ہم ان کی دائیں اور بائیں پہلو پر کروٹ بدلتے ہیں)ادر بیدد نوں حالتیں ان کے اختیار کے بغیر ہیں۔غرضیکہ جب بندہ اس در ب پہنچ جائے کہ اس کا پتاا نقلیا رختم ہو جائے ادرسب سے اس کا ہاتھ منقطع ہو جائے ادر اس کا ارادہ غیر سے اعراض کر یو وہ نیند یا بیداری جس حالت پر بھی ہو عزیز بن بھی ہوتا ہے۔ پس مریدی کی نیند کیلئے شرط بہ ہے کہ اپنی ابتدائی عمر کی نیند کوایے آخری دور کی نیند کی طرح سمجھانے گناہوں نے توبہ کرے۔ ناراض لوگوں کوراضی کرے اچھی طرح دضو کرے اور دانے پہلو پر قبلہ رخ ہو کرسوئے دنیا میں کئے ہوئے اچھے کاموں اور اسلام کی نعمت پر خدا کا شکر ادا کرےاور مہد کرے کہ اگر بیدار ہوا تو گنا ہوں کا ارتکاب نہ کروں گا۔ پس جس مخص نے بیداری میں اپنے بیکام کر کیے ہوں اے نیند یا موت ہے کوئی خوف نہیں ہوتا۔ حکایات میں شہور ہے کہ ایک بزرگ، ایک امام کے پاس گئے جوم تبدو مزت اورنفس کی رعونت میں میٹلا تھااور اس ہے کہا''اےفلال !مرجانا چاہئے اس امام کواس بات

لشف المحجوب)

ے رنج ہوا کرتا تھا کہ یہ گدا گر ہر دقت مجھے یہی بات کہتا ہے، ایک دن اس نے سوچا کل میں یہ بات کہنے میں سبقت کروں گا۔ چنا نچہ ووسرے روز جب وہ بزرگ اندر آیا تو اس امام نے کہا'' اے فلاں! مرتا چا ہے'' اس بزرگ نے یہیں کر مصلے بچھایا اور اس پر سر رکھا اور کہنے لگا لو! میں تو مرگیا اور اسی دقت اس کی جان نگل گئی اس سے اس امام کو تنبیہ ہوئی کہ یہ بزرگ اس سے سہ ہی کہا کرتا تھا کہ موت کی تیاری اس طرح کرتی چا ہے جس طرح میں نے گی ہوئی ہے اور ارادہ نہ کر واور جب بیدار ہو جاؤ تو دوبارہ بھی مت سوؤ کہ مرید ان حق کہلیے دوسری نیند حرام ہوتی ہے اور بریاری و نیند بندہ کیلیے فراموش اور نمان سے اکرتی ہے اور اس بارے میں طویل کلام موجود ہے۔واللہ اعلم بالصواب۔

بولغادر خاموش ربنے کے آداب

كشف المحجوب

ے زیادہ ڈرتا ہوں دہ زبان ہے ) غرضیکہ گفتار شراب کی طرح ہے کہ دہ عقل کومست کرتی ہےاورانسان جب اس کے پینے میں پڑ جاتا ہےتو ہرگز اس سے نکل نہیں سکتا اورائے آب کواس سے باز نہیں رکھ سکتا۔ جب اہل طریقت کو اس کاعلم ہو گیا کہ بولنا ایک آفت ہے تو انہوں نے ضرورت کے بغیر گفتگو ہی نہیں کی۔ یعنی اپنی گفتگو کی ابتداءاورا نتہا پر نگاہ رکھی ہے اگردہ سب کی سب حق کیلئے ہوتو اےادا کیاہے درنہ خاموش رہے ہیں۔ کیونکہ ان کا اعتقاد تھا کہ اللہ تعالیٰ رازوں کو جاننے والے ہیں اور وہ لوگ قابل ندمت ہیں جوحق تعالیٰ کواپیا نہیں جانتے بقول خدائے عز دجلُ 'انَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمُ و نَجُوُهُمُ بَلَى وَادْسُلِنَا لَدَيْهِمُ یَکٹیونَ ''( کیادہ گمان کرتے میں کہ ہم ان کے راز دن اور سرگوشیوں کونہیں سنتے ، ہاں ہم سنتے ہیں۔اور ہمارے فرشتے ان کے پاس سے لکھتے بھی ہیں)اور ہم خود عالم الغیب بھی م اوررسول الله الله عليه كاارشاد ، من صَمَتَ نجى "جوخاموش موا، تجات با كما) پس خاموشی میں بڑے فائد اور کامیا بیاں ہیں جب کہ بولنے میں بہت مصیبتیں ہیں۔ مشانخ کا ایک گردہ تو خاموش رہنے کو بولنے پر فضیلت دیتا ہےاور ددسرا گردہ بولنے کو خاموش رہنے برافضل سمجھتا ہے، انہی میں سے حضرت جنیڈ فرماتے ہیں کہ'' بیدالفاظ ادر عمارات تمام تص دعوب بیں، جہاں حقیقت کا اثبات ہود ہاں تمام دعوب بے کار ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ کوئی دفت ایسا بھی ہوتا ہے کہ اختیار کے باد جودانسان قول کے ساقط ہوجانے پر معند در ہو جاتا ہے یعنی کسی خوف کے وقت اس حالت کے برقرار رہنے کی صورت میں گفتگو کی قدرت پراختیار کے بادجود نہ بولنے کا عذر پیدا ہو جاتا ہے اور یوں بولنے سے انکار کرنا۔ حقیقت معرفت کیلیۓ نقصان دہنہیں ہوتا ادرکسی وقت بھی بندہ معنی کے بغیر محض دعویٰ ے معذ درنہیں ہوتا اس کا عظم منافقوں کا سا ہوتا ہے۔ پس معنی کے بغیر دعویٰ ایک نفاق ہے جب كەمىخى تو بولىكىن دعوى نە، بوتو بدا خلاص بى زېكىنَّ من اسَّس بنيانە على بيان لا يستغنى عن اللسان ومن اسَسَ بنياته على عيان استغنى فيما بينه و بين ربه من اللسان \*\*

كشف المحجرب

(جس صحف نے اپنی بنیاد محض بیان پررکھی وہ زبان سے ستغنی نہیں ہوسکتا جب کہ جس نے اپنی بنیاد حقیقت اور مشامدہ پر رکھی وہ اپنے اور اپنے رب کے درمیان معاملہ کی وجہ سے زبان ے <sup>مستغن</sup>ی ہوجا تا ہے ) یعنی جب بندے پرطریقت کی راہ کھل جائے تو وہ گفتار سے <sup>مستغ</sup>نی ہوجا تا ہے کیونکہ الفاظ تو غیر کی اطلاع کیلئے ہوتے ہیں اورحق تعالیٰ احوال کی تفسیر ہے بے نیاز ہیں اور غیر اللہ اس قابل نہیں کہ اس میں مشغول ہوجائے ، حضرت جنیدؓ کے قول کا بھی بى معنى ب جوانهول ف فرماياتها كَهُ مَنْ عَرَف اللَّه كل لسانه '' (جواللدكو بيجان ليتا ہے، اس کی زبان گنگ ہوجاتی ہے) کیونکہ مشاہدہ میں بیان ایک حجاب ہوتا ہے ادر شبلی کے بارے میں روایت آتی ہے کہ آپ حضرت جنیڈ کی مجلس میں ایک مرتبہ اٹھےاورز ور سے نعرہ لگایا''یا هو ادی ''(اے میری مراد)اوراس سے اشارہ حق تعالٰی کی طرف کیا۔ حضرت جنیڈنے کہاا۔ ابو بکر! اگراس سے تیری مرادی تعالیٰ ہےتو پیغرہ لگانے کی کیاضرور یہ کھی کہ وہ تو بلند آ واز مے ستعنی بے اور اگر اس کا غیر مرادتھا تو تونے خلاف کیوں کیا؟ کہ ق تعالی تو تمہار بے قول کا جانے دالا ہے تو حضرت شبل ہے اپنے کہے ہوئے پر استغفار کیا ادر جوگردہ گفتگوکو خاموثی پرتر جیح دیتا ہے دہ حضرات کہتے ہیں کہاپنے احوال کو بیان کرنے کا ہمیں حق تعالیٰ کی طرف ہے تھم دیا گیا ہے کیونکہ دعویٰ تو معنی کے ساتھ قائم ہے کہ اگر کوئی صحف ہزار سال تک بھی دل ادر باطن سے عارف بااللہ ہواور اس کو بیان کرنے سے کوئی ضرورت مانع میں نہ ہوتو جب تک بی معرفت زمان ےاقرار کے ساتھ پیوست نہ ہوگی اس کاظم کافردں کا ساہوگااور حق تعالٰی نے تمام مومنوں کونعتوں پرشکراور بزرگی پراس کی حد د ثنا كاتعم ديا ب اوراي رسول الله تلكية ب كهاب أو أمَّ ابنعُمَة رَبَّكَ فَحَدِّث (اور اپنے رب کی نعمتوں کو بیان کر )اور تحریف وتحدیث آپ کی گفتار ہی ہے لی ہمارا کلام حق تعالی کے احکام ربو بیت کی تعظیم سے متعلق ہے اور خداوند تعالی نے ارشاد فرمایا ہے کہ' أَدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمُ '' (مجص پِكارو! مِن تهارى پِكاركوتيول كروں گا)اور نيز فرمايا بے' اُجِيُبُ دَعُوةَ المدًاع إذَادَعَانِ ''( ٹی پکارنے والے کی پکار کا جواب دیتا ہوں وہ جب بھی پکارتا ہے) اور اسی طرح کی دوسری بہت تی آیات ہیں جن میں یہی مضمون پایا جاتا ہے، مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں جو شخص اپنے حال کو بیان نہیں کر سکتا اس کا کو کی حال ہی نہیں ہوتا کہ تیسر ے در جکو بیان کرنے والاخود تیسرا درجہ ہی ہے۔ جیسا کہ ایک شاعر کہتا ہے۔

لِسَسانُ السحال افصبح من لِساني

وصمتى عن سوالي ترجماني

(میرے حال کی زبان میری اپنی زبان سے زیادہ صبح ہےاور میری خاموشی میرے سوال کی ترجمان ہے)

كشف المعجوب 561 کا کلام حق کیلئے ہے تو اس کی گفتار اس کی خاموشی ہے بہتر ہے اور اگر کلام باطل ہے تو پھر سکوت کلام سے بہتر ہے، ای طرح سکوت اگر غفلت اور حجاب کی دجہ سے ہے تو پھر گفتار خاموثی ہے بہتر بےلوگ اس معاملے میں یوں ہی سرگرداں ہیں ادر تصوف کے دعویدار دن میں سےایک گروہ نے نفسانی خواہشات اور معانی ہے خالی چند عبارات کو ہاتھ میں لے رکھا ہےادروہ کہتے ہیں کہ گفتارسکوت سے افضل ہےادر جاہلوں کا ایک گردہ جو مینارادر کنوئیں میں تمیز نہیں کرسکتا پنی جہالت کی وجہ نے خاموش رہتا ہے ادر بیلوگ کہتے ہیں کہ خاموش ، گفتار ہے بہتر ہے۔ جب بید دونوں گروہ ایک دوس ہے کی طرح میں تو کس کو بولنے دیں ی کے اور کس کوخاموش رہنے دیں گے من نطق اصاب او غلط ومن انطق عصم من الشطط " ( جوکوئیا یی مرضی سے بولتا ہےوہ یاضح ہو لے گایا غلط کیکن جس کوچن تعالیٰ بلوا ئیں گےوہ خطا اورخلال ہے محفوظ رہے گا) جیسا کہ ابلیس (اللہ اس پرلعنت کرے) خود بولا کہ 'آمّا خَیرُ مِنْه'' (میں آ دم ہے بہتر ہوں)اور حضرت آ دمؓ کوتن نے بلوایا توانہوں نے عرض کیا ''رہنا ظلمنا انفسناً "(ہارےرب ہم نے اپن فنوں پرزیادتی کرلی ہے پس اس راہ کے داعی اپن بولنے میں مامور اور مجبور ہوتے ہیں اور اپن خاموش میں حیاد اراور بے بس ہوتے ہیں کہ ' من كان سكوتة حياءً كلامه حيوة ''(جِسْخُص كي ظاموتي حيا كي وجد سے مواس كا بولنااس کے دل کیلئے پیغام زندگی ہوتا ہے ) کیونکہ ان کی گفتار دیدارالہی کی دجہ سے ہوتی ہاور بغیر ویدار کے بولناان کے ہاں ذلت کا باعث ہوتا ہےاور جب تک وہ با ہوش ہوتے ہیں نہ بولنا، بولنے سے زیادہ اچھا سمجھتے ہیں اور جب اپنے آپ سے بے خود ہوجاتے ہیں تو لوگ ان کے کلام کواین جان پر لکھتے ہیں یہی وجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہاتھا کہ 'من کان سکوتة له ذهبا کان کلامه بغيره مزهبا " (جس کی خاموش خوداين لئے سونا ہوتی ہے اس کا کلام دوسروں کیلئے کیمیا سوتا بنانے والا'' پارس'') ہوتا ہے۔ پس طالب ربانی کوچا ہے کہاس کی جوسوچ بندگی میں مصروف ہےا۔ خاموش ہی کردے تا کہ وہ زبان بولنے لگھ

كشف المحجوب

جس کانطق اقرار ربوبیت ہے اور اس کی عبادت مرید دل کے دلوں کیلئے شکاری بن جائے۔ اور گفتگو کے آ داب بیہ بیں کہ تکم خداد ندی کے بغیر بچھند کے اور حق بات کے سوا مجھی کچھند کے جب کہ خاموشی کے آ داب بیہ بیں کہ خاموش رہنے والا ند تو جاہل ہواور نہ جہالت پر راضی ہوا در نہ ہی غفلت میں جتلا ہو۔ ادر مرید کو چاہئے کہ دہ مرشد دل کی کلام میں نہ وخل دے نہ ہیر پھیر کر بے اور نہ او پری اور البحق ہوئی عبارت استعال کر بے اور جس زبان کے ساتھ شہاوت دی ہے اور تو حید کا اقرار کیا ہے اس کے ساتھ پھر جموف اور غیبت نہ زبان کے ساتھ شہاوت دی ہے اور تو حید کا اقرار کیا ہے اس کے ساتھ پھر جموف اور غیبت نہ زبان کے ساتھ شہاوت دی ہے اور تو حید کا اقرار کیا ہے اس کے ساتھ پھر جموف اور غیبت نہ زبان کے ساتھ شہاوت دی ہے اور تو حید کا اقرار کیا ہے اس کے ساتھ پھر جموف اور غیبت نہ کر ے ، مسلمانوں کور نخ نہ پہنچا ہے ۔ در ویشوں کو اچھ القاب کے بغیر صرف نا م لے کر نہ کر ہے اور در دیش کی خاموش کے بیچ ہو چھا نہ جائے خود نہ ہو لے لیونی گفتگو کر نے میں ابتدا نہ کر ے اور در دیش کی خاموش کی لیے شرط ہیہ ہے کہ باطل اور برائی کو دیکھ کر خاموش نہ رہ ہو اور ہو اور اس کے ساتھ کی دو ہے ہوں اور این کا کر ان اس کے لا

## سوال کرنے کے آداب

الله مروال مروال مروان مروال مروال مروال كر مروال مرول مروال مروال مرول مروال مرول مرول مرول مروال مرول مروال مرول مروال مروال مروال مروال مروال مرول مرول مرول مرول مر

كشف المعجوب

ما نکتے ہوئے شرم آتی ہے تو کیا اپنے جیسے ایک انسان سے مانگتے ہوئے مجھے شرم ندآئے گی کہتے ہیں کہ ابوسلم کے دور میں میں ایک صاحب دعوت درولیش کو چوری کے جھوٹے الزام میں بے گناہ گرفتار کر کے حوالات میں بند کر دیا گیا۔ جب آ دھی رات ہوئی تو ابوسلم نے خواب میں پنچ بر اللہ کو دیکھا جواس سے فرمارہے تھے۔''اے ابو سلم! مجھے خداوند تعالیٰ نے تیری طرف بھیجا ہے کہ میرے دوستوں میں سے ایک دوست کو بغیر کی جرم کے تمہاری جیل میں ڈال دیا گیا ہے۔اس کور ہائی دو' بیہن کرابوسلم فوراً نیند سے اٹھااور بر ہند سر، بر ہند پاؤں دوڑتا ہواجیل خانے کے دروازے پر پہنچا اورجیل کا دردازہ کھول دینے کاتھم دیا اور اس درولیش کو باہر نکال کر اس سے معذرت کی اور کہا'' اگر کوئی ضرورت ہوتو مجھے بتائے'' درویش نے کہا اے امیر ! جو محص ایسا آ قارکھتا ہے جو ابوسلم کو آ دھی رات کے وقت بستر ے اٹھا کر بھیج اور اے مصیبت سے نجات دلائے تو کیا اس کیلیج مد جائز ہے کہ وہ دوسروں سے سوال کر بادرجا جت مائلے؟ بیہن کرابوسلم رونے لگےاور وہ دردیش ان کے سامنے ے چلے گئے بھرایک دوسرا گروہ کہتا ہے کہ درویش کیلیۓ لوگوں سے سوال کرنا بھی جا نز ہے كرح تعالى في لايَسْأَلُوُنَ النَّاسَ الْحَافَا "فرمايا بِعِنى ودلوكوں سے وال تو کرتے ہیں لیکن اس میں میں زاری اور ضربیس کرتے ،اور رسول اللہ ایک نے خود بھی اپنے صحابه كى ضروريات كيلي سوال كياب اورجمين بحى كهاب كم 'اطلبوا الحوايج عند حسان السوجيوه ''(اچھانداز ميں اپني حاجتيں طلب كرو)ادردوسرے مشائخ نے تمين صورتوں میں سوال کرنا جائز قرار دیا ہے پہلی صورت یہ کہ دل کی فراغت کیلیج سوال کرے کہ بیا کیک ضروری امر ہے کیونکہ دہ کہتے ہیں کہ ہم دورو ٹیوں کواتن اہمیت نہیں دیتے کہ دن رات ان کے انتظار میں ہی گزاردیں ادراس مجبوری کی حالت میں اللہ تعالٰی کے ہاں رو ٹیوں کے علادہ پیش کرنے کیلئے ہمارے پاس کوئی حاجت ہی نہ ہواس لیے کہ طعام ادراس کے انتظار ے زیادہ کوئی چیز حق تعالٰی کی یاد *ے ر*و کنے والی نہیں اس لئے تو جب حضرت شفق کا ایکہ

مرید حضرت بایزیڈ کی زیارت کیلئے حاضر ہوا اور آپ نے حضرت شفیق کا حال اس سے یو چھااوراس نے بتایا کہ دہخلوق ہے بالکل فارغ ہو کر اللہ تعالیٰ پر تو کل کی حالت میں بیٹھے َہوئے میں تو حضرت بایزیڈ نے فر مایا جب تم لوٹ کر جا ؤ تو اس سے کہنا کہ دیکھو! آ ئندہ اللہ تعالی کودورو ٹیوں کیلئے نہآ نریاڈ بلکہ جب بھوک لگےتواپنے ہم جنسوں سے دورو ٹیاں یا تگ کر کھالوادر تو کل کی کتاب ایک طرف اٹھارکھوتا کہ تمہارے ایک عمل کی نحوست سے وہ شہر اور ملک زمین میں نہ دهنس جائے۔ دوسری صورت یہ ہے کہ ریاضت نفس کیلئے سوال کو جائز قرارد یا ہےتا کہ اس کی ذلت بر داشت کریں اور دل پر اس کا رنج رکھیں یوں اپنی قیمت کا اندازه لگائیں که دوسروں کی نظروں میں ان کی کیا حیثیت ہے تا کہ تکبر میں اور کسی کو نکایف د بے میں متلا ہوجا نیں ، کیاتو نے نہیں دیکھا جب حضرت شیلی ، حضرت جنید کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت جنیڈنے ان ہے کہا'' اے ابو بکر! تمہارے ذہن میں نیز ھی نخوت بجری ہوئی ہے کہ میں خلیفہ اور امیر سامرہ کے دربانوں کے افسر کا بیٹا ہوں ،تم اس وقت تک کوئی کا منہیں کر کیتے جب تک تم بازار میں نکلوتو نظر آنے والے ہر آ دی سے سوال نہ کر و تا کہ تہمیں اپنی قیمت کاعلم ہو، حضرت شبلؓ نے ایسا ہی کیااور ہرروز آپ کا بازارست ہوتا گیا حتی کہ چھ سال کے عرصہ میں یہاں تک پہنچ گئے کہ سارے بازار میں گشت کیا لیکن کسی نے کوئی چیز بھی آ ب کونہ دی چتا نچہ داپس آ ئے اور حضرت جنیڈے اپنی حالت بیان کی حضرت جنیڈ نے فرمایا اے ابو کر ! اپنی قیمت جان لے کہ لوگوں کے ہاں تیری کوئی حیثیت نہیں لہٰذا اب نوَ بھی دل ان میں نہ لگاادرکسی قیمت پر بھی انہیں اختیار نہ کر۔ بیہوال ریاضت کیلئے تھا ند کدد نیا کمانے کیلیے حضرت ذوالنون مصری سے روایت کرتے ہیں کدانہوں نے بیان کیا، میرا ایک دوست تھا جو ہر معاملے میں میرے ساتھ موافقت کرتا تھا۔ حق تعالٰی نے اس کو اینے پاس بلالیااور دنیا سے نعت عقبیٰ کی طرف پہنچا دیا۔ میں نے اسے خواب میں دیکھا تو یو چھا کہ جن تعالیٰ نے تیر سے ساتھ کیا معاملہ کیا اس نے کہا جن تعالیٰ نے مجھے بخش دیا ہے

كشف المعجوب

میں نے یوچھا س خصلت کی دجہ ہے؟ تو اس نے بیان کیا کہ حق تعالٰی نے مجھےا پنے سامنے کھڑا کیا ادر کہا''میرے بندے! تم نے کمینوں ادر بخیلوں سے بڑے ربخ ادر بڑی ذلت اٹھائی ہے کہ ان کے سامنے ہاتھ پھیلائے ہیں ادر پھراس برصبر کیا ہے اس لئے میں یج بخش رہا ہوں اور تیسری اس صورت میں سوال کو جائز قرار دیا ہے کہ جب حق تعالٰی کی حرمت دعظمت کالحاظ رکھتے ہوئے لوگوں سے سوال کرے کہ وہ دنیا کا تمام مال حق تعالٰی کی ملیت شجھتے ہیں اور مالدارلوگوں کوالند تعالیٰ کا دکیل سجھتے ہیں، چنانچہ جو چیز ان کے نفس کے حصہ کی طرف لوٹتی ہے دوحق تعالی نے نہیں مائلتے بلکہ اس کے سی دکیل ہے مالگ لیتے ہیں اوراین بات اس دکیل سے کر لیتے ہیں ادرا یک شاہد کی نظر میں جو ہندہ حق تعالیٰ کی حرمت د اطاعت کالحاظ رکھتے ہوئے اس کے کسی وکیل کے سامنے اپنی حاجت میش کرے دہ اس ہے زیادہ بہتر ہے جوخداتعالیٰ کے سامنےاین ضرورت پیش کرتا ہو۔ پس غیرے ان کا سوال کرنا ان کے بارگاہ الہی میں حضور اور کامل توجہ کی علامت ہے نہ کہ غیب اور حق سے روگر دانی کی۔ میں نے سنا بے کہ حضرت کیجلی بن معانڈ کی ایک بٹی تھی ایک دن اس نے این ماں سے کہا مجھے فلاں چیز کی ضرورت ہے ماں نے کہا'' بیٹی ! خدا ہے مانگو ! بیٹی نے عرض کی امال جان ! مجھے شرم آتی ہے کہاینی ذاتی ضرورت حق تعالیٰ سے طلب کروں اور جو کچھ آپ مجھے دیں گی دہ ہمی تو خدا کے مال ہے ہی دیں گی جو میرے لیئے اس نے مقدر کررکھا ہوگا۔

پس سوال کرنے کے آ داب بیٹ کہ اگر تمہار بسوال کا مقصود تمہیں حاصل نہ ہوتو بھی زیادہ عملین نہ ہواور لوگوں کوتو اپنے در میان نہ دیکھے اور عورتوں سے اور بازاری لوگوں سے سوال نہ کر اور اپنا سوال صرف اس کے سامنے پیش کر جس کے مال کے حلال ہونے کا تمہیں یقین ہواور جہاں تک ہو سکے صرف اپنی ضرورت کے مطابق سوال کر اور اس سے سامان آ رائش و خانہ داری نہ بنا اور اس کو اپنی ملکیت نہ مجھ۔ صرف وقت کی ضرورت کا خیال رکھ آ تندہ کل کا اندیشہ دل پر نہ لا تا کہ ہمیشہ کی ہلا کت میں گرفتار نہ ہو جائے اور تن تعالیٰ کواپنی در یوزہ گری کا جال نہ بنا اورا پنی طرف سے تکلفا پار سائی پیدانہ کر کہ لوگ تیری پار سائی کو دیکھ کر تیچ کچھ دیں۔ میں نے ایک بز رگ کو دیکھا جو باحشمت صوفیہ میں سے تصرید وہ جنگل سے فاقے کی حالت میں سفر کی تکلیف اٹھاتے ہوئے کوفہ کے باز ار میں آئے اور ایک چڑیا کو اپنے ہاتھ پر بٹھائے ہوئے کہا کوئی اس چڑیا کی خاطر مجھے پچھ دید ہے لوگوں نے کہا اے فلاں ! تم یہ کیا کہتے ہو؟ انہوں نے فرمایا محال ہے کہ میں یہ کہوں کہ مجھے خدد کو اسطے بچھ دو کیونکہ حقیر دنیا کہتے ہو؟ انہوں نے فرمایا محال ہے کہ میں یہ کہوں کہ مجھے خدا اسل بھوڑا سابیان اس عنوان پر میں نے اختصار کو بیش نظر رکھتے ہوئے کہا ہے عالا نکہ اس میں تفصیل کی تخبائش موجودتھی۔ والٹد اعلم بالصواب۔

نکاح کرنے اور مجر در بنے کے آداب

شف المحجوب) 567 اور جب اولا دہوتو دہ اگر باپ سے پہلے ہی دنیا سے رخصت ہوجا یے توباپ کیلئے شفاعت کا ذکر بنے اور اگر باپ اولا دے پہلے فوت ہو جائے تو اس کیلیے دُعا کرتی رہے احادیث میں ہے کہ حضرت عمر بن الحطابؓ نے سیدہ فاطمہؓ بنت محمد مصطف ﷺ کی صاحبز ادمی سیدام کلٹو ہم کیلیے ان کے دالد حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ کے پاس پیغام نکاح بھیجااور ان سے درخواست کی تو حضرت علیؓ نے کہا وہ بہت کم سن ہے اور آپ بوڑ ھے آ دمی ہیں جب کہ میں سیدہ ام کلثوم کا نکاح اپنے بھیتیج حضرت عبداللہ بن جعفر سے کرنے کا ارادہ رکھتا ہوں حضرت عمر نے ایک آ دمی کے ذرایعہ پیغام بھیجا کہ 'اے ابوالحن! دنیا میں بوڑھی عورتیں بہت ہیں ام کلثوم کے ساتھ نکاح سے میرا مقصد شہوت کا دور کر نانہیں بلکہ نسل کا جارمى كرتاب كديش في يغير المصلح سي المارك كرتاب كد أن محسب ونسب ينقطع بالموت الاسسى وحسبى ويروى سبب و نسب ينقطع الأحسبي ونسبى ` ( ہر حسب دنسب موت کے ساتھ منقطع ہوجا تا ہے۔ ایک ردایت میں یوں ہے کہ ''میرے حسب دنسب کے علاوہ ہرسبب اورنسبت منقطع ہو جائے گ) اب میراسب آپ ہیں میں چاہتا ہوں کہ میرانسب بھی قائم رہے تا کہ میں قرابت رسول الله التي مي دونوں جانب محكم كرنے والا ہوجاؤں' چنانچہ حضرت على في بي سیدہ ام کلتوم سلام اللہ رضوانہ علیہا خطرت عمر کے نکاح میں دے دیں اور انہی سے زید بن عمر م يدا موت اور يغير المناقة فرمايات "مسكع السماء على اربعة على المال و الحسب والحسن واللين فعليكم بذات الدين فانة مااستفادا مربعد الاسلام خيـر مـن زوجة مومنة موافقة يسر بهااذا نظر اليهاً ''(عورتول كماته جار ديم *سے نکاح کیا جاتا ہے* مال یا حسب دنتسب یا حسن یا بھر دین کی دجہ سے پس تم دین کی بنیا د ہر نکاح کرد کیونکہ کوئی شخص اسلام کے بعد کسی چیز سے استفادہ ہیں کرتا جوایک موافقت کرنے دالی مومنه بیوی سے زیادہ بہتر ہو کہ جب دہ بیوی کو دیکھے توا ہے خوشی حاصل ہو ) یعنی اسلام

كشف المحجوب

کے بعد بہترین فوائدادراضا فے ایک موافقت کرنے والی مومنہ ہوی سے ہی حاصل ہوتے ہیں تا کہاس ہے محبت حاصل کریے، دین کے معاملے میں اس سے قوت حاصل کر یے اور د نیا میں اس سے باہمی محبت وتعلق پائے کیونکہ تمام وحشتیں تنہا کی میں ہیں اور تمام راحتیں صحبت میں اور رسول اللہ علیقہ نے فرمایا ہے 'الشیطان مع الواحد '' ( اس لیے آ دمی کے ساتھ شیطان ہوتا ہے ) درحقیقت مردیاعورت جب تنہا ہوتے ہیں تو شیطان ان کا ساتھی ہوتا ہے اوران کے دل میں شہوت کو ابھارتا ہے۔ اگر میان بیوی میں مجانست اور موافقت ہوتو حرمت ۔ ویا کدامنی کے معاملہ میں اس سے بہتر کوئی صحبت نہیں۔ اسی طرح اگر عورت ما موافق ہوتو اس کے ساتھ رہنے میں جورنج اور ذہنی کوفت ہے اس جیسی کوئی دوسری تکلیف نہیں۔ پس درولیش کوجا ہے کہ پہلے وہ اپنے معاملے میں خور کرے اور نکاح کرنے اور مجر در ہے کے فتنوں کواپنے دل کے سامنے پیش کرے تا کہ دہ اندازہ کر سکے کہ کون می آفت کو دور کرنا اس <u>ہے لیے زیادہ آ</u>سان ہے پھراس پڑ کس ۔ خلاصہ سیکہ بحر در بنے میں دوآ زمانتیں ہیں پہلی حضور الطبق کی سنتوں میں سے ایک سنت کا ترک اور دوسری اپنے دل میں نفسانی شہوت کی پر درش اور حرام کاری میں مبتلا ہونے کا خطرہ اور نکاح کرنے میں بھی ددآ فتیں ہیں ایک دل کاغیر حق میں مشغول ہونا اور دوسری جسم کا نفسانی لذت میں مشغول ہونا۔ اس مسئلہ کی اصل خلوت نشینی اور صحبت پسندی کی طرف راجح ہے یعنی جومخص لوگوں کے ساتھ اختلاط کو اختیار کرتا ہے اس کیلیے زکاح ضروری ہے اور جو محفص مخلوق سے کنارہ کشی کا متلاشی ہے اس كيليح بحردد بمازياده خوب بے يغيب حالية 'سيبرو اسب قالىفودون ''( بيا حت كروك تنها ، بن والے سبقت لے گئے ) حضرت حسن بصری کہتے ہیں ' ن جا ال م حفظون و هلک السمشقيلون''( ملك لوگ نجات یا گئے اور بوجھ دالے ہلاک ہو گئے ) حضرت ابراہیم خواصؓ سے روایت ہے کہ انہوں نے بیان کیا "میں ایک دیہات میں موجود ایک بزرگ کی زیارت کیلئے گیا، جب ان کے گھر میں داخل ہوا تو میں نے اسے اس طرح صاف تھرا پایا

كشف المحجوب)

جس طرح ادلیاء کرام کے عبادت خانے 'ہوتے ہیں ، اس میں د دمحراب بنے ہوئے تھے ایک میں وہ ہزرگ تشریف فرما تھا درود سرے میں ایک پاکیزہ اور روثن اخلاق بڑھیا بیٹھی ہوئی تھی۔ دونوں کثرت عبادت سے سے بہت زیادہ کمزور ہو چکے تھے، دہ دونوں میر کی آید ، پر بڑے خوش ہوئے میں قین روز تک دہ وہاں رہااور جب واپس جانا چاہا تو اس بز رگ سے در یافت کیا" بہ یا کدامنہ آپ کی کیالگتی ہیں؟''انہوں نے کہا ایک طرف سے میرے چکا کی بٹی ہیں اور ایک طرف سے میری ہوی ہیں'' میں نے کہا میں نے آپ کی صحبت میں گزارے ہوئے ان تین دن میں آپ میں بخت برگانگ دیکھی ہے انہوں نے کہا "باں پنیسٹھ برس سے یہی کیفیت ہے میں نے کہا جھے اس کا سب بتا یے انہوں نے کہا جان لوکہ ہم یجین میں ایک دوسرے کے عاشق تھے ادراس کا باپ میرے ساتھ اس کا نکاح نہ کرتا تھا کیونکہ ہماری آپس کی محبت اس کے علم میں آ چکی تھی۔ ہم نے کافی عرصہ اس بات کا رنج برداشت کیا یہاں تک کہ اس کا دالد فوت ہو گیا میرے دالداس کے چیا بھی تھے انہوں نے میرے ساتھ اس کا نکاح کر دیا۔ جب ہم پہلی رات ایک دوسرے کے پاس ہنچے تو یہ مجھے کہنے لگی' تم جانتے ہو کہ خدائے تعالٰی نے ہمیں س نعمت سے مرفراز فرمایا ہے کہ ہمیں ایک د دسرے کے ساتھ ملا دیا اور ہمارے دلوں کوآ ز مائٹوں اور مصیبتوں ہے نجات دے دی۔ میں نے کہا'' ہاں' تواس نے کہاتو پھر ہم آج کی رات اپنے آپ کونفسانی خواہشات سے بازرکھیں گے ادراین مراد کو یاؤں یلے کچلتے ہوئے اس نعمت کے شکریہ میں اپنے اللّٰہ کی عبادت کریں گے ' میں نے کہا تھیک ہے دوسری دات بھی اس نے یوں بی کہااور پھر تیسری رات میں نے کہا دیکھودورا تیں ہم نے تمہارے کہنے پر نعمت خدادندی کے شکرانے میں گزارلیس ہیں آج کی رات میرے کہنے پر آ ذکہ اللہ کی عبادت کریں آج ساٹھ ادریا کچ سال ہو چکے ہیں کہ ہم نے ایک دوسرے کوچھونے کی نیت ہے دیکھا تک نہیں اور تمام عمر نعمت کے شکر میں گزاردی ہے۔



كشف المجرب

ورولیش کی ہلا کت ہے جس طرح کہ دولتہند آ دمی کی خرابی اس کے گھر اور گھر بلو سامان کی خرابی میں ہوتی ہے۔ پس جو کچھ درویش کا بگڑ جائے اس کا کو ئی عوض نہیں ہو سکتا۔ ہمارے ز مانے میں میمکن نہیں رہا کہ سی کوالسی عورت نصیب ہوجائے جوزیا وہ مطالبات اور فضول و محال امورکوطلب کے بغیر اس کے ساتھ موافقت کرے، اس لئے ایک گروہ نے مجرد اور بلکا ر مناا فقیار کرلیا ہے اور اس حدیث مبارکہ پڑ کس کرلیا ہے جو پیغ بر علیہ سے ارشاد فرمایا'' خیر الناس في آخر الزمان خفيف الحال قيل يا رسول الله وَمَا خضيف الحال قال الذي لا اهلَ لمة ولد له '' ( آخرى زمان يس بهترين لوك وه مول 2 جونفيف الحال موں کآب سے بوچھا گیایار سول اللہ علیظہ وہ خفیف الحال کون ہوگا؟ تو آب نے فرمایا وہ جس ک ندابلیہ ہوگی نداولا د ) نیز آپ نے فرمایا''سیرواسبق المفودون ''( تم ساحت کرو کہ تنہا رہنے والے سبقت لے گئے )مشائخ طریقت کا اس پر اجماع ہے کہ بہترین اور افضل لوگ دہ ہیں جو تجرد کی زندگی گزاریں بشرطیکہ ان کا دل آ فات سے خالی ہواوران کی طبیعت گناہوں کے ارتکاب کے اراد ہے اور شہونوں سے اعراض کرتی ہو۔ عام لوگ نکاح کرنے کیلئے پیغ بر بیلیت کی اس حدیث کو ججت بتاتے ہیں کہ آپ نے فرمایا''حبیت اِلَّی مِنْ دنيا كم ثلاث الطيب والنساء وَجعِلَت قره عيني في الصلوة ''(تمهاري دنياكي چيز ون یل سے تین چیزیں میرے لئے محبوب بنائی گئی ہیں۔خوشبو،عور میں ادر میری آنکھوں کی تصندك نماز میں ہے،ادر كہتے ہيں كہ جب عورتيں حضور عليه كومحبوب تحسين تو پھر نكاح ہى تج د سے اضل ہے ) میں کہتا ہوں کہ پنجبر ﷺ نے فر مایا ہے کہ کِسی حوفتان الفقوو الجھاد ''( مجھے ددیشے پیند میں ۔فقرادر جہاد ) پس وہ ان پیثوں سے کیوں دست بردار ہوجاتے ہیں کہ اگرعور قبل آ پ کو پند تھیں تو فقر اور جہاد بھی 🖲 آ پ کو پند تھا۔ کپس ان خواہش پرستوں کو چونکہ عورتوں کی طرف رغبت زیادہ ہوتی ہے اس لئے اپنی خواہش کو پنج سرطان ک بیند کا نام دے دیتے ہیں،اگر کوئی شخص بچاس سال تک بھی اپنی خواہشات کا تابع ہوتے

ہوئے رہے محصار ہے کہ میں سنت کا متبع ہوں تو بڑی بخت غلطی میں مبتلا ہے۔خلاصہ سے کہ حضرت آ دم علیه السلام کیلئے جو پہلافتنہ مقدر ہواوہ ایک عورت کا فتنہ بی تھااور ہابیل وقابیل کے جھکڑ بے کی صورت میں جو پہلافسادد نیامیں نمودار ہوادہ بھی ایک عورت کی دجہ سے ہی تھا اور جب د دفرشتوں باردت و ماردت کواللہ تعالیٰ نے مزاد بنا جاہی تو اس کا سبب بھی ایک عورت ہی تھی اور ہمارے زمانے تک وینی اور دنیاوی تمام فتنے عورتوں کے ہی ہیں۔ پیغمبر مالیہ علیقہ نے فرمایا ہے کہ ماتسر کت بصدی فتة اختر علی الوجال من النساء '' ( ٹی نے اپنے بعد مردوں کیلیۓ عورتوں نے زیادہ ضرر رساں کوئی فتنہ ہیں چھوڑا) پس عورتوں کا فتنہ جب خاہر میں اتنابڑا ہے تو باطن میں سیکتنا بڑا ہو گا اور میں علی بن عثان ہجو رکی کوخود گیارہ سال تک خداوند تعالی نے نکاح کی آ ز مائش سے بچائے رکھاا در پھریجی مقدرتھا کہ میرے اندرفتنه بیداکردیا اور میرا ظاہر وباطن ایک پری صفت کا اس کے دیکھے بغیر اسیر ہو گیا اور میں ایک سال تک اس میں ایسامنتغرق رہا کہ قریب تھا کہ میرادین مجھ پر بتاہٰ ہو جائے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے کمال الطاف اور اپنے پور فضل سے میرے دل کو ہلاک ہونے کے بچالیاادر مجھےا پنی رحمت کے ذریعہ اس سے نجات نصیب فرمادی۔اللہ کی اس عظیم نعمت پر میں اس کاشکر ادا کرتا ہوں۔خلاصہ کلام یہ ہے کہ طریقت کی بنیاد مجر در بنے پر رکھی گئی ہے، انسان جب نکاح کر کےصاحب عمال بن جاتا ہےتو اس کا جال متغیر ہوجا تا ہے پھرنفسانی خواہشات کے لینکروں میں ہے کسی نشکر کی آ گ کوبھی بچھایانہیں جا سکتا کیوں جو خرابی خود تیر اندر سے بیدا ہوئی ہے اس کے دور کرنے کا سامان بھی تو خود بچھ پر ہی موقوف ہے کہ دوسرے کو کیا ضرورت ہے کہ تیری اس آفت کو تجھ سے دور کرے اور شہوت کا از اللہ دد چنہ ول سے ہوسکتا ہے ایک بید کہ جوانسان کے تکلف اور کوشش سے زیر ہو سکے اور دوسرے بیر که ده انسان کے مجاہدہ اور کسب سے باہر ہو۔جو چیز انسانی تکلف دکوشش کے تحت ہے دہ تو ہوک ہے کہ اس سے بھی شہوت زائل ہوتی ہے اور جو چیز انسان کے مجاہدہ سے باہر ہے دہ

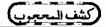
كشف المحجوب

ہو بیقرار کرنے والاخوف خدا ہے یا پھر حق تعالٰ کی تجی محبت ہے جو ہمتوں کو کام میں لانے · ۔ مجتمع ہوتی ہےادرمحبت کا غلبہ خود بخو دجسم کے اعضا میں اس شہوت کو پرا گندہ کر دیتا ہے ادرتمام حواس کوان کے شہوانی ادصاف ہے معزول کر دیتا ہےاورانسان کو کمل طور پر شہوت ے دور کر کے تمام بہود گیاں اس سے فانی کر دیتا ہے حضرت احد سرحی جو مادر النہر میں میرے دوست بتھادر بڑے صاحب<sup>ح</sup>شت بزرگ بتھان سے لوگوں نے کہا کہ کیا آ پ نکاح کی ضرورت محسوس کرتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا د دنہیں' او گوں نے در یافت کیا اس کی کیا وجہ ہے؟ تو فر مایا اس لیے کہ میں اپنے معاملے میں کبھی تو حاضر ہوں اور کبھی غائب جب میں غائب ہوتا ہوں تو مجھے کونین میں ہے کسی چیز کی یادنہیں آتی ادر جُب میں حاضر ہوتا تواپے نفس کواس طرح رکھتا ہوں کہ جب اس کوا یک رد ٹی مل جائے تو دہ سمجھتا ہے کہ <u>مجھے</u> ہزاروں حوریں ٹل گئی ہیں پس دل کی مشغولیت بہت بڑا کا م ہے جو چیز تمہیں پند ہے اسے اختیار کرلو! اور ایک اور گروہ کہتا کہ ہم نکاح اور مجر در بنے والوں کی حالتوں میں اپنا اختیار منقطع کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ ہمارے لیے نقذ پر سے اور پر دہنیب سے کیا خلاہر ہوتا ہے اگر مجر در ہنا ہمارے حصہ میں آتا ہے تو ہم اس حالت میں پا کدامن رہنے کی کوشش کریں گےادرا گرتقذ ریالہی ہے ہمارے حصہ میں نکاح کرنا آتا ہے ہم سنت کا اتباع کریں گے ادر دل کو فارغ رکھنے کی کوشش کریں گے کیونکہ جب بندہ کیلئے حق تعالٰی کی حفاظت شامل حال ہوتو بندہ کا مجرد رہنا بھی حصرت یوسف علیہ السلام کی طرح ہوتا ہے کہ ز لیخا کی آ ز مائش کے دفت اپنی مراد پر قادر ہونے کے باوجود آپ نے اس سے روگردانی کی ادر جب زلیخانے آپ کے ساتھ خلوت کی تو آب اپنفس کی خواہشات کو مغلوب کرنے ادرنفس کے عیوب کود کیھنے میں مشغول ہو گئے ۔اس طرح اگرانسان کوحق تعالٰی کی حفاظت حاصل ہوتو ذکاح کی حالت میں اس کا نکاح حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نکاح کی طرح ہو گا کہ جن تعالیٰ ہے آ پ کو جو کامل در جے کا اعتماد حاصل تھا اس کی دجہ سے انہوں نے اپنے

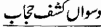
شف المحجوب)

اہل وعیال میں مشغول ہو کر خدا تعالیٰ کو فراموش نہیں کیا یہاں تک کہ جب حفزت سارۃ کو رشک ہوا دراپنی غیرت کا مسلہ بنالیا تو حضرت ابراہیم علیہ السلام سیدہ ہاجرۃ اوراپنے بیٹے اساعیل کو لے گئے اور ایک بے آب و گیاہ دادی ( کم معظمہ ) میں لے جا کر چھوڑ آئے اور خدا کے سپر دکر کے اپنا مندان سے موڑ لیاحتی کہ جن تعالیٰ نے اپنی حفاظت میں لے کر ان کی خودا پنی مرضی کے مطابق پر درش کی ۔ پس انسان کی ہلا کت نہ تو نکاح کرنے میں ہے نہ اس کی محرد رہنے میں، بلکہ اپنا اختیار ثابت کرنے اور اپنی خواہشات کا اتباع کرنے میں اس کی مصیبت وہلا کت ہے۔

یس عیال دار ہونے کے آ داب کی شرط یہ ہے کہ نکاح کے بعد روزانہ کے وفلائف میں سے کوئی دظفیہ نوت نہ ہونے یائے ۔سلوک کے احوال ضائع نہ ہوں ،اوقات کار میں بذکلمی پیدانہ ہونے پائے۔اپنے اہل دعیال سے شفقت کا برتا وُ کرے، ان کیلئے امداد نہ لے تا کہ اس طرح جب اس کوکوئی فرز ندنصیب ہوتو وہ بھی انہی شرائط کا یا بند ہواور یاک باز ونیک کردار ہو۔ حکایات میں معروف ہے کہ حضرت احمد بن حرب نیٹنا پورٹ ایک دن سادات ادرروسا کی ایک جماعت کے ساتھ تشریف فر ما تھے جو آپ کوسلام کرنے حاضر ہوئے تھے کہ آپ کا شراب خور بیٹا نشے میں ڈھت، ساز بجا تا اور راگ گاتا ہوا اندر داخل ہوااور بے حرمتی کرتا ہوا بے دھر ک وہاں سے گز رگیا اور کسی کی اس نے برداہ نہ کی۔جس ہے وہ سب رنجید ہ خاطر ہو گئے ۔حضرت احمدؓ نے جب ان کواس حالت میں دیکھا تو پو چھا کہ تمہیں کیا ہو گیا ہے کہتم سب کی حالت متغیر ہو گئ ہے؟ انہوں نے عرض کی کہ آ پ کے اس صاحبزادے کے اس حالت میں آپ کے پاس سے گزرنے پر ہم تشویش زدہ ہو گئے میں کہاس نے آپ کی کوئی پرداہ ہی نہیں گی' حضرت احمدؓ نے فرمایا''وہ اس معاملے میں معذور ہے کیونکہ ایک رات ہمار بے کھانے کیلیے ہمار بے ہمسا یہ سے کھانا آیا جسے ہم نے اور میری اہلیہ نے کھالیا پھر ای رات ہم نے آپس میں صحبت کی جس سے بیلڑ کا رحم مادر میں



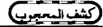
شف المحجوب



صوفیہ کے کلام، ان کی اصطلاحات اور حقائق کا بیان اللد تعالی تمہیں سعادت مند کرے جان لو کہ ہرفن والوں ادر ہر معاملہ دالوں کے آپس میں اسرار بیان کرنے کیلئے کچھ خصوص عبارتیں اور اصطلاعیں ہوتی ہیں جن کے معنی ان کےعلادہ دوسر لوگ نہیں سمجھ سکتے۔ان اصطلاحوں کوضع کرنے میں ان کے دومقصد ہوتے ہیں ایک تواچھی طرح سمجھا نا ادرمشکل با توں کو آسان کر نامقصود ہوتا ہے تا کہ مرید کو سمجھا نا آ سان ہو۔ادر دسراان لوگوں سے اسرار رموز کو چھیا نامقصود ہوتا ہے جواس علم کے اہل نہیں ہوتے ادر اس کے دلائل بڑے داضح ہیں ۔ جیسا کہ اہل لغت اپنی وضع کردہ اصطلاحات مير مخصوص بين به مثلاثعن ماضي ونعن متنقبل صحيح ومعتل واجوف ادرمضاعف و ناقص دغيره ادرعكم نحودا لےاپنی وضع كرد ہ عبارات ميں مخصوص ہيں مثلار فع ،ضمہ،نصب ، فتح، خفض ، کسر ، جزم ، منصرف ادر غیر منصرف دغیرہ۔ادرعلم عروض اپنی وضع کردہ اصطلاحوں ہے مخصوص بين جبيبا كهفردوز دج بضرب تقشيم ،كعب وجذر ،رضافت دخصيف وتنصيف اورجمع وتفريق وغيره به اورفقههاا يني وضع كرده اصطلا حات سيخصوص بيں مثلا علت ومعلول قياس و اجتهاد اور دفع و الزام وغيره اور محدثين اين بنائي موئي عبارات سي مخصوص بين مثلا میند د مرسل، احاد دمتواتر اور جرح د تعدیل دغیرہ اور شکلمین اپنی بنائی ہوئی اصطلاحوں کے ساته مخصوص بين مثلأ عرض دجوهر، كل دجز دجسم وحدوث جبر دخير ادر بيولي وغيره ليس اس گردہ صوفیہ کے بھی اپنے گفتگو کو ظاہر کرنے اور چھپانے کیلیے الفاظ مخصوص ہیں تا کہ ان کے ساتھ د ہطریقت میں تصرف کریں ادرجس کو چاہیں اپنے مقصود سے آگاہ کریں ادرجس کو چاہیں اس سے اپنے مقصود کونفی رکھیں ..... پس میں انشاءاللہ ان کلمات کا تشریح کے ساتھ بیان کروں گااور فرق کردں گا کہا کیہ کلمہ اور دوسر ےکلمہ سے صوفیہ کی مراد کیا ہوتی ہے تا کہ

كشف المحجوب

تجھ کوادراس کناب کو پڑھنے والے دوسرے لوگوں کو پورا پورا فائدہ ہواور مجھے نیک ڈعائیں حاصل ہوں ..... پس ان اصطلاحوں میں سے'' حال اور وقت'' بھی ہیں اور ان دونوں کے در میان فرق بد ہے کہ وقت اس طا کفہ کے درمیان ایک مشہور اصطلاح ہے اور اس کے متعلق مشائخ کا بہت سا کلام ہے البتہ میرا مقصداس کی تحقیق کرنا ہے نہ کہ بیان کو طول دینا۔ پس دقت وہ حالت ہوتی ہے کہ ہندہ اس کی دجہ سے ماضی ادر منتقبل سے بالکل فارغ ہوجائے چنانچہ تق تعالیٰ کی طرف سے اس کے دل پرالی حالت دارد ہوا دراس کا باطن یوں مجتمع ہوجائے جیسا کہ مکاشفہ کی صورت میں ہوتا ہے کہ نہ اس کو گزشتہ زمانے کی یاد آتی ہے ادر نهآ ئندہ کی کوئی سوچ پس اس معاملہ میں تمام لوگوں کودسترس حاصل نہیں ہوتی اور دہنہیں جانتے کہ ہمارا گزرا ہوا دقت کس حالت پر گزراادر ہماری آئندہ عاقب کیا ہوگی۔سوائے ان لوگوں کے جوصاحب دفت ہوتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں کہ ہماراعلم سابقہ حالت اور انجام کار کاادرا کے نہیں کرسکتا اور ہم کو دفت کی حالت میں حق تعالیٰ کے ساتھ ایک اچھی کیفیت حاصل ہے کیونکہ اگر ہم آئند وکل میں مشغول ہوجا کیں یا آئندہ کے اندیشے ہمارے دل پر گزرنے لگیں تو ہم وقت سے مجوب ہو جائیں گے اور مجاب ایک بہت بڑی پر دیٹان حالی ہے پُں جس کسی کو دہاں تک دسترس حاصل نہیں ہوتی اس کیلیج اس کو سجھتا محال ہے۔جیسا کہ حضرت ابوسعید خراز کہتے ہیں کہ ابناوقت عزیز کسی عزیز ترین چیز کے سواکسی میں مشغول نه کر دادر بندہ کی عزیز ترین چیز ماضی ادر منتقبل کے درمیان اپنے وقت کوخدا تعالی کی یا د میں مشغول ركهنا به اوررسول التُستَلِينية في فرمايا ب لِي حَتْ اللَّيهِ وقت لاَ يسعنى فيه ملک مقرب وَلا بنی موسل<sup>°</sup> "(میرے لئے اللہ کے ساتھ مشاہرہ کا ایک مخصوص وقت ہے کہ اس میں میرے ساتھ نہ کسی مقرب فریتے کی گنجائش ہوتی ہے نہ کسی بنی مرسل کی ) یعنی مجھے جن تعالیٰ کے ساتھ ایساد قت حاصل ہے کہ اس میں ہزار ہا جہانوں **میں** سے کسی چیز کامیرے دل برگز رنہیں ہوتا اور نہ ہی میری نگاہ میں ان کی کوئی قیت ہوتی ہے یہی ہجہ ہے



کہ جب معراج کی رات زمین وآسان کی تمام خوبصور تیوں کوآپ کے سامنے پیش کیا گیا تو آب نے کسی چیز کی طرف نگاہ نہ کی یہاں تک کہ تن تعالیٰ نے فرمایا'' مَسادًاغ الْبَصَرُ ومَاطَعْي "(آپ كَانْكَا،تجليات البي تن تِنْ نِداً كَرِدِهي) كَيوْنَكْ مُصطفَ سَيَلْتُو عزيز تصادر عزیز کوعزیز کےعلادہ کسی چیز میں مشغول نہیں کرتے۔ پس موحد کے دد دقت ہوتے میں ایک حالت فقد کا دقت ادر دوسرا حالت د جد کا دقت ۔ پہلاتوان میں حق تعالیٰ سے فراق کے کی میں ہے جب کہ دوسرا دصال کے کل میں اور در دیش ان دونوں ادقات میں مجبور ہوتا ہے کیونکہ دصل کی حالت میں اس کا وصل حق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے ادر فصل کی صورت میں بھی میصل حق تعالیٰ سے ہی ہوتا ہے اور ان معاملات میں اختیار ادر اپنا کا اکتساب ہرگز ثابت نہیں ہوا کرتا کہاس کودردیش کی صفت قرارد ہے سکیس چنا نچہ جب بندہ کااپنااختیاراس کے معاملہ میں ختم ہو جاتا ہے تو دہ جو کچھ بھی کرتا ہے دقت ادر مشاہدہ حق کی دجہ سے کرتا ہے.....حضرت جنید ؓ سے متعلق آتا ہے کہ انہوں نے فرمایا ''میں نے ایک دردیش کوجنگل میں ایک کیکر کے درخت کے پنچ تخت جگہ پر بڑی مشقت اور ریاضت کرتے ہوئے دیکھا تو میں نے یو چھا ''اے بھائی اس مشکل ترین مقام پرادراس حالت میں تجھے کس چیز نے يهال بتحاركها باس في جواب دياكة "ميس اس لي يد تكليف يهال برداشت كرر با موں کہ مجھے مقام دفت حاصل تھا جواس جگہ مجھ سے ضائع ہو گیا ہے اب میں یہاں افسوسنا ک حالت میں بیٹھا ہوں میں نے پوچھا کتنے عرصہ ہےتم یہاں بیٹھے ہو؟ اس نے جواب دیا <sup>در ش</sup>خت بارہ سال ہو چکے ہیں اب آ پ بھی میرے لئے ذعا کریں کہ مجھے میری مراد حاصل ہو جائے حضرت جنیڈ کہتے ہیں کہ میں دہاں سے جج کیلئے جلا گیا اور مکہ مکر مہ میں اس کیلئے دُعا کی جو تبول ہوگئی ادردہ در دلیش اپنی مراد کو پنج گیا ادر میں جب دالیس آیا تو پھر بھی اس کو اس جگہ بیٹھا ہوا یا یا'' میں نے یو چھا'' اے جوانمرد! جب تمہیں تمہارا کھویا ہوادقت حاصل ہو گیا ہےتو تم یہاں سے چلے کیون نہیں جاتے؟ اس نے جواب دیا'' اے شخ میں نے اس جگہ کو

579

تتف المحجوب

اب لازم پر لیا ہے کہ جو میرے لئے محل وحشت بھی کہ میں نے اپنا سرمایہ یہاں گم کیا تھا اب کیا میرے لئے بیمناسب ہے کہ جس جگہ پر میں نے اپنا کھویا ہوا سرمایہ دوبارہ حاصل کیا ہے اور دہ میرے لئے محل انس بن گیا ہے اس کو چھوڑ دوں'' شخ ! آپ سلامتی کے ساتھ تشریف لے جائے۔ میں تواپتی خاک کو اس جگہ کی مٹی کے ساتھ ملا دوں گا تا کہ قیا مت کے دن یہاں سے بی سراٹھاؤں کہ بیجگہ میری محبت کا مقام اور میری خوشیوں کامحل ہے۔ شعر: فک ل امر کی یُو تھی المج میل محبب'

وكل مكان ينيت الغرى طيب"

(پس جس محفض کے ذریعہ کو کی حسین تحفہ بھیجتا ہے وہ بھی پیارا ہوتا ہےاور جو مکان عزت پیدا کرے وہ بھی پسندیدہ ہوتا ہے )

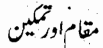
زائل نہیں ہوجاتی۔

كشف المحجوب)

اور درویش کا حال اس کی طرف ہے وقت پر دہ حالت ہوتی ہے جو اس کو مزین کرتی ہے جس **طرح ک**ردوح جسم کومزین کرتی ہےاور لامحالہ دفت حال کاتشاج ہوگا کیونکہ وقت کی صفائی حال کی وجہ سے سے اور اس کا قیام بھی اس کے ساتھ ہے، پس جب سا حب وقت، صاحب حال ہوجاتا ہے تو اس سے تغیر منقطع ہو جاتا ہے اور وہ اپنے معاملہ میں صاحب استفامت ہوجاتا ہے کیونکہ جب تک وقت حال کے بغیر ہواس کیلئے زوال ممکن ہوتا ہے لیکن جب حال اس کے ساتھ پوست ہو جائے تو اس کے تمام حالات دقت ہی ہو جاتے ہیں اور پھراس پرز وال ممکن نہیں رہتا اور تجلیات الہی کی جوآ مدہوتی ہے وہ خطا اور ظہور کی دجہ سے ہوتی ہے جیسا کہ اس سے پہلے صاحب دقت کیلئے نازل ہونے دالا دقت ہوتا ہاور حمکن دفت کیلیے مخطت جائز ہوتی ہے اور جب صاحب غطت پر نازل ہونے والا حال ہواور متمکن دقت تو اس یرغفلت طار کی نہیں ہوتی کیونکہ صاحب دقت برنو غفلت ممکن اور جائز ہے کیمن صاحب حال کیلیے غفلت ہر گز جائز نہیں .....اور مشائخ نے یہ بھی کہا ہے کہ "الحالُ سكوتُ اللسان في فنون البيان " ( حال بر *ي كما حب* حال كى زبان بيان کے تمام فنون میں خاموش ہوجائے ) یعنی صاحب حال اپنی حالت بیان کرنے سے خاموش ہوجائے اور اس کا معاملہ خود اس کے حال کو بیان کرے، یہی دجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہا تھا کہ السوال عن الحال محال ''( حال کے بارے میں سوال کرنا بڑا تحال ہے ) کیونکہ حال کوالفاظ میں بیان کرنامکن نہیں اس لئے کہ حال نام ہی فنائے مقام کا ہے۔۔۔۔اوراستاد ابوعلى دقاقٌ کہتے ہیں کہ اگر دنیایا آخرت میں تجھے خوشی پارنج حاصل ہےتو تیری ای کیفیت کا نام وقت ہے کیونکہ بیسب کچھ دقت کا ہی حصہ ہے جب کہ حال اس طرح نہیں ہوتا کیونکہ وہ توحق تعالی کی طرف سے بندے پر دار دہونے والی ایک داردات ہے کہ جب وہ طاری ہوتی ہے تو ہر چیز کو دل نے نفی کر زیتی ہے جیسا کہ حضرت ایقوب علیہ السلام چونکہ

كشف المحجوب

صاحب ونت تصاس لت بھی تو حضرت بوسف علیہ السلام کے فراق میں آپ نے اپنی آئکھیں سفید کر لی تھیں اور ایک وقت آیا کہ وصال کی حالت میں وصال کے ذریعہ آپ بینا ہو گئے بھی تو آپ فراق ہے بال کی طرح اور بھی گریہ ہے ریش قلم کی طرح اور بھی ردح ے بغیر محض جسم کی طرح ادر کمجی خوشی سے سرایا مسرت بن جاتے تھے الیکن حضرت ابرا <del>ت</del>یم علیہ السلام چونکہ صاحب حال تھے اس لئے ندانہوں نے فراق کی کوئی پرداہ نہ کی اور نہ مملَّین ہوئے نہ وصال کو کوئی اہمیت دی کہ کوئی خوشی محسوں کرے۔ستارے چاندا در سورج سب ان کے حال کی مدد کرتے تھا در آپ ہر چیز کے دیکھنے سے فارغ ہو چکے تھے تھ کہ آ پ جس چیز کوبھی دیکھتے اس میں حق تعالیٰ آ پ کونظر آیا اور آ پ کہتے ''لا اُحب الافلین '' ( میں مجہب جانے دالوں سے محبت نہیں کرتا ) پس صاحب دفت کیلئے یہ جہان کبھی تو ایک جہنم بن جاتا ہے کیونکہ وہ مشاحد ہ سے نیست میں ہوتا ہے اور محبوب کو نہ پانے کی وجہ سے اس کاول دحشت کدہ بن جاتا ہے اور بھی حق تعالی کی طرف سے ہروفت اس کو ملنے والی نعمت کی خوشی میں اس کادل جن کی طرح ہوجا تا ہے بھرصا حب حال کو بجاب حاصل ہو یا مشاہدہ کی نعمت یا کوئی آ ز مائش تمام حالتیں اس پر یکساں ہوتی ہیں کیونکہ وہ مقام حال سے وابستہ ہوتا ہے۔۔۔۔ پس حال حق تعالی کے مطلوب کی صفت ہے جب کہ وقت مرید کا درجہ ہے۔ ایک تو وقت کی راحت میں اپنے آپ میں باہوش ہوتا ہے اور دوسرا حال کی خوشی میں حق تعالی کے ساتھ مدہوش! پس ان دونوں سرتیوں میں بہت بڑافرق ہے۔واللہ اعلم بالصواب۔



صوفیہ کے درمیان رائج اصطلاحات میں سے مقام اور تملین بھی ہیں ان دونوں کے درمیان فرق سے کہ'' مقام طالب حق کے اپنے مطلوب کے حقوق کو پوری کوشش اور نیک فیتی کے ساتھ پورے کرنے سے عبارت ہے ادر مریدان حق میں سے ہرایک کیلئے



نشف المحجوب

ایک مخصوص مقام ہے کہ ابتدا میں طلب حق کیلئے وہی ان کا سبب ہوتا ہے اور باد جود یکہ طالب ان مقامات میں سے ہرمقام ہے داقف ہوتا ہے ادران سے ہرایک پراس کا گزر ہوتا ہے لیکن اس کا قرارایک پر بھی جا کر ہوتا ہے کیونکہ دہ مقام اور اس کا ارادہ اس کی فطرت ادر ترکیب بدنی سے متعلق ہوتا ہے نہ کہ اس کی روش اور معاملہ سے جیسا کہ اللہ عز دجل نے ايخ كلام مقدس من مم روى بي أوَما منسا إلا له مقام " معلوم " (اور بهارى طرف سے ہرایک کیلئے ایک متعین مقام ہوتا ہے) <sup>پ</sup>س حضرت آ دم علیہ السلام کا مقام · «توبهُ تحا- حضرت أوح عليه السلام كامقام زبرتما حضرت ابرا بيم عليه السلام كامقا م تسليم قعا، حضرت موئ عليه السلام كامقام انابت تقاحضرت دادُ دعليه السلام كامقامتم تقاحفرت عيسى عليه السلام كامقام اميد تقاحضرت يجي عليه السلام كامقام خوف قعاادر جمار يغيبر عضف كا مقام ذکرتھا۔ اگر چہان میں سے ہرایک کوتمام مقامات میں سیر حاصل تھی کیکن بالاخر ہرایک کارجوع اس کے اپنے اصلی مقام کی طرف ہی تھا۔ میں نے محاسبی حضرات کا مذہب بیان کرتے ہوئے مقامات سے متعلق کچھ بیان کردیا تھا ادر حال دمقام کے درمیان فرق بیان کیاتھا۔ تاہم اس جگہ بھی اتنابیان کئے بغیر چارہ نہیں لہذا جان لو کہ جن تعالیٰ کا راستہ تمن قسم یر ہے ایک مقام دوسرا حال اور تیسر آتمکین ۔ حق تعالیٰ اپنے تمام انبیاء کرام کواپنا راستہ بیان کرنے کیلئے ہی مبعوث فرمایا تھا تا کہ وہ مقامات کا تھم بیان کریں اور اس طرح ایک لاکھ چوہیں ہزارا نبیاء کرام اتنی تعداد میں ہی مقامات کو جانتے ہوئے دنیا میں تشریف لائے تھے اور ہمارے پیغ سطان کی تشریف آ دری ہے ہرمقام دالے کیلئے ایک حال طاہر ہواارد ہاس درجہ پر پہنچ گیا کہ لوگوں کا کسب ان سے منقطع ہو گیا یہاں تک کہ لوگوں پر دین کلمل ہو گیا اور نعمت خدادندى آخرى حدتك بي كلى حتى كدين تعالى في فرمايا كم ألْيوم أكْسَمَكْتُ لَكُمُ دِينَنَكُمُ وَٱتْمَمْتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتَى وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِيناً "( آج م ن تمهار \_ لیئے تمہارادین کھل کردیا اور تم برایٹی فعت بوری کردی اور تمہارے لئے اسلام کودین کے طور

كشف المحجرب

یر بند کرایا تو حضور تلاق کتشریف لانے اور دین کمل ہوجانے پر متمکنوں کیلیے تمکین ظاہر ہو گئی .....اور اگران تمام کے احوال شار کرنا چاہوں اور تمام مقامات کی شرح کرنا جاہوں تو اصلی مقصد سے باز رہ جاؤں گا۔ تاہم تملین محققین کے کل کمال میں اور درجہ اعلیٰ میں اقامت پذیرہونے سے عبارت ہے۔ پس اہل مقامات کا مقامات سے تو آ گے گز رنا مکن ہے لیکن درجہ کمین سے آ گے گز رنا محال ہے کیونکہ مقام تو مبتدی حضرات کا درجہ ہے جب کہ مکین منتمی حضرات کی قرارگاہ ہے۔ ابتداء سے انتہا کی طرف گزرتو ہوتا ہے لیکن انتہائی مقام ہے آ کے گزر جانے کی کوئی تخبائش نہیں ہوتی اس لئے مقامات راہتے ک منزلیں ہیں جب کی مکین بارگاہ خدادندی میں قرار کا نام ہے دوستان الہی راستے میں غائب ادر منازل میں بیگانہ ہوتے ہیں ان کا باطن بارگاہ الہی میں ہوتا ہے اور حق تعالی کے حضور اسباب وآلات ایک آفت اور سامان غیبت ہوتے ہیں ..... جاہلیت کے دور می شعرائے مدوحین کی مدح میں بیہ معاملہ کرنے تھے کہ جب تک بچھ عرصہ نہ گز رجا تاشعرادانہیں کرتے یتھے چنانچہ کوئی شاعر جب اپنے مدوح کے سامنے پہنچتا تو آپنی مکوار کھینچ لیتا اور اپنی سواری کے یاؤں کاٹ ڈالٹااور پھروہ تکوار بھی تو ڑ ڈالٹااوراس سے بیٹطا ہر کرما مراد ہوتا تھا کہ بچھے سواری کی صرف اس لیے ضرورت تھی کہ آپ کے حضور پہنچنے کی مسافت طے کر سکوں اور تکوار کی ضرورت اس لیے تقلی کہ میں اپنے ان حاسد دں کا مقابلہ کر کے ان کی کوششوں کو ناکام بناسکوں جو مجھے آپ کی فد مت میں حاضری سے روکنے دالے تتھاب جب میں آب کے حضور پینچ چکا ہوں تو مسافت طے کرنے والے آلہ کی مجھے کمیا ضرورت رہ گئی ہے اس لیے سواری کوتش کر دیا ہے تیرے در بار سے لوٹ کر جانا میں جائز نہیں سجھتا ادر تکوارکواس لیے توڑ ڈالا ہے تا کہ آپ کی بارگاہ سے تعلق ختم کرنے کا میرے دل میں خیال بھی نہ گررے یوں جب چندروز گزر جاتے تو پھر وہ اپنا قصیدہ پڑھ کر سنا تا۔ادر حق تعالیٰ نے حضرت مویٰ علیہ السلام کوبھی اسی طرح فرمایا یعنی حضرت مویٰ علیہ السلام جب منا زل کو



طے کر کے اور مقامات سے گزر کر تمکین کے محل تک پنچ گئے اور تغیر کے اسباب آ پ سے ساقط ہو گئے توحق تعالیٰ نے آپ کوفر مایا' نَف انح لَعُ نَعُلَيْکَ وَالْقِ عَصَاکَ ''(جو تیاں اپنے پاؤں سے نکال دیجئے اورا پن لاتھی پھینک دیجئے ) کیونکہ بدآ لہ مسافت ہے اور حضور حق میں وصال کے بعد آلات مسافرت کی وحشت کو برداشت کرنا محال ہے ایس ووت کی ابتداحق تعالی کی طلب ہےاوراس کی انتہا بارگاہ خدادندی میں قرار پکڑنا ہے۔ یانی جب تک ندى ميں ہوتا ہے جارى رہتا ہے اور سمندر ميں پنچ جاتا ہے۔ تو قرار پکڑ ليتا ہے اور جب قرار بکرلیتا ہے تو اپنامزہ تبدیل کر لیتا ہے تا کہ جس کسی کو پانی کی ضرورت ہے دہ اس کی صحبت کی طرف رحجان نذکرے بلکہ اس کی صحبت کی طرف میلان صرف وہ پخص کرے جس کو جوا ہر کی ضرورت ہوتا کہ وہ جان کی بازی لگائے اورطلب کا بوجھ پاؤں میں باند ھر کر مرکو جھکا ب ہوئے سمندر میں خوطہ زن ہو پھر یا تو پسندیدہ جواہرادر چیچے ہوئے قیمتی موتی حاصل کرے یا پھراپی جان عزیز کوان کی جنجو میں فنا کردےادرمشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ '' الت مكين رفع التلوين ''(تمكين كوين كودوركر فكانام ب)ادر بيلوين بحى صوفيدك اصطلاحات میں سے حال ادر مقام کی طرح کی ایک اصطلاح ہے جومعنی کے اعتبار سے ایک دومرے کے بہت قریب میں اور آلوین سے مراد تغیر پذیر ہونا ادر ایک حال سے د دس حال کی طرف جاتا ہے اور مرادان بزرگ کے مذکور ہکمہ سے بیر ہے کہ متمکن مستر دد مہیں ہوتا اور اپنا تمام سامان بارگاہ خداوندی میں لے چکا ہوتا ہےاور غیر اللد کا خیال این دل سے اس طرح نکال چکا ہوتا ہے کہ نہ تو کوئی ایسا معاملہ در پیش آئے جو اس کے ظاہر میں تبدیلی پیدا کرے اور نہ کوئی حال اس پر ایساطاری ہوجواس کے باطن کو تغیر کرد ے جیسا کہ حضرت موی علیہ السلام مقام ملومین میں تصانوحت تعالیٰ نے طور پر ایک نظر ہے تجلی ڈ الی تو آب الم يوش جاتي رب جيسا كماللد مر وجل كت بين أوَ حَسو مُسوسى صَعِفاً " (ادر موی غش کھا کر کڑی ہے ) ان کے مقابلہ میں رسول اللہ علیقہ مقام کمین میں تتھا اللہ ک

شف المحجوب

مد مکرمہ سے قاب قوسین تک عین بخلی الہی کے در میان سفر کیا لیکن آپ کے حال پر کوئی تغیر واقع نہ ہوا، اور بید درجہ سب درجات سے اعلیٰ ہے۔ واللہ اعلم پس تملین دوطرح کی ہوتی ہے ایک ہید کہ اس کی نسبت حق تعالیٰ کے شاہد کے ساتھ ہواور دوسری ہید کہ اس کی اضافت اپنے ہی شاہد کی طرف ہوجس شخص کیلئے تملین کی نسبت اس کے اپنے وجود کی طرف ہو وہ باقی الصفت ہوتا ہے اور جو شخص شاہد حق سے متعلق ہو وہ فانی الصفت ہوتا ہے اور فانی الصفت کیلئے مستی و ہوشیاری۔ اتصال و انفصال فنا و بعا اور وجود و عدم درست نہیں ہوتے کیونکہ ان اوصاف کے قائم ہونے کیلئے ایک موصوف ضروری ہے اور جب موصوف ہی جن تعالیٰ کے مشاہدہ میں منتخر تی ہو چکا ہے تو ا قامت اور صفا اور صفت کا تعلم میں اس سے ساقط ہے سن اور اس معاطے میں کلام تو بہت ہے لیکن میں اس پر اختصاد کرتا ہوں۔ و باللہ التو فتن

محاضره اورم كاشفه

اورانی اصطلاحات میں ہے محاضرہ اور مکادفہ یمی ہے اور فرق ان دونوں میں یہ ہے کہ محاضرہ لطائف کے بیان میں دل کے حاضر ہونے پر داقع ہوتا ہے اور مکادف حق تحالیٰ کے مشاہدہ میں باطن کے حاضر ہونے پر بولا جاتا ہے پس محاضرہ حق تعالیٰ کی نشانیوں کے مشاہدہ میں ہوتا ہے اور مکادف مشاہدات المبیہ کے دیکھنے میں ہوتا ہے اور آیات الہی ک رویت میں ہیشہ متفکر دہنا محاضرہ کی علامت ہے جبکہ مکادف کی علامت حق تعالیٰ کی عظمت کی حقیقت میں ہمیشہ متحرر ہنا ہے کا مرت ہے جبکہ مکادف کی علامت حق تعالیٰ کی عظمت متفکر ہے وہ تو مقام خلت کا ردیف ہے اور جو آ دمی افعال خداوندی میں متفکر رہتا ہے اور جو آ دمی متفکر ہے وہ تو مقام خلت کا ردیف ہے اور جو تحیر ہے وہ محبت کا ہم نظین ہے۔ کیا تو نے نہیں د یکھا کہ جب حضرت ابراہیم خلیل علیہ السلام نے آسانوں کے ملکو تی نظام میں نظاہ کی اور

كشف المعجوب)

اس کے وجود کی حقیقت میں تامل اور تفکر کیا تو آپ کا دل اس کے ساتھ حاضر ہوا اور فضل خداوندی کود کیھنے سے فاعل حقیقی کا طالب ہو گیا حتی کہ دل کے اس حضور نے فعل کو ہی فاعل كيليح دليل بناد بإيهال تك كدآب نى كمال معرفت مي فرمايا "إنِّسى وَجْهَتْ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَالسَّعُوتِ وَالْأَرْضَ حَنِيْفًا ''( مِسْ نِ البِيِّ چِرْ عَلاات ک طرف متوجه کرایاجس نے آسانوں اور زمینوں کو تصحیح پیدا کیا) اور اللد تعالی جب اپنے حبیب مالیتیں علیہ کو عالم ملکوت میں لے گئے تو انہوں نے تمام چ<u>ز</u> دں کو دیکھنے سے اپنی آئکھیں بند کر لیں چنانچہ آپنے نہ کسی فعل کودیکھا نہ تلوق کودیکھااور نہ ہی اپنے آپ کودیکھااس طرح آب فاعل حقیقی کا مشاہدہ کرنے والے ہو گئے۔ پس حق تعالی کے کشف میں آپ کا شوق بر هتابی چلا گیا ادرایک بقراری پر دوسری بیقراری کا اضافہ ہوتا چلا گیا حق کہ آپ نے دیدار الہی کی خواہش کی۔ دیدار اور ردیت جاصل نہ ہوئی تو آپ نے قرب کا ارادہ کیا۔ جب قرب بھی ممکن نہ ہوا تو دِصل کا قصد کیا اور جب دِصل کی بھی صورت پیدانہ ہو کی تو ہر چند که دل پر دوست حقیق یعنی حق تعالی کی پا کیزگی زیادہ طاہر ہوتی جاری تھی کیکن شوق پر شوق بڑھر ہاتھا نہ تو روگردانی کی کوئی صورت تھی ادر نہ آ گے بڑھنے کا امکان۔ آپ متحبر ہو گئے جس جگه مقام خلت تقاد بان جیرانی کفرنظر آئی اور جہاں مقام محب تقاد ہاں وصل شرک بن س الارجرانی سرمایہ بن گئ ۔ اس لئے کہ دہاں مقام خلت میں حیرانی وجود باری تعالٰی میں تھی ادر بیشرک ہےادر مقام محبت میں حیرانی حق تعالٰی کی کیفیت میں تقی ادر بیعین تو حید ہےادر ای معنی میں حضرت شبک کہا کرتے تھے کہ 'یہا دلیہل المہ حیرین زونمی تدحیراً ''(اے حیرانی میں مبتلا اوگوں کے رہنما میری جیرانی میں اضافہ کر کیونکہ مشاہدہ میں جیرانی کی زیادتی درجہ میں زیادتی اوراضافہ کا موجب ہوتی ہے۔۔۔۔۔اور حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت ابوسعید خراز ؓ نے حضرت ابراہیم سعد علویؓ کے ہمراہ دریا کے کنارے حق تعالٰی کے اس دوست کی زیارت کی تو اس سے دریافت کیا کہ''حق تعالٰی کی طرف کونسا راستہ جاتا ہے؟'' ہی نے

كشف المعجوب

جواب دیا'' حق تعالیٰ کی طرف جانے کے رائے دو ہیں ایک عوام کاراستہ اور دوسرا خواص کا راستہ انہوں نے عرض کیا اس کی تشریح فرمائے تو اس نے کہا''عوام کاراستہ تو ہے ہے کہ تو اس بات پر ہو کہ کسی علمت کی دجہ سے تو اسے قبول کر بے اور کسی دوسری علمت کی دجہ سے اسے رد کر دے اور خواص دہ ہیں کہ نہ تو وہ معلل کود کیھتے ہیں اور نہ ہی علمت کو سیسہ ان حکایات کی حقیقت تفصیل کے ساتھ گز رچکی ہے میر کی مراد اس کے سوا پچھنیں ۔ وہ اللہ التو فیق

## يتبض وبسط

ان اصطلاحات مل سے قبض اور بسط بھی ہیں جان لو کہ جس اور بسط ان احوال من سے دو حالتیں ہیں جن سے بند کی تکلیف اور اختیار ساقط ہوتا ہے چنا نجہ ندان کا آتا اختیاری ہوتا ہےادر نہ ان کا جانا انسانی کوشش کا نتیجہ ادر حق تعالٰی کاارشاد ہے' وَ السلْسِهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ ''(اورالله بى تبض كرتا اوركهولتاب) يس حق تعالى ي حجاب كى صورت می دل کے بند ہوجانے کا نام قبض ہے اور بسط عبارت ہے حالت کشف ومشاہدہ میں ول کی کشادگی ہے۔اور بید دونوں صورتیں حق تعالٰی کی طرف سے بندے کے مل دخل کے بغیر ہوتی ہیں اور عارفان البی کے حال میں قبض بالکل ای طرح ہوتا ہے جس طرح مریدوں کے احوال میں خوف ہوتا ہے اور بسط اہل معرفت کے احوال میں بالکل ای طرح ہے جس طرح مریدوں کے احوال میں امید ہوتی ہے لیکن بیصورت ان صوفیہ کے قول کے مطابق ہے جو قبض اور بسط کومندرجہ بالامتنی پر محمول کرتے ہیں جب کہ مشارکنج کا ایک طبقہ اس بات *بر ب ک*قیض کارتبہ بھا کے رتبہ سے کہیں زیادہ بلند ہے اور اس کی دودجہ ہیں ایک تو یہ کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں قبض کا ذکر مقدم ہے اور دوسری یہ کہ قبض میں نفس کو پکھلا تا اور اس کو مغلوب کرنا ہے جب کہ بسط میں حق تعالیٰ کی نوازش اور مہر بانی ہوتی ہے تو لامحالہ صفات بشریت کو تچھلا تا اورنفس کومغلوب کرٹا زیادہ افضل ہے اس کی پردرش ادر اس بر

كشف المعجرب

مہر بانیوں سے۔اس لیے کہ وہ بہت بڑا تجاب ہے اورا یک دوسرا گروہ اس طرف گیا ہے کہ ہط کا مرتبہ قبض کے مرتبع سے زیادہ بلند ہے کیونکہ قرآن مجید میں قبض کے ذکر کومقدم کرتان بات کی علامت ہے کہ بسط فضیلت کے اعتبار سے مقدم ہے کیونکہ عربوں کاعرف عام اورعادت بیہ ہے کہ جو چیز فضیلت کے اعتبار ہے موخر ہواس کو ذکر میں مقدم کرتے ہیں · جبيا كَرْض عز دجل في فرمايا بي كُهُ نْظَيْمُ طَالِمْ لِنَفْسِهِ وَعِنِهُمُ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمُ سَابِقٌ بالمنحيرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ '' ( پس لوگوں میں سے بعض اپنے آپ بِظْلَم كرنے والے بیں اور بعض درمیاندرو بیں اور بعض اللہ کے اون سے نیکیوں میں سبقت لے جانے والے ہیں ) اورنيز فرمايا (إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ `` (بِشَك الله تَعَالى توبه کرنے والوں اور پاک وصاف رہنے والوں کے ساتھ محبت کرتا ہے ) اور نیز فرمایا' نیکو یک الْحُنْتِبِي لِرَبِّكِ وَاسْجُلِى وَارْكَعِيٰ حَعْ الْوَاكِعِيْنَ ''(اب مريم ابين يردددگارك فرمانبردار ہوجاادر بجدہ کرادر رکوع کررکوئ کرنے دالوں کے ساتھ ) نیز دہ حضرات کیتے ہیں کہ بسط میں سرور ہوتا اور قبض میں ہلا کت ہوتی ہے اور عارفوں کی خوتی تو معرفت کے حاصل ہونے کے سواکسی حالت میں نہیں ہوتی اوران کی ہلا کت مقصود ومطلوب سے جدائی کے علاوہ کمی اورصورت میں نہیں ہوتی۔ پس محل دسل میں قرار حاصل کر مانچل فراق میں تھہرنے سے بہتر ہے ۔۔۔۔ اور میر <sup>ش</sup>یخ فرمات سے ک<sup>ق</sup>بض اور بسط ددنوں ایک ہی معنی **میں** <u>ہیں جوحق تعالٰی کی طرف سے بندہ کو حاصل ہوتے میں کہ جب دہ معنی دل پر ظاہر ہوتے میں </u> توباتوباطن ان سے مسر در ہوتا ہے اور نفس مغلوب اور یا پھر ننس مسر در ہوتا ہے۔ کسی انسان کمیلئے تو دل کے بیش ہونے میں نفس کی کشادگی ہوتی ہے اور کسی کیلئے دل کے کشادہ ہونے **میں اس کے** نفس کا قبض ہوتا ہے جو تخص ان منن کے علاوہ اس کی کو کی تعبیر کرتا ہے وہ اپنا دقت ضائع كرتاب ..... اوريكى وجرب كه حفرت بايزيد كتب بين كه قبص القلوب في بسط المد فوس وبسط المقلوب في قبض المفوص ' ( دلو ) البض مونا نفو ) كشاد كى م

كشف المحجوب

ہاور دلوں کی کشادگی نغسوں کے قبض ہونے میں ہے) پس قبض ہونے دالانفس ہرتم کے خلل ہے محفوظ ہوتا ہے اور میسوط دل، ذلت اور خطا ہے تحفوظ ہوتا ہے اس لیے کہ محبت میں غیرت قابل ندمت چیز ہےاور قبض حق تعالی کی غیرت کی علامت ہےاور محبوب کامحت کے ساتھ عتاب کرنا دوتی کی شرط ہے اور بسط اس عتاب کرنے کی علامت ہے ..... اور آثار میں مشہور ہے کہ حضرت یجی علیہ السلام جب تک زندہ رہے روتے ہی رہے اور حضرت عیسی اعليدالسلام جب تك دنيا مي رب منت على رب اس لئ كد حفرت يحي عليدالسلام حالت قبض میں یتھے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام حالت بسط میں جب ان دونوں کی آپس میں ملاقات ہوتی تو حضرت یچیٰ علیہ السلام کہتے''اے عیسیٰ آپ جدائی سے بے خوف ہو گئے ہیں''تو حضرت عیسی جواب میں کہتے''اے بچٹی کیا آپ حق تعالیٰ کی رحمت سے ناامید ہو یچے ہیں؟ پس نہ تو تمہارار دناحق تعالی کے عظم از کی کو پھیر سکتا ہے اور نہ بن میر اہنسنا فیصلہ شدہ معالمات كولو لمسكَّلَاتٍ لاقبض وَلاَ بَسَطِظ وَلاَ لَحَمسَ وِلاَ انَّسَ وَلاَ حَحْوَ وَلاَ صَحْوَ وَلا لحتقَ وَلاَ عَجَزَ وَلاَ جَهَلَ إِلَّا مِنَ اللَّهِ تعالى ''(بندےکاتبض ادربرط لمنا اددمحبت کرنا، مد ہوتں ہونا اور ہوشمند ہونا۔ وصال حاصل کرنا اور عاجز رہنا۔۔۔۔۔اور جاہل ہونانہیں ہے مگر صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ) ان میں سے کچھ بھی نہیں ہوتا مگروہی جواللہ کی طرف س مقرر کیاجا چکاہے۔



جان لو اللہ تعالیٰ تمہیں سعادت مند بنائے کہ انس اور ہیت بھی صوفیہ ک اصطلاحوں میں سے ہیں اور ہیت اور انس راہ حق میں چلتے والوں کے احوال میں سے دو حالتیں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ ہندے کے دل پر جلالی شہود کے ساتھ بچلی کرتے ہیں تو اسے اس حالت میں ہیت نصیب ہوتی ہے اور جب بندے کے دل پر اپنے جمالی

شہود کے ساتھ جنگی کرتے ہیں تو اے انس حاصل ہوتا ہے جتی کہ اہل ہیبت جلال خداوندی ے مشقت میں ہوتے ہیں اور اہل انس جمال الہی ہے خوشی اور سرت میں ہوتے ہیں ہی اس دل میں جوجلال خدادندی ہے محبت کی آگ میں جل رہا ہواوراس دل میں جو جمال الہی ہے مشاہدہ کے نور میں روثن ہو چکا ہو بڑا ہی فرق ہے۔۔۔۔۔ پس مشائخ کے ایک گروہ نے کہا ہے کہ ہیبت عارفان الٰہی کا درجہ ہے جب کہ انس مریدان جن کا۔ کیونکہ جس مخص کو بھی بارگاہ الہی میں اور حق تعالیٰ کے اوصاف کی یا کی بیان کرنے میں جتنا زیادہ وصول حاصل ہوگا اس کے دل پر ہیب کا غلب بھی اتنا ہی زیادہ ہوگا ادرانس ہے اس کی طبیعت اتنی ہی نفرت کرنے دالی ہوگی اس لئے کہ انس تو ہم جنسوں سے ہوتا ہے اور جب حق تعالی کے ساتھ ہم جنس اور ہم شکل ہونا بندے کیلئے محال ہے توحق تعالیٰ کے ساتھ انس کی صورت بھی پیدانہیں ہو یکتی۔ پھر تن تعالیٰ کی طرف ہے بھی مخلوق کے ساتھ انس محال ہوگا اور اگرانس ہوا بھی تو وہ اس کے ذکر کے ساتھ ہی ممکن ہوسکتا ہے اور بیہ بات بڑی واضح ہے کہ ذکر حق '' ذات حق کا غیر ہے کیونکہ میہ بندے کی صفات میں سے ہےاور محبت میں ذات محبوب کے غیر کے ساتھ آ رام گیر ہونا جھوٹ محض دعویٰ اور غرور باطل ہے اور پھر ہیبت حق تعالٰی ک عظمت کے مشاہدہ سے ہوتی ہےاورعظمت حق تعالٰی کی صفت ہے۔۔۔۔۔اوراس بندے میں جس کا کام اپنی طرف ہےادرا پنے ہی ساتھ ہو۔۔۔۔۔اور اس بندے میں جس کا کام حق تعالی کی بقا کے ساتھا پنی فنا سے ہو۔ بدا ہی واضح فرق ہے .....حضرت شکی سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا'' میں اتنا عرصہ یہی سجھتا رہا ہوں کہ میں حق تعالٰی کی محبت یک خوشی حاصل کرر ہا ہوں اور اس کے مشاہرہ سے انس حاصل کئے ہوئے ہوں لیکن اب مجھے علم ہوا کہ انس تو ہم جنس کے علاوہ کسی ہے ہو، ی نہیں سکتا ...... پھرایک اور گردہ کا کہنا ہے که ' ہیبت ،فراق ادر مزا کا قرینہ ہے جب کہ انس وصل ادر رحمت کا نتیجہ ہوتا ہےتو ددستوں کو

ہیت جیسی حالتوں ہے حفوظ بی رہنااورانس کے ساتھ ہم نشین رہنا چاہتے کیونکہ لامحالہ انس

محبت کا تقاضہ کرتا ہےاور جس طرح محبت کیلئے ہم جنس ہونا محال ہےاسی طرح انس کیلئے بھی محال ہے۔

میرے شیخ سم کی مجھے اس شخص پر تبجب ہوتا ہے جو یہ کہتا ہے کہ حق تعالی کساتھ انس ممکن نہیں ہوتا۔ باوجود یکہ جن تعالی نے فرمایا ہے' إنَّ عبدادی '' (بِشَك میرے بندے) ' نُقُلُ لِمعجدادِی '' (میرے بندوں سے کہ دیجے ) ' وَإِذَا سَسَالَكَ عِبَادِيُ ''(اورجب آپ م م م بند سوال کرتے ہیں)'' یُمَا عِبَادِي لاَ خَوُف' عَلَيكُم الْيَوْمَ وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ '' (ا م م ر بندو! آج ك دن تم پر ندكونى خوف ب ادر نہتم عملین ہو گے ) لامحالہ جب بندہ اپنے او پر حق تعالٰی کی اتنی مہر بانیوں کو دیکھتا ہے تو اس سے محبت کر کیتا ہے اور جب اس کو دوست بنالیتا ہے تو اس سے انس کر لیتا ہے اور اس لئے بھی کہ دوست سے ہیت محسوس کرنا برگائلی کی دلیل ہے اور انس ایگانگی و اپنائیت کی علامت اورانسان کی صفت ہے ہے کہ وہ اپنے او پر انعام کرنے دالے کے ساتھ انس کرتا ہے اور جب حق تعالیٰ کی طرف ہے ہمیں اس قدرنعتیں اور ہمیں اس کی معرفت حاصل ہے تو محال ہے کہ ہم اس سے بیبت کی بات کریں ..... اور میں علی بن عثمان بجوری کہتا ہوں کہ اس اختلاف کے باوجود یہ ددنوں گروہ رائت ادر صحبت پر ہیں کیونکہ ہیت کا غلب فس ادر اس کی خواہشات اور اس سے ادصاف بشریت کوفنا کرنے کے ساتھ ہوتا ہے جب کہ انس کا غلبہ \* دل کے ساتھ اور دل میں معرفت کی پرورش کے ساتھ ہوتا ہے۔ حق تعالٰی اپنے جلال کی بچل ے دوستوں کے نفس کوفنا کرتے ہیں اور اپنے جمال کی بجل سے ان کے دل ادر باطن کو باقی کردیتے ہیں ..... پس جولوگ اہل فنامیں ہے ہیں وہ ہیت کومقد مسجھتے ہیں اور جو حضرائت اہل بقامیں دہ انس کوفضیلت دیتے ہیں۔اس کی شرح اس یے قبل فنا اور بقاکے باب میں بھی ّ گزر **چک** ہے

شف المحج

## قهر ولطف

انہی اصطلاحات میں سے قہراورلطف بھی ہیں اور فرق ان ددنوں میں یہ ہے کہ ید دونوں اصطلاعیں وہ ہیں کہ جن سے بیلوگ اپنے احوال کی تعبیر کیا کرتے ہیں اوران کے نز دیک قہر سے مرادتمام خواہشات کوفنا کرنے ادرنفس کواپی تمام آرز دؤں سے باز رکھنے میں حق تعالیٰ کی تائید ہے۔ کیونکہ ان کی مرادات چیز میں ہے اور لطف سے ان کی مراد باطن کی بقامشاہدے کے دوام اور درجہاستقامت میں حال کے قرار میں حق تعالٰی کی تائید ہے جتی کہ صوفیہ کے ایک گردہ نے کہا ہے کہ حق تعالیٰ کی طرف سے مراد کا حاصل ہوجانا کرامت ے اور ب<sub>ی</sub>ابل لطف حضرات بتھے جب کہ دوسرا گروہ کہتا ہے کہ کرامت رہے ہے کہ ق<mark>ت تعالی</mark> بند ہے کوانی مرادادر مرضی کے ساتھ اس کی اپنی مراد ہے روک دے اور بندے کو اس کی نامرادی میں مقہور دمغلوب کردے۔ چنانچہ اگر وہ قشنگ کی حالت میں دریا پر جائے تو دہ بھی ختک ہوجائے …… کہتے ہیں کہ بغداد میں بڑے رہے کے فقرامیں سے دودر دلیش تھا یک ان میں سے صاحب قہر تھا اور دوسرا صاحب لطف دونوں ایک دوسرے کے ساتھ ہمیشہ جھڑتے ہی رہتے تھے اور ہر ایک اپنے حال کو دوسرے کے حال برتر جیح دیتا تھا۔ ایک ان می سے کہتا کہ بندے برحق تعالی کالطف تمام چزوں سے اشرف باس لئے کہ اللدتعالی فَحْود قرمايات 'اللَّهُ لَطِيف' بعِبَادِهِ '' (الله الي بندول يربز الطف كرف والاب ) اور دوسرا کہا کرتا تھا کہ بندے برحق تعالی کا قہرتمام چیزوں سے زیادہ کامل ہے اس لئے کہ حق تعالى كاارشاد بي وَهُو الْقاهِرُ فَوْق عِبَادِهِ ' (اوروه اب بندول برغالب ب) ان ك درمیان بد بحث طویل ہوگئی یہاں تک کہ اس صاحب لطف درویش نے مکہ کرمہ جانے کا اراده کیا۔لیکن مکه کمرمه نه پہنچا بلکہ ایک جنگل میں بیٹھ کرریاضت میں مشغول ہو گیا کٹی سال تک کسی کواس کی کوئی خبر نہ ہوئی حتی کہ ایک دفعہ ایک شخص مکہ کمرمہ سے داپسی پر یہاں سے

كشف المحجوب)

گز را تو اس درولیش کوسرراہ دیکھااں درولیش نے کہا''اے بھائی! جب تم عراق پہنچوتو بغداد کے محلّہ کرخ میں میر بے اس دوست ہے کہنا کہ ' اگرتم جنگل کو اس کی مشقتوں کے باوجود کرخ بغداد کی طرح اس کے عجائب کے ساتھ دیکھنا جا ہتے ہوتو یہاں آ جاؤ! کہ بیہ جنگل بھی میرے لئے کرخ بغداد کی طرح ہی ہے۔۔۔۔اس دردیش نے جب کرخ بغداد میں پنچ کراس درویش کےاس دوست کو تلاش کر کےاس کا پیغام دیا تو اس رفیق نے کہا'' جب تم واپس جاؤ تو اے کہہ دینا کہ اس چیز میں کوئی شرف اور عزت نہیں کہ حق تعالی نے تمہارے لئے پر مشقت جنگل کوکر خ بغداد کی طرح کر دیا ہے تا کہتم جنگل کی تکلیفوں سے ننگ آ کر ) درگاہ خدادندی ہے بھاگ ہی نہ جاؤ بلکہ شرف تو اس میں ہے کہ فق تعالٰی نے · کرخ بغداد کو بی اپنی تمام تر نعتوں ادر عجائب کے باوجود ہمارے لئے پر مشقت جنگل کی طرح کردیا ہے اور ہم ای میں خوش دخرم ہیں ..... اور حضرت شبکی کے بارے میں آتا ہے کہ '' آ پ اپنی مناجات میں کہا کرتے تھے بارخدایا! اگر آ پ آ سان کومیر ی گرون کا طوق ، زمین کومیرے پاؤں کی زنجیراورتمام جہان کومیر ےخون کا بیاسا بنادیں تب بھی میں آپ ے منہ نہ موڑ وں گا ····· اور میر ب<sup>شیخ</sup> نے بیان کیا تھا کہ ایک سال اولیا ءاللہ کا اجتماع ایک جنگل میں ہوا تھاادر میرے شیخ حضرت حصریؓ مجھےاپنے ہمراہ لے گئے تھے میں نے ادلیاء کے ایک گردہ کود یکھا کدان میں ہے ہر بزرگ ایک بخت پر آ رہا تھاادر کمی گردہ کو تخت پر بٹھا کرلایا جارہا تھا ادرکوئی گروہ اڑتا ہوا چلا آ رہا تھا ان میں ہے جو کوئی بھی آتا حضرت حصریؓ ان کی طرف قطعاً کوئی التفات نہ فرماتے یہاں تک کہ میں نے ایک جوان کودیکھا جس کی جو تیاں پھٹی ہوئی اور لاکھی ٹوٹی ہوئی تھی پاؤں برکار ہو چکے تصر پر ہندتھا اعضا جلے ہوئے اورجسم نحيف وكمز در ہو چکا تھا۔ دہ جب سامنے نمودار ہوا تو حضرت حصریؓ بردی تیزی سے التصاوران کااستقبال کیاادران کو ملند مقام پرلا کر بٹھایا ''میرے شیخ کہتے ہیں کہ''میں ہڑا حمران ہوادراس اجتماع کے ختم ہوجانے کے بعدائیے شیخ سے دریافت کیا توانہوں نے بتایا

كشف المحجوب)

کن وہ اللہ تعالیٰ کے اولیاء میں سے ایماد کی تھا جو ولایت کے تابع نہ تھا بلکہ ولایت اس کے تابع ہے اور وہ کرامات کی طرف بالکل کوئی توجیمیں دیتا ..... بہر حال جو بچھ ہم اپنے لئے خود اختیار کرتے ہیں وہ ہمارے لئے مصیبت ہوتا ہے اور میں صرف اس چیز کی خواہش کرتا ہوں جو اللہ تعالیٰ میرے لئے چاہتے ہیں تا کہ حق تعالیٰ خود ہی اس چیز میں میری حفاظت کریں اور میر نے نفس کے شر سے بچھے بچائے رکھیں، اگر اللہ تعالیٰ بچھے اپنے قبر میں رکھیں تو میں لطف کی تمنا نہ کروں گا اور اگر اپنے لطف میں رکھیں تو میں قبر کا ہرگز ارادہ نہ کروں گا کیونکہ ہمیں حق تعالیٰ کے اختیار پرکوئی اختیار حاصل ہیں۔



ان اصطلاحات میں نے تقی اور اثبات بھی ہیں اور ان دونوں میں فرق ہیے ہے کہ مشائخ طریقت رحمہم اللہ تائید الہٰ کے اثبات اور صفات بشریت کے کو ہو جانے کونفی و اثبات کہتے ہیں۔ یعنی نفی ے صفات بشریت کی نفی مراد لیتے ہیں اور اثبات سے حق تعالیٰ کے اوصاف حقیقی اور ان کے غلبے کا اثبات مراد لیتے ہیں کیونکہ کما کا من جانا کو کہلا تا ہے اور کل کی نفی صفات پر ہی ہوتی ہے میں بری صفات کا ثبات ہوت کے موجود ہوتے ہوتے ذات پر نفی متصور نہیں ہوتی ۔ پس بری صفات کی نفی اور قابل تعریف صفات کا اثبات ہوتا چاہئ نفی متصور نہیں ہوتی ۔ پس بری صفات کی نفی اور قابل تعریف صفات کا اثبات ہوتا چاہئ رعونتوں میں سے ہو اور صوفیا کی عادت کے مطابق جب ان کی بشری صفات حق تعالیٰ کی صفات بشریت کے نفی ہوتی ای معادت کی نفی کی جائے کیونکہ دعو کا نفس کی رعونتوں میں سے ہو اور صوفیا کی عادت کے مطابق جب ان کی بشری صفات حق تعالیٰ کی صفات بشریت کی نفی ہوگئ ' اس بار سے میں اس سے تیل باب فقر وصفوت اور باب فناد ہوتا میں گفتگو ہو چکی ہو گئی' اس بار سے میں اس سے تیل باب فقر وصفوت اور باب فناد

باتوقیق بزرگ نے کہاتھا''اختیاد الحق بعبدہ مع علمہ بعبدہ خیر'' مِن اختیاد عبدہ لنفسہ مع جہلہ بربہ ''(حق تعالٰی کا اپنے بندےکوجانتے ہوئے اس کیلئے کسی چیز کواختیار کرما بہتر ہےاں بات ہے کہ بندہ اپنے رب کی مرضی ہے جاہل ہوتے ہوئے اپنے لئے کسی چیز کواختیار کرے) کیونکہ محبت نام ہے محبوب کے اختیار پراپنے اختیار کوففی کردینے کا اور بدیات توسب کے نزدیک قابل تعلیم ب ..... میں نے حکایات میں بڑھا ہے کہ ایک درویش در پامی ڈوب رہاتھا کہ کی شخص نے کہا'' بھائی کیاتم غرق ہونے سے بچنا چاہتے ہو؟ درولیش نے جواب دیا ''نہیں'' اس نے پوچھا'' تو کیا تم غرق ہو جانا چاہتے ہو؟ اس نے جواب دیا'''نہیں'' دہمخص کہنے لگا'' عجیب بات ہے کہ نہ ہلا کت کوا ختیا رکرتے ہوا در نہ نجات کو در دلیش نے کہا'' مجھنےجات کو اختیار کرنے ہے کیا سرد کار ہے کہ میرا اختیار تو دبی ے جو**حق تعالی میرے لئے انت<sub>نا ی</sub>ارکر ہے۔۔۔۔مشائخ نے کہا ہے کہ محبت میں کمترین درجہ ہیے** ہے *کہ*اینے اختیار کونفی کر دیا جائے پس حق تعالیٰ کا اختیار تواز لی ہے اس کی نفی ممکن نہیں ہو سکتی جب کہ بند ےکااختیار عارض ہے کہ اس کی نفی ہو یکتی ہے،اس لیج اپنے عارضی اختیار کویاؤں بنلے کچل ڈالنا چاہئے تا کہاز لی اختیار بقاحاصل کر لے۔جیسا کہ حضرت مویٰ علیہ السلام کوہ طور پر حالت انبساط میں بتھے کہ جن تعالیٰ ہے دیدار کی تمنیٰ کرتے ہوئے اپنے اختیارکوثابت کرنے کی کوشش کی اورکہا'' دب ادنی'' (اے میرے دب مجھا پنا آپ دکھا) حق تعالی نے کہا''ٹسُ تبدانی ''(تم مجھے ہرگزنہیں دیچ سکتے) حضرت موئی علیہ السلام نے عرض کی'' بار خدایا تیرایدار حق بے ادر میں اس کامستحق ہوں پھر ردکا کیوں جا رہا ہے؟'' فرمان آیا که 'باں دیدارتوحق ہے کیکن محب میں اپنا اختیار باطل ہے ..... اور اس بارے میں کلام تو بہت ہے کیکن اس سے زی<u>ا</u> دہ بیان کر نامیر امقصد نہیں تھا <del>ت</del>ا کہ تمہیں علم ہوجائے کہ صوفیہ کے بان فی ادراثبات سے مراد کیا ہے 'وبا للہ التوفیق '' اس بارے میں جمع دتفرقہ فنا وبقاادر نیبت دحضور کا یورا ذ کرصو فیہ کے مذاہب کے بیان میں وہاں گزر چکا ہے جہاں میں

نثف المحجوب

نے صحود سکر کا ذکر ادر اس بارے میں اشکال وغیرہ بیان کئے تھے۔ تفصیل کیلئے ای طرف رجوع کرنا چاہتے کیونکہ ان سب کا بیان وہاں دموجود ہے تا ہم ضروری مقد ار میں نے یہاں بھی بیان کردی ہےتا کہ ہر بزرگ کامذہب شرح کے ساتھ بیان ہوجائے۔والنداعلم

مسامره محادثته

انہی اصطلاحات میں سے مسامرہ ومحاد ث<sup>ی</sup>قی ہیں اور فرق ان دونوں میں بیہ ہے کہ بیددنوں اصطلاعیں طریق حق کے کاملوں کے احوال میں سے دو حالتوں سے عبارت ہیں۔محادثہ کی حقیقت سے بے کہ وہ ایک باطنی راز ہے جیسے بیان کرنے سے زبان قاصر ہے ادرمسامرہ کی حقیقت بیہ ہے کہ وہ باطنی راز کو چھپانے کی خوشی کا نام ہےاورا س کے معنی بیہ ہیں کہ مسامرہ بند بے کوچق تعالیٰ کے ساتھ رات کو اور محادثہ دن کو حاصل ہونے دالے ایک وقت کانام ہے کہ اس وقت میں بند ےکوچن تعالیٰ کے ساتھ ظاہری اور باطنی سوال وجواب کرنے کی سعادت نصیب ہوتی ہے آس لئے رات کی مناجات کو مسامرہ ادردن کی دُعادَں کومحاد نہ کہتے ہیں پس دن کی حالت تو خلاہر اور کشف پر مبنی ہوتی ہے اور رات کی کیفیت يوشيده ہوتی ہےاور محب حق میں مسامرہ کی کیفیت محادثہ ، زیادہ کامل ہوتی ہےاور مسامرہ کاتعلق توہمارے پیغبر ظلیقہ کے حال سے تھا کہ جب حق تعالیٰ نے حایا کہ آپ کوراز دنیاز کا وقت حاصل ہوتو جبرئیل علیہ السلام کو براق دے کر آپ کی خدمت میں بھیجا تا کہ آپ کو رات کے وقت مکہ معظمہ سے'' قاب قوسین'' تک پہنچادیں اس طرح آ پ حق تعالی سے اپنا راز کہیں اور حق تعالی سے کلام سنیں ۔ چتا نچہ جب آپ آخری منزل تک پہنچ گے تو آپ کی زبان مبارک جلال خدادندی کے مشاہد ہے کی دجہ ہے خاموش ہو گئی اور آپ کا دل عظمت الہی کی حقیقت میں جران ہو گیا اور آپ کاعلم ذات حق تعالی کے ادراک سے عاجز آ گیا اور آپ کی زبان اس کیفیت کو بیان کرنے سے در ماندہ ہوگی تو آپ نے اعترافا کہا ''کا

أُحْصِبِي ثناءً عليك ''(مين تيرى حمد وثنا كوبيان نبيس كرسكتا) جب كدمجاد شكاً تعلق حضرت موت علیہ السلام کے حال سے تھا کہ جب انہوں نے خواہش کی کہ جن تعالٰی کے ساتھ انہیں سوال و جواب کا وقت حاصل ہوتو آپ جالیس روز کے دعدہ اور انتظار کے بعد دن کے وقت کودطور پر حاضر ہوئے اور کلام الہی کوسناحتی کہ خوش ہو گئے پھر دیڈار کا سوال کیا لیکن اس مرادے عاجز رہے ادر ہوش آپ کے جاتے رہے۔ پھر جب ہوش میں آئے تو کہا'' تُبتُ الیک '' (میں اپنے خیال سے تیری بارگاہ میں رجوع کرتا ہوں) سی سب پچھاس لئے ہوا تَاكمَاسَ وَاسْتِصْ حِصَلا بِإِكْمَا تَعَاجِبِيا كَفَرْمَا بِإِنْ سُبُحَسانَ الَّذِي ٱسُوَى بِعَبُدِهِ لَيُلاً \*\* (یاک ہے وہ ذات جس نے سیر کرائی اپنے بندے محد ﷺ کورات کے دقت)اور اس صحصیت مں جوخودا پی خواہش ہے آئے تھے جیسا کہ فرمایا''وَلَسمًا جَاءَ هُوُمسٰی لِمُیقَاتِنَا (اور جب موی علیہ السلام ہمارے مقام وعدہ پرآئے) فرق ظاہر ہو جائے ..... پس رات دوستوں کی خلوت کادفت ہے جبکہ دن بندگان خدا کی خدمت کا دفت ہے ادر بی ضروری امر ہے کہ جب بندہ مقررہ حد سے تجاوز کر جائے تو اے ڈانٹ پلاتے ہیں کیکن دوست کیلئے کوئی حد ہی نہیں ہوتی کہ وہاں ہے تتجاوز کرنے پر وہ ستحق ملامت قرار پائے کیونکہ دوست جو کچھ بھی کرتا ہے دہ دوست کیلئے بیندیدہ ،ی ہوتا ہے۔

علم البقين ، عين الميقين اور حق اليقين ان اصطلاحات شر ے علم اليقين ، عين العدين اور رق اليقين بھی ہیں اور فرق ان ميں يہ ہے کہ ' جان لو کہ اصول طور پر ان تمام اصطلاحات ہمراد سہ ہے کہ بند ے کو اپنے معلوم کاعلم حاصل ہواور اپنے معلوم کے بیان کی صحت پر یقین کے بغیر اے جاناعلم مہیں ہوتا اور جب علم حاصل ہوجا تا ہے تو پوشیدہ چر بھی اس کی دجہ سے طاہر کی طرح ہوجاتی ہے۔ کیونکہ کل قیامت کے دن مومن لوگ جب حق تعالی کی زیارت کریں گے تو ای شکل و

كشف المحجرب

صورت میں دیکھیں گے جس میں آج اس کو اپنے ذہن میں جانتے ہیں اگر اس کے برخلاف دیکھیں گے تو اس کا مطلب پیے ہوگا کہ یا تو قیامت کے دن انہیں دیدار بی صحیح حاصل نہیں ہوایا بھرآج دنیا میں حق تعالیٰ کاصحیح علم انہیں حاصل نہیں ہوا۔ ادر بیہ دونوں صورتیں تو حید کےخلاف ہیں۔ اس لئے کہ آج دنیا مستخلوق کاعلم حق تعالیٰ کے بارے میں درست ہےادرکل قیامت میں ان کا دیدار کرناضج ہوگا۔ پس مومن لوگوں کا قوحیدالہی کے بارے میں علم الیقین ، عین الیقین کی طرح ہوگا اور حق الیقین علم الیقین کی طرح ادر جوصوفیہ حق تعالی کی رویت میں حق تعالیٰ کا پورا پورا علم حاصل ہونے کوعین الیقین کہتے ہیں بیکال ہا کے کدرویت بھی ساع دغیرہ کی طرح حصول علم کا ایک آلدادرسب ہے جب بورا یوراعلم ساع ہے حاصل نہیں ہوسکتا۔ تو رویت سے حاصل ہونا بھی محال ہے پس ان حضرات کی مراداس علم الیقین سے حق تعالی کے احکام اور ادامر کے ذِریعہ دنیا کے معاملات کاعلم ہے اورعین الیقین سے مرادنزع کی کیفیت اور دنیا سے جانے کے دقت کاعلم ہےاور عین الیقین سے جنت میں دیدارخدادندی کے ظاہر ہونے ادراس کے احوال کوائی آئکھوں سے دیکھنے کاعلم مراد ہے۔ پس علم الیقین علما امت کا مقام ہے کہ وہ چی حق تعالیٰ کے احکام پر استقامت کے ساتھ جےر ہے ہیں اور عین الیقین عارفان اللی کا مقام ہے کہ وہ بروقت موت کیلیئے مستعدر ہے ہیں ادر حق الیقین دوستان البی کی فنا گاہ ہے کہ دبنی تمام موجودات <u>سے اعراض کئے ہوئے ہوتے ہیں۔</u>

عارفان اللى كامقام ب كدوه بروقت موت كيلي مستعدر ج بي اورحق اليقين دوستان اللى كى فنا كاه ب كدوي تمام موجودات بت اعراض كے ہوئے بي يس علم اليقين محنت ومجامدہ سے حاصل ہوتا بے اور عين اليقين عبت اللى سے حاصل ہوتا ہے اور حق اليقين مشامده حق سے حاصل ہوتا ہے اور ان مي سے ايک علم اليقين عام ب اور دوسراعين اليقين خاص ہے اور تيسر احق اليقين خاص الخاص ہے واللہ اعلم ۔

599 علم ومعرفت انہی اصطلاحات میں سے علم ادر معرفت بھی ہیں علامے اصول نے علم ادر معرفت کے درمیان فرق نہیں کیا بلکہ ان دونوں کوایک ہی کہا ہے۔وائے اس بات کے کہ انہوں نے کہا ب كدحق تعالى كوعالم كهناجا بي كيكن عارف نبيس كهناجا بيّ كيونكه نص قرآ في من حق تعالى كو کہیں بھی عارف نہیں کہا گیا تاہم مشائخ طریقت اس علم کو جوعمل ادرحال کے ساتھ ملا ہوا ہو اور عالم اپنے حال کواس سے تعبیر کر بے تو اس کومعرفت کہتے ہیں ادراس کے عالم کو عارف کہتے ہیں ادر ہراس علم کو جو معنی سے مجرد ہوئمل سے خالی ہواس کوعلم کہتے ہیں ادراس کے جاننے والے کو عالم کہتے ہیں چن جوشخص کسی چیز کے معنی اور اس کی حقیقت کو جانبا ہوا اس کو عارف کہتے ہیں ادر جوشخص فقط عبارت کوادراس کے معنی کے بغیراس کے حفظ کو جاننے دالا ہو اس کو عالم کہتے ہیں بھی دجہ ہے کہ جب صوفی لوگ اپنے دوسرے ہمعصر صوفیوں کی تحقیر کرنے کا ارادہ کرتے ہیں تو اس کو دانشمند کہتے ہیں عوام کو بیہ بات بری لگتی ہے حالانکہ ان کا مقصد کسی کوعالم کہنے سے اس کی برائی بیان کر نامبیں ہوتا بلکہ ان کی مرادصرف بیہ ہوتی ہے کہ وہ اين علم يمل بي كرتا 'لِكَنَّ المعالِم قائِم' بنفسِه والعادف قائِم' بوبه ''(اس لَتَ كَه عالم اپنی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور عارف اپنے رب کے ساتھ قائم ہوتا ہے ) اس بارے من 'کشف تجاب معرفت' میں کافی گفتگو ہو بچکی ہےاوراس جگہا تنابی کافی ہے۔

بثريعت وحقيقت

انہی اصطلاحات میں سے شریعت اور جقیقت بھی ہیں اور صوفیہ کے ہاں یہ دونوں ایسی عبارات ہیں کہ ان میں سے ایک طاہری حال کی درتی کو بیان کرتی ہے اور دوسری باطنی حال کی اقامت وصحت بیان کرتی ہے ان کے معنی میں دوگر دو خلطی پر ہیں ایک

كشف المحجرب

علمائے خاہر کا جو کہتے ہیں کہ ہم ان دونوں میں کوئی فرق نہیں کرتے کیونکہ شریعت بعینہ حقیقت ہے اور حقیقت بعینہ شریعت اور دوسرا گروہ محدول کا جوان میں سے ہر ایک کو د دس بے بغیر بی درست شخصے ہیں ادر کہتے ہیں کہ جب حقیقت کی حالت خاہر ہوجائے تو شريعت اتھ جاتی ہے اور بيقول مشتم ہين ،قر لسط ،شيعہ ادردسوسہ ڈالنے والوں کا ہے۔۔۔۔۔اور تھم میں شریعت کے حقیقت ہے الگ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ تصدیق ایمان کے معاملہ میں قول سے جدا ہے ادر اصل میں تصدیق کے قول نے جدا نہ ہونے پر دلیل بیہ ہے کہ تصدیق بغیر زبانی قول کے ایمان نہیں ہوتی ای طرح محض زبانی اقرار تصدیق کے بغیر ایمان نہیں ہوتا اور قول دیصدیق کے درمیان فرق بڑا داضح ہے۔۔۔۔ پس حقیقت اس معنی ے عبارت بجس بر <sup>رض</sup>خ درست نہیں ہوتا اور حضرت آ دم علیہ السلام کے عہد ہے جہانوں کے فناہونے کے دفت تک اس کا تھم ایک طرح کار بتا ہے مثلاً حق تعالٰی کی معرفت اور اپنے معاملات کوخلوص نیت کے ساتھ درست رکھنا ..... اور شریعت اس معنی سے عبارت ہے کہ جس پر کشخ اور تبدیلی روا ہو۔ جیسے کہ احکام اور ادام رخدادند کی …… پس شریعت بندے کا اپنا فعل ہوگا اور حقیقت حق تعالی کی تکہبانی اور حفظ وامان کا نام ہوگا پس حقیقت کے دجود کے بغیر شریعت کا قائم کرنامحال ہوتا ہے اور اس طرح حقیقت کا قیام بھی شریعت کی حفاظت کے بغیر محال ہے، اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے ایک شخص روح کی دجہ سے زندہ ہوتا ہے اور جب روح اس سے جدا ہوجاتی ہے تو وہ مردار ہوجاتا ہے اور روح اس کے ساتھ اس طرح ہوتی ہے کہ جسم اور روح ددنوں کی قدر وقیت ایک ددس ہے کے ساتھ طے رہنے سے ہوتی ہے ای طرح شریعت ، حقیقت کے بغیر ریا کاری ہوتی ہے اور جقیقت ، بغیر شریعت کے منافقت بَوتى ب اورض تعالى كاارشاد ب تُوالمَلْيِن جَاهَ مُو افِنا لَتَهْدِينَهُم سُبْلَنا " (جولوك ہمارے بارے میں محنت کرتے ہیں ہم ان کواپنے رہتے کی رہنمائی کرتے ہیں ) مجاہدہ شریعت ہے اور ہدایت اس کی حقیقت ایک تو ان میں سے بند ے کا اپنی ذات پر ظاہری

كشف المحجوب

ا <sup>ک</sup>م کی حفاظت کرتا ہے جب کہ دوسراحق تعالٰی کا بندے پر اس کے باطنی احوال کی حفاظت کرنا ہے۔ پس شریعت بندے کے دائرہ کسب دمحنت سے تعلق رکھتی ہےاور حقیقت کا تعلق عطیہ خدادندی سے ہے۔ صوفیہ کے درمیان رائج اصطلاحات میں ایک دوسر کی قسم کی اصطلاحات بھی ہیں جوان کے کلام میں استعارہ کے طور پر استعال ہوتی ہیں ان کی تفصیل اور شرح بہت مشکل ہے تا ہم میں اس نوع کو بھی اختصار کے ساتھ بیان کر دیتا ہوں۔

**اصطلاحات کی دوسری نوع** الحق حق ہے صوفیائے کرام کی مراد خداوند تعالٰی کی ذات ہوتی ہے کیونکہ اللہ تعالٰی کے اسائے گرامی میں سے بیچی ایک تام ہے جیسا کہ حق تعالٰی نے فرمایا ہے' ذالِکَ باَنَّ اللَّهُ هُوَ الْمَحق' (بیربات اس لئے ہے کہ اللہ حق ہے)

الحقیقہ :۔اس لفظ ہےصوفیہ کی مراد بندے کا وصل اللہی کے لی میں اقامت پذیر ہوناادراس کے باطن کاحق تعالیٰ کے مقام تنزیبہ میں تظہر تا ہے۔ الخطر ات ----- احکام تفرقہ میں سے جو کچھ دل پرگز رے۔ الوطنات ----- معارف المہیہ میں سے جو کچھ باطن میں جا گزیں ہو۔

الوصاف مصطلح معارف ہمیں کی سط ہو چھ بان کی جا تریں ہو۔ الطمس ----- اپنی ذات کی اس طرح نفی کرنا کہ اس کا اثر باقی نہ رہے۔ الرمس ----- کسی چیز کی اصل کا دل سے نفی کرنا۔

العلائق ----- وداسباب جن كساته طالبان حق تعلق بيداكرين ادرابي مقصود تقاصر ہوجا تميں۔

الوسائط ----- وداسباب جن تصفحت پیدا کر کےطالبان حق مرادکو پنچنے ہیں۔ الروائد ----- دل میں انوارخدادندی کی کثرت۔ الفوائد ----- باطن کااپنے لئے ضروری چیز وں کاادراک کر لیںا۔

· .

. .

*.* 

ساد

,

,

شف المحجوب

اصطلاحات کی چوتھی نوع چوہی قسم کی دہ اصطلاحیں ہیں جن کی شرح کرنے کی ضرورت ہے اور دہ صوفیائے کرام میں رائج میں اوران سے صوفیہ کا مقصد وہ ہوتا ہے جوامل لغت کو معلوم ہوتا ہے۔ الخاطر .....خاطر کے ظاہری لفظ ہے اس معنی کا حصول مراد کیتے ہیں جودل میں تیزی سے پیدا ہوتا ہے لیکن پھر دوسرے خیال کے آتے ہی زائل ہو جاتا ہے اور صاحب خیال کودل ہےا سے زائل کرنے کی قدرت حاصل ہوتی ہے تا ہم اہل خاطر امور میں پہلے خیال کا بھی اجاع کرتے ہیں کیونکہ وہ حق تعالٰی کی طرف سے بندے کے ول میں بغیر کسی علت کے پیدا ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ حضرت خیرنسان ٹے کے دل میں خیال نمودار ہوا کہ حضرت جنیڈ درواز بے پر کھڑے ہیں۔ آپ نے اس خیال کو دل ہے دور کر دینا چاہا کیکن اس خواہش کی تر دید میں ایک اور خیال آ گیا اور آپ اس کو دور کرنے میں مشغول ہو گئے لیکن تیسری دفعہ بھی وہی خیال پیدا ہونے پر آپ ہا ہر آ ئے تو حضرت جنیڈ کودرواز ے پر کھڑ ہے دیکھا، حضرت جنیڈ نے فرمایا اے خیرا گرمشائخ کی سیرت اپناتے ہوئے پہلے خیال کی ہی اتباع کر لیتے تو مجھاتی دیردردازے پر کھڑاندر ہنا پڑتا ..... مشائخ نے کہا ہے کہ اگر خاطر وی تھا جو حضرت خیر کے دل پر داقع ہوا تو پھر جو حضرت جنیڈ کے دل میں خیال پیدا ہوا تھا اس کا کیا مقام ہے کہتے ہیں کہ چوں کہ حضرت جنیڈ، حضرت خیر کے پیر یتھا س لئے لامحالہ پیراپنے مرید کے باطنی احوال بر مطلع ہوتا ہے۔

الواقع......داقع سے دہ معنی مراد لیتے ہیں جو دل میں پیدا ہوادر دل میں باقی رہے بخلاف خاطر کے .....اور طالب کوکس حالت میں بھی اس کو دور کرنے کی قدرت حاصل نہ ہو۔ چنانچہ کہتے ہیں''خطر علیہ قلبہ وَوَقَعَ فی قلبی ''( میرے دل پرایک خیال گز راورایک بات میرے دل میں واقع ہوئی) پس تمام دل خاطر کا کل تو ہوتے ہیں

كشف المعجوب

لیکن داقع صرف ای دل میں صورت پذیر ہوتا ہے جس میں سب پچھوتی تعالیٰ کی بات ہی ہو یہی وجہ ہے کہ جب مرید کوحق تعالیٰ کی راہ میں کو کی رکاوٹ پیدا ہوتی ہے تو اس کوقید کہتے میں اور کہتے ہیں کہ اس کوا یک واقعہ یعنی مشکل پیش آ گئی اہل لسان تو واقعہ سے سائل میں اشکال مراد لیتے ہیں اور جب کو کی اس اشکال کا جواب دے دے اور اشکال رفع ہوجائے تو کہتے ہیں کہ واقعہ تک ہو گیا۔لیکن اہل تحقیق کہتے ہیں کہ واقعہ وہ ہوتا ہے جس کا تل ہو نائمکن نہ ہواور جو تک ہوجائے دہ خاطر ہوتا ہے واقعہ نیں ہوتا کیو تکہ اہل تحقیق کی بندش اور رکاوٹ کی حقیر چیز میں نہیں ہوتی کہ ہروقت اس کا تحکم ہول جائے اور حال تبدیل ہوجائے ۔والتداعلم ۔

الاختيار .....اختيار سے يد حفزات بيمراد ليتے بي كدانيان اب اختيار پرض تعالى كا ختياركوتر جيح د م يعنى حق تعالى نے ان كيليے خير اور شريس سے جو كچھ بھى اختياركيا ہاى كوكافى سجھيں اور بند كا حق تعالى كے اختياركوتر جيح دينا بھى حق تعالى كے اختيار سے دى ہے - كيونكدا گرض تعالى نے دى اس كوب اختيار ند كيا ہوتا تو يدخود ہرگز ا پ اختياركو ند چھوڑ سكتا - حضرت بايزيد سے لوگوں نے وريا فت كيا كه ' امين كون ہوتا ہے؟ آپ نے جواب ديا ' امين دو ہوتا ہے جس كا اپنا ختيار باقى ندر ما ہوا ورحق تعالى كا اختيار ہى اختيار بن گيا ہو..... اور حضرت جنيد كے متعلق آتا ہے كدايك دفعد آپ كو بخار ہو گيا تو آپ نے نے دُوعا كى بارخدايا جيم حصحت عطافر ما آپ كے باطن سے ندا آئى كہ تو كون ہوتا ہے ہمارى ملك ميں گفتگو كر نے والا ہم اپنى مكبرت ميں تم سے بہتر طور پر تد بير كرنا جانت ميں ۔ تم ہمار اختياركونى اختياركرونا ور اين آپ كو خود دينا را جانت ميں اور

الامتحان ..... صوفیائے کرام اس لفظ ے ادلیاءاللہ کے دل کا امتحان مراد کیتے ہیں جوحق تعالیٰ کی طرف سے ان کے دل پر خوف ، حزن ، قبض اور ہیت جیسی طرح طرح کی مصیبتوں اور آ زمائشوں سے ہوتا ہے جیسا کہ خداوند تعالیٰ نے فرمایا ہے ' اُولینِکَ الَّلِيْسَ مُتَحَمَّ اللَّهُ قُلُوبَهُ مُ لِلتَّقُوبی لَهُمُ مَّغْفِرَةَ ' وَ اَجُو ' عَظِيْم' ' ' ( بیو ہی لوگ ہیں جن کے

كشف المحجوب) دلوں کواللہ تعالیٰ نے تقویٰ کیلئے آتر مایا ان کیلئے مغفرت اور بڑا اجر ہے ) اور بید درجہ بڑا بھی اعلی ہے۔والتٰداعلم بالصواب

607

البلا ..... بلا سے اولیاء اللہ کے جسموں کی تکلیف بیاری اورغم وغیرہ مراد لیتے ہیں ادر بندہ پر مصیبت جتنی قوی ہوتی ہے اتنا ہی حق تعالٰی کے ساتھ اس بندے کا قرب زیادہ ہوتا ہے کیونکہ آز مائش ومصیبت اولیاءاللد کالباس برگزید ولوگوں کا گہوارہ اور انبیاء کرام کی غذاہوتی بے کیا تونے دیکھانہیں کہ پیغ سر اللہ نے فرمایا'' نحن معاشر الانبیاء اشد الناس بلاء '' ( ہم انہا یک گروہ لوگوں میں سب سے زیادہ تکلیف برداشت کرتے ہیں ) نیز آپ فرمايا 'الشد الناس بلاءً الانبياء ثم الاولياء ثُم الامثل فالامثل '' (لوكوں ش سب ے زیادہ تکلیف انبیا ، کو پنچتی ہے پھر ادلیا ، کو پھران جیسوں کوادر پھران جیسوں کو ) سہر حا**ل** بلاءتام باس رنج کا جومومن بندہ کے دل اورجس پر پیدا ہوتی ہے کیونکہ اس کی حقیقت ایک نعمت ہےاوراس لئے کہ اس کاراز بندے پر پوشیدہ رہتا ہےاوراس کو برداشت کرنے ے اسے تواب ملا ہے پھر جو مصیبت کا فروں پر ہوتی ہے وہ بلانہیں ہوتی بلکہ شقادت و بدیختی ہوتی ہے اور کافرلوگ اس شقادت سے ہرگز شفایا بنہیں ہو سکتے پس ملاء کا مرتبہ امتحان کے مرتبہ سے زیادہ اعلیٰ ہے کیونکہ امتحان کا اثر جسم پر ہوتا ہے جب کہ اس بلاء کا اثر دل اورجسم دونوں پر ہوتا ہے۔ والتٰداعلم بالصواب۔

التحلی .....کسی قابل تعریف گروہ کے ساتھ تمل کے بغیر صرف قول میں مشابہت انتتیار کرنے کوتل کہتے ہیں اور پنج سیتا بیٹے کا ارشاد ب' نیے س الایہ مان بالنہ جلی والتہ منی لكن ما وقد في القلوب وصَدَق العمل '' ( كَتَي توم كَ مثابهت ادراس جيرا بن كَ آرزوکا نام ایمان نہیں ہے بلکہ ایمان نام ہے اس بات کا کہ جن تعالی کے متعلق دل میں یقین جم جائے اور مل سے اس کی تصدیق کی جائے ) پس حقیق ممل کے بغیر اینے آ ب کو سی قوم کی اندکرنے کا نامتخل ہےاور جولوگ اپنے اچھا ہونے کی نمائش کرتے ہیں کیکن حقیقت

میں ایتھے نہیں ہوتے وہ بہت جلد رسوا ہو جاتے میں اور ان کی حقیقت آ شکارا ہو جاتی ہے۔ حالا تکہ اہل تحقیق کے نز دیک وہ پہلے ہی رسوا ہوتے ہیں اور ان کی حقیقت آ شکارا ہو جاتی ہے۔ التحلی .....حق تعالیٰ کی طرف ہمہ تن متوجہ ہونے کی وجہ سے بارگاہ خدا ندی کے مقبول حضرات کے دل پر انوار حق کی جو تا ثیر پیدا ہوتی ہے اس کو بخلی کہتے ہیں۔ کیونکہ وہ حضرات اس بات کے مستحق ہوتے ہیں کہ دل کے ساتھ حق تعالیٰ کو دیکھ لیں، اس و لی روئیت اور خلا ہری رویت میں فرق واضح ہے کہ صاحب بخلی دیکھنا چا ہے تو دیکھ لیں، اس و لی نہ چا ہے تو نہ دیکھے یا کی وقت دیکھ لے اور کہ وقت نہ دیکھے لیکن خلا ہری آ تکھوں سے دیکھیں والے جنت میں اگر حق تعالیٰ کو دیکھنا نہ چاہیں گے تو بھی ایسا نہ کر سکیں گے کہ وہ نہ دیکھیں کیونکہ بخلی یعنی دل کی رویت پر تو وہ جائز ہے لیکن خلا ہری آ تکھ صوں ہوں دیکھیں ہوتا.....واللہ اعلی

التخلی ..... جواشغال بند کوقرب حق حاصل کرنے سے مانع ہوتے ہیں ان سے اعراض کرنے کا نام تخلی ہے ان میں سے ایک تو دنیا ہے کہ ہاتھ اس سے خالی کرے۔ دوسراعقبٰی کا خیال ہے کہ دل کو اس سے خالی کرلے تیسرا خوا ہشات کا اتباع ہے کہ باطن کو اس سے خالی کرے اور چوتھا لوگوں کی صحبت ہے کہ اپنے آپ کو اس سے خالی کرے اور ان کے خیال سے خالی کرے۔

الشرود .... طلب حق میں تمام آفات اور تجابوں سے خلاصی پانے اور اس میں بیقراری محسوس کرنے کو شرود کہتے ہیں کیونکہ طالب حق کو تجاب کی صورت میں ہی تمام مصیبتیں محسوں ہوتی ہیں پس طالبان حق کے گروہ کو تجاب کے کشف کرنے میں جو سفر در پیش ہوتے ہیں اور اس مقصد کیلئے جس چیز کے ساتھ بھی تعلق پیدا ہوتا ہے اس کو شرو و کہتے ہیں کیونکہ طالب حق اپنی طلب کی ابتدا میں بہت زیادہ بیقرار ہوتا ہے اور انتہا میں وصل حاصل ہوجانے کی وجہ سے بہت زیادہ مطمئن ہوجا تا ہے۔

كشف المحجوب

القصود .....قصود مصوف في كزد يك مقصود هيتى كى تلاش يرضيح اراده مراد موتا جادران حضرات كاقصود تركت وسكون سے وابسة نميس ہوتا كيونكه دوست اپنى دوستى اور محبت ميں اگر چه بظاہر ساكن ،ى ہوليكن در حقيقت وہ قاصد ہوتا جاور سے چيز عام عادت كے خلاف ہے كيونكه يا تو اراده كر نے والوں كے ظاہر پر اس اراد كاكوئى اثر ہوتا ہي پر ان كے باطن پر اس كى كوئى علامت ضرور ہوتى ہے سوائے دوستان حق كے دو بغير كى علت موات بذات خود ايك قصد ہوتى جيں اورا پنى تركات كے بغير بھى قاصد ہوتے جيں اوران كى تمام صفات بذات خود ايك قصد ہوتى جي كيونكه وہ انتہائى در ج كا قصد كرتے جي جو محبت حاصل ہوجاتى ہے دو گويا تمام كى تمام قصد ہى ہوتى ہوتى ہو ہوتى ہے م

الاصطناع ..... اس اصطلاح مصوفيدوه كيفيت مراد ليت بي كمرتن تعالى سى بند بواس كرتمام نصيبول كوفنا كر كرادراس كى تمام نفسانى لذات كوزاكل كر كر مهذب كردين ادراس كفس كرتمام اوصاف اس مين اس طرح تبديل كردين كه وه لذتون كزوال اورنفسانى اوصاف كى تبديلى سے اپنے آپ سے بيخود ہوجائے ..... اور يددرجه انبياء كيليے مخصوص بے اولياء كو حاصل نہيں ہوتا اور مشاركخ كا ايك گروه اولياء كيليے بھى اس در جے جواز كا قائل ہے واللہ اعلم بالصواب

الاصطفاء ..... اصطفاء مد موتا ہے کہ تن تعالیٰ بندہ کے دل کو اپنی معرفت کیلئے دوسری تمام چیزوں سے فارغ کردیں تا کہ اپنی صفائی کی معرفت اس کے دل میں پیدا کر دیں اور اس درجہ میں خاص اور عام کَنہگار اور اطاعت شعار اور ولی و نبی تمام موس یک اس جیں چنا نچہ تن تعالی فرماتے ہیں ' کُنہ اَوَرَ نُنَا الْکِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِذَا فَعِنْهُمُ ظَلِم ' یہ چن چنا نچہ تن تعالی فرماتے ہیں ' کُنہ اَوَرَ نُنَا الْکِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِذَا فَعِنْهُمُ ظَلِم ' جی چنا نچہ تن قالی فرماتے ہیں ' کُنہ اَوَرَ نُنَا الْکِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِذَا فَعِنْهُمُ ظَلِم ' وراثت دی جنہیں ہم نے اپنے بندوں میں سے چن لیا پھر محض ان میں سے اپنے آپ پر ظلم کرنے والے ہیں بعض میا نہ دو ہیں اور بعض نیکیوں میں سبقت کرنے والے ہیں۔



. كشف المحجوب

الاصطلام .....اصطلام دہ تجلیات حق ہیں جو بندے کے اپنے اراد نے کونفی کر کے اور نرم آزمائش کے ذریع اس کو کمل طور پر مغلوب کر دیں اور قلب مستحن ( آزمایا ہوا دل ) اور قلب مصطلم ( مغلوب شدہ دل) دونوں ایک ہی متنی میں آتے ہیں البتہ اصطلام امتحان سے زیادہ خاص اور نرم ہے اہل طریقت کی مروجہ اصطلاحات میں ۔ واللہ اعلم بالصواب ۔ الرین ..... رین ، دل پر ایک ایسا تجاب ہوتا ہے جس کا کشف ایمان کے بغیر نہیں ہوسکتا اور یہ کفر اور گراہتی کا تجاب ہوتا ہے دینا نچہ خدائے عز دجل نے اپنے ارشاد میں کفار کے دل کو اس کے ساتھ موصوف کیا ہے ' محکّلا بَلْ دَانَ عَمل کی قلُو بِعِيمَ مَا کَانُوْ ایک سِبُوْنَ ' '

کادل تواسلام قبول بی نہیں کر تاباتی کا فروں میں جولوگ اسلام قبول کر لیتے ہیں دہ حق تعالیٰ کے علم میں پہلے سے بی مومن ہوتے ہیں۔

كشف المحجرب

کہلائے گا اور دوستان حق کا جرم اپنے وجود کو دیکھنا ہے اگر کوئی شخص غلطی ہے حق بات کی طرف رجوع کرے تو اسے تو بہ کرنے والا کہتے ہیں اور کوئی شخص صحیح کام سے زیادہ صحیح کی طرف رجوع کرے تو اسے راجع کہتے ہیں ..... میں نے یہ سب با تیں تو بہ کے باب میں بیان کردی ہیں .....واللہ اعلم

الکمیس ....کی چیز کولوگوں کے سامنے اس کی حقیقت کے خلاف ظاہر کرنے کو تلمیس کہتے ہیں ۔جسیا کرحق تعالی کا ارشاد ہے 'وَلَلَّبِسُنَا عَلَيْهِمْ مَّا يَلْبِسُوُنَ ''(اور ہم نے ان پر ملتبس کر دیں جو دہ حق کو باطل کے ساتھ ملاتے ہیں ) اور میصف حق تعالیٰ کے علاوہ کسی کیلیے محال ہے کیونکہ حق تعالیٰ ہی کا فرکوموٹن کی صفت میں اور موٹن کو کا فرکی صفت میں ظاہر کرتے ہیں حتی کہ ہر شخص میں اس کے علم اور حقیقت کے اظہار کا ایک خاص دفت ہوتا ہے اور جب اس گردہ میں سے کوئی شخص اپنی تا بل تعریف خصلتوں کو نہ موں سے چھیا تا ہے تو کہتے ہیں کہ دو تلمیس کرتا ہے اور اس صورت کے علاوہ کہیں بھی اس اصطلاح کو استعال نہیں کرتے اور منافقت اور ریا کاری کو تلمیس نہیں کہتے ہیں اگر چہ بنیا دی طور پر سے تلمیس ہی ہے کیونکہ تلمیس کی اصطلاح حق تعالیٰ کے فضل کو قائم کرنے کے سواکس جگہ استعال نہیں ہوتی۔

الشرب ..... بندگی کی متحاس بزرگی کی لذت اور محبت کی راحت کو بیلوگ شرب کہتے ہیں اور کو کی شخص لذت شرب کے بغیر کو تی بھی کا منہیں کر سکتا۔ جس طرح جسم کا شرب پانی سے ہوتا ہے ای طرح دل کا شرب بندگی کی راحتوں اور متحاس سے حاصل ہوتا ہے ..... میر یے شیخ رحمت اللہ علیہ کہا کرتے تھے کہ بے شرب مرید اور بے شرب عارف ارادت اور معرفت سے بیگانہ ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ مرید کو اپنے کر دار سے ایسا شرب حاصل ہوتا چا ہے کہ وہ ارادت میں طلب کا حق او اکر دے ۔ البتہ عارف کو حق تعالی کے بغیر شرب حاصل نہیں ہوتا چا ہے یا ایسا شرب نہ ہونا چا ہے کہ دوہ اس سے اپن کی طرف

كشف المحجوب

لوشاہو كونكه اس طرح اس كوا رام حاصل نبيس ، وسكا ـ واللذاعلم بالصواب ـ الذوق ...... ذوق بھى شرب كى طرح ، ى ، وتا ب تا ، م شرب صرف راحتوں ميں مستعمل ، وتا ب جب كه ذوق رنج اور راحت دونوں كا تحمل ، وتا ب حجيها كه ايك بزرگ كتب بين 'خفت اطلاوة وزقت البلاء وَخفت الواحة '' (ميں نے بند كى كى صورت كوچكھا اور ميں نے رنج وراحت كوچكھا) يہ سب درست ب - پھر شرب كو كتب بين ' نشو بت بكاس الوصل أو بكاس الود '' (ميں نے وصل يا محبت كا بياله بيا) كيونكه م تعالى نے جب شرب كرب حرف راحت كوچكھا) يہ سب درست ب - پھر شرب كو كتب بين ' نشو بت بكاس الوصل أو بكاس الود '' (ميں نے وصل يا محبت كا بياله بيا) كيونكه م تعالى نے جب شرب كرب حرف رايا ' مُحلُو ا وَالشُر بُلُو الحَيْفَ أَنْ الْحَرَيْنُ الْحَرِيْم '' ( عذاب كوچكھو كَيْم بو يعزت و بزرگى والے ہو ) اور ووسرى جگه پر فرمايا ' نُو فَقُو مَسَ مَعَو '' ( ووز خ كا چھو ك بو يعزت و بزرگى والے ہو ) اور ووسرى جگه پر فرمايا ' نُو فَقُو مَسَ مَعَو '' ( ووز خ كا چھو ت م تحبذوق كا تذكره كيا تو فرمايا ' دُوْق الله عليا يا '' دُو فَقُو مَسَ مَعَو '' ( ووز خ كا چھو ت بو يعزت و بزرگى والے ہو ) اور ووسرى جگه پر فرمايا ' نُو فَقُو مَسَ مَعَو '' ( ووز خ كا چو تا م تحقو ) .... يہ تصوفي كر در يان مرون اصطلا عات كر معانى جو بي كر در يا كر در كے تو كان كر در كھو تا ہو يا يا كر در كا يو تو تا يا كر در يا وو تا مطلا عات كر معانى جو ميں نے بيان كر در كے الكر ميں ان سب كولكھتا تو كر بان مرون اصطلا عات كر معانى جو ميں اور بي كر در كے اللہ يا كر در كے المواب ۔ ر ميں ان سب كولكھتا تو كتاب بردى طو بل ، وجاتى ۔ والله ما يو ميں السواب ۔

613 رہواں کشف تحا ساع كابيان جان لو که حصول علم کے اسباب پائے ہیں پہلاسٹنا، دوسراد کھنا، تیسرا چکھنا، چوتھا سوتکھنا اور یا نچواں چھونا ..... اور اللہ تعالیٰ نے دل کیلئے یہ پانچ درواز ے پیدا کر دئے ہیں ادرعلم کی ہوشم کی ان میں سے ایک کے ساتھ دابستہ کردیا ہے، جیسے کہ پیننے کیلئے آ دازوں ادر خبرول كاعلم، ديكھنے كيليئے رنگوں ادرجسموں كاعلم چکھنے كيليے مٹھاس ادركڑ واہٹ كاعلم، سوتکھنے کیلیئے بد بوادرخوشبو کاعلم اور چھونے کیلئے بختی اور نرمی کاعلم اور اللہ تعالیٰ نے ان یا پنچ حواس میں سے جارکوخصوص محل میں رکھا ہے اور ایک کوجسم کے تمام اعضا میں پھیلا دیا ہے، یعن سننے کامحل کان کو بنادیا ہے دیکھنے کامحل آ بکھکو، چکھنے کا زبان کوادر سونگھنے کامحل ناک کو بنادیا ہے جب کہ چھونے کو تمام اعضا میں جاری کر دیا ہے اس لئے کہ آئکھ کے بغیر دیکھ تہیں کیتے۔کان کے بغیر سن نہیں کتے ، ناک کے بغیر سوکھ نہیں سکتے اور زبان کے بغیر چکھ نہیں سکتے لیکن پوراجسم سی چز کوچھونے سے زم سخت اور گرم دسر دجان لیتا ہے۔ تاہم جواز کے طور پر تو ریبھی جائز ہے کہ ان میں سے ہرا کی تمام اعضا میں شائع ہوجائے جس طرح کہ س تمام اعضامی شائع ب .....معتز لد کے زد یک ان میں سے ہرایک اسپ مخصوص کل کے بغیر ممکن نہیں کیونکہ ہرایک کیلئے ایک محل مخصوص ہے لیکن ان کا بیقول حاسم س کی دجہ سے باطل ہے کیونکہ اس کیلئے تو کوئی محک مخصوص نہیں اور جب ان پانچ میں سے ایک کیلئے محک مخصوص نہیں اوراس ایک میں بیصفت جائز ہے کہ تمام اعضامیں بیرجاری ہوتو دوسروں کیلئے بھی بیرجائز ب كددهاس صفت سے موصوف مول تا ہم اس جگہ بد ماجرابیان كرنا ميرامقصد نبيس ليكن مغنى کی تحقیق کو بیان کرنے کیلئے مذکورہ مقدار کے بغیر بھی چارہ نہ تھا۔۔۔۔ پس ایک حاہے یعنی سمج ے علاوہ باق جاروں حوال جن کاذ کر گر ہ چکا ہے کہ ایک ان میں سے دیکھتی ہے دوسری

جحما للمحج

سوٰکھتی ہے تیسری چکھتی ہے اور چوتھی چھوتی ہے اوران میں جائز ہے کہ اس عجیب وغریب د نیا کود یکتی، اچھی چیز وں کوسو تھنا بہترین نعمتوں کا چکھنا، نرم چیز وں کوچھونا اور آ واز وں کوسنینا عقل کیلئے دلیل بن جائے اوراپنے خداتعالیٰ کو پہچاننے کی طرف رہنمائی کرے اس لیے کہ ان حواس کے ذریعہ عقل جان کیتی ہے کہ عالم حادث اور کل تغیر ہے اور جو چیز تغیر پذیر ہودہ حادث ہی ہوتی ہےاورعقل ہیجھی جان لیتی ہے کہاس حادث جہان کا کوئی پیدا کرنے والا بھی ہے جواس کی جنس سے نہیں کیونکہ میہ عالم کمون ( پیدا کیا ہوا ہے ) اور اس کو پیدا کرنے والا مكون ( پيداكرف والا ) ب يجسم (جسم والا ) ادراس كو پيداكرف والامجسم (جسم عطا کرنے والا) اس کا خالق لامتنا ہی ہے اور بد عالم متنابی ہے اور وہ خالق تمام چیزوں پر قادر اور تمام کاموں پر طاقت والا ہے اور وہ تمام معلومات کا عالم ہے اور تمام ملک میں اس کا تصرف درست بوہ جو جاہتا ہے کرتا ہے اور اس نے اپنے رسولوں کو تچی برھان دے کر جميجاب ليكن اس كےرسولوں پرايمان لانا اس وقت تك ضرور ي بيس موتاجب تك حق تعالى کی معرفت اورجو چیزیں دین اور شریعت میں واجب ہیں رسول ہے سن کرانہیں معلوم نہ کرے یہی وجہ ہے کہ اہل سنت اس تکلیف کے گھر ( دنیا ) میں سنے کود کچنے پر فضیلت دِیتے ہیں۔اگرکوئی خطا کارید کیج کہ سننا خبر کانحل ہے اور دیکھنا نظر کانحل ہے تو جب حق تعالی کا دیداراس کا کلام سننے سے زیادہ افضل ہوگا تو ہونا یہ چاہئے کہ نظر کو کم پر زیادہ افضل سمجھا جائے۔ میں کہتا ہوں کہ ہم نے تو سن کر بیعلم حاصل کیا ہے کہ جنت میں مومنوں کو حق تحالی کا دیدار حاصل ہوگا کیونکہ رویت باری تعالی کے عقلی طور پر جائز ہونے کا حجاب تو اس کے کشف سے زیادہ بہتر نہیں ہے اس لئے کہ ہم نے تو حضور اللہ کی خبر سے بی معلوم کیا ہے کہ مومنوں کو اللہ تعالیٰ کا دیدار حاصل ہوگا اور ان کی آنکھوں کے سامنے سے حجاب اٹھ جائے گاتا کہ وہ اللہ عز وجل کود کی سکیں ۔ پس سننا زیادہ افضل ہوا دیکھنے سے ۔ نیز شریعت کے تمام احکام کا سفنے پر ہی دارو بدار ہے کہ اگر سننا نہ ہوتا تو ان کا ثبوت ہی محال ہوتا ..... نیز جتنے انبیاء کرام بھی تشریف لائے ہیں پہلے انہوں نے حق تعالیٰ کی تو حید اور اپنی نبوت کو زبان سے بیان کیا ہے یہاں تک جنہوں نے ان کے پیغا م کوغور سے سناوہ ان کے گردیدہ ہو گئے اب انبیاء کرام سے معجز نے طاہر ہوئے اور معجزہ دیکھنے میں بھی تا کید سننے سے ہی ہوئی۔ ان دلاکل کے باوجود جوشن سننے کی افضیلت کا انکار کرے وہ گویا پوری شریعت کا انکار کرتا ہے اوراحکام شریعت اپنے او پر پوشیدہ کرتا ہے ..... اب میں انشاء اللّٰہ اس کا پوراحکم ظاہر کروں گا۔

## قرآن كاساع

ہے جانے کے قابل چیزوں میں ہے دل کیلئے فوائد باطن کیلئے ترقیوں اور کانوں کیلئے لذتوں کے اعتبار سے سب سے بہترین ساع اللہ تعالیٰ کے کلام کا ساع بے اس کے سننے کا تمام مسلمانوں کو تکم دیا گیا ہےادرانسانوں ادرجنوں میں سے تمام کا فربھی اس کو سننے کے مللف ہیں سیقر آن مجید کے معجزات میں ہے ایک یہ ہے کہ کوئی انسان اس کو بکترت پڑھنے اور سننے ہے اکتام مصحصوں نہیں کرتا کیونکہ اس میں بڑی رفت ہے تی کہ کفار قرلیش رات کے دفت حجب حجب کرآتے اور پیغیبر علیقہ نماز کی حالت میں قرآن مجید کی جو تلاوت کرتے اسے آ کر سنتے بتھےاوراس ( کی فصاحت و بلاغت اور اعجاز ) پر حیران ہوتے تصمثلانضربن حارث جوان میں سب ہے زیادہ قصیح تھاادر منتبہ بن رہیج جس کی بلاغت میں جادوتھااورا بوجہل بن ہشام جوخطابت اوردلائل میں بد بیضارکھتا تھااوراس کی گفتگو میں بڑانظم ہوا کرتا تھا ای طرح کے دوسر بے لوگ بھی خفیہ طور پر قرآن مجید سنے کیلیے آتے تھے یہاں تک کدایک رات حضور علیہ ایک سورہ کی تلاوت کرر ہے تھے کہ عقبہ کے ہوت جاتے رہے اور وہ ابوجہل سے کہنے لگا مجھے معلوم ہو گیا ہے کہ بیکسی قلوق کا کلام نہیں ہے'اوراللہ تعالی نے جنات کو ( قرآن مجید کا ساع کرنے کیلیے ) بھیجا تھاجتی کہ وہ

جوق درجوق آئے اور پیغبر علیقہ سے اللہ تعالیٰ کا کلام سننے لگے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے بیان كياب كُ أفَقَالُوا إنَّا سَمِعْنَا قُرْانًا عَجَبًا " ( پس وه (جنات ) كَنْج لَكَ بم فَعجيب قر آن سناہے)اس جگہاللہ تعالیٰ نے ہمیں جنات کے اس قول کی خبر دی کہ بیقر آن بیار دلوں كيليَّ سيد مصراست كى رہنمائى كرنے والا باوركها كَ يُتَقدد في إلَى الوُّشَدِ فَلَعَنَّابِهِ وَلَنُ نَّشُوِكَ بِرَبَّنَا اَحَداً ''(وہ قُرآ ن بھلائی کی طرف رہنمائی کرتا ہے پس ہم اس پرایمان لے آئے ہیں اور اپنے رب کے ساتھ کسی کو ہرگز شریک نہ بنائیں گے ) پس قرآن کی نصیحت تمام نصحتوں ہے زیادہ اچھی۔اس کے الفاظ تمام الفاظ سے زیادہ بلیغ اس کے احکام تمام احکام سے زیادہ لطیف، اس کی نہی تمام مناہی ہے زیادہ ڈرانے والی۔ اس کا دعدہ تمام وعدوں سے زیادہ دلر باس کی دعیدتمام دعیدوں سے زیادہ جا نگداز ،اس کے دافعات تمام واقعات سے زیادہ پر تاثیر اور اس کی مثالیس تمام مثالوں سے زیادہ صبح ہیں، اس کے ساع نے ہزاروں دلوں کو شکار کیا ہےاس کے لطا ئف نے ہزاروں جانوں کو مصیبت میں مبتلا کیا ہے تو اس نے دنیوی عزت دالوں کو ذلیل اور دنیا کے اعتبار سے ذلیل لوگوں کو صاحب عزت بنا دیا ہے .....حضرت عمر بن الخطابؓ نے جب سنا کہ بہن اور بہنوئی مسلمان ہو گئے ہیں تو آپ نے ان کوئل کرنے کا قصد کرلیا۔ شمشیر کھنچ ہوئے ان کے قبل کیلئے تیاری کی ادر اینے دل کوان کی محبت سے خالی کرلیا۔لیکن حق تعالی نے اپنے لطف کالشکرسور ہ طہ کی کمین ' گاہوں میں گھات میں بٹھا دیا چنانچہ ٰجب بہن کے گھر کے دروازے پر آئے تو ہمشیرہ حلاوت كرر بي تَحْمَى ْ طْلامًا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُوْانَ لِتَشْقِيٰ إِلَّا تَذْكِوَةً لِّمَنُ يتُحشى ''(اے میرے رسول ہم نے آپ پر قرآن اس لئے نازل نہیں کیا کہ آپ مشقت میں پڑ جائیں بلکہ یہ یا دد ہانی ہےاس کیلئے جوڈرتا ہے) سپن کرآپ کی جان قر آن کی باریکیوں کا شکار ہو گئی اور آپ کا جدائی میں بندھا ہوا دل اس کے لطائف سے کھل گیا آپ نے صلح کا رأستہ اختیار کیا اور جنگ کا لباس اتار بچینکا اور تخالفت سے موافقت کی طرف آ گئے ......اور

معروف ہے کہ جب صحابہ کرامؓ نے حضور ﷺ کے سامنے بیآ یت پڑھی کہ 'اِنَّ لَلَیْنَا اَنْكَالاً وَجَحِيهُما وَطَعَا مَاذَ غُصَّةٍ وَعَذَابًا اَلِيُمًا ''(بِحْمَك بمار نِهاں بيرْيال جَبْهم كَي آگ گلے میں پچنس جانے والا کھا نا اور در دناک عذاب ہے ) تو اے سن کر حضو تلاق بیہوش ہو کر <sup>گ</sup>ر پڑے ……اور کہتے ہیں کہ ایک شخص نے <sup>ح</sup>ضرت عمر کے سامنے بید آیت پڑھی '' اِنَّ عَلَابَ رَبِّكَ لَوَاقِع مَّ لَه مِنُ دَافِع ( ب شَك آ ب ك رب كاعد اب ضرورواقع ہونے والا ہے کوئی اس کوٹا لنے والانہیں ) حضرت تمڑنے میں کرایک چیخ ماری اور سیوش ہو کرگر پڑے۔لوگ آپ کواٹھا کر آپ کے گھرلے گئے اور آپ اللد توالی کے خوف اور ڈر ے ایک مہینہ تک بیار پڑے رہے سیسدادر کہتے ہیں کہ ایک شخص نے حصرت عبداللہ بن حظلة ٢ - ما منه بياً يت ثلَّهُ مُ مِنْ جَهَنَهً مِهَا د ۗ وَّ مِنْ فَوُقِعِهُ غَوَاش `` (كفاركيليَّ (آتش) د دزخ کے بچھونے اوران کے او پراسی کے حبجت ہوں گے ) پڑھی تو ان پر گر بیر اطاری ہو گیا یہاں تک کہ راوی کہتا ہے کہ میں نے سمجھ لیا کہ ان کی روح ان سے پر داز کر جائے گی۔اس دقت آب المصح تولوگوں نے کہااے استاد! تشریف رکھے آپ نے فرمایا اس آیت کریمہ کی ہیبت مجھے بیٹھنے سے روک رہی ہے۔۔۔۔۔ اور کہتے ہیں کہ بعض حضرات ف حضرت جنيرٌ كسما من بيرًا يت كريمَهُ يُسانِيُّهَا الَّذِيْنَ امْنُوْ لِمَ تَقُولُوُنَ مَالًا تَفْعَلُونَ '' (اے ایمان دالو! تم دہبات کیوں کہتے ہوجوتم کرتے نہیں ) پڑھی تو حضرت جنیڈنے کہا بار حدایا ''ان قبلنا قلنابک وان فعلنا فعلنا بتوفیقک فاین لنا القول والفعل '' (اگر،م ف کچھ کہا ہے یا اگر کچھکام کیا ہے تو صرف تیری تو فیق ہے ہی کہاا در کیا ہے پھر تو ل ادر فعل ہمارا كہاں ہوا ..... اور حضرت جلى كے متعلق آيا ہے كہ لوگوں نے آپ كے سامنے 'وَاذْ تُحسب وُ رَبَّكَ إِذْ نَسِينتَ "(اور يا دَكرامة رب كوجب تو بعول جائے) پر حاتو آب نے كہا ذكر کی شرط بھول جانے میں ہے اور سارا جہان اس کے ذکر میں نگا ہوا ہے یہ کہہ کر آ ب نے ایک چیخ ماری ادر آپ کے ہوش جاتے رہے جب ہوش میں آئے تو فر مایا میں اس جان پر

**جیران ہوں جس نے حق تعالٰی کا کلام سنا ہے اور پھر روح جسم سے نکل نہیں گئی ..... مش**ائخ یں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں اللہ تعالیٰ کے کلام کی تلاوت کرر ہاتھا'' وَاتَّ قُوْ يَوُمَّا تُوُجَعُونَ فِيْدِ إِلَى اللَّهُ ''(اس ون ت ڈرو! جس میں تم اللَّد تعالى كى طرف لوٹائے جاؤ کے ) کدایک فیسی ہاتف نے آ داز دی بہت آ ہت آ دازے پڑھو کداس آیت کی ہیت ہے چارجن مر گئے ہیں .....ایک درویش کہتے ہیں کہ مجھے دیں سال ہو گئے ہیں کہ میں نے نماز میں صرف آتی مقدار میں قرآن پڑھا ہے جس سے نماز جائز ہو جائے اس سے زیادہ میں نے نہ پڑھا ہےاور نہ ہی سنا ہے،لوگوں نے پوچھا'' کیوں؟'' توجواب دیا اس ڈ رہے کہ دہ مجھ پر ججت ہوجائے گا .....ایک دن میں <sup>ح</sup>ضرت ش<sup>خ</sup> ابوالعباس شقانی کی خدمت میں حاضر مواتو آب كوبياً يت كريمة للاوت كرت موت بإيا ' صَورَبَ اللّه مَثَلاً عَبُداً مَمَلُو كَالاً يَقْدِ دْعَلَىٰ شَينى " (اللد تعالى في ايك أي المحامل مثال بيان كى ب جودوس كالملوك ہوادر کسی چیز پر قادر نہ ہو ) یہ پڑھ کر آپ رونے لگہ ادر چنخ مار کر بیہوش ہو گئے میں نے سمجھا کہ دنیا ہے کوچ کر گئے ہیں، میں نے کہا''اے شخ اید کیا حالت ہے؟ آپ نے جواب دیا <sup>دو</sup> عمال سے میرا اور دابھی تک یہاں پہنچا ہے اور اس جگہ سے آ گے گز رنے کی مجھ میں طاقت نہیں.....حضرت ابوالعباس عطاً ہے لوگوں نے یو چھا کہ چیخ آ پ ہر روز کتنا قرآن مجید پڑھ لیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا س سے پہلے تو رات دن میں دود فعہ قرآن کیمل پڑھ لیتا تھالیکن اب چود ہ سال ہو گئے ہیں کہ ابھی سور ہ انفال تک آج پہنچا ہوں..... کہتے بی كرحفرت ابوالحباس في أيك قارى سے كہا كر پر "واس في پر ها " يَسايُّها الْعَزِيْزُ مَسَّناً وَأَهْلَنَا الضُّرُّ وَجِنْنَا بِبِصَاعَةٍ مُّزُجَةٍ '' (ا ح زيز مصرا بهمين ادر بهار فاندان دالوں كو سخت تکلیف نے چھوا ہے اور ہم حقیری پونچی غلہ لینے کیلئے لائے ہیں ) آپ نے پھر فرمایا يرْهواسف پڑھا' تَحَلُّوا إِنْ يَسُرِق فَقَدُ سَرَقَ اَح لَهُ مِنُ قَبَلُ '' ( كَبْحِ لَكُماكُراس فِ چوری کی ہےتو بے شک اس کا بھائی بھی اس سے قبل چوری کر چکا ہے ) آپ نے پھر فر مایا

· اور پر هو اس في پر ها · لاتشويب عَلَيْكُم اليوم يَغْفِرُ الله لَكُم · · ( آج تم يركونى ملامت نہیں اللہ تعالیٰ تمہاری مغفرت کردے)اب آپ نے دُعا کی'' بادخدایا میں جفامیں حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائیوں سے بر حکر ہوں اور آب کرم کے لحاظ سے حضرت بوسف عليه السلام سے بڑھ کر ہیں۔میرے ساتھ وہ معاملہ کیجئے گا جوحفزت یوسف علیہ السلام نے اپنے ظالم بھائیوں سے کہاتھا.....اور اس سب کچھ کے باد جودتمام اہل اسلام خواہ فر مانبر دار ہوں یا تافر مان قرآن مجید کوغور سے سننے کا انہیں تھم دیا گیا ہے کہ تن تعالٰی نے فرمایا ہے'' وَإِذَا قُرِيَّ الْقُرْانُ فَاسْتَمِعُوْ لَهُ وَانْصِنُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ `` (ادرجب قرآن پڑھاجات تو خوب خور سے سنوادر خاموش رہوتا کہتم پر رحم کیا جائے ) یعنی جب کوئی قرآن مجید کی تلاوت کرر ماہوتو اس کو خاموش کے ساتھ تھور سے سنے کا حکم دیا ہے اور نیز فرمایا بے ' فَبَشِّ وْ عِبَادِ الَّلِيْهُنَ يُستَعِعُونَ الْقَرانَ فَيَتَّعُونَ اَحْسَنَهُ ''(پس فَوْشَجْرِي ديبچَ ان) وجوبما داكلام توجہ سے سنتے ہیں پھراچھی بات کی پیروی کرتے ہیں ) یعنی اس کے احکام پڑکس کرتے ہیں اوراس كوتظيم كساته سنة بي- نيز فرماياب ألَّكِينَ إذَاذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُونَهُمُ " ( وه لوگ کہ جب اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا جاتا ہےتو ان کے دل خوف زدہ ہو جاتے ہیں ) یعنی قرآ ن کوتوجہ سے سنےوالوں کے دل پر حق تعالی کا خوف طاری ہوجا تا ہے نیز فر مایا ہے ' اَلَّلْدِیْنَ امَنُو وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمُ بِذِكُوِاللَّهِ اَلاَ بِذِكُوِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوُبُ ''(جِهُوك إيمان لائے اور ان کے دل اللہ کے ذکر کے ساتھ مطمئن ہوتے ہیں آگاہ ہو جاؤ کہ اللہ کے ذکر سے ہی دلول کواظمینان نصیب ہوتا ہے اور اس جیسی اور بہت می آیات ہیں جواس بات کے تحم کی تا کید کرتی بیں اور پھراس کے برعکس ان لوگوں کیلئے طامت آئی ہے جو کلام الجی کواس طرح نہیں سنتے جیسے اس کو سننے کا حق ہے اور کا نوں سے دل کی طرف اسے راہ نہیں دیتے اورالله تعالى كاارشاد، مُحَسَّمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمُ وَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَىٰ أَبْصَادِهِم غِشَاوَة ' ' (اللد تعالى في ان كدلول پرادران ككانول پرمهر لكادى بادران كى

شف المحجوم

آتھوں پر پردہ ہے ) یعنی ان کے سننے دالے عضو پر مہر لگا دی ہے نیز حق تعالٰی نے بیان کیا ب كردوز خوالے قيامت كرون كميں ك 'لو تحناً نسمع أو نعظِ ما تُحافِ اصحاب السَّعِيرُ '' (ا گربم حق کے ساتھ قرآن کو سنتے اور پچھتے تو ہم جنہم والوں میں ندہوتے ) اور اللَّه تعالى في بيان فرمايات كُ وُمِنْهُم مَّنْ يَسْتَصِعُ إلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلى قُلُوبِهِمُ أَكِنَّةً أَن يَفْقَقَهُوهُ وَفِي اذا نِهِمُ وَقُواً " (اوران من س بعض آب كى طرف توجه ف سنة بي اور بم نے ان کے دلوں پر پردہ ڈال رکھا ہے کہ وہ اسے بچھ کمیں اوران کے کانوں میں بوجھ ہے ) لیعنی ایک گردہ ایسا بھی ہے کہ آپ ہے قر آن سنتے ہیں لیکن ان کے دلوں پر حجاب ہوتا ہے ان کے کانوں میں بہرہ پن ہوتا ہے گویا دہ اس طرح ہوتے ہیں جیسے انہوں نے سنا ہی نہیں ادر نيز الله تعالى كاار شاد كرامى ب' وَلا تَكُونُوْ ا كَالَّذِينَ قَالُوُا سَمِعُنَا وَهُمُ لاَ يَسْمَعُونَ `` (اورتم ان لوگوں کی طرح تنہ ہو جاؤ جو کہتے ہیں کہ ہم نے سنا حالانکہ وہ نہیں سنتے ) یعنی شکایت کےطور پر کہتے ہیں کہ اس گروہ کی طرح نہ ہوجا ذجو کہتا ہے کہ ہم نے اس قمر آن مجید کو سنا ہے لیکن وہ نہیں سنتے ۔ یعنی سنتے تو ہیں لیکن دل سے نہیں صرف کا نول سے سنتے ہیں اوراس طرح کی بہت ی آیتیں اللہ تعالیٰ کی کتاب میں موجود ہیں اور پنج بر اللہ کے متعلق إحاديث من آتاب كرآب فايك مرتبة حفرت مبداللدين مسعود في كما" إقسوا عسلت فقالَ إنها اقدراه عليك وَعليكَ أُنزلَ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم إني أُحِبْ أَن أَمْسَعَهُ مِنُ غيرى '' (مجصح قرآ ن كى تلادت سادُ توانهوں في عرض كى'' كيا يس آب ك سام قرآن بر هول كا حالانكه آب برده نازل كيا كيا ب رسول الله عليه في فرمایا '' میں اس چیز کو پسند کرتا ہوں کہ میں قرآ ن کا اپنے علادہ ددسرے سے ساع كروں) بداس بات كى بوى واضح دليل ب كمة رآن سننے دالے كا حال ير سے والے سے زیادہ کال ہوتا ہے کہ آپ نے فرمایا ''میں اس بات کوزیادہ محبوب رکھتا ہوں کہ اسپ علادہ کسی سے اس کی تلاوت سنوں۔ اس لئے کہ قاری یا تو حال سے پڑھے گا یا بغیر حالی کے

شف المحجوب

لیکن سننے دالا حال کے بغیر نہیں سنتا کیونکہ پڑ سے میں ایک طرح کا تکبر ہوتا ہے جب کہ سنے میں ایک طرح کی تواضع ہوتی ہے ..... نیز پنج بر تالیقہ کا ارشاد ہے کہ 'شیبت سی مدورة هود ''(مورهود ( کی اعت نے) بچھ بوڑھا کردیا ہے) علما کہتے ہیں کہ بیاس کے تقا کہ سور محود کے آخریم بیآیت کریمہ موجود ہے کہ 'فَاسْتَقِبْ کَمَا اُمِوْتَ '' ( پُس آ ب اس طرح استقامت پرریے جس طرح آب کوتھم دیا گیا ہے)ادرانسان حق تعالی کے تکم کے مطابق استقامت کاحق ادا کرنے سے عاجز ہے کیونکہ انسان اللہ تعالیٰ کی تو فیق کے بغیر کچھ نہیں کرسکتا۔ پس جب آپ نے 'ف استقبم کما اُمرتَ '' کاحکم ساتو آ پ یخت چیران ہو گئے اور فرمایا'' بیکس طرح ہو سکے گا کہ میں اس تکم کے مطابق **م**ل کر سکوں'' چنانچہ اس رنج ک دجہ سے آپ کی قوت جاتی رہی اور دن بدن رغم بڑھتا ہی گیا یہاں تک کہ ایک دن اپنے گھر اٹھ کر کھڑے ہونے لگے تو دونوں ہاتھ زمین پر جیک کرزور لگا کر کھڑ ہے ہونے کی كوشش كي حضرت ابو بكر صديق ف عرض كي ' يا رسول الله عظيمة بد كمياً حال ب? آب تو ابھی جوان اور تندرست ہیں'' آب نے فرمایا سورہ ھود نے مجھے بورھا کر دیا ہے یعنی اس کے ساع نے میرے دل پر اس قدرز در پکڑا ہے کہ میری قوت ساقط ہوگئی ہے صحابہ کرام میں ۔۔ ایک بزدگ صحابی حضرت ابوسعید خدر کٹ روایت کرتے ہیں کہ 'مکست فی عصابة فیھا ضُعَفاء المهاجرين وان بعضهم لَيُستُر بعضاً مِنَ العُريٰ وقارِي يقراء علينا ونحن نستمعُ القراة قالَ فجاءَ رسولُ اللهِ صلى اللهِ عليه وسلم حتى قام علينا فلما راي القارى سكت. قال فسلم فقال ماذا لصنعُون قلنا كان قارى يقرا علينا ونحنُ نستمع بقر الته فقال النبي صلى اله عليه وسلم الحمد لله الذي جعَلَ فِي امته هَن العِرِثُ أَنُ اصبر نفسمي معهم قبال ثُم جَلَسَ وسطنا ليعدِلَ نفسه فينا ثُم قال فكانوُ ضبِعَفاء المهاجرين فقال النبي صلى الله عليه وسلم البشروا صعاليك المهاجرين ابلفوزالتا يومَ القيمةِ تدخلونَ الجنة قبل المنياء كُم بنصفِ يوم كان مقداره حَمْسَ مائة عام ''



(میں ایک جماعت میں بیٹھا تھا جس میں کمزور مہاجرین تھے اور برہنگی کی وجہ سے وہ ایک دوسر بے کو پردہ کئے ہوئے تھے اور ایک قاری ہم پر تلاوت قر آن مجید کر رہا تھا اور ہم س ر ہے تھے کہ رسول اللہ علی وہاں نشریف لے آئے اور ہمارے سروں پر کھڑے ہو گئے جب قاری نے آپ کو دیکھا تو وہ خاموش ہو گیا، پیغبر اللہ نے ہمیں سلام کہا اور پوچھاتم لوگ س کام میں مصروف تھے؟''میں نے عرض کی بارسول اللہ علیقہ قاری، تلادت کرر ہاتھا ادرہم اس کی قرات کا ساع کرر ہے تھاب حضور ﷺ نے فرمایا اس ذات باری تعالیٰ کا شکر ہے جس نے میری امت میں ایسے لوگ پیدا کے، ہیں جن کی صحبت میں بیٹھنے اور ان کے ساتھ صبر کرنے کا مجھے عکم دیا گیا ہے، پھر آپ ہمارے بالکل در میان میں اس طرح بیٹھ کیج کہا بنے آ ٹٹ کوہم میں سے ہرایک کے برابر کرلیا پھرہمیں اپنے ہاتھ سے یوں اشارہ کیا توسب في آب ك ارد كرد حلقه بناليا كماس وقت كونى شخص بم مي سے رسول الله عليه كو پہنچا ند سکتا تھا کویا کہ بیدسب کمزور مہاجر ہی تھے، پھر نبی کریم ایک نے فرمایا اے درویش مہا جروا جمہیں قیامت کے دن پوری پوری کامیابی کی بشارت ہو کہتم مالداروں سے نصف ون پہلے جنت میں داخل ہو گے۔جس دن کی مقدار پانچ سوسال جتنی ہوگی )اس حدیث کو چند طريقوں يو مختف الفاظ ميں روايت كيا كيا بت مم يداختلاف صرف الفاظ مي ب معنى تمام طرق ردايت كاليك بى باور بالكل درست ب .....

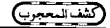
سیسی حضرت زرارۃ بن ابی اونی حضور تلایت کے جلیل القدر صحابہ رضوان اللہ علیم میں سے تھے۔ ایک دفعہ آپنماز میں لوگوں کی امامت کرار ہے تھے کہ ایک آیت کریمہ پڑھی اوراس کی ہیبت دجلال کی دجہ سے ایک نعرہ بلند کیا ورجان دے دی.....حضرت ابوجعفر رحمته اللہ علیہ بزرگ تابعینؓ میں سے ایک تھے ایک دفعہ حضرت صالح مرکؓ نے ان کے سامنے

شف المحجوب)

ایک آیت تلاوت کی تو ان کے اندر ہے ایک آ داز بلند ہوئی اور وہ دنیا نے رخصت ہو گئے .....حضرت ابراہیم نخق ردایت بیان کرتے ہیں کہ میں کوفہ کے دیہا توں میں سے ایک گاؤں میں گیا تو دہاں ایک بزرگ عورت کو دیکھا جونماز میں کھڑی تھی اور اس پر نیکی کے آثار ظاہر بتھے جب وہ نماز سے فارغ ہوئی تو میں نے تبرک کےطور پرا سے سلام کیا وہ مجھے کہنے لگی کیا تم قرآن جانتے ہو؟ میں نے کہا'' ہاں کہنے لگی تو پھرکو کی آیت پڑھو میں نے ایک آیت کی تلادت کی تو سن کراس نے ایک چیخ لگا کی اور جان حق تعالی کے حضور پیش کر دی۔ادر حضرت احمد بن ابی الحوار ٹی روایت بیان کرتے ہیں کہ میں نے جنگل میں ایک نوجوان کھر دری گدڑی بہنے ہوئے دیکھا جوایک کنو میں کے کنارے کھڑا تھا مجھے ( دیکھ کر) کہنے لگا''اے احمد بڑے دقت پر آئے ہو کہ مجھے ساع کی طلب ہور ہی ہے تا کہ میں جان وے دوں کسی آیت کریمہ کی تلاوت تو کروحفزت احمد کہتے ہیں کہ دق تعالٰی نے مجھےالہا م كيالوريس في بيراً يت كريرة تلاوت كى 'إِنَّ الَّذِينَ قَالُوُ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَلَعُوا '' (بشك جن لوگوں نے کہا کہ ہمارارب اللہ ہے چراس پر ڈ ٹے رہے ) آیت کریمہ بن کر وہ جوان کہنے لگااے احمدرب کعبہ کی قتم تم نے دہی آیت پڑھی ہے جواس دفت مجھ پرایک فر شیتے نے بر بھی ہے اور اس حال میں جان دے دی ..... اگر اس معنی اور مضمون سے وابستہ تمام حکایات کو بیان کروں تو میر امقصد فوت ہوجائے گا۔ وباللہ التو فیق



شعر كاسنا مباح ب يغير تلاية ن اشعار ، بن اور صحابه كرام ن كربي كم بي اور بن بحى بي حضور تليية بروايت ب كه آب ف فرمايا ' إنَّ من الشعر لحكمة " (ب شك بعض شعر عكمت بي ) نيز فرمايا ب' المحكمة مالةُ المومِن حيث وَ جَدَهَا فَهُوَاحُ بِهَا ' ( دانانَى ،مومن كي كم شده ميرات ب جهال اس پائ داي اس كازياده حقد ار



ہے) شعر سے مرادوہ شعر ہے جس میں دانائی ہواور حکمت مومن کی کھوئی ہوئی چز ہے جواس سے غائب ہے جہاں بھی اس کو پائے وہی اس کا زیادہ متحق ہے نیز بیغیب یکھی کا ارشاد ہے کہ 'اصد ف کلمہ قالتھا لعرب قول لبیدِ ''(سب سے سچا کلمہ جو کسی عرب نے کہا ہے دہ لبید شاعر کا شعر ہے۔

اَلاَ كل شيُّ مَا خَلا اللَّهُ باطِل وَكَلَّ نعيم لامحسالَة زائل

(آگاہ رہو کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر ثنی باطلؓ ہے اور اس کے سوا ہرا یک نعمت سبر حال زائل ہونے والی ہے )

اور حضرت عمروبن الشريد اليرايين والدير روايت كرتے بيں كه 'استَنشد فسلى رمسول الملَّه صلى اللَّهِ عليه وسلم هَلَ تووى مِنَ شعرامية ابن الصلت شيأً فانشلته مائة فافية مجعلت كلها مروت على بيتٍ قال هيه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم کان یسلم فی شعرہ '' کہتے ہیں کہ رسول اللہ عظیمی نے مجھ شعر پڑ سے کا کہتے ہوئے کہا کیاتم امیہ بن ابی صلت کے اشعار میں سے پچھ سنا سکتے ہو؟ پس میں نے سوا شعار پڑھے ہر شعر کے اختیام پر آپ فرماتے اور پڑھو پھر آخر میں رسول اللہ علیقہ نے فرمایا *ہ*ی امید شعروں کی حد تک تو مسلمان تھا ) اس طرح کی حضور عظیم اور صحابہ کرام سے بہت ی ر دایات آتی ہیں اور حضرت عمرً شعر کہتے بھی تھے لیکن لوگوں نے اس معاملے میں غلط روش اختیار کی ہے کہ پچھلوگ تو ہر شم کے اشعار سنے کو حرام کہتے ہیں اور دن رات مسلمانوں کی غیبت کرتے رہے میں اور پچھلوگ ہوشم کے اشعار کو حلال کہتے ہیں اور دن رات غز لوں میں محبوب کے حسن کی تقریب اور زلف وخال کی با تیں سنتے رہتے ہیں اور اس معاملے میں ایک دوسرے کے خلاف دلائل بیان کرتے رہتے ہیں میری مرادان کے اقوال کی تائیدیا تر دیدیان کے ساع کی حمایت وخالفت نہیں .....کیکن مشائخ تصوف رحم ماللہ کا اس بارے

لشف المحجرب

میں انداز وہ ہے جو کہ صحابہؓ کے حضور علیظہ ہے اشعار کے بارے استفسار پر حضور علیظہ نے فرمایاتها که <mark>محلام حسنه حسن و قبیحه قبیح ''(</mark>شعرایک ایساکلام ہےجس کا دچھا اچھا ب اور برا برا) لیعنی جو کچھنٹر میں سننا حلال ہے مثلا دانائی، وعظ ونصیحت، حق تعالی کی نشانيوں ميں استدلال اور مظاہر قدرت ميں غور وفكر تو بيظم ميں بھی ہلال ہےخلاصہ کلام بير کہ جس طرح اس حسن وجمال کود کچشا جوآفت میں ڈال دیے حرام اور ممنوع ہے اس کونظم اور نٹر میں سننا حرام دممنوع ہےادراسی طرح اس کی صفت کواس انداز میں سننا بھی حرام دممنوع باور جومحف اس چیز کو مطلقاً حلال کہتا ہے دیکھنے اور سنے کو بھی حلال کہنا جا ہتا ہے تو یہ کفراور ب دین ہے اور جوکوئی بیہ کہتا ہے کہ''میں تو محبوب کی آئکھ خدوخال اور زلف وغیرہ تمام چیزوں میں حق کو ہی سنتا ہوں اور حق کو ہی طلب کرتا ہوں تو اس سے تو لا زم آتا ہے کہ بیر دوسرے آ دمی سے کہے کہ میں اس لئے ایک آ دمی کود کچھنا جا تر بجھتا ہوں کہ کوئی دوسرااس کی صفات سننے کو جائز سجھتا ہے اور دوسرا محض اس بنیاد پر اس کود کچھنا روا سجھتا ہوا در کہتا ہو کہ میں نواس میں حق کو ہی تلاش کرتا ہوں اور کہے کہ <sup>ک</sup>ی معنی کے ادراک کیلئے ایک طرح چا ہنا۔ د دسری طرح چاہنے سے زیادہ بہتر تونہیں ہوتا۔ یوں تو تمام کی تمام شریعت باطل ہوجائے گی اوررسول اللَّد علیق کے اس ارشاد کہ 'المعینان تو نیان ''( آ تکھیس زنا کرتی ہیں) کا عظم بھی اٹھ جائے گااور نامحرم کے کسی غیر محرم کوچھونے کی ملامت بھی ختم ہو جائے گی اور شرعی حد د دبھی تمام کی تمام ساقط ہوجا ئیں گی اور یہ بڑی داضح گمراہی ہے ..... جب جاہل اور نام نہادصوفیوں نے حال میں متغرق ساع کرنے والوں صوفیوں کودیکھا کہ وہ ساع کررہے ہیں تو انہوں نے ان کے حال سے بیہ سمجھا کہ وہ نفسانی خواہش سے ساع کررہے ہیں، چنانچہ جب ان کواس حالت میں دیکھا تو کہنے لگے کہ ماع حلال ہے کہ اگر حلال نہ ہوتا تو بیہ حضرات بھی نہ کرتے، اس طرح ان جاہل صوفیوں نے ان کی تقلید کی اور خاہر کو اختیار کر کے باطن کوچھوڑ دیامتی کہ خودبھی ہلاک ہوئے اورا یک پوری قوم کو تباہ کر کے رکھ دیا۔اور

كشف المعجوب

بیاس زمانه کی آفات میں سے ایک ہے اور میں انشاء اللہ اس کی شرح اپنی جگہ پر پوری طرح بیان کروں گا۔ وباللہ التوفیق

اکچھی آ واز کاساع

پنج سال نے فرمایا ہے کہ ' زیندوا اصوال کے مالقرآن '' (این آ وازوں کی تلادت قر آن بآرائش كرد)الله تعالى كاارشاد بْ يبزيسد فسي المحلق مايشاءً ''(الله تعالی خلقت میں جوجا ہتا ہے اضافہ کرتا ہے )منسرین کرام کہتے ہیں کہ اس سے مراد آ داز کا حسن باور پنج بر الله کافر مان ب که مَن اداداًن يسمع صوت دانود فيسمع صوت أبي موسى الاشعرى "(جوآ دمى حضرت داؤد عليه السلام كي آ واز سناج بهتا بوده حضرت ابو مویٰ اشعریٰ کی آ دازین لے) اور احادیث میں مشہور ہے کہ جنت میں جنتیوں کو ساع حاصل ہوگا اور دہ اس طرح ہوگا کہ ہر درخت ے ایک مختلف نوعیت کی خوبصورت آ واز آئے گی اور جب مختلف قتم کی آ دازیں آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ مل جاتی ہیں تو طبیعت کوان سے بڑی لذت اور نشاط حاصل ہوتا اور ساع کی بیتم انسانوں اور ددمری جاندار تخلوقات میں عام ہے کیونکہ روح ایک لطیف چیز ہے اور خوش الحانی میں بھی ایک ایک لطافت ہے کہ جب روحیں اس کونتی ہیں توجنس این جنس کی طرف ماکل ہوتی ہے میں نے جو بیان کیا یہ تواطبا کے ایک گروہ کا قول لے لیکن اہل علم میں سے جو لوگ تحقیق کے مدمی ہیں اس بارے میں ان کا کلام بھی بہت ہے انہوں نے تو خوش آ دازی کی تالیف دتر کیب سے متعلق کتابیں لکھی ہیں ادراس علم کو بڑی عظمت دی ہےاوران کے اس فن کے اثرات تو آلات موسیقی میں خاہر ہیں جوانہوں نے نفسانی خواہشات کی تقویت اورلہودلہب کیلئے شدیطان کی موافقت و ہیر دی میں بنائے میں حتی کہ بیلوگ کہتے میں کہ اسحاق موسلی ایک باغ میں راگ گار ہے بتھےادرا یک بلبل بھی نغمہ سراتھی بلبل اسحاق موصلی کے راگ کی لذت سے خاموش

ہوگئی اور ساع کرتی رہی یہاں تک اس میں مست ہو کر درخت سے گری اور وہیں مرگنی ...... **می** نے ان لوگوں کی بیان کردہ حکامیتیں تو بہت سنی ہی جیں کیکن میر می مراد ان کے اقوال سے بالکل مختلف ہے کہ طبیعتوں کی تر کیب کی تمام راحتیں آ وازوں اور خوش الحانی کی تر کیب ے ہیں ...... حضرت ابراہیم خواص کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں عرب کے قبائل میں ہے ایک قبیلہ میں پہنچا ادرایک امیر کے مہمان خانے پر نز دل کیا۔ میں نے دہاں ایک حبش غلام کو د یکھاجوطوق اورز نجیردں میں جکڑا ہوا خیم کے دروازے پر دھوپ **میں** پڑا ہوا ہے۔ میر ب دل میں اس کیلئے بڑی شفقت پیدا ہوئی ادر میں نے ارادہ کرلیا کہ اس کوامیر سے سفارش کر کے لےلوں گا۔ چنانچہ جنب دہ کھانا میر ے سامنے لائے تو مہمان کی تکریم کےطور پر امیر بھی ساتھ آیا تا کہ کھانے میں میرے ساتھ موافقت کرے جب اس امیر نے کھانے کی طرف ہاتھ بڑھایا تو میں نے کھانے سے انکار کر دیا ادر عربوں پر اس سے زیادہ پخت کو کی بات نہیں ہوتی کہ کوئی ان کے کھانے سے انکارکر دے امیر کہنے لگا۔اے جوانمر دمیر اکھا تا کھانے سے کوئی چیز جمہیں روک رہی ہے؟ میں نے کہا ''میں آ پ کے ایک احسان کی آ پ ے امیدرکھتا ہوں''اس نے کہا''میری تمام املاک تمہارے لئے حاضر ہیں بس تم میر اکھانا کھاؤ میں نے کہا'' مجھے آپ کی املاک کی کوئی ضرورت نہیں۔ اس غلام کومیر ے کام کیلئے مقرر کردیجتے اس نے کہا'' تم پہلے اس کا جرم تو مجھ سے یو چھاد پھر بے شک اس کو چھڑ الینا کہ حمہمیں میری تما ماملاک پرمہمان ہونے کی وجہ سے تصرف حاصل ہے میں نے کہا'' تو پھر بتائياس كاجرم كياب؟ اس في بيان كيا كو وجمهي معلوم موكد بيفلام بردا اچها حدى خوال ادرخوش آ داز ہے میں نے اس کو چندادنٹ دے کراپنی جا گیر پر بھیجا تا کہ بید دہاں سے غلہ لا دلائے اس نے ہراونٹ پر دود داونٹوں کا بو جھلا د دیا اور راہتے میں صدی خوانی کرتا رہا در اونٹ تیزی سے دوڑتے رہے بیہاں تک کہتھوڑے سے دفت میں میرے کیے ہوئے بوجھ یے دد گنا غلہ لے کریہاں بیچ گیا اور جب اونٹوں ہے ہو جھا تارا گیا تو سب اونٹ ایک

كشف المحجوب)

ایک کر کے ہلاک ہو گئے۔ حضرت ابراہیم خواص کہتے ہیں کہ مجھے بیہن کر بڑا تعجب ہوا۔ میں نے کہااے امیر! آپ کی شرافت آپ کوغلط بیانی کی ہرگز اجازت نہیں دیتی تا ہم مجھے اس بیان پر کوئی دلیل چاہئے ہم ابھی اس گفتگو میں ہی مصروف تھے کہ چند اونٹ جنگل سے کوئی پر مانی پلانے کیلئے لائے گئے امیر نے ان شتر بانوں سے پوچھا کہ تمہارے ان اونوں نے کتنے دن سے پانی نہیں پیا ہے؟ انہوں نے کہا '' تین روز سے'' امیر نے اس غلام کوتکم دیا تو اس نے حدی خوانی کی آ داز نکالنی شروع کی۔ادنٹ اس کی حدی خوانی اور خوش آ وازی میں اس طرح مست ہو گئے کہ کن نے بھی پانی کی طرف منہ تک نہ کیا۔ حتی کہ ایک ایک کر کے اجا تک بھاگ اٹھے اور جنگل مین جا کر منتشر ہو گئے پھر امیر نے اس غلام کو کھول کر مجھے بخش دیا ......اور ہم نے بعض اوقات خود مشاہرہ کیا ہے کہ دوران سفر جب شتر بان اور گدهوں والا ترنم سے آ وازیں لگاتا ہے تو اونٹ اور گد مصے سرور میں آ جائے ہیں۔خراسان ادر عراق کے علاقوں میں عادت ہے کہ شکاری لوگ رات کے دفت ہرن کچڑتے میں ادروہ اس طرح کہ دہ ایک طشت بجاتے میں کہ جب تک ہرن اس کی آ داز سنتے رہتے ہیں اپنی جگہ پر کھڑے رہتے ہیں اور شکاری ان کو پکڑ لیتے ہیں ......اور مشہور ہے کہ ہندوستان میں ایک گروہ ہے وہ لوگ جنگل میں جاتے ہیں اور سریلی آ دازوں میں ان گیتوں کی لذت سے ہرن اپنی آ<sup>ک</sup>امیس بند کریلیتے اور پھر سوجاتے ہیں اور بیڈوگ ان کو پکڑ لیتے ہیں۔چھوٹے بچوں میں بھی یہ بات خاہر ہے کہ جب وہ جھولے میں دونے لگتے ہیں تو کوئی پخص انہیں لوری دیتا ہےاور وہ خاموش ہو جاتے اور وہ سریلی آ واز سننے لگتے ہیں۔ طبیب لوگ ان بچوں کے بادے میں کہتے ہیں کہ ان کی حس بالکل درست ہے اور یہ بڑے ہی زیرک اور دانشمند ثابت ہوں گے۔۔۔۔ یہی دجہ ہے کہ ملک عجم کا ایک باد شاہ فوت ہو گیا اور اس کاایک ہی بچہ تھا جس کی عمر دوسال تھی وزرانے اس کو تخت پر بٹھانے کا فیصلہ کیاادراس سلسلے میں حکیم بوذرجممر سے مشورہ کیا اس نے کہایہ فیصلہ تو درست بے کیکن بیاتو دیکھنا جا ہے

كشف المحجوب

کہ اس کی حس بھی درست ہے تا کہ اس سے کوئی امید وابستہ کی جائے یا نہیں انہوں نے یو چھا کہ اس کی تدبیر کیا ہو؟ اس نے تھم دیا اور چند گانے والوں نے اس کے سر ہانے گیت گانا شروع کردئے تو وہ بچہ گیت بن کرسر در میں آ گیا اور ہاتھ پاؤں ہلانے شروع کروئے بوذرجم بنے کہا ہاں اس ہے بادشاہ بننے پر ملک کوضح چلانے کی امید کی جاسکتی ہے۔۔۔۔۔اور اچھی آواز دن کی تا شیرعقلا کے نزد یک اس قد رخام بے کہ اس کیلئے سی دلیل کی ضرورت نہیں اور جوشخص میہ کہے کہ مجھے سر ددسریلی آ دازادر مزاحیہ اچھنہیں لگتے تو وہ یا تو حجوٹ اور منافقت کی بنیاد پر کہتا ہے یا بھروہ حس نہیں رکھتا اور انسانوں کے تمام طبقات اور صوفیوں سے باہر ہے۔ جو گردہ اس چیز سے منع کرتا ہے دہ اللہ تعالٰی کے عکم کی رعایت کرتے ہوئے اس سے منع کرتا ہے تاہم تمام فقہا اس بات پر منفق میں کہ جب لہودلعب کے آلات نہ ہوں اوراس خوش الحاني كو سننے سے دل میں بدكاري ادر گناہ كا كوئي جذبہ ہیدا نہ ہوتو اس كاسنیا مباح ہےاوراس اباحت پر وہ بہت ی روایات اور احادیث بیان کرتے ہیں چتا نچہ وہ سیدہ عائش صديقة سلام الله عليها سے روايت لات بي ك، فالت كانت عدى جارية تغنى فاستاذن عمر فَلَما احسته وسمعَت حِسَّه ْ فرت فَلَما دَخَلَ عُمر تبسَّم رسول اللهِ صلبي الله عليه وسلم فقالَ لَهُ عمَرِماً اضحكك يا رسول الله قال كانت عنننا جارية تغنى فلما سمعت حسَّك فَرت فقال عمر لا الرّح حتى أسمع مَاكاًن سَمعَ دسول اللَّه صلى الله عليه وسلم فد عادسولُ الله صلى الله عليه وسلم وَسَمعَ ( حضرت عائشتہ بتی ہیں کہ میرے پاس ایک اونڈ کی گیت گار بی تھی کہ حضرت عمرؓ نے اندر آنے کی اجازت طلب کی، جب اس لونڈی کوان کے آنے کا احساس ہوا اور ان کی آ جٹ سنى تو دە بھاگ كى بس جب حضرت عمر اندرداخل ہوئ تۇ حضور اللي مسكرائ تو حصرت عمر نے يو چھا يارسول الله عليقة آب كوكس چيز في بنسايا ہے؟ رسول الله علي في جواب ديا ہمارے پاس ایک لونڈی تھی جو کچھ گار ہی تھی لیکن جب اس نے تمہاری آ ہٹ بنی تو وہ بھاگ

كشف المحجوب

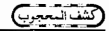
<sup>7</sup>ٹی ہے تو حضرت عمرؓ نے عرض کی میں تو اس وقت تک یہاں سے نہ جاؤں گا جب تک وہ سیجھین نہلوں جورسول اللہ علیقہ من رہے تھے۔ پس رسول اللہ علیقہ نے اس لونڈ کی کو بلایا اورانہوں نے اس سے گیت سنا اور بہت سے صحابہؓ سے بھی اس طرح کی روایات بیان کی ہیں۔اور شیخ ابوعبدالرحن اسلملی نے ان سب ردایات کوابی تصنیف'' کتاب السماع'' میں جع کردیا ہے ادراس کی اباحت کو تطعی بنا دیا ہے لیکن مشائخ تصوف کے ہاں ساع سے مراد اس مباح سماع کے علاوہ وہ سماع ہے جس سے اعمال میں فائدہ حاصل ہو کیونکہ کھن اباحت کوتلاش کرنا توعوام کا کام یے تقلمندا در مکلف بند وں کوتوا یسے کا موں کے دریے ہونا جا ہے جن ہے کوئی فائدہ حاصل ہو۔۔۔۔۔ایک دفعہ میں مرد میں تھا کہ آئمہ اہلحدیث میں ہے ایک نے جوان میں سے بہت مشہورتھا۔ مجھے سے کہا کہ''میں نے ساع کی اباحت میں ایک کماب تھنیف کی ہے' میں نے کہا'' پھر تو دین میں ایک بہت بڑی مصیبت پیدا ہوگئی کہ جناب امام نے ایک ایسے لہوکو طال کر دیاہے جو تمام بد کاریوں اور گنا ہوں کی بنیا د ہے اس ن کہا پھرا گرآ ب طلال نہیں بچھتے تو ساع کرتے کیوں ہیں؟ **میں** نے جواب دیا'' اس کا عظم کٹی وجوہ پر ہے کہ کسی ایک چیز پر تطعی فیصلہ نہیں دیا جا سکتا۔ اگر دل میں حلا**ل** کام کی تا ثیر پداہوتو ساع طلال باور اگرتا تر حرام بوتو ساع بھی جرام باور اگرتا شرمباح بوتو ساع بھی مباح ہے جس چیز کا ظاہری عظم فتق پر ہولیکن باطن میں اس کا حال روثن ہواس ک کٹی وجوہ جیں کہ اس کا اطلاق ایک چیز پر کرنا محال ہوتا ہے۔

ساع کے احکام

جان لوکہ جس طرح دلوں میں اراد مے مختلف ہوتے ہیں اس طرح طبیعتوں میں اختلاف کی وجہ سے سماع کے احکام بھی مختلف ہیں اور بیظم ہوگا کہ کوئی اس کا ایک ہی قطعی تھم بیان کرے ..... بہر حال سماع کرنے والے دوطرح کے ہیں ایک ہ ہ جو معنی کو سنتے ہیں ادر

شف المحجوب

د دسرے دہ جو صرف الفاظ کا ساع کرتے ہیں اوران دونوں میں پچھ فائد یے بھی ہیں اور پچھ نقصان بھی اس لئے کہ سریلی آ داز دل کے سننے میں غلبہ اس چیز کا ہوتا ہے جواس آ دمی کی طبیعت میں ودیعت کیا گیا ہےا گر وہ طبعی جذبہ تن ہے تو ساع حق ہوگا اورا گروہ باطل ہے تو سیجمی باطل ہوگا اگر کسی محف کی طبیعت میں سرمایہ ہی فساد کا ہے تو وہ جو کچھ بھی سن لے سب فسادہی ہوگا اور بیتمام معانی حضرت داؤد علیہ السلام کی حکایات میں آتے ہیں کہ اللہ تعالی نے جب ان کوا پنا خلیفہ بنایا تو ان کو بڑی خوبصورت آ واز دی اور ان کے گلے کو مزامیر (ساز) بنا دیا۔ پہاڑوں کو آپ کے ترنم کو بکھیرنے کا ذریعہ بنا دیاحتی کہ دختی جانورادر مندے پہاڑوں اور صحراوًا سے آپ کی آواز سننے کیلئے دوڑتے چلے آتے بہتا ہوا پانی رک جاتا اور پرندے فضامیں بیہوش ہو کر زمین پر گر پڑتے تھے روایات میں آتا ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام جس جنگل میں ابنی خوش الحانی کا جادد جگاتے اس صحرامیں رہے والے جانورایک ماہ تک پچھندکھاتے بچے نہ روتے نہ دودھ مانگتے اور جب لوگ اس جگہ ے داپس لوٹے تو بہت ہے آ دمی آ پ کے کلام خوش الحانی اور سریلی آ واز کی لذت سے مر یچکے ہوتے ، یہاں تک کہ کہتے ہیں ایک دفعہ سات سولڑ کیاں شار کی گئیں جو مرچکی تنفیں ادر بارہ ہزار بوڑ ھے بھی مریکے تھے ..... پھر جب جن تعالیٰ نے ارادہ کیا کہ تحض اچھی آ دازدں کا ساع ادرخوا ہش طبیعت کا امتاع کرنے والوں کو اہل حق ادر معانی دحقیقت کا ساع کرنے والوں ہے جدا کر دیں تو اہلیس کاطبعی اضطراب قوت پکڑ گیا ادرانسان کے دل میں دسوسہ ڈالنے کاارادہ اس کے دل میں پیدا ہو گیا اور اس نے لوگوں کے ساتھ اپنے حیلے ظاہر کرنے کی درخواست کی جومنظور ہوگئی چنانچہ اس نے ایک بنسر می اور ایک طنبور بنالیا اور حضرت داؤ د علیہ السلام کی مجلس ساع کے بالکل سامنے اس نے ایک مجلس جمالی۔ اس طرح حضرت داؤ د عليه السلام كى مترنم آ داز ينف دالے دوگر دہوں میں تقسیم ہو گئے۔ ایک گردہ بد بخت لوگوں کا اور دوسراسعادت مندلوگوں کابد بخت لوگوں کا ٹولہ تو ابلیس کے آلات موسیقی کی طرف مائل



ہو گیا اور سعادت مندلوگوں کی جماعت حضرت داؤد علیہ السلام کی خوبصورت آ داز کے ساتھ موجود رہی۔ پھران میں ہے جولوگ اہل معنی تھے ان کے پیش نظر حضرت داؤ دعلیہ السلام کی آ داز نہتھی بلکہ دہ تو سب بچھوٹن کو ہی دیکھتے تھے کہ اگر دہ اہلیس کے مزامیر سنتے تو ان میں انہیں حق سے ایک آ زمائش نظر آتی اور اگر حضرت داؤد علیہ السلام کی خوبصورت آواز سنتے تو اس میں حق تعالیٰ کی طرف سے ہدایت جانتے یہاں تک کہ وہ تمام سے کنارہ کش اوراس کے متعلقات سے روگر دان ہو گئے اوران میں سے ہرایک کی حقیقت یعن صحیح کو صحيح اورغلط كوغلط ديكوليا يريس جس شخص كاساع اس طرح كاموده جو يجريهمي سناسب حلال ہے۔۔۔۔ تصوف کے مدعی لوگوں میں سے ایک گردہ کہتا ہے کہ ' ہمارے لئے تو ساع اس کے برخلاف داقع ہوتا ہے جیسا کہ وہ حقیقت میں ہے لیکن بید محال ہے کیونکہ ولایت کا کمال بیہ ہے کہ ہر چیز کو بالکل ای طرح دیکھوجس طرح حقیقت میں وہ ہے تا کہ دیکھنا درست ہوا گر اس کی حقیقت کے برخلاف دیکھتے ہوتو تمہارا دیکھنا ہی درست نہیں .....کیاتم نے نہیں دیکھا كر يغير الله في منالم الله ما الله ما الله ما الما حقائق كل الاشياء كما هِيَ '' (ا الله الله الله مي تمام چیز وں کی حقیقت اس طرح دکھا جس طرح کی وہ میں ) جب چیز وں کوشیح دیکھنا ہے کہتم ان کواس صفت پردیکھوجس پر دہ حقیقت میں میں تو پھر ساع بھی صرف دہی درست ہوگا کہتم ہر چیز کو بالکل ای طرح سنوجس طرح کہ دہ صفت ادر تھم میں ہے ادر جولوگ مزامیر ادر آلات موسیقی کے فتنہ میں مبتلا ہو کرخواہشات اور شہوت سے دابستہ ہو گئے ہیں وہ انہی میں ے ہیں جو کسی چیز کی حقیقت کے برخلا ف اسے سنتے ہیں کیونکہ اگر وہ اس چیز کے حکم کے مطابق اس کا ساع کرتے تو تمام فنٹوں ہے رہائی یا جاتے ، کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اہل صلالت نے اللہ تعالی کے کلام کو سنا تو ان کی گمراہی کا اضافہ ہی ہوا جیسا کہ نضر بن الحارث ن كما ' هذا اسا طير الاولين " (يقرآن يهل لوكول في قصبى توبي) اورعبد الله بن ابي سرج في جوكاتب دى بحى ره دِيكاتها كها "سانول مثل ما انول الله " ( عنقريب مس بحى ايها

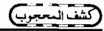
كشف المعجوب)

كلام اتارون كاجيسا كه الله تعالى في اتاراب) ' فَعَبَبادَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِيْنَ ''(ير بركتوں والا باللہ بہت پیداكر فے والا ) اور ايك كروہ نے اس آيت 'لكت كو تُه الاَبْصَارُ وَهُوَ يُسْلُوكُ الْأَبْصَارَ '' ( ٱنْحَصِّ اسْكَادراكُنْ بِيسْ كُرْشّْتْنِس اوروه ٱنْحَصول كود كَمِسْكَمّا ہے ) کورویت باری تعالٰی کی نفی کیلئے دلیل بنالیااورا یک گروہ نے ' نُسمَّ است ویٰ عسلسی المعرض'' ( پھروہ اپنے عرش پر بیٹھا ) کواللہ تعالیٰ کیلئے مکانی اور جہت ثابت کرنے کی دلیل بنالياادرا يكرُّروه في نُوَجَباءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّأَ صَفًا `` (ادرآيا تيرارب ادرفرشته صفیں باند ہے ہوئے ) کواپنے دعویٰ کیلئے دلیل بنالیا چونکہ ان کا دل گمراہی کامک تھا اس لئے ۔ اللد تعالیٰ کا کلام سننے کا انہیں کو کی فائدہ نہ ہوا۔۔۔۔لیکن ایک موحد جب کسی شاعر کے شعر میں غور کرتا ہےاوراس کی طبیعت کو پیدا کرنے والے خدا کو دیکھتا ہےاوراس کے باطن کوآ راستہ کرنے والے کا اس میں مطالعہ کرتا ہے توفعل کا اعتبار کرتے ہوئے اس کے حقیقی فاعل پر اس کودلیل بنالیتا ہے جتی کہ اس گمراہ گروہ نے تو کلام خدادندی تن کربھی راہ ہدایت کو گم کرلیا ادراس گروہ صوفیہ نے باطل کلام میں بھی کوئی نہ کوئی راہ ہدایت تلاش کر بھی لی۔۔۔۔۔اور اس حقيقت کاانکاربڑاہی واضح مکابرہ ہے۔والتُداعلم

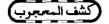
فصل سماع کے متعلق مشائخ حمیم اللہ کے انتہا کی لطیف کلمات اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ بیکتاب ان سب کی تحمل ہو سکے۔تاہم انشاء اللہ ممکن حد تک میں ان اقوال میں سے اس فصل میں بیان کر ووں گا۔تا کہ پورا پورا فائدہ حاصل ہو ...... چنا نچہ حضرت ذوالنون مصری کہتے ہیں 'الماع واد فالحق تزعج القلوب إلَی الحقِ فمن اصعی الیہ بحق تحقق وَمَن اضعیٰ الیہ بنفس تز تدفق '' ( سماع حق تعالیٰ کی طرف نے وارد ہونے والا ایک فیضان ہے جو دلوں کو تقالیٰ کی طرف برا چیختہ کرتا ہے اور طلب حق میں حریص کرتا

كشف المعجوب

ہے جو خص اس کو حقیقی معنی میں سنتا ہے وہ راہ حق پالیتا ہے اور جو شخص اس کوایے نفس کے ساتھ سنتا ہے دہ زندیق ہوجا تا ہے ) اس بزرگ کی مراداس سے پنہیں کہ ساع وصل تن کا سب بن جائے گا بلکہ اس کامعنی سہ ہے کہ سماع کرنے دالے کو جائے کہ کھن آ واز کو نہ سنے بلکہ اس کے معنی کوتن کے ساتھ سنے تا کہ اس کا دل جن تعالٰی کی داردات کاتحل ہوجائے پس جب وہ معنی دل تک پینچیں گے تو اس کوطلب کیلئے ابھاریں گےادر جومخص اس طرح اپنے سماع میں حق کا اتباع کرنے دالا ہوگا اسے مشاہدہ حق نصیب ہو گا ادر جو تخص خواہشات نفسانی میں معافقہ کرے گا اور اس کا اتباع کرے گا وہ حق سے حجاب میں رہے گا اور تا دیلات ہے متعلق ہوجائے گا تواب گویا اس ساع کا ثمر ہ تو مشاہدہ حق ہواادراس ساع کا نتیجہ بحاب ہوا...... پھر بید زندقہ فاری لغت کا لفظ ہے جسے عربی بنایا گیا ہے اور زبان تک زند قد کامعنی تا دیل ہو گیا اس لئے وہ کسی کتاب کی تفسیر کوزندہ بازند کہتے ہیں اس لئے جب عربوں نے آتش پرستوں کا کوئی خصوصی نام رکھنا چاہاتوان کا نام زندیق رکھا کیونکہ مجوس کہا کرتے بتھے کہ جوبات بھی پیمسلمان کہتے ہیں اس میں تاویل ہو یکتی ہے اس لیئے کہ خلا ہری تحکم اس کی حقیقت کے برعکس ہوتا ہے چونکہ دیانت میں داخل ہونا تزیل ہے اور دیانت سے باہرلطنا تادیل اس لئے جوسیوں کوزندین کہا گیا کہ دہ دیا نتذاری ہے باہر نکلے ہوئے تقے اوراحکام میں تا ویلات کا تول کرتے تھے آج کل انہی کے بچے کھیچ مصر کے شیعہ بھی وہی <u>کچھ کہتے ہیں جودہ محسوس کہا کرتے تھے۔ چتانچہ بیزندیق کا نام ان کیلئے اسم علم بن گیا۔ پس</u> حضرت ذ دالنونؓ کی مراد اس قول سے یہ بی تھی کہ اہل تحقیق تو ساع میں اور زیادہ تحقق ہو جاتے ہیں کیکن خواہش پرست لوگ اس میں مادل ہوتے ہیں کہ اس کیلئے بڑی دور کی تا ویل · کرتے ہیں اور یون فسق ( گناہ) میں مبتلا ہوجاتے ہیں حضرت شبلیٰ فرماتے ہیں 'السب ع ظلعره فتنة وَبَاطنه عبرة \* فَمَنَّ عرف الاشارة حَلْ لَهُ سماع العبرةِ وَالا فِقد استدعى المفتنة ولمعَسرٌص البلية ''(سماع كاظهارتو فتنه ب ليكن اس كاباطن عبرت ب بس جوَّخص



اشارہ کو پہچانتا ہے اس کیلئے تو عبرت کا ساع حلال ہے ورنہ اس نے فتنہ کوطلب کیا اور مصيبت ميں مبتلا ہوگيا) يعنى جس شخص كا دل يورى طرح حق كى بات ميں منتغر ق نہيں ہے اس کیلئے ساع ایک مصیبت اور آفت گاہ ہے .....حضرت ابوعلی رود باری سے جب کوئی ساع کے بارے میں سوال دجواب کرتا تو آپ کہتے' یہ بنا نہ کمص منبہ دانسا ہوانس '' ( کاش ہم اس سے بوری طرح خلاصی یا جاتے ) کیونکہ انسان تمام چیز وں کاحق ادا کرنے سے عاجز ہے اور جب کسی چیز کاحق فوت ہوجا تا ہے تو بندہ اپنی کوتا ہی کود کچھا ہے اور جب اپنی کوتا ہی ہی دیکھنی پڑتی ہےتو کاش کہ ہم اس سے بالکل ہی چھٹکارا حاصل کر لیں مشامحٌ بيس سے ايک بزرگ کہتے ہيں ُ السسماع بينة الاسرادِ لِمَا فيها من المفيدات '' (ساع دلوں کوان باتوں کے مشاہد بے پرابھارتا ہے جواس میں چھپی ہوئی ہیں ) تا کہان کی وجہ سے بارگاہ جن میں سلسل حاضر رہیں کیونکہ مدعیان نصوف کے دل کا بارگاہ الہٰی سے غیب ر مناان کیلیے قابل ملامت اوران کے اوصاف میں سب ہے زیادہ قابل نرمت وصف ہے اس لئے کہ دوست اگر چہ ظاہری طور پر دوست سے غائب بھی ہوتو دلی طور پر حاضر ہی ہوتا ہے اور جب دلی طور پر بھی غیبت آجائے تو دوتی اٹھ جاتی ہے .....میرے شیخ فرماتے ہیں ' السبيماع ذاد المصطرينَ فَمَنُ وَصَلَ استغنى عن السماع '' (سماع تؤدرما تده لوكوں كا سامان سفر ہے پس جومنزل پر پہنچ جاتا ہے، سماع سے مستغنی ہوجاتا ہے) کیونکہ کل وصل میں ساع کائظم مغرول ہوجا تا ہے کہ سننا تو خبر کا ہوتا ہےاد دخبر کسی غائب چیز کے متعلق ہوتی ہے جب آنکھوں سے مشاہدہ ہوجاتا ہے تو سنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی .....اور حضرت حصری ؓ کیتے ہیں ' اُلْیشَ اَعْسل بالسسماع ینقطع اِذا انقطع ممن یسمع منه ینبغی اِن یکون مسصاعک متصلاً غیر منقطع '' ( میں اس ساع کوکیا کروں جس کا اثر پڑ سے دالے کے خاموش ہونے پر منقطع ہوجاتا ہے تہمارا سائ تو اس طرح ہوتا جا ہے جو سلسل ہواور ہرگز منقطع نہ ہو )اس بات نے گشن محبت میں ہمت <sup>م</sup>ے محمق ہونے کا پیتہ دیا ہے کیونکہ جب ب**ند ہ** 



اس مقام پر پنج جاتا ہے تو تمام پھر بمٹی اور سارا جہاں اس کا ساع سنتا ہے اور سیہ مقام براہی بزرگ اور اعلی ہے۔واللہ ولی التو فیق۔

636

## ساع ميں صوفيہ کا اختلاف

ساع کے بارے میں مشائخ ادر محققین کا اختلاف ہے چنا نچہ ایک گروہ کہتا ہے کہ ساع غیبت کا آلہ ہےاوراس کی دلیل میہ بیان کرتے میں کہ مشاہدہ کی حالت میں ساع محال ہوتا ہے کیونکہ کل وصل میں دوست ۔اپنے دوست کودیکھنے کی حالت میں اس کے ساع ے مستغنی ہوتا ہے اس لئے کہ تاع تو کسی خبر کا ہوتا ہے اور محل مشاہدہ میں خبر دوری حجاب اور مشغول ہوتی ہے۔ پس ساع متبدی لوگوں کیلئے آلد ہے کہ اس آلہ سے ان کی غفلت کی پرا گند گیاں مجتمع ہوجاتی ہیں اور جس کی طبیعت پہلے سے بی مجتمع ہودہ لامحالہ اس ساع سے پراگندہ اور منتشر المز اج ہوجائے ..... پھر ایک دوسرا گردہ کہتا ہے کہ ساع بارگاہ خدادندی میں حاضری کا آلہ ہے کیونکہ محبت پوری طرح محویت کا تقاضہ کرتی ہے جب تک محب پوری طرح محبوب میں متغرق نہ ہود دمجت میں باقص ہوتا ہے ہی جس طرح پحل وصل میں دل کا حصدمحت، باطن کا حصد مشاہدہ، روح کا حصہ وصل ادرجسم کا حصہ خدمت ہے اس طرح کان کابھی حصہ ہونا جائے جس طرح آئکھ کیلئے دیدار میں ہے ایک حصہ ہے کسی شاعر نے محل ہزل میں کتنی اچھی بات کہی ہے کہ جب وہ شراب کی دوسی کا دعویٰ کرتا ہے۔ اَلاَ ماسقني خمراً وقُل لي هِيَ الحمر

وكاتسقيني سرأإنا امكن الجهو

(اے دوست بچھ شراب پلا اور بچھ سے کہددے کہ بہ شراب ہے اور اگر علائد طور پر شراب يلانامكن بي و برج بر المرجع بالرام بلا) بینی اے دوست مجھاس طرح شراب دے کہ میری آ نکھات دیکھ لے۔ ماتھ



ات چھو لے تالوات چکھ لے اور ناک اے سونگھ لے اس وقت ایک حاسد اس سے محروم رہے گا اور وہ کان ہے اس لئے تم کہد دو کہ بیشراب ہے تا کہ کان بھی اپنا نصیبہ حاصل کر بے اور یوں میرے تمام حواس اس سے مل جا کمیں اور لذت حاصل کر لیں ...... اور یہ بھی کہتے میں کہ ساع حضوری کا آلد ہے کیونکہ غائب تو خود غائب ہوتا ہے اور غائب اس کا منکر ہوتا ہے اس کا اہل نہیں ہو سکتا ..... پس سماع کی دوشت میں ہیں ایک بالوا سطہ اور دوسری بلا وا سطہ جو تحض کسی عام پڑ ھنے والے ہے سنتا ہے وہ سماع آلہ نیبت ہوتا ہے اور جواب تی محبوب سے منتا ہے وہ سماع آلد حضور ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہا تھا کہ میں خلوقات کو اس مقام پڑ ہیں سمجھتا کہ ان کی کوئی بات سنوں یا ان کی بات کروں سوائے خاصان حق کے ......والند اعلم بالصواب۔



جان او کہ صوفیہ میں سے ہرایک کیلئے ساع میں ایک خاص مرتبہ ہے کہ اس کا ذوق اور طریق ساع میں اس کے مرتب کے مطابق ہوتا ہے جیسا کہ تو بہ کرنے والا جو کچھ بھی سنتا ہے وہ اس کیلئے حسرت وندامت کا معاون ہوتا ہے۔ اسی طرح مشاق دیدار کیلئے شوق اور دیدار کا سرمایہ صاحب یقین نے یقین میں تا کید، مرید کیلئے بیان کی تحقیق محت کیلئے متام تعلقات سے علیحد گی اور فقیر کیلئے ہر چیز سے نا امید ہونے کی بنیا دہو جاتی ہے اور اصل ما تک کی مثال آ فناب جیسی ہے کہ تمام چیز وں پر جبکتا ہے لیکن ہر چیز کواپنے مرتبے کی مقد ار اس سے ذوق اور مشرب ہوتا ہے چنا نچہ دہ ایک تو جلا دیتا ہے دوسر کو دوشن کر دیتا ہے اور اس سے ذوق اور مشرب ہوتا ہے چنا نچہ دہ ایک تو جلا دیتا ہے دوسر کو دوشن کر دیتا ہے اور افتر اسے تین مرتبوں پر میں ایک ان میں سے مبتدی ، دوسر امتو سط اور تیسرا کا مل حضر ات کا درجہ ہے میں انشاء اللہ ان میں سے سماع کے متعاق ہرا کیک کیلئے ایک الگہ فصل بیان کروں گا

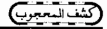
تا کہ بیہ سئلہ تمہاری شمجھ کے قریب تر ہوجائے۔

جان لوكه الحالي فيضان حق باورانساني جسم كى تركيب بزل اور لغو ، جوئى ہے اور کسی حالت میں بھی مبتدی کی طبیعت کلام حق سننے کے قابل نہیں ہوتی اور ان ربانی معانی کے ورود سے طبیعتیں زیر دز بر ہوتی ہیں اور انہیں سوز و اضطراب نصیب ہوتا ہے چنانچہ ایک گروہ تو ساع کے دوران بیہوش ہوجا تا ہے اور ایک گروہ بالکل ہلاک ہوجا تا ہے اورکوئی شخص اییانہیں رہتا کہ اس کی طبیعت حداعتدال سے باہر نہ ہواور اس کیلئے دلیل بڑی ظاہر ہے۔۔۔۔مشہور ہے کہ روم کے ایک شفا خانے میں ایک بڑی عجیب چیز انہوں نے تیار کی جسےوہ'' انگلیوں'' کہتے ہیں ویسے جس چیز میں بھی بہت سے عجائب موجود ہوں روم کے لوگ اسے ای مام سے پکارتے ہیں چنانچ چیفوں اور مانی دغیرہ کی مصنوعات کو'' انگلیوں'' ہی کہتے ہیں اور اس سے مرادان کی تھم کا اظہار ہوتا ہے وہ ''انگلیوں'' سارنگی کی طرح کا ایک سازتها جس سے مترنم آ وازیں آتی تھیں اور اس شفاخانے کے معالج پیاروں کو ہفتہ میں دو مر تبہ وہاں لے جا کروہ ساز بجانا شردع کردیتے تھے اور ہر بیارکواس کی بیاری کی مقدار آ واز سنواتے تھےاور پھر وہاں سے باہر نکال لاتے تھےاور اگر وہ کسی مریض کو ہلاک کرنا چاہتے تواس کوزیادہ دیرتک اس جگہ رکھتے حتی کہ وہ سازسنتا سنت اہلاک ہوجا تا ......درحقیقت موت کا وقت تو تقذیر میں کھا ہوا ہے لیکن پھر بھی موت کے کچھ خلا ہری اسباب ہوتے ہیں جنہیں طبیب لوگ ہمیشہ سنتے رہتے ہیں کیکن ان پر اس کا کوئی اثر نہیں ہوتا کیونکہ ریہ ان کی طبیعت کے تو موافق ہوتالیکن مبتدی لوگوں کی طبیعت کے خلاف ہوتا ہے اس لئے ان پر اس کااثر ہوتا ہے۔۔۔۔۔اور میں نے ہندوستان میں دیکھا ہے کہ زہر قاتل میں ایک کیڑ ہ پیدا ہوتا ہے اور اس کی زندگی اس زہر کے ساتھ ہی متعلق ہے کیونکہ وہ خود سرتا یا زہر ہی ہوتا

638

كشف المحجوب)

ہے ..... اور ترکستان میں اسلام کی سرحد پر ایک شہر میں منے دیکھا کہ ایک پہاڑ میں آ گ لگی ہوئی ہے اور وہ جل رہا ہے اور اس کے پھروں سے نوشا در ایل رہی ہے اور اس آ گ کے درمیان ایک چو ہا موجو دتھالیکن جب وہ اس آ گ سے باہر آیا تو فوراً ہلاک ہو گیا۔ان تمام مثالوں سے مرادیہ ہے کہ فیضان الہی کے وقت مبتد ک<sup>حفر</sup>ات کا اضطراب اس لئے ہوتا ہے کہ ان کا جسم ابھی اس کیفیت کے مخالفت ہوتا ہے کیکن جب سے کیفیت متواتر ہوجاتی ہےتو مبتدی کواس میں سکون مل جاتا ہے کیاتم نے دیکھانہیں کہ جب جبرئیل علیہالسلام ابتداء میں آئے تو پیغبرطلیہ کوان کے دیکھنے کی طاقت نہ ہوئی کیکن جب درجہ نہایت پر پنج گئے تو اگر جبرئیل ایک سماعت کیلئے بھی نہ آتے تو حصور علیقہ تنگدل ہوجاتے اور اس کے شواہد بہت زیادہ ہیں اور یہ حکایات بھی مبتدی لوگوں کے اضطراب اور منتھی حضرات کے سکون پر بڑی واضح دلیل ہیں .....مشہور ہے کہ حضرت جنیڈ کا ایک مرید قعا جو سماع میں بڑاہی بیقرار ہوتا تھا!ورتمام درولیش اس کوسنعہالنے میں مشغول ہوجاتے تھے۔ چنانچہ مریدوں نے شیخ سے شکایت کی تو حضرت جنیڈ نے اس سے کہا'' اگر آج کے بعد تم نے ساع کے دوران اس طرح اضطراب خاہر کیا تو میں تنہیں اپنی صحبت میں نہیں رکھوں گا۔ ابوٹھ جریری کہتے ہیں کہ ماع کی محفل میں اس دور لیش کود کچھا کہ اس کے ہونٹ خاموش ہیں اوراس کے جسم کے ہربال سے ایک چشمہ ابل رہا ہے جتی کہ اس کے ہوش جاتے رہتے ایک دن وہ ای طرح بے ہوش تھا کہ میں سوچتا رہا کہ بیدرولیش یا تو ساع میں سب سے زیادہ درست حال ہےادریا بھراپنے مرشد کی حرمت اس کے دل پر سب سے زیادہ قوی ہے ..... کہتے ہیں کہایک مرید نے ساع کی حالت میں ایک نعرہ بلند کیا تواس کے مرشد نے اسے کہا ''خاموش رہو'' مرید نے سراپنے زانو پر رکھالیا اور جب اس کو دیکھا گیا تو وہ مردہ ہو چکا تھا ..... حضرت شیخ ابوسلم فارس بن غالب الفاری سے میں نے سنا کہ انہوں نے بیان کیا ایک درولیش ساع کی حالت میں بیقراری کا اظہار کیا کرتا تھا ایک شخص نے اس سے سر پر



ہاتھ رکھ کرا ہے کہا'' بیٹھ جاوُ' اس کا زیٹن پر بیٹھنا تھا کہ دنیا سے رخصت ہو گیا۔ حضرت جنیلاً وکہتے تھے کہ میں نے ایک در دلیش کو دیکھا کہ اس نے ساع کی حالت میں ہی جان دے دی۔۔۔۔ نیز آپ دراج سے ردایت کرتے تھے کہ اس نے کہا، میں ابن القرطی کے ہمراہ بھر ہ اور ابلہ کے درمیان دریائے دجلہ کے کنارے جا رہا تھا کہ ہم ایک محل کے پنچ پنچے تو ہم نے دیکھا کہ ایک شخص اس میں بیٹھا ہوا ہے اور ایک لونڈی اس کے سامنے گیت گا رہی ہے اور بیشعر پڑھر ہی تھی

> فى سبيـل اللَّه ودكان مِنى لَكَ بُيبِدْلُ كُل يوم قبيلوں غير هـذا لك اَجمل

( میں تو تیرے ساتھ محض اللہ تعالیٰ کیلئے محبت کیا کرتا تھا۔ پھر ہرروز تیرایوں رنگ بدلنا کتنا بھلامعلوم ہوتا ہے) اور میں نے ایک نوجوان کواس محل کے پنچےد یکھاجوا یک لوٹا لئے کھڑا تھااور وہ کہہ رہاتھا کہ اےلونڈی تمہیں خدا کی تسم ہے بیشعر ددبارہ پڑھ دو کہ میری زندگی ایک سانس ہے زیادہ باتی نہیں رہی تا کہ ایک بار پھراس شعر کے سائ سے بس بیٹتم ہی ہو جائے''لونڈی نے شعر ددبارہ پڑ ھنے کی اس کی فر مائش پوری کی تو اس جوان نے ایک چیخ ماری اوراس کی جان ختم ہوگئی محل کے مالک نے اس لونڈ کی سے کہا'' تو اب آ زاد ہے' اور خود بنچ آ کراس جوان کی جہیز دنگفین میں مشغول ہو گیا بھر ہ کے رہنے دالے تمام اوگوں نے اس پر نماز جنازہ پڑھی ادر پھر دہ<sup>خ</sup>ف لوگوں کے سامنے کھڑا ہو گیا ادر اعلان کیا کہ اے بصرے والو! میں جوفلاں فلاں کا بیٹا ہوں'' اپنی تمام املاک کواللہ کی راہ میں وقف کرتا ہوں ادرابینے تمام غلاموں کو آزاد کرتا ہوں' یہ کہ کروہ وہاں سے چلا گیا ادر پھر کسی کواس کی خبر معلوم نہ ہوئی''اس حکایت کا فائدہ بیہ ہے کہ غلبہ ساع کی حالت میں مریدحق کا حال اس طرح ہونا جاہتے کہ اس کا ساع فاسقوں کوفت سے نجات دے ..... اس زمانے میں گمراہوں کا ایک گردہ فاسقوب کے ساع **میں حاضر ہوتا ہے اور دہ کہتے ہیں کہ ہم تو حق** کے

شف المحج

ساتھ سائل کرتے میں اور وہ فاس لوگ چونکہ ان گراہ لوگوں کی موافقت کرتے ہیں اس لئے اس سائل سے دہ فتق و فجو ر میں اور زیادہ حریص ہو جاتے ہیں حتی کہ خود بھی اس میں ہلاک ہو جاتے ہیں ......اور لوگوں نے حضرت جنید ؓ سے پو چھا کہ '' اگر ہم عبرت کے طور پر گرج میں چلے جا میں اور اس سے مقصد ہما را بیہ ہو کہ دہاں جا کر کا فروں کی ذلت کا مشاہدہ کریں اور اسلام کی نعمت پر حق تعالی کا شکر کریں تو کیا بی جا کر کا فروں کی ذلت کا جواب دیا'' اگر تم گر ج میں اس طرح جا سکتے ہو کہ جب تم با ہر آ دُتو اہل کلیسا میں سے چند انسانوں کو اپنے ہمراہ درگاہ الہی میں لیتے آ دُتو ہے شک چلے جا وُور نہ ہر گر نہیں پس عبادت خانے والا اگر شراب خانے چلا جائے تو وہ بھی شراب خانے والا بن جاتا ہے اور اگر شراب خانے والا اگر شراب خانے جل آ جائے تو وہ بھی عبادت خانے والا بن جاتا ہے اور اگر شراب خانے والا اگر شراب خانے ہیں آ جائے تو وہ بھی عبادت خانے والا بن جاتا ہے اور اگر شراب خانے والا کہ سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں ایک درولیش کے ہمراہ بغداد میں گر زر ہا تھا کہ

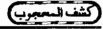
> مُنىٰ إن يكن حقاً يكن احسن المنى وَالَا فِنْقَدَدَ عِشْدًا بِهَا زَمَدًا وَعَـداً

(آرز واگر حق بید بردی بی اچھی آرز و بورند ہم نے تو اس آرز و میں ایک زمانہ گزار دیا ہے۔) پیشعرین کر اس درویش نے ایک نعر و بلند کیا اور دنیا سے رخصت ہو گیا۔ اسی طرح حضرت ابوعلی رود باری کیتے ہیں کہ ایک درویش کو میں نے دیکھا کہ جو ایک مغنی کی آ واز میں مشغول ہور ہاتھا اس نے بھی کان لگا دیا کہ سنوں تو سہی وہ کیا پڑھ رہا ہے وہ بردی تم تکمین آ واز میں بی صرع گار ہاتھا۔

## أمُد كفِي بالحضوع إلَى الذي جاوَبالا صفاء

می بوی عاجزی سے ابنا ہاتھ ال شخص کی طرف بوھا تا ہوں جو سننے کی سخاوت کرتا ہے اس درویش نے اس جگہ ایک آ داز بلند کی ادر گر پڑا۔ جب م س اس کے قریب ہوا

ف المعجوب) 642 تواس كومرا موايايا \_ ايك بزرگ كيت مي كمي حضرت ايرا بيم خواص في مراه ايك بمارى رائے پرگز رر ہاتھا کہ میرے دل میں ایک کونہ خوشی بیدا ہوئی اور میں نے پڑھنا شروع کر دیا صب عند النساسِ انبي عناشقً غيران أمم يعرفوا عشقى لِمَن **لوگوں کا پ**یلم بالکل صحیح ہے کہ میں عاشق ہوں کیکن انہیں بیلم نہیں کہ بیشق <sup>س</sup> کیلئے ہے۔ لیسَ في الانسان شيَّ حسن 🛛 اِلَّا واحسن منه صوت الحسنِ انسان کے وجود میں جو بھی حسین چیز ہے اچھی آ واز ان سب سے زیادہ حسین ہے ) بیا شعارین کر حضرت ابراہیم خواصؓ نے مجھ سے کہا بیشعر دوبارہ پڑھو میں نے دوبارہ پڑ مح تو آپ نے وجد کے طور پر چند قدم زمین پر مارے جب میں نے دیکھا تو آپ کے قدم موم کی طرح پھر میں گڑ چکے تھے پھر آپ سیوش ہوکر کر پڑے۔جب ہوش میں آئے تو مجھ سے کہا ''میں تو بہشت کے باغ میں تھالیکن تم نے مجھے نہیں دیکھا'' ..... اس قتم کی حکاییتی اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ بیہ کتاب ان کی تحمل ہو سکے میں نے خودایک درولیش کو اپنی آئکھوں سے دیکھا ہے کہ وہ آ ذریجان کے پہاڑوں میں چلا جارہا تھا اورایک فخص پر بیثانی کے عالم میں تیز تیز چکنا ہواریش عر پڑھ رہاتھااور گریدزاری کرر ہاتھا.....اشعار إلَّاوانَتَ في قبلبي ووسواسي واللهِ مَا طلعت شمس وَلا غربت إلاً وانت في حليثي بين جلانسي وَلاَ جَلَسُتُ الى قوم أُحَدَثُهُم الأوحبك مقرون بسانفاسي وَلا َذَكر تُكَ مخزوناً وَلاَ طرباً إلا رايت خيالا منك في الكاسِي وَلا هَمَتُ بشُرب الماء مِن عطشِ فَسَلَوْ قَسلَرتُ عَلَى الآتيان دِزَقُكُم فجيا عَليق الوجهِ أو مشيأً على الراس (اللدكى قتم المسي ايس ون برسورج طلوع يا غروب نبيس مواكرتو مير ب دل اور مير ب



خیالوں میں موجود نہ ہو۔اور میں جب بھی کی توم کے ساتھ گفتگو کیلئے بیٹھتا ہوں میرے ہم نشینوں کے درمیان تیرانلی ذکر ہوتا ہے اور ہر خوشی اور غم کے وقت جب میں تیرا ذکر کرتا ہول تو تیری محبت میرے سانسوں میں بھی ہوئی ہوتی ہے اور میں جب بھی بیاس کی وجہ سے پانی پینے لگتا ہوں تو میرے بیالے میں تیرانلی پیکر مجھے نظر آتا ہے پس اگر مجھے تمہارے د یدار کیلئے آنے کی ہمت ہوتی تو میں مند کے بل کھ مندا ہوا یا سر کے بل چل ہوا آتا)..... درویش کی حالت ان اشعار کے ساع سے متغیر ہوگئی اور وہ تھوڑ کی دیر بیشا بھرا یک پھر کے ساتھ پیٹر ٹیک کی اور جان جان آ فرین کے سپر دکر دی۔ اللہ تعالٰی کی اس پر رحمت ہو۔

اور مشارع تصوف میں سے ایک گردہ تصیدوں اور اشعار کا سائ کرنے اور قرآن بجید کو اس طرح کے لیے پڑھنے کو''جس سے حردف این تخارج کی حدود سے نگل جا کی '' کمروہ سجھتا ہے این مریدوں کو اس سے روکتا ہے اور خود اس سے پر ہیز کرنے میں پر اغلو کرتا ہے۔ ایک گردہ تو ان میں سے ان حفز ات کا ہے جن کے پاس سائ کے حرام ہونے کیلئے کئی ہے۔ ایک گردہ تو ان میں سے ان حفز ات کا ہے جن کے پاس سائ کے حرام ہونے کیلئے کئی احدود سے بین اور اس معاط دو سلف صالحین کا اتباع اور تقلید کرتے ہیں۔ دو دو اوایات مثلاً حضور مظاہم کا حضزت حسان بن ثابت کی لوغ کی شیر یں کو گیت گانے سے ڈائٹے ہوئے منع کرتا۔ حضرت مرکز اس محال دو سلف صالحین کا اتباع اور تقلید کرتے ہیں۔ دو در دایا ت مثلاً محضور مظاہم کا حضزت حسان بن ثابت کی لوغ ٹی شیر یں کو گیت گانے حداث میں معاویر پر کرتا۔ حضرت مرکز اس محالی کو در ہارتا ہو غنی کر رہا تھا۔ حضرت علی کا حضرت امیر معاویر پر اعتر اض کرنا کہ انہوں نے گانے والی کنیز میں رکھی ہوئی تھیں۔ حضرت علی کا حضرت حسن کو اس حضیہ عورت کا نظارہ کرنے سے دو کنا جو گیت گا نے حداث میں کہ حداث میں کا حضرت امیر معاویر پر اس مطرح کی دوسری بہت کی دو ایک تیز میں دھر ات کی تھی کہ میڈ شیطان کی سیلی ہو اور کی کے لیے کہ اس مل میں دلیل ہی ہے کہ اس کے کر دو ہونے کی جا کہ میں کہ میڈ شیطان کی سیلی ہو دن کو کے تائی کم کردہ ہو کے کہ کر ہو میں کے میں میں کہ میں معارت میں کو کہ تا ہے کہ کہ دو ہو ہو کی کے کہ میڈ شیطان کی سیلی ہوں دی کی ہو ہو نے ک

كشف المعجوب

میں امت کا یہاں تک اجماع رہا ہے کہ ایک گروہ نے تو اس کو مطلعاً حرام کہا ہے اور ای بارے میں وہ حضرت ابوالحارث بنانی سے روایت بیان کرتے ہیں کہ میں ساع کرنے میں بوازوردیا کرتا تھا۔ایک رات میر ےعبادت خانے کے دروازے پرایک محص آیا اور کہنے لگا" درگاہ جن تعالی کے طالبوں کی ایک جماعت جمع ہو چک ہے اور شخ کے دیدار کی مشاق ہےاگران پراحسان کرتے ہوئے قدم رنج فرمائیں تو زہے نصیب ایم نے کہا'' تم چلو میں باہرآ رہا ہوں' چنانچہ میں اس کے بیچھے بیچھے چل پڑاتھوڑی دور کے بی میں چلاتھا کہ ایک جماعت کے باس پینچ گیا۔ جوایک بوڑھے کے اردگر دحلقہ بنائے بیٹھے تھے۔ انہوں نے میری انتہائی در ہے کی تکریم کی اور اس بوڑھے نے بوچھا'' اگر آپ اجازت دیں تو چند اشعار پڑھے جا کیں؟ میں نے اس کی خواہش کو قبول کرایا تو دو مخص بڑی خوش الحانی کے ساتھا بسے اشعار پڑ ھے شروع ہو گئے جیسے اشعار شاعر لوگ محبوب کے فراق میں کہا کرتے ہیں۔ وہ سب لوگ ان اشعار کوئ کر وجد کی حالت میں اٹھر کھڑے ہوئے۔ اچھے اچھے نعرب لگانے لگے اور آپس میں بڑے لطیف اشار بر کرنے لگے اور میں ان کے اس حال سے تعجب وجرانی میں جلا ہو گیا۔ صبح کا وقت قریب آنے تک وہ ای نوش کی حالت میں معردف رب-اب اس بور سے نے مجھ سے کہا'' اے شی آب نے مجھ سے بیتو یو چھایں نہیں کہ میں کون ہوں اور بیگر وہ کن لوگوں کا ہے؟ میں نے کہا دراصل آ پ کی وجا ہت نے مجھے کچھ یو چھنے سے رو کے رکھا ہے۔

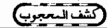
حضرت ابوالحارث فرماتے ہیں اسے بوڑ مصے نے کہا میں خود عزاز میں ہوں جسے اب ابلیس کہاجا تا ہے اور باقی سب میر ے فرزند ہیں ...... اوران کے درمیان بیٹھنے اور یوں غتا اور اس کا سماع کرنے کے مجھے دو فائد ے ہیں ایک سے کہ اس طرح میں اپنے فراق کی مصیبت کا مدادا اور اپنے عروج کے دنوں کو یا دکرتا ہوں اور دوسرا سے کہ اس طرح میں پارسا لوگوں کو راد حق سے گمراہ کرتا ہوں .....حضرت ابوالحارث فرماتے ہیں بس اسی دقت سے



كشف المعجوب

ساع کاارادہ میرے دل نے نفی ہو گیا .....اور میں تلی بن عثان جو **ر**ی ؓ نے <sup>ح</sup>ضرت امام ابو العباس الاشقاني" ب-سناب كدانهون في كها " مس ايك دن اي مجمع مس تعا كدلوك اس من ساع کرر ہے تھے اور میں نے وہاں جنوں کو دیکھا جو ہر ہند حالت میں ان کے درمیان تاج رہے تھادرسب لوگ ان کی طرف دیکھر ہے اور ان کی وجہ ہے گرم ہور ہے تھے ..... اورایک دوسر یے گروہ کے حضرات صرف اس خوف سے ساع نہ کرتے اور ساع کرنے والول من ند بیٹے تھے کہ ان کی وجہ سے ان کے مرید کہیں مصیبت اور گراہی میں مبتلا نہ ہو چا میں،اوران کی تعلید کرتے ہوئے کہیں توبہ کا خیال چھوڑ کر معصیت کے مرتکب نہ ہونے گلیس، اور نفسانی خواہش ان کے اندر قوت نہ پکڑ لے اور کہیں ہوس رائی کا ارادہ ان کی اصلاح اورنیکی کوشخ ند کردے کونکہ بیساع مصیبتوں میں جتلا ہونے کامک اور فتنے کا سرما بیہ ہے۔۔۔۔ اور حضرت جنیڈ کے متعلق آیا ہے کہ آپ نے اپنے ایک مرید کواس کی توبہ کے ابتدائی حال میں فر مایا '' اگرتم اپنے دین کی سلامتی چاہتے ہوادرایٹی تو بہ کے نقاضے پورے کر نا جا بتے ہوتو صوفی لوگ جو ساع کرتے ہیں اس نفرت کراور جب تک تو جواں ہے اینے آپ کو ساع کا اہل نہ سمجھ اور جب تو بوڑ ھا ہو جائے تو ساع کر کے دوسرے جوانوں کیلئے گناہ **میں** داقع ہوجانے کا سبب نہ بن ۔

ایک اور گروہ کا کہنا ہے کہ ساع کرنے والے دوطرح کے ہوتے ہیں ایک وہ جو لاءی (لہوولعب کرنے والے) ہیں اور دوسرے وہ جو الی اللہ والے) ہیں۔ لاءی تو عین فتہ میں ہوتے ہیں اور اس نے ڈرتے ہیں جب کہ الی ، مجاہدات ، ریاضات محلوقات سے دل کو مقطع کرنے اور باطن کو تفی چیز وں سے بچانے کی بنا پر اپنے آپ کو فتنہ سے دور کے ہوئے ہیں اور ساع کے نقصانات سے محفوظ ہو چکے ہوتے ہیں۔ ہم چونکہ نہ اس گروہ سے جی نہ اس گروہ سے اس لئے اس کوترک کر ما ہمارے لئے بہتر اور کمی الی چیز میں مشغول ہونا جو ہمارے وقت کے موافق موتو بہت زیادہ بہتر ہے .....اور ایک اور گروہ کے حضرات



.

646

کہتے ہیں کہ جب ساع کرنے میں عوام کیلیے فتنہ بادر ہمارے ساع کرنے سے لوگوں کے اعتقاد خراب ہوتے ہیں اور ہمارا درجہ بھی لوگوں سے تجاب می باس لئے وہ ہماری وجہ سے گنا ہگارہو سکتے ہیں تو ہم عوام پر مشقت کرتے ہوئے اورخواص کو ضبحت کرنے کیلئے اور لوگوں کی رعایت کرتے ہوئے ساع سے دست بردار ہوتے ہیں ..... بیطر یقد بھی بڑا ہی بسنديدة بادرايك ادركروه كبتاب كه يغير الملقة فرمات بي أوَّعِنُ حُسُن اسلام العوء توك مَالاً يعنيه " (آدمى كاسلام كاحسن بدب كدده بقائده كامول كوچور و ) یعنی جن کاموں سے کریز کیا جاسکتا ہے ہم ان سے دست بردار ہوجا کیں۔ کیوں لایعنی کاموں میں مشغول ہونا وقت کوضائع کرنا ہےادر دوست اپنے بیارے دوستوں کے ساتھ وقت ضائع نبیس کیا کرتے اور خواص می سے ایک اور گروہ نے کہا ہے کہ سائ ایک خبر ہے اورمرادکو پالینااس کی لذت ہے جب کہ یہ بچوں کا کام ہے کیوں مشاہدہ میں خیر کی توئی قیمت نہیں ہوئی۔ پس مشاہرہ ےغرض ہوتی جاہتے نہ کہ خبر سے سساع کے بیہ احکام تھے جنہیں میں نے اختصار کے طور یہاں بیان کر دیا ہے۔ اب میں اللہ تعالٰی کی تو فق سے صوفیہ کے وجد۔ وجوداورتواجد کے بارے میں ایک باب مرتب کرتا ہوں۔

وجد، وجود، تو اجداوراس کے مراتب جلات لو که دجدادر دجود ددنول مصدر میں ایک غم کے متنی میں اور ددسراکسی چیز کویا لینے کے معنی ہیں۔اوران ددنوں کا فاعل ایک جیسا ہوتا ہے فاعل میں'' وجد یجد دجوداً اور وجداناجب كونى تخص كمى جيزكوبا لين والاجوادر توَجَدَد يدجد وجداً "جب كونى فخص تمكين ہو،ان ددنوں کے درمیان مصدر کے سوافر ق نہیں کیا جا سکتا ای طرح وجد یجد جدہ جب کوئی صحف غنی ہو جائے ادر وجد یحد موجد جنب دہ غصے میں ہوان سب میں فر**ق مصد**ر دل کی دجہ ے بے نہ کہ افعال کی وجہ سے اور وجد اور دجود سے صوفیہ کی مراد وہ دو حال ثابت کرنا ہوتا ہے جوان کو سائ کرتے ہوئے ظاہر ہوتے ہیں کہ ایک ان می سے تم کے قریب ہوتا ہے ادر دوسرایا لینے سے متصل ہوتا ہے نم کی حقیقت تو محبوب کا کھو بیٹصنا ادر مراد سے محر دم ہو جاتا ہے جب کہ پالینے کی حقیقت مراد کا حصول ہے اور حزن الم اور وجد بمعنی غم کے درمیان فرق سيرب كدحزن استحم وأندوه كانام سي جوابين نصيب عل بوجب كدوجدات عم واندوه كانام ہے جوغیر کے تقییب میں ہوا در پیٹرت کے طور پر ہو، ادر پیٹمام تبدیلیاں طالب کی صفات ہیں اور 'المحق لا یعنیو '' (حق بد لنے والی چیز بیش ہے) اور وجد کی کیفیت الفاظ میں بیان نہیں کی جائتی اس لئے کہ دور دیکھنے میں ایک الم ہے اورغم والم کوا حاط قلم میں نہیں لایا جا سکتا۔ بس دجد طالب اور مطنوب کے درمیان ایک را زے کہ کشف کی حالت میں اس کی مقدارتو بیان ہو کتی ہے کیکن کیفیت کے اعتبار ہے اس کونشان ز دادراس کی طرف اشارہ کرنا درست نہیں اس لئے کہ مشاہدہ کی حالت میں بیا یک خوش ہےا درکوئی خوشی طلب کے ذریعہ نہیں پائی جاتی۔ پس وجودمحبوب کی طرف ہے محت کے ساتھ ایک فضل ہوتا ہے کہ اس کی حقیقت سے اشارہ زائل ہوتا ہے۔ اور میر نے نز دیک وجد فرحت یار 'خ اور تھکا دٹ یا خوشی

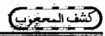
647

كشف المعجوب

ک وجہ سے دل کو پنچنے دالے الم کا نام ہے جب کہ دجود دل میں کی آ لے یا ذریعے کی دجہ ے پیدانہیں ہوتا ادراس کاصادق آنای طالب کی مراد ہوتا ہےادر داجد کی صفت یا حالت حجاب میں داقع ہونے دارلے غلبہ شوق میں حرکت ہوگی یا پھر کشف کی حالت میں حاصل َ ہونے والے مشاہدہ کی صورت عمل سکون 'احسا ذخیر ً وَاِحا نفیو واِحا حنین ' واحا انین واحا عيش وَاما طيش واما كوب واِمّا طوب ''(لينى داجد كم صفت يا قرار ہوگايا بيقرارى نالہ ہوگا یا مسکرا ہٹ عیش ہو گا یا طیش ادر کرب ہو گیا یا مسرت ) مشائخ کا اس معاملے میں اخلاف ب كدوجدزياده كامل ب يادجود چتانچدايك كرده كبتاب كدوجودمريد كى صفت ب ادر دجد عارفوں کی صفت ہے۔ جب عارفوں کا درجہ مریدوں کے درجہ سے زیادہ بلند ہے تو ہوتا ہیدی چاہئے کہ عارفوں کا دصف بھی مریدوں کے دصف سے زیادہ مبتد تر ادر کامل تر ہو۔ اس لئے کہ جو چیز بھی حصول کے تحت آتی ہے دہ مدرک ہوتی ہے اور سیجنس کی صفت ہے کونکدادراک کی نہ کی حد کا تقاضہ کرتا ہے جب کہ فن تعالیٰ لامحدود جی پس بند ے نے جو کچھ بھی حاصل کیا ہودہ ایک شرب کے سوا کچھ نہیں ادر جو کچھ نہیں پایا اس سے اس کا طالب الآسل ہو گیا ادراس کی طلب سے عاجز ادر جن تعالٰی کی حقیقت سے محروم ہوگا .....ادرا یک دوسرا گردہ کہتا ہے کہ دجدم یدوں کاسوز ہے اور دجدمجوں کا تخد ہے اور محبوں کا درجہ مریدوں ے بلند ہوتا ہے کونکد طلب میں جلنے کے مقابلے میں تحف کے ساتھ آ رام زیادہ کامل ہوتا سے اور بیمعنی ایک حکایت کے بغیر داضح نہ ہو کمیں گے اور وہ حکایت سے ہے کہ ایک دن حضرت شیکی اپنے حال کے جوش میں حضرت جنید کے ہاں آئے اور آپ کو اندو ہناک حالت میں دیکھااور یو چھا''اےﷺ ! آپ کوکیا ہواہے؟''حضرت جنیڈنے فرمایا''مُسٹ طَلَبَ وَجَدَ " (جس فِطلب كى اس فِ پاليا ) حفرت بَكَيُّ فِ مايا " لَابَلُ مَنُ وَجَدَ طَسَبَ ''(نہیں بلکہ جُمْلین ہوااس نے طلب کیا) اس جگہ پرمشائ نے اس میں کلام کیا ب کونکدان بزرگوں میں سے ایک ف تو وجد کا نثان دیا ہے اور دوسر ے نے وجود ک

كشف المعجوب

طرف اشارہ کیا ہے اور میر بنزد کی حضرت جنیڈ کا تول زیادہ معتبر ہے اس لئے کہ بندہ جب میہ جان لیتا ہے کہ اس کا معبود فلا اجنس سے ہواس کاغم وا ندوہ دراز ہو جاتا ہے اس بارے میں ای کتاب میں گفتگوگز رچکی ہے۔ تاہم مشائخ اس بات پر متفق میں کہ غلبہ علم، غلبه وجد بے زیادہ تو ی تر ہوتا ہے کیونکہ جب غلبہ وجد کوتوت حاصل ہوتی ہے داجد خطر ب کے مقام میں ہوتا ہے لیکن جب غلب علم کوتوت حاصل ہوتی ہے تو عالم محل امن میں ہوتا ہے اس جملے سے مراد بد ہے کہ طالب کو جاہتے کہ وہ تمام احوال علم اور شریعت کا تالع رہے کیونکہ جب وہ وجد کی وجہ سے مغلوب ہو جائے تو اس سے احکام المبیہ کا خطاب اتھ جاتا باورجب خطاب اته جائزتو ثواب وعذاب بحى اته جاتا م اورجب ثواب وعذاب برخاست ہوجا کیں تو عزت اور ذلت بھی اٹھ جاتی ہے پس اس وقت اس کاعظم مجنوں کا سا ہوجاتا ہے نہ کہ اولیاء کرام ادر مقربین جن کا سا ..... لیکن جب علم کی بادشاہی حال کی سلطنت برغالب ہوجاتی ہوتا بندہ اللہ تعالی کے ادامرا در نوابی کی پناہ گاہ میں ہوتا ہے ادر عزت کے برده سرامي بميشدذ كرمين مصروف ادر مشكور بوتاب بحرجب حال كىسلطنت علم كىسلطنت پر غالب ہو جاتی ہےتو بندہ تمام حدود سے خارج اور خطاب خدادندی سے محروم ہو کر اپنی کمزوری کے طل میں یا تو معذور ہو جاتا ہے یا پھر غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے بعینہ اس<sup>مع</sup>ن کے مطابق حضرت جنید کا وہ قول ہے کہ جوانہوں نے فرمایا کہ محبوب حقیق کی راہ یا توعلم سے حاصل ہوتی ہے یا پھر ممل دکر دار ہے لیکن علم کے بغیر تحض عمل اگر چہ نیک ہی ہو جہالت اور نقص ہوتا ہے جبکہ علم اگر چیمل کے بغیریں ہوا یک عزت اور شرف ہے۔ای لئے تو حضرت بايزيدٌ فرايا بكه محفو اهل لهَمةِ اشرف من اسلام اهل الميدةً ''(ادباًب بمت كا کفرایل آرزو کے اسلام سے زیادہ اشرف ہے) یعنی ارباب جت بر کفر اور ناشکری متصور ی بین ہوتی نیکن بغرض محال کفراور ناشکری آ بھی جائے تو وہ اس کفر کے باوجود آرزوڈ ک یر جینے دالوں کے ایمان سے کامل تر ہوتے ہیں ......اور حضرت جنید ؓ نے حضرت شبلیؓ سے کہا



تحاكمُ الشبلي سكوان وَلَوا فاق منْ سكوه لجاء منذواً ما ينتفع به " (شبل أيك مست ہیں ادرا گرانہیں اس حالت سکر سے افاقہ ہوجائے تو وہ ایسے ڈراؤنے ہوجا کمیں کہ ان سے یچھ نفع حاصل نہ کیا جا سکھ) اور حکایات **میں** مشہور ہے کہ حضرت جنیڈ، حضرت محمد بن مسروق اور حضرت ابوالعباس بن عطَّا ايك جكد جع تصاور قوال اشعار برُحد ما تعابيد دونوں حضرات تواجد کررہے تھالیکن حضرت جنیڈ پر سکون حالت میں تصلوکوں نے کہااے شخ آب کوائ سار سے کوئی جمد حاصل نہیں ہوا؟ " حضرت جنید بنان پراللد تعالی کے اس ارشادى تلاوت كى تَ حُسَبُهَا جَ احِلَةً وَّ هِيَ تَفُوُّ مَوَّ السِّحَاب " (تم ان كود كَم كرمان کرد گے کنددہ جابہ ہیں حالانک دہ بادلوں کی طرح چل رہے ہوں گے ) تا ہم دجدلانے میں تکلف کرنے کوتواجد کہتے ہیں اور بدگویا حق تعالیٰ کے انعامات اور شواہد کودل پر چیش کرنا ہے ادروسل کی سوچ اور مردائلی کی تمنا کرتا ہے ..... اوران صوفوں کا ایک گرد و تحض ری ہے کہ دہ لوگ ان صوفیوں کی طاہری حرکات ،تر تیب رقص اور خوبصورت اشاروں کی ہی تقلید کرتے ہیں حالاتکہ میکھش حرکات ورسوم نہیں بلکہ احوال کی جنبتو اور درجہ تصوف کی طلب ہوتا ہے اور بيغ سطانية كاار شادب كمْ مْنُ مْسْبَهَ بقوم فَهُوَ مِنْهُمْ " (جَسْخُص فَ جَس تَوم كَ مشابهت اختیار کی وہ انہی میں شارہوگا ) نیز پیغیر تفضی نے فرمایا ہے کہ اِفاقد اسم القوان فاب کووان لَمُ تبكوا فتباكوا " (جبتم قرآن كى عاوت كردتوردو ،ادراكرروناندا تر تويتكلف ردو) لیعنی رونے والوں کی صورت اختیار کرلو!اور بیہ جدیث تواجد کی ریاضت پر دلیل ہے بھی دجہ ے کہ اس بزرگ نے فرمایا تھا کہ میں ہزار میل جنوب کے ساتھ چکتا ہوں تو پھر ایک قدم اس سچانی سے آبتا ہے۔۔۔۔ اس باب میں کلام تواس سے کہیں زیادہ تھا لیکن میں نے اس بر اخصار كياب ..... والله اعلم بالصواب-

650

رفص ادراس کے متعلقات

ادر جان لو که شریعت ادرطریقت میں رقص کی کوئی اصل ادر سندنہیں کیونکہ تمام . عقلااس بات برمنفق ہیں کہ رقص اگر حد کے اندرر یتے ہوئے کیا جائے تویہ ایک لہودلعب ہادراگر بہودگی کے ساتھ کیا جائے تو پیلغوہوتا ہے۔مشائخ صوفیہ میں ہے کسی بز دگ نے بھی اس کی تعریف نہیں کی اور نہ ہی اس میں غلو کیا ہے۔حشو می فرقہ کےلوگوں نے اس کے جواز میں جو دلائل بیان کئے ہیں وہ سب باطل ہیں۔ چوں کہ وجد دالوں کی حرکات اور اٹل تواجد کے معاملات رقص سے ملتے جلتے ہیں اس لئے بیہودہ لوگوں کے ایک گروہ نے اس کی تقلید کرتے ہوئے اس میں نلوشروع کر دیا ادراس کوائیک خرجب بتالیا ہے۔ میں نے عوام کے ایک گردہ کودیکھا ہے جس نے سیجھتے ہوئے کہ تصوف کا فہ جب رقص کے سوا کچھنہیں اس کواختیار کرلیا ہےاد رایک دوسر گردہ نے اس کے اصل کابق انکار کر دیا ہے۔ بہر حال یاؤں مارتا ( تا چنایا دقص کرتا ) شرعی اور حقلی طور پر سب بز رگوں کے نز دیک برافعل سے اور می**یجال** ہے کہ جوحفرات دوسر بےلوگوں سے افضل میں وہ اس کا ارتکاب کریں تا ہم جب دل می خفت ادر کی پیدا ہو جاتی ہے ادر حفقان سر پر غالب آ جاتا ہے تو دقت قوت کیڑلیزا ہے ادر حال اپنا اضطراب پیدا کر دیتا ہے اور رسوم کی تر تیب اٹھ جاتی ہے اس طرح جو اضطراب پیدا ہوتا ہےدہ نہ تو رقص ادر ناچ ہوتا ہے اور نہ ہی نفس بر دری کا سامان بلکہ دہ تو جان گدازی ہوتی ہےادر جوشخص اس کورقص کہتا ہے دہ سید ھےرا ستے سے بہت دور جا گرتا ہادر بدوہ حال ہوتا ہے جس کوزبان سے میان کرنا کسی کے بس میں ہیں ہوتا ''وَمَتْ لَسَمْ يَلُق لايدلوي النظر في الاحلاتِ ''(ادرجس فاس كوبَكهانيس وه نوجوانوس يس نظر کر نانہیں جانیا) خلاصہ یہ کہ نوجوانوں میں نظارہ کرنا ادران کی صحبت انقد پار کرناممنوع ہے

كشف المعجرب

اوراس کوجائز بیجھنے والا کافر ہے اور جوکوئی دلیل بھی اس سے جواز میں لاتے میں دہ باطل اور جہالت ہے .....اور میں نے جاہلوں کے ایک گروہ کو دیکھا ہے کہ اس کی تہمت کی دجہ سے اہل تصوف کانی انکار کرتے میں اور میں نے دیکھا ہے کہ انہوں نے اس کو ایک خر جب بی یتالیا ہے۔ تاہم تمام مشائخ نے ان سب باتوں کو آفت بی سمجھا ہے اور بید اثر اور خر جب حلولی لوگوں کاغر جب ہے انٹر تعالیٰ ان پر احمنت کر ...... والند اعلم

. . .

653 گدڑی کابیان جان لو کدلباس کو بچاڑ ناصوفیہ میں معتاد ہے اور بڑے بڑے مجمعوں میں جہاں بزرگ مشار کخ موجود ہوتے ہیں بیگردہ بھی دہاں پینچ جاتا ہے اور میں نے علامی سے ایک گردہ

کود یکھا ہے کہ دہ اس کے منگر ہیں اور کہتے ہیں کہ درست لباس کوکلڑ نے کلڑ نے کرنا ہر گرز درست نہیں اور بیا یک فساد کا کام ہے اور بی محال ہے کہ ایسا فساد اصلاح اور درتی بن جائے جس سے کہ درتی مراد ہوا ور تمام لوگ ٹھیک ٹھا کہ کپڑ وں کو لے جا کیں اور کلڑ نے کلڑ نے کر دیں اور پھر ان کو سیٹے رہیں جیسا کہ آستین ، آگا بیچھا ، تریز اور جیب کو ایک دوس ہے جدا کریں اور پھر ان کو درست کرتے رہیں سیسا کہ آستین ، آگا بیچھا ، تریز اور جیب کو ایک دوس ہے جدا کریں اور پھر ان کو درست کرتے رہیں سیسا کہ آستین ، آگا بیچھا ، تریز اور جیب کو ایک دوس ہے جدا کریں اور پھر ان کو درست کرتے رہیں سیسا کہ آستین ، آگا بیچھا ، تریز اور جیب کو ایک دوس ہے جدا کریں اور پھر ان کو درست کرتے رہیں سیسا کہ آگر ایک آ دمی اپنے لباس کے سوئلڑ کے کرے اور پھر ان کو سیئے اور دوسرا پانچ کلڑ ہے کر کے ان کو سیٹے ہیں اس سے ایک موٹن کے دل کی راحت اور اس کی بی جا جس پوری کرنا ہوتی ہے کہ دوہ گلڑی تی رہا ہے اور با وجود یکہ طریفت میں لباس پھاڑ نے کی کوئی بنیا د اور اصل نہیں الد تہ ساع کی حالت میں حال کے درست ، ہوتے ہوئے ایسا ہرگز نہ کرنا چا ہے کیونکہ میکوش اس اس جا تا ہی اور ہو دیک کر نے دالے پر غلب خلام ہوجا نے جیسا کہ اس سے ایک سے خطاب اٹھ جا تا اور بیخبر ہو جا تا ہے تو دہ معذ در شار ہو گا دور آگر کی شوجا ہے جیسا کہ اس سے خطاب اٹھ جا تا اور بیخبر ہو جا تا ہے تو دہ معذ در شار ہو گا اور اگر کی شخص پر سیے کیفیت طاری ہو جائے اور کوئی جماعت اس کی موافقت میں ایے لباس پھاڑ ڈالے تو سے جا تر ہے ۔

اہل طریقت کی تمام گدڑیاں تین طرح کی ہوتی ہیں ایک وہ جے سماع کی حالت میں غلبے کی وجہ سے درولیش خود کمڑ بے کمڑ بے کر بے اور دوسر بے وہ جے درولیشوں کی کوئی جماعت اور ہم صحبت اپنے پیراور مقتداء کے عظم سے کمڑ بے کمڑ بے کر سے ایک ان میں سے کس جرم سے استفسار کی حالت میں ہواور دوسری مستی کے عالم میں وجد کی وجہ سے ہو۔اور تیسرا اور مشکل ترین خرقہ ، حرقہ ، سام کی ہے اور وہ بھی دوطرح کا ہوتا ہے ایک پھٹا ہوا اور دوسرا درست حالت میں ۔ کچر بھٹے ہوئے خرقہ کیلئے دوجن س شرط ہیں یا تو میکہ جماعت کے لوگ اس کیلیئے

( كشف المحجرب

سیجی اورای کولوٹا دیں اور یا پھرآ کپس میں سے کسی ایک درویش کودے دیں اور دوسر بے سب ایٹار کریں اور یا بھراس پوری گدڑی کوئکڑ بے ککڑ ہے کریں اور آپس میں تیرک کے طور پرتقسیم کر لیں لیکن اگر وہ گدڑی صحیح سالم ہوئی تو ہم دیکھیں گے کہ ساع کرنے والے نے جس دردیش یددہ لباس پھینکا ہے اس کی مراد کیا ہے ، اگر تو ال کو دینا اس کا مقصد تھا تو دہ قوال کو دے دی جائے گی اورا گردردیشوں کی جماعت کودینا اس کی مرادتھی تو ان کود ، دی جائے گی اورا گر کی خاص کو مراد بتائے بغیر چینگی ہوتو پیر کو اختیار ہوگا کہ دہ فرمان جاری کرے کہ یوری جماعت کو دی جائے کہ وہ آپس میں ٹکڑے کرلیں۔ یا کسی ایک کوان میں سے عطا کی جائے یا پھر قوال کودی جائے، پس اگر قوال کودی گئی تو درولیش کی مراد دوسر ہے اصحاب کی موافقت میں ہونی ضروری نہیں، کیونکہ دہ گدڑی اس کے اہل کونہیں دی جارہی۔اس در دلیش نے اپنے اختیارے دی ہویا اضطراری حالت میں ددسردں کیلئے اس میں کی قتم کی موافقت شرط نہیں، پس اگر جماعت کو وینے کیلئے درولیش نے لباس اینے جسم سے جدا کیا ہوتو اس میں پوری جماعت کی موافقت شرط باور جب تمام دردیشوں نے لباس اتار چھیکنے میں موافقت کی ہوتو پیرکو بیدند کرتا جائے کہ دہ ان درویشوں کا لباس قوال کو دے وے۔ تاہم یہ جائز ہے کہ ان درویشوں کے ساتھ محبت کرنے دالاکوئی صخص قوال برکوئی اور چیز فیدا کر دے اوران کے لباس ان در دیشوں کولوٹا دے یا وہ سب ڪلز يظرّ بے کريں ادرآ پس ميں تقسيم کرليں .....ادرا گرلباس غلبہ کی حالت میں پھيرکا ہے تو مشائح رحمہم اللہ کا اس بارے میں اختلاف ہے تاہم زیادہ حضرات حضور کا تلقہ کے ارشاد" ومَنُ قُتِلَ قتيلاً فَلَه صلبَه '' (جس مسلمان سيابَى في محكى كافرنو بي تُوَثَّل كيا تو مقتول كاساراً سامان جنَّك قاتل كيليَّ ہوگا ) كى موافقت ميں يہ كہتے ہيں كہ دہ قوال كاحق ہوگاادرا گر دہ قوال كو نہ دیں گے تو دہ طریقت کی شرط سے باہر آجا کیں گے ۔۔۔۔ اور دہ سراگر دہ کہتا ہے اور میں بھی اس کواختیار کرتا ہوں کہ جس طرح مقتول کے سامان جنگ کے متعلق بعض فقہاءامام کی اجازت کے بغیر مقتول کا سامان قاتل کونہیں دیتے ای طرح یہاں بھی پیر کے فرمان کے بغیر بہلباس قوال کوئہیں دیا جائے گا۔تا ہم اگر در دلیش سمی کونہ دینا چا ہتا ہوا در پیرکسی کودے دیے تو کوئی حرج نه، وكالم الله الله الله الم

655 سماع کے آداب جان لو کہ ساع کے آ داب کی شرطیں بیہ میں کہ سب جب تک اس کی ضرورت نہ ہونہ کرے،ادراس کوابن عادت نہ بنائے .....ادر ساع دیر سے کیا جائے تا کہ دل سے اس کی تعظیم جاتی نہ رہے ۔۔۔۔ اور جب تک تم ساع کرو، تمہارا پیر وہاں موجود رہنا چاہئے اور ساع کی جگہ عوام سے خالی ہو ......ادر قوال شریعت کا احتر ام کرنے والا دین دار ہو ..... دل، دنیا کے کاموں سے فارغ ہو۔۔۔۔۔ادرطبیعت لہودلعب سے منتفر ہو۔۔۔۔۔اور ہوتم کا تکلف درمیان سے اٹھا دیا گیا،اور جب قوت پندا ہوجائے تو ضروری نہیں کہ اس کود در کرے..... قوت کے تابع رہوجس کام کا وہ نقاضہ کر ہے وہ کرد کہ اگر دہ کوئی جنبش پیدا کر پے توجنبش کرےادراگر دہ ساکن رکھتو ساکن رہو۔۔۔۔۔اور تہمیں طبیعت کی قوت اور دجد کی جلن کے درمیان فرق کرما چاہیے ...... ساع کرنے والے میں مشاہدے کی اتنی زیر کی اور ذہانت تو ہونی چاہئے کہ جب حق تعالیٰ کی طرف سے کسی کیفیت کا ور دہوتو دہ اسے قبول کر سکے۔ادر اس کی دادند دین جائے ..... اور جب اس کا غلب دل پر پیدا ہو جائے تو اس کو، شکلف این آ پ ہےدور نہ کرے۔اور جب اس کی قوت ختم ہوجائے تو جلاف اپن طرف اسے جذب نه کرے۔۔۔۔اور جرکت کی حالت جی کسی ہے آئکھ نہ ملانی جائے البتہ اگر کوئی دوسرا آٹکھ ملائے تواہے منج بنہ کرے ..... اور اس کی مراد کواپنی نیست کے تراز دیر نہ تولے کہ اس تیں آ زمانے والے کیلئے بڑی پرا گندگی اور بے برکتی ہوتی ہے .....ادر ساع میں کوئی صخص دکھل نہ دے تا کہ ساع کرنے دالے کا وقت خراب نہ ہو ..... اور اس کے ردزگار میں تصرف نہ · کرے.....اوراگر توال اچھا پڑ ھر ہا ہوتوا ہے بیدنہ کیے کہتم بہت اچھا پڑ ھر ہے ہو )ادراگر خوبصورتی ہے نہ پڑھر ہا ہوتو ایے نہ کہیں ..... اور یا اگر کوئی ایسا نا موز دن شعر کیے کہ جو

كشف المحجوب)

طبیعت کو پرا گندہ کر بے تواث سے نہ کہے''اس سے بہتر پڑھو ……اور دل **میں ا**س کے ساتھ کوئی جھکڑا نہ کرے ..... اور اس کو در میان میں نہ دیکھے بلکہ اسے حق کے حوالہ کر دے..... ادراچھی طرح سنے.....ادرا گرساع کمی گردہ پرطاریٰ ہو چکا ہوادراس کیلیجے اس میں سے حصہ نہ ہوتو بیضروری نہیں کہ اپنی ہوشمندی کی دجہ سے اس کی متی سے نفرت نہ کرے .....اور اپنے وقت سے آرام پانا چاہئے تا کہ اس کو اس سے حصد مل جائے اور وقت کے سلطان کوشمکن کرے تا کہ اس کی برکتیں اسے حاصل ہو۔۔۔۔۔اور میں علی بن عثان ہجو ریٹ میں اس بات کو بہت زیا دہ پسند کرتا ہوں کہ مبتد یوں کو ساع نہ کرنے دیں تا کہ ان کی طبیعت یرا گندہ نہ ہو کیونکہ ا**س می**ں بڑ<sup>ے عظ</sup>یم خطرےاور بہت بڑی بڑی آفتیں <del>میں</del> ۔اس لئے کہ حورتیں، پھتوں سے یا · کانوں سے ساع کی حالت **میں** مصروف در دیشوں کو دیکھتی ہیں ادر اس دجہ سے ساع کرنے دالوں کو بڑے مشکل ترین تجاب پڑ جاتے میں .....ادرنو جوانوں کو ہمی ساع کرنے والوں میں نہ بیٹھنے دینا جا ہے حالانکہ نام نہا د جامل صوفیوں نے ان تمام خرابیوں اور تاجائز حرکتوں کو اپنا ند جب بنالیا ہے اور درمیان سے صداقت کو بالکل اٹھا دیا ہے۔۔۔۔ادراس طرح کی جوآ فتیں خود میرے ساتھ گز رچکی ہیں میں ان پر اللہ تعالٰی ہے مغفرت کی درخواست کرتا ہوں ادرحق تعالیٰ ہے امداد کا خواہاں ہوں کہ حق تعالیٰ میرے خاہرادر باطن کو ہر<sup>قت</sup>م کی آفات س<sup>ے</sup> حفوظ رکھے اور میں اس کتاب کو پڑھنے دالوں کو اس کتاب کے حقوق کی رعایت رکھنے کی دصیت کرتا ہوں

' وبالله التوفيق : والحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله محمدٍ واله واصحابة اجمعين وسلم تسليماً كثيراً كثيرا ''



اللَّهُمُ حَمَّلِ عَلَىٰ سيدنا ومولاتا محمد<sup>نِ</sup> النبي الاحي وعلى واله واصحابِه واتباعِه وبلوك وسَلمِ