الايام الحسينية

تاليف عالم رباني شخ جعفر شوستري

مترجم علامه *محد*ض جغری

Presented by Ziaraat.Com

## جمله حقوق بحق اداره محفوظ

| كثاب       | : | الايام الحسينيه            |
|------------|---|----------------------------|
| تاليف      |   | عالم ربانى شيخ جعفر شوسترى |
| مترجم      | : | محمد حسن جعفرى             |
| پروف ریڈنگ | : | شير محمد عابد مولائی       |
| الثاعت     | : | اگست 2018ء                 |
| تحداد      | : | 1100                       |
| ہدیہ       | : | روپے                       |

## Ziaraat.com Online Library

## Hydrabad Sindh

Phone: 03333589401 email: webmaster@ziaraat.com FB: facebook.com/ZiaraatDotCom



ٱلسَّلَامُ عَلَى الْحُسَائِر وَعَلَى عَلِيٌّ بْنَ الْحُسَائِر ۇغلى و ر وَعَلَى أضحاً

پیش لفظ

وسموالله الرحمن الرحيم

اِنْمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِيدِ الْعُلَمُوُّا طَ ''اللہ کے بندوں میں سے اس کا خوف صرف علماء ہی رکھتے ہیں'۔ (سورۂ فاطر: آیت ۲۸)

## 

اُصولِ کافی اور تفسیر نُورالنقلین میں مرقوم ہے کہ سلسلۂ ولایت کے چھٹے تاجدار آقا ومولا امام جعفر صادق عَالِيَلا) نے فرمايا: '' عالم وہ ہے جس کا قول اُس کے فعل کی تصدیق کرے اور جس کے قول اور فعل میں تصاد ہو، وہ عالم نہیں ہے'۔

عرض نانثر

بسهاللوالرمن الرجيه

جامع احاديث الشيعه اور متدرك الوسائل مي مرقوم ب كما قائد دوعالم، مولائ كريم رسول الله طشخط والدم فن فارشاد فرمايا: إِنَّ لِقَتْلِ الْحُسَيْنِ (مَايِنَةِ) حَرَّ ارَقَافِيْ قُلُوْبِ الْمُؤْمِنِيْنَ لَا تَهُدُ أَنَدًا () "ب شکا! شہادت حسین (علیہ الصلوة والسلام) سے مومنوں کے دلوں میں ایک ایس گرمی پیدا ہوگی، جو کبھی سرد ہونے والی نہیں ہوگی''۔ معزز قارئين! ب شک افر مان رسالت مآب سچ ہے کہ صد یاں گزرگئیں مگر مولاحسین اور آپ کے اصحاب واُولا د کی شہادت پر موننین کے دلوں میں جوحرارت پیدا ہوئی، اُس میں روز بدروز اضافه بوتا دکھائی دیتا ہے اور تاروزِ قیامت اضافہ ہوتا رہےگا، ان شاء اللہ ! ديکھے! إس کا سَنات میں ہزاروں لکھنے اور پڑھنے والے ثناءخوان اپنی اپنی ذمہ داریاں نبھانے کے بعداینے خالق حقیقی سے جاملے ہیں۔ نہ جانے کتنے عالم و فاضل علاء و محدث اورمؤرخین آئے جنھوں نے مظلوم کربلاً کی بے مثال قربانی پر اپنا اپنا نذرانۂ

مولا امام حسین عَالِنَلَا کی اس لازوال داستانِ شہادت اور حق پر ستی پر لاکھوں کتب منظرعام پر آئیں جن میں آقا ومولا مظلوم کی مظلومیت ، حق پر ستی ، شجاعت ، صبر اور دیانت داری پر مفصل تحریریں شامل ہیں۔

ان صاحبان تحریر اور عقیدت مندوں میں اپنے وقت کے فقیہ اور علوم آل محمد کے بہترین عالم علّامہ آقای شخ جعفر شوستری بھی شامل ہیں، جنھوں نے سیّدالشہد اء کی بارگاہ میں بطور عقیدت ایک کتاب 'الایام الحسینی' تالیف کی جس میں آپ نے واقعات کر بلا کے ساتھ ساتھ مقصد ِشہادت کو بیان کرتے ہوئے عالم انسانیت کو غور وفکر کی بھی دعوت دی ہے کہ اگر آپ امام عالی مقام ؓ سے سچی محبت رکھتے ہیں تو پھر ہم سب کو سینی کردار اور یزیدی کردار کو مدنظر رکھتے ہوئے زندگی گزار نا ہوگی اور نفسِ امارہ کی قید سے نجات پانا ہوگی۔

اے عاشقانِ امام !

ادارہ کی ہمیشہ سے کوشش رہی ہے کہ بزرگانِ دین کی تحریروں کو کتاب کی شکل دے کر عوام الناس کی خدمت میں پیش کیا جائے تا کہ وہ ان بزرگوں کی خوبصورت اور حق پر ہنی تحریروں سے درس حاصل کر سکیں۔ اسی مقصد کے پیش نظرہم نے اس نایاب کتاب''الایام الحسینی' کا انتخاب کیا

شیخ جعفر شوستر **ی کا تعار**ف

چند برس پہلے مجھے عالم ربانی شیخ جعفر شوستری کی شخصیت کاعلم ہوا اور اس کی وجہ ان کی مشہور کتاب' الخصائص الحسینیڈ'' بنی۔ سیر کتاب پڑھ کر مجھے ان کے ایمان کی بلندی اور عرفان کی پرواز کاعلم ہوا۔ میں اس کتاب کے متعلق سیر کہ سکتا ہوں کہ سیر کتاب ان پر اللہ تعالی کا خصوصی عطیہ ہے۔ اس کتاب کے مطالعہ سے ان کے جذبہ حسینیت اور سچی ایمانی حرارت کا اندازہ ہوتا ہے۔

بیہ کتاب اہل حق سے عقیدت پر مبنی ہے اور ان کی شخصیت کا تھر پور دفاع کرتی ہے۔اس کتاب کے مطالعہ سے انسان یوں محسوس کرتا ہے کہ گویا وہ کر بلا میں امام عالی مقام ؓ کے حضور کھڑا ہے۔

ایک عربی مکتبہ نے الخصائص الحسینیۂ کوشایان شان طریقہ سے شائع کرایا ہے۔ شیخ جعفر شوستری اعلیٰ اللّٰہ مقامہ کا تعلق ایران کے جنوب مغربی شہر'' شوستر'' سے ہے۔ شیخ مرحوم کی مادری زبان عربی تھی۔عربی کی طرح سے اضیس فارسی زبان پر تبھی عبور حاصل تھا۔

شیخ مرحوم کی اس کتاب کے مطالعہ کے بعد دل میں حسرت پیدا ہوئی کہ کاش واقعاتِ کر بلا کے متعلق ان کی کوئی دوسری کتاب بھی مل جائے جس سے واقعات عاشورہ آنکھوں کے سامنے آ سکیں۔

دل میں یہی حسرت تھی کہ اللہ کرے ان کی کوئی اور کتاب میسر آ جائے جس سے روح کی بالیدگی کا سامان پیدا ہو سکے اور عقیدتوں کو معراج مل سکے اور دوسری کتاب بھی'' خصائص حسینیہ''، جیسی ہو۔ چنانچ ابنی شوق کے ہاتھوں مجبور ہو کر میں کئی مہینے ان کی دوسری کتاب کی تلاش میں سرگرداں رہا تا کہ ان کی کتاب کے ذریعہ سے اسرار کر بلا سمجھنے میں مددمل سکے۔ آ خرکار''جویندہ یا بندہ'' کے مصداق اللہ تعالیٰ کا فضل ہوا اور 1412 ھے کے ماہ صفر میں، میں کتابوں کی تلاش میں ایک غیر معروف کتب خانہ پر گیا۔ وہ کتب خانہ ایک گلی میں واقع تھا اور مشہور کتب خانوں کی طرح اس میں کوئی چک دمک دکھائی نہیں دیتی تھی۔ وہاں میں نے سرسری نظروں سے کتابوں کو دیکھنا شروع کیا تو مجھے میرا گوہرِ مرادمل گیا اور یوں ''گودڑیوں میں لعل ہوتے ہیں'' کی ضرب المثل مجسم ہو کر میرے سامنے آئی۔

میں نے ایک کتاب کو دیکھا جس پر موٹے حروف میں ''مواعظ'' لکھا ہوا تھا اوراس کے پنچ باریک حروف میں ''مجالس الوعظ وللب کا وفی ایام عاشوراء'' لکھا ہوا تھا اور پنچ مؤلف کا نام شیخ جعفر شوستری لکھا ہوا تھا۔

پھر میں نے کتاب کی ورق گردانی شروع کی۔ یوں اس میں شیخ جعفر شوستری کی وہ مجالس لکھی ہوئی پائیں جو انھوں نے 1298 ھ میں عراق میں پڑھی تھیں۔ جبکہ ان کے ایک شاگرد نے وہ مجالس جمع کر کے شائع کرائی تھیں۔ اس طرح سے میرا گوہرِ مقصود مجھے ل گیا۔

شیخ جعفر شوستری کے حالات زندگی

بہت سے افراداپنے تھروں اور وطن کو چھوڑ کر عراق آتے ہیں اور یہاں آ کر ابنی علمی تشکی بجھاتے ہیں۔ دین خداوندی کے بی عُشّاق عراق میں پینچ کر ہر طرح کی بھوک پیاس کی زحمات برداشت کرتے ہیں اور منابع واصول کی مدد سے معرفت اسلامیہ کو حاصل کرتے ہیں۔ ایسے ہی ذہین افراد میں ایک جوان' دجعفر'' بھی تھے۔ وہ دین کی معرفت حاصل کرنے کے لیے عراق آئے جبکہ ان کا سینہ ایمان سے لبریز تھا اور ذہن میں معارف دین کی ترخپ موجزن تھی۔ ان کے سفر کا مقصد دین حق کے راستے کو علمی دلائل سے سجھنا تھا۔

<sup>در جعفر'، جنہیں بعد میں <sup>در شیخ</sup> جعفر'' کا نام دیا گیا ہے، ان کی پیدائش 1230 ھ میں ان کآ بائی شہر' شوستری'' میں ہوئی۔ اس شہر کو عربی زبان میں '' شتر'' کہا جاتا ہے۔ اس شہر میں شاہیر علماء نے آئک صیں کھولی ہیں اور اس شہر کا افتخار ہی ہے کہ شیخ مرتضٰی انصاری کا تعلق بھی اسی شہر ہے ہے۔ شیخ جعفر اپنے والد مرحوم شیخ حسین الواعظ کے ہمراہ عراق آئے۔ انھوں نے بغداد کے دریا کی پل کے قریب کا ظمین شہر کے علمی مدرسہ میں داخلہ لیا۔ جبکہ اس زمانہ میں نجف اشرف کے حوزہ کے بعد کا ظمین کے اس مدرسہ کو شہرت حاصل تھی۔ وعظ وتبلیخ کا سلسلہ قدیم الایا م سے جاری تھا۔ تہ جہ راحالی کا نام نامی شیخ علی بن حسین ختبا رتھا اور آپ اپنے زمانہ کے مشہور صالح اور انتہائی عبادت گرار انسان تھے۔</sup>

پہلے فرزند کا نام مُلّا مقصود علی (المتوفی 1136 ھ) تھا۔ ان کے دوسر نے فرزند کا نام مُلّا محمہ (المتوفی 1141 ھ) تھا۔ وہ اپنے دور میں حق گوئی میں اپنی مثال آپ تھے۔ انھوں نے بہت سی کتابیں ککھی تھیں، جن میں ''مجمع النفاسی'' کو شہرت حاصل ہوئی۔

مُلَّا محمد نحِّار کے ایک بیٹے کا نام:''احمد'' تھا اور وہ شوستر چھوڑ کر''محلات'' چلے گئے تھے، اسی لیے ان کی اولا د''محلاتی'' کہلاتی ہے۔

ان کے ایک اور بیٹے کا نام مُلّا علی نتبار تھا۔ انھوں نے 1168 ھ میں وفات پائی۔ان کے چوتھے فرزند شیخ جعفر مرحوم کے والد تھے۔ وہ اپنے کردار اور سیرت میں یگانہ روز گارتصور کیے جاتے تھے۔ انھوں نے پچھ کتابیں بھی لکھی تھیں۔ ان میں سورہُ یوسف کی تفسیر بھی شامل تھی۔

چنانچہ! ایسے ہی عالم وفاضل کے فرزند نے عراق کے شہر کاظمیہ میں تعلیم دین کا آغاز کیا۔ مبادیات کے بعد شیخ جعفر نے علمی اضافہ کے لیے نجف اشرف کا رُخ کیا۔ نجف اشرف کاعلمی حوزہ مذہب اہل ہیت کا قدیم ترین حوزہ ہے۔ اس کی بنیاد شیخ محمہ بن حسن طوی (الہتو فی 460ھ) نے رکھی۔

تاریخ بیان کرتی ہے کہ جب بغداد میں فرقہ پرتی کو عروج حاصل ہوا تو متعصب افراد نے شیخ طوی کے گھر اور ان کی لائبر یری کو نذر آتش کر دیا۔ اس واقعہ سے دلبر داشتہ ہو کر شیخ طوسی نے بغداد کو چھوڑ دیا اور نجف اشرف میں امیر المونین کے جوار میں گھر بنایا اور وہیں حوزہ علمیہ کی بنیا درکھی۔ اللہ کی نصرت اور امیر المونین کی برکت سے بیر حوزہ علمیہ آج بھی پوری آب و تاب سے چل رہا ہے اور

پھر 1246 ھ میں عراق میں وہا پھیلی تو شیخ جعفر نے پچھ عرصہ کے لیے عراق کو چھوڑ دیا اور اپنے وطن شوستر واپس آئے۔ جب وہا ختم ہو گئی تو آپ دوبارہ نجف اشرف آئے۔ بعدازاں علمی پیاس بجھانے کے بعد 1255 ھ کو آپ شوستر واپس آئے۔ اس وقت آپ کی عمر پچپیں برس کی تھی اور اس عمر میں آپ اجتہا د کی ڈگری حاصل کر چکے تھے۔

اہل شوستر نے آپ کا بھر پور استقبال کیا۔ آپ نے وہاں فناولی دینا شروع کیے اور لوگوں کی دینی ضروریات پوری کیں۔ پھر آپ نے ایک حسینی تعمیر کرایا جہاں آپ عوام الناس کو رشد و ہدایت کیا کرتے تھے اور نماز جماعت کے فرائض انجام دیتے تھے۔

اللہ تعالی نے شیخ کو مواعظ کا مؤثر انداز عطا فر مایا تھا۔ آپ کے مواعظ دل کی گہرائی سے نگلتے اورلوگوں کے دلوں میں اتر جاتے تھے۔ شوستر میں آپ نے ''منہج الرشاد'' کے نام سے اپنا فقہی رسالہ بھی تالیف کیا۔ اس رسالہ کی خوبی پیتھی کہ اس میں اختصار سے اصول دین پربھی بحث کی گئی تھی۔ آپ کے اس رسالہ کو ایران میں خاصی پذیرائی حاصل ہوئی اور شیخ ضیاء عراق اور شیخ عبدالکریم حائری نے بھی اس رسالہ کی توثیق کی۔ آپ نے شوستر میں ایک طویل عرصہ تک قیام کیا، پھر آپ نے ناراض ہو کر شوستر کوخیر باد کہا۔ اس کا سبب بیہ ہوا کہ ناصرالدین قاجار کے گورنر حشمت الدولہ نے ایک شخص کی حق تلفی کی اور وہ شخص انصاف طلب کرنے کے لیے شیخ کے پاس ان کے قائم کردہ حسینیہ میں آیا۔ جب شوستر کے گورنر کو بیہ معلوم ہوا کہ اس کے مخالف نے شیخ جعفر شوستر می کے حسینیہ میں پناہ لےرکھی ہےتو اس نے پولیس کوتکم دیا کہ مذکورہ څخص کو زبرد یتی حسینیہ سے کھپنج کر باہرلائیں۔ پولیس نے اس کے حکم کی تعمیل کی جس پر شیخ جعفر شوستر ی کو سخت غصہ آیا۔ آپ نے حسینیہ بند کرنے کا حکم دیا اور اس کے ساتھ ہی آپ نے شوستر شہر کو چھوڑ دیا۔ شوستر کے حاصم نے انتہائی کوشش کی کہ کسی طرح سے شیخ کو راضی کیا جائے تا که وہ شوستر کو نہ چھوڑیں کیکن آپ نے کسی کی پرواہ نہ کی اور آپ نجف اشرف آ گئے۔ آپ کی نجف اشرف واپسی 1287 ھ یا 1291 ھ میں ہوئی۔ نجف اشرف پنچ کر آپ نے وعظ و تدریس کا سلسلہ شروع کیا اور آپ کی شہرت دور دراز علاقوں تک پھیل گئی۔ چنانچہ آپ کے مواعظ میں اس وقت کے مشہور علماء شریک ہوتے تھے۔ پھر 1302ھ میں اپنی وفات سے بچھ عرصہ قبل آپ مولا اما ملی رضاعًا لیظ کی زیارت کے قصد سے نجف اشرف سے ایران تشریف لائے۔ ماہ رمضان کی آ مد آ مدتقی، اسی لیے آ ب کو مجبوراً تہران میں تھہرنا پڑا۔ اہلِ شہران کو آپ کی آمد کاعلم ہوا تو انھوں نے آپ کا پر تباک استقبال کیا۔ آب نے ملاعلی کنی کے ہاں اقامت اختیار کی اور مسجد "مروی" میں نماز پڑھانے لگے۔ اس وفت کے ایرانی شہنشاہ ناصرالدین قاچار کو جب آپ کی آمد کاعلم ہوا تو

اس وقت تہران کی سب سے بڑی مسجد جے <sup>22</sup> مسجد سپہ سالار'' کہا جاتا ہے وہ تیار ہو چکی تھی۔ بادشاہ نے آپ سے درخواست کی کہ آپ آئیں اور اس مسجد میں نماز پڑھا ئیں۔ چنانچہ مسجد سپہ سالار میں جماعت کی ابتداء آپ نے ہی کی اور آپ نے وہاں دینی دروس کا سلسلہ شروع کیا تولوگ جوق در جوق مسجد میں آنے لگے۔ شاہدین احوال کا بیان ہے کہ بیک وقت آپ کی اقتداء میں چالیس ہزار افراد نماز پڑھتے تھے۔ نماز کے بعد آپ درس دیتے تھے اور عوام الناس کو مغرب پسندی سے بچنے کی

1302 ھاکا ماہ شوال شروع ہوا تو آپ نے خراسان کا سفر شروع کیا اور مشہد مقدس پہنچ کر آپ بیار ہو گئے لیکن بیاری کے باوجود آپ نے نماز جماعت کرائی اور نماز کے بعد وعظ ونصیحت کے فرائض انجام دیے تھے۔

مولا اما معلی رضاعًالیظ کی زیارت سے مشرف ہونے کے بعد آپ نے تہران کے راستے عراق کا سفر کیا۔ جب آپ تہران پنچ تو با دشاہ ایران نے آپ سے درخواست کی کہ آپ تہران میں مستقل قیام فرما تیں لیکن آپ نے جواب میں فرمایا: '' بیہ میری زندگی کے آخری ایام ہیں۔ میں چاہتا ہوں کہ اس خاکسار کاجسم مولائے کا نکات کے جوار میں دفن ہو'۔

بادشاه نے آب سے سفر مشہد کے متعلق دریافت کیا تو آب نے کہا: ''میں ذاتی طور پر چاہتا ہوں کہ مشہد کا سفراس انداز سے کروں جس طرح عربی بدونجف و کربلاکا سفر کرتے ہیں۔ وہ سینکڑوں میلوں کا سفر پیدل طے کر کے کربلا پہنچتے ہیں۔جبکہ میری بھی خواہش یہی ہے کہ میں بھی اسی طرح مشہد جاؤں کیکن میری یپاری مجھےاس بات کی اجازت نہیں دیتی''۔ شیخ جعفر شوستری نے فرمایا: ایک دیہاتی عرب دور دراز سے پیدل سفر کر کے امیرالمونین کے حرم مطہر میں آیا اور اس نے بڑی عقیدت سے حرض کیا: '' یا امیر المونین ! میں نے صحراؤں اور دریا وَں کا طویل سفر کیا ہے اور آ پ<sup>®</sup> کے پاس آیا ہوں۔ اس دنیا میں تو میں نے آپ کو تلاش کر لیا ہے البتہ بید معلوم نہیں ہے کہ قیامت کے دن آ ب کہاں ہوں گے اور میں وہاں آ ب سے کیے ملاقات کروں گا۔ آ یا سے میری بس اتن سی درخواست ہے کہ جیسے میں نے دُنیا میں آ یا کو تلاش کیا ہے قیامت کے دن آ ب بھی اس گنا ہگار کو اسی طرح تلاش کرنا اور آخرت کے مصائب وآلام سے نجات دلانا''۔ تهران داپسی پراعیانِ سلطنت کی طرف سے آپ کو بیش قیمت تحا ئف پیش کیے گئے لیکن آپ نے کسی کا بھی ہدیہ قبول نہ کیا۔ شاہِ ایران کی بہن نے آپ کی خدمت میں قیمتی قالین اور سجدہ گاہ جمیحی نیز اس کے ساتھ سونے کے چند پیا لے بھی بھیج لیکن آپ نے سجدہ گاہ رکھ لی اور باقی تحائف داپس کر دیئے۔ تہران واپسی پر اگر جہ آپ بیار تھ لیکن اس کے باوجود آپ نے وعظ ونسیحت کے سلسلہ کو جاری رکھا۔ آپ نے بید خطابات محرم کے پہلے اور دوسر ے عشرے میں

Presented by Ziaraat.Com

ہو چکا ہے اور زمین کے پہاڑ اپنے مقام سے ہٹ گئے ہیں'۔ شیخ کے جسد خاکی کو نجف اشرف لایا گیا، جہاں علاء اور عوام نے آپ کے جنازہ کی مشابعت کا شرف حاصل کیا۔ آپ کو امیر المونین ٹے حرم مطہر'' تکیہ بکتا شیہ' کے پاس پہلے حجرہ میں دائیں طرف دفن کیا گیا۔

شيخ کی شخصیت کے مختلف پہلو

شیخ جعفر شوستری (رضوان الله تعالی علیه) کی ذات میں الله تعالیٰ نے متعدد پہلو جع کیے تھے۔ آپ اعلیٰ درجہ کے مدرس تھے۔ بہت سے طلاب نے آپ سے کسب فیض کیا تھا۔ آپ کے تلامذہ میں میرزا محمد ہمدانی، سید عبدالصمد الجزائری، شیخ علی بن شیخ رضا کا شف الغطاء، میرزا ابراہیم اور ملا احمد شامل تھے۔ بید دونوں حضرات مُلَّا محمد علی محلّاتی کے فرزند تھے۔

آپ اپنے دور کے مشہور مصلح تھے اور آپ عظیم الشان واعظ وخطیب تھے۔ آپ پورے مجمع پر چھا جاتے تھے۔ آپ دین میں نہایت مضبوط څخص تھے اور شعائر دینی کی تعظیم میں اپنی مثال آپ تھے۔ متعلمہ سریہ ہیں ہیں مثال آپ متعلمہ سریہ ہیں:

آپ نے بہت سے علماء م<sup>تعل</sup>مین کی تربیت کی تھی۔ آپ بہترین مؤلف اور مصنف تھے۔ آپ کی تالیفات آپ کے علم کی گہرائی کو واضح کرتی ہیں۔

الغرض تمام تر اوصاف کے باوجود آپ اول و آخر حسین تھے۔ آپ کے عقل، قلب اور ضمیر پر کر بلا کا واقعہ مسلط تھا۔ شیخ جعفر شوستری کی زندگی پر اگر تفصیلی گفتگو کی جائے تو اس کے لیے ایک پوری کتاب کی ضرورت ہے جب کہ یہاں پر صرف چند پہلوفقل کیے جاتے ہیں۔

مردفقبه

شیخ جعفر شوستری نے میرزا محمہ ہمدانی کے اجازہ میں بہاکھا: ''میں انھیں وصیت کرتا ہوں۔ (اللہ اس کی توفیق میں اضافہ فرمائے) کہ وہ ہمیشہ احتیاط کے راہتے کو اپنا ئیں اور کبھی بھی فتولی جاری کرنے میں جلدبازی نہ کریں کیونکہ معاملہ انتہائی مشکل اور سنگین ہے۔فتو کی سے قبل مکمل جستجو اور شخفیق کریں اور قواعد وعمومات کو مدنظر رکھ کریہ فیصلہ کریں کہ ان کا فتو کی خدائی ذمہ دار یوں کو پورا کر سکتا ہے۔ الله تعالى نے ابنى مخلوقات ميں سے اشرف ترين مستى كے متعلق فرما يا ہے: وَلَوُ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْاَقَاوِيْلِ﴾ لَاخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَبِيْنِ أَنْ مُرَلَقَطَعْنَامِنْهُ الْوَتِيْنَ أَنْ (الحاقه: ٣٣ تا٣٧) "اگر ہمارارسول ہم پر اپنی طرف سے پچھ باتیں بنانے لگتو ہم اس کے دابنے ہاتھ کو پکڑ کراس کی رگ گردن کاٹ دیں گئ'۔ 🗘 تو ان کا جواب ہمیں ان کی کتاب '' کشف المجہ'' صفحہ 109 پر دکھائی دیتا ہے۔انھوں نے اپنے فرزند کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: ''میرے شیوخ کی خواہش تھی کہ مَیں بھی باقی علاء کی طرح سے مسندافتا پر بیٹھ کر

فتادیٰ جاری کروں۔ تو مَیں نے قرآ ن حکیم میں بیہ پڑھا کہ اللّٰہ نے حضرت محمد طشخا پالَ<sup>و</sup> آ یے فرمایا: وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيْلَ الْأَخَذْنَا مِنْهُ

بِٱلْيَبِيْنِ أَهُ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِيْنَ أَ فَمَا مِنْكُمْ مِّن أَحَدِعَنْهُ جِزِيْنَ@ (الحاقه: ٣٣ تا٢٧) "اگر ہمارا رسول ہم پر اپنی طرف سے پچھ باتیں بنانے لگتے تو ہم إن كے دائے ہاتھ كو پكر كر إس كى رك كردن كات ديت تو تم میں سے کوئی مجھےان سے روک نہ سکتا''۔ اس آیت سے مجھے معلوم ہو گیا کہ جب اللہ تعالٰی نے اپنے پیارے حبیب کو یہ احازت نہیں دی تھی کہ وہ اپنی طرف سے بچھ کہیں تو میں میدان فتو کی میں قدم رکھنے سے ڈرگیا کہ کہیں میں اپنی طرف سے کسی جملہ کا اضافہ نہ کر بیٹھوں ..... عظيم واعظ جاج ملاعلی خیامانی ککھتے ہیں: ''میرے استاد معظم حاج میرزا اسد اللہ مجتہد تبریزی نے بیان کیا کہ پیخ جعفر شوستری کے مواعظ میں اللہ تعالٰی نے بڑا اثر رکھا تھا۔ آپ کے مواعظ میں عوام الناس کے علاوہ علماء و مجتهدین تک موجود ہوتے تھے۔ جب آب وعظ کرتے تو سامعین کے گربہ و بکا کی آ دازیں بلند ہو جاتی تھیں اور یوں محسوّں ہوتا تھا کہ دہ مجلس وعظ کی بجائے امام مظلوم کی مجلس عزاء میں بیٹھے ہوئے ہوں''۔ ایک مرتبہ جلس وعظ میں انھوں نے سورۂ یسین کی بیرًا یت تلاوت کی:

وَامْتَازُوا الْيَوْمَرَايُّهَا الْمُجْرِمُوْنَ@ (آيت ٥٩)

''جرم کرنے والو! آج تم جدا ہوجاؤ''۔ شیخ نے اس آیت کواتنے پر در دلہجہ میں پڑ ھا کہ سننے والوں کی چیخیں بلند ہو گئیں۔ شیخ مرحوم کے یوتے شیخ محمد تقی شوستری فرماتے ہیں کہ مَیں نے اپنے والد شیخ محمد کاظم بن محمد علی بن جعفر شوستری سے سنا: " کاظمیہ، کربلا اور نجف اشرف میں جب شیخ نے خطاب کرنا ہوتا تھا تو خلافت عثانیہ کے بڑے بڑے عہد یداران مجالس میں شريك ہوتے تھے اور جب شيخ قرآن كريم كى آيات تلاوت کرتے تھے تو وہ گریہ و بُکا میں مصروف ہوجاتے تھے اور کہتے تھے کہ ہمیں یوں لگتا ہے کہ ہم نے بیر آیات پہلے کبھی سی نہیں تھیں اور بیرآیات جبریل امین ؓ ابھی لائے ہیں۔ میرے والد کا بیان ہے کہ مجھ سے علاؤ الدولہ قاچاری نے بیان کیا کہ میں نے شیخ کی وہ مجالس سنیں جو انھوں نے زندگی کے آخری ایام میں پڑھی تھیں تو مَیں نے دیکھا کہ دوران مجلس ان کی آئکھوں سے اشکوں کا سیلاب رواں تھا''۔ متقى انسان شیخ مرحوم کے ایک عالم دین یوتے سے بیردایت نقل ہوئی ہے کہ جب شیخ مشہد مقدس کا سفر طے کر رہے تھے اور پروگرام کے مطابق انھوں نے راتے میں ایک دولت مند شخص کے ہاں دو پہر کا کھانا کھانا تھا تو میزبان سے کسی نے کہا کہ آپ کے پاس وہ جستی آنے والی ہے جس نے اپنی پوری زندگی میں کبھی حرام کا لقمہ نہیں

کھایا۔ میزبان کو اِس بات پر سخت تعجب لاحق ہوا اور کہنے لگا کہ اچھا آج ہم اس کا

مقد مہ میں اس کتاب پر گفتگو کی جائے گی۔ مرد حسین ظر (حسین ظل پر وانہ) آپ کی پوری زندگی ذکر حسین طیس گزری اور ذکر حسین ٹی آپ کی سوچوں کا محور تھا۔ عنفوانِ شباب سے لے کر زندگی کے آخری کمحات تک آپ نے مظلوم طر بلا کی مظلومیت کو بیان کیا۔ اس کا با قاعدہ سلسلہ اس وقت شروع ہوا جب آپ حوزہ نجف اشرف سے اپنے شہر' شوست'' تشریف لائے۔ آپ اپنے حسینیہ میں روز انہ زیب منبر ہوتے اور قرآن مجید کی چند آیات تلاوت کر کے ان کا تر جمہ اور تفسیر بیان کرتے مقرور احد یہ معصومین علیم السلام سنا کر سامعین کے ایقان وایمان میں اضافہ فرماتے اور اپنی مجلس کا اختنام سیّدالشہد اءً کے مصائب پر کیا کرتے ہے۔

یہ آپ کی خطابت کے ابتدائی ایام تھے اور ابھی آپ فی البدیہہ تقریر کے قابل نہیں تھے۔ اسی لیے کتب تفسیر وحدیث کو سامنے رکھ کر ہی درس دیتے تھے اور مصائب سیّدالشہد اءً کے لیے واعظ کاشفی کی کتاب روضۃ الشہد اءً سے استفادہ کرتے تھے۔

ایام عزاء اور ماہ رمضان میں آپ کو خاص دِقت کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ ان کے اچھے خطیب ہونے کی داستان کو محدث میرز احسین نوری نے اپنی کتاب دارالسلام میں خودان کی زبانی یوں بیان کیا ہے:

> "جب میں نے نجف اشرف کے حوزہ علمیہ سے علوم کی پھیل کی اور اپنے وطن شوستر واپس آیا تو میں روز اند منبر پر بیٹھ کر درس دیتا تھا۔ میں تفسیر صافی سے قرآن کریم کا درس دیتا تھا اور ملاحسین واعظ کاشفی کی کتاب روضة الشہداء سے مصائب آل محمد پڑھ کر حاضرین کو سنایا کرتا تھا۔

ماہ محرم قریب آیا تو میں نے دل میں سوچا کہ میں کب تک کتاب کھول کر دینی مطالب اور حسینی مصائب پڑھتا رہوں گا اور میں کب فی البدیہہ خطاب کروں گا؟۔ میں نے اس مسلہ پر جتنا بھی سوچا تو میرے ذہن میں کوئی تر کیب نہ آئی۔ آخرکار میں اچھا خطیب بننے سے مایوس ہو گیا۔ پھر اچا تک اللہ کا فضل ہوا اورسیّدالشہد اءً کی عنایت شاملِ حال ہوئی۔ میں ایک رات سویا تو میں نے خواب میں دیکھا کہ میں کربلا میں موجود ہوں جہاں امام حسین عَلیدًا کے خیام لگے ہوئے ہیں اور ان کے سامنے یزیدی فوج کے بھی خیمے لگے ہوئے ہیں۔ میں حضرت سیّد الشہد اء کے خیمہ میں داخل ہوا اور مَیں نے سلام کیا۔ آب فی مجھ اپنے پاس بھایا اور آپ نے حبیب بن مظاہر ؓ سے فرمایا: '' بی شخص (میری طرف اشارہ کر کے) ہمارا مہمان ہے۔ اس وقت ہمارے پاس یانی موجود نہیں ہے لیکن اس وقت ہمارے یاس آٹا اور تھی موجود ہے۔ تم اٹھو اور اس کا کھانا تیار کر کے مہمان کے سامنے پیش کرؤ'۔ حضرت حبیب ایٹھے اور انھوں نے تحکم امام کی تعمیل کی اور روٹی پکا کر میرے سامنے رکھی۔ روٹی کے ساتھ چچ بھی موجود تھا۔ مَیں نے اس روٹی سے چند لقمے کھائے ...... پھر میری آ نکھ کھل گئی۔ اس خواب کے بعد مجھ پر دقائق ولطائف اور مصائب کے ایسے نکات کھل گئے جو کہ پہلے کسی پرنہیں کھلے تھے'۔ پھر جب ماہ رمضان شروع ہوا تو میں مکمل خطیب بن چکا تھا۔ حضرت سیّد الشہد اء ہے متعلق شیخ پر جن نکات کا اِلقا ہوا آپ نے اضیں خصائص حسینیہ کے نام سے جمع کیا اور یوں'' الخصائص الحسینیہ'' نامی کتاب منظرعام پر آئی۔

یہ کتاب اپنے موضوع کے اعتبار سے منفر دکتاب ہے۔ شیخ مرحوم جہاں کہیں وعظ ونصیحت فرماتے تو آخر میں حضرت سیّد الشہد اء کا تذکرہ ضرور کرتے تھے۔ خواہ اشارہ کے رنگ میں ہو یا تفصیلی رنگ میں ہو۔

جب آپ وعظ کرتے تو آپ کے پچھ شاگرد منبر کے پاس بیٹھ کر آپ کے مواعظ کولکھا کرتے تھے۔ ان مسودات سے دو کتابیں مرتب ہوئیں۔ ان میں سے ایک بڑی کتاب ہے اور اس کا نام'' فوائد المشاہد'' ہے اور دوسری کتاب چھوٹی ہے جو اس دفت آپ کے ہاتھوں میں موجود ہے۔

كتاب لمذاكا تعارف

اس کتاب میں اختصار کو مدنظر رکھا گیا ہے اور اس اختصار کے باوجود اس میں ایسے اشارات موجو دہیں جو اسے باقی کتابوں سے ممتاز کرتے ہیں کیونکہ: کتاب ہذا کے مضامین مجالس منبر کی طرح سے ایک فقیہ اور کر بلا کی تاریخ کو جانے والے عالم کی زبان سے ادا ہوئے ہیں۔ اس میں روایات کی پختگی اور وثاقت کا خصوصی خیال رکھا گیا ہے اور اس میں ایسی روایات ہیں جو کہ بُکا وگر سے لیے مدومعاون ہیں۔

اس کتاب کے خطبات ایک ماہر خطیب کے بیان کردہ ہیں جو کہ انسانی جذبات اور تخیلات سے بخو بی آگاہ ہے۔ان کے خطبات میں اتنا اثر ہے کہ انسان بیہ خواہش کرنے لگتا ہے کہ وہ بھی سیّدالشہد اءً کے نقش قدم کی پیروکی کرے اور اپنے لیے نجات کا سامان حاصل کرے۔ آپ کے بیان کردہ مصائب میں ایک روحانی گہرائی پائی جاتی ہے۔ آپ مصائب کربلا کے ذریعہ سے سامعین کے اندر باطنی صفائی اور روحی تہذیب کو پیدا کرنے کے خواہش مند دکھائی دیتے ہیں۔

آپ کے انداز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے سامعین میں علماء، خطباء اور علوم دینیہ کے طُلاب موجود ہوتے تھے۔ اس لیے آپ اشارہ کو ہی کافی سمجھتے تھے۔ تفصیلی واقعات سے گریز کرتے تھے کیونکہ آپ جانتے تھے سامعین ان واقعات کی تفصیلات سے پہلے ہی آگاہ ہیں۔ اسی لیے آپ اکثر میہ کہا کرتے تھے کہ'' مصادر کی طرف رجوع فرما نیں'۔

آپ وا قعات میں درد پیدا کرنے کے فن سے بخو بی آگاہ تھے۔ اس کے لیے کتاب ہٰذا کی ساتو یں مجلس کو ملاحظہ فر مائٹیں جس میں انھوں نے حضرت علی عَالِتَلَا ادر حضرت قاسم عَالِتَلَا کی شادی کا مواز نہ کیا ہے۔

آپ کا انداز بیان ایسا ہے کہ واقعہ تصویری رنگ اختیار کر لیتا ہے۔ ایسے مواقع پر آپ فن کی بلندیوں پر دکھائی دیتے ہیں۔ اس کی مثال ملاحظہ فرما عیں: اس وقت اگر چہ فضاء قتل حسین کی وجہ سے تاریک ہو چکی تھی لیکن اس تاریک میں آپ کو چار چیزیں بخو بی دکھائی دیں گی کیونکہ وہ چیزیں نورانی ہیں۔ ان میں سے دو چیزیں آسان کی طرف جاتی ہوئی دکھائی دیں گی اور دو چیزیں آسان سے زمین پر اترتی ہوئی دکھائی دیں گی۔

جب آپ غور سے آسان کی طرف دیکھیں گے تو آپ کو ایک نور دکھائی دے گا اور جب آپ گہری نظر سے دیکھیں گے تو آپ دیکھیں گے کہ جبریل امین آسان سے اتر رہے ہیں اور وہ اللہ کا ایک مخصوص پیغام امام حسین عَلیْنَلْا کو پہنچانا چاہتے ہیں۔ بھر جب آپ دوبارہ دیکھیں گے تو آپ کو رسول اکرم "آسمان سے اترتے ہوئے دکھائی دیں گے۔ آپ کا عمامہ اترا ہوا ہے اور سرمبارک اور ریش اطہر پر خاک ہے۔ اب زمین سے آسمان کی جانب جانے والی دواشیاء پر نظر کریں تو پہلی نظر میں آپ دیکھیں گے کہ ایک فرشتہ ایک شیشی اٹھا کر آسمان کی جانب پرواز کر رہا ہے۔ وہ شیشی زمرد کی ہے اور اس میں ایک چیز ہے۔ جب آپ پوری توجہ سے شیشی کو دیکھیں گو اس میں آپ کو ایک چیز دکھائی دے گی پھر جب آپ اس چیز کو پوری تو جہ سے دیکھیں گے تو وہ چیز حسین کا خونِ ناحق ہے، جے فرشتہ شیشی میں بند کر کے آسمان کی طرف لے جارہا ہے۔

اس کے بعد آپ پھر نظر دوڑا نئیں گے تو آپ کو ایک نورانی چیز دکھائی دے گی لیکن میہ زمین سے زیادہ بلندی پر نہیں ہے۔ اسے غور سے دیکھیں۔ میہ مولا حسین کا سرا قدس ہے جو کہ نوک نیزہ پر سوار ہے'۔

اس کتاب کی مجالس کے مطالعہ سے انسان میہ اندازہ کر سکتا ہے کہ تیرہویں صدی میں مجالس کا رنگ ڈھنگ کیا تھا۔

اگر کوئی محقق مجالس حسینیؓ کے انداز کو تلاش کرنا چاہتو یہ کتاب اس کے لیے انتہائی مفید ثابت ہو سکتی ہے اور یوں''منبر حسینیؓ کی تاریخ'' مرتب کرنے میں آ سانی ہو سکتی ہے۔

شیخ مرحوم اینی ہر مجلس کا آغاز اللہ تعالیٰ کی حمد و شناءاور رسولِ اکرمؓ پر درود سے کیا کرتے تھے۔ آپ کی مجالس کے کلمات کو پڑھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ عقیدۂ توحید کے بلند تر اُفق پر فائز تھے، جس کے لیے کتاب لہٰذا اور''فوائد المشاہد'' کے خطبات ہی کافی ہیں۔

عام طور پر بیہ تاثر پایا جاتا ہے کہ اشعار کے بغیر مصائب میں رنگینی اور چاشی

پیدانہیں ہوتی جیسا کہ عصر حاضر کے خطیب ہمیشہ اُشعار کی مدد سے مصائب میں رنگ پیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں لیکن شیخ مرحوم اپنی مجالس میں رنگ مصائب پیدا کرنے کے لیے اشعار کا سہارانہیں لیتے تھے۔ وہ جوبھی مصائب پڑھتے ، وہ ان کے دل کی گہرائیوں سے نکلتا تھا اور سیدھا سامعین کے دلوں میں اُتر جاتا تھا۔ شیخ جعفر شوستری مسلمانوں کی موجودہ حالت دیکھ کرکڑ ھا کرتے تھے اور وہ چاہتے تھے کہ مسلمان توبہ کر کے اللہ کی بارگاہ میں جھک جائیں اور مغرب کی اندھی تقلید سے پر ہیز کریں۔ای لیےان کی تقاریر میں پچھ تندو تیز جملے بھی دکھائی دیتے ہیں۔ شیخ دیکھ رہے تھے کہ مسلمانوں کے بڑے شہروں میں مغربی ثقافت ترقی کر رہی ہے اور مسلم نوجوان اہلِ یورپ کی تقلید کرر ہے ہیں۔ اسی لیے وہ جوانوں کو بچانے کے لیے بھر یورکوششیں کیا کرتے تھے۔ قارئین سے التماش ہے کہ وہ اس کتاب کو سرسری نظر سے نہ پڑھیں بلکہ معانی کے صحیح ادراک کے لیے دل کے ساتھ جذبات اور تخیل کے ساتھ تصویر کو شامل کریں تو اس طرح سے کتاب کاضچیج مطالعہ ہو سکے گا۔ آ خرمیں چند باتوں کا واضح کرنا ضروری ہے۔ ہم نے کتاب کا نام تبدیل کیا ہے کیونکہ اس کا پرانا نام''المواعظ' تھا۔ پر 1 نام کتاب کے مضامین پر دلالت نہیں کرتا تھا۔ ویسے بھی بیہ نام شوستری مرحوم نے نہیں رکھا تھا۔ اس کتاب میں''ایام حسینیہ'' پر گفتگو کی گئی ہے لہذاہم نے اس کا نام''الایام الاحسینیڈ'' رکھا ہے۔ بعض مقامات پرہم نے اپنی طرف سے چندالفاظ کا اضافہ کیا ہے جسے ہم نے بریکٹ کے ذریعہ سے ظاہر کیا ہے۔

بعض مقامات پر ہم نے حاشیے لگائے ہیں لیکن ان حواشی کو صفحہ کے آخری .3

\_2

حصّہ میں لکھا ہے اور اس ذریعہ سے ہم نے مبہم اُمور کی وضاحت کی ہے۔ ہم نے طویل حواشی سے پر ہیز کیا ہے کیونکہ یہ کتاب مجالس کی کتاب ہے تحقیق کتاب نہیں ہے۔ تمہید کے منابع السيدمحسن الامين العالمي 1 اعمان الشيعه: 2\_ تذكره شوستر: السدعيدالله جزائري 3\_ تكمله آمل ال آمل: السدحسن الصدر ملاعلی خیابانی تبریزی 4 علمائے معاصرین: ميرزاحجيه بمداني <del>5</del>غيمة السع: 6- آ قائے بزرگ تہرانی'' ذریعہ' میں لکھتے ہیں کہ شیخ جعفر شوستری کی کتاب ·· خصائص حسینیہ' اپنے موضوع کے اعتبار سے بالکل اُچھوتی کتاب ہے، اس سے قبل اس انداز میں کوئی کتاب نہیں لکھی گئی۔



30

اللهم إنى امجيك ولاغاية لمجيك ولااحص ثناءً عليك انت كها اشذيت على نفسك توحدت بالعظمة والعلأء وتفردت بالجود والكبرياء تاهت في كبرياء هيبتك دقائق الادهام وانحسرت دون النظر اليك خطائف العباد الانام نحمدك على جزيل الانعام وشكرك علىجميل الاكرامر ونصلى ونسلم على نبيك نبى الرحمة وامام الآئمة المنتجب من طينة الكرمر وسلالة المجدالاقدم وعلىاهل بيته ينابيع الحكم وعصمر الاممر والسادة الاتقباء والقادة الاصفياء مادام الخضر أءعلى الغبرأء واستنارت الغبرأءمن الخضر أءاما بعد... ہمیں اپنی حالت کا جائز ہ لینا چاہیے۔ حاضرين محترم! آپ سب حضرات يهان تشريف فرما بين - ہم سب کوا پن حالت کا جائزہ لينا چاہیے۔ اگر آج کے دن آپ کا دل نرم ہے اور کسی سے پچھ سنے بغیر آپ پر گر بیر طاری ہے تو پھر آپ کومبارک ہو کیونکہ بدایمان کا رشتہ ہے۔

ہے اور کفر کے متفرق فرقے اسلام پر غالب آ رہے ہیں۔ آج اہل مغرب کی ثقافت اسلامی ثقافت پر غالب دکھائی دیتی ہے اور لوگ ان کے افکار اور خیالات کی طرف مائل ہیں اور اسلام لوگوں میں ضعیف ہو چکا ہے۔مغرب کے افکار اور خیالات خیر و برکت کا ذریعہ نہیں ہیں۔ جب سے بینظریات رائج ہوئے ہیں اس وقت سے مسلمان مغلوب اور مقہور ہو گتے ہیں۔

میں نے سنا ہے کہ آج سے 80 برس قبل ایک شخص رہتا تھا جو کہ آئکھوں سے نابینا تھا اور اس نے اہل مغرب کے دلائل کو چیلنج کیا تھا۔ اہل مغرب اس کے دلائل کا جواب دینے سے قاصر خصے۔

حاضرين محترم!

اہل ایران نے اس سے درخواست کی کہ آپ یہ اصول و قواعد ہمیں بھی سمجھائیں۔ اس نے کہا تھا کہ تمھارے اندر بھے اس کا ذوق شوق دکھائی نہیں دیتا لیکن یادر کھو! اگر تم نے اہل مغرب سے اپنے جوانوں کا دفاع نہ کیا تو تمھاری تلواریں گند ہو جائیں گی اور تمھارے اندر کوئی بھی مرد میدان باقی نہیں رہے گا۔ جی پاں!.....کل کلال ہمارے دین کا بھی یہی حشر ہونے والا ہے۔ ایک اور مصیبت ہمارے ہاں دین داری میں پائی جاتی ہے۔ اسی لیے احادیث میں یہ دُعاتلقین کی گئی ہے: اللّٰ کھر لَا تَجْعَلُ مُصِيْبَتِتِنَا فِنَ دِيْنِنَا میں یہ دُعاتلقین کی گئی ہے: میں محرز سامعین! معزز سامعین!

اب اگر تھوڑا ساغور کیا جائے تو ہمیں ازخود معلوم ہو جائے گا کہ ہمیں اس مصیبت کا بھی سامنا ہے اور ہم پر بیہ مصیبت بھی ٹوٹ چکی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہماری دعا سی قبول نہیں ہوتیں اور اس کی بھی کچھ وجو ہات ہیں ہم زبان سے تو بید دعو کی کرتے ہیں کہ ہم اللہ کے عبد ہیں اور ہم خاتم الانبیاء کی اُمت ہیں اور ہم آئمہ ہدلی " کے پیروکار ہیں۔

میں آ ب حضرات کو اللہ کا واسطہ دے کریہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ آپ کے پاس ايساكون سارابطر ب جوآب كوخدا ب مربوط كرتا ب؟ بتاية نال-آ ب کے پاس نبی اکرمؓ اور آئمہ ہدلی ؓ سے رابطے کا کیا سامان ہے؟ صرف افعال و اقوال اور حرکات وسکنات کے علاوہ آپ کے پاس اور چھ ہے؟؟ بہاورمصیبت ہے۔ ہمارے مصائب میں ایک مصیبت سیجھی ہے کہ ہمارے گنا ہوں نے ہم سے ر حمت کو منقطع کردیا ہے اور ہم سے زمین وآ سمان کی برکات چھین لی گئی ہیں۔ عزاداران امام مظلوم! ایک اور مصیبت آج کے تازہ دن کی ہے۔ بید صاحب المصیت ، کی مصیبت ہے۔امام حسین پراننے مصائب آئے کہ آپ کا لقب ہی ''صاحب المصیبة''بن گیا۔ آب کو معلوم ہونا جا ہے کہ بچھ عمومی صفات ایس ہیں جن کے مطلب میں وسعت یائی جاتی ہے لیکن وہ امام حسین عَالِتَلا سے مخصوص ہو چکی ہیں اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ جملہ مصائب امام عَالِنَا پر بدرجہ اتم نازل ہوئے تھے۔اس جہان میں''صاحب المصيبة'' آپ کے علاوہ اور کوئی نہیں ہے۔ الی صفات میں ایک صفت ''مظلوم' کی ہے۔ پیر لفظ امام کا نام بن چکا ہے۔

ایک صفات کی ایک تعقیق سطوم سل ہے۔ بید نقط امام کا نام بن چھ آپؓ کے علاوہ بیدنام کسی اور کے لیے استعال نہیں ہوتا۔ امام عَالِيَلاً سے ايک حديث ميں مروی ہے کہ آپؓ نے فرمايا:

''جو بہ چاہتا ہے کہ جنت اس کامسکن اور مادلی ہوتو اسے چاہیے که ''مظلوم'' کی زیارت کو نه چھوڑ بے''۔ رادی نے عرض کیا: مولاً ! مظلوم سے آ ب کی کیا مراد ہے؟ آ یا نے فرمایا:'' کیا توا سے ہیں پہچانتا؟'' وه حسينٌ ابن عليٌّ صاحب کرب و بلا ہيں۔ آ ی کے ناموں میں سے ایک نام دسمروب ' ہے۔ اور'' مکروب'' اسے کہا جاتا ہے جس کے دل پر مصائب کے پہاڑ ٹوٹے ہول ۔ بیصفت بھی صرف امام مظاینا کے ساتھ مخصوص ہے۔ آج کا دن آ ب کی مصیبت کا دن ہے امام مَالِيَلا کی مصیبت اور ہمارے دین کی مصیبت میں ایک طرح کی مشابہت ہی نہیں یائی جاتی بلکہ ان دونوں میں گہرا ارتباط بھی یایا جاتا ہے اور اس مصیبت کے ذریعہ سے ہم ان مصائب کو دور کر سکتے ہیں۔ ان دومصائب میں مشابہت کا پہلویہ ہے کہ امام حسین عَالِطًا کے مصائب میں یے کسی بھی مصیبت کو چھوٹی یا بڑی مصیبت نہیں کہا جا سکتا۔ امام حسین عَالِیْتَلا پر جو کچھ نازل ہوا وہ ایک مصیبت تھی۔ اس کے بعد جو مصائب ٹوٹے ان کی شدت میں اضافہ ہوتا گیا۔ دین میں ہماری مصیبت کا تعلق بھی اسی نوعیت سے ہے۔ مصائب کے سلسلہ پر نگاہ دوڑا نمیں تو ایک سے بڑھ کر ایک مصيبت نازل ہوئی تھی۔مثلاً موت بڑی مصيبت ہے۔ليکن قبر ميں داخل ہونا اورنگيرين کے سوالات اس سے بھی بڑی مصیبت ہے۔اور حشر ونشر اس سے بھی بڑی مصیبت ہے۔ پھراس کے بعد جو بھی مصیبت آتی جائے گی وہ پہلی مصیبت سے بڑی ہوگی۔ ''صاحب المصبية'' کے مصائب کا بھی یہی حال ہے۔اگر میں بیہ کہنا چاہوں

غور سے سنائے! رسول اکرم طشیط دارج اینے اس فرزند سے بے حد محبت کرتے تھے اور ان کا احترام کرتے تھے۔ رسولِ اکرم طشیط، اکت<sup>ین</sup> کو اپنے اس فرزند سے اتن محبت تھی کہ جس کا اندازہ

لگانے سے انسانی عقل قاصر ہے۔ لگانے سے انسانی عقل قاصر ہے۔

نبی اکرم طلیحظ پواکوشتم کا درجہ محبت دیکھنا ہوتو پھر مسجد نبوگ پر نگاہ دوڑا تمیں۔ آپ دیکھیں گے کہ اللہ کے رسولؓ خطبہ میں مصروف ہیں۔ اس وقت امام حسین عَلالِکُلُّ کم سن بنچ ہیں اور وہ مسجد میں داخل ہوتے ہیں۔ ان کی قمیض ان کے پاؤں سے الجحق ہے اور حسینؓ فرش مسجد پر گر جاتے ہیں۔ آنحضرتؓ اپنی جلالت و وقار کے باوجوداپنے خطبہ کوختم کر دیتے ہیں اور منبر چھوڑ کر پنچ اُتر آتے ہیں اور آ کر گرے ہوئے حسینؓ کو اٹھاتے ہیں۔

کچھ حاضرین بیردیکھ کر حیران و پریثان ہو گئے اور آپس میں کہنے لگے کہ بیر کیسی محبت ہے؟ حاضرین میں سے ایک نے کہا: یارسولؓ اللہ! بچوں سے اتن محبت ہم نے آج تک نہیں دیکھی۔

رسول اکرم طلط طرار آرم طلط علی (آرم طلط طرار آرم طلط علی (آرم طلط علی (آرم طلط علی (آرم طلط علی (آرم الله نے مجھے اس کی محبت کا تکلم دیا ہے'۔ الغرض! نبی اکرم طلط علی (آرم نے کئی طریقوں سے حسین ٹ کاغم منایا۔ غم منانے کا سلسلہ امام علی تکل کی ولادت کے دن سے شروع ہوا اور آ محضرت ت کی حیات مبار کہ کے آخری انفاس تک جاری رہا۔ ولادت حسین ٹے وقت آ پ حجرہ میں موجود تھے۔ جب امام کی ولادت ہوگئی تو آپ نے فرمایا: میر افرزند میر بے پاس لاؤ۔ اساء بنت عميس نے عرض کيا: انجل تک ہم نے اسے پاک نہيں کيا۔ آپؓ نے فرمايا: '' کيا تو اُسے پاک کر ے گی؟ اللّٰہ نے اسے طاہر بنايا ہے۔ بی بیؓ نے امام کوایک اُونی کپڑے میں لپيٹا اور آخضرتؓ کے پاس لے آئيں۔ نبی اکرم طلط طرواکہ آئی کی آپؓ پر پہلی نظر پڑی تو فرمایا: ''ابوعبداللّٰہ! میرے لیے تیرا صدمہ پخت گراں ہے'۔

نبی اکرم طنطح طیر آلد کو آخری محکم نے امام حسین عَالِیَتلا کی آخری مجلس عزا اس وقت منعقد کی تقلی جب آپ کی زندگی کا چراغ گل ہور ہا تھا۔

عزادارو!

اس وقت امام حسین مَالِنَا رسولِ اکرم طلط میدار کم الط مید پر بیٹھ ہوئے تھے۔ رسولِ اکرم طلط میدار کی جنین مبارک سے پسینہ کے قطرات آپ کے چہرے پر گر رہے تھے اور آپ کی نگاہیں عالم بقا پر تھیں۔ میں نہیں جانتا کہ آپ کے دل میں کیا خیال پیدا ہوا کہ آپ کے منہ سے بے ساختہ سے جملہ نگا:

> ''یزید کا مَیں نے کیا بگاڑا ہے۔میرا یزید سے کیا واسطہ ہے؟ خدایا! یزید پرلعنت فرما''۔

اختصار کے وقت، نزع کے عالم میں، دنیا سے زخصتی کے وقت بھی آ تحضرت نے خم<sup>حسی</sup>ن منا ہا۔

آ بیئے دیکھیں کہ آنخصرت نے اپنی وفات کے بعد غم حسین <sup>ع</sup>لب منایا تھا؟ آنحضرت نے عاشورہ کے دن غ<sub>م </sub>حسین منایا۔

میں یہاں اختصار سے کام لوں گا۔ رسولِ خدا تبھی تو آپؓ کی پیشانی چو متے تھے اور روتے تھے اور تبھی آپؓ کے ہونٹوں اور منہ کو چو متے تھے اور روتے تھے اور تبھی آپ کی گردن کا بوسے لے کر

Pres

کے بوسے اس لیے لیے تھے کہ شہادت کے وقت آ ب کی پیشانی گرم زمین پرتھی۔ آ نحضرت ؓ اپنے فرزند کے ہونٹوں اور منہ کے بار بار بو سے لیتے تھے۔ عزادارو!

مؤرخین بیان کرتے ہیں کہ بچپن میں جب امام حسین مَالِطَلام مدینہ کی گلیوں میں بچوں کے ساتھ کھیل رہے ہوتے تھے اور نبی اکرم کا وہاں سے گزر ہوتا تو آپ سید صحسین کی طرف آتے تھے۔ادھر حسین جھی دائیں ہوجاتے تھے اور کبھی بائیں چلے جاتے تھے۔ایک طرح کی آنکھ چُولی کھیلتے تھے۔ نبی اکرم بھی انھیں پکڑنے کے لیے کبھی دائیں جاتے اور کبھی بائیں جاتے تھے۔ آخر کار نبی اکرم اپنے فرزند کو پکڑ کر اٹھاتے تھے اور ان کے منہ اور ان کے دندان مبارک کے ہوسے لیتے تھے۔ آخصرت صاحب وقار انسان تھے مگر اس کے باوجود حسین کے ناز اٹھاتے

نبی اکرمؓ کے ان بوسوں کا راز اس وقت کھلا جب ظالم اپنے دربار میں چھڑی لے کر حسینؓ کے منہاور دانتوں پر لگا رہا تھا۔

رسول خداامام حسین عَالِیَنَا کی گردن مبارک کے بو سے لیا کرتے تھے۔ آپ حضرات کو معلوم ہونا چاہیے کہ نحر اور ذخ دونوں میں فرق ہے۔ ذخ میں سرتن سے جدا کیا جاتا ہے اور نحر کرتے وقت گردن میں نیزہ مارا جاتا ہے جیسا کہ اونٹ کو نحر کیا جاتا ہے۔

ہائے حسرت!حسین مظلوم صرف ذیح نہ بتھے بلکہ آپ"''منحور'' (نحرشدہ ) بھی تھے جیسا کہ زیارات میں آپ میہ جملہ پڑ ھتے ہیں''نحرہ منحور''انؓ کی گردن کونحر کیا گیا تھا۔

ٳڹۜٛٳۑڷ۬ۅۅٳڹۜٵٳڷؽۅڒڿ۪ٷؚڹ



اپنے نفوس اور دین کی مصیبت

عزاداران امام مظلوم! میں بیو فیصلہ کرنے سے قاصر ہوں کہ میں ان دومصیبتوں میں سے کس مصیبت کو بہان کروں۔ کیا میں اپنے نفوس کی مصیبت کو بیان کروں یعنی کیا میں اپنے دین کی مصیبت کو بیان کروں جس کی وجہ سے ہماری دعائیں رد ہورہی ہیں۔ ٱللّٰهُمَّرَلاتَجْعَلُمُصِيبَتِنَا فِي دِيْنِنَا · 'ہمارے دین میں مصیبت قائم نہ کرنا''۔ یا میں ان ایام کی مصیبت بیان کروں؟ ابتداء میں ہم اپنی ہی مصیبت کا ذکر کرتے ہیں کیونکہ مصائب عظلیٰ کے مالک نے تو پیتمام مصائب اسی لیے جھیلے تھے تا کہ لوگوں کی اس مصیبت کو دور کرے۔ اس لیے مید مناسب معلوم ہوتا ہے کہ پہلے اپنی مصیبت کا ذکر کیا جائے۔ اس لیے میں دعائے کمیل کے بیہ جملے دہراتا ہوں: ٱللَّهُمَّ عَظْمَ بَلَائِي وَٱفْرَطَ بِي سُوَّءُ حَالِي وَقَصْرَتْ بِي ٱعْمَالِي وَقَعَدَتْ بِنَاغُلَا لِي .....

''خدایا! میری آ زمائش بڑھ چکی ہے اور میری بری حالت میں اضافہ ہو چکا ہے اور میرے اعمال نے مجھے پیچھے دھیل دیا ہے اور میری زنجیروں نے مجھے بٹھا دیا ہے''۔ اے خدایا! میری مصیبتیں کئی جہات سے شدید ہو چکی ہیں اسی لیے میں باربار اَللَّٰہُمَّ حَظُمَہُ بَلَاَئِیْ کے الفاظ کا تکرار کرتا ہوں۔

خدایا! میری تجارت نے مجھے کوئی فائدہ نہیں دیا اور میری جان خسارہ میں رہی۔ خدایا! جو نژوت و دولت تو نے مجھے دی تھی اس کی ایک بڑی مقدار ضائع ہو پھی ہے۔ اس کی تھوڑی سی مقدار باقی ہے، لیکن میں فائدہ حاصل نہ کر سکا اور میں نفع حاصل کرنے میں ناکام رہا اور اس سرمائے سے میں آخرت کا کوئی سوداخر ید نہیں کر سکا بلکہ اس کے بجائے میں نے دنیا کا سوداخر یدا ہے۔

وہ کیسا بازار ہے؟ اس بازار میں خالص سکہ ہی قبول کیا جاتا ہے کیونکہ صرّ اف کی نگاہ بہت تیز ہےاور وہاں کھوٹے پیسے نہیں چلتے۔ عزیز بھا ئیو!

میں بیجی جانتا ہوں کہ بید دنیا اولیائے الہی کی تجارت گاہ ہے لیکن میں یہاں مناسب انداز سے تجارت نہیں کر سکا۔ میری حالت بیہ ہے کہ نہ تو معاملہ فائدہ مند ہے اور نہ ہی بیچ صحیح ہے اور نہ ہی سودا صاف ہے اور نہ ہی نفذی خالص ہے۔ اب مجھے معلوم نہیں ہے کہ میں کون سا منہ لے کر صاحب مال کے گھر جاؤں گا۔اس نے تجارت کے لیے مجھے مزدور بنایا تھا اور اس کے لیے مجھے مناسب بڑوت

بھی عطا کی تھی۔ اس لیے میں بید دہرانے پر مجبور ہوں۔ اَللّٰ کھ یَظْمَہ بَلَاَئِی تو نے تو مجھے خالص بیج دیا تھا تا کہ میں اسے دنیا کے مزرعہ میں کاشت کروں کیونکہ دنیا آخرت کی کھیتی ہے۔لیکن اب میری حالت بیہ ہے کہ نہ تو بیج موجود ہے اور نہ ہی کھیتی ہے۔ مَیں نے جوانی میں کا شت کاری نہیں کی اور اب بڑھا پا آ چکا ہے۔اب تک مَیں نے نفس کی زمین میں نیکیوں کا بیچ نہیں بکھیرا۔

معزز حاضرين!

میں نے نہ تو موسم کر ما میں کا شتکاری کی اور نہ ہی موسم سر ما میں پھو کا شت کیا۔ کل کو کٹائی کا وقت آنے والا ہے تو میرے پاس ڈھیری کیا ہو گی؟ اَللَّھُمَّد عَظْمَدَ بَلَاَ یْ مَیں اس جملہ کو بار بار دہرا تا ہوں۔خدایا! میں اس دنیا کے تاریک سمندر میں جا گرا ہوں اور شارک مچھلیوں نے مجھے نگل لیا ہے، میں تیر نہیں سکا اور میں کنارے پر بھی نہیں پینچ سکا اور میں کسی کشتی نجات پر بھی سوار نہیں ہوا۔

مجھے معلوم نہیں ہے کہ اس موجودہ غرقابی کا انجام کیا ہوگا۔ پہلے میں دنیا کے تاریک سمندر میں غرق ہونا ہے۔ پھر تاریک سمندر میں غرق ہونا ہے۔ پھر قیامت کے بحر زخّار میں مجھے ڈوبنا ہے۔ میں ان غرقا بیوں سے بہت زیادہ خوفزدہ ہوں۔ آہ۔ آللّٰ ہُمَّ عَظْمَہُ بَلَاَئِیْ۔

آ خر میرا انجام کیا ہوگا؟ میں نے اپنی جان کونفسِ اممَّارہ جیسے دشمن کے سپر د کردیا ہے جبکہ شیطان میرا عدومیین تھالیکن میں نے اسے اپنا سر پرست بنا لیا ہے۔ اب میں نفسِ اممَّارہ اور شیطان کا اطاعت گزار بن چکا ہوں۔ مجھے بید خوف کھائے جارہا ہے کہ ان دود شمنوں سے خلاصی کے بعد مجھے اور دشمنوں کا سامنا کرنا پڑےگا۔ بچھ تو سوچیں!

جب آپ اس حالت میں اس دنیا سے رخصت ہوں گے تو بیتمام باتیں کھل کر سامنے آ جائیں گی۔ وہاں ملک الموت تیرا دشمن ہو گا کیونکہ وہ دشمنانِ خدا سے دشمنی رکھتا ہے اور جوفرشتہ مخصے قبر تک لے جائے گا وہ بھی تیرا دشمن ہوگا۔نگیرین تیرے دشمن ہوں گے اور جب تو قبر سے باہر آئے گا تو پکڑنے والے فرشتے تیرے دشمن ہوں گے۔تو ایک دشمن کے ہاتھ سے نکل کر دوسرے دشمن کے ہاتھوں میں چلاجائے گا اور اگر توبہ نہ کی تو انجام دوزخ ہے اور دوزخ کے داروغہ کا نام ما لک ہے۔ وہاں وہ بھی تیرا دشمن ہوگا۔

اَللَّهُمَّد عَظُمَد بَلَاَئِیْ خدایا! میری آ زمائش بڑی ثقیل ہے۔ میرے سامنے بہت سے رائے ہیں اور میں مسافر ہوں۔ جب میں اس جہان سے جاؤں گا تو مجھے آنے والے دور دراز راستوں کا کوئی علم نہیں ہوگا۔ جہاں نہ تو میرے لیے کوئی آ رم گاہ ہوگی اور نہ کوئی رفیق سفر ہوگا۔ میرے پاس زاد راہ بھی نہیں ہے۔ میں نہیں جانتا کہ میری منزل کیا ہوگی؟

میں اس بات سے ڈرتا ہول کہ جس طرح سے میں اس جہان میں بھٹک چکا ہوں کہیں دوسرے جہانوں میں بھی بھٹک کرٹا مک ٹو ئیاں نہ ماروں۔ اَللَّٰھُحَّہ عَظْمَہ بَلَآئِیۡ خدایا! میری آ زمائش سخت ہے۔

خدایا! میرے پورے وجود میں معصیت کی آگ بھڑک اٹھی ہے۔ جب کہ تیرے ملائکہ ہرنماز کے وفت آ وازیں دے کریہ کہتے ہیںلوگو! اٹھو!تمھارے پیچھے جو آگ جل رہی ہےا سے نماز کے ذریعہ سے بچھا دو۔ عزیزانِ گرامی قدر!

میں ڈرتا ہوں کہ میں اس آگ میں زندگی نہ بسر کروں اور پھر جان کنی کے وقت احتضار کی آگ کے شعلے مجھے نہ جلائیں اور یوں آگ پر آگ کا اضافہ نہ ہوتا چلا جائے۔اس کے بعد قبر کی آگ کا مرحلہ در پیش ہے۔ پھر قیامت کی آگ اس کے بعد میں ہے اور اگر میری یہی حالت رہی تو اس کے بعد انجام کی آگ کا مرحلہ ہے۔ خدایا! حالات بہت کھن ہیں اور آ زمائشیں عظیم ہیں۔اب جھے بتا کہ میں کس س مصیبت کو مدنظر رکھ کر اس پر گریدونو حہ کروں؟ سامعین ! اگر آپ رونے لکے ہیں اور آپ پر گرید طاری ہو گیا ہے تو ان شاء اللہ یہ رونا آپ کو فائدہ دے کا اور اگر آپ غم سے نڈ ھال ہو چکے ہیں تو یہ بہت اچھی چیز ہے اور اگر آپ کو اپنی اس حالت پر رونا نہیں آتا تو پھر میری کم از کم آپ سے گزارش یہی ہے کہ اس گفتگو پرنہ ہنسیں۔

میں اُمید کرتا ہوں کہ اس<sup>مح</sup>فل میں حاضرین کے اذہان پرخوفِ خدا کی کیفیت طاری ہوگی۔

وہ لوگ جو بیر گفتگو سن کر ہنس رہے ہیں تو اس کی وجہ بیر ہے کہ ان کے کان ہدایت کی باتوں سے نامانوس ہیں۔ سامعین!

یہاں ایک اور ہولناک چیز ہے جو کہ ان سب سے زیادہ ہولناک ہے۔ مَیں نے بیرکہا ہے کہ مجھے بیخوف ہے کہ مجھے اپنی تجارت میں خسارہ اٹھانا پڑ ےگا، میری زراعت جل جائے گی، میں ڈوب جاؤں گا اور مجھے تاریکیوں کے بعد مزید تاریکیوں میں دھکیلا جائے گا۔

بیرتمام خوف اپنے مقام پر ہیں۔ مجھے تو بیرخوف ہے کہ مجھ پر بیرتمام ہولناک حالات بیک وقت دارد نہ ہوں۔

میں ان تمام ہولنا کیوں میں مبتلا افراد کو دعوت دیتا ہوں کہ آیئے ان ہولنا کیوں کا علاج تلاش کریں۔ میں ان افراد کو دعوت دیتا ہوں جنہیں اپنی تجارت میں خسارے کا سامنا ہے۔اے وہ لوگوجنہوں نے اپنا سرما بیرضائع کر دیا ہے اور اب ان کے ہاتھ خالی ہو چکے ہیں۔ اب ان کے پاس نفذ خالص نہیں ہے۔ جسے وہ قیامت کے بازار میں لے جائیں۔ ایسے افراد کو میں خوش خبری سنانا چاہتا ہوں کہ آج تاجروں کا سلطان ارض نجف سے گزرے گا اور اس کے پاس بہت سے تھیلے ہیں جن میں ہر طرح کا مرغوبہ سامان موجود ہے اور وہ باہمی تجارت کا ارادہ رکھتا ہے۔ اے تجارت میں خسارہ اٹھانے والے لوگو! آ ؤاوراس قافلہ سے مل جاؤ۔ جی ہاں! اسی دن یعنی محرم کی دو تاریخ کو اس نے یہاں سے گزرنا ہے جیسا کہ احادیث میں ہے کہ وہ اس دن یہاں سے گزر کر کر بلا پہنچا تھا۔ اے سفر کرنے والے دوستو! جنہیں یہ معلوم نہیں ہے کہ ان کے سفر کا اختیام کب اور کہاں ہوگا،تم آجاؤ۔تمحارے لیے یہاں نجات کا سامان ہے۔ آج کے دن ایک مسافر کی سواری نے گزرنا ہے۔ وہ مسافرتمھاری رہنمائی کر سکتا ہے۔لہذا آ وَاوراس کے پیچھے چلو۔ اے دنیا کے تاریک سمندر میں ڈوبنے والو! جن کے متعلق سداختال ہے کہ وہ مزید سمندروں میں غرق ہوں گے اور ان کی غرقابی کا سلسلہ ابدالاباد تک جاری رہے گا،تمھاری نجات کا دسیلہ پنچ چکا ہے۔ آج کے دن کشتی نجات کربلا میں کنگرا نداز ہو رہی ہےاور یہی کشتی تمام جہانوں کے لیے نجات کا وسیلہ ثابت ہو گی۔ آ ؤ! سفینہ نجات کی طرف چلو۔ بیرسفینہ بڑی ہی برکتوں والا ہے۔ بیرا پنے سفر کے لیے زیادہ یانی کا محتاج نہیں ہے۔ بیتوایک قطرہ پربھی چل سکتا ہے۔ اے وہ لوگو! جن کی کھیتی جل چکی ہے اور اے وہ لوگو! جو''مزرعۃ الدنیا'' میں کھیتی کے لیے آئے تھے لیکن کھیتی نہ کی اور جن کے پاس بیج تک باقی نہیں رہے اور آلات زراعت باقی نہیں رہے اور جن کے پاس نہ تو ربیج کی فصل ہے اور نہ ہی خریف کی فصل ہے اور کٹائی کے دفت جن کے پاس کچھ بھی نہیں ہے! ایسے لوگو! آ ؤتمھاری کامیابی کا سامان ہو چکا ہے۔ ایک کاشت کار یہاں سے گزررہا ہے۔ اس کے پاس

کاشت کاری کا پورا سامان موجود ہے۔ وہ کربلا میں جا کر اپنی فصل کاشت کرنے کا ارادہ رکھتا ہے۔

تمام ساتھیو! آ وَ اور اس کے پیچھیے چلو اور یوں اس کے کاشت کردہ باغ و بستان میں پہنچ جاوَ گے جبکہ وہ کاشتکار بڑا سخی اور کریم ہے۔اس کے کاشت کردہ باغ کے پھلوں سے استفادہ کرواوراس کی پیداوار سے فائدہ حاصل کرو۔

اے ان سفروں میں چلنے والے مسافر و! جن کا کوئی رہنمانہیں اگرتم نے اس مسافر کے ساتھ سفر نہ کیا تو راہتے میں بکڑے جاؤ گے اور تمہیں نامعلوم مقامات پر منتقل کردیا جائے گا۔

آج ایک عظیم مہمان خانہ کا مالک کربلا جانے کے لیے یہاں سے گزرے گا۔ اس کے پاس دسیع وعریض مہمان خانہ موجود ہے لہٰذاتم اپنے آپ کو اس مہمان خانہ تک پہنچاؤ۔

ایسے تمام فوائد کے حصول کے لیے آج ہی رخت سفر با ندھواور کشتی نجات میں سوار ہو جاؤ۔ صحیح راستہ دکھانے والے سردار کے قافلہ کے ساتھ مل جاؤ اور عظیم مہمان خانہ کے مالک کی طرف رُخ کرلواور اس قافلہ کے ساتھ چل پڑو۔ سامعین محترم!

ان باتوں کو کنایہ پر محمول نہ کریں بلکہ ان تمام الفاظ کے پیچھے حقیقت ادر واقعیت موجود ہے۔ ایک جنگ میں امیر المونین کو فتح نصیب ہوئی تو آپ کے ایک ساتھی نے بڑی حسرت سے کہا کہ کاش! میرا بھائی بھی ہمارے ساتھ ہوتا تو وہ اس کامیابی پر بہت خوش ہوتا۔ امام عَلِيَلَا نے فرمايا: کیا تیرا بھائی ہم سے محبت رکھتا ہے؟

الا الکلیہ الح (مانی میں پر اجلال کی جسب رکھا ہے۔ اس شخص نے جواب دیا۔ جی ہاں اور اس نے اس پر قشم بھی کھائی۔ امام مَلالِنَك نے فرمایا: فکر نہ کرو وہ ہمارے ساتھ تھا اور ہم سے محبت رکھنے والے افراد جو کہ ابھی تک اصلاب کا سفر طے کررہے ہیں وہ بھی ہمارے ساتھ ہیں۔ مقصدِ امام میہ ہے: چونکہ ان کے دل ہمارے ساتھ ہیں تو گویا وہ اس جنگ میں بھی ہمارے ساتھ تھے۔

ابن زیاد نے قادسیہ اور قطقطانیہ تک اپنالشکر پھیلا دیا ہے تا کہ کوئی بھی شخص امام عَلَيْتَلَمَّ کی نصرت کے لیے ان کے قافلہ میں شرکت نہ کرے اور امام عَلَيْتَلَمَّ کا کوئی قاصد کوفہ شہر نہ آ سکے۔ میں حضرت کا حال دیکھر ہا ہوں اور آپ بھی دیکھ لیں۔

میں اس وقت حسینٌ کا کہا جال بیان کروں؟

میں حربن یزید الریاحی (رضوان اللہ علیہ) کے عنوان پر گفتگو کرنا چاہتا ہوں۔ ای سے آپ کو امام عَلِیَنَلا کے دکھوں اور غربت کا اندازہ ہو سکے گا۔ حرکی تفصیلی گفتگو بحار میں موجود ہے، اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت خرنے یزیدی فوج سے کہا: <sup>دو</sup>تم نے اس عبدصالح کو دعوت دی اور انھوں نے تمھاری دعوت قبول کی لیکن تم نے ان کا محاصرہ کرلیا۔ تم نے انھیں اتنا مجبور کردیا کہ اب دہ تمھارے ہاتھوں میں ایک قیدی بن چکا ہے'۔ پزیدی فوج نے امام عَلیْنَلا پر اتی سختی کی کہ کربلا کے علادہ آپ کے پاس کوئی جائے پناہ نہ رہی۔ ظالموں نے آپ گو آپ ٹے نا نا کے حرم سے نکالا تو آپ حرم خدا میں پناہ لینے کی غرض سے مکہ آئے لیکن مکہ میں بھی آپ کو پناہ نہ ملی۔ آ خرکار آپ گو میں پناہ لینے کی غرض سے مکہ آئے لیکن مکہ میں بھی آپ کو پناہ نہ ملی۔ آخرکار آپ گو

اس مظلوم کو دیکھو اور امام عَلَيْنَلَمَا کی مصیبت کو دیکھو۔ رائے میں ایک شخص آیا اور اس نے امام عَلَيْنَلَما کو مختلف تجاويز ديں۔ ان تجاويز میں ایک تجويز رید بھی تھی کہ آپ یمن چلے جائیں۔ کیوں کہ وہاں آپ کے بہت سے شیعہ رہتے ہیں۔ آپ کو سی مشورہ مجمی دیا گیا کہ آپ قلال پہاڑ پر چلے جائیں اور اسے اپنا ٹھکا نہ بنا لیں۔ آپ بی نہ محصیں کہ امام عَلَيْنَلَمَا کی مصیبت ہیں بہی تھی کہ آپ گو تیر اور نیز کے اور ختجر کیکے تھے۔ آپ کے عظیم مصائب میں سے سی مصیبت کیا کم تھی کہ جب آپ ڈی کہ کہ چھوڑ اتو وہ ج کے ایام تھے۔ مسلمان قافلوں کی شکل میں مکہ کی طرف جا رہے تھے لیکن وہ امام عَلَيْنَلَمَا سے ملا قات کرنا پسند نہیں کرتے تھے اور وہ آپ کے قالہ کو دیکھر

راستہ بدل لیتے تھے۔ بیاس لیے آ ی سے دور ہوجاتے تھے کہ کہیں امام عَالِيَلا ان کو اپنی مدد کے لیے نہ بلالیں۔ ز ہیر بن القین ؓ کا بیان ہے: ہم لوگ ایک قافلہ کی شکل میں سفر کرر ہے تھے۔ ہم امام عَالِبَلًا کے قافلہ سے دُور اپنے خیمے نصب کرر ہے تھے یہاں تک کہ راستے میں ہم ایک منزل پر پنچے جہاں یانی کا کنواں تھا۔ ہم خیمہ میں بیٹھ کرکھا نا کھار ہے تھے کہ ہمارے پاس امام حسین عَالِيَن كا ایک قاصد آیا اور اس نے كہا: زہیر! ابدعبداللہ متحقب اپنے پاس بلاتے ہیں۔ جب ہم نے بیر پیغام سنا تو ہمارے ہاتھوں سے لقم گر پڑے اور ہمارے سروں پر پرندے بیٹھ گئے۔ اس دفت پردہ کی اوٹ سے زہیر کی ہوی نے آ واز دے کر کہا: ز ہیر! سبحان اللہ! فرزندرسول تنہیں بلا رہے ہیں اورتم جانے پر آمادہ نہیں ہو۔ بهایک مصیبت تقی، ایک اور مصیبت سنیں۔

عزادارو!

عبدالله بن حرجً معفى عرب كامشهورانسان تها، وه اس وقت كوفه سے لكلا موا تها اور اس فے قصر بنی مقاتل كے خطه كے پاس اپنا خيمه نصب كيا موا تها ـ امام عَاليَّنَا في اس كے پاس اپنی نصرت كے ليے اپنا قاصد بيميجاليكن اس فے كوئى جواب نه ديا ـ امام عَاليَّنَا فرما يكه ميں خود اُس كے پاس جاتا موں \_ پھر جب امام عَاليَنَا تشريف لائے اور اس كے خيمه ميں داخل موت تو آپ في اس سے فرمايا: ''ا \_ شخص! تو گنا ہكار اور خطاكار انسان ہے ..... ميرى مدكر تا كه تير ب گنا موں كا كفارہ موجائے' ۔ اس شخص في جواب ميں كہا:'' ميں ايك دولت مند اور صاحب شرف اور قبيله والا آ دمى موں \_ خدا كى قسم! ميںكوفہ سے اس ليے نكال كه ميں آپ گوفہ نه آجا سے اور . 1

اس حکایت کی تفصیل بحار میں موجود ہے۔ الغرض! گویا کہ میں اپنی نظروں سے ایک شخص کو دیکھ رہا ہوں جو امام مَلاِیَل کے پاس سے گز رالیکن اس نے آپ کو سلام نہ کیا اور وہ سیدھا خر کے پاس گیا۔ می خص خرکے نام ابن زیاد کا خط لے کرآیا تھا۔ ابن زیاد نے اپنے خط میں لکھا تھا: امابعد! جب تحقیح میرا میہ خط پہنچ تو حسین پر شخق کر اورا سے کسی و یران مقام پر اترنے کے لیے مجبور کردے، جہاں پانی اور آبادی نہ ہو۔

امام عالی مقام نینوی سے غاضر سے یا سقیہ کے مقامات پر اتر نا چاہتے تھے اور اپنے خاندان کو کسی گاؤں میں رکھنا چاہتے تھے لیکن پزیدی فوج نے آپ کو اس کی اجازت نہ دی اور آپ کو گھیر کر کر بلالائے ، جو کہ آبادی سے بہت دور مقام تھا۔ گویا سے منظر میں اپنی آنکھوں سے دیکھ رہا ہوں کہ امام عَلاِئَلا نے خاک اٹھا کر اسے سونگھا اور پوچھا کہ اس جگہ کا نام کیا ہے؟

جب بتایا گیا کہ اسے'' کربلا'' کہا جاتا ہےتو آپؓ نے فرمایا: '' یہاں ہماری سواریاں بیٹھیں گی! یہاں ہمارے خون بہائے جائیں گے!'' اِنَّالِلُهِ وَاِنَّا اِلَيْهِ اَجِوْنَ

وَسَيَعْلَمُ الَّذِيْنَ ظَلَبُوْا آيَّ مُنقَلَبٍ يَّنقَلِبُوْنَ 0



التجاب بارگاہ توحید میں! اللهم لا تجعل مصيبتنا في ديننا ولاتجعل الدنيا اكبرهمناولامبلغ علمنا ولاتسلط علينامن لايرحمنا · خدایا! ہمارے دین میں مصیبت قائم نہ کرنا اور دنیا ہی کو ہمارا مطمع نظر نہ بنانا اور اسے ہی ہمارےعلم کا مبلغ نہ بنانااور ہم پر کسی ایسے کومسلط نہ کرنا جوہم پر رحم نہ کرتا ہو''۔ نفس امَّارہ کے ہاتھ میں ہماری باگ ڈور اگرآ پ گہری نظر سے دیکھیں گے تو آپ کو اچھی طرح سے معلوم ہو جائے گا کہ آپ کی باگ ڈور اس ظالم کے ہاتھ میں کس نے دی ہے؟ وہ ظالم ہم خود اور ہمارا نفسِ امَّارہ ہے جو ہمیشہ برائیوں کی ترغیب دیتا ہے۔ اگرآ یکمل توجه کریں تو آپ کومعلوم ہو جائے گا کہ بیرظالم آپ پرکس حد تک مسلط ہے اور اس نے آپ پر کیا کیا مصائب توڑے ہیں تو آپ کو ایک کمحہ کے لیے بھی چین نہیں آئے گا۔ سامعين محترم! سب سے پہلے آپ اس نفسِ امَّارہ کے صفات کو ملاحظہ کریں جن کے متعلق کچھ دعاؤں میں شکوہ کیا گیا ہے اور ان دعاؤں میں بیدرس دیا گیا ہے کہ ہم تفس کی

چیرہ دستیوں کا شکوہ خدا کے حضور کیسے کریں۔ اللهم... انا نشكراليك نفسا بالسوء امارة والي الخطيئةميادرةو بمعاصيكمولعة...الى آخرة ''خدایا! ہم تیرے حضور اس نفس کی شکایت کرتے ہیں جو کہ برائیوں کا تھم دیتا ہے اور خطاؤں کی طرف جلد بازی کرتا ہے اور تیری معصیت کا رسیا ہے۔۔... نفس کی چرہ دستیوں کے لیے صحیفہ سجاد سیڑ میں مناجات خمسہ عشر میں سے آخری مناجات پڑھیں۔ سامعين محترم! یہ تمام صفات مجھ میں اور آپ میں جمع ہو چکی ہیں۔آپ ان دعا دَل پر غور کریں جن میں نفس کا شکوہ کیا گیا ہے۔ آپ تمام حضرات حرم امیرالمونین ٹیں جب آب کے چیرے کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں تو زیارت معرفت پڑ ھتے ہیں جس کے چند کلمات یہ ہیں: ٱڵڷ۠ۿۄۜڞڸۜعٙڮ*ۿ*ؾۜٙڸۊۜٙٳٙڸؗۿؙؾؠۜٙۑۊؘٳڿؙۼٙڶڹؘڡؙٛڛؽؗؗڡؙڟؠٙؽؚ<sup>ؾ</sup>ٞڐٞ ؠؚقٙ٥ڕڮٙڒٳۻۣؾڐۜؠؚۊؘۻؘٳؽؚڮؘڡؙۅ۫ڶۼڐۜؠؚڹۣؗڬڔڮۅؘۮؙۛۘٵؘؽؚڮ ''خدایا! میرے نفس کو اپنی نقذیر پر مطمئن فرما اور اپنی قضاء پر راضی فرما اور اینے ذکر اور دعا کا اسے رسیا بنا''۔ میں بیرجاننا چاہتا ہوں کہ کیا بید دعا ئیں محض زبانی جمع خرچ ہیں اور کیا بیر جھوٹ كايلنده بي؟ (معاذ الله!) خدا کی قشم! ہمارا دین زبانی جمع خرچ پر مبنی نہیں ہے اور ہمارا دین ایسے حصِّکے یر بھی مبنی نہیں ہے جس میں مغز موجود نہ ہو۔

اگر آپ اینے اعمال و افعال پرنظر ڈالیس تو آپ کو وہ مغز سے خالی دکھائی دیں گےلہٰذا اس حالت میں آپ جو دعا نیں پڑھتے ہیں وہ ایسا ڈھانچہ ہیں جن میں روح کہیں بھی دکھائی نہیں دیتی۔

سائقیو! خدارا! تپچ کہنا ہیہ دعا ئیں جنہیں آپ روزانہ پڑھتے ہیں کیا ہمارے اندران کی ہلکی سی جھلک بھی دکھائی دیتی ہے؟

میں آپ کو خدا کی قشم دے کر پو چھتا ہوں کہ کیا ان فقرات میں سے آپ کو اپنے اندرایک فقرہ کی بخل بھی دکھائی دیتی ہے؟ کیا آپ اللہ کی تقدیر سے پوری طرح مطمئن ہیں؟ اگرا گلا جہان اسی جہانِ دنیا کی طرح سے ہوتا تو پھر وہاں آپ کے حیلے بہانے کام آ جاتے۔

اگر آپ ایسا ہی خیال کرتے ہیں تو خدا کی قشم آپ غلطی کر رہے ہیں۔ اگلا جہان حقیقت کا جہان ہے وہاں زبانی جمع خرچ اور جھوٹ کی کوئی تنجائش نہیں ہے۔

ذراا بنی حالت زار پر غور کر کے بید فیصلہ کریں کہ کیا آپ کے اندر اولیاء اللہ کی سنتوں میں سے کوئی سنت پائی جاتی ہے؟ اور کیا آپ دشمنان خدا کے اوصاف کو واقعی ترک کر چکے ہیں؟ اور کیا آپ نے روز جزا کا زادراہ جح کرلیا ہے؟ اور کیا آپ دنیا سے متنفر ہو چکے ہیں؟ اور کیا آپ خدا کی حمد وثناء میں مصروف رہتے ہیں؟ اے بد بخت! نفس کی تمام مذموم صفات تجھ میں پائی جاتی ہیں اور دعا میں

جن صفات کا تقاضا کیا گیا ہے ان میں سے آپ کے اندر تو ایک بھی صفت موجود نہیں ہے۔ آپ کی مید حالت زار اس حقیقت کی ترجمان ہے کہ آپ کے وجود کی باگ ڈور ظالم کے قبضہ میں ہے۔ کم از کم ہمیں بیتو سوچنا چاہیے کہ ہم اپنے آپ کو دھوکا نہ دیں جبکہ اللہ اور ملا ککہ کو حیلہ اور مزاح سے دھوکا دینا ممکن نہیں ہے بلکہ ہمیں ہر صورت سچا مُنصف بننا چاہی۔

اور وہاں پینچ کرسفر کے مراحل طے ہوجا ئیں گے۔ مجھے معلوم نہیں ہے کہ ہمارے سفر کا اختیام کہاں ہو گا؟ خدارا غور کریں، کیا اس نفسِ امَّارہ نے کبھی آپ کو بیہ سوچنے کی فرصت بھی دی ہے کہ اس سفر کے لیے زاد راہ بھی تلاش کرنا ہے۔ ذ

اے برادرانِ ایمانی! سمبر ہو

چرمیزان سے صراط کا سفر ہے۔

پھرصراط سے جنت یا دوزخ کا سفر ہے۔

تمجی آپ نے سوچا ہے کہ اس طویل سفر میں آپ کا زادِ راہ کیا ہو گا اور آپ کا ہم سفر کون ہوگا؟ اور آپ نے کس راستے پر چلنا ہے؟ پہلا سفر تمام سفروں سے زیادہ آسان ہے۔اس سفر میں ہم ایک اور جہان کی طرف سفر کرتے ہیں اور میہ سفر حالت احتضار میں ہمیں طے کرنا ہے۔

اس سفر کی منزل پربھی توجہ کریں کہ کیا بیہ راستہ ہمیں اللہ کی رحمت کی طرف لے جارہا ہے یا اس کے غضب کی طرف لے کرجاتا ہے؟ خدا کی پناہ میں تو اپنے بارے میں سوچتا ہوں کہ کہیں بیہ راستہ مجھے اللّٰہ کے غضب کی منزل پر نہ لے جائے۔ خبردار! لوگوں کی تعریف وتوصيف پر قناعت نہ کريں۔ کیا لوگوں کی تعریف آ پ کور حت پروردگار کی منزل پر پہنچا سکتی ہے؟ عین ممکن ہے کہ لوگ مرنے کے بعد جس کی تعریف کرر ہے ہوں، وہ خدا کے ہاں مغضوب اورلعت کا حقدار ہو! کیا کبھی بے نے اس بات پر توجہ کی ہے؟ ہی تفسِ امَّارہ اتنا خبیث ہے کہ بیآ پ کو اُمورِ آخرت کے لیے عملین نہیں ہونے دیتا۔ اگر آپنفسِ امَّارہ کے جال میں پچنس کر آخرت کے معاملات کے لیے عُمَلَين نہيں ہو سکتے تو کم از کم اتنا توسوچ ليس کہ جب اللہ کا نمائندہ آپ کی روح قبض کرنے کے لیے آئے گا تو وہ کس شکل وصورت میں آئے گا۔ حاضرين محترم!

روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ ملک الموت اہل ایمان کے پاس ایس خوبصورت شکل وصورت میں جاتا ہے کہ اس کا دیدارتمام نعمات میں سے بڑی نعمت دکھائی دیتا ہے اور نافرمان افراد کے پاس ایسی ڈراؤنی اور ہیپت ناک صورت میں جاتا ہے کہ اگرانھیں بالفرض اور عذاب نہ بھی دیا جائے تو ان کے لیے یہی عذاب ہی کافی ہوگا۔

میں اپنے متعلق نہیں جانتا کہ ملائکہ کا کون سا گروہ میری موت کے وقت قبض روح کے لیے آئے گا۔ کیا میری روح عذاب کے فر شتے قبض کریں گے یا رحمت کے فرشتے آئیں گے۔ اس سفر کی پہلی ہولناک منزل قبر کی منزل ہے اور وہ سب سے کم ہولناک منزل ہے مگر مجھے معلوم نہیں ہے کہ وہاں پر مجھ سے کیا سلوک کیا جائے گا؟ کیا آپ نے بید وایت نہیں پڑھی کہ رسول اکرم کی رحلت سے ایک سال قبل جب اِنَّكَ مَيِّتٌ وَّ اِنَّهُمْ مَيِّتُوْنَ (الزمر: • ۳) کی آیت نازل ہوئی تو آ محضرت نے گر بیر کیا تھا۔ صحابہ نے کہا یا رسول اللہ! آپ پر تو اللہ راضی ہے پھر آپ موت سے کیوں خوفز دہ ہیں۔

امام حسن مجتلی عَالِبَلَلا بھی موت کا ذکر سن کر روتے تھے۔لوگوں نے عرض کیا: آپ گو رونے کی کیا پڑی ہے آپ تو سبط رسول ہیں، آپ نے تین بار اپنا پورا گھر خدا کی راہ میں لٹایا ہے اور آپ نے کئی بار پیادہ چل کر جج کیے ہیں؟

آپؓ نے جواب میں فرمایا تھا: میں راستے کی خوفنا کی سے پریشان ہوں کیونکہ مجھےاس راستے پر چلنے کا پہلے سے کوئی تجربہ نہیں ہے۔

جي ٻال، بھائيو!

اس منزل کا صدمہ چہروں کی رونق ختم کرنے کے لیے کافی ہے۔ مجھے معلوم نہیں ہے کہ ہم سے کیا سلوک کیا جائے گا؟ آپ حضرات نے رسول خدا کے مشہور صحابی سعد بن معاذ کا واقعہ بھی سنا ہوگا۔ جنگ خندق کے وقت یہودیوں نے انھیں تیر مارا تھا جس کی وجہ سے وہ زخمی ہوئے شھے۔ کافی علاج ہوا مگر وہ جا نبرنہیں ہو سکے اور وہ شہید ہو گئے تھے۔ رسول خدا نے ننگے پاؤں ان کے جنازہ کی مشایعت کی تھی۔ پھر آ محضرت نے ان کی نماز جنازہ پڑھی تھی اور فرمایا تھا کہ اس کے جنازہ میں ملائکہ نے

نبی اکرم طفیظ پواک<sup>و ت</sup>م نے ان کے جسد خاکی کو اپنے ہاتھوں سے قبر میں اتارا تھا اور اس کی قبر میں مٹی ڈالی تھی اور جب آ پ<sup>®</sup> کھڑے ہوئے تو اسے فشار قبر ہوا تو صحابہ نے پوچھا: اسے فشار قبر کیوں ہوا ہے؟ آپؓ نے فرمایا: وہ اپنے افراد خانہ سے بداخلاقی سے پیش آتا تھا۔ جب نبی اکرمؓ کے ایک صحابی کے ساتھ بیسلوک ہوا تو نہ جانے ہمارے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گالیکن اس بد بخت نے ہمیں اس منزل کے لیے سوچنے تک کی بھی فرصت نہیں دی۔

شہزادی صدیقہ کبر کی جناب فاطمہ زہرا ﷺ نے قبر کی منزل کے لیے بھر پور تیاری کی تھی۔ جب آپؓ کی وفات کا وفت آیا تو آپؓ نے امیر المونین ؓ کے ہاتھ میں ایک چھوٹی سی شیشی دی اور عرض کیا: جب آپؓ مجھے قبر میں اتاریں تو اس شیشی کو میرے پہلو میں رکھ دیں۔

امیرالمونین نے پوچھا: اس شیشی میں کیا ہے؟

جناب سیّدة نے کہا: اس میں میرے وہ آنسو ہیں جو مَیں نے اپنی خلوت کے لمحات میں خوف خدا میں بہائے ہیں۔ میرے والد فرمایا کرتے تھے کہ آخرت میں ایسی گھاٹی ہے جسے صرف وہی لوگ عبور کریں گے جو خود اللّٰہ کے خوف میں روتے ہوں گے۔

جنابِ سیّدہؓ نے اپنے شوہر سے دوسری بات ریفر مائی کہ مجھے قبر میں اتار کر جلد واپس نہ آنا بلکہ بچھ دیر میری قبر پرتھہرنا۔

معزز سامعین! میں اس موضوع کو مختصر کرنا چاہتا ہوں کیونکہ یہ مقامات آپ حاصل نہیں کر سکتے۔ آپ کو اس بات پر بھی تعجب لاحق ہو سکتا ہے کہ بی بی ٹے اپنے اشکوں کے لیے شیشی کیوں رکھی تھی؟

عزیز بھائیو! اگر آپ زیادہ نہیں رو سکتے تو کم از کم خوفِ خدا میں دو قطرت تو بہا تیں۔ہم اس موضوع کوچھوڑتے ہیں۔کسی اور وقت اس کی پیمیل کریں گے۔

جب عقائد حقد کی بات ہوتی ہے تو یہ دوسر ے طریقوں سے میر ے پاس آتا ہے اور مختلف وسو سے پیدا کرتا ہے۔ اسی حالت میں کیا نتیجہ برآ مند ہو گا؟ اور میرا انجام کیا ہو گا؟ اور جب عمل کی باری آتی ہے تو یہی نفسِ اممّارہ اس میں ریا کاری کو شامل کر دیتا ہے اور اگرعمل میں ریا کاری کا عضر شامل نہ ہو تو پھر خود پسندی کا عضر شامل ہو جاتا ہے۔ نفس اتارہ دل میں حُبِ دنیا پیدا کر کے قابل احترام عالم کو تباہ کر دیتا ہے اور جب کسی عالم میں حُبِ دنیا پیدا ہو جائے تو خدا انھیں اپنے دین کا راہزن قرار دیتا ہے۔

یہی نفسِ امَّارہ واعظوں کے وعظ کو تعریف وتوصیف کے کلمات سے تباہ کرتا ہے اور جب کوئی واعظ اپنی تعریف سننے کا عادی ہو جائے تو اس کے مواعظ ضائع ہو جاتے ہیں۔

اور جب میں اپنی حالت ِزار پرغور کرتا ہوں تو مجھے دکھائی دیتا ہے کہ اس نفسِ امَّارہ نے میری ہر چیز کو ضائع کر دیا ہے اور میرا ہاتھ ہر طرف سے عاجز ہے۔ آپ حضرات کو چاہیے کہ آپ بھی اپنا محاسبہ کریں۔

اس تمام تر بدحالی کے باوجود میرے پاس اُمید کی ایک کرن پھر بھی موجود ہے اور جھیے غرور نہیں ہے کیونکہ میں جانتا ہوں کہ یہ بد بخت غرور کو پا کر میری تمام اُمیدوں پر پانی پھیردےگا۔ اب سنیے! میری اُمید سیّدالشہد اء ؓ ہیں۔ آپؓ ہی میری اُمید ہیں اور متعدد جہات کی وجہ سے میری تمام اُمیدیں آپؓ ہی سے وابستہ ہیں۔ آپ کو معلوم ہونا چا ہیے کہ اعمال کی قبولیت اور ان پر تُواب کا ملنا قابلیت اور استعداد پر مبنی ہے۔ کوئی بھی عمل قابلیت اور استعداد کے بغیر مفید نہیں ہوتا۔ ہرعمل کی قبولیت چند شرائط پر مبنی ہوتی ہے۔مثلاً سکنجبین کے شربت کے بعد اگر آپ' ہریسہ' کھا کیں گ

سرائط پر بی ہوتی ہے۔ مثلا بعبین کے سربت کے بعد اگرا پ ہمریسہ کھا میں گے تو شربت کا اثر زائل ہو جائے گا اور اب میہ شربت صفراء کو دور کرنے کی صلاحت کھو دیے گا بلکہ الٹااثر دکھائے گا۔

اگر آپ بید مثال سمجھ چکے ہیں تو پھر میں بید کہتا ہوں کہ اگر چہامام عَالِنَلا مظلوم پر گر بیر کرنے اور ان کی زیارت کے تواب کو حاصل کرنے کی مجھ میں قابلیت نہیں ہے، لیکن اس کے باوجود میں جو اُمید وابستہ رکھتا ہوں وہ بڑی مؤ نڑ ہے اور اگر بالفرض اس کی مکمل تا ثیر مجھے حاصل نہ ہو سکے تو اس کی تا ثیر کی تھوڑی سی مقدار بھی میرے لیے کافی ہے۔

عزادارو!

احادیث میں حضرت سیّدالشہد اء کی زیارت کا تُواب اس حد تک بیان کیا گیا ہے کہ قیامت کے دن زائر حسین ؓ سے کہا جائے گا کہ تو یقیناً ناجی ہے۔ خصّے دس سے لے کر سوافراد کی شفاعت کا حق دیا جاتا ہے اور تیری شفاعت قبول کی جائے گا۔ حدیث میں اس سے بھی بلند درجہ بیان ہوا ہے کہ زائر حسین ؓ سے کہا جائے گا کہ تو جس کا چاہے ہاتھ بکڑ کر اسے جنت میں بھیج دے لیکن مجھ میں بیہ صلاحیت نہیں ہے۔ مجھ جیسا گنا ہگار اور بد بخت انسان اس خطاب کا مستحق کیسے ہو سکتا ہے؟ البتہ ! میں بیا مید ضرور رکھتا ہوں کہ جب میرے گنا ہوں کی وجہ سے دوز خ کے ساتوں درواز ے کھل گئے ہوں گے تو اس وقت میں امام حسین عَالِنَا پر گر بیا اور ان کی زیارت سے تمسک کروں گا تو خدا مجھے دوزخ میں جانے سے بچپالے گا۔ میرے لیے تو اتنا ہی مقام کا فی ہے اور میں اسی پر قائع ہوں۔ تو اب زیارت اتنا زیادہ ہے کہ احادیث میں بیہ بیان کیا گیا ہے کہ قیامت کے دن زائر سے بیہ کہا جائے گا کہ تُو بھی ساقیان کو ثر میں شامل ہوجا اور دوسروں کو کو ثر سے سیر اب کر۔ ہوں۔ زیارت حسین سے قابلیت کہاں ؟ خدا کی قسم ! ہر گز میں اس مقام کے لائق نہیں ہوں۔ زیارتِ حسین سے میں بہی اُمیدرکھتا ہوں کہ مولا مظلوم مجھے اپنے ہاتھ سے کو ثر پلا دیں گے، جس کے بعد مجھے بیاس محسوس نہیں ہو گی۔

قیامت کے دن ایک مقام ایسا بھی آئے گا جب انسان پیاس پر بھی قناعت کرے گا۔ پچھ گنا ہگارا یسے بھی ہوں گے جو اس آیت مجیدہ کے مصداق ہوں گے۔

وَاِنْ يَّسْتَغِيْثُوْا يُغَانُّوْا يِمَآءِ كَالْمُهْلِ (سورہُ کہف:۲۹) ''اگر وہ فریاد کریں گے تو ان کی فریاد اسی تا نبہ کی طرح سے گرم پانی سے کی جائے گی'۔ جب وہ پانی مائلیں گے تو اُبلتا ہوا سیسہ اُخیس پلایا جائے گا۔ میں ایسے پانی کی بجائے پیاسا رہنے میں اپنی عافیت سمجھوں گا۔

زیارت کے ثواب میں یہاں تک الفاظ وارد ہوئے ہیں کہ پچھ زائرین حسین کا درجہ اتنا بلند ہو گا کہ انھیں رسولؓ خدا کے دسترخوان پر بٹھایا جائے گا اور وہ اس دسترخوان پر ہیچھ کر کھانا کھا نمیں گے۔ مجھ حبیبا گناہ گاراس مقام کے لائق نہیں ہے۔میری تو بس اتنی سی خواہش ہے کہ مجھے دوزخ کی خوراک زقوم سے خدا بیچا لے۔ حضرت سیّدالشہد اءؓ سے اُمیدوں کی بہت سی جہات میں میری تو بس یہی جہت ہے۔ ایسے مقامات حاصل کرنے کے لیے ایمانی قوت کی ضرورت ہے جبکہ ہم اس مقام کے لائق نہیں ہیں بلکہ ہمارے لیے توقلیل سے فوائد بھی کافی ہیں۔ محتر م سامعین!

میں نے کل کی مجلس میں عرض کیا تھا کہ حضرت سیّدالشہد اء عالم حقیقت میں صحرائے نجف سے گزرے تھے اور آپؓ نے نصرت طلب کی تھی اور آپ سے بھی انھوں نے مدد طلب کی تھی۔تم ان کی مدد کے لیے ان شاءاللہ آ چکے ہو۔

جی ہاں! مصائب امام کا اندازہ لگا کیں کہ سیدالشہداء نجف اشرف سے صرف ایک فرسخ کے فاصلے پر گزرتے ہیں لیکن عالم ظاہر میں اپنے والد ماجڈ کی قبر کی زیارت کے لیے نہیں جاتے بلکہ فورج اشقیاء آپ کو جانے کی اجازت بھی نہیں دیتی اور آپ مصلحت امامت کے تحت خود بھی والد ماجڈ کی قبر پر نہیں جانا چاہتے کیونکہ اس وقت تک امیر المونین کی قبر مخفی تھی۔ بنی امیہ کی حکومت کے ایام میں آپ کی قبر کا مخفی رہنا ہی درست نھا۔ اسی لیے امیر المونین عالیتل کو ان کی اولاد نے رات کے وقت دفن کیا اور قبر کا نشان منا دیا تھا۔

آپ کی قبر کاعلم بنی عباس کے دور حکومت میں ہوا۔ اسی لیے امام حسین مَلالِنَلا نے اس سفر میں والد کی قبر مطہر کا رخ نہیں کیا۔ فرض کریں اگر امیر المومنین مَلالِنَلا کی قبر ظاہر بھی ہوتی تو کیا فوج اشقیاء آپ کو والد کی قبر پر جانے کی اجازت دیتی ؟ جی ہاں! امام حسین مَلالِنَلا کی نصرت طلی کی صدا آپ کے دلوں کے کانوں تک پنچی تھی اور آپ حضرات ان کی ہیروی کے لیے روانہ ہو چکے ہیں۔ کل دومحرم کو عصر کے وقت امام کر بلا میں داخل ہوئے۔ آپ نے اس سرز مین

كانام يوچھاتو بتايا گيا كەات 'كربلا' كماجاتا بتو آب فرمايا: هٰنَا مُؤضِعُ كَرْبٍ وَّ بَلَاءٍ هَاهُنَا مَنَاخُ رَكَابِنَا وَعَتُظ ݛݗݳڸݩݳݹݥ**ݝ**ْتَلُݚؚݼَݳڸݩݳݹݥݾڣڬݚؚݥݳݵݩݳ<sup>ݪ</sup> '' بیر کرب و بلاکی جگہ ہے۔ یہاں ہماری سواریاں بٹھائی جا<sup>س</sup>یں گی۔ یہاں ہمارے مرقق ہوں گے اور نیبیں ہمارے خون بہیں ·`*`*/ آ ي كى بهن جناب أمكلتوم ف آ ب سىكها: بهائى جان! يدخوفناك زمين ہے یہاں دل مضطرب ہور ہا ہے۔ امام مَالِيَكُم في فرمايا: جب ميں اپنے والد ح ساتھ صفين جا رہا تھا تو ہم اس ز مین پر آئے تھے۔ ہم سوار یوں سے اُتر بے اور کچھود پر تک والد ماجد میر بے بھائی " کے ساتھ سوئے پھر ہیدار ہوئے اور رونے لگے۔ میرے بھائی " نے رونے کا سبب یو چھا تو انھوں نے فرمایا: میں سویا تھا کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ اس صحرا میں خون کا سمندر موجزن ہے اور میرا بیٹاحسین اس خون کے سمندر میں ہاتھ یاؤں ماررہا ہے اور اس کا کوئی مددگا رنہیں ہے۔ بچروالد ماحدٌ نے مجھ سے فر مایا: ابوعبداللَّهُ! جب بيردا قعه ہوگا تو اس دقت تمھا ری کیا حالت ہوگی؟ مَين نے عرض کيا تھا: کہ ميں صبر کروں گا۔ تنين محرم الحرام كمختصروا قعات آج ماہ محرم کی تین تاریخ ہے۔ آج يہاں كربلاكامالك "كربلائى" بن چكا ہے۔ ہیہ وہ کربلائی ہے جس نے مدینہ میں کہا تھا کہ میں اس مقام پر جا رہا ہوں

تم نے کسی فتح کی اُمید میں میرا ساتھ دیا ہے تو معاملہ ایسانہیں ہے یہاں تو صرف قتل ہونا ہی ہے۔ میں کسی کو دھو کے میں نہیں رکھنا چاہتا جو ہمارے ساتھ فتح اور مال کی لا پنج میں آیا ہوتو میں نے اس کی گردن سے اپنی بیعت اٹھا لی ہے...... اب دیکھنے کہ وہ کس طرح کے اصحاب تھے۔ آپ ان اصحاب کی وفاؤں کا اندازہ کریں۔

یہ سنا تو سارے جواب کے لیے کھڑے ہوئے۔ حضرت زہیڑ، جو کہ ابھی ابھی راہ ہدایت پر آئے تھے، کہا جاتا ہے کہ زہیڑ بیچ تھے اور بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے کہ رسولِ اکرم کا دہاں سے گز رہوا تو آپ ٹے اسے زمین سے اٹھایا، بوسے دیئے اور شفقت فرمائی۔

رسول ِ خدا سے پوچھا گیا کہ بیکون ہے؟ آپؓ نے فرمایا: بیروہ بچہ ہے جسے حسینؓ سے بہت زیادہ محبت ہے۔ میں نے ایک دن اسے حسینؓ کے ساتھ کھیلتے ہوئے دیکھا تو بی<sup>حس</sup>ینؓ کے قدموں کی خاک اٹھا کراسے بوسے دیتا تھا۔ مجھے جبریلؓ نے خبر دی ہے کہ بی<sup>ع</sup>نقریب کربلا میں حسینؓ کی مدد کر بے گا۔

جی ہاں!..... زہیرؓ اٹھے اور عرض کیا:''فرزند رسولؓ! دنیا آپؓ سے بدل چکی ہے؟ اگر دنیا ہمیشہ رہنے والی چیز ہوتی اور اگر ہم نے بھی اس دنیا میں ہمیشہ رہنا ہوتا تو پھر بھی ہم آپؓ کے ساتھ کھڑا ہونے کو بیٹھے رہنے پر ترجیح دیتے''۔

بریڑ نے عرض کیا: فرزند رسول ! میں کیا کہہ سکتا ہوں؟ کیا آپ ہمارے بارے میں بیسمجھ رہے ہیں کہ ہم پر آپ کے لیے جان قربان کرنا شاق ہے؟ خدا کی قشم ! میں چاہتا ہوں کہ میں قتل کیا جاؤں پھر اٹھایا جاؤں پھر قتل کیا جاؤں یہاں تک ایک ہزار باربھی مجھے قتل ہونا پڑے اوراس کے بدلہ میں آپ اور آپ کے خاندان کی جانیں پچ

جائیں توبھی میں ایسا کرنے سے گریز نہیں کروں گا۔

امابعد! مجھے معلوم ہو چکا ہے کہ آپ <sup>ع</sup>کر بلا میں آ چکے ہیں اور امیر المونین یزیل<sup>و</sup> نے مجھے لکھا ہے کہ میں اس وقت تک تک یہ کا سہارا نہ لوں اور کھانا سیر ہو کر نہ کھا وَں جب تک تحقیے لطیف وخبیر خدا کے دربار میں نہ جھیجوں البتہ اگر جان بچانی ہے تو پھر میرے اوریزید بن معاویہ کے فرمان پرعمل کرنا ہوگا۔

دوستو! بیدخط نہ تھا بیدایک ہزارنوکوں والا تیرتھا جوامام ؓ کے دل میں پیوست ہوا۔ آپؓ نے خط چینک دیا۔ قاصد نے جواب کا مطالبہ کیا تو آپؓ نے فرمایا کہ اس پر عذاب خداوندی کا فرمان واقع ہو چکا ہے۔

عزادارانِ امام مِطلوم!

ایک اور تیر جو کہ تمام تیروں سے زیادہ سخت ہے۔ پچھ جاہل میاعتراض کرتے ہیں کہ جو لائحہ ممل دوسرے آئمہ ؓ نے اختیار کیا تھا، اگر امام حسین عَالِطُلا بھی وہی لائحہ ممل اختیار کرتے تو اس سے انھیں کیا نقصان ہوتا؟ اس سے آپ خود بھی سلامت رہتے اور آپ ؓ کے اصحاب بھی سلامت رہتے۔

اس کے جواب میں میں بیر کہنا چاہتا ہوں کہ اس میں مفاسد کلیہ پائے جاتے ہیں۔ ایک میہ ہے کہ امام عَالِنَلَا نقد یر خدا پر راضی نہ تھے! یہ اعتراض کرنے والے چاہتے ہیں کہ اما مگو یہ چاہیے تھا کہ وہ بنی اُمیہ کے احکام کے غلام بن جاتے۔

اس طرح کے اعتراضات کے بجائے امام حسین عَالِيَلَا کے حضور بیہ کہنا مناسب ہے: میرے آ تا ابوعبداللہ! ابن مرجانہ کے خط سے آ ب کے دل میں ایسا تیر پیوست ہواجس کی ہزارنو کیں تھیں اور وہ آ ب کے دل سے نہیں نکل سکا اور آ ب کو اس سے د کھ پہنچا۔ آ ب نحین کے خط کو زمین پر پھینک دیا اور اس کا جواب لکھنا پسندنہیں کیا۔ آ ب ما منے زندگی اور موت برابرتھی ۔ میں نہیں جانتا کہ اس وقت آ ب کی کیفیت کیا ہوگی جب لعین آپ کا سرمبارک اس ملعون کے دربار میں لے کر گئے تھے اور وہ ملعون کری پر بیٹھا ہوا تھا۔ اس نے آ پ ؓ کے سرِ اقدس کو زمین پر رکھا اور اس کعین کے ہاتھ میں چھڑی تھی لیکن اس نے جوظلم کیا تھا میں اسے بیان کرنے سے قاصر ہوں۔ مجھے معلوم نہیں ہے کہ اگر میں نے اس ظلم کا ذکر کیا تو میرے سامعین کی کیا حالت ہوجائے گی۔ جب ال لعين ف ال مقدس سركود يكها تو منس كريد كهن لكا: · · خدا کی حمد ہے جس نے تمہیں رُسوا کیا! · · اس کے منہ میں خاک ہو۔ ٳڹٵؘۑڷؙۅۅٳڹٵٳڷؽۅڒڄٷؚڹ ۅؘڛٙيَعۡلَمُ الَّذِيۡنَڟؘڵؠؙۅٞٙٵٲؾۧڡؙڹقَلَبِؾَنقَلِبُوۡنَ٥

جناب ام المونيين ام سلمة بيان كرتى بي كماس وقت آب كى سب سے برى دعابه ہوتی تھی: ''خدایا! ایک لمحہ کے لیے بھی مجھے میر نے فنس کے حوالے نہ کرنا''۔ آب نے رسول اکرم کی دعاس کی ہے۔ جب کہ ہم اور آپ روز اول سے روزِ وفات تک ایک لمحہ کے لیے بھی اس کی قید سے آ زادنہیں ہوئے۔ اے نوجوان ساتھیو! نفسِ امَّارہ نے آپ سے بہت کچھ چھین لیا ہے۔خدا جانے بڑھا یے تک بيآب پراتى طرح سے مسلط رہے گا۔ آپ کی زندگانی کی بہاریوں ہی رائیگاں چلی گئی اوراد چیڑین بھی ناکامی میں ہر ہوا۔ آپ نے اللہ کے لیے نہ تو جوانی کو قربان کیا اور نہ ہی ادھیرین کی قربانی دی۔ توكيا آپ كوحالت احتضار كاانتظار ہے؟ معزز حاضرين! بیان کیا جاتا ہے کہ ایک عابد زاہد شخص دنیا سے رخصت ہور ہا تھا اور اس کے افراد خانہ اس کے گرد کھڑے رور ہے تھے۔ رونے والے اپنے اپنے مفادات کے ضاع کو رو رہے تھے کیونکہ مرف والا ان سب کا خادم، قلی اور ان کے لیے محنت کرنے والا تھا۔ اب وہ دنیا سے جا رہا تھا تو ہر شخص کو اپنے مفادات یاد آتے اور رو نرلگتر تھر مرنے والا عابد بھی ان کے رونے کی وجہ بچھ گیا اور اس نے بیدی سے یو چھا: تو کیوں رور ہی ہے؟ ہوی نے کہا: میں اس لیے روتی ہوں کہ آپ کے بعد میں بیوہ ہو جاؤں گی اور میری دنیاوی ضروریات کون پوری کرےگا؟

اس نے بیٹی سے پوچھا: تم کیوں رور ہی ہو؟ بیٹی نے جواب دیا: آپ ہمار کے فیل ہیں، آپ کے بعد ہماری روزی روٹی کا کیا بنے گا؟ پھراس نے بھائی سے پوچھا: آپ کیوں روتے ہیں؟ جواب ملا: آپ میری کمر کا زور تھے، آپ کے بعد میں اکیلا ہو جاؤں گا وغیرہ.....

عابد نے جب حقیقت کو جان لیا تو چیخ کر کہا: تم سب کے سب میرے پاس سے اُٹھ کر چلے جاؤادر مجھے میرے حال پر رہنے دوتم میں سے کوئی بھی شخص مجھ پر نہیں رو رہا بلکہ تم میں سے ہر ایک کو اپنے اپنے مفادات کی پڑی ہوئی ہے۔تم میں سے کسی کو بھی میری فکرنہیں ہے کہ تو اس جہان کو چھوڑ کر دوسرے جہان میں منتقل ہورہا ہے،نجانے وہاں تجھ پر کمیا گزرے گی۔

جی ہاں! ان رونے والوں میں حضرت ابوذر غفاری کی طرح کوئی حقیقت پیند نہیں تھا۔

روایات بیان کرتی ہیں کہ ان کا ایک بیٹا تھا۔جس کا نام'' ذر'' تھا'' ذر کی وفات ہوگئی اور حضرت ابوذ ران کی قبر پرآ تے اور فرمایا:

''فرزند! میں تجھ سے راضی ہوں۔ خداتم سے راضی رہے۔ مجھے تیری وفات کا کوئی غم نہیں ہے البتہ اس لیے عملین ہوں کہ نجانے برزخ میں تیری کیسے گز ررہی ہے اور ملائکہ آپ سے کیا پوچھ رہے ہیں اور وہ آپ سے کیا سلوک کرنے والے ہیں'۔

جی ہاں! اس وقت اس عابد نے کہا کہتم چلے جاؤاور مجھے اکیلا چھوڑ دو۔ میں اینی ذات پر خود رونا چاہتا ہوں۔ مجھے معلوم نہیں ہے کہ ابھی موت کے بعد مجھے کون

س آ واز سننے کو ملے گ ۔ کیا ملائکہ مجھ سے بیکہیں گے: أَلَّا تَخَافُو أوَلا تَحْزَنُو أ (سورهُ حم سجده: آيت ٣٠) ·· پچھنوف نہ کردادرغم نہ کرؤ'۔ یا اس کے یوض مجھے بیہ آواز سنائی دے گی: لَا بُشْرًى يَوْمَئِنِ لِلْمُجْرِمِيْنَ (سورة فرقان: آيت ٢٢) ''اس دن مجرموں کے لیے کوئی خوشخبری نہیں ہے'۔ محترم بھائیو! ذرا سوچو آپ کی پوری زندگی دنیا کی محبت میں بسر ہوئی ہے۔ آب اس کے وصال سے انبھی تک نہیں تھکے اور آپ کو موت کے وقت بھی اس سے حدائي نايسند ہے۔ اب بتائي كه آب كا الله س كيا رابطه م اور خدا ك حضور يبنجني كا آب ك ياس كياراستد ب؟ مَين نے کل عرض کیا تھا کہ بہ عالم آپ کو اپنے معاملات پر توجہ کرنے کی مہلت ہی نہیں دیتا۔ اگر بالفرض آب اطاعت گزار جماعت کے فردنہیں ہیں تو کم از کم آپ کواپنی تفصیر کی معذرت تو کرنا چاہیے تھی۔ دعائے کمیل حضرت علی مَالِيَلا سے منقول دعا ہے۔ اس دعا میں آپ ؓ نے اپنے شيعوں کو مناجات کا سلیقہ بتایا ہے اور بارگاہ الہی میں رجوع کا طریقہ سکھایا ہے۔ مولا امیرالمونین این دعامیں فرماتے ہیں: وَقَلْ أَتَيْتُكَ يَالِلْهِي بَعْدَ تَقْصِيْرِي وَ إِسْرَافِي عَلى نَفْسِي هُحْتَنارًا نَّادِمًا ''خدایا! میں تیری بارگاہ میں کوتاہی اور نفس پر زیادتی کرنے کے بعد عذر خوابی کرتے ہوئے شرمندہ ہو کر آیا ہوں'۔

خدارا مجھے بتائیں کہ مولاً نے آپ کو جو سلیقہ بندگی دیا ہے وہ درست ہے یا نہیں؟ میرے ایمانی بھائٹو! آب معذرت خوابی میں جھوٹ سے کام نہ لیں کیونکہ جھوٹ کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ عظیم وجلیل خدا کی بارگاہ میں جھوٹے حیلے بہانے کا منہیں آئیں گے۔ اس دعا میں امیرالمونین بد کہتے ہوئے سنائی دیتے ہیں: ٱتُرَاكَ مُعَنَّبِي بِنَارِكَ بَعْلَ تَوْحِيْلِكَ وَبَعْلَ مَاانْطَوْي عَلَيْهِ قَلْبِيْ مِنْ مَّعْرِفَتِكَ وَلَهِجَ بِهِ لِسَانِيْ مِنْ ذِكْرِكَ وَاعْتَقَدَهُ ضَمِيْرِي مِنْ حُبِّكَ وَبَعْدَ صِدْقِ اعْتِرَافِي ۅؘۮؙٵؚؽ۬ڂؘٳۻؘۣٵڵۣڔؙڹۅٛۑؚؾۜؾڬ '' کہا تو مجھ کوا پنی آگ کے عذاب میں گرفتار دیکھے گا جب کہ میں توحید کا اقرار کر چکا ہوں اور میرا دل تیری معرفت سے سرشار ہے اور میری زبان تیرے ذکر سے تروتازہ ہے اور میرا ضمیر تیری محبت کی گرہ باند ھے ہوئے ہے۔ میں تیری ربو ہیت کے سامنے اپنے گناہوں کا اعتراف کر چکا ہوں ...... '( کیا پھر بھی تُو مجھے عذاب دے گا؟) اسی دعا کاایک جملہ پیر ہے: ٱتُسَلِّطُ النَّارَ عَلَى وُجُوْدٍ خَرَّتْ لِعَظَمَتِكَ سَاجِدَةً وَعَلَى ٱڵڛۢڹۨڟؘڡؘٙۛۛۛۛڹؾٶؙڿؽۑڮڞؘٳۮؚڡؘٙٲ "خدا یا کیا تو ان چیز وں بر آگ مسلط کرے گا جو تیری عظمت کے رُوبرو سجدہ ریز ہو چکے ہیں اور ان زبانوں پر عذاب مسلط

میّں نے کل عرض کیا تھا کہ آپ اپنی پہلی منزل پرغور کریں اور اپنے آپ سے کہیں کہ مجھے نظریب قبر میں داخل ہونا ہے جب کہ مجھے سیطم بھی نہیں ہے کہ میری قبر جنت کا باغ یا دوزخ کا گڑھا بنے گی۔

قبریں دوطرح کی ہیں۔اسی طرح کفن بھی دوطرح کا ہے: ایک کفن جنت کی خلعت ہے اور دوسرا کفن دوزخ کا لباس ہے۔ پچھ تو سوچیں کہ آپ نہیں جانتے کہ دومیں سے آپ کی حالت کیا ہوگی اور دوفرشتوں کے ساتھ آپ کے معاملہ کی کیفیت کیا ہوگی۔ پھر سوچیں کہ منکر دنگیر کے ساتھ آپ کا معاملہ کیا ہوگا اور سیچی سوچیں کہ کیا آپ نے ان کے جوابات بھی تیار کر لیے ہیں؟

اور بیجی سوچیں کہ وہ آپ کے پاس سے س حالت میں جدا ہول گے اور مزید بیکہ 'فَتَّانِ الْقُبُوْدِ'''' رُوْمَانَ'' فرشتہ آپ سے کیا سلوک کرے گا اور آپ سے کیا پوچھے گا۔

'' رُوُمَانَ'' ایک فرشتہ کا نام ہے جسے' فَتَّانِ الْقُبُوَرِ'' کہا جاتا ہے۔ صحیفہ سجاد بیڈکی ایک دعا میں امام سجاد عَالِتَلا نے اس پر بھی صلوات بھیجی ہے۔ اس فرشتہ کے دو کام ہیں۔ بیہ ہر مرنے والے کی قبر پر آتا ہے اور کسی کی قبر کو وسیع کرتا ہے اور کسی کی قبر کو تنگ کرتا ہے۔

جب وہ کسی مومن کی قبر کو وسیع کرتا ہے تو اس کی قبر میں جنت کا ایک در یچہ کھول دیتا ہے جہاں مرنے والا جنت کی خوشبو کو سوگھتا ہے اور وہ بد بخت افراد کی قبر کو نتگ کر دیتا ہے اور قبر میں دوزخ کا ایک در یچہ کھول دیتا ہے، جہاں سے دوزخ کے شعلے قبر میں داخل ہوتے ہیں۔ سامعین محترم!

چند کمحات کے لیے اس تصور کو بھی رہنے دیں۔ ذرا یہ بھی سوچیں کہ جب

آ ب کے رشتہ دار اور دوست آ ب کا چہرہ قبلہ کی طرف کر کے واپس لوٹیں گے تو خدا جانے اس کے بعد دوفر شتے آپ کا چہرہ قبلہ کی طرف رہنے دیں گے پانہیں۔ کہیں ایسا تونہیں ہے کہ وہ آپ کا چہرہ قبلہ سے سہ کہہ کر ہٹا دیں کہ تیرا قبلہ سے کیا تعلق ہے؟ اس کے علاوہ آپ کا واسطہ دواور فرشتوں سے بھی پڑ بے گا۔ یہ وہی فرشتے ہیں جو آپ کے دائیں بائیں بیٹھ کر آپ کی نیکیاں اور برائیاں لکھا کرتے تھے۔ ہدوہی ہیں جن کے متعلق اللہ نے فرمایا ہے عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيْلٌ '' دائیں بائیں بیٹھے ہوئے ہیں''۔ (سورہ ق: آیت ۱۷) غفلت کے سمندر میں ڈوبے ہوئے لوگو! اگر برائیاں لکھنے والافرشتہ آپ سے ہر برائی لکھنے کے عوض آ دھا رو پر یہ کھی لیتا تو آپ کو معلوم ہو جاتا کہ آپ نے زندگی میں کتنے گناہ کیے ہیں۔ جب کوئی انسان مرتا ہے تو بیفر شتے ایک ورق لے کر کہتے ہیں خدایا! تیرا بندہ دنیا سے رخصت ہو گیا ہے اور اگر مرنے والا مومن ہوتو اُٹھیں ندائے قدرت آتی ہے کہتم دونوں اس کی قبر پر چلے جاؤ اور قیامت تک اس کی نیابت میں نمازیں پڑھتے ربو معزز جاضرين! آپ نے غور فرمایا! کیا ہمارا یہی حال ہو گایا ہماری موت کے بعد ہم پر گناہوں کا بوجھ اور وبال لکھا جائے گا۔ پچھ ایسے بد بخت بھی ہیں کہ ان کی موت کے

چھین لیے ہیں، اب حیا کر کم از کم میرے پاس سب سے بڑا وسیلہ تو رہنے دے۔۔۔۔۔ وہ وسیلہ، وسیلہ حسینیہ ہے اور میں اس سے توسل کرتا ہوں۔ میرے پاس ان میں سے ایک وسیلہ رہنے دے تا کہ میرا وسیلہ ہو جائے۔ عزادارانِ اما م مظلوم!

آ ج میں وسائل حسینیہ گنوانا چاہتا ہوں۔ان وسائل کی تعداد بہت زیادہ ہے اور میرے بیان سے بھی ان کی تعداد زیادہ ہے، لیکن ان وسائل کے خصوصیات ہیں۔ آپ جانتے ہیں کہ ان وسائل میں'' معصیت پروردگار'' شامل نہیں ہے اور نہ ہی ان میں چنگ ورباب شامل ہیں۔

لوگوں پر ہماری یہ باتیں اثر ہی نہیں کرتیں۔ میں یہ باتیں اس لیے کہتا ہوں کہ جمت تمام ہوجائے کیونکہ حضرت رسولِ اکرم ططح اوالہ م کا فرمان ہے: اِذَا ظَهَرَتِ الْبَدَعُ فِيْ أُمَّتِيْ فَلْيُظْهِرِ الْعَالِمُ عِلْمُهُ فَهَنْ لَمْ يَفْعَلْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ

> ''جب میری امت میں بدعات ظاہر ہو جائیں تو عالم کو چاہیے کہ وہ اپنے علم کو ظاہر کرے جو ایسانہیں کرے گا اس پر خدا کی لعنت ہوگی'۔

مولاحسین ابن مصائب میں منفر دین ! جی ہاں! اگر میں حسین وسائل شار کرنا چاہوں اور امام مظلوم کی خصوصیات کا تذکرہ کرنا چاہوں تو اس کے لیے بہت زیادہ وقت کی ضرورت ہے اور انھیں ایک دن میں شارنہیں کیا جا سکتا۔ ان کا ذکر آہت ہ آہت ہوتا رہے گا۔ آپ کوعلم ہونا چاہیے کہ ان میں سے کچھ وسائل تمام آئمہ میں مشترک ہیں اور کچھ وسائل ایسے ہیں جو سیّدالشہد اء مے مخصوص ہیں۔ ان وسائل میں ''محبت حسینیہ'''شامل ہے کیکن یہ وسیلہ تمام آئمہ میں مشترک ہے اور ان میں'' زیارتِ حسین''' شامل ہے لیکن یہ بھی تمام آئمہ میں مشترک ہے۔ بچھ وسائل مشترک ہیں اور بچھ وسائل منفرد ہیں۔ان وسائل میں'' پانی پلانا'' شامل ہے اور بیدامام حسین کے ساتھ مخصوص ہے کیونکہ کوئی بھی نبی اور کوئی امام پیا سا شہید نہیں ہوا۔

امام حسین عَلیْطَلا ہی وہ منفر د ذات ہیں جنہیں پیاسا ذخ کیا گیا ہے۔ان وسائل میں''استغاثہ'' شامل ہے اور بیر بھی امام حسین عَلیْطَلا کے ساتھ مخصوص ہے کیونکہ کوئی بھی امام اور نبی میدان میں قتل نہیں ہوا کہ وہ استغاثہ کرتا۔

عزادارو!

امیرالمونین ؓ محراب میں شہید ہوئے تھے اور باقی آئمہ ؓ کو مختلف مقامات پر شہید کیا گیا۔

امام حسین عَالِيَلا کے انفرادی وسائل میں تجہیز و تلفین شامل ہے۔ ہرامام کو عزت و تو قیر کے ساتھ کفن دیا گیا اور دفن کیا گیا۔ اگر چہ تجہیز و تلفین کے متعلق ابتداء میں کوتا ہی ضرور ہوئی لیکن پھر بھی عزت کے ساتھ ان کی تجہیز و تلفین ہوئی۔ امام علی رضاعًا لیک کی تجہیز شایان شان طریقہ سے ہوئی۔ مامون الرشید تمام اعیان مملکت کے ساتھ آپ کی تجہیز و تلفین میں شریک ہوا اور پورے احترام سے آپ کو دفن کیا گیا۔ اور پورے احترام کے ساتھ کن شہادت کے بعد ان کی بے ادبی کی گئی لیکن بعد میں آپ ک

وہ مظلوم ہیں جن کی بنجہیز وتلفین وقار داختر ام کے ساتھ نہیں ہوئی۔ آ یئے! بے کفن مولا کو کفن پہنا ؤ۔ آ پ کا جنازہ مسلسل تین دنوں تک عریان

امام مظلوم کا استغاثہ صرف اس دور کے افراد سے مخصوص نہیں تھا بلکہ وہ نہمیں آج بھی استغاثہ دے رہے ہیں اور ہمارا''لبیک'' کہنا اسی استغاثہ کا جواب ہے۔ امام ؓ نے عبیداللہ بن حرجعفی سے بیہ کہا تھا کہتم یہاں سے دُور چلے جا وَ کہیں ایسا نہ ہو کہتم ہمارا استغاثہ سن کر ہماری مدد نہ کرو۔

اب اگر آج آپ' لبیک' نہیں کہتے تو آپ بھی اسی عبیداللہ بن حربد بخت کے مانند قرار یائیں گے۔ سعادت حاصل ہونے یا سعادت کے سلب ہونے کے مسئلہ کامنیع دوسرا ہے۔ شب عاشور خيام حسيني كامنظر آپ اوراق تاریخ میں پڑھتے ہیں کہ شب ِعاشور کچھ افراد ابن سعد کے نشکر سے نکل کر امام حسین مَالِیَلاً کے لشکر میں شامل ہوئے اور انھوں نے ابدی نجات پائی تقحى آپ اینے متعلق بیفکر کریں کہ آپ کا انجام بہتر ہو کیونکہ اعمال کا دارد مدار انجام پرہے۔ اس کے ساتھ ایک بد بخت کا واقعہ بھی سن لیں۔ امیرالمونین کے اصحاب میں ایک شخص تھا جس کا نام ہر ثمہ تھا۔ اس کا انجام پر ہوا کہ وہ روزِ عاشورابن سعد کے شکر میں شامل تھا۔ ہر ثمہ کا بیان ہے کہ ایک سفر میں میں امیر المونین کے ساتھ تھا۔ آ ب ایک جكرا في جہاں ايك درخت تھا۔ آ ب في اس جكد كى منى اٹھا كرسوكھى اور فرمايا: ''اے خاک! تخصے مبارک ہو! تجھ سے بہت سی اقوام محشور ہوں گی جو کسی حساب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گی''۔ یہی وجہ ہے کہ بچھ علاء فرماتے ہیں کہ جو کر بلا میں دفن ہوتو اس سے حساب نہیں لیا جاتا۔ پھر کچھ برسوں کے بعد ہرثمہ پر بدبختی سوار ہوئی تو وہ عمر سعد کی فوج میں شامل ہوکر کربلا آیا۔ وہ بیان کرتا ہے کہ روزِ عاشورہ میں گھوڑے پر سوار ہوا تو مجھے وہ درخت

سامعین کرام! امام مظلومؓ کی آ واز استغا نہ اب بھی بلند ہے۔کیا تم اس آ واز کو سن رہے ہو۔حسینؓ تمھارے جواب کے منتظر ہیں۔ میں نے کہا کہ آ ؤچل کرامامؓ کی حالت ملاحظہ کریں۔

چنانچہ! ہم گئے تو ہمیں دکھائی دیا کہ چند خیصے ہیں جو ویران صحرا میں نصب ہیں۔ ان ایام میں اس طرح کے واقعات بھی ہوئے کہ پچھلوگ حصِّپ کر کوفہ سے نکلے اور امامؓ کے لشکر میں آ کر شامل ہوئے۔

آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ جو کوفہ میں ہے اور اسے امام کی آمد کاعلم ہو چکا ہے اور وہ آپ کی مدد کے لیے نہیں آیا تو ایسا شخص ملعون اور بد بخت ہے اور جس نے

وہ پخص امام مظلوم کے پاس آیا اور کہا: ' فرزندر سولؓ ! میں آپؓ کے والدؓ کے

امامؓ نے فرمایا:''ہرثمہ! مجھے یہ سب کچھ معلوم ہے۔ابتم بتاؤ کہ ہمارا ساتھ

دکھائی دیا تو اس نشانی کی وجہ سے مَیں نے زمین کو پچان لیا۔

ساتھ یہاں آیا تھا اور آپ کے والڈ نے یہاں پینچ کریہ یہ باتیں کی تھیں۔

آپ سے سی عذر شرعی کے بغیر تخلّف کیا تو وہ بھی ملعون ہے۔ یہی مسلہ راوی نے امام سے پوچھا اور اس نے چند افراد کے نام لیے تو۔ امام عَلَيْنَكَ نے فرمايا: نام بيان مت كرو۔ بعض اوقات امام كى نصرت كے ليے ايك يا دو يا تين افراد آتے تھے اس كے برعكس ابن زياد لشكر پر لشكر بھيج رہا تھا۔ بھی دو ہزار كالشكر آتا، بھی تين ہزار اور کہيں چار ہزار كالشكر آتا اور لشكر دن رات آ رہے تھے۔ انہى ايام ميں حسين بن نمير چند ہزار كالشكر لے كر آيا۔ يزيد بن ركاب كلبى كئ ہزار كالشكر لے كر آيا۔ اب آ پ عالم خيل ميں امام كى حالت كو ملاحظہ فرما كيں۔

عزادارو!

امامؓ نے ایک مجلس عزاء منعقد کی۔ ہم چاہتے ہیں کہ ہم بھی اس مجلس میں شامل ہوں لیکن ہم اندر نہیں جا سکتے، اسی لیے ہمیں باہر مظہر نا پڑے گا۔ کیا آپ نے زیارت جامعہ تن ہے؟ وہاں اجتماعی گر بیدتھا۔

امام خیمہ کے درمیان میں آئے اور آپ نے اپنے خاندان کے افراد اور ان کی اولا دکو پکارا۔ آپ کی پکار پر سب جمع ہو گئے۔ بظاہر ان کی تعداد چالیس افراد پر مشتمل دکھائی دیتی ہے۔ ان میں سات امام کے بھائی ہیں اور حسن مجتبی کی اولا دہے اور جعفر طیار اور عبداللہ بن جعفر طیار کی اولا دہے۔

حدیث تیج میں بیان کیا گیا ہے کہ امام صادق طَالِنَلا نے عاشوراء کے متعلق فرمایا: ''اس جیسے دن میں آل رسول کے سامنے جنگ واضح ہو چکی تھی۔ ان سے شکوک وشبہات ہٹ چکے تھے اور زمین پرتیس جنازے گرے تھے۔ رسول خدا کے لیے ان کا مارا جانا بڑا ہی گراں تھا۔ اگر ان دنوں حبیب ِّخدا زندہ ہوتے تو آپ ٌخود ہی ان کے لیے فرش عزا بچھاتے اور تعزیت لیتے''۔

ٳڹۜٛٳۑڵ۬ۅۅؘٳڹۜٛٵٳڷؽۅڒڿؚۼۅؙڹ



عزاداران امام مظلوم! مخلصين كامام اوراوصياء كسردار عليه افضل الصلوة المصلين '' فرماما: عِبَادُ عَنْلُوْقُوْنَاقْتِدَاراً وَمَرْبُوْبُوْنَاقْتِسَارًا '' بہ بندے اس کے اقتدار کا ثبوت دینے کے لیے وجود میں آئے ہیں اور غلبہ و تسلط کے ساتھ ان کی تربیت ہوئی ہے'۔ (نہج البلاغہ کے خطبہ غرّ اء سے اقتباس)

ایک انسان کننا ہے بس ہے؟ امام طلیک کننا ہے ان کلمات کا خلاصہ یہ ہے کہ لوگو! تم اس جہان میں اپنی مرضی سے نہیں آئے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ یہاں بیصح جانے میں تم سے کوئی مشورہ نہیں کیا گیا اور نہ ہی تم سے اس کی پیٹی اجازت کی گئی ہے اور تمہیں قدرت کی طرف سے یہ نہیں کہا گیا کہ ہم تمہیں دار دنیا میں بیصح رہے ہیں۔ اس وقت اگر آپ اس جہان میں زندگی بسر کرر ہے ہیں تو اس میں بھی آپ کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔ آپ تو اسے بے بس اور لاچار ہیں کہ آپ کا خود اپنے ہی بدن پر بس نہیں چلتا اور آپ اپنی شکل وصورت میں بھی ہے بس ہیں۔ مَرْ بُحْ نُحْوْنَ اقْحَدِ سَارًا

Prese

اگر آپ زندگی کے تیس یا چالیس برس بسر کر چکے ہیں تو اس اچھی خاصی عمر بسر کرنے کے باوجود آج تک آپ کو بیہ پنہ تک نہیں چل سکا کہ آپ جوغذا کھاتے ہیں بیغذابدن کے کون سے اجزاء تک پہنچتی ہے۔۔۔۔۔ یا در کھیں! جسم میں تین ہزارا جزاءادر چار ہزار قوتیں ہیں۔ جوروٹی آپ تناول کرتے ہیں اس کا کچھ حصّہ ہڈیوں تک پنچتا ہے اور کچھ حصّہ جلد، بچھ حصّہ گوشت، بچھ حصّہ خون اور بچھ حصّہ د ماغ تک منتقل ہوتا ہے۔ اس سے بڑھ کر اگلی بات سنیں اور وہ بات سہ ہے کہ آج تک آپ کو ' دنفس'' سے بھی آگاہی حاصل نہیں ہوئی۔ علم منطق میں کہا جاتا ہے کہ'' دور'' باطل ہے کیکن یہاں دور ثابت ہے مثلاً اگرآپ سانس نہ لیں تو آپ کی زندگی ختم ہوجائے گی اور اگرآ پے زندہ نہیں ہیں تو پھر

آپ سانس نہیں لے سکتے۔ (بالفاظِ ديگر حيات تنفس پر موقوف ہے اور تنفس حيات پر موقوف ہے)۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کی آ تکھوں میں ایک سیاہ رنگ کا مرکز نور پیدا کیا ہے اور وہ مسور کی دال کے دانے کے برابر ہے۔لیکن نتھے سے عدسہ میں اللہ نے اتن طاقت رکھی ہے کہ آپ کسی دُور بین کے بغیر خالی آ نکھوں سے زحل کو دیکھ سکتے ہیں۔ جب کہ وہ ہم سے دس ہزار سال کی مسافت پر واقع ہے لیکن آپ ملک جھیکنے میں اسے د کچھ سکتے ہیں۔ آب اسی عدسہ سے بہت سے ستاروں کو دیکھ سکتے ہیں جبکہ ہر ستارہ زمین سے چودہ حصّہ بڑا ہے۔ عزيز بھائيو! آ نکھا بی<sub>د</sub>سیاہ عدسہ منجمد ش<sup>ی</sup>نم کے قطرے کے برابر ۔

''غلبہ و تسلط کے ساتھ ان کی تربیت ہوئی ہے'۔

عالم ہے کہ آپ کو آج تک معلوم نہیں ہو سکا کہ آپ کیسے سوچتے ہیں اور کیسے گفتگو کرتے ہیں اور کیسے سنتے ہیں۔ اس دنیا سے ہزاروں فلاسفہ گزر بچے ہیں لیکن ان سے آج تک بیہ فیصلہ نہیں ہوا کہانسانی وجود میں سوچنے کا مقام اور عضوکون سا ہے؟ یجھ فلاسفہ کا قول ہے کہ اس کا مقام دل ہے اور پچھ حضرات نے بیہ کہا ہے کہ اس کا مقام د ماغ ہے کیکن کوئی بھی فلسفی کسی قطعی اور یقینی نتیجہ تک نہیں پہنچ سکا۔ فلاسفہ کی طرح آپ حضرات بھی اس مسئلہ کے ادراک سے قاصر ہیں۔ مقصد ِ تفتگو بد ہے کہ آپ اپنے اختیار کے بغیر اس دنیا میں آئے ہیں اور یہاں بھی اپنے اختیار کے بغیر آپ جی رہے ہیں اور آپ کو اپنی ذات سے بھی کچھ زیادہ واقفیت نہیں ہے۔ اگریہ باتیں آپ نے سمجھ لی ہیں تو پھر پیجھ سمجھ لیں کہ آپ کو یہاں سے جانا ہوگا اور اس جانے میں بھی آپ کا کوئی اختیار نہیں ہوگا۔ آب اچانک دنیا میں آئے اور اچانک ہی یہاں سے رخت سفر باندھ کر ردانہ ہوجائیں گے۔ آ بے ! چند لمحات کے لیے میں وچیں جب ہم یہاں سے رخصت ہوں گے تو ہمیں کہاں لے جایا جائے گا اور الگلے سفر کی کیفیت کیا ہو گی؟ کیا ہمارے لیے وہاں کوئی گھر ہے؟ کیا وہاں ہمارے دوست احباب وہاں پہلے سے موجود ہیں؟ ادر اگلے جہان میں ہمیں سعادت حاصل ہو گی یا شقادت منہ کھولے ہوئے کھڑی ہوگی؟ خداراان مسائل پرضرورغور کریں۔ یاد رکھیں! کسی مصیبت کا خوف کبھی بھی فائدہ مند نہیں ہوتا مگر بہ خوف مفید ہے اور ثمر آ ور ہے۔

| اگر آپ سفر کر رہے ہوں اور آپ کومعلوم ہو جائے کہ راستے میں ڈاکو پائے          |
|------------------------------------------------------------------------------|
| جاتے ہیں جو مسافروں کولوٹ لیتے ہیں تو آپ کو یقیناً خوف محسوس ہوگا۔ کیا آپ کے |
| اِس خوف کی وجہ سے ڈاکو آپ کوچھوڑ دیں گے؟                                     |
| جواب نفی میں ہے۔ آپ کو بیاری کا خوف ہے۔ کیا آپ کے اس خوف کی                  |
| وجہ سے بیاری آپ سے دور ہو جائے گی؟                                           |
| اس سوال کا جواب بھی نفی میں ہے۔ آپ کے خوف کی وجہ سے بیاری آپ                 |
| سے دُورنہیں بھا گے گی۔                                                       |
| البتہ! خوفِ آخرت انتہائی مفید ہے۔ بیخوف آپ کو آخرت کے مصائب و                |
| آلام سے بچانے میں معاون ثابت ہوتا ہے۔                                        |
| ا گلے جہان کے حالات کیا ہیں؟ اور وہاں کی زندگی کیسی ہے؟ بیدایام اسی خوف      |
| کی یاد دلانے کے لیے ہیں۔ اگر آپ کے پاس خوف آخرت موجود ہے تو آپ کو            |
| نجات کا وسیلہ مل سکتا ہے۔                                                    |
| صاحب الوسائل مولاحسينٌ بين                                                   |
| جن لوگوں کے پاس خدا تک پہنچنے کا وسیلہ نہیں ہے تو میں انھیں دعوت دیتا        |
| ہوں کہ آؤ! میں نے تمھارے لیے راستہ تلاش کرلیا ہے۔                            |
| وہ وسیلہ اور وہ راستہ'' صاحب الوسائل'' کا ہے اور''صاحب الوسائل'              |
| حضرت امام حسینؓ بن علیؓ بن ابی طالبؓ ہیں۔ان کے پاس بہت زیادہ وسائل ہیں۔      |
| ا گلے جہان کے متعلق حیرت میں ڈوب ہوئے لوگو!اس جہان میں مہمان خانہ            |
| موجود ہے اور اس مہمان خانہ کا مالک امام حسین بن علی ہے۔ ان کے پاس نو مرتبہ   |
| ضیافت کا سامان ہے۔                                                           |
| اس جہان میں امامؓ کے بہت سے مہمان خانے ہیں اور آ پؓ کے مہمان خانے            |

صرف اس دنیا تک محدود نہیں ہیں بلکہ برزخ میں بھی آپ ؓ کے مہمان خانے ہیں اور آخرت میں بھی آپؓ کے پاس بہت سے مہمان خانے موجود ہوں گے۔ ہرمہمان خانہ پرندا دینے والا منادی موجود ہے۔ ہرمہمان خانہ میں دستر خوان بچچے ہیں اور مشروبات موجود ہیں۔

اس موضوع کی تفصیلات ان نومہمان خانوں سے وابستہ ہیں۔ وسائل بہت زیادہ ہیں جن کی تعداد ایک سویا دوسو تک ہے لیکن میہ بات ذہن نشین کر لیس کہ ان وسائل میں احکام خدا کی مخالفت اور نافر مانی شامل نہیں ہے۔

ہم نے آج تک بیہ بات کبھی نہیں سنی کہ امام ؓ نے خدا کی معصیت ، شریعت کی خلاف ورزی اور ترک قر آن کو اپنے تقرّ ب کا وسیلہ بنایا ہو۔

عزاداران امام مظلوم! امام نے کربلا کے میدان میں ایک خطبہ دیا جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان نشری دیا ہو ہے ہوتا ہے کہ ان

غیر شرعی افعال کا مرتکب خدا، رسولؓ اور امامؓ کا دشمن ہے۔ آپؓ نے ابن زیاد کے لشکر سے فرمایا:

> "لوگو! مجھ بتاؤ کہتم نے میرا خون کیوں حلال سمجھ لیا ہے؟ کیا میں نے کسی کو ناحق قتل کیا ہے کہتم نے مجھ سے اس کا قصاص لینا ہے؟ کیا میں نے کسی کے مال کو لوٹا ہے کہتم مجھ سے لڑنے کے لیے آ گئے ہو؟ کیا میں نے شریعت بدلی ہے کہتم مجھ سے جنگ کرنے کے لیے آئے ہو؟ کیا میں نے کسی سنت کو بدلا ہے کہتم میرے دشمن بن گئے ہو؟ کیا میں نے کسی حرام کو حلال اور کسی حلال کو حرام کیا ہے کہتم مجھ سے جنگ کے لیے تیار ہو گئے ہو؟ (اگر میں نے ایسا کوئی کا منہیں کیا تو پھرتم مجھ سے جنگ کرنے

ہر دسیلہ کے لیے کوئی نہ کوئی منادی ہوگا۔ ہرایک کے لیے ندا آئے گی یعنی حسین وسائل کے لیے۔ آج کی گفتگو میں، میں بچھ وسائل بیان کرنا چاہتا ہوں۔ ہمیں سب سے پہلے اپنے آ قا ومولاً سے ' عقد توسل' قائم کرنا ہوگا۔ توسل ایک طرح کا عقد ہوتا ہے اور اس کے لیے'' ایجاب وقبول'' کا صیغہ ہوتا ہے۔عقد کی بھی ایک سند ہوتی ہے۔ آپ کا کیا ارادہ ہے کیا ہم' عقد توسل' پڑھیں۔ ہم نے''ایجاب'' کا صیغہ پڑھنا ہے۔اب ہمیں سیح دل سے ایجاب کا صیغہ ير هناہ۔ حضرت سیدالشهد اءً اینے ایک مهمان خانہ سے ہمیں دیکھ رہے ہیں۔اب ہم به کہتے ہیں: يَا ٱبَاعَبْدِاللهِ! إِنَّى ٱتَوَسَّلْ بِكَ إِلَى اللهِ ''ابوعبدالله! میں آب کے ذریعہ سے اللہ کا توسل جاہتا ہوں' جب آب ایجاب کا صیغہ پڑھتے ہیں تواما م قبول کا صیغہ پڑھتے ہیں۔

-L

امام "آپ سے تمام آ نسو خرید کرتے ہیں اگر آ نسو آ نکھ کے گھر میں ہی رہیں اور باہر نہ آئیں تو بھی امام " اسے خرید کرتے ہیں اور آپ کے وہ آ نسو جو آپ کے رخساروں پر جاری ہوتے ہیں امام " انھیں بھی خرید کرتے ہیں۔ اور اگر آپ کے آ نسو رخساروں پر بہہ کر آپ کی ریش تک آ جائیں اور آپ کی ریش آ نسووں سے تر ہو جائے تو امام حسین علایتکا ان آ نسووں کو بھی خرید کرتے ہیں۔ اگر آپ کے آ نسو ریش کو تر کر کے آپ کے سینہ پر بہنے لگ جائیں تو امام اسے بھی خرید کرتے ہیں۔ اور اگر آپ کے آ نسو سینہ سے گز رکر آپ کے دامن کو تر کر نے کی تی تو امام حسین علایتکا آپ کے وہ آ نسو بھی خرید کرتے ہیں۔ بکا کی تمام اقسام کا اجراحاد یث سے ثابت ہے اور اگر آ نسو کے ساتھ آ ہ اور

چیخ بھی شامل ہوتو اس کا مزید اجر ہے۔ اور اگر رونے کی آ وازوں کے ساتھ نالہ وشیون کی صدائیں شامل ہوں تو اس

کا اجراورزیادہ ہے۔ اوراگراس کے ساتھ چیخیں بھی شامل ہوں تو ان کا اجراور بھی زیادہ ہے۔ اس کا دسواں مرتبہ وہ ہے جو کہ ابوذ رکی حدیث میں بیان کیا گیا ہے۔ حیّٰی تز ہق ا نفسکھہ '' یہاں تک کہتھا ری جان نکل جائے''۔

بھائیو! ذرا دیکھو! ہم نے سیّدالشہد اءؓ کے لیے کیا کیا ہے؟ یزید لعین سے ایک جملہ فقل کیا جاتا ہے جب بھی میں اس پر غور کرتا ہوں تو مجھے نہایت شرمندگی ہوتی ہے۔

آب نے سنا کہ اس رونے کی قیمت ہی ہے کہ اللہ آب پر درود بھیجنا ہے۔ ہیہ قیمت تو نفذ ہےاور باقی قیمت چندا قساط میں ادا کی جائے گی۔ اس کی ایک قسط آپ کوموت کے دفت ادا کی جائے گی۔ دوسری قسط اس وقت ادا کی جائے گی جب آپ قبر میں داخل ہوں گے۔ پھر جب آپ قبر سے باہر آئیں گے تو اس کی اور قسط آپ کوادا کردی جائے گی۔ یوں آپ کو ہر جگہ اس کی قسط ادا کی جائے گی۔لیکن اس کے باوجود میں ان وسائل کوابھی بیان نہیں کر سکا۔ مَیں نے حرض کیا کہ حسین ؓ کے پاس ایک سو دسائل ہیں یا دوسو دسائل ہیں۔ ان میں سے بلندترین وسیلہ امام کے ہم رکاب ہو کر شہیر ہونا ہے۔ یا در کھیں ! که سی بھی نبی یا امام گومیدان میں قتل نہیں کیا گیا۔ حضرت یجی عالیتکا شہید ہیں لیکن ظالموں نے ان کے سرکو کاٹا اور اسے ایک طشت میں رکھ کر بے حیابا دشاہ کے سامنے پیش کیا گیا اور اس نے بدکارعورت کو تحفیہ میں سرپیش کیا۔ امیرالمونین شهید ہوئے کیکن میدان میں نہیں بلکہ محراب مسجد میں ان پر حملہ کیا گیا۔ امام حسن عَالِبَلًا كوز ہر دے كر گھر ميں شہيد كہا گيا۔ میدان میں شہید ہونا صرف حضرت امام حسین عَالِتِکا کی خاصیت ہے اور بیہ وسیلہ بہتر افراد تک منحصرتھا جن کے نام اس صحیفہ میں درج شخصے جسے جبریل امین لے کر نازل ہوئے تھے اور اس میں امام حسین عالیتک کی ذمہ داریوں کو بیان کیا گیا تھا۔ وه صحيفه (صحيفه حسينيه، كهلاتا ہے۔

- <sup>در حس</sup>ین ! اینی جان خدا کے لیے پیچ دے اور شہادت تک جنگ کر اور شہادت کے لیے پچھلوگوں کو اپنے ساتھ لے جا۔انھوں نے آ پکے ساتھ شہید ہونا ہے۔ عزیز بھائیو!
- - اگرآ پ کو بیہ مقام مل جائے تو آپ کو بھی شہداء کا مقام عطا کیا جائے گا۔ بیہ دسیلہ''شرکت'' ہے۔
- روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ رسولِ اکرمؓ کے مشہور صحابی جابر بن عبداللّٰہ انصاری کر بلا آئے۔ بیدامامؓ کے پہلے زائر تھے جبکہ جابر معذور تھے۔ اسی لیے انھیں واقعہ کر بلا میں شریک نہ ہونے کا کوئی غم نہ تھا۔
- حضرت جابر،عمر کے آخری حصّہ میں نابینا ہو چکے تھے، اسی لیےان سے جہاد ساقط تھا۔

امام سجاد مَلاِللَاا گر بیمار نہ ہوتے تو ان پر بھی جہاد واجب ہوتا۔ اسی لیے اللہ نے انھیں بیمار کر دیا تا کہ وہ زندہ رہیں لیکن اسی سخت بیماری کے باوجود روز عاشور انھوں نے اپنے والد کی نصرت کے لیے ایک یا دومر تبہ جہاد کرنے کی کوشش کی تھی۔ خلاصہ میہ ہے کہ جابر چہلم کے دن سیّدالشہد اء کی زیارت کے لیے آئے۔ روایات سے جھے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ مدینہ منورہ سے کر بلا آئے اور ان کے

یددرست ہے کہ تمام آئمہ کے حق میں ان کی معرفت شامل ہے لیکن بیر حدیث واضح کرتی ہے کہ حسین کو خصوصیت حاصل ہے۔ عبداللہ بن يعفور راوى بيں كہ ميں امام جعفر صادق مَالِيَل كى زيارت كے ليے کوفہ سے مدینہ گیا اور میں نے ان سے حرض کیا: مجھے آ ب کی محبت نے مجبور کیا تو میں طویل سفر طے کر کے آپ کی خدمت میں حاضر ہوں۔ آپؓ نے فرمایا: جب تم نے سی مل خدا کے لیے کیا ہے تو پھر اپنی تکالیف کو بیان مت کرو۔ پھر آ پ نے فرمایا کہتم وہاں کیوں نہیں گئے جس کا حق میری بدنسبت تجھ پر زياده ہے؟ ابن يعفور كہتے ہيں كہ ريرس كر مجھے تعجب ہوا اور مَيں نے عرض كيا: وہ كون ہے جس کاحق آ پڑی بہ نسبت مجھ پر زیادہ ہے جبکہ آ پڑ کی اطاعت خدا کی طرف سے ہم یر فرض ہے؟ امام جعفر صادق عَالِبَلًا نے فرمایا: وہ حسینٌ بن علیٌّ ہیں۔ عزاداران امام ! سیدالشہد اء کے وسائل میں سے ایک وسیلہ سیدالشہد اء کی بیعت ہے اور ان کی بیعت اب مکمل ہو چکی ہے۔ ایک منادی نے حضرت کی بیعت کی ندا کی تھی، جب امام حسین عَالِيَنَا) نے مکہ چھوڑا اور عراق کی طرف ردانہ ہوئے تو اس رات ابن عباس نے خواب دیکھا کہ مسجدالحرام میں امام حسین عَالِيَنا كا باتھ جريل كے باتھ میں ہے اور جبريل بيدندا دے رہے ہیں:'' آ وَاللّٰہ کی بیعت کی طرف آ وُ''۔ دوستو! کیا آپ جبریل امین کی آواز پرسیدالشہد اء کی بیعت کرنے برآمادہ

ہیں؟ یا درکھیں کہ بیہ اللہ کی بیعت ہے اور آپ بیعت کر کے اُسے پورا کر سکتے ہیں؟ وسائل حسينًا ميں ايک وسيله ( حج حسينٌ '' ہے۔ اس مضمون کی تفصیل بھی ہے۔ کعبہ کے مناسک ہیں۔ کعبہ کا حج فرض ہے۔ لیکن حسین اور ان کے اصحاب نے کس طرح سے جج کیا، اس کے متعلق میں فی الحال بحث كرنا يسدنهيں كرتا۔ عزيزان گرامي قدر! ان وسائل میں سیدالشہد اء ؓ کے لیے تلبیہ کہنا شامل ہے۔ کسی بھی معصوم ؓ ک زيارت مين ' لبيك' كالفاظ نہيں ہيں۔ بيرانفراديت صرف سيّدالشہد اءً كو حاصل ے کہ آب کی زیارت میں <sup>در</sup> البیک یا داعی اللہ ' کہا جاتا ہے۔ اس طرح کا تلبیہ کرنا آب کے لیے بھی ممکن ہے۔ ان شاءاللہ میں عنقریب کچھ آ داب تلبیہ بیان کروں گا۔ اہل ایمان بھائیو! میرے پاس بی قدرت نہیں ہے کہ میں تمام وسائل کا ذکر کروں۔ میں صرف چند خصوصیات ہی کو بیان کرنا چاہتا ہوں۔ بعض اوقات انسان ایک عمل کرتا ہے لیکن کچھ وجوہات کی بناء پر وہ عمل '' حبط'' بھی ہوسکتا ہے یا قیامت کے دن اس کے مخالف اس سے وہ عمل چھین سکتے ہیں۔ بہت سے علل واساب ایسے بھی ہیں جن سے عمل باطل اور فاسد ہو سکتا ہے۔ وسائل میں سے بیر ہے کہ عمل پر اثر مرتب ہواور اس میں عمل کرنے والے انسان کا کوئی اختیار نه ہو۔ اس صورت میں وہ عمل '' حبط'' نہیں ہو سکتا اور مخالف اس کے مل کوچھیں نہیں سکتے۔ مثلاً؛ کوئی قرض خواہ اپنے قرض کے عوض مقروض کے رہائش مکان پر قبضہ نہیں

مثلا: کوئی فرط خواہ اپنے فرط کے کوط مفروض کے رہائی مکان پر فبضہ ہیں کرسکتا۔اسی طرح سے قیامت کے دن مخالف اعمال چھین لیں گے کیکن وہ اس انسان

آپ مدینہ روانگی کو دیکھ کر رو سکتے ہیں۔ اگر بالفرض یہاں رونا نہ آئے تو مکہ چھوڑنے کا تصور کریں تو آپ رو سکتے ہیں۔ مکہ شہر امن ہے۔ بیصرف مسلمانوں کے لیے حرم نہیں ہے بلکہ بیتو کا فروں کے لیے بھی حرم ہے۔ مکہ قاتل کے لیے بھی حرم ہے۔ مکہ حیوانات، جانوروں اور پرندوں تک سب کے لیے حرم ہے۔ اسی لیے آپ مکہ میں شکار کا گوشت نہیں کھا سکتے۔ مکہ میں ہر طرح کے جانور کا شکار حرام ہے۔ مکہ نبا تات کے لیے بھی حرم ہے۔ بید درختوں کی جڑوں کے لیے بھی حرم ہے۔ چنانچہ وہ مکہ جو ہر چیز کے لیے حرم بے کیکن سیدالشہد اء کو یہاں بھی ظالموں نے امان نہ دی اور آپ کو مکہ چھوڑ نا پڑا۔ جب آپ اس واقعہ کو یاد کریں گے تو آپ امام کی بارگاہ میں خراج اشک پیش کرنے پر مجبور ہوجا تیں گے۔ امام بنے اس وقت مکہ چھوڑا جب لوگ جج کی ادائیگی کے لیے مکہ آ رہے تھے۔ یزیدی حکومت نے آپ کے لیے ایسے حالات پیدا کر دیئے کہ آپ نے ج کوعمرہ سے تبدیل کیا اور مکہ چھوڑ دیا۔ سيّد الشهد اء پر ايسے در دناك مصائب آئ كدا كركوئى شخص آب كى شخصيت، عظمت اور امامت کو نہ بھی جانتا ہواور وہ میہ مصائب سنے تو انسان ہونے کے ناطے رونے لگ جاتا ہے۔ یز پدلعین جیسا دنیا میں کوئی کعین ہی نہیں گز را۔ دنیا کا کون سا ایسا جرم ہےجس کا ارتکاب اس نے نہ کیا ہو۔ امام<sup>حسی</sup>ن عَلَیْتَلَا کاقتل، مدینہ کی تاراجی، مکہ کی بریادی اور مدینہ میں شراب نوشی جیسے بداعمال کا اس نے ارتکاب کیا۔ اسی یزید کے سامنے کربلا کا داقعہ بیان کیا گیا تو اس نے کہا کہ اگر میں وہاں موجود ہوتا تو میں ان کا دفاع کرتا اگرچہ مجھےاپنے کسی بیٹے کی قربانی بھی دینی پڑتی۔ مجصے معلوم نہیں کہ اس لعین نے کس مصیبت کو سن کرید جملہ کہا تھا۔ اس کے متعلق بہت سے احتمال ہو سکتے ہیں ممکن ہے کہ اسے میہ بتایا گیا ہو کہ حسینؓ زین سے زخمی ہو کر گرے،مقتل میں بیٹھے تھے کہ گیارہ سال کا بھینجا ملنے چلا آیا۔ ظالموں نے اسے حسین کی گود ہی میں قتل کر دیا۔ اس دا قعہ کی تفصیل میں عنقریب بیان کروں گا۔ جی ہاں! یہاں جو گربہ ہے می<sup>حسی</sup>ن ؓ سے محبت کا ثبوت ہے۔ ٳڹٵؘۑڷؙۅۅٳڹٵٳڷؽۅڒڿ۪ٷؚڹ



إِنَّ اللهَ اشْتَرِي مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ وَ أَمَوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجُنَّةَ ﴿ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَةِ وَ الْإِنْجِيْلِ وَ الْقُرْ إن (التوبه: ١١١) "بے شک اللہ نے اہل ایمان سے ان کی جانوں اور ان کے اموال کو جنت کے عوض میں خرید لیا ہے۔ وہ اللہ کی راہ میں جنگ کرتے ہیں اور قتل کرتے ہیں اور قتل ہوتے ہیں۔ یہ وعدہ خدا کے ذمہ ہے اور تورات، انجیل اور قرآن میں اسے بیان کیا گہاہے'۔ الله تعالى كاابل ايمان مستجارتي معاہدہ ہیآ یت مجیدہ بیان کرتی ہے کہ اللہ اور بندے کے درمیان ایک تجارتی معاہدہ ہوا ہے: جے والامون ہے۔

یکچھ لوگ ایسے ہیں جو تھوڑ ہے سے اس معاملہ میں داخل ہوئے ہیں۔ اس کے باوجود خدا فرما رہا ہے کہ میں مومن کی جان و مال کا خریدار ہوں۔ اب کچھ دیر کے لیے آپ این حالت پر نگاہ ڈال لیں اور سوچیں کہ کیا آپ نے اللہ سے یہ معاملہ کیا ہے؟ اس کے لیے آپ کو دور جانے کی ضرورت نہیں ہے۔ اپنے اعمال کو دیکھ لیں پھر آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ آپ نے خدا کے ساتھ یہ سودا کیا ہ یا نہیں کیا؟ ہ یا تہیں کیا؟ اق اہل ایمان کے معاملات الگ الگ ہیں۔ اولین و آخرین کے جملہ شہداء ہیں کیونکہ انھوں نے اللہ کی راہ میں این پیاری جانوں اولین و آخرین کے جملہ شہداء ہیں کیونکہ انھوں نے اللہ کی راہ میں این پیاری جانوں کا نذرانہ پیش کیا ہے۔

''اس خرید و فروخت پر خوش ہو جاؤ جوتم نے کی ہے۔ معاملہ کرنے والے افراد مختلف ہیں''۔ عزیز بھائیو! کیا اور دنیا کے علاوہ ان کی نظر کسی اور چیز پرنہیں ہے۔ اگر ایساشخص بالفرض عبادت

کرتا بھی ہے تو بھی دنیا کے حصول کے لیے ایسا کرتا ہے۔ اور وہ آج تک إنَّ اللَّهَ

I I I I I I I A

اشْتَرى ... كے معاملہ كى دكان ميں داخل ہى نہيں ہوا۔

اس معاملہ کی دستاویز ککھی جا چکی ہیں۔ جیسے ہی کوئی مومن خدا کی رضا کے لیے میدانِ جنگ میں قدم رکھتا ہے تو اس کا بیٹمل اس امرکو داضح کرتا ہے کہ وہ اپنی جان کوخدا کے ہاتھوں پیچ چکا ہے اور خدا کی طرف سے پچھود پر بعدا سے قیمت دی جائے گی۔ یعنی اسے جنت کی ملکیت عطا کی جائے گی اور وہ کلڑا اس کی ملکیت قرار یائے گا۔ احادیث میں بیان ہوا ہے کہ شہید جیسے ہی زمین پر گرتا ہے تو خوبصورت آئکھوں والی حوریں اس کا استقبال کرتی ہیں، پیشہید کا مقام ہے۔ شہدائے کربلاتمام شہداء سے افضل ہیں اس دنیا میں بہت سے خوش نصیب گزرے ہیں جنہیں شہادت کا اعزاز حاصل ہوا ہے لیکن اولین و آخرین میں سے جتنے بھی شہداء گزرے ہیں یا شہید ہوں گے کربلا کے شہیدان سب سے افضل ہیں۔ وہ تمام شہداء کے سردار ہیں اور حضرت امام مظلوم ان شہدائے کربلا کے بھی سردار ہیں۔ اسی خصوصیت کی ایک وجہ ہے کہ وہ تمام مجاہدین سے افضل کیونکر ہیں۔حدید ہے کہ وہ اصحاب نوج سے لے کر امام صاحب الزماں مَالِيَلْ آ تک اصحاب سے افضل ہیں۔ شہدائے کربلا اصحاب نوحؓ ، اصحاب طالوتؓ، اصحاب موسیؓ اور اصحاب عیسیٰ

سے افضل ہیں اور وہ زمانہ پنج بر اور زمانہ امیر المونین اور جملہ آئمہ کے دور میں شہید ہونے والے تمام لوگوں سے بھی افضل ہیں۔ ہماری بیہ گفتگو محض زبانی دعویٰ پر مبنی نہیں ہے بلکہ قر آن و حدیث اور تاریخ سے اس کی گواہی ملتی ہے۔ عالم اسلام میں شہدائے بدر کا بڑا احتر ام پایا جا تا ہے اور ان کی عظمت کی دلیل کے لیے یہی بات کافی ہے کہ آپ حضرت ابوالفضل العباس کی زیارت میں بید کلمات

اسلام کے باقی شہداء میں شہدائے بدر کا درجہ بلند ب جبکہ کربلا کے شہداء کا ان سے بھی درجہ مبلند ہے اور جب ان کا درجہ شہدائے بدر سے مبلند ہے تو باقی شہداء سے ان کا درجہ خود بخو دیلند ہے۔ معزز سامعين! روایات بیان کرتی ہیں کہ امام جعفر صادق مَالِيَلام جب بھی حضرت سيّدالشہد اءً کی زیارت کے لیے آتے تو آ پٹ شہدائے کربلا پر ان الفاظ میں سلام کیا کرتے تھے: ٱلسَّلَامُ عَلَيْكُمُ ... يَا ٱوْلِيَاءَ اللهِ " اے اولیاء خداوندی تم پر سلام ہو' ۔ امامؓ کے اس جملہ سے شہدائے کربلا کی عظمت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ ذراغور يجحے! شہداء کے ان سرداروں کی ایک صفت سی بھی ہے کہ ان میں سے ہر شہید حضرت سیدالشہد اء کا حقیقی مقتدی اور ماموم تھا۔ان کے امام سیدالشہد اء تھے اور بیہ آئ کے حقیقی مقتدی تھے۔ امام حسین تمام صفات میں ان کے امام تھے اور بید خوش نصيب آب کے مقتدی تھے۔ ان خوش بخت افراد نے ہرصفت میں آپ کی اقتداء کی۔ان لوگوں نے بھوک اور پیاس میں آئ کی اقتداء کی اور حد بیر ہے کہ سرول کے کٹوانے اور نوک نیزہ پر سوار ہونے میں بھی انھوں نے آپ کی اقتداء کی۔ امام " نے ہر صفت میں ان کی امامت کی اور شہداء نے ہر صفت میں آ ب کی اقتداءک۔ چشم فلک نے آج تک نہ تو ایس امامت دیکھی ہےاور نہ ہی ایس اقتداء دیکھی ہے۔انھوں نے ظلم برداشت کرنے میں آپ کی اقتراء کی۔نماز میں آپ کی اقتراء

کی اور دشمن کی طرف سے محصور ہونے میں اور پیاس اور روزہ میں آپ کی اقتداء کی۔ ابدان سے سر کٹوانے اور نوک نیزہ پر سوار ہونے میں آپ کی اقتداء کی تقی اور مرنے کے بعد عنسل وکفن نہ ہونے میں بھی آپ کی اقتداء کی ..... الغرض انھوں نے تمام اعمال وافعال میں حضرت کی اقتداء کی۔

آپ جانتے ہیں کہ سر کے کٹوانے میں انھوں نے امام کی افتداء کیسے کی؟ شہدائے کربلا میں سے جب بھی کوئی شہید گرنے لگتا تو وہ امام کو صدا دیتا تھا کہ آپ میری مددکو آئیں۔

مقصد کیا تھا کہ آپ میری مدد کریں تا کہ دشمن میرا سرتن سے جدا نہ کریں۔ اس میں راز بیدتھا کہ شہدائے کر بلا بیہ چاہتے تھے کہ وہ سر کٹوانے میں بھی پہل نہ کریں اور اس فعل میں بھی امام کی اقتداء کریں۔ روزِ عاشور میدان کر بلا میں صرف امام حسین طالیتلا کا ہی سر کٹا تھا۔ امام سجاد طالیتلا فرماتے ہیں کہ باقی شہداء کے سر گیارہ محرم کے دن کانے گئے تھے۔

اہلِ ایمان بھائتو!

مجھی آپ نے غور کیا کہ انھوں نے اس کعبہ حقیقی کا احرام کیسے باندھا تھا؟ اور'' تلبیہ'' کس انداز میں کیا تھا؟ اور طواف اور وقوف کے مناسک کیسے ادا کیے تھے؟ اور انھوں نے کر بلائے حسینی کی منی میں کس انداز سے شب بسر کی تھی؟ **ذ** کرِ مصا تب! اصحابِ امام اور یوم عاشور اب وعظ ونصیحت کا وقت چلا گیا، ہمارا وعظ بھی یہی مصائب ہیں۔ شہداء کے ہم پر بہت سے حقوق ہیں۔ ہماری کوشش ہے کہ آج کے دن کچھ حق ادا کیے جائیں۔

اب جبکہ بیہ بات ہم نے واضح کر دی ہے کہ ان کا مقام باقی شہداء کے مقام سے بلند و برتر ہےتواب ہمیں اجازت دیں کہ ہم بیددیکھیں کہ ہیلوگ اپنی ذات میں کیسے بتھے؟ پہلے میں بیرسوچا کرتا تھا کہ ان شہداء میں سے افضل کون ہے؟ اور فضیلت سے میری مراد شہادت اور واقعات عاشورہ میں افضلیت تھی ..... عزادارو!

ان شہداء میں حضرت حبیب بن مظاہر اسدی ، مسلم بن عوسجہ اور بریر بن خضیر جیسے افراد بھی شامل ہیں۔ جن کو امیر المونین ؓ کی صحابیت اور رفاقت کا شرف حاصل ہے۔اس لحاظ سے ان بزرگواروں کو افضل ہونا چاہیے۔ لیکن میرا بیہ مفروضہ صحیح نہ تھا۔ جب میں اب مصائب سیّدالشہد اءً کا جائزہ لیتا

ہوں اوران کے حالات پر نظر دوڑا تا ہوں تو ہرایک مجھے ایسی خصوصیت کا حامل دکھائی دیتا ہے جس سے وہ ہاقی شہداء سے متاز دکھائی دیتا ہے۔

میں کچھ اصحاب اسرار کا تصور کرتا ہوں جو کہ بڑے ہی عبادت گزار تھے اور وہ جہاد میں بھی پیش بیش رہتے تھے۔ مثلاً میں حضرت حبیب کے متعلق سوچتا ہوں تو دکھائی دیتا ہے کہ ان کا تعلق اصحاب پیغمبر میں تھا۔۔۔۔۔ وہ من رسیدہ شخص تھے اور حضرت میٹم تمار کے درجہ کے صاحب اسرار تھے اور یہی حال حضرت بڑیر کا ہے۔ جب فضیلت کے اس زاویہ کو دیکھا جائے تو انسان یہ فیصلہ کرے گا کہ حضرت حسیب جناب ٹر سے افضل تھے۔ حضرت ٹر کے لیے یہ ممکن نہیں ہے کہ وہ حضرت حسیب کے مقام کو حاصل کر سکیں کیونکہ ان سے خلطی ہوئی تھی۔ حرکے لیے بس میہ بات ہی کا فی ہے کہ سیدالشہد اء میں ان کو نجات مل کئی۔ لیکن اس مقام پر تظہر جائیں اور جلد بازی میں یہ فیصلہ نہ کریں کیونکہ حرکو تھی

الیی خصوصیات حاصل ہیں جن کی وجہ سے وہ کسی بھی طرح سے کم درجہ والے دکھائی

شہادت کے بعد جب شہداء کو لوگ دفن کرنے کے لیے آئے تو ای سیاہ فام جنابِ جون ؓ کے بدن سے ستوری کی خوشبو آرہی تقی۔ انہی علل و اسباب کی وجہ سے ہم یہ فیصلہ کرنے سے قاصر ہیں کہ شہدائے کر بلا میں سے افضل کون اور مفضو ل کون تھے؟۔ اب آ بیّے بچھ دیر کے لیے ان شہداء کی مصیبت کا تذکرہ کریں۔ جیسے صبح عاشور نمودار ہوئی تو امام اور آپ ؓ کے اصحاب نے نماز فجر کی تیاری کی۔ کیا انھوں نے نماز کے لیے وضو کیا تھا؟ نہیں! وہاں تو پانی بند تھا۔ اس لیے انھوں نے وضو کے بدلے تیم کیا۔

امام مَالِيَلَا کے ایک مؤذن شطے، جن کا نام حجاج بن مسروق تھا۔ مکہ سے کر بلا تک وہی اذان دیتے رہے تھے لیکن ضحِ عاشورہ ان کی جگہ شہزادہ علی اکبڑ نے اذان دی۔ اذان کے بعد حضرت ؓ نے نماز پڑھائی اور آپ ؓ کے خاندان کے افراد اور اصحاب نے آپ ؓ کی اقتداء میں نماز پڑھی۔

آپؓ نے فرمایا:''میں گواہی دیتا ہوں کہ میرے فرزندعلی زین العابدین عَلِیْطَلا کے علاوہ ہم سب قتل ہوجا نمیں گے'۔

جب اصحاب حسینی " نے امام کا یہ فرمان سنا تو سب بے حد خوش ہو گئے اور ان کے چہروں پر خوشی کی لہر دوڑ گئی۔ ان میں سے ایک نے دوسرے سے مزاح کیا تو وسرے صحابی نے کہا کہ کیا آپ مصیبت کی اس گھڑی میں بھی مزاح کر رہے ہیں؟ صحابی نے کہا کہ میری قوم اور میرا قبیلہ جانتا ہے کہ میں نے آج سے پہلے کبھی کسی سے مزاح نہیں کیالیکن! آج اس لیے مزاح کر رہا ہوں کہ مجھے اپنی کا میابی اور سعادت کا یقین ہو چکا ہے کہ چند لحات بعد ہم حوروں سے ہم آغوش ہونے والے ہیں۔ عاشور کا سورج طلوع ہوا تو عمر سعد (ملعون) نے ایپ نشکر کو تر تیب دیا۔ اس کے نشکر کی تعداد ایک لا کھ افراد اور دوسر کی روایت کے مطابق کشکر میں اسی ہزار سوار اور چالیس ہزار پیادہ تھے۔ کسی روایت میں اس سے زیادہ تعداد بیان نہیں ہوئی۔ جن علماء نے تعداد کم بیان کی ہے انھوں نے بھی لکھا ہے کہ قوم اشقیاء کی کم از کم تعداد تیس ہزار افراد پر مشتمل تھی۔

ہم نوع صف بندی ہوئی جس کا امیر کشکر ابن سعد (ملعون) تھا اور اس کے ساتھ اس کا بیٹا اور ایک مشیر تھا۔ میمنہ پر عمرو بن الحجاج اور میسرہ پر شمر بن ذکی الجوشن کو مقرر کمیا گیا اور تیراندازوں کا سربراہ محمد بن اشعث تھا۔

یہ سمارالشکر مظلوم کے مدمقابل آ کر کھڑا ہوا۔ مقابلہ میں حضرت سیّدالشہد اء نے بھی اپنالشکر مرتب کیا اور میمنہ ومیسرہ کوتشکل دیا۔ آپ ؓ کے لشکر میں 42 پیادے اور تیس سوار تھے یا اس کے برعکس تھے۔ میمنہ کا سالا رحبیب بن مظاہر کو مقرر کیا گیا اور میمنہ زہیر بن افتین کے سپر دکیا گیا۔ <sup>درعل</sup>، حبیب کے ہاتھ میں تقااور حسینی <sup>\*</sup> پرچم حضرت ابوالفصل العباس <sup>\*</sup> کے سپر دکیا گیا۔ دونوں لشکر ایک دوسرے کے مدمقابل آئے۔ ابن سعد نے قلب لشکر میں کھڑے افراد سے کہا تم ایتی جگہ کھڑے رہو۔ پھر اس نے ایپن لشکر سے کہا کہتم میںنہ اور میسرہ کا گھیرا و کرو۔

ابن زیاد کالشکر مرتب ہوا تو اس کا طول ایک فریخ تھا اور اس کا عرض بھی ایک فریخ تھا۔ ظالم لشکر نے امام ؓ اور خیمہ گاہ کا احاطہ کر لیا اور چاروں طرف حلقہ باندھ لیا۔

دنیا کے طلب گار کتے ابن سعد (ملعون) نے ''رے' کی جا گیر کے لالچ میں اپنے غلام'' درید'' کو صدا دی کہا پنا پر چم قریب لے آ اور مجھے میرا تیر کمان دے۔ پھر

توجهفر مائس!

اس نے کمان میں تیر چڑھایا اور پور ے کشکر کو گواہ بنا کر کہا کہ گواہ رہنا سب سے پہلا تیر میک نے مارا ہے۔ جب اس تعین از لی کا تیر روانہ ہوا تو اس کے بعد تیراندازوں نے تیروں کی بارش کر دی۔

میں نہیں جانتا کہ حسینی \* لشکر پر کتنے نیر برسائے گئے، آج تک میک نے کسی بھی مجلس میں سیہ مصائب نہیں پڑھا۔ بارہ ہزار تیر بیک وقت کمانوں سے روانہ ہوئے۔ آخران تیروں سے کیا نتیجہ برآ مدہوا ہوگا؟

حدیث صحیح میں بیان کیا گیا ہے کہ اس تیراندازی میں امام کا آ دھالشکر شہید ہو گیا۔

ریوشیح کا وقت تھا جب امام عَالِتَلَا کا آ دھالشکر شہید ہو گیا۔اس کے بعد باری باری مبارزہ شروع ہوا۔ ہر مجاہد نے اپنی شجاعت کے جو ہر دکھائے۔ ہر ایک نے میدان میں پہنچ کر اپنا تعارف کرایا اور رجز پڑ ھے لیکن سے چیز ہماری آج کی مجلس کا موضوع نہیں ہے۔

آپؓ کے پچھاصحاب آپؓ کے سامنے سپر بن کر کھڑے ہو گئے۔ پچھاصحاب سپیدالشہد اءؓ کے گھر کے گرد چکر لگانے لگے جواصحاب امامؓ کے سامنے کھڑے تھے ان کے چہرے میدان کی طرف تھے اور ان کی پشت امامؓ کی طرف تھی۔ وہ چاہتے تھے کہ جو بھی تیریا پتھر آئے تو ان کو لگے اور امامؓ محفوظ رہیں۔ سامعین!

میں ان مجاہدین اور عصر حاضر کے جھوٹے دعویداروں کا فرق بیان کرنا چاہتا ہوں حسینی کشکر کے ایک مجاہد کا نام سعید بن عبداللہ تھا۔ وہ امام کے بحچاؤ کے لیے آپؓ کے آگے سپر بن کر کھڑا ہوا اور اس کے چہرے اور حلق پر تیرہ تیر لگے۔ ملاحظہ سیجئے حسینیؓ جانثار اور عصر حاضر کے لوگوں کے درمیان کتنا فرق ہے؟

آج کےلوگوں نے سونا جاندی کو دین بنا لیا ہے۔سعید زخموں کی تاب نہ لا کر گرے۔ دیکھیے وہ اپنےعمل کو کتنا کم ترشیجھتے تتھے۔امام حسین عَالِیَلا ان کے سر ہانے پہنچے تو سعید نے امام سے حرض کیا: "مولاً! كيامي في فوفاكى ب" امام من فرمایا: ''جی ہاں! میں جنت میں تجھ سے ملاقات کروں گا؟'' گنا ہوں اور بدکاریوں میں ڈوبے ہوئے لوگو! ذراغور کرو۔حضرت سعید کے دل، جگراور چہرے پر تیر لگے تھے لیکن اس کے باوجود بھی انھیں اپنے متعلق شک تھا۔ اس لیے انھوں نے امام سے بوچھا کہ کیا میں نے وفا کی ہے؟ آب لوگوں کی تو بیر کیفیت ہے کہ آپ بدکاریوں سے امام کے دل پر تیر چلاتے ہیں، اس کے باوجود بھی آپ کواپنی نجات کا یقین ہے؟ کم از کم این حالت دیکھ کرآ پ کوخوف نہیں ہوتا۔ اچھاان باتوں کور ہنے دیں ہمارے سامنے ایک اور موضوع ہے۔ عاشور میں جننے بھی افراد شہید ہوئے سب کے یقین کا وہی عالم تھا جو حبیب، بريراورمسلم بن عوسجه كانقا-ايك مثال ملاحظه فرما تحيي-ایک حسین جانباز مغموم بیٹھا ہوا تھا۔ جب امام ؓ نے مغموم ہونے کی وجہ یوچھی تو اس نے عرض کیا کہ مولا! میری پر یشانی کی وجہ بیہ ہے کہ آب پر قربان کرنے کے لیے میرے پاس صرف ایک روح ہے۔ کاش! میرے پاس زیادہ جانیں اور زیادہ روحیں ہوتیں تو سب جانیں اور سب ارواح کو آ پٹ پر قربان کرتا۔ جزادارو! میں نے کل کی مجلس میں عرض کیا تھا کہ بعض اوقات کسی شخص کے ساتھ مما ثلت ممکن ہوتی ہے۔احادیث میں وارد ہے کہ جو سیّدالشہد اءً کی حالت کا تصور کر

عمر بن سعد (ملعون) نے شہیدان کربلا کے خیام میں آگ لگانے کا تھم دیا۔ دونوں مقامات (خندق اور خیام) سے آگ کے شعلے بلند ہوئے، گھوڑ وں کا اڑایا



امام حسين عليتكم كمخصوص صفات

عزادارو! میرے ماں باب ، میری جان، میرا مال اور میرے اہل وعیال اما مسین مظلوم پر قربان۔ میرے ماں باپ، میری جان، میرا مال اور میرے اہل وعیال امام حسينٌ مذبوح پر قربان -میرے مال باپ، میری جان، میرا مال اور میرے اہل وعیال منفردامام حسينٌ يرقربان-میرے ماں باب، میری جان، میرا مال اور میرے اہل وعیال حسينٌ يرقربان جو ہر چيز ميں منفر داور متاز ہيں۔ آج میں حضرت سیدالشہد اءً کی چند صفات کا ذکر کرنا چاہتا ہوں۔ موضوع فضیلت سے صرف نظر کرتے ہوئے میں مد حرض کرنا جاہتا ہوں کہ امام حسین عَالِتَلا کی س<u>چ</u> پی مخصوص صفات ہیں جبکہ فضیلت ایک علیحدہ موضوع ہے۔ اس حقيقت ميں كوئى شك نہيں ہے كە حضرت رسول خدا،خدا كى تمام مخلوقات ے افضل ہیں اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ حضرت امیر الموننین "باقی تمام آئمہ ہدی

| علیم السلام سے افضل ہیں۔لہذا ہم یہاں حضرت سیدالشہد اء کی افضیلت کے عنوان پر        |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>ع</sup> فتگونہیں کرر ہے ہیں۔                                                  |
| اس کے بیجائے میں بد عرض کرتا ہوں کہ امام کی کچھ مخصوص صفات ہیں جن                  |
| میں اور کوئی معصوم شریک نہیں ہے۔ حد بیہ ہے کہ آپ " سے افضل شخصیات بھی ان           |
| صفات میں آپ کی شریک نہیں ہیں۔                                                      |
| مَين نے اس موضوع پر اپنی کتاب' 'الخصائص الحسينيہ'' میں تفصیلی بحث کی               |
| ہے اور میں نے آپؓ کی خصوصیات کا تفصیل سے مذکرہ کیا ہے۔                             |
| اس وقت مجھے صرف بیہ کہنا ہے کہ حضرت سیّد الشہد اء خصائص کا مجسمہ ہیں۔              |
| مجھے تو ہر چیز میں امام حسینؑ کا ام <b>تیاز اور ان کی انفرادیت دکھائی دیتی ہے۔</b> |
| آپ حضرت سیّدالشهد اءٌ کی ذات پر سرسری سی نظر ڈالیں تو آپ کو ان کی                  |
| پوری زندگی خصائص سے عبارت دکھائی دے گی۔خلقت نورانیہ سے ہی آ پ ؓ کے                 |
| خصائص کا آغاز ہوتا ہے اور بیسلسلہ قیامت کے دن تک مبعوث ہونے تک جاری و              |
| سارى دكھائى ديتا ہے اور آپ اپنى جملە صفات ميں تمام معصومين سے متاز اور منفرد       |
| دکھائی دیتے ہیں۔                                                                   |
| معزز سامعين!                                                                       |
| آپ ؓ کے نور کو امتیاز حاصل ہے۔ عالم ظِلال میں آپ ؓ کے ظِل (سابیہ) کو               |
| بھی امتیاز حاصل ہے اور اصحابِ کساء کے اسمائے مبارکہ میں آپ ؓ کے نام کوبھی امتیاز   |
| حاصل ہے۔                                                                           |
| آپ کا نام بذات خودامتیاز کا حامل ہے۔                                               |
| آپؓ کے نام کا رکھا جاناتھی امتیاز کا حامل ہے۔                                      |
| آپؓ کے نام رکھے جانے کی کیفیت کوبھی امتیاز حاصل ہے۔                                |

بات سیبن پرتمام مہیں ہوتی بلکہ آپ مح مدن کی خاک کو بھی امتیاز حاصل ہے۔ آپ کے مدفن کی تربت کو رسولِ اکرم کے مدفن اور امیر المونین کے مدفن کی تربت پر بھی امتیاز حاصل ہے۔ بطور مثال یوں سمجھے کہ آج تک کسی بھی شخص کے قبر میں دفن ہونے سے پہلے کسی نے بھی اس کی قبر کی زیارت نہیں کی۔ کسی نے ان کی قبر کی زیارت کی تھی؟ یا کسی نے امیر المونین کی تدفین سے قبل کر کسی نے ان کی قبر کی زیارت کی تھی؟ یا کسی نے امیر المونین کی تدفین سے قبل کر

آ پؓ کی ولادت کی خبر دیئے جانے کوبھی امتیاز حاصل ہے۔

شکم مادر میں بھی آ پ کو امتیاز حاصل ہے۔

تربت کربلا کی ایک خاصیت ہے بھی ہے کہ اسے حنوط کے ساتھ مخلوط کرنا مستحب ہے۔ جب کفن اور کافور تیار کیا جائے تو اس میں اس تربت کو شامل کرنا چاہیے اور جب سات اعضائے سجدہ پر حنوط کیا جائے تو اس میں خاکِ کربلا شامل ہونی چاہیے۔ کفن پر جوعبارت ککھی جائے وہ خاک کربلا کے ساتھ ککھنی چاہیے۔ بیضروری نہیں ہے کہ خط خوبصورت ہو کیونکہ اس تحریر کو ملائکہ نے پڑھنا ہے اور وہ خوش خطی کے مختاج نہیں ہیں۔ کچھلوگوں کی بیکوشش ہوتی ہے کہ کفن کی عبارات پراعراب لگایا جائیں۔ یا د رکھیں اعراب غیرضروری ہیں۔ خاک کربلا کے غبار سے غبار آلود ہونے کی بھی فضیلت ہے۔ جہاں تک اس تربت کا ذریعہ شفا ہونے کاتعلق ہے تواسے تمام اہل ایمان جانتے ہیں۔ تعویذ اور حفاظت کی غرض سے تربت کربلا کا ساتھ رکھنا دعا کا سا اثر رکھتا ہے۔اس کی ایک خاصیت بیر ہے کہ جب مومن کربلا پینچتا ہے تو اس کا دل عملین ہو جاتا ہے اور جب اس کی نظر سیدالشہد اءً کی قبر پر پڑتی ہے تو پھر دل کی کیفیت بدل جاتی ہے۔ بیرایمان کی علامت ہے۔ جو بھی آ ب کی قبر پر نظر کرتا ہے تو وہ آ ب سے ہمدردی محسوس کرتا ہے اور یہی حال امیرالمونین علیظ کی قبر کے قدموں کے پاس کھڑا ہونے کا ہے۔ اسی طرح سے آ یا کے باقی معاملات بھی اپنے اپنے مقام پر منفر داور متاز ہیں۔ روزِ عاشور کے لحاظ سے بھی آ پ کے لیے صفات مخصوص ہیں۔ آپ گرید کرتے تھے، آپ مبر کرتے تھے، آپ مضطرب تھے، لیکن

اضطراب کے باوجود آپ کی ذات پُروقار دکھائی دیتی تھی۔ آپ گریپر کرنے والے صابر تھے۔ آپ ٹاک وخون میں غلطان تھ لیکن اس وقت بھی آپ ٹاکا چہرہ نورانی تھا اور جہاں تک آپ ٹے دوسرے حالات کا تعلق م تو وہ ایک وسیع مضمون ہے جس کے لیے ایک مجلس ناکانی ہے کیونکہ آپ ٹے جملہ حالات آپ ٹے ساتھ خاص ہیں اور حد میہ ہے کہ آپ کو جس طرح سے قتل کیا گیا وہ مجھی آپ ٹے کے ساتھ خاص ہیں اور حد میہ ہے کہ آپ کو چس طرح سے قتل کیا گیا وہ میں امام حسین کی شہادتِ عظمٰی بیان کروں گا تو اس میں آپ ٹے تحل کی خاصیت کو بھی واضح کروں گا۔

ذ کرِ مصائب! جنابِ قاسمٌ کی شہادت اور عُروتی منظر عزادارو!

آج مجھے کسی اور عنوان پر گفتگو کرنا ہے کیونکہ ہر دن ایک مخصوص مصیبت کے ساتھ خاص ہے۔جس طرح سے امام مظلوم ؓ اپنی شہادت میں بے مثال ہیں اسی طرح سے آپ ؓ کے ساتھی بھی مخصوص امتیازات کے حامل ہیں۔

اب میں شہدائے اہل بیت کے متعلق گفتگو کرنا چاہتا ہوں۔ میں اپنی گفتگو کا آغاز ایک ایسے شہید کے ذکر سے کرنا چاہتا ہوں جسے باقی شہداء پر ایک مخصوص امتیاز حاصل تھا۔ میں بینہیں کہنا چاہتا کہ بیشہید باقی شہدائے اہل بیت سے بڑا دلیر تھا ان سے افضل تھا۔

اس شہید کو'' انکسار قلب'' میں امتیاز حاصل تھا۔ اس شہید کی خاصیت بیتھی کہ اس کے دل میں انکسار کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا تھا اور حضرت سیّدالشہد اءً کے دل میں ان کے انکسار نے بڑا انڑ کیا تھا۔

Presente

اس شہید کا املیاز ہی ہے کہ جتنے بھی شہداء نے جنگ میں حصّہ لیا تو وہ سب کے سب بالغ تصحاور خدا کی طرف سے جہاد کے لیے مکلف تھے۔ خیام سے باہر نہیں آئے تھے۔ اہل بیت کے افراد میں سے اگر کسی نابالغ نے جہاد کیا ہے تو وہ صرف حضرت قاسم ہی تھے۔ اہلِ بیت ؓ کے بچوں کی طرح سے اصحاب کے - کچھ بیچ بھی شہید ہوئے جیسا کہ ایک بڑھیا کے کمسن بچے کو شہید کیا گیا۔ کر بلا میں جوبھی موجود تھا اس نے اپنے روح کی قربانی دی اور کچھ افرادا پسے

اہل بیت علیم الناہ کے پچھ کمسن بیج بھی شہید ہوئے تھے لیکن وہ جہاد کے لیے

127

وه سيد مؤتمن قرين المصائب والمحن حضرت قاسمٌ بن حسنٌ ستص\_

وه صاحب انکسارشه پیرکون تھا؟

-4

سے بیان کروں گا۔

میں مرشیہ جات کوبھی شامل نہیں کرتے تھے۔ آپ نے پوری بالغ نظری سے واقعات کولکھا ہے کیونکہ آب سی بیجھتے تھے کہ دفت و تحقیق صرف احکام کے لیے بی مخصوص نہیں ہے۔ واقعات کے فقل کرنے میں اسی طرح کی دفت اور تحقیق کی ضرورت ہے۔ سيد ابن طاوؤس لکھتے ہيں: جناب قاسم بن حسن باہر آئے جب کہ وہ کمس بح يتصادرا بھى دہ بلوغت كونہيں پہنچ تھے۔ حضرت قاسمٌ کی عمر کم از کم تیرہ برس کی ہو گی کیونکہ دوآ ئمہ (حسنٌ وحسینٌ ) کی مدت امامت میں گیارہ ہی برس کا فرق پایا جاتا ہے۔ سيد مرحوم في بير جمل لکھ بين: فَلَبَّا نَظَرَ الْحُسَيْنُ قَلْبَرَزَ إِعْتَنَفَهُ وَجَعَلَا يَبْكِيَان حَتَّى غُشِيَعَلَيْهِمَا "جب امام حسین عالیتا ف حضرت قاسم علایتا کی طرف نظر کی تو آگے بڑھ کر گلے لگایا اور بے ساختہ رونے لگے یہاں تک کہ دونوں بے ہوش ہو گئے'۔ مَين نہيں جانتا کہ اتنے گربيرکا مقصد کيا تھا؟ اور اس گربير کی شدت ميں کيا راز پوشیدہ تھا؟ تاریخ بیان کرتی ہے کہ دوسرے شہداء نے بھی امام سے اجازت طلب کی تھی لیکن امام نے کسی کے ساتھ بیسلوک نہیں کیا۔ بہر نوع! غشی ختم ہوئی اور حضرت قاسم نے اجازت طلب کی تو امام نے اجازت نہ دی۔شہیدان حق کی فہرست میں بہ واحد شہید ہے جسے امام نے منع کیا تھا۔ جوان نے امام کے ہاتھ یاؤں چو منے شروع کیے تھے۔ اب ہم حضرت قاسم کی اس مصیبت کو بیان کرتے ہیں جسے لوگ بیان کرتے ہیں اور کچھلوگ اس کی تصدیق نہیں کرتے۔

جب حضرت فاطمه ٌ زہرا کی شادی ہوئی تھی تو جنت کوسجایا گیا تھا اور خوبصورت

آئکھوں والی حوروں نے شادی کے رجز پڑھے تھے اور''طر'' اور''طواسین'' کی تلاوت کی تھی۔ شجرہ طوبیٰ نے خلعتیں نچھاور کی تھیں۔حوروں نے جنت میں جشن منایا تھا۔ لیکن! جب فاطمة بنت الحسین کا نکاح ہوا تو جنت کی تمام حوریں سر پیٹ رہی تھیں اور سینوں پر ماتم کر رہی تھیں۔ پوری جنت پر افسر دگی کا راج تھا اور آ سان اس شادی میں اپنی طرف سے ایک چیز نچھا در کررہا تھا اور اس کی نچھا در کردہ چیز خون تھا۔ ہد شادی دنیا کی شادیوں سے مختلف تھی کیونکہ رواج ہد ہے کہ شادی کے لیے خیم وغیرہ لگائے جاتے ہیں جہاں باراتی آ کر جمع ہوتے ہیں، پھر مشروبات سے ان کی تواضع کی جاتی ہے اور مٹھا ئیاں تقسیم کی جاتی ہیں۔ دولہا دہن کے لیے تجلہ عروت سجایا جاتا ہے۔ شادی میں مہندی، زیور دیتے جاتے ہیں اور آنے والے لوگوں کو ولیمہ دیا جاتا ہے۔ دولہا دہمن نے لباس زیب تن کرتے ہیں۔ آ بئے دیکھیں کہ اس شادی کے انتظامات کی کیا کیفیت تھی۔ عقد کی مجلس.....خیمہ گادتھی۔ مشرومات کی مجلس .....مقتل تھی۔ اس شادی کا تجلہ عروتی بھی تھا۔ دولہا کی تیج کیسی تھی۔ اس کی سیج شہداء کی لاشیں تھیں جن پر قاسم کی لاش رکھی گئی تھی۔ سیّد الشہد ا

نے قاسم الطیف کی لاش کو باقی شہداء کی لاشوں پر رکھا تھا۔ اس شادی کی مہندی کی رسم دوسری مہندیوں سے جدائقی۔ شوہر کو مقتل میں خون کی مہندی لگائی گئی۔ دلہن کی مہندی کی رسم تو ادا نہ ہو سکی تھی البتہ اس مظلومہ دلہن کو اپنے دو لیے کے

وہ منہ کے بل زمین پر گرا اور دلہن کو شام غریباں ایک ظالم نے نیزہ مارا تو دلہن بھی زمین پر گرگئ۔ دولها اور دلهن میں ''ز فاف' بھی ہوا تھالیکن اس کی وہ نوعیت نہتھی جو کہ ماتی لوگوں کے زفاف کی ہوتی ہے۔ ''عقذ' عاشور کے دن ہوا اور'' زفاف'' گیارہ محرم کے دن اس وقت ہوا جب مظلومہ دلہن اپنے دولہا کی لاش پر آئی۔ جب فاطمہ زہرا سلامالا تیل اللہ کی ڈولی امیر المونین کے گھر لائی گئی تو آگے رسول اکرم ﷺ دار جم شھے۔ بی بی ج داہنے طرف جبریل شھے اور با نمیں طرف میکا ئیل تصاور دونوں فرشتوں کے ساتھ ستر ہزار فر شتے تھے۔ رسول خدا کی از داج نے بھی شادی کے جلوس میں شامل ہو کر رجز پڑھے یتھے۔ ادھر حضرت قاسم کی دلہن کی شادی کا جلوس بھی نکلا تھا۔ جب آ ب گوز فاف کے لیے لایا گیا تو اس وقت بی بی کے والد شہید ہو کرزمین پر لیٹے ہوئے تھے۔ حضرت فاطمہ زہرا سَلااللَّیابہا کی شادی ہوئی تو رسولؓ اللّٰہ نے انتہائی مختصر جہز دے کرروانہ کیا تھا جبکہ امام مظلوم کی شہزادی کے جہیز میں کچھ بھی نہ تھا۔ جب فاطمہ زہرا سلامالا طلی کہ دلی روانہ ہوئی توخواتین نے خوبصورت ترانے یڑھے تھے کیکن اس زفاف پر جوترانہ پڑھا گیا وہ وہی تھا جسے حضرت زینب کبرگ نے لاش حسین پر پڑھا تھا اور اس میں سیرہ نے کہا تھا: يَاهُحَبَّدَاهُ! هٰذَا حُسَيْنٌ بِالْعَرَآءِ.... "نانا جان ! بيرآب كا فرزند حسين ب جو صحرا ميں پر اہوا ہے' ۔ ۴ ادارو!

عرب میں رواج ہے کہ شادی کے دوسرے دن خواتین شادی والے گھر آتی

ہیں اور سہرے پڑھتی ہیں۔ یہاں بھی بہر سم بوری ہوئی تھی۔لیکن کہاں بوری ہوئی؟ ہیرسم مقتل میں نوحہ خوانی اور مرثیہ خوانی کے ساتھ ادا کی گئی تھی۔ شادیوں کا دستور ہے کہ دولہا نئے اور خوبصورت کپڑے پہنتا ہے اور رشتہ دار خواتین دولہا کی جادر پر ایک اور جادر ڈال کر اس کے جاروں اطراف سے پکڑ کر مبارک باد دیتی ہیں۔ مجھے اس شادی کے دولہا کاعلم نہیں ہے البتہ اتنا جانتا ہوں کہ جب مقتل میں مظلومہ دہن پہنچی تو دیکھا کہ اس کے دولیے کا لباس اور عمامہ لٹ چکا تھا۔ حسینیؓ دولہا جسے مطلوم نے شہداء کے لاشوں پرلٹا یا تو جب دلہن وہاں پہنچی تو وہ اپنی سی سے اتر کرز مین پر لیٹا ہوا تھا۔ شایدا ہے اس'' سیج'' سے اتار کر زمین پرلٹایا گیا اور اس کا سرتن سے جدا کیا گیا۔ سامعین! یہ شادی کی کیفیت تھی۔ میں نے زندگی میں پہلی مرتبہ ان کی یہ مصیبت پڑھی -4

ٳڹۜٛٳۑڷ۬ۅۅٳڹۜٵٳڷؽۅڒڿؚۼؙۅ۫ڹ



آٹھ محرم الحرام اور خاندان رسالت کے گردمحاصرہ

آج محرم الحرام کی آٹھویں تاریخ ہے۔ آج کے دن سے امام کے گردمحاصرہ تنگ ہو چکا ہےاور آ پڑ بر حق بڑ ھا دی گئی ہے۔ آ ٹھ تاریخ سے دشمن کے لشکر میں مسلسل اضافہ ہور ہا ہے اور صبح وشام کشکروں کی آمد کا سلسلہ جاری ہے۔ آج کا دن تھایا آنے والے کل کا دن تھا کہ ابن زیاد (ملعون ) نے عمر بن سعد کو خط لکھا کہ میں نے تیرے یاس سوار اور پیاہ بھیجنے میں کوئی کمی نہیں کی ہے۔ ظالم لشکر نے ہرطرف سے امام کا محاصرہ کرلیا۔ اسی محاصرہ کو دیکھ کر''حز' چیخ اٹھااوراس نے کشکر سے کہا: ''تم اسے مجبور کر کے یہاں لائے ہواور ہر طرف سے تم نے ان كالمحيراة كرليا ہے تم نے توحسين كو گرفتار كرليا ہے'۔ سامعين! آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ محاصرہ کی شدت اتنی زیادہ تھی کہ حرکو آخرکار یہ کہنا یر اتھا کہتم لوگوں نے تو امام کو گرفتار کرلیا ہے۔

ہ کہ ایک صفح کا جاتا ہو دی ہو چی ہے۔ امام کے گردمحاصرے کے دو مقاصد تھے: ایک مقصد مید تھا کہ کوئی امام کے

میں مسلح سواروں کا پ<sub>7</sub> ہو لگا ہوا ہے کیکن بیہ سب کچھ کیوں ہوا؟

اصحاب پریانی بند کردے۔

ابن زیاد معین نے عمر بن سعد (ملعون) کو خط کھا تھا کہ میں نے تیرے پاس

سوار اور پیادے بھیجنے میں کوئی کمی نہیں کی ہے توحسین پر سختی کر اور حسین اور ان کے

Presented

اس کے علم کی ادائیگی میں سستی کرتے ہیں۔ اس کے برعکس کر بلا میں قوم اشقیاء نے

یا سین ' کی الحین کے علم پر عمل کیا گیا۔ ابن سعد لعین نے عمرو بن الحجاج (ملعون) کی کمان

سبحان اللہ! عجیب بات ہے کہ اللہ لوگوں کو حکم دیتا ہے لیکن اس کے بندے

ال لعین نے بیلکھا تھا: ''حسین اور اس کے ساتھی ایک قطرہ آب بھی نہ چکھنے

اس نے ایک اور حکم نامہ جاری کیا۔

ابن زیاد عین کے علم پر پورا پوراعمل کیا تھا۔

Prese

تہائی حصّہ زمین کا خشک ہے اور باقی دو تہائیاں یانی پر شتمل ہیں۔ بیسب کچھامام حسین مَالِبَلا) کی برکت ہے۔ یہ یانی کی تخلیق کی ابتداء ہے۔شارع مقدس نے پانی پلانے کی بڑی فضیلت بیان کی ہے۔ آپ نے فرمایا: '' قیامت کے دن سب سے پہلے جس عمل کی جزا دی جائے گی، وہ عمل یانی ملانا ہے'۔ یانی پلانے کی ایک مخصوص خصوصیت ہے۔ یانی میں تمام جانداروں کا حق ہے۔فرض کریں کہایک چھوٹی سی نہر ہواور وہ نہرکسی خاص فرد کی ملکیت ہو۔اس نہر سے ہر پیا سے کو یانی پینے کاحق ہے۔خواہ نہر کا مالک راضی ہویا ناراض ہو۔ شریعت طاہرہ کی بی تعلیم ہے کہ جس نے بھی کسی پیاسے جگر کو سیراب کیا تو اسے اس کا اجر ملے گا۔ ہر پیاہے کو یانی بلانا نواب ہے۔ کافر کو کھانا کھلانے کا کوئی نواب نہیں ہے جبکہ کافر کو یانی پلانے کا ثواب ہے۔

عزيزانٍ محترم! ایک راوی کا بیان ہے: مَیں امام?

کر مکہ کا سفر کر رہا تھا۔ مَیں نے دیکھا کہ یتیج پڑا ہوا ہے۔

## امام ؓ نے مجھے حکم دیا کہ محمل سے اُ کہ وہ پیاس کی وجہ سے گریڑا ہو۔

رادی کا بیان ہے: میں محمل سے د کچھ کرامام کے پاس آیا اور عرض کیا:''فر

تا کہ بیہ پانی مخلوقات کی غذا کا ذریعہ ہے۔ چنانچہ! تد بیرالہٰی کی وجہ سےایک

آپ نے پیاسوں کو پانی بلانے کا تواب ساعت فرما لیا ہے تو اب آپ صحرائے کر بلا میں چلیں۔ آپ کو دہاں تمام پیاسے ایک ہی خیمہ میں بیٹھے ہوئے دکھائی دیں گے اور ان سب کی لبوں سے پانی ، پانی کی صدائیں بلند ہور ہی ہوں گی۔ پیاس کی آ زمائش میں تین امام عجمی مبتلا دکھائی دیتے ہیں۔ ایک تو امام حسین ہیں ، دوسرے امام سجاد علایتکا ہیں اور تیسرے امام محمد باقر علایتکا ہیں۔ ان کے علاوہ آئمہ کی دوسری اولا دبھی اس پیاس میں برابر کی شریک ہے۔ ان کے علاوہ امام کے عالم ، فاضل،

اوران کے علاوہ خیامِ آ لِ حُمَّدٌ میں معصوم بچے اور مخدراتِ عصمت بی بیاں بھی شامل ہیں۔ان لوگوں کی پیاس کو ھے تشھر نے اپنے ایک فارسی شعر میں یوں بیان کیا تھاجس کا عربی میں ترجمہ ہیہ ہے:

وحتى الآن مازال النداء منهم باعنان السداء يلامس العيوق الله في ان پياسول كے ليے چار ساقى مقرر كيے ہيں۔ پہلا ساقى حضرت خاتم الانبياءً ہيں۔ آپ كربلا ميں موجود تصح اور آپ كے ہاتھ ميں پيالہ تھا۔ اس سقائى كا ايک خاص وقت تھا۔ دوسرے ساقى خود امام حسين عَليْنَلا ہيں اور آپ " ان پياسوں كے ساقى تصے۔ ہم بہت جلد آپ كى سقائى كى كيفيت كو بيان كريں گے۔ پياسوں كے تيسرے ساقى حضرت ابوالفضل العباس تصے۔ ان پياسوں كا چوتھا ساقى ان سے محبت ركھنے والوں كى آ تكھوں كا پانى ہے جسے وہ خراج اشك كے عنوان سے پيش كرتے ہيں۔

## آ تحضرت یے حضرت علی اکبڑ کو شہادت کے دقت یانی بلایا تھا۔ شہادت کے وقت حضرت علی اکبڑنے اپنے والد ماجد سے بدکہا تھا: ݵݳ**ݳ**ݑݻݳݞݟݩݳ ﺟؚّبِؽٙڗڛؙۅؙڵٛٳڵڋۊۊؘڽٛڛؘۊٙٳؽ ''اباجان! بیہ میرے جد یاکؓ آئے ہوئے ہیں انھوں نے مجھے یانی بلایا ہےجس کے بعد مجھے پیاس باقی نہیں رہی''۔ آ بنے! اب دوسرے ساقی امام حسین علایتل کی بات کریں۔ میں اس وقت آ پ کی اس سقائی کا ذکر کرتا ہوں جو آ پ نے بطور اعجاز کی تھی ۔ لوگ آ ب کی شان سقائی سے غافل ہیں۔سات محرم کو اہل بیت کا یانی بند کیا گیا۔سات محرم کا دن پیاس میں گزرا۔ یہاں تک کہ آٹھ محرم کی رات آ گئی۔ امام خیمہ کے پیچھے گئے۔ آپ ٹے قبلہ کی سمت انیس قدم اٹھائے اور وہاں کی خاک اٹھائی تو اس جگہ یانی کا چشمہ نمودار ہوا۔ سب نے وہ یانی پیا۔ پھر وہ چشمہ غائب ہو گیا۔ سیدالشہد اء کی ہی پہلی سقائی ہے۔ میں آپ کی ایک اور سقائی کی طرف متوجہ ہوا ہوں۔سیّدالشہد اءؓ نے قوم اشقیاء سے اپنی ذات کے لیے یانی طلب نہیں کیا تھا کیونکہ آ ب کوسوال کرنا اچھانہیں لگتا تھا۔ البتہ آ ب بنے جو یانی طلب کیا وہ کربلا کے دوسرے افراد کے لیے کیا تھا۔ آپ " تواتنے بڑے کریم تھے کہ آپ " سی سائل سے اس کا سوال تک سننا یسندنہیں کرتے تھے۔ ایک مرتبہ کسی سائل نے ایک رقعہ پر اپنی حاجت لکھ کر وہ رقعہ آب کے سامنے رکھا۔ آپؓ نے رقعہ پڑھے بغیر فرمایا: تیری حاجت یوری کی جاتی ہے۔ وہاں پرموجود ایک شخص نے عرض کیا: مولاً! آ پ ٹے رقعہ کھولے بغیر اس کی

عزادارو!

حاجت کو پورا کرنے کی یقین دہانی کیسے کرائی ہے؟ آپؓ نے فرمایا: اگر میں رقعہ کھول کر پڑھتا تو سائل کی آبروضائع ہوجاتی اور وہ اپنے دل ہی دل میں اپنی حقارت کا احساس کرتا۔ معزز سامعین!

آپ نے سنا کہ جو کریم کا ئنات دوسروں کی زبان سے سوال کرنے کو معیوب جانتا تھا تواب اگرا سے خود سوال کرنا پڑ جائے تو خدا جانے اس کی کیا حالت ہو گی؟ عزادارانِ امامؓ!

اسی مظلوم کے کرم کا ایک اور واقعہ سنیں۔ اسامہ بن زید بن حارثہ بیار ہوئے۔ آپ " اس کی عیادت کے لیے اس کے گھر گئے اور اس کے سر ہانے تشریف فرما ہوئے۔ آپ ٹے دیکھا کہ اسامہ مضطرب ہے۔ آپ ٹے اس سے اس کے اضطراب کی وجہ پوچھی۔ اس نے جواب دیا کہ میں ساٹھ ہزار درہم کا مقروض ہوں۔ امام " نے فرمایا کہ فکر نہ کرو میں تحصارا قرض چکا دوں گا۔ اسامہ نے عرض کیا: مولاً! عین ممکن ہے کہ قرض کی ادائیگی سے پہلے میری روح نکل جائے تو امام " نے اس کے مرنے سے پہلے اس کا تمام قرض ادا کیا۔

جب آپ دوسرے کے منہ سے سوال نہیں سن سکتے تصرف نہ جانے وہ کیا عالم ہو گا جب خود آپ گوسوال کرنا پڑا ہو گا؟ آپ نے اتمام جمت کے لیے پانی طلب کیا تھا۔ اللہ نے چاہا کہ اہل کوفہ کو آپ تین بار پانی پلا سی۔ پہلی بار آپ نے اہل کوفہ کو پانی پلایا تھا جب خشک سالی پیدا ہوئی تھی۔ فصلیں مرجھا گئی تھیں اور حیوانات پیاس کے مارے مرنے لگے تصرف آپ نے نماذِ استسقاء پڑھائی اور خدا سے بارش طلب کی تھی۔ اللہ نے آپ کی دعا قبول فرمائی اور فور اً بارش عطا کی۔ دوسری بار آپ نے اہل کوفہ کو اس وقت پانی سے سیراب فرمایا جب معاد ہیہ کے لشکرنے فرات کے گھاٹ پر قبضہ کیااور یوں اپنی پوری فوج بالخصوص اہل کوفہ کو پانی سے سیراب کیا تھا۔ تیسری بار آپ ٹے حراور اس کے ایک ہزار فوجیوں کو صحرا میں پانی پلایا تھا۔ اگر آپ پانی نہ پلاتے تو پورالشکر صحرا میں پیاس کے مارے مرجا تا۔ ان احسانات کے پیش نظر آپ ٹے نے چاہا کہ اہل کوفہ پر اتمام حجت کیا جائے۔

آپؓ نے سب سے پہلے''بریز' کو بھیجا۔اس نے قومِ اشقیاء سے پانی طلب کیا،لیکن سی نے پانی نہ دیا۔

ان کے بعد حضرت خر گئے لیکن اشقیاء نے کوئی رحم نہ کیا۔ ان کے بعد حضرت عباس گئے اور انھوں نے پانی طلب کیا لیکن کسی کو حیا نہ آئی۔ اس کے بعد حضرت سیّدالشہد اء بنفس نفیس تشریف لے گئے اور پانی طلب کیا لیکن ابن زیاد کی فوج نے پانی نہ دیا۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اگرتم میہ بیچھتے ہو کہ پانی کی وجہ سے میرے اصحاب کی طاقت بڑھ جائے گی تو پھر مجھے اور میرے اصحاب کو پانی نہ دو، خیام میں تھا رے نبی کی بہو بیٹیاں موجود ہیں ان کے لیے پانی بھیج دو۔ اگر پردہ دار بی بیوں نے پانی پی لیا تو وہ تم سے جنگ کرنے تو نہیں آئیں گی کیونکہ عورتوں پر جہاد فرض نہیں ہے۔ لیکن ظالموں نے پھر بھی نہ مانا۔ پھر آ پ نے فرمایا کہ اگر تم مجھے اور میرے

ین طاموں نے چرم کی نہ کانا۔ چراپ کے حرمایا کہ ارم بھے اور سیر سے اول پی نہیں دیتے تو نہ دوکم از کم چھوٹے بچوں کی حالت پر رحم کھا ؤ۔ بچوں کے لیے پانی دے دو۔ اس پر بھی کسی کو حیا نہ آئی تو آپ نے فرمایا کہ تم میرے دودھ پیتے بچہ کو پیتے بچہ کو ہی پانی پلا دو؟ بھر ایک وقت وہ بھی آیا جب امام "اپنے دودھ پیتے بچہ کو میدان میں لیے آئے اور فرمایا کہ مجھے پانی نہ دوکم از کم این میں ایک میں کو حیا نہ آئی تو آپ نے فرمایا کہ تم میرے دودھ پیتے بچہ کو ہی پانی پلا دو؟ بھر ایک وقت وہ بھی آیا جب امام "اپنے دودھ پیتے بچہ کو ہی پانی پلا دو؟ بھر ایک وقت وہ بھی آیا جب امام "اپنے ہاتھ سے اس معصوم بچہ کو ہی پانی پلا دو۔

سامعینِ گرامی قدر! کیا آپ سجھتے ہیں کہ معصوم کو تیرلگنا بڑی مصیبت تقی؟ یقیناً ہی بھی ایک مصیبت

امام عَالِيَنا في معصوم كو باتهول يربلند كر ك فرمايا: وَيلكُمُ إِسْقُوا لْهِذَا الرَّضِيْعَ · 'اس شیرخوار کو یانی ہی بلا دؤ'۔ آمَاتَرَوْنَهُ يَتَلَظَّى عَطَشاً<sup>(1)</sup> '' کیا تم نہیں دیکھ رہے ہو کہ پیاس کی وجہ سے ریہ موت کے قریب پنچ چکا ہے' اس کا رنگ بدل چکا ہے اور پیاس کی وجہ سے اس کا تڑینا بھی ختم ہو چکا ہے۔ بس کبھی منہ کھولتا ہے اور کبھی بند کرتا ہے۔ ذكر مصائب: مولا ابوالفضل العباسٌ كي شهادت ہماری آج کی مجلس تیسرے ساقی کے ساتھ مخصوص ہے اور وہ حضرت ابوالفضل العباسٌ ہیں۔ میں سوچ رہا ہوں کہ کہا میں ان کی صفات بیان کروں یا ان کی منزلت بیان کروں یا ان کی جلالت قدر بیان کروں۔ حضرت عباس عَالِيَلًا کے تین القاب ہیں: 🕦 قمر بنی ہاشم: آ پُ کو کر بلا آ مد سے پہلے بھی اسی لقب سے یاد کیا جا تا تھا۔

امام مَالِنَا ف فرما یا که میراعلی اصغر "حالت د دلطیٰ ، میں پنچ چکا ہے۔ میصلی کی موت کے تین مراحل ہوتے ہیں۔ جب پانی سے نگلتی ہے تو زور زور سے اُچھلتی ہے۔ جب طاقت ختم ہو جائے تو چر دائیں بائیں کروٹیں بدلتی ہے۔ پھر جب بیرطاقت بھی نہ رہتو پھر بھی منہ کھولتی ہے کبھی بند کرتی ہے۔ میصلی کی اس آخری حالت کو د دلطیٰ ، سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ گویا امام مَالِنَا ف فرمایا کہ میرے بچہ پر وہی عالم طاری ہے جو کہ میصلی کی آخری کھات میں اس پر طاری ہوتا ہے۔ (من المتر جم) (۲) الطتيار: پرواز کرنے والا امام عَلايَتُلا نے فرما يا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابوالفضل کے دوباز دوئ کے عوض انھیں '' جعفر طيار'' کی طرح دو پَر عطا کیے ہیں اور وہ ملائکہ کے ساتھ جہاں چاہتے ہیں پرواز کرتے ہیں۔

عزادارو!

مجھے اس وقت صرف میہ کہنا ہے کہ ان دنوں حسینی " کشکر کی قیادت و سیادت حضرت ابوالفضل ؓ کے ہاتھ میں تھی اور جب آپ ٹشہیر ہوئے تو خیام کی طرف دشمنوں کی جرأت بڑھ گئی۔ آپ ؓ کی شہادت سے پہلے کسی کو میہ جرأت نہتھی کہ خیام کی طرف آئکھا ُٹھا کر دیکھتا۔

کیا میں جناب عبال کے شن و جمال اور ان کے قد وقامت پر بات کروں؟ کیا میں یہ بتاؤں کہ جب آپ دورکا بہ طوڑ ے پر سوار ہوتے تھے تو آپ کے قدم زمین پر خط صینچتے تھے۔ امام مظلوم آپ سے بے پناہ محبت کرتے تھے اور حد بیہ ہے کہ امام نے ان سے فر مایا تھا: بنف سینی آنتی، ''تم پر میری جان قربان ہو'۔

حضرت عباس عَلَيْنَلَا اتنے بڑے وفادار تھے کہ اپنے تن سکے بھائیوں کو اپنے سے پہلے میدانِ جہاد میں بھیجا اوران کی موت کا صدمہ برداشت کیا۔

بھائیوں کی شہادت کے بعد آپ ٹے میدان میں قدم رکھا۔ جب آپ ٹے مید دیکھا کہ آلِ محمد کے معصوم بچے پیاس سے بتاب ہو کر گر رہے ہیں اور پچھ کی روح نکل چک ہے تو آپ ٹے نے میدان میں جانے کو مؤخر کیا اور پانی لینے کی غرض سے کھاٹ کی طرف روانہ ہوئے۔ جب آپ گھوڑے

عزادارو!

روایات بیان کرتی ہیں کہ انھوں نے اس کیے یانی نہیں پیا تھا کہ امام پیا سے تھے۔ یہاں توامامؓ کی پیاس دیکھ کرانھوں نے پانی نہیں پیا تھا۔اب مجھے بیہ معلوم نہیں ہے کہ شہادت کے بعد اور امام کی پیاسی روح کے جنت میں آنے سے پہلے انھوں نے جنت کا یانی بھی پیاتھا یا وہاں پہنچ کربھی امام کی آ مد کا انتظار کیا تھا؟ الغرض! حضرت عباس مَالِيَلًا نے مشک بھری اور کند ھے پر لٹکائی اور گھاٹ سے باہر آئے۔اس وقت عمر بن سعد (ملعون) نے چیخ کرکہا کہا سے خیام تک نہ جانے دو۔ اس وقت بورالشكر كهات كى طرف بر ها - باقى حالات آب نے كئى بار سے ہیں کہ آپ کے باز وقطع ہوئے اور مشک پر تیر لگا اور پانی بہہ گیا۔ جو چیز ابھی تک میرے لیے واضح نہیں ہوئی وہ بہ ہے کہ جب حضرت کے باز دقلم ہوئے تو اس وقت گھاٹ خیام سے دور تھا۔ اس وقت نہر''حسینیہ' بھی نہیں تھی۔ حضرت عباسؓ نے گھوڑا دوڑایا تا کہ خیام تک پنچ سکیں۔ اب جو بیہ پڑھا جاتا ہے کہ جب امام حسین عَلَیْلًا عباسٌ کی مقتل کی طرف روانہ ہوئے تو راستے میں انھیں عباسٌ کا کٹا ہوا باز و ملا۔ کیونکہ عباسؓ کامقتل خیام سے ہٹ کر دوسرے راستے پر ہے اور آپ ؓ کے باز واس وقت قطع ہوئے جب آپ گھاٹ سے خیام کی طرف آ رہے تھے۔ اس لحاظ سے تو امام کو حضرت کا باز و ملنا مشکل دکھائی دیتا ہے۔ اس کے بعد مجھے بیعلم نہیں ہے کہ کیا امام کو عباس کے لئے ہوئے باز و ملے تتھے اور آپڈ نے انھیں آپڈ کے جسد اطہر کے ساتھ شامل کیا تھا یا پھر ملائکہ نے وہ باز واٹھا کر آپڈ کے جسم کے ساتھ آ کرر کھے تھے؟

عزادارو!

جب بازو کٹ گئے اور متک کا پانی بہہ گیا تو عباس چپ چاپ گھوڑ ے پر بیٹے رہے۔ آپ کے لیے رکنا ضروری تھا۔ سوچ رہے بتھے کہ کیا کریں اور کہاں جائیں؟ آپ بھا گنا بھی نہیں چاہتے تھے اور آپ بیسوچ رہے تھے کہ باز و موجود نہیں ہیں لہٰذا جنگ کرنا بھی ناممکن ہے اور پانی کے بغیر خیام میں جانا وفا کے خلاف ہے۔ اسی دوران دشمنوں کی طرف سے آپ پر تیروں کی بارش برسائی گئی۔ روایات میں بیرالفاظ ہیں: فصار جلدہ کالقنف ا۔

درج بالا جملہ کا اردو میں یہی ترجمہ کیا جا سکتا ہے کہ'' آپ کے وجود پر اتنے تیر تھے جتنا کہ قر آن کی آیات پر اعراب ہوتے ہیں''۔

آپ کے جسم کے ہر حصّہ پر تیر ہی تیر بتھے۔ گھوڑا دوڑتا رہا۔ پھر اچا نک ایک تیر آپ کے سینہ میں آ کر لگا۔ جس کی وجہ ہے آپ ڈراہوار پر سنجل نہ سکے اور زمین پر گر گئے۔

معزز سامعین! آپ گی مصیبت صرف یہی نہیں تھی جو کہ آپ نے سی۔ پچھ دیر کے لیے تصور کریں کہ گھوڑا بھاگ رہا تھا اور آپ ؓ کے باز وبھی نہیں تھے۔ آپ ؓ قدوقامت رکھنے والے انسان تھے اب جو آپ ؓ کرتے تو کیسے گرے ہوں گے؟ تمام تیر آپ ؓ کے جگر، سینہ اور پہلوؤں میں پیوست ہو گئے تھے۔ اِنَّا لِلَٰہِ وَاِنَّا اِلَیْہِ دَرِجِعُوْنَ



الله رب العزت كا ارشاد ب: وَ لَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ والْجُوْعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْآمُوَالِ وَ الْأَنْفُسِ وَ الشَّبَرْتِ وَ بَشِّر الصَّبِرِيْنَ ) الَّنِينَ إِذَا اَصَابَتُهُمُ مُّصِيْبَةُ قَالُوًا إِنَّا بِلُهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رْجِعُوْنَ ( البقره: ١٥٩ - ١٥٢ ) <sup>د د</sup> بهم یقدیناً تنهبیں بچھ خوف اور بھوک اور اموال د نفوس اور ثمرات کی کمی سے آ زمائیں گے۔اے پیغیبرًا! آ پڑ صبر کرنے دالوں کو بشارت دے دیں۔جومصیبت پڑنے کے بعد ہیے کہتے ہیں کہ ہم اللّٰہ ہی کے لیے ہیں اور اسی کی بارگاہ میں واپس جانے والے ہیں''۔ مولا امام حسین نے تمام آلام ومصائب برداشت کیے۔ ۴ ادارو!

دنیا میں جو بھی مرتا ہے تو اس کی موت کے کچھ اسباب ہوتے ہیں۔ پچھ لوگ احتضار کی موت مرتے ہیں۔ پچھ لوگ احتضار کے بغیر اچا نک مرتے ہیں۔ پچھ قتل ہوکر مرتے ہیں۔ پچھ مذبوح ہو کر مرتے ہیں۔ پچھ دکھوں میں مبتلا ہو کر مرتے ہیں اور ان کی وفات کا سبب دکھ ہوتے ہیں اور پچھ لوگ زہر کی وجہ سے مرتے ہیں۔ اس دنیا سے جو بھی شخص رخصت ہوتا ہے وہ کسی ایک یا دواسباب کی وجہ سے ہی دنیا چھوڑتا ہے۔ میری جان قربان حسین ؓ مظلوم پر جس پر وفات بھی آئی ۔ جس پر احتضار بھی طاری ہوا۔ جو قتل بھی ہوا۔ جسے ذنح بھی کیا گیا۔ جسے نحر بھی کیا گیا۔ جسے زہر بھی دی گئی۔ جس پر دُ کھ بھی وارد ہوئے۔ سامعین!

یہ تمام صفات امام مظلوم میں پائی جاتی ہیں۔ ہر گز نہیں ! میں یہ کہنا چا ہتا ہوں کہ مذکورہ اسباب میں سے ہر سبب کے پیچھے بچھ اسباب ہوتے ہیں۔ وفات کے بھی اسباب ہیں۔ موت کے بھی اسباب ہیں۔ ذنح کے ذریعہ وارد ہونے والی مدت کے بھی اسباب ہوتے ہیں اور نحر کے ذریعہ سے آنے والی موت کے بھی اسباب ہیں۔ وفات کے جتنے بھی اسباب ممکن ہو سکتے ہیں وہ سب کے سب اس مظلوم میں جمع تھے۔ اس سے زیادہ سخت بات سہ ہے کہ جس کے لیے بھی ایک یا دواسباب مہیا ہوتے ہیں تو وہ تے زیادہ سخت بات ہے ہے کہ جس کے لیے بھی ایک یا دواسباب مہیا ہوتے ہیں تو وہ تے زیادہ سخت بات ہے ہے کہ جس کے لیے بھی ایک یا دواسباب مہیا ہوتے ہیں تو وہ تمام اسباب واقع ہوئے تھے۔ کر سکتے ہیں کہ حسین میں علی کے علاوہ تمام اسباب موت کسی کے لیے جمع نہیں ہو کے۔ عزادارانِ امام مظلوم !

آ غازِ دنیا سے لے کر اختیام جہان تک حسینؓ کی طرح سے سی نے دنیا سے کوچ نہیں کہا ہے۔

چند دن پہلے میں نے بیر عرض کیا تھا کہ مسلم بن عوسجہ، زہیر بن القین اور اصحاب میں سے بچھا صحاب نے امام کے سامنے اپنی تمنا بیان کی تھی۔ایک صحابی نے اپنی تمنا یوں بیان کی کہ اگر مجھے آپ کی وجہ سے ستر بار بھی قتل ہونا پڑے تو بھی میں

اس سے دریغ نہیں کروں گا۔ دوسر بے صحابی نے کہا تھا کہ اگر مجھے آ ی کے لیے ایک ہزار بار بھی قتل ہونا پڑ ہے تو بھی میں آ بڑ کا ساتھ نہیں چھوڑوں گا۔اصحاب حسین کے ہ جملے ان کی محبت اور عزم راسخ پر دلالت کرتے ہیں۔ بِ انصاف لوگو! سیّدالشہد ۴ واقعی ایک ہزار بارقمل کے مراحل سے گزرے۔ حسین مظلوم ؓ نے میہ تمام آلام و مصائب اس لیے برداشت کیے کہ آب دین دار بن جائيں۔ مظلوم ؓ چاہتے تھے کہ آپ دین پر ثابت قدم رہیں۔ آپ نے بھی غور کیا کہ مظلوم حسینؓ نے خدا اور بقائے دین کے لیے کیسی قربانیاں دی ہیں؟۔ ذكر شهادت جناب على اكبر م آج کی مجلس کولوگ علی اکبر علی شہادت کی مجلس کے نام سے یاد کرتے ہیں لیکن میں اسے''وفات<sup>حس</sup>ین'' کی مجلس سے تعبیر کرتا ہوں۔ بی<sup>ک</sup>سی ایک وفات کی مجلس نہیں ہے بلکہ' وفیات الحسین'' کی مجلس ہے۔ میں بیہ داضح کرنا چاہتا ہوں کہ بیچلی اکبڑ کی وفات نہیں ہے۔ دراصل س<sup>حسی</sup>ن ً کی وفات ہے۔ آپ توجہ فرمائیں کہ میں نے علی اکبڑ کی موت کی مجلس کو امام کی موت کی مجلس کیوں کہا ہے؟ اس مفہوم کی وضاحت کے لیے مجھے کچھ مقدماتی گفتگو کرنا یڑے گی۔ دنیا میں سب سے بڑی مصیبت اولا دکی موت کی مصیبت ہے۔ قرآن کریم کی بہت سی آیات میں اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اس کا اشارہ اس آیت میں بھی موجود ہے جسے میں نے آپ کے سامنے تلاوت کیا ہے۔ اس آیت میں بلیات وشدائد کی تفصیل بیان کی گئی ہے۔ پہلے چھوٹی

مصيبتيں بيان كى مملى بين، پھر درجہ بدرجہ بررى مصيبتوں كا ذكر كيا گيا ہے۔ جان كى

مصیبت کے بعد اللہ نے فرمایا کہ ہم تمہیں 'ثمرات' کی کمی سے آ زمائیں گے۔ یہاں 'ثمرات' سے باغات کے پھل مرادنہیں ہیں کیونکہ جان کے مقابلہ میں پھلوں کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ اس سے سیب اور انگور کے پھل مرادنہیں ہیں بلکہ ثمراتِ قلوب مراد ہیں۔ مقصد آیت سے ہے کہ ہم تمہیں تمھاری اولاد کی کمی اور اولاد کی موت سے آ زمائیں گے۔

> ایک اور آیت میں اللہ تعالیٰ نے حضرت ایوبؓ کے متعلق فرمایا: اِنَّا وَجَلْ نٰهُ صَابِرًا <sup>ط</sup>ِنِعْمَ الْعَبْلُ <sup>ط</sup> (سورہُ صَ: آیت ۳۴) ''بِشک ہم نے اسے صابریایا وہ بہت اچھا بندہ تھا''۔

مفسرین نے اس آیت کے ظمن میں لکھا ہے کہ اللہ نے ایوب عَالِطَل کا امتحان لیا۔ ان کا سارا مال تلف ہو گیا، مکان گر گیا، خود بیاری میں مبتلا ہوئے اور پھر بیٹے بھی مر گئے لیکن حضرت ایوب عَالِطَلا نے تمام مصائب پر صبر کیا۔ اس لیے اللہ نے انھیں ''صابر'' کی سند عطا فرمائی۔

اولاد کا امتحان سب سے مشکل امتحان ہوتا ہے۔ بالخصوص جب بیٹا نیک اور فرما نبر دار ہوتو باپ کے لیے مصیبت اور بڑھ جاتی ہے۔ حضرت ابراہیم مَالِتِلَا نے حضرت اساعیل مَالِتَلا میں اچھی صفات کو دیکھا تو ان کے دل میں بیٹے کی حجت گھر کر گئی۔ اسی لیے اللہ نے اضیں بیٹا ذن کرنے کا تھم دیا۔ قرآن کی آیت کے بیدالفاظ ہیں: فَلَتَّآ اَسْلَمَا وَ تَلَّهُ لِلْجَبِدِیْنِ (الصافات: ۱۰۳) ن جب دونوں ہمارے تھم کے سامنے سرایا تسلیم ہو گئے تو اس نے بیٹے کو بیشانی کے بل لٹا دیا'

اولاد کی موت سے بڑھ کر باپ کے لیے اور کوئی مصیبت نہیں ہوتی۔ اب

اس کے بعد میں بید کہتا ہوں کہ کر بلا کے مقتل میں علی اکبڑی کوئی مثال موجود نہیں تھی۔ بیر پچ ہے کہ امام مظلوم امام خصا ور حضرت سید الساجدین بھی امام خصا ور وہ دونوں علی اکبڑ سے افضل خصلیکن اللہ تعالی نے دونوں باپ بیٹوں کو امامت ضرور عطا کی تھی لیکن اس کے باوجود علی اکبڑ کے وہ صفات عطانہیں کیے خصے جس کا تذکرہ امام

آپ اس نکتہ کو شیخ کی کوشش کریں کہ میں بیہ با تیں کیوں کرر ہا ہوں؟ میرے بیان کا مقصد بیہ ہے کہ اس وقت روئے زمین پر کوئی بھی انسان ایسا نہ تھا جو کہ رسول اللہ کے مشابہ ہو۔ یعنی ایسا کوئی شخص نہ تھا جو کہ علی اکبڑ کی طرح جمال، خُلق اور گفتگو میں رسول خدا کی شبیہ ہو۔ علی اکبڑ اپنے جمال و ملاحت میں پیغیبر اکرم کی شبیہ بتھے اور جب حضرت امام حسین عَالِنَلْا رسول خدا کی زیارت کے مشاق ہوتے تو آپ اپنے فرزندعلی اکبڑ کو دیکھا کرتے ہیں۔

على اكبر كا جمال بيغير كا جمال تقااور آپ كى گفتگو كا نداز رسول خدا كے ما نند تقا- اگر كسى نے رسول خدا كو ديكھا اور آپ كى با تيں سى تقييں جب وہ طويل عرصہ كے بعد على اكبر گو ديكھا تو اسے رسول خدايا د آجاتے اور اگر كو كى ديوار كى اوٹ سے على اكبر كى گفتگوستما تو وہ بير بحقتا كہ رسول اكرم بول رہے ہيں۔ اللہ نے اپنے حبيب كے خُلق كو يوں بيان فر مايا: وَإِنَّكَ لَعَالى خُلُق عَظِيْمٍ (القلم: ٣) اللہ نے اپ خلق عظيم كے مالك ہيں'۔ امام حسين عَاليَا کا نے اپنے فرزند كے متعلق فر مايا كہ وہ خُلق ميں رسول خدا كى شہيہ ہيں۔

خدا کی معرفت وتعظیم اور جن کے لیے قربانی دینے میں علی اکبر بے نظیر تھے۔ آپ حضرات نے بیہ واقعہ بارہا سنا ہے کہ امام حسین عَالِيَلَا عراق کی طرف جار ہے بتھے کہ دوران سفر آ پ کو اونگھ آئی اور کسی ہا تف فیبی کی بیرصداستی کہ بیہ قافلہ موت کی طرف بڑھ رہا ہے۔ آب ٹے اس وقت بلند آواز سے إنَّا يلته وَ إنَّا إِلَيْهِ ر جعون كى آيت تلاوت فرمائى -علی اکبر " کھوڑا بڑھا کر والد ماجد "کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: باباجان! ال وقت آبٌّ في إِنَّا يله وَإِنَّا إِلَيْهِ زِجعُوْنَ كِول پِرْهَى؟ امام " نے ہا تف غیبی کی انھیں خبر سنائی اور فرمایا کہ ہمیں یقین ہو گیا ہے کہ ہم موت کی وادی کا سفر کررہے ہیں۔ اس لیے ہم نے إنَّا يلله وَ إنَّا إلَيْه وَ خِوْن يڑھاہے۔ اس وفت علی اکبڑنے عرض کیا: أَلَسْنَاعَلَى الْحَقّ... ·· كيا ہم حق يرنہيں ہيں؟'' امام م ف فرمایا: جی ہاں! اس ذات کی قشم جس کی طرف بندوں کی بازگشت ہے، ہم حق پر ہیں۔ على اكبر في حرض كيا: ؾٵڹ<u>ٙ</u>ۊؚٳڐؘٳڷٙٳڹؙڹٵؚڸؠٵڷؠٙۅؙؾ<sup>ڟ</sup> · · باباً! جب ہم حق پر بین تو پھر ہمیں موت کی کوئی پر داہ نہیں ہے' اس وقت امام نے اپنے فرزند کو دعا دیتے ہوئے فرمایا: ''خدائمہیں ایسی بہتر جزا عطا کرے جو کسی بھی والد کی طرف سے بیٹے کومکتی ہیں''۔ حضرت علی اکبڑنے اپنے والد ماجڈ کوتسلی دی۔

جناب رسولؓ اللّٰہ نے امام حسین عَالِبَلَلا کو ابنی شجاعت کا وارث بنایا تھا۔ اسی طرح سے امیر المونین ٹے علی اکبڑ کو ابنی شجاعت کا وارث مقرر کیا تھا۔ حضرت امام حسینؓ کے بعد علی اکبڑنے زیادہ ٹلاعین کوقل کیا۔ آپؓ نے دوسود شمنوں کو تہہ تیغ کیا تھا۔ بچھ دیر کے لیے سوچیں کہ تین دن کے بھو کے پیاسے انسان نے دوسو افراد کو کیسے قُل کیا ہوگا۔

فرض کریں کہ ایک سوآ دمی قید ہوں تو کیا آپ میں سے کوئی ایسا ہے جو ان تمام افراد کو تھوڑی سی دیر میں قتل کر سکے؟ جبکہ علی اکبڑنے آ دھ گھنٹے یا پندرہ منٹ میں اتنے دشمنوں کو دوزخ رسید کیا تھا۔علی اکبڑکی تعریف جہاں امام حسین عَالِتَلا) نے کی تھی تو آپؓ کے بدترین دشمن نے بھی آپؓ کی تعریف کی تھی۔

ایک مرتبہ امیر شام (معاویہ بن ابی سفیان) نے اپنی محفل میں بیہ کہا تھا کہ لوگو! بتاؤ کہ حکومت کا حقدار کون ہے؟ خوشامد یوں نے کہا کہ آپ ہی حقدار حکومت ہیں۔ اس وقت معاویہ نے کہا! نہیں اس وقت اگر کوئی حکومت و اقتدار کا صحیح حقدار ہیتو وہ علیٰ بن الحسینؑ ہے۔ اس کا نانا رسول ِؓ خدا ہے۔ اس میں بنی ہاشم کی شجاعت پائی جاتی ہے۔

معاویہ جیسا مخالف اگر علی اکبڑ کی ثناء پر مجبور ہوا تھا تو اس کی وجہ بیتھی کہ وہ علی اکبڑ کے صفات سے آگا ہی حاصل کر چکا تھا۔اس سے آپ کو میرا یہ جملہ بالکل صحیح محسوس ہو گا کہ علی اکبڑ کی شہادت درحقیقت حسین ؓ کی وفات تھی۔ البتہ زیادہ مختاط الفاظ میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ علی اکبڑ کی موت امام حسین ؓ کی موت کی پہلی قسطتھی۔ حضرت اساعیل علایہ کا اور حضرت علی اکبر علایہ کی قربانی کے انداز میں بھی واضح فرق پایا جا تا ہے۔

قرآن بیان کرتا ہے کہ حضرت ابراہیم مَالِیَلا نے خواب دیکھا تھا تو اس کے بعد انھوں نے حضرت اسماعیل عَالِيَنا کے سامنے اپنا خواب بیان کیا تھا کہ میں خواب میں دیکھر ماہوں کہ میں تتھے ذبح کررما ہوں۔ فَانْظُرْ مَاذَا تَرْي ط (سورهُ صافات: آيت ١٠٢) اب بتاؤ کہ تمھاری رائے کیا ہے؟ معلوم ہوتا ہے کہ ان الفاظ سے حضرت ابرا جم عَالِيَنا) نے اپنے فرزند کو اپنے اقدام پر راضی اور مطمئن کرنے کی کوشش کی تھی۔ بیٹا بڑا سعادت مند تھا۔ اس نے جواب میں عرض کیا: يَأْبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ (سورة صافات: آيت ١٠٢) ''ابا جان! آپ کو جو حکم دیا جارہا ہے آپ اس پر عمل کریں''۔ لیکن منی کے برعکس کربلا میں معاملہ بالکل جدا ہے۔ منی میں والد نے بیٹے کو قمل بر مطمئن کرنے کی کوشش کی تھی جبکہ کربلا میں علی اکبڑنے اپنے والد کو اپنی شہادت پر مطمئن کرنے کی کوشش کی اور عرض کیا: ''یابا جان: مجھے جنگ کی اجازت د س''۔ اب امام کیا کرتے؟ الغرض! بیٹے کو اجازت ملی اور وہ روانہ ہوئے۔ بیجلی اکبڑ کی روائلی ندیشی بلکہ باپ پر''احتضار'' کا عالم طاری ہوا۔ ۴ ادارو! عام طور پر جب باپ اپنے بیٹوں کو دیکھتے ہیں تو ان کے دیکھنے کی مختلف فتميں ہوتی ہیں۔ امام بے علی اکبر کو دیکھا تو آ پڑی نظر کی بھی مختلف قشمیں تھیں۔ ایک بارآ یٹ نے اپنے فرزند کو نگاہ محبت سے دیکھا۔

آپ نے علی اکبر کو ہتھیار پہنائے۔ بس سیبل سے امام کے احتفار کی پہلی منزل کا آغاز ہوا۔ منزل کا آغاز ہوا۔ مخدرات عصمت خیمہ میں آگ بڑھیں اور انھوں نے علی اکبر کے گرد ہالہ سا مخدرات عصمت خیمہ میں آگ بڑھیں اور انھوں نے علی اکبر کے گرد ہالہ سا الغرض! علی اکبر نے اپنے والد سے الوداع کیا اور گھوڑ ے پر سوار ہوئے۔ میں نہیں جانتا کہ علی اکبر نے اپنے والد کو سنظر سے دیکھا ہوگا۔ خدا جانے کہ باپ کو بیٹے کے فراق کا زیادہ دردتھا یا بیٹے کو باپ کی جدائی کا زیادہ افسوس تھا، جسے وہ نرغہ اعداد میں تن تنہا چھوڑ کر جا رہے تھے۔ علی اکبر گھوڑ نے پر سوار ہوئے اور گھوڑ اچند قدم چلا۔ امام حالت احتفار میں داخل ہو گئے۔ علی اکبر تھوڑا سا چلے کہ امام کی آئھوں سے آ نسوؤں کی بارش شروع ہوئی اور اینا رخ آ سمان کی طرف اٹھایا اور عرض کیا:

سيّدالشهداءً كي نظركي كيفيت مذكوره فتهم كي نظر سے بھى جدا گانتھى۔

یقیناً! حسینٌ علی اکبڑ کی زندگی سے مایوس ہو چکے تھے۔ اسی لیے آ ی ا

<sup>د دس</sup>ین ؓ نے اپنے فرزند کو مایوس کی نظر سے دیکھا''۔

پھر آپؓ نے اپنے فرزند کو شبیہ رسولؓ کی نظر سے دیکھا۔

پھرآ بٹ نے اپنے لخت جگر کو حسرت کی نظر سے دیکھا۔

پھرآ یٹ نے اپنے نو رِنظر کوخوف کی نظر سے دیکھا۔

میں نہیں جانتا کہ وہ نظر کیسی ہوگی؟

نَظَرَ إِلَيْهِ نَظَرَ أَيْسٍ مِنْهُ .....

فرزند کواس نظر سے دیکھا۔

Prese

ٱللَّهُمَّ أَشْهَلْ عَلى هُؤُلَاءِ الْقَوْمِ فَقَلْ بَرَزَ إِلَيْهِمْ غُلَامً ٱشْبَهُ النَّاسِ خَلُقًا وَخُلُقًا وَمَنْطِقًا بِرَسُوْلِكَ · خدایا! ان لوگوں پر گواہ رہنا ان کی طرف وہ جا رہا ہے جوخلق، شکل وصورت اور گفتگو میں تیرے رسول کی شبیہ ہے'۔ آ ی فی دشمنوں کو بددعا دی اور اس میں اپنے فرزند کے شمائل بیان کیے۔ علی اکبڑ تھوڑا آ گے بڑھے تو امامؓ ان کے پیچھے پیدل روانہ ہوئے اور میدان میں ایس جگہ آ کر کھڑے ہوئے جہاں یزیدی فوج آ پٹ کی آ داز کو سنگتی تھی۔ اس وقت آب فعمر سعد کومخاطب کر کے اسے بددعا دی اور فرمایا: قطع اللهُ رَجمَكَ كَمَا قَطَعتَ رَجِي وَلَمْ تحفظ قَرَابَتِي مِنْ رَسُوۡ لُاللّٰهِ ···خدا تیری نسل کوقطع کرے جیسا کہ تو نے میری نسل کوقطع کما ہے۔اور تونے رسول اکرمؓ سے میری قرابت کا لحاظ نہیں کیا''۔ آ ب في ايد آيت تلاوت فرماني: إِنَّ اللهَ اصْطَفَى أَدَمَ وَنُوْحًا وَّأَلَ إِبْزِهِيْمَ وَأَلَ عِمْرُنَ عَلَى الْعَلَبِيْنَ۞ ذُرِّيَّةٌ بَعْضُهَا مِنُّ بَعْضٍ \* وَاللَّهُ سَمِيْعُ عَلْتُهُ شَ (سوره آل عمران: ٣٣-٣٣)

> کو تمام جہانوں سے۔ بیہ ایک سلسلے کے لوگ دوسرے کی نسل سے بتھے اور اللہ ہربات کو سنتا

لشکر آئ کے جمال سے مرعوب ہو گئے۔ آئ نے رجز پڑ ھااور شکر پر حملہ کیا۔ آئ نے ایک سوساٹھ افراد کو دوزخ روانہ کیا۔ عزادارو!

اس عرصہ میں آپ ؓ کے بدن پر بہت سے زخم آئے اور خون بہنے کی وجہ سے آپ ؓ کی طبیعت پر پیاس کا غلبہ ہوا۔ اس کے علاوہ موسم کی شدت اور میدان کے غبار نے بھی پیاس بڑھانے میں اہم کردار ادا کیا تھا۔ اب آپ ؓ کے پاس طاقت نہ رہی۔ آپ ؓ اپنے والد کے پاس آئے۔ آپ ؓ کا واپس آنا فرار کے زمرہ میں نہیں آتا۔ آپ ؓ اپنے علیم القدر والد کے پاس آئے۔ نہ جانے امام ؓ نے اپنے فرزند کو لہو میں ڈوبا ہوا دیکھا ہوگا تو آپ ؓ پر کیا گزری ہوگی؟۔

میں کہتا ہوں کہ آپ پر دوسرے احتضار کی کیفیت طاری ہوئی۔ واقعاتِ کربلا کا جہاں تک میں نے مطالعہ کیا ہے تو مجھے ہیے کہیں بھی دکھائی

وا محافظ میں حربوا کا بہال تک یں سے مطالعہ نیا ہو دیتھے یہ بیل می دھاں نہیں دیا کہ کسی بچہ یا بی بی نے امام سے پانی طلب کیا ہو کیونکہ وہ جانتے تھے کہ امام کے پاس پانی موجود نہیں ہے اور اگر ہم نے پانی طلب کیا تو اس سے امام کو تکلیف ہوگی۔

حضرت علی اکبڑا پنے والد کی پوری معرفت رکھتے تھے اور آ پ ڈان کا ادب کرتے تھے۔اس کے باوجود نہ چاہتے ہوئے بھی آ پ ؓ نے والد سے پانی طلب کیا اور عرض کیا:

يَاآبَتَاهُ ٱلْعَطَشُ قَدُقَتَلَنِي وَثِقُلُ الْحَدِيْنِ آجُهَدَنِي إلى شَرْبَةٍمَاءٍمِنُسَبِيُلٌ ''ابا جان! پیاس نے مجھے مار ڈالا ہے اور اسلحہ کے بوجھ نے مجھے تھکا دیا ب- كياياني كالمحونث مل سكتا ب؟

اب ایک طویل عرصہ کے بعد جب علی اکبڑ نے پانی مانگا تو امام " نے اپنی فرزند سے فرمایا کہ اپنی زبان میر ے منہ میں رکھ دو۔ آخراس کی کیا وجبتھی؟ میں سمجھتا ہوں کہ امام " نے دیکھا کہ میر افرزند اتنا کمزور ہو چکا ہے کہ دوہ زبان کو چو نے کے بھی قابل نہیں ہے۔ امام " کے پاس ایک انگوٹھی تھی۔ آ پ " نے دہ انگوٹھی فرزند کو دی اور فرمایا کہتم اسے منہ میں رکھو۔ بیان کیا جاتا ہے کہ کچھ پتھروں میں بی صلاحیت ہوتی ہے کہ اگر اپنے منہ میں رکھا جائے تو اس سے لحاب جنع ہوجاتا ہے۔ کر طاجائے تو اس سے لحاب جنع ہوجاتا ہے۔ محراق ۔ محراق ۔

''عنقریب تیرا نانا تخصے ایسا جام پلائے گاجس کے بعد تو پیاسانہیں رہے گا''۔

گویا امام کہہ رہے ہیں: فرزند! اس دنیا میں تمہیں یانی ملنا محال ہے۔

مجھے یقین ہے کہ جب امام نے بیر کہا ہو گا تو آ پ کے جگر پر چھری چل گئی ہو گی اوراس سےحسین پراحتضار کی ایک اور کیفیت طاری ہوئی ہو گی۔ بر فوع اعلى اكبر ميدان مي آئ اور بدرجز بر ها: أَنَا عَلِيٌّ أَبْنُ الْحُسَيْنِ أَبْنِ عَلِيٌّ نَحْنُ وَبَيْتُ اللهِ أَوْلَى بِالنَّبِيّ جب جناب علی اکبر دوبارہ میدانِ قمال میں واپس لوٹے تو آپ نے سے رجز پڑھا: ٱلْحَرْبُ قَلْ بَالَتْ لَنَا الْحَقَائِقُ وَظَهْرَتْ مِن بَعْدِهَا مَصَادِقُ

پھر آپؓ نے دوسرا حملہ کیا اور حملہ سے آپؓ کے ہاتھوں مقتولوں کی تعداد دوسو تک جاپنچی۔ اس وقت ابن سعد نے اپنے دوافسروں نوفل اور ایک دوسرے سے کہا کہ جوان کو گھیرلو۔ چنانچہ! حکم ملنے کی دیرتھی کہ دو ہزار سواروں نے آپ کا محاصرہ کیا لیکن آپؓ نے ایسا حملہ کیا کہ سب کو پسپا ہونا پڑا۔

پھرابن سعد (ملعون) نے چیخ کرکہا کہ چاروں طرف سے اس کو گھیرلو۔ اس کے بعد چاروں طرف سے دشمنوں نے آپ کو گھیرلیا۔ مُرہ بن منقذ عبدی نے پس پشت آپ پر حملہ کیا۔ آپ کے سرِ اطہر پرتلوار لگی اور آپ کا سر پھٹ گیا۔ اس حملہ کی وجہ سے آپ پر کمزوری چھا گئی اور آپ فوراً زمین پر بیٹھنے کے اس مہ ہوں ہے سال یف سر سال ہوں

قابل نہ رہے اور آپٴ کی غیرت آپٴ کو اجازت بھی نہ دیتی تھی کہ اپنے آپٴ کو کھوڑے سے گرادیں۔

عزادارو! پھرآ پؓ نے گھوڑ ہے کی گردن میں باخصیں ڈال دیں۔ گھوڑ ہے کے لیے نگلنے

کاکوئی راستہ نہ تھا۔ دشمن ہر طرف سے گھیر بچکے تھے۔ گھوڑا آپ کو دشمن کی کشکرگاہ میں لے گیا۔ ظالموں نے ہر طرف سے آب پر حملے کیے اور اپنی تلواروں سے آب کے ككر ب كردية - اس حالت ميں يا جب آب زمين پر آئ تو آب كى روح پرواز كرگٹی۔ ہیدوہ وقت تھا جب سیّدالشہد اءً کی احتضار کے بغیر وفات ہوگئی۔اس وقت تین چين بلند ہوئيں۔ پہلی چیخ علی ا کبر کی تقلی جو کہ انھوں نے شہادت کے وقت بلند کی تقل ۔ يَأْبَتَا هُ عَلَيْكَ مِنِّي السَّلَامُ "ابا جان! ميرى طرف - " آ ي پرسلام ہو' -اس سلام کے ذریعہ سے آپ میر کہنا چاہتے تھے کہ ابا جان! آنا چاہیں تو پھر وفات کے بعد ہی آنا کیونکہ اب وقت کم رہ گیا ہے۔ پھر علی اکبڑنے کہا: ''ابا جان! میرے نانا جان آئے ہیں اور وہ آ پ کوسلام دیتے ہیں۔انھوں نے مجھےایسا جام پلایا ہے کہ اب مجھے پیاس محسوس نہ ہو گی'۔ آ یا نے بیہ کہا میں بینہیں کہتا کہ آ یا میری لاش پر آئیں۔ مَیں نے نانا کے ہاتھ میں آپ کے لیے ایک جام دیکھا ہے جو کہ آپ کے لیے مخصوص ہے اور وہ میہ کہہ ر ہے ہیں: · میرے فرزند! میرے حسین ! جلدی آ و، جلدی آ وُ ْ ب دوسری آ واز جو بلند ہوئی تھی وہ خیام میں امامحسین عَالِيَلاً کی آ وازتھی۔ آ پِ ً نے جیسے ہی علی اکبڑی آ واز سی تو آ ب نے بلاا ختیار سے کہا: يَابُنَي قَتَلُو فَ "مير فرزندانهوں نے آب گُول کرديا ہے"۔ یہ جملہ آ پٹ نے اس لیے کہا تھا کہ آ پٹ علی اکبڑ کے جملہ کا مقصد جان گئے

یتھے۔ اب وفاتِ امامؓ کے کمحات شروع ہوتے ہیں۔ اس کی گواہی سیّدہ سکینہ سَلْاللَّئِيلِها کے ان الفاظ سے ملتی ہے کہ میں نے اپنے والد کو دیکھا کہ خیام کے اطراف میں نگاہیں پھیرر ہے بتھےاوران پر جان کنی کا عالم طاری تھا۔ اس دفت جو تیسری آ داز بلند ہوئی وہ حضرت زینب عالیہ کی آ دازتھی۔ آ پ ً کہہرہی تھیں: يَاحَبِيْبَ قَلْبَالُاوَا مَّرُرَةً فُؤَادَهُ '' پائے میر بے حبیب قلب! پائے میر بے ثمر ۂ دل''۔ یا۔ ''اے صبیب قلب! ہائے میر ےثمر ۂ دل' یا اس سے ملتے چلتے الفاظ آپانے کہ تھے۔ امام خیام سے نکل کر میدان کی طرف روانہ ہوئے۔ آپ ؓ آ ہتہ آ ہتہ چل رہے تھے جبکہ دوسرے شہداء کی لاشیں اٹھانے کے لیے آپ تیزی سے جاتے تھے لیکن علی اکبڑ کے لیے آہتہ آہتہ چل رہے تھے۔معلوم ہوتا ہے کہ اب ان میں چلنے کی طاقت باقی نہیں رہی تھی۔ چند لمحات بعد آب على اكبركي لاش ير آئ اور بعض روايات كے مطابق آ پُکو یہاں علی اکبڑکی مصیبت سے بھی بڑی مصیبت کا سامنا کرنا پڑا۔ آ یٹ نے ایک پردہ دارخاتون کوعلی اکبڑ کی لاش کے پاس بیٹھا ہواد یکھا به خاتون على اكبركي ماں جناب ليلي سَلاً اللَّقِلِيها تَصِيب ـ ٳڹٵۑڷۅۅٳڹٵٳڷؽۅڒڄٷؚڹ

روذ عاشور کا خطاب

## وسيفواللوالرخمن الآجيبو

الله تعالى كا فرمان ب: () کھیعص (ك...ها...یا...عین...صاد) (1) وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوْمًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيَّهِ سُلُطْنًا فَلَا يُسْرِفْ فِي الْقَتْل <sup>ط</sup>اِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا (بن اسرائيل: ٣٣) ''اور جو پخض مظلوم مارا جائے تو ہم نے اس کے ولی کو ( قصاص کا) اختیار دیا ہے پس اسے قتل میں حد سے تجاوز نہیں کرنا چاہیے۔ یقیناً نصرت اس کی ہوگی''۔ ازْجِعَى النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ ازْجِعَى إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ○ فَادْخُلِي فِي عِبْ بِي **َ** ٥ وَادْخُلِي جَنَّتِي ۞ (الفجر ۲۷ تا ۲۰) "ا ے نفس مطمئنہ! اینے رب کی طرف پلٹ آ ، اس حال میں کہ تُو اس سے راضی اور وہ تجھ سے راضی ہو۔ پھر میر بے بندوں میں شامل ہوجا اور میری جنت میں داخل ہوجا''۔ عزاداران امام ! برآیات اسی مظلوم کی شان میں بیں۔ان میں ہر آیت کی ایک تفسیر بے لیکن آج ان آیات کی تفسیر سے ہمارے لیے ایک اور بات زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔

آ محضرت فے فرمایا تھا:

<sup>•• ج</sup>س نے ہماری نصرت طلبی کی صداستی پھر ہماری مدد نہ کی تو خدا اسے اُلٹے منہ دوزخ میں چیپنک دےگا''۔ میں چاہتا ہوں کہ آج کی گفتگوامام کے حالات کے مطابق ہو۔ اس دن امام پر کچھا یسے حالات گزرے جہاں آبیک کہنا پڑتا ہے۔ كچ حالات ايس بين جنهين سن كر دُوْج لِدُوْج الْفِدَا كَهنا پر تا ہے۔ كچھ حالات تن كرامام پر صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ كَهٰا پر تا ہے۔ بعض حالات ہم سے نقاضا کرتے ہیں کہ ہم مظلوم کے گرد ہالہ بنالیں۔ بعض حالات ہم ہے آئے کے دفاع کا تقاضا کرتے ہیں۔ بعض حالات ہم سے <sup>حضر</sup>ت کو دیکھنے کا تقاضا کرتے ہیں۔ آ پ کے پچھ حالات ایسے ہیں جوہم سے آپ کی تجہیز کا مطالبہ کرتے ہیں۔ لیکن وہ حالات کل بیان کیے جائیں گے۔ اس وقت تصور میں خیام، میدان اور مقتل کو رکھیں۔ پھراپنی چشم تصور میں سيّدالشهداءً كولائي - اگر آب خداك مخصوص عبادت بجالانا چاہتے ہيں - آپ اليي عبادت کرنے کے خواہش مند ہیں کہ آپ سے پہلے کسی نے بیرعبادت نہ کی ہو۔ نیز بیر كه آب خداكى اليي عبادت بجالانا چاہتے ہيں جس ميں تمام واجبات، تمام مستحبات اور تمام خصائل موجود ہوں تو پھر اچھی طرح سے دیکھتے کہ طلوع فجر سے لے کر ظہر تک یا ظہر کے بعد تک آب نے کیسے مبادت کی۔ آپ نے کیسے نماز پڑھی! آپ کیسا وعظ کرتے ہیں! کسے رہنمائی کا فریضہ سرانجام دیتے ہیں! کسے جج کرتے ہیں!

اورديكيس كمربلا كے طور سينا ميں آب اينے خدا سے كيسے مناجات كرتے ہيں! ذرااورتوجہ سے دیکھیں کہ آپ عیسیٰ روح اللہ کے مظہر کیسے بنتے ہیں! لیکن عیسانی قتل نہیں ہوئے تھے اور صلیب یر بھی نہیں چڑھے تھے جبکہ فخر عیسان قتل بھی ہوئے اوران کے سرکونوک نیز ہ کی صلیب پربھی چڑھایا گیا۔ ذرا دیکھیں کہ آپ یعقوبؓ (اسرائیل اللہ) کی صفاتکے مظہر کیے بنتے ہیں! اور آپ یوسف کے مرتبہ کو کیسے حاصل کرتے ہیں! اور آپ زکریا کی صفت کا کیسے اظہار کرتے ہیں! ذرا توجہ سے دیکھیں کہ آ پ<sup>در</sup>یجلیٰ مظلوم'' کی صفت کا مظہر کیسے بنتے ہیں! پھر دیکھیں کہ سلطان کر بلا ؓ عالم امکان میں سلیمان ؓ کا مرتبہ کیسے حاصل کرتے ہی! اچھی طرح سے دیکھیں کہ آج کے دن حسین کعبہ (بیت اللہ) کیسے بنتے ہیں اور پھر جج کیسے کرتے ہیں اور احرام کیسے باند سے ہیں اور تلبیہ کیسے کرتے ہیں۔ آپ خود محرف، کیسے بنتے ہیں اور آپ وقوف مشعر کیسے کرتے ہیں اور منی کیسے بنتے ہیں۔ معز زسامعين! آج ہم نے تمام مجموعہ عبادات پر گفتگو کرنا ہے۔ ان میں سے ہر موضوع تفصیل کا طلب گار ہے۔ آپ کی نماز کا تعلق ظاہر سے بھی ہے اور باطن سے بھی ہے۔ آپ کی تکبیر، رکوع وسجود کی بھی ایک تفصیل ہے۔ آج میں آب کی مخصوص ج کے پچھ اعمال بیان کرتا ہوں۔ آب اس کی حالت کو ملاحظہ کریں۔ آج کے دن کی ضبح آپ کے اعمال میں صفا دمروہ کے درمیان''سعی'' کاعمل مشكل تقا-اسى طرح سے عرف مشعر اور صفا ومروہ كے اعمال شامل تھے۔

رُک گئے۔ مَیں نے دیکھا تو وہ '' قاسم'' کالا شدتھا۔ لیکن آپ "بیٹھے کیوں نہیں؟ اس لیے کہ ان میں نہ تو روح باقی تھی اور نہ جسم باقی تھا کہ بیٹھ سکتے۔ آپ " نے بیہ منظر دیکھا کہ قاسم ایڑیاں رگڑ رہے تھے۔ میں نے پھر چشم تصور سے دیکھا تو جھے بید کھائی دیا کہ آپ ایک اور لا شہ ک طرف جا رہے تھے اور وہاں جا کر رُک گئے۔ اس بار آپ "کوطویل سعی نہیں کرنا پڑی تھی جیسے ہی وہاں پہنچ تو بیٹھ گئے۔ متھی جیسے ہی وہاں پہنچ تو بیٹھ گئے۔ تھے۔ بیلا شہ ان کے نُورِنظر علی اکبر کالا شہ تھا۔

جب رسول خدا طلط طریقات کے فرزند ابرا ہیم کی وفات ہوئی تو رسول خدا نے ان کی تجہیز و تلفین کے تمام اعمال بجالائے۔ جب دفن کرنے کی باری آئی تو آپ نے حضرت علی علایتکا سے فرما یا کہ قبر میں اُتر واور میر فرزند کو دفن کرو۔ چنا نچہ حضرت علی علایتکا قبر میں اُتر اور رسول خدا کے بیٹے کو قبر میں اُتارا۔ پنانچہ حضرت علی علایتکا قبر میں اُتر اور رسول خدا کے بیٹے کو قبر میں اُتارا۔ اس پرلوگوں نے بیہ باتیں کیں کہ باپ کے لیے بیٹے کی قبر میں اتر نا جائز نہیں ہے کیونکہ رسول خدا خود قبر میں نہیں اُتر سے تص رسول اکرم طلق طریق کر میں نہیں کہ باپ کے لیے بیٹے کی قبر میں اتر نا جائز نہیں دسول اکرم طلق طریق کر مایا: میں اُتر کر اور اپنے ہاتھ سے قبر میں اُتار نا تم پر حرام نہیں میں اُتر کر اس کے منہ سے کفن ہٹائے تو کہیں شیطان اس سے کھیلنے نہ لگ جائے اور وہ اتنی جزئے اور بے صبر کی میں مبتلا ہوجائے کہ اس کا اجربی ضائع ہوجائے'۔

اب کربلا میں آ بیج ! علی اکبڑ کے چہرے پر کوئی پردہ پڑا ہوانہیں تھا۔ یہاں پہنچ کرامام نے ایک اور کام کیا۔ آ ی ٹے اپنے جوان بیٹے کے منہ سے خون اور مٹی کو جھاڑا۔ جی ہاں! مظلوم کے تمام وقوفات کو بیان کرنے کے لیے بہت زیادہ وقت کی ضرورت ہے۔ آ پ کچھلوگوں کی یوں کہہ کرتشیع کرتے بتھے کہ اسے اٹھا لو۔ کچھ لاشوں کو آپ خوداٹھاتے تھے۔ آبٌ نے بچھ شہداء کے جنازے اٹھائے اور پچھ کے جنازے دوسروں نے اٹھائے۔ ہرعمل میں کوئی نہ کوئی حکمت تھی اور کوئی نہ کوئی راز یوشیدہ تھالیکن بیہ موضوع قابل برداشت نہیں ہے۔ کیا آپ چاہتے ہیں کہ آپ کی وہی حالت ہو جو کہ دوسرے ایام میں ہوتی ہے؟ آ ی الشے اٹھا کر آ تے جاتے رہے اور شہداء کی لاشوں کو ایک دوسرے پر رکھتے رہے اور میمل اس وقت تک جاری رہا جب تک آپ کے پاس کچھ اصحاب یا اہل بیت کے افراد باقی تھے اور جب تک ایک بھی نفر باقی تھا تو آ ی لاشوں کو ایک دوسرے پررکھتے رہے۔ ذ کر شهادت : امام مظلوم کربلا مولاحسین ً اب میں خود امام کا ذکر مصیبت بیان کرنا چاہتا ہوں۔ جب آ ب تن تنہا رہ گئے۔سامعین!اینےامام کی حالت کا تصور کریں۔ تمام تر زخموں اور مصائب کے بعد آپ تن ننہا رہ گئے اور آپ کے یاس کوئی تھی باقی نہ رہا۔

آپ ٹے دائیں دیکھا تو کوئی دکھائی نہ دیا۔ آپ ٹے بائیں دیکھا تو کوئی دکھائی نہ دیا۔ سامعین! موچیں کہ امام نے دائیں بائیں کیوں دیکھا تھا۔ میں اپنی طرف سے کہتا ہوں کہ امام ٹے اس لیے دیکھا تھا کہ کیا تم موجود ہو؟ بیرنہ سوچیں کہ اگر آپ نے آن ان کی مدد کی تو پھر آپ کو اس سے کیا طے گا؟ سامعین!

آپ پر عنقریب وہ لمحہ آنے والا ہے جب آپ نے دنیا سے رخصت ہونا ہے۔ اس وقت آپ بھی دائیں بائیں دیکھیں گے تو آپ کو دہاں آپ کا کوئی مددگار دکھائی نہ دے گا۔لہٰذا آج آپ مظلوم امام کی مدد کریں اور موت کے وقت وہ آپ کی مدد کریں گے۔

اب آپ چیشم تصور سے خیام کا منظر ملاحظہ فرما نمیں۔ وہاں آپ کوغریب کر بلا تن تنہا کھڑا ہوا دکھائی دے گا۔ پھر انھوں نے باری باری خیام میں جانا شروع کیا کبھی اس خیمہ میں گئے اور کبھی اس خیمہ کا رُخ کیا۔ ان کے اس عمل سے مجھے اندازہ ہو گیا کہ آپ ٹمام اہل خیام سے الوداع کرنے والے ہیں۔

تمام مخدراتِ عصمت سید سجاڈ کے خیمہ میں جمع ہو گئیں۔ امام ؓ چاہتے ہیں کہ جانے سے پہلے سجاڈ کوالوداع کہیں اور اسرار امامت ان کے سپر دکریں۔

خوانتین اور بچوں نے آپ کو گھرا ہوا ہے۔ دنیا کا اصول ہے کہ جب کوئی الوداع کہتا ہے تو گھر والول سے سیر کہتا ہے کہ میں تمہیں فلال کے سپر دکرتا ہوں لیکن مولاحسین پر ایسی غربت طاری تھی کہ کسی کو اپنی پر دہ دار بی بیوں کے لیے وصیت نہیں کر سکتے تھے۔

Presen

اِلٰہی کی ادائیگی کے لیے میدان میں جانے کا ارادہ کر چکے ہیں۔ مَي نے ديکھا کہ آب تناري کر چکے ہيں۔ آب کا چہرہ گلنار ہو چکا ہے۔ آب گ کے رخسار سرخ ہو چکے ہیں۔ آپؓ نے پوری تیاری کر لی ہے۔ پھر آپؓ خیام سے باہر آئے کیکن کس حالت میں برآ مدہوئے۔ آ ڀ محمد کي نورانيت، حيدري سطوت، احمدي روشن، جراَتِ حيدري، حسن کي تازگی، زہرا کی عظمت اور حسینی " شجاعت لے کر خیام سے برآ مد ہوئے۔ میں سمجھتا ہوں کہ آئ پوری طرح سے مطمئن بتھے۔ آ پ کو نہ تو پیاس کا خیال تھا اور نہ ہی آپ اپنے خاندان کے لیے مضطرب تھے۔ آ پ کے چہرے سے یورا وقار وسكون مترشح تها\_ آ بِّ خیام میں آ گے بڑھے لیکن دیکھو کہ کیسے آ گے بڑھے؟ ابھی آ پ چند قدم ہی چلے تھے کہ آپؓ کے پیچھےایک معصومہ کچی آئی۔ سامعين! کیا بچی کی آواز آپ سن رہے ہیں؟ اگر آب نے نہیں سنی تو کم از کم میں سن چکا ہوں۔معصومہ بچی کہہ رہی تھی کہ مجھےایک چیز کی خواہش ہے۔ میں آ پُ کورو کنا بھی نہیں جا ہتی لیکن ابا جانً! چند لمحات کے لیے رُک جانمیں تا کہ میں جی بھر کر آ پڑ کو دیکھ سکوں۔ ېچې په کېهنا چامټې تقلی که میں آخری بار آپ کو د کیھنا چامټی موں اور آپ کی به زیارت میری یوری زندگی کا سرمایہ ہوگی۔

اسی لیے امام حسین عَلَیْنَلَا نے فرما ہا: ''میں تم سب کو خدا کے حوالے کرتا ہوں'' ۔

امام ؓ رُک گئے یا گھوڑے سے اُترے۔معصومہ ؓ کو سینہ سے لگایا ادر پچی کو تسلیاں دیں۔ س جھ کتب مقاتل میں بیہ جملہ بھی دکھائی دیتا ہے لیکن اس کی سند معتبر نہیں ہے کہ بچی نے اپنے والد سے بیہ یو چھا: ابا جان! کیا آپ دوبارہ واپس آئیں گے؟ حضرت امام اپنے پورے جلال اور رعب کے ساتھ میدان کی طرف چلے۔ آب عصر پررسول خدا کا عمامہ تھا۔ آب نے پنجبر اسلام کی زرہ پہن رکھی تھی۔ اس طرح سے آپ لوگوں کو اپنی شخصیت سے متعارف کرانا چاہتے تھے۔ الغرض! آپ میدان میں آئے اورلشکر کے سامنے کھڑے ہو کراینا حسب و نب بیان کیا۔ پھر آ ب ٹے رجز پڑ ھے۔ میں آئ کے رجز بیان نہیں کروں گا۔ مجھے اس سے بھی اہم بات کہنا ہے۔ اس کے بعد آب ٹے جنگ شروع کی۔ میں بینہیں کہتا کہ سیدالشہد اُ ،مولا امیرالمونین مَالِطَلا سے زیادہ بہادر تھے۔ایسا كمنا خلاف ادب ب- البند مين اتنا ضروركمتا مول كدامير المونيين عايدًا في اي حوصلہ شکن حالات میں تبھی جنگ نہیں کی تھی اس لیے آپ کو اس طرح کے جوہر دکھانے کا موقع ہی نہیں ملاتھا۔ سامعين! امیرالمونین مَالِيَلا نے بڑی جنگیں کی تفسیل کین ایسے حالات میں آ پٹ نے تبھی

امیر المونین عَالِطًا نے بڑی جنگیں کی تقسیل کیکن ایسے حالات میں آپ ٹے تم بھی جنگ نہ کی تھی کہ پیاس کا غلبہ ہو، خیام سے العطش کی آ وازیں بلند ہوں، سامنے بھائیوں، بیٹوں اور عزیز وا قارب اور جانثار صحابہ کی لاشیں پڑی ہوں۔ اس طرح کا منظر بڑے سے بڑے دلیر انسان سے شجاعت کے مواقع چھین

لیتا ہے۔ جہاں بھائیوں اور بیٹوں کی لاشیں پڑی ہوئی ہوں تو وہاں بہادر ترین شخص مجھی حوصلہ ہار جاتا ہے۔ میں آپ حضرات کے سامنے حضرت کی شجاعت کا ایک خاکہ سا بیان کرنا جا ہتا ہوں تا کہ اس کاحق ضائع نہ ہوجائے۔ آپ کی شجاعت کے تین زادیے تھے۔ آ ب نے دشمنوں کو مقابلہ کی دعوت دی۔ دشمن آ ب پر لوٹ پڑے۔ ان کے حملہ کے سامنے آپ پہاڑ کی مانند ثابت قدم رہے اور آپ یوں جے رہے جس کی تاریخ میں مثال نہیں ملتی۔ دشمن کی فوج کے تمام بہادر بھاگ کھڑے ہوئے۔ آ یا نے ہرآ نے والے سے جنگ کی یہاں تک کداس کے بعد مقابلہ کرنے والاكوئي باقى نهريا\_ بدآبٌ کی لڑائی کی کیفیت تھی۔ عبدالله بن عمار بن عبد يغوث كابيان ب: ' 'حسين محسام تيس ہزار كالشكر تھا۔ آ ب کے تابر تو رحملوں کی وجہ سے کشکر پسیائی پر مجبور ہو گیا اور پزیدی فوج منتشر ٹڈیوں کی طرح سے بھاگتی ہوئی دکھائی دی۔ آپ ٹے نشکر کے مقدمہ، ساقہ اور قلب کشکر اور ان کے میمنہ ومیسرہ کو الٹ کررکھ دیا۔ ان کی صفیں تتربتر ہو گئیں۔ ان کے یرچم اورجھنڈے گر گئے۔ آ ی نے ابنی تلوار سے ان کے سروں کی کھیتی کو کاٹا۔ پھر آ ی اپنے مرکز پر واپس آئے اور کہا: <u>لَاحُوْلَ وَلَاقُوَّةً إِلَّا بِاللهِ</u> جب کشکر نے بیرحال دیکھا تو انھوں نے دُور سے آپ کا گھیراؤ کیالیکن کسی کو بھی آ یا بے قریب آنے کی جرأت نہیں تھی۔ پچھ خبیثوں نے خیام کا رخ کیا تو آ یا نے انھیں غیرت دلائی اور فرمایا جراًت ہے تو مجھ سے *لڑ*و۔

آ ی چے ان الفاظ سے شمر لعین بھی متاثر ہوا اور اس نے اپنی فوج سے کہا کہ خبردار! خیام کا رُخ نہ کرو۔حسینؐ کے ہاتھ سے قُل ہونا کوئی عیب نہیں ہے۔ اسی اثناء میں آپ نے کئی بارفرات کا رخ کیا۔ میں بیر گمان نہیں کرتا کہ امام " خود یانی بینے کے لیے گئے ہول گے۔ آ ب صرف مخدرات عصمت اور شیر خوار بچہ کے لیے یانی لانے کے خواہش مند تھے۔ جی ہاں! آب نے کئی بار فرات جانے کا ارادہ کیا۔ آپ چاہتے تھے کہ ان کے ضمیر بیدار ہوں کیکن ان بے ضمیر افراد نے رفت قلب کے اظہار کے بجائے طعن تشنیع کے تیر برسائے۔ آپ ایس جگه کھڑے تھے جہاں سے فرات کا پانی دکھائی دیتا تھا۔ ایک لعین نے آواز دے کرکہا: <sup>د د حس</sup>ینٌ! یانی د ک<u>چر ہے</u> ہو؟ ہم تمہیں اس کا ایک قطرہ تک بھی پینے نہ دیں گے۔ یہاں تک کہ آ پڑسرت لے کر دنیا سے چلے جائیں''۔ بہرنوع امام نے کوشش کی یہاں تک کہ فرات تک پہنچ گئے لیکن آ ب یانی نہیں پیا۔ پھر واپس خیام کی طرف چلے آئے۔ اب آ پ ؓ اہل وعیال کو الوداع کرنے کے لیے آئے۔ آپ نے مستورات سے فرمایا کہ سروں پر چادریں لے لو۔ اس بار آ ب الحالي الحالت ملاحظہ کی ۔ پیاسوں کی حالت ملاحظہ کی اگر جہ آ ب کا بدن نازنین زخموں سے چور چورتھا۔ ۴ ادارو!

حمید بن مسلم کا بیان ہے کہ آپ ؓ کے زخموں کے خون سے آپ ؓ کی زرہ کا ہیرونی حصّہ تر تھا۔ پھر آپ ؓ نے اپنے بچوں کی حالت دیکھی تو جلال آیا اور آپ ؓ نے ایسا حملہ کیا جس سے حسینیؓ شجاعت کا اظہار ہوا۔ حدیث میں بیان کیا گیا ہے کہ آپ ٹے بہت بڑی جنگ کی یہاں تک کہ آپ پر کمزوری چھا گئی۔ آپ پیھر دیر آ رام کے لیے رُکے۔ ابھی آپ گھڑے تھے کہ دشمن کی طرف سے ایک پتھر آیا جو کہ آپ ٹی جنین مبارک پر لگا۔ آپ ٹے اپن قمیض کا دامن بلند کیا تا کہ اپنی آنکھ اور پیشانی کا خون صاف کریں۔ قمیص المھنے کی وجہ سے آپ گا وہ سینہ ظاہر ہوا جسے رسولِ اکرم طلیح پو آرم چو متے ہوئے نہیں تھکتے سے۔ بھراچا نک ایک تیر آیا جس کی تین نو کیں تھیں۔ وہ تیر سیدھا آپ کے سینہ پر لگا۔ جس کی وجہ سے آپ رہا لے کی طرح سینہ سے خون نگلنے لگا۔

میخون آپ ؓ کے دل کا خون تھا۔امامؓ نے اس تیرکوا پنی پشت سے نکالا اور کہا بِسْجِ اللهِ وَبِاللهِ اس تیر نے فیصلہ کن کردارادا کیا اور آپؓ کے ہاتھ تلوارا ٹھانے سے عاجز ہو گئے۔وہ کشکر جو دور کھڑا تھا اور کسی کو قریب آنے کی جرائت نہ تھی اب امامؓ کی کمزوری کو دیکھ کراس کے حوصلے بڑھ گئے۔

بھائيو!

جب امام کے اصحاب شہید ہو گئے تو آپ کے اہل بیت موجود تھے۔ ایک میدان میں جا کر شہید ہوتا تو دوسرا امام کی حفاظت کرتا تھا اور جب آپ کے خاندان کے تمام افراد شہید ہو گئے تو مولا حسین کی حفاظت کر نیوالا کوئی نہ تھا البتہ امام کی تلوار آپ کی محافظ تھی۔ جس سے آپ اپنا دفاع کرتے تھے لیکن اب آپ کے ہاتھ سے تلوار بھی گرچکی ہے۔ اب تمھارے علاوہ حسین کا دفاع کرنے والا کوئی نہیں ہے۔ اب امام کے دفاع کا وقت ہے اور ان پر جانیں قربان کرنے کا وقت ہے۔ آپ حضرات چند بارنظریں اٹھا کیں اور چند بار تو جہ کریں۔ پہلی بار امام کی طرف دیکھیں کہ وہ کہاں ہیں اور وہ کیا کر رہے ہیں؟ پھرایک مرتبہ میدان کی طرف دیکھیں۔ آپ کی یہ نظریں لگا تار ہونی چاہئیں تا کہ یہ وقت وہ ہے جب معاملہ اپنی شدت کو پہنچ چکا ہے۔ اب پھران کی طرف دیکھیں! اب بھران کی طرف دیکھیں! سوار ہیں اور لشکر آپ کا گھیرا کیے ہوئے ہے اور وہ لشکر آپ ٹے بالکل قریب آ چکا ہو۔ پھر جو میں نے دیکھا تو منظر بدل چکا تھا۔ امام گھوڑے کی پشت پر موجود نہ تھے۔ آپ گھوڑے سے اُتر چکے تھے اور میدان کے وسط میں کھڑے تھے۔ پھر میں نے تیسری بار دیکھا اور چاہا کہ اٹھیں کھڑا ہوا دیکھوں لیکن وہ چھے اس حالت میں دکھائی نہیں دیئے بلکہ وہ میدان کے وسط میں بیٹھے دکھائی دیئے۔ عز ادارو!

اب جومیں نے پھر دیکھنا چاہا تو میری آنکھوں کو کچھ بھی دکھائی نہ دیا۔فضا میں تاریکی چھا چکی ہے۔ ہرطرف اند عیراد کھائی دیتا ہے۔ آہ……ہائے افسوس۔ اب آپ نے چاربار پھر دیکھنا ہے اور چارا شیاء کو دیکھنا ہے۔ درست ہے کہ اند عیرا چھایا ہوا ہے لیکن اند عیرے کے باوجود میہ چاروں ا شیاء دکھائی دیں گی۔ اس کی وجہ ہیہ ہے کہ وہ نورانی ا شیاء ہیں۔

دونگاہیں آسان کی طرف اٹھا تمیں تو آپ دیکھیں گے کہ آسان سے دو چیزیں زمین پر نازل ہورہی ہیں اور پھر دومر تبہ نگاہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ دو چیزیں زمین سے اٹھ کر آسان کی طرف جارہی ہیں۔ پہلی دونگاہوں میں کیا نظر آیا؟

مَي نے نگاہ کی تو مجھےا یک نور دکھائی دیا کہ وہ جبریل امین ہیں اور وہ کچھ کلام کرنا

چاہتے ہیں۔ جب میں نے دوسری بارنظر کی تو مجھے اس میں نور دکھائی دیا۔ میں نے دیکھا کہرسول اکرم آسان سے زمین کی طرف آ رہے ہیں۔ ان کے سراطہراور ریش مبارک میں خاک ہےاورانؓ کی حالت متغیر ہےاور آپؓ کا عمامہ اُترا ہوا ہے۔ ۴ ادارو!

اب سنیں کہ دو ارضی نظروں نے کیا منظر دیکھا۔ میں نے پہلی بار زمین کی طرف دیکھا تو یہ دکھائی دیا کہ ایک فرشتہ ہے جس کے ہاتھ میں ایک شیشی ہے اور وہ اس شیشی کو آسمان کی طرف لے جا رہا ہے۔ پھر جب میں نے پوری توجہ سے دیکھا تو معلوم ہوا کہ اس شیشی میں حسین کا خون ہے جسے وہ اٹھا کر آسمان کی طرف لے جا رہا ہے۔ اس کے بعد میں نے دوسری نگاہ ڈالی تو اس میں مجھے ایک چیز دکھائی دی جو کہ بلندی کی طرف اُٹھ رہی ہے لیکن وہ اتنی زیادہ بلند نہیں ہوئی بلکہ وہ زمین سے صرف ایک نیزہ کی بلندی پر ہے۔ میں نے نور سے دیکھا تو نوک نیزہ پر ایک سرسوار ہے اور وہ حسین مظلوم کا سر ہے۔

ٳڹۜٵۑڷ۬ۅۅٳڹٵٳڷؽۅڒڿ۪ۼۅؙڹ

گيار ہو يں مجلس

مسواللوالرخن الرجيه

عزاداران امام مظلوم! معاملات کا فیصلہ ہو گیا۔ نه تو بهاری نصرت ثمر آ در ثابت ہوئی اور نہ ہی ہماری بیعت، اعانت، دفاع اور حفاظت کا کوئی فائدہ ہوا۔معاملات کا فصلہ ہو گیا۔ مَيْنِ فِي جو جملہ کہا ہے کہ''معاملات کا فیصلہ ہو گیا'' تو کیا اس سے آپ بیر سجھتے ہیں کہ اس جملہ سے میں نے بیہ پیغام دیا ہے کہ مصیبت کا خاتمہ ہو گیا؟ ہرگز نہیں۔ میرامقصود بینہیں ہے۔ میں نے جو کہا ہے اس سے مرادیہ ہے کہ پہلی مصیبت آج سے نثروع ہورہی ہے۔ مثلاً آپ ملاحظہ فرمائیں کہ شب ِعاشور امام مظلوم خیمہ میں اکیلے بیٹھے تھے اور آ یا نے بیدا شعار پڑھے: يَادَهُرُ أُفِّ لَّكَ مِنْ خَلِيْل كَمْ لَكَ بِٱلْإِشْرَاقِ وَالْأَصِيْل مِنْ صَاحِبِ وَطَالِبٍ قَتِيْلِ وَالتَّهْرُ لَا يَقْنَعُ بِٱلْبَدِيْل وَ إِنَّمَا الْأَمْرُ إِلَى الْجَلِيْل وَكُلُّ حَيَّ سَالِكٌ سَبِيْل ان اشعار میں آپ نے زمانہ کا شکوہ کیا تھا اورلیل ونہار کی بے وفائی کا گلہ کیا

اوراس سے آپ ٹے اپنی شہادت کی طرف اشارہ کیا۔ جناب عالیہ مکر مہ زینب سلام اللظیمانے اپنے بھائی کی زبان سے بیدا شعار سے تو ان پر غم وحزن طاری ہو گیا۔ آپ اپنے آپ پر قابو نہ رکھ سکیس اور تیزی سے بھائی کے خیمہ میں آئیں اور کہا: بھائی جان! بیہ کلام تو وہ کرتا ہے جسے اپنی موت کا لیقین ہو چکا ہو۔

امامؓ نے فرمایا: جی ہاں! اے بہن! مقصد بیدتھا کہ میر نے قتل ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔ سیّدہؓ زینب الکبر کیؓ نے فرمایا: ہائے مصیبت! یعنی اب آپؓ کے پاس کوئی حیلہ اور طریقہ باقی نہیں رہا۔ بیہ بات میرے دل کو زخم لگاتی ہے اور میرے لیے انتہائی سخت ہے۔

عزادارو!

اس سے مجھ یہ بتانا مقصود تھا کہ جناب سیدہ ؓ نے جب شب عاشور بھائی کی زبان سے موت کی خبر سی تو برداشت نہ کر سکیں اور بے ہو ش ہو کر گر پڑیں۔ جس بہن کو بھائی سے اتن محبت تھی کہ قتل کی خبر تک نہ سن سکتی تھی آ ج اس بی بی ٹی کی کیا حالت ہوگی؟ آ ج بی بی گا حسین ؓ سا بھائی اور دوسر بے بھائی اور عزیز و ا قارب کہاں ہیں؟ آ ج اس بی بی سے تمام بھائی مقتل میں پڑے ہوتے ہیں۔ جی ہاں! جہاں تک بی بی سی بھائی کے سرکا تعلق ہے تو اس کے متعلق احتمال ہی ہے کہ وہ گیارہ محرم کی رات خولی لعین

اور دوسرا جوان تھا۔ دونوں کی حالت انتہائی پریشان کن تھی۔ مجاہدین نے ان سے ان کا حال پوچھا تو ان میں سے ایک نے بید کہا کہ میر اتعلق قوم جنات سے ہے اور بید میر ا سمینیجا ہے۔ ہم مظلوم کی مدد کے لیے جا رہے ہیں۔ ہمیں معلوم ہوا ہے کہ تم لوگ بھی مظلوم کی نصرت کے لیے جا رہے ہو۔ اسی لیے ہم تم تھا رے پاس آ گئے ہیں۔ پھر اس حِنّ نے کہا کہ تم لوگ یہاں تھ ہرے رہو۔ میں پر واز کر کے کر بلا جا تا ہوں اور تھوڑی دیر بعد تمہیں کر بلا کے حالات سے آ گاہ کروں گا۔ چنا نچہ وہ پچھ دیر تک غائب رہا اور جب واپس آیا تو وہ یہ مرشہ بڑھتا ہوا واپس آیا۔

''اب جو میں کربلا سے آیا تو میں نے دیکھا کہ حسین شہید ہو چکے تھے۔نور باطل کے اندھروں میں چک رہاتھا۔ اس کے گردنورانی چہرے والے بھی جام شہادت نوش کر چکے تھے جن کے نورانی چروں نے تاریکیوں کا خاتمہ کردیا تھا''۔ جِن کی اس خبر سے سب کو معلوم ہو گیا کہ فرزند رسول شہید ہو چکا ہے اور کوفہ سے جانے والے مجاہدین اپنے مقدر پر آنسو بہاتے ہوئے واپس گھروں کو چلے گئے۔ ہ ہرنوع! کل ہم نصرت واعانت کے لیے جمع ہوئے تھے۔ آج پھر ہمارے جمع ہونے کا کیا مقصد ہے؟ عزاداران امام مظلوم! آج ہم ان مقدس لاشوں کی تجہیز وتلفین کے لیے جمع ہوئے ہیں۔ لیکن رُک جائے ! آج کے دن ان یا کیزہ لاشوں کی بتجہیز وتلفین نہیں ہو گی۔ آج بیہ مقدس لاشے خاک ِ کربلا پر ہی پڑے رہیں گے کیونکہ بخہیز کے مسائل اور کیفیات آج موجود تہیں ہیں۔ جہیز کے لیے مرنے دالے کے دارث کی ضرورت ہوتی ہے۔ گر شہدائے کربلا کا وارث تو کربلا میں موجود ہی نہیں ہے۔ وہ تو زنچیروں میں قید ہو کر کوفہ جا رہا ہے۔ آج نہ تو شہداء کا دارث موجود ہے اور نہ ہی کفن اور کافور موجود ہے۔ البتہ بیہ علیحدہ بات ہے کہ شہید اگراپنے لباس میں ہوتو اسے کفن کی احتیاج نہیں ہوتی۔ تجہیز کل تک مؤخر کی جاتی ہے۔ اللہ نے چاہا تو ہم کل تجہیز کے آخری مراحل میں شرکت کریں گے۔ آج کے دن اور آنے والی رات تک شہداء کی تجہیز وتلفین نہیں ہوگی۔ کل رات یعنی شب ِعاشور امامؓ نے اپنے افراد خانہ کواپنے سامنے حاضر کیا تھا

کیکن گیارہ محرم کی رات سیّدالشہد اءَ اور پی پی زینب عالیہ سَلاًاللَّیَّلِهَا کے درمیان کتنا فاصله تفا؟

فاصلہ انتہائی کم تھا لیکن ان شہداء پر نوحہ کرنے والا کوئی انسان موجود نہ تھا۔ البتہ روایات میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ نو حہ ضرور ہوا تھا لیکن بہنیں نوحہ نہ کر سکی تھیں۔ ان کے بجائے صحراؤں سے جنات کی خوانین نے آ کر شہداء کا نوحہ پڑھا تھا۔ یہ بات تو طے ہے کہ آج تجییز نہیں ہو گی۔ امام ؓ کے علاوہ ایک سو دو شہدا کی لاشیں صحرا میں بے گور وکفن پڑی رہیں گی۔ ان میں تیس لاشیں شہدائے اہل بیت ؓ کی ہیں اور بہتر (۲۲ے) لاشیں دوسر نے شہدا کی ہیں۔ جب امام سجاد علایا کو آج قید کیا گیا تو اس وقت ان ؓ کی حالت اور تھی لیکن جب وہ مقتل میں پہنچ اور اپنے والد اور دوسر نے شہداء کی لاشوں کو دیکھا تو ان ؓ کی حالت غیر ہو گئی۔ اس وقت انھیں ؓ اپنی زندگی کی سب سے دولت میں بڑی سامنا کرنا پڑا۔

حضرت زینب کبرگی سلام الله علیها خاتون ہیں جبکہ امام سجاد عَالِطَامرد ہیں۔ اب آپ نثر یکۃ الحسین کا استقلال دیکھیں۔

امام زین العابدین عَالِنَلا سے مروی ہے کہ کربلا میں ہم پر مصائب آئے۔وہاں میرے والڈ اور ان کے بھائی اور خاندان کے دیگر افراد شہید ہوئے۔ پھر ہمیں قید کرکے کوفہ کی طرف لے جایا گیا۔ مجھے مقتل میں لا شے دکھائی دیئے جنہیں کسی نے دفن نہیں کیا تھا۔ بیہ منظر دیکھ کر مجھے سخت ڈکھ ہوا اور میری حالت متغیر ہوگئ۔ اس وقت میری پھوپھی نے میری اس حالت کو دیکھا تو مجھے تسلی دے کر فرمایا:

''اے میرے خاندان کا فیج جانے والا سر ماہید! میں دیکھر ہی ہوں کہ آپ ؓ ک جان لُکلنے والی ہے، آخرالیہا کیوں ہے؟'' میں نے کہا: '' پھو پھی امال! میں اپنے سردار، بھائیوں، چچاؤں اور ان کی اولادکوان کے خون میں لت پت دیکھر ہا ہوں تو اس منظر کو دیکھنے کے بعد میں صبر کیسے کروں جبکہ میرا خاندان صحرا میں پڑا ہوا ہے جنہیں کسی نے کفن نہیں دیا اور جنہیں کسی نے دفن نہیں کیا اوران کی لاشیں بے وارث پڑی ہوئی ہیں۔ یوں لگتا ہے جیسا کہان کا تعلق دیلم وخرار سے ہو'۔

اس دفت میری پھو پھی نے مجھے تسلی دی اور فرمایا کہ اس منظر کو دیکھ کر آپ پر بیثان نہ ہوں۔ پھر میری پھو پھی نے مجھے رسول ِ خدا کی حدیث سنائی کہ اللہ نے پچھ لوگوں سے عہد لیا ہے کہ وہ ان اجسام کو دفن کریں گے اور سیّدالشہد اءً کی قبر پر نشان بلند کریں گے۔جس کے نشانات بھی بھی ختم نہ ہوں گے۔ ماتم دارانِ حسینٌ!

جی ہاں! ان اجسام نے آج کر بلا کے صحرا میں رہنا ہے۔ انھیں اعمال ج کی پنجمیل کرنا ہے کیونکہ ابھی تک ان اعمال کی پنجمیل نہیں ہوئی۔ بیرتین راتیں کر بلا کی منک میں بسر کریں گے۔اللہ نے چاہا تو ان کی بنجہیز کل ہو گی۔

آج کے دن میں بچھ شہداء پر سلام کرنا چاہتا ہوں اور ان سے بچھ باتیں کرنا چاہتا ہوں۔ میں شہدائے اہل بیت " سے علیحدہ بات کروں گا اور اصحاب حسین " سے علیحدہ بات کروں گا۔

سب سے پہلے میں مظلوم کے ایک جلیل القدر صحابی پر سلام کرتا ہوں۔ وہ صحابی " صحابی" ابونثمامہ صائدی ' ہیں جب وہ کھوڑے سے گرے تھے تو سیدالشہد اء نے ان سے فرمایا تھا:

ٱلسَّلَا مُرعَلَيْكَ يَا اَبَا ثَمَامة وَرَحمةُ الله وَبَرَكَا تُهُ میں ابوثمامہ سے بیکہنا چاہتا ہوں کہ اے ابوثمامہ! یاد ہے ناں کہ جب چارمحرم کے دن امام حسین مَالِیَّلًا اپنے نتیمہ میں اکیلے بیٹھے تھے تو عمر بن سعد عین نے اپنے کشکر کے سرداروں سے کہا تھا کہ میں نے حسین کے نام ایک خط کھا ہے۔ تم میں سے کون ایسا ہے جو میرے اس خط کو ان کے پاس جا کر پہنچائے کیکن کوئی بھی تیار نہ ہوا۔ کیونکہ ہر شخص سوچ رہا تھا کہ مَیں نے تو امام حسین عَالِبَلا) کو خط کھا تھا اور اگر آج میں ان کے سامنے گیا توامام مجھے طعنہ دیں گے کہ تونے تو کل مجھے خط ککھ کر آنے کی دعوت دی تھی اور آج میر فے آل کے دریے ہو چکا ہے تو پھر میں کیا جواب دوں گا۔ اس وقت " كثير بن عبدالله شعى فى لما كم مي بدخط في جاتا مول - بتخص انتہائی گستاخ اور منہ بچٹ تھا۔ چنانچہ اس نے ابن سعد کا خط لیا اور خیمہ سین کی طرف آیا۔ اے ابو ثمامہ! اس وقت تم خیمہ کے دروازے پر کھڑے ہو کر دربانی کے فرائض سرانجام دے رہے تھے۔تم نے اس گستاخ سے کہا تھا کہ اگر تمہیں میرے مولاً سے ملنا ہے تو پھر تلوار میر بے سپر دکر دے اور پھر جا کران سے ملاقات کر۔ آنے والے بد بخت نے کہا تھا کہ میں تلوارا پنے سے دُورنہیں کروں گا۔ اس وقت آب نے اس سے کہا تھا کہ تھھاری تلوار تھھارے پاس رہے لیکن میں تیرے ساتھ اندر جاؤں گا اور جب تک تو میرے آ قا سے کلام کرتار ہے گا میں تیری تلوار پر ہاتھ رکھ کر کھڑا رہوں گالیکن اس نے بیہ بات نہیں مانی تھی۔ آپ نے اسے امامؓ سے ملاقات کی اجازت نہیں دی تھی اور وہ واپس چلا گیا تھا۔ اے ابوٹمامہ! مجھے آپ سے مد کہنا ہے کہ چار محرم کے دن تو آپ نیام میں پڑی ہوئی تلوار بھی برداشت نہیں کر سکے تھے لیکن اس وقت آپ کہاں تھے جب سنان ابن انس ( ملعون ) امامؓ کے سر کے پاس تلوار، نیز ہ اور تیر کمان کے ساتھ کھڑا تھا اوراس نے تینوں ہتھیا راستعال کیے تھے؟ اب میں'' حرشہید'' پرسلام کرتا ہوں اوران سے بیرکہتا ہوں کہ

اے حُر! آپ نے ضبح عاشور امام کا استغاثہ سنا تو آپ نے اپنے چیا سے کہا تھا کہ حسینؓ کے استعاثہ کو سنواور جواب دو۔ چنانچہ! آپ نے توبہ کی اور حسینؓ مظلوم کے ناصرین گئے۔ آپ نے بہلا استغاثہ سنا تھا تو بے چین ہو گئے تھے نہ جانے آپ اگر مظلوم کا وہ استغاثہ سنتے جوانھوں نے وسط میدان میں بلند کیا تھا تو آپ کی کیا حالت ہوتی ؟ اے سعید بن عبداللہ! میں آپ پر سلام کرتا ہوں۔ جب آب نے شکر اعدا کو قريب ہوتے ہوئے ديکھاتو آب نے کہا تھا: فرزندرسولًا! دشمن آپ کے قریب ہورہے ہیں۔ میں انھیں آپ کے قریب ہوتے ہوئے نہیں دیکھ سکتا۔ آپ مجھے اجازت دیں تا کہ میں آپ " کے سامنے شهادت کا رُتبہ حاصل کروں۔ میں کہتا ہوں: اے سعید! آپ دشمن کو قریب ہوتے ہوئے نہیں دیکھ سکتے تھے بتائیں!اگرآپ شام غریباں میں دیکھتے جب کشکر خیام میں داخل ہو گیا تھا تو اس وقت آب كى كيا حالت ہوتى ؟ عزادارو! اب مجھے شہدائے اہلِ بیت ؓ سے کچھ عرض کرنا ہے۔ سب سے پہلے میں اس شہید سے گفتگو کرتا ہوں جس کی مصیبت سن کر دل چھٹے کو آجاتے ہیں۔اس سے میری مراد حضرت قاسم بن حسن علیم لنل ہیں۔ آپ فے میدان جنگ میں بد کہا تھا: <u></u>
المُنَاحُسَيْنُ كَالاَسِيْرِ الْمُرْتَهَن ''فرزندرسول حسین تتمھارے ہاتھوں قیدی کے مانندین چکا ہے''۔ میں عرض کرتا ہوں: حضرت قاسم ! آپ نے اپنے چیا کی مجبوری دیکھی تقو

اپنا ہاتھ نہ رکھومرنے والے کو ہاتھ لگانے سے اتن ہی تکلیف ہوتی ہے جتنا کہ تلوار کا زخم لگنے سے ہوتی ہے کیکن یہاں تو کوئی سالم جگہ باقی بھی نہ تھی کہاس پر تلوار کا وار کیا جاتا۔ امامحسین مَالِبَلا) نے تمحصا رے سروں کے کٹنے سے تمہیں بچایا۔ امامؓ نے تمھارالباس لٹنے تمہیں سے بچایا۔ امام فی تمحاری لاشوں کو پامال ہونے سے بچایا۔ امامؓ نے تحصارے اجسام کو صحرا میں ٹکٹر سے ٹکٹر سے ہونے سے بچایا۔ اےراہ حق کے شہیدو! امام " نے تمہیں اتنے مصائب سے بچایا اور بعض کو آخری کمحات تک امام "کی تائید وحمایت حاصل رہی ۔ جب تمھا را آخری وقت آتا تو آپ کسی کو اجازت نہ دیتے کہ وہ کسی کواذیت دے۔ جب تک امام بقید حیات رہے توتم میں سے سی کا سر بھی تن سے جدانہیں کیا گیا۔امام کی شہادت کے بعد شہداء کے سرکاٹے گئے۔ بہس یا توعصر عاشورا کے وقت کاٹے گئے تھے یا آج کی منبح کو کاٹے گئے تھے۔ ۴ ادارو! امام ؓ نے شہداء کے اجسام کو ایک جگہ جمع کرنے کی بھر پور کوشش کی تھی اور شہداء کی لاشوں کوایک دوسرے کے او پر رکھا۔ کل روزِ عاشورا شہدا کی لاشوں کا بلند ٹیلہ سا بنا ہوا تھا۔ امام چاہتے تھے کہ ان کے سرنہ کاٹے جائیں اوراخیس یامال نہ کیا جائے۔ پھرکل عصر عاشورا یا آج کے دن کی صبح کو ایک سویا اس سے بچھزیادہ افراد آئے۔ سب کے ہاتھوں میں چھریاں تھیں اور وہ مقتل میں داخل ہوئے۔

بارہویں مجلس

بسيراللوالرخمن لآجي

برادرا يمانى! احادیث معتبرہ میں بیان ہوا ہےجس کی نص یا اس کامعنی یہ ہے: مَنْ غَسَلَمُؤُمِنَّا غَسَلَهُ اللهُ مِنْ ذُنُوْبِهِ كَيَوْمِ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ ''جوکسی (مردہ) مومن کوئنسل دیتو اللہ تعالیٰ اس کے گنا ہوں کو دھو ڈالے گا اور وہ یوں یاک ہوجائے گا جیسا کہ وہ اپنی والدہ کے شکم سے نکلا ہو' ۔ کلشن رسالت کے بے گور دکفن پھول عصر حاضر یعنی ہمارے دور میں بیر معنٰ و مطلب باقی نہیں رہا کیونکہ آج کل غسلِ میت کی اُجرت لی جاتی ہے اورہمیں بیہ معلوم بھی نہیں ہے کہ آیاغنسل دینے والا ·· قصد قربت · بھی رکھتا ہے یانہیں؟ جبکہ اس سے قبل بیہ رواج نہ تھا بلکہ مرنے والے کے دوستوں میں سے کوئی دوست السفسل ديتا تقا\_ ہم دعاميں بدالفاظ کہتے ہيں: ويغسلنىصالحالمومنين ''خدایا! مجھے نیک مو<sup>م</sup>ن عنسل دیں''۔ ہر نوع! مجھے معلوم نہیں ہے اور شاید ہمارے دور کے بہت سے مرد بخسل میت کے بغیر دفن ہور ہے ہیں کیونکہ گمان قو می ہیہ ہے کہ تنسل دینے والا قصد قربت سے

عنسل نہیں دیتا اور بید ستلہ اپنے مقام پر مسلم ہے کہ اُجرت لے کر جوعنسل دیا جائے، وہ باطل ہے۔ کفن پہنانے کا اتنا تواب ہے کہ جس نے کسی کو کفن پہنایا تو گویا اس نے اس مومن کو روز آخرت تک لباس پہنایا اور جس نے اپنے مومن بھائی کی قصد قربت سے قبر کھودی تو خدا اس شخص پر دوزخ حرام کر دیتا ہے اور اسے جنت کے گھر میں ٹھکانہ دیتا ہے۔

اور جو کسی مومن کے جنازہ کی مشایعت کرے تو جب میت کو قبر میں داخل کیا جاتا ہے تو اس وقت مرنے والے کو بیصدا سنائی دیتی ہے کہ جس نے بھی تیرے جنازہ کی مشایعت کی ہے اس کے لیے پہلا انعام جنت ہے۔

اور جومرنے والے کی چار پائی کا پایہ پکڑ ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے پچیس گناہان کبیرہ معاف کرتا ہے اور اگرکوئی چاروں اطراف سے پکڑ ہے تو وہ گناہوں سے آ زاد ہوجا تا ہے۔

اور جو قبر پرمٹی ڈالے تو ہر ذرہ کے عوض اسے ایک نیکی دی جاتی ہے۔ اور جو کو کی کسی موفی کے بیٹیم کو تسلی دیتو خدا اس کی روح پر درود بھیجتا ہے۔ اور جو اہل قبور کی زیارت کرے اور آیت الکر تی پڑھ کر اس کا نواب ارواح قبر ستان کو ہدیہ کرے۔ نواب کی تفصیل کے لیے مصادر و منابع کا مطالعہ کریں۔ الوسائل جلد 1/2 88 میں اس مفہوم کی بہت تی احادیث پائی جاتی ہیں۔ اس میں ایک حدیث حسب ذیل ہے۔

مولا امام محمد با قرطَالِنَلَا نے فرمایا: ''جواپنے مومن بھائی کی قبر کی زیارت کرےاورا پنا ہاتھ اس کی قبر پر رکھ کرسورۃ انا نزلنا سات مرتبہ پڑھتو وہ آخرت کی بڑی

ہم جاتے ہیں کہ ہم عالم معنى وحقيقت ميں اس مرمه عاليد کى نيابت ميں ندا د ګ۔ بنت حیدر کی نیابت میں ہم یہ اعلان کرنا چاہتے ہیں لیکن اس کے لیے ہم ابوذر کی بیٹی کے کلمات کو دہرائیں گے۔ حضرت ابوذر کی صحرائے ربذہ میں شہادت ہوئی تو اس صحرا میں آپ کے ساتھ آپ کی ایک بیٹی بھی تھی۔صحرا میں باپ اور بیٹی کہیں اِدھر بھٹکتے تھے اور کبھی اُدھر بِمُثَلَة تصر باب اور بيني صحرا ميں كھاس تلاش كرتے تھے، جسے كھا كر وہ ابنى بھوك مٹاسکیں۔حضرت ابوذر بیمار ہوئے۔ان پر موت کے آثار نمایاں ہوئے۔ ریت کا

سما میں۔ صرف ابودر چار ہونے۔ ان پر نوٹ کے انار مایاں ہونے۔ ریٹ ہ تکبیہ بنایا گیا۔غریب بیٹی نے کہا! ''ابا جان آپ کا آخری وقت آ گیا ہے، مَیں آپ کی جنہیز و تفین کیسے کروں گی ؟''

حضرت ابوذر نے فرمایا: مجھے میرے حبیب ؓ رسول اللّٰہ نے خبر دی تھی کہ تیرے مرنے کے بعد عراق کی طرف سے ایک قافلہ آئے گا اور وہ تیری بتجہیز وتلفین کریں گے۔

میرے مرنے کے بعد رائے پر بیٹھ جانا اور جو قافلہ آئے انھیں میری موت کی خبر دینا۔

جنابِ ابوذر قبلہ رخ ہو کر زمین کے فرش پر لیٹ گئے اور اسی حالت میں ان کی روح پرواز کر گئی۔ بیٹی نے باپ کے منہ کو چادر سے ڈھانپا اور لاش چھوڑ کر راستے پر جا کر بیٹھ گئی۔تھوڑی دیر بعد ایک قافلہ آتا ہوا دکھائی دیا۔ اس میں ابن مسعود اور مالک اشتر بھی موجود تھے۔ ان کے علاوہ بچھ اور صحابی بھی تھے۔ اسی وقت ابوذر ٹ کی بیٹی نے آواز دی: ''اے مسلمان بند گانِ خدا! ہے رسول ؓ اللہ کا صحابی ابوذر ٹ ہے جو اس مسافرت کے عالم میں مر گیا ہے اور میں اکیلی ہوں۔ میری مدد کرنے والا کوئی نہیں ہے۔ میرے والد کی چند لمحات پہلے وفات ہوئی ہے'۔ اہل قافلہ نے اس ندا کو سنا تو سب اپنی سوار یوں سے اُتر پڑے اور ابوذر ٹکی لاش کے پاس آئے۔ ابوذر ٹکے کفن کے متعلق ان میں اختلاف پیدا ہوا۔ ان میں سے ہر شخص کی بیڈواہش تھی کہ انھیں میر اکفن دیا جائے۔ لوگو! آج کے دن میں بھی ابوذر ٹکی بیٹی کی سنت پر عمل کرتے ہوئے بیہ ندا

ديتا ہوں:

''اے مسلمان بندگانِ خدا! بی<sup>حسی</sup>ن ؓ بن علیؓ ہیں۔ بی علیؓ بن الحسین ؓ ہیں۔ بی عباس ؓ بن علیؓ ہیں۔انھوں نے اس صحرا میں وفات پائی ہے، آ واضی عنسل وکفن دو''۔ بی بیؓ کی طرف سے بیہ ندا میں اس لیے دے رہا ہوں کہ سیّدہ ؓ آ ج بہت مصروف ہیں اس لیے کہ ان ؓ پر بہت بڑی مصیبت آئی ہے جس کی وجہ سے وہ لو گوں کو آ واز نہیں دے سکتیں۔آ ج کا دن ان ؓ کے لیے عظیم مصیبت کا دن ہے۔ وہ اس وقت ماس دوسری ساعت میں ابن زیاد کی مجلس میں پیش ہوں گی۔ ہی اتنی بڑی مصیبت تھی جس نے بی بی ؓ کو شہداء کے اجسام کی تلفین فراموش کرا دی ہے جبکہ بی بیؓ کا خاندان صحرا میں کفن دفن کے بغیر پڑا ہوا ہے۔ سامعین!

خدارا فیصلہ کریں کہ ان دو میں سے بڑی مصیبت کون سی ہے۔ شہداء کے اجسام کا بے گور دکفن ہونا یا امام کے سرکا ابن زیاد لعین کے دربار میں لایا جانا۔ شہزادی عالیہ مکرمہ سَلااللقابہ اس وقت مصیبت میں مبتلا ہیں، شاید ابھی وہ ابن زیاد کے دربار کے راستے میں ہول گی۔

کے عم میں رونے والوں پر بھی خداصلوات بھیجنا ہے۔ ٱلَا...وَصَلَّى اللهُ عَلَى الْبَاكِيْنَ عَلَى الْحُسَيْنِ <sup>•• حسی</sup>ن پررونے والوں پر خدا کی صلوات ہو'۔ امام حسین عَالِيَلَا کی روح اللہ تعالیٰ نے خود قبض کی تھی اور ہاتی شہداء کی ارواح كوملائكيه نے قبضه كيا تھا۔

تجہیز نبوئ: نبی اکرم معنوی طور پر کر بلا میں موجود تھے اور آپؓ نے اپنے نُورِنظر کی تجہیز میں حصّہ لیا تھا۔ تجہیز میں قبر کھودنے کاعمل شامل ہے۔ امام حسین عَالِنَلاً کی قبر خود نبی اکرمؓ نے کھودی تھی۔

آج کے دن بنی اسد کے افراد شہداء کی تدفین کے لیے آئے اور امام سجاد عَالِنَلَا بھی آئے۔ بنی اسد نے تھوڑی سی قبر کھودی تھی کہ انھیں کھدی کھدائی قبر ملی۔ بی قبر نبی اکرمؓ نے خود کھودی تھی۔ آپؓ نے خواب میں ام سلمہؓ سے فرمایا:

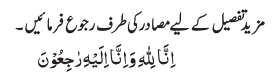
کنت احضر قبر اللحسین '' میں حسینؓ کے لیے قبر کھودتا رہا''۔ تجہیز نبویؓ کا ثبوت اس بات سے بھی ملتا ہے کہ حضرت ام سلمۃ فرماتی ہیں کہ روزِ عاشور رسولؓ خدا کو میں نے دیکھا کہ انؓ کے ہاتھ میں خون سے بھری ہوئی شیشی تقلی اور اس میں خون تھا۔ میر بے پوچھنے پر آپؓ نے فرمایا: '' میں ان کا خون جع کرتا رہا ہول''۔ ملا تکہ کی بتجہیز!

اب دیکھتے ہیں کہ ملائکہ نے سیدالشہد اء کی تجہیز کے لیے کیا کیا تھا؟

پھرامامؓ نے اس پرانے لباس کو جگہ جگہ سے بھاڑ کر کفن بنا کرا سے بیہنا تھا۔ جہاں تک عنسل کا تعلق ہے تو آ یٹ نے اپنے آ یٹ کو عنسل دیا تھا لیکن بی عنسل بیری کے پتوں اور کافور سے نہیں دیا تھا بلکہ آپ ٹے اپنے آپ کو دو بارخون سے عنسل دیا تھا ادرفر مایا تھا کہ میں اسی خون سے عسل کرر ما ہوں ۔ ایک مخسل اس خون سے ہوا تھا جو آ پ کے قلب مطہر سے جاری ہوا تھا۔ آ پ نے اس خون کو اپنے ہاتھوں میں لے کر اس سے اپنے سر، چہرے اور ریش مبارک کو خضاب کیا اور بہ الفاظ کیے: ''میں خون کا خضاب کر کے اللّٰہ کے حضور پیش ہوں گا''۔ اگر کوئی شخص میہ کہنے کی جسارت کرے کہ حضرت کے خون کا بھی وہی حکم ہے جو دوسر ب سی خون کا ہوتا ہے۔ میں اس نظرید کی نفی کرتا ہوں۔خونِ حسین ؓ دوسرے عام خون کے مانند نہیں ہے۔ بھلاجس خون کوفرشتہ زمرد کی شیشی میں محفوظ کر کے آسان کی طرف لے جائے تو کیا وہ عام خون کی طرح سے ہوسکتا ہے؟ اشهدان دمكقدسكن في الخلد " میں گواہی دیتا ہوں کہ آ ب<sup>4</sup> کا خون خلد میں رکھا گیا ہے'۔ شہداء کے خون کے متعلق نبی اکرم نے بیفر مایا: زملوهم بدمائهم فألون لون الدمر والريح ريح المسك ''شہداءکو ان کے خون کی چادر چڑھاؤ بہترین رنگ خون کا ہوتا ہے اور بہترین خوشہو کستوری کی خوشہو ہے'۔ جى بان! سيّدالشهد اءً نے اپنى تتجييز كا بدسامان كيا تھا۔ اہل بیت نے آپ کی تجہیز کیسے کی تھی؟

| اہلِ بیت کی بتجہیز                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۔<br>اہل ہیت ٔ طاہرین کی مخدراتِ عصمت ؓ نے اپنے آپ کو حضرت پر گرا کر ان                                                                                       |
| کے بدن کو کفن پہنا یا تھا۔                                                                                                                                    |
| ے ہرن و ن پہایا تھا۔<br>آپ کے جسمِ اطہر پر آنسو بہا کر سیدالشہد اءکوانھوں نے شل دیا تھا۔<br>مخدراتِ عصمت ؓ نے کربلا سے کوفہ اور کوفہ سے شام تک آپ ؓ کی لغش کی |
| مخدراتِ عصمت ؓ نے کربلا سے کوفہ اور کوفہ سے شام تک آپ ؓ کی کغش کی                                                                                             |
| مشايعت کي تھی۔                                                                                                                                                |
| دوسری مخلوقات کی تجہیز                                                                                                                                        |
| دوسری مخلوقات نے بھی آپ کی بتجہیز میں حصّہ لیا تھا۔صحرا کے دشق جانوروں                                                                                        |
| اور پرندوں نے آپؓ کی بنجہیز میں حصّہ لیا تھا۔                                                                                                                 |
| ،<br>ہوانے جسم نازنین پرریت اورغبار ڈال کر آپ کی تجہیز میں شرکت کی تقلی۔<br>پر بین                                                                            |
| بنی اسد کی نخهیز                                                                                                                                              |
| بنی اسد نے آپؓ کی تجہیز کی تھی، چنانچہ اس دن وہ لوگ مقتل میں آئے اور پیر                                                                                      |
| لوگ کربلا سے کچھ فاصلہ پر رہائش پذیر تھے۔ میرلوگ اپنی مزروعہ زمینوں میں رہتے                                                                                  |
| تھے اور ان لوگوں کو غیرت نے مجبور کیا۔ کچھ لوگ بیان کرتے ہیں کہ ان لوگوں کو ان                                                                                |
| کی خواتین نے بیہ کہ کرغیرت دلائی تھی کہ اگرتم لوگ ابن زیاد (لعین ) سے ڈرتے ہو                                                                                 |
| تو چرڪھر بيٹھے رہو، ہم جا ڪرشہداء کو دفن ڪرتي ہيں۔                                                                                                            |
| الغرض! وہ لوگ آئے اور ان کی راستے پرنظرتھی کہ کہیں ابن زیاد (لعین ) کا                                                                                        |
| کوئی جاسوس انھیں دیکچھ نہ لے۔                                                                                                                                 |
| ابھی ہید جمع ہوئے تھے کہ کوفہ سے ایک سوارآ یا                                                                                                                 |

🗘 یہ سوارامام سجاد عالیکا متھے۔ آپٹشہداء کی تدفین کے لیے باعجاز امامت کر بلانشریف لائے تھے۔



وسيراللوالرخم التجير

عاشقان آل رسول ! مَیں اللہ تعالیٰ سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ ہمارے دلوں کو ان دلوں جیسا نہ بنائ جن ك متعلق اس في بيفر ما يا ب: ثُمَّر قَسَتْ قُلُوْبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَلُّ قَسْوَقًا ط (البقره: ٤٢) '' پھراس کے بعدتمھارے دل سخت ہو گئے وہ پتھر وں کے مانند بن گئے یاان سے بھی زیادہ سخت ہو گئے''۔ اللہ تعالیٰ سے میں بدأمید کرتا ہوں کہ وہ ہمارے دلوں کو ایسے دلوں میں شامل ندفر مائے کہ جن کے متعلق اس نے خود فرمایا ہے: خَتَمَ اللهُ عَلى قُلُوبِهِمْ (البقره: 2) ''اللہ نے ان کے دلوں پر مہر لگا دی ہے' لیتن! ان کے گنا ہوں کی وجہ سے اللہ نے ان پر مہریں لگا دی ہیں اور کا نوں ادر آئلھوں پر بردے آ گئے ہیں۔ اگر خدانخواستہ ہم اتنے بے تو فیق ہو گئے تو پھر ہمارے لیے ہدایت کا حصول ناممکن ہوجائے گا۔ خدا کرے کہ ہمارے دل ایسے بے تو فیق نہ ہوں۔

تدريجى طور پر معصيت ميں اضافہ كرتا رہتا ہے اور آخر ميں گناہان كبيرہ كا ارتكاب كرنے لگ جاتا ہے۔ پھر وہ مہلك قسم كے كبائر كى وادى ميں قدم ركھتا ہے اور آخر كار وہ منزل بھى آ جاتى ہے كہ وہ قتل انبياء جيسے گنا ہوں پر بھى كمر باندھ ليتا ہے اور اللہ كا انكار كرنے لگ جاتا ہے۔ جيسا كہ اللہ تعالى كا فرمان ہے: وَ يَقْتُلُوْنَ النَّبِهَنِّ بِغَيْرِ الْحَقِّ طُّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوْا وَ كَانُوُا يَعْتَلُوْنَ (البقرہ: آیت ۲۱) ''وہ انبياء كو ناحق قتل كرتے تھے كيونكہ وہ سرکش تھے اور حد سے تجاوز كرتے تھے'۔

عزيز دوستو!

اب میں ''وعظ'' کی چند عبارات کہنا چاہتا ہوں اور اس سے خود اپنے اور آپ کے دلوں کا امتحان لینا چاہتا ہوں۔ ہمارا آ ج کا وعظ اللہ کے کلام اور امام اول اور امام آ خر عضرت صاحب الزمان کے کلمات پر مشتمل ہے۔ متم نہ تو خدا کے حکم کو سجھتے ہو! اور نہ اس کے اولیاء کی با تیں سنتے ہو۔ حکمت بالکل کامل ہے لیکن ایمان نہ رکھنے والوں کو ڈرانے والی با تیں اور آیات فائدہ نہیں بالکل کامل ہے لیکن ایمان نہ رکھنے والوں کو ڈرانے والی با تیں اور آیات فائدہ نہیں ہنچا تیں۔ بیرصاحب الامر کا موعظہ ہے: کرتے ہو اور نہ ہی عظمت خداوندی کے سما منے سجدہ کرتے ہو اور نہ ہی اللہ کے حقوق کو پورا کرتے ہو اور نہ ہی خدا کی شان بیان ہمارے لیے بیآیات کافی ہیں:

ۅؘۯڛؙۅ۫ڸ؋ۅؘڿؚۿاڋ**ڣ**ٛڛؘۑؚؽڸ؋ڣؘڗڗڹۜڞۅؙٳڂؾۨ۠ۑؾؗٳ۫ؾٛٳڶڵ؋ؙۑؚؚٲڡ۫ڔ؋ <sup>ط</sup>وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَرِ الْفُسِقِيْنَ (التوبه: آيت ۲۴) '' آ پ<sup>2</sup> کہہ دیں کہ اگر تمھارے باب اور تمھارے بیٹے اور تمحارے بھائی اور تمحاری ہویاں اور تمحارے عزیز و اقارب اورتمھارے وہ مال جوتم نے کمائے ہیں اورتمھارے وہ کاروبار جن کے ماند ہونے کا تمہیں خوف ہے اور تمھارے جہاد سے عزيز ہيں تو پھر انتظار كرو يہاں تك كه الله اپنا فيصله تمھارے سامنے لے آئے اور اللہ فاسق لوگوں کی رہنمائی نہیں کیا کرتا''۔ اس آیت کے بعد اپنے دل کا جائزہ لیس کہ کیا اللہ کی محبت دنیا کے تمام رشتوں اور مفادات پر غالب ہے تو آپ کو مبارک ہو اور اگر اس کے برتکس دنیا کی محبت غالب ہے تو پھر موت کے وقت آ پ کا مواخذہ کیا جائے گا اور آ پ کو بدترین مقام پر منتقل کردیا جائے گا اور آپ کو دشمنان خدا کی صف میں شامل کرلیا جائے گا۔ مير ب سامعين! کیا آب ان حالات سے ڈرتے ہیں؟ ان اجمالات کی تفصیل میں قبر میں نکیرین کا آنا اور ان کا ہم سے سوالات کرنا۔ خدا جانے اس وقت ہماری حالت کیا ہو گی؟ اور وہ کون سی شکل وصورت لے كر ہارے ياس آئيں گے۔ خدا جانے وہ ہم سے کیا کچھ یوچھیں گے؟ ایک مرتبہ کا واقعہ ہے کہ رسول اکرم ایک قریب المرك شخص كے پاس تشريف فرما تتھے۔ جیسے ہی اس پر مزع کا عالم طاری ہوا تو اس کی آئکھیں گردش کرنے لگ

كني اور وه مضطرب ہو كيا اوراس في عرض كيا: يا رسول الله المجھے دو سياہ فام دكھائى دے رہے ہیں جو کہ میری طرف بڑھے چلے آتے ہیں۔ سامعين! کیا آپ کوانجام کا خوف نہیں ہے؟ مجھے معلوم نہیں ہے کہ انجام کیا ہوگا۔ پچھ خوش نصيبوں سے کہا جائے گا: أَلَّا تَخَافُوْا وَلا تَخْزَنُوْا وَٱبْشِرُوْا بِالْجَنَّةِ الَّتِيْ كُنْتُمْ تُوْعَلُونَ (حمالسجده: آيت • ٣) · <sup>، ر</sup>سی طرح کا خوف اورغم نه کرونته بین اس جنت کی بشارت ہو جس کاتم سے وعدہ کیا جاتا تھا''۔ نہیں معلوم کہ ان خوش نصیبوں میں ہم بھی شامل ہوں گے یا ہم ان بد بختوں میں شامل ہوں گے جن سے بیر کہا جائے گا: لا بُشْرى يَوْمَبِنِ لِلْمُجْرِمِيْنَ (سورة فرقان: آيت ٢٢) ''اس دن مجرمین کے لیے کوئی بشارت نہ ہو گی''۔ جس منزل میں ہم نے قدم رکھنا ہے اس کے متعلق ہمیں بچھ معلوم نہیں ہے کہ وہاں ہمارا خیر مقدم کیا جائے گا یانہیں؟ جومطمئن ہے تو اسے عملین نہیں ہونا چاہیے اور اگر دل میں ذرہ سی جگہ ایس باقی ہےجس پر پردہ نہیں ہے تو پھران کلمات میں سے اس کے لیے ایک جملہ ہی کافی ہے۔ ہمارے پاس کوئی اُمیدنہیں ہے البتہ امیرالمونین ؓ سے میضرور کہیں گے کہ مولا! ہمارے ہاتھ خالی ہیں ہم کچھ تھی نہیں کر سکتے البتہ ہماری اُمیدیں زیادہ ہیں۔ ہم اینے دلوں میں آئ کی محبت کا تحفہ لائے ہیں۔ اُمید ہے کہ بی محبت ہر منزل میں ہماری رفیق اور حلیف بن جائے گی اور

انقال کے جملہ مراحل میں نجات کا سبب بنے گی۔ ذكر مصائب: تثريكة الحسين عليمًا" كي شراكت جن مصائب کا ہمیں سامنا ہے ان سے بچنے کا ہمارے پاس ایک اور وسیلہ بھی ہے اور بیروسیلہ اس مظلوم کی محبت ہے جس پر دنیا کے تمام مصائب وآلام ٹوٹے تھے۔ اس سے میری مراد حضرت ابوعبداللّٰہ الحسینَّ ہیں۔ دنیاوی مصائب کا تصور کریں بی تمام مصائب سیدالشہد اء پر عاشورا کے دن وارد ہوئے تھے۔ اگر مصائب کے مرکز کی محبت ہماری دلوں میں ہوئی تو ہمیں مصائب سے نجات حاصل ہوجائے گی۔ آج کا دن ایک اور شخصیت کے مصائب کا دن ہے اور بیروہ شخصیت ہے جس نے امام مظلوم کے ساتھ جملہ مصائب برداشت کیے تھے۔ بی شخصیت ماں باب کے لحاظ سے حسین کی کفو ہے۔ بیروہ شخصیت ہے جو مصائب میں سیدالشہد اء کی شریک تحس جانتے ہیں کہ ' نثر یکۃ الحسین" ' کون ہیں؟ وه شهزادی زینب الکبر کی دختر امیرالمونین ہیں۔ آب حضرات جانت بي كه مَين في سيّده سلام الدُّعليها كومصائب مين "شريك عظیم، کیوں کہا ہے؟ محتر م سامعین! بیر سیّدہ تمام مصائب میں کربلا تک امام حسین مَلاِیَلا کے ساتھ شریک رہی۔ پھر کربلا سے لے کر شام تک امام سجاڈ کے ساتھ مصائب میں شریک رہی۔ پی پٹ کے مصائب کا اندازہ کریں۔ سیّدالشہد اءؓ نے مدینہ سے سفر کیا تو علیؓ کی شاہزادی نے بھی سفر کیا۔ امامؓ نے

نے اپنے درباریوں سے کہا: اسے پکڑ واور قرل کر دو۔ اب دیکھیں شاہزادی زینب عالیہ نے امام جینیج کی کیسے جان بچائی ؟ جلاد آگے بڑھا اور سیدالساجدین علایت کو پکڑا اور تلوار نکالی۔ اس وقت شہزادی زینب عالیہ آگے بڑھیں اور امام کو گلے سے لگا لیا اور فرمایا: میں اس سے ہرگز جدانہیں ہول گی۔ ابن زیاد (لعین) کی حالت بدل گئی، اس نے اپنی تمام تر شقاوت اور ختی کے باوجود کہا: ''سجان اللہ! رشتہ کتنا پیارا ہے، اسے چھوڑ دو۔ پیدامام سجاد علایت کو ہی بچانے کی کوشش نہ تھی بلکہ نو آئمہ کو بچانے کی کوشش مقہی۔ہم مناسب موقع پر اس کا ذکر کریں گے۔

ٳڹٵۑڷ۬ۅۅٙٳڹٵٳڷؽۅڒڿٷؚڹ

چودہویں مجلس

اربعین (چہلم) کا خطاب

عزيزان كرامي قدر! مولا امام حسن عسكرى عاليمًا كافرمان ٢ : "مومن كى بانچ علامات بين: () اکبادن رکعت نماز پڑھنا۔ 😗 🐓 چہلم کے دن زیارت حسینؑ کا شرف حاصل کرنا۔ ۲۰۱۰ داین باتھ میں انگشتری پہنا۔ 🛞 خاک پرسجده کرنا۔ (۵) بسم الله الرحمن الرحيم بلنداً واز سے پڑھنا''۔ اگر جیہ دنیا میں موننین کی تعداد کم ہے کیونکہ لوگوں کی اکثریت خوا ہشات نفسانی کی پیروکار ہے لیکن بی قلیل تعداد دوسروں کے لیے فائدہ مند ہے اور بی قلیل تعداد دوسر ب لوگوں کی عیادت بھی کرتی ہے، ان کی ملاقات کے لیے بھی جاتی ہے اور ان کی مددیھی کرتی ہے۔ برادران ايماني! مومن کا وجود کافر کے لیے بھی فائدہ مند ہے کیونکہ اگر کوئی کافر کسی چیز میں مومن کی مدد کرتا ہے تو قیامت کے دن اس پر دوزخ کی آ گ کا کوئی اثر نہیں ہوگا۔ اگرکوئی مومن کسی دوسرے مومن کی عیادت کرے تو اس کی قبر میں ستر ہزار

فرشتے روزانہ آ کراس کی احوال پُرِس کے۔ اورا گرکوئی مومن کسی مومن کی تدفین وتلفین میں مدد کرتا ہےاوراس کے جناز ہ کی مشایعت کرتا ہے تو مرنے والے مومن کو قبر میں قدرت کی طرف سے پہلی صدا بیر سنائی دیتی ہے: ''میں تجھ پراپنی طرف سے پہلی رحمت ہی کررہا ہوں کہ تیری وجہ سے تیرے جنازے کی مشایعت کرنے والوں کے گناہ معاف کررہاہوں''۔ اب آ بخ! ایک مومن کی تجهیز وتکفین کریں وہ صرف مومن ہی نہیں بلکہ وہ رئیس المونین اور رأس المونین ہے اور وہ حضرت ابوعبداللہ الحسین ہیں۔ لوگوں میں بہ بات مشہور ہے کہ تین دن تک بیخطیم شخصیت دفن نہیں ہوئی تقی جبکہ میں بیہ کہتا ہوں کہ آب کی تدفین پورے چالیس دن رات تک نہیں ہوئی تھی کیونکہ بدن کا اہم حصّہ تو سر ہوتا ہے اور جب تک سر دفن نہ ہو تب تک جنہیز کامل نہیں ہوتی۔ پچھردایات میں بیان کیا گیا ہے کہ پچھ شیعوں نے سراطہڑ کو چھیا لیا تھا اور وہ اسے امیرالمونین ؓ کے پاس لائے تھے اور اسے حضرت کے پہلو میں دفن کیا تھا۔ ایک روایت ہے ہے کہ حضرت کے سراطہر کو شام میں دفن کیا گیا۔ پچھر دوایات بیان کرتی ہیں کہ آب " کے سر مبارک کو مصر میں دفن کیا گیا۔ وہاں حضرت " کے سر کا ردضہ بھی موجود ہے۔ عزادارو! س اطہر کو اٹھانے پر مامور ایک شخص کا بیان ہے کہ حضرت کا سر اطہر نوک

سر العمر والطاح پر ما طورایک ک کا جیان ہے کہ سرت کا طرح المر الطہر توت نیزہ پر تھا کہ اچانک رسولِ اکرمؓ کا جمال مبارک ظاہر ہوا۔ امامؓ کا سرِ اطہر نوک نیزہ سے جھکا اور رسولؓ خدا کی آغوش میں چلا گیا۔ پھر غائب ہو گیا۔

ردایات کچھ بھی ہوں کیکن چہلم کا دن زیارت کے لیے مخصوص ہے اور اس کی وجه بد ہے کہ اس دن اہل بیت کا قافلہ کربلاآیا تھا یا اس دن مظلوم کا پہلا زائر جابر بن عبدالله حضرت کی زیارت کو آیا تھا یا اس دن سرِ مبارک ڈن ہوا تھا۔ دوستو!

اس مظلوم کی بنجہیز و تلفین ہم نے بھی کرنی ہے۔ اس کے لیے تابوت کا ہونا ضروری نہیں ہے کیونکہ امام حسین کو پہلے بھی بہت سے تابوت مل چکے تھے۔ سونے کے طشت کا تابوت ، نوک نیز ہ کا تابوت ، منبر کے نچلے زینہ کا تابوت۔ کفن کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ سر اطہر خدائی نور سے ڈھکا ہوا تھا اور اس کی کرنیں آسان تک بلند تھیں۔ ایک شامی کی روایت ہے کہ میں حجرہ میں بیٹھا تھا کہ مجھے روشن نور دکھائی دیا۔ میں نے دیکھا تو وہ حسین بن علیٰ کا سرتھا۔

عزادارو!

را جب کا بیان ہے کہ میں نے قافلہ کے درمیان نور دیکھا اور میں بڑی رقم دے کر ایک رات کے لیے وہ سر اپنے گھر لے آیا۔ جی ہاں! وہ کفن کا بھی محتاج نہیں ہے اور اسے حنوط کی ضرورت بھی نہیں ہے کیونکہ اس را جب نے کستوری اور کا فور سے اسے حنوط کیا تھا۔ جو چیز باقی رہ گئی ہے، وہ اس کا عنسل ہے۔ کیا ہم پانی سے انھیں عنسل دینے کی قدرت رکھتے ہیں۔ میں نہیں جانتا کہ میں مظلوم ٹی کس مصیبت کو بیان کروں۔ حضرت کا بدن اگر چہ تین دن تک صحرا میں بے گور و کفن پڑا رہا لیکن میرا خیال ہی ہے کہ سرکی مصیبت اس سے کہیں زیادہ دردناک ہے۔ کی کون سا ورو بیان کروں! بیان کروں یا آپ سے لباس اور عمامہ کے لینے کا ذکر کروں۔ یہ تو سب ظاہری مصائب ہیں جبکہ اس سر کے لیے باطنی مصیبت بھی ہے اور وہ مصیبت سہ ہے کہ قاتل نے آپ کا سر جدا کر کے ابن سعد (لعین) کو ہد یہ کیا اور ابن سعد نے ابن زیاد (لعین) کو ہد یہ کیا۔ پھر وہاں سے اس سرکو شام لے جایا گیا۔ اس سرکی ظاہری اور باطنی مصیبت سنیں۔ کیا میں اس حالت کو بیان کروں جب آپ کا سر اطہر ابن زیاد (لعین) کے سامنے پیش کیا گیا۔ یا سہ بیان کروں کہ اس لعین کے ہاتھ میں عصا تھا اور وہ لعین اس سے آپ سے دندان مبارک کی بے او بی کردہا تھا۔ اس سے بڑا مصائب اور کیا ہے کہ ظالم حضرت سے سرکوسا منے رکھ کر ہنتا تھا۔ ظاہری تدفین کے بعد امام ہر مومن کے دل میں دفن ہے۔

وَالسَّلَامُ عَلَيْهِ وَعَلَى آبَائِهِ وَٱبْنَائِهِ الطَّاهِرِيْنِ وَرَحْمَةُ اللهِ