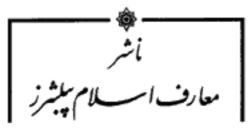


(اردوترحمه)

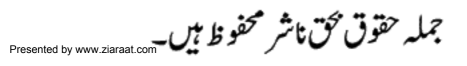
علامه جغرم تضى عاملي



Presented by www.ziaraat.com

معارف إسلام يبكشرز

نام كتاب : الصحيح من سيرة النبي الاعظم (ص) (اردو ترجمه) جأد : اوّل : علامه جعفر مرتضى عاملى مؤلف : معادف اسلام پیکشرز نا شر تاریخ اشاعت : جمادی الاولی ۱۳۲۰ ه \_ ق تعداد : دوبزار



مقدمه نا

بسم الله الرحمن الرحيم

اکرجہ پنج براسلام کی شخصیت اور زندگی کے متعلق آج تک مختلف زبانوں میں سینکڑوں کتب اور مقالہ جات مشرقی و مغربی مسلم وغیر مسلم مؤرخین کے ذہن کے در بچوں سے فکل کر رشحات قلم کے ذریع صلحہ قرطاس می منتقل ہوکر تحریری روپ دحار یکے میں اور ان میں سے ہرا یک نے خاتم الا نہیاء کی زند كى تختلف بهلودل كوروش وواضح كرفيس الني حدتك مؤثر كردار اداكياب أليكن بدحقيقت ا سی جگہ مسلم ہے کہ ان میں سامنے آئے دالے تکتہ بائے نظر اپس مردہ اغراض و مقاصد ان میں پنہاں تحركات اور موردا ستفاده قرار بإفي والمص منابع من مدصرف تفادت بلكد حاقص وتعناد بإياجا تاب صدر اسلام می بغیر اکرم کی سیرت اور زندگی صرف آب کے اصحاب کے مشاہدات اور مسموعات میں ہی مخصر تھی۔ آلحصنرت کی رحلت کے بعد نئی نسل میں احاد بیٹ کاعلم ادر آپ کی زندگی میں رونما ہونے والے واقعات اور حوادث کے بارے میں مطومات حاصل کرنے کا شدید شوق اور تھنگی پیدا ہوئی، لیکن اصحاب اور نابعین کی کیے بعد دیگرے اموات اور خلیفہ دوم کی جانب سے پنٹیبر اکرم کی ا حاد بیت اور تاریخ تلمبند کرنے پر پابندی عائد کے جانے سے آپ کی زندگی کے بارے م سجیح معلومات یک رسائی مشکل، بلکداس میں تخسلف قسم کی رکاونیں کھڑی ہو گئی۔ اوں مسلمان آ تحضرت کی روش و در خشال اور نشیب و فراز سے معمور زندگی کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے محروج و گئے۔ اسی دوران بعض مور ضن نے کسی تجزیہ و تحلیل کے بغیر اور خیر منصفانہ طور پر تاریخ واقعات فکل کیے، جبکہ بعض دوسرے مؤرخین نے پہلے سے گھڑے غلط مفروصات حدسیات اور علیر مستند اجتہاد کے بل بوتے پر لبعض کتب تالیف کمی، لیکن دور اندلش، باریک بین، حتعهد، ذمه دار اور محقق مؤرخین نے بچے ققیح مدارک سے استناد کرتے ہوئے ند صرف عمد يع مراكرم ميں رونما ہونے والے ثار يخ واقعات اور حوادث کے بارے میں درست تجزیہ و تحطیل کیا، بلکہ صحیح اور غیر صحیح و من گھڑت تاریخ میں تغربق کرنے کے ساتھ ساتھ ماری نولی کے مدوان میں نیا انتلاب لانے میں کامیاب ہوتے، اس طرح مسلمانوں کے ہاں موجود مسیرت نویسی تھی روش میں ست بڑی تبدیلی نے جنم لیا، جو بعد میں سنگ مل ثابت ہوتی۔

جدید دوریس محتقانه تاریخ نویسی نے نئی شکل اختیار کیا در محتقین اور مورضی نے عمد پیغیر اسلام میں جنم لیے دالے داقعات اور حوادث کو پہلے نے زیادہ محت و تحییں اور مقدیدی لگادے مورد توجہ قرار دیا جہ چتا کچہ علامہ محقق جناب سد جعفر مرتضی عالمی نے گراں ساکتاب " الصحیح من سیرة النبی الا عظم "تالیف کر کے زندگی پیغیر اسلام کی صحیح و مستند تاریخ پیش کرنے کی جانب ایک برا قدم اختایا جہ تحقیق و جھچو کے لخاظت تاریخ اسلام کے دوسرے شعبوں میں کام کرنے دالے محققین کے لیے ہے بسترین نمونہ عمل ہے۔

یہ کتاب جو انتمائی آسان تھم الفاظ و مطالب اور سلیس و روان حبارت اور کمل محققانہ انداز جس تالیف کی گئی ہے، پیفیبر اسلام کی زندگی کے مختلف پہلووں کو واضح طور پر پیش کرتی ہے۔ اس کتاب کی اہم ترین خصوصیت یہ ہے کہ محترم مؤلف نے تاریخی داقعات کو صرف فقل کرنے پر اکتفاء نہیں کیا، بلکہ موشکانی اور انتمائی دقت کے ساتھ بہت سارے تاریخی داقعات کو پر دوا ہمام سے باہر لکالا اور قارئی جد میر اذبان میں تاریخ کے متعلق روش تحقیق کی ایک نئی طرح متعارف کروانے ساتھ ساتھ ایک جد میر روش کی دائل ہیل ذالی ہے۔

اس کتاب کواردویس ڈھالنے کا متصدیہ ہے کہ " اردو زبان مسلمان "پینجیراکرم کی صحیح تالی کا تک کہ جو انتہائی اہمیت اور افادیت کی حامل ہے ، رسائی حاصل کرتے ہوتے اپنے باعث افتخار اور در خشاں ماضی کو خوف و امید سے آمین مستقبل کے لیئے مشعل راہ قرار دیں۔ وہ مستقبل جو دنیا کے دور دراز علاقوں میں مسلمانوں کی بیداری کی وجہ سے بغض و عدادت اور کمینہ کا شکار ہوچکا ہے وہ مستقبل جے دشمنان اسلام و مسلمین مختلف ساز شوں کے ذریعے در خشاں و تا بناک ماصنی سے جدا کر کے اس میں تحریف ایجاد کرنے اور اسے ناپود کرنے کے دریے ہیں۔

اس کتاب کا اردو میں ترجمہ " معارف اسلام ببلشرز "کی طرف ت شائع کیاجارہا جد یہ اوارہ حوزہ علمیہ قم کی مشہور علمی تحضیت فقیہ عالیقدر جناب آیت الله طاہری خرم آبادی (داست برکاد) کے زیر سریر ستی اسلای علوم و معارف کی تروین کے لیے کام کر دہا جد تاریخ اسلام کے حقائق کے متلاشی افراد بالخصوص جوانوں کو اس گراں قدر کتاب کا مطالعہ کرنے کی دعوت دی جاتی ہے تا کہ دوا بنی اسلامی خودی کی طرف لو میں اور اسلام کے عظیم اور نورانی تمدن سے استفادہ کرتے ہوتے سفیر اسلام کی سیرت سے المام لیتے ہوئے اپنے لیے ایک واضح داست کا انتخاب کریں اور اس پر ایناطرز زندگی استواد کریں۔ معارف اسلام پیبلشرز "

ضروري وضاحتتي

بسم الله الرحمن الرحيم

و الحمد لله رب العالمين. الرحمان الرحيم. مالك يوم الدين. اياك نعبد و اياك نستعين. اهدنا الصراط المستقيم ..... و الصلاة و السلام على محمد المصطفى ُ خاتم الانبياء و المرسلين و آلد الكرام البررة ُ الطيبين الطاهرين. و اللعنة على اعدائهم اجمعين ُ من الاولين ُ و الاخرين ُ الى يوم الدين.

قبل اس کے کہ میں اس کتاب ''الصحیح من سیرۃ النبی الاعظم صلی اللّٰہ علیہ و آلہ و سلم'' کے مطالب قارمین کی خدمت میں پیش کردں، مندرجہ ڈیل امور کی طرف اشارہ کرنا ضروری کچھتا ہوں:

2

ا۔ موجودہ کتاب کی تدوین کے سلسلے میں پہلے دربے پر میں نے سابقین کی کتب پر کلیہ کیا بے جبکہ اس کے مقابلے میں معاصرین کی کتب کی طرف کوئی قابل ذکر رجوع نمیں کیا، کونکہ ان کتلوں میں جو کچھ میں نے دیکھا ہے وہ عام طور پر ایسے مطالب ہیں جو انہوں ن گذشتہ افراد کی کتلوں سے لئے این العبتہ ان مطالب کو انہوں نے خاص تقلم و ترتیب، مختلف انداز لکارش کے ساتھ اور توجیہ و اصلاح کے ساتھ تالیف کیا ہے۔ انہوں نے صرف اتنا کام کیا ہے کہ ان مطالب پر این تائید و تاکید کے ساتھ جلات اور کلمات کو ٹی تر تیب اور سے رک می پیش کر کے اپن علی برتری کو ان مطالب کے ذریعے ثابت کرنے ک کوشش کی ب بغیر اس کے کہ انہوں نے اس حوالے ہے کوئی تحقیق کی ہو اور ان کے سمجھ یا غلط ہونے میں دقت نظرے کام لیا ہو۔ گویا انہوں نے سمجھ لیا کہ یہ نصوص، وی البی کا جزء ہیں اور ان میں کمی قسم کے شک و شہر کی تمجانش نہیں ہے اگرجہ وہ ایس میں متعاد ادر متصادم ہی کیوں مذہ ہوں ادر انہوں نے ہر طریکھ سے انہیں جمع ادر ان کی تصحیح کرنے کی سعی کی بے اور اگر ان کا آپس میں جمع کرنا ممکن ید ہوتا تو پھر انہوں نے سوچا کہ ان پر سکوت اختیار کیا جائے اور یہ کہا جائے کہ جمیں حقیقت حال سمجھ می شی آئی۔

۲۔ اس کتاب میں میری زیادہ کوشش سی رہی ہے کہ اس چیز کے سیم اور خلط ہونے کے بارے میں جس کا تاریخ کے عنوان سے ادعا کیا کیا ہے، تحقیق اور جستج کروں لیکن اس حد تک کہ جعنی اس کتاب کے حدود اجازت دے سکیں۔ اس طرح میں نے ہر ممکن کوشش کی ہے کہ وقت کے ان لمحات کی اچھائی اور برائی کی کمل تصویر کشی کی جائے اور جو واقعات حساس موارد سے لبرز ہیں خصوصاً ایسے مواقع جو جمیشہ محققوں، سیاستدانوں اور مذہبی افراد کی توجہ کا مرکز رہے ہیں اور وہ اپنے ایداف کی تحمیل کے لئے جمیشہ ان واقعات کو بلور شاہد پیش کرتے رہے ہیں اور دہ اپنے ای واقعات اور لمحات تھے جنہوں نے السانی معاشرے کی بنیادوں کو تحوی کل کردیا اور السانیت کے معیاروں پر کاری ضرب لگائی تھی ہے حق ظاہر اور سطحی اقدامات یہ تھے۔

ہر چند سے کام حقیقت میں انتہائی دشوار اور مشکل ہے لیکن مجھے اچھی طرح علم ہے کہ

^

عالم اسلام کے کتب خانوں کو الیمی جدوجہ کی کتنی ضرورت ہے اگر جیے سے کتنی محدود اور تا کمل بق کیوں نہ ہو۔ اس لئے میں اس میدان میں داخل ہونے کیلئے آمادہ ہو کیا اور مشکلات کو برداشت کرنے پر تیار ہو گیا تاکہ میری سے کو شش اس زمانے کے واقعات اور حوادث کی شاخت کے لئے "علی تحقیق" کے طریفتہ کار پر اعتماد کی طرف پہلا قدم قرار پائے۔

۲۔ اگر کمی وقت قاری' کتاب کی تحقیقات اور تجزیہ و تحطیل میں کشیب و فراز کا مشاہدہ کرے تو اس کی وجہ سے بے کہ سے کتاب ایک لیے عرصے کے دوران لکھی گئی ہے طویل مدت، انسان کے راستے میں وقت کے عصر سے کما حفہ استفادہ کرنے میں رکادت ہے۔ ای طرح انسان کی مختلف حالتیں مثلا کہمی وہ تازہ دم ہے، کہمی اے تقکادت کا احساس ہوتا ہے۔ کہمی مسرور اور شادان ہوتا ہے، کہمی وہ غلین ہوتا ہے، بحث اور تحقیق کی مشکلت کو حل کرنے میں اثر انداز ہوتی ہیں اور انداز کشکو پر ان کا اچھا خاصا عمل دخل ہوتا ہے۔

می اسلامی تاریخ کا المیہ ہے ہے کہ سیا ک اور مذہبی اغراض اور دوسرے عوامل کی وجہ سے جھوٹ اور کذب سے مخلوط ہو چکی ہے جس کی وجہ سے حقیقت تک پہنچنا نہایت دشوار اور انتہائی مطل ہے۔ اگرچہ نامکن نہیں ہے. بہرحال ضروری ہے کہ درج ذیل امور ک روشی میں تاریخ کا مطالعہ کیا جائے۔

الف) أيك خاص قسم كى تاليقات اور محضوص موليفين كے نظريات پر اعتماد اور بحروسه كرنے كى وجہ ے انسان بنت ے حقائق كے جانے ے محردم ہو جاتا ہے جو تاريخ ك كوش و كمار ميں واقع ہوئے ہوتے ہيں۔ ايسے حقائق جو تشخيم پرددل كو بھى پارہ پارہ كر ديں تاكہ وہ ہم تك صحيح و سالم يُرسخ جانجي اور تحريف ہے محفوظ رہيں۔ پيشہ ور سياستدان اور محصب افراد ان پندان حقائق ہے كوئى خطرہ محسوس نميں كرتے تھے اور اپنے لئے تقصان دہ نميں تحقیق تھے ليدا انہوں نے ان كو اپنے حال پر چھوڑ دیا لين با بصيرت محققين اور حق کے ملاشیوں نے جو تحصب کی آلودگی ہے پاک تھے اور دحوتے باز افراد كی لیت خصلت اور تحريف كى لعنت ہے دور تھے جن كى تعداد ہت ہى كم ہے، تحقیق کے دامن كو تقام ليا

اور هائق تک پینچ گئے۔

اس امر کی دلیل سے ب کہ تعمیمی ایک شخص تکی چیز کو بہت زیادہ اہمیت دیتا ہے اور حد سے زیادہ اس کی طرف متوجہ ہوتا ہے لیکن اس پر اسے کوئی واضح اور درست ثبوت نمیں مل پاتا اور وہ سرگردان رہتا ہے لیکن بناوٹی باتوں اور خیابی دنیا سے دور، بعض ضرورت مند افراد اس تحک پہنچ جاتے ہیں ایسے افراد کوشش کرتے ہیں کہ انسانی زندگی کی کلری جہتوں کو تبدیل کر کے انسان کو ہر تے امرے بے نیاز کر دیں۔

ب) ہم یہ سمجھتے ہیں کہ اساد کی بحث اور ان پر اعتماد کرنا اس عنوان ہے کہ وہ اس موضوع کو قبول کرنے کا تنها معیار اور مقیاس قرار پائیں یعنی ہم صرف نصوص کے چند موارد پر التفا کر لیں یہ بات ہمارے ابداف کو پورا نہیں کرتی کیونکہ یہ امر مید خمبر آکرم کمی سیرت کا خلاصہ میش کرنے سے بھی قاصر ہے جہ جائیکہ صدر اسلام کی تاریخ کے مجمل پہلوؤں کو اجا*گر کریکے*۔

اس صورت میں بہت کی سیمیح روایات جو صرف صحت سندی کے معیار پر پورا نہیں اتر میں اور ان میں قبولیت کی تمترین شرائط کا بھی فقدان ہو ان سے ہمیں ہاتھ تصبیح پڑے گا۔ ایسے موقع پر ایک محقق جہاں آزادی ترکت، واقعات کو آلپس میں ربط دینے اور نتائج اخذ کرنے کی قدرت سے محروم ہو جائے دہاں وہ اپنے عمیق فعم و اوراک سے جو اسے مسلسل تجربات کے نتیج میں حاصل ہوا ہے، ان حقائق کو کشف کرنے میں کوئی مدد نہیں لے یکے گا جن کی اسے تلاش تھی اور یوں حقائق ابرام میں رہ جائیں گے۔

یہ سب مسائل ان اہم مشکلات کے علاوہ ہیں جو ہمیں تعظو کو ارباب کلر و دانش تک پہنچانے اور بحث کو ان کے لئے مقبول اور معفول انداز میں بیان کرنے کے حوالے سے پیش آتی ہیں اور ان کے حل کے بغیر ہمارے پاس کوئی چارہ کار بھی نہیں ہوتا۔ خصوصاً یہاں پر جس بنیادی مشکل کا سامتا ہے وہ استاد کو قبول اور رد کرنے کے معیاروں سے مرادط ہے اور اس امرے متعلق ہے جو عام طور پر بنیادی عقائد کی اساس پر استوار ہوتا ہے۔ لیکن خود ان امور میں بحث ایک کمبی مدت اور ہست زیادہ جدہ جد کا تطاخا کرتی ہے۔ البتہ ہے بات اس وقت درست ہے جب ہم بت سے موارد میں کمی نتیج پر نہ کہنی سکیں اور ہماری کلتھو بے فائدہ اور مجمل رہ جائے اس کی وجہ سے سے کہ لکر و شاخت کے مطلع اور اعتقاد کی بت می بذیادوں کے بارے میں مختلف مذاہب اور علماء کے درمیان ہمیشہ اختلاف رہا ہے لمدا جب ہم سند کے بارے میں بحث کریں گے تو ہمارا انداز اور روش وہ ہوگی جس پر سب فرقوں کا اتفاق ہوگا یا کم از کم وہ اکثریت کے نزدیک قابل قبول ہوگی۔ اگرچہ اکثر مواقع پر ایک گروہ دوسرے گروہ سے نتیجہ لکالنے کی کمیفیت میں مختلف ہوتا ہے۔

ج) گذشتہ امور کے علادہ نصوص ، تاریخی خبوت اور روایات کو پر کھنے اور ان کے باہمی ار حباط کو سمجھنے کے لئے جس کلتے کی طرف توجہ دینا ضروری ہے وہ سبادی اسلام و قرآن اور نبی الاعظم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی شخصیت ، روحانیت اور انطلاق ہے۔ بلکہ تہمیں ہر اس شخصیت کے بارے میں میں طریقہ کار اختیار کرنا چاہئے جس کی مجموعی سیرت ، انطلاق اور نظریات کے بارے میں تہمیں علم ہوتا ہے۔

د) آیک اور مسئلہ سے ب کہ بحث و تلفظو کے ایسے اور بہت سے ذرائع موجود ہیں جو مسلسل تجریات کے مرہون منت ہوتے ہیں مثلاً نصوص کا تناقص اور سے کہ سے تناقص آیک وقت کی ایسی شخصیت کے احوال سے سامنے آتا ہے جو اس وقت عموماً زندہ ہی نہیں ہوتی یا تاریخی حسابات لگانے اور تحقیق کرنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ اس واقعہ کا اس زمانے میں وقوع پذیر ہوتا ممکن ہی نہیں تلقا اور اس طرح کے دوسرے امور جنہیں ہم بہت جلد بیان کریں گے۔

۵۔ یہ بات سب کو معلوم ہے کہ مسلمانوں نے تاریخ کی تدوین اور لگارش کو جس قدر اہمیت دی اس کی مثال سابقہ امتوں میں شمیں ملتی۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ ان تمام نظائص کے باوجود تاریخ اسلام بطور مطلق آیک غنی اور مالامال تاریخ ہے۔ لیکن چونکہ اس ک تدوین میں سیا ی نظریات اور مذہبی تعصبات اور دیگر موامل کا عمل دخل رہا ہے جن کی وجہ سے تاریخ اسلام جھوٹی اور جاوٹی باتوں ہے مطوط ہو کئی ہے اور اس کے تحجم میں اضافہ ہو میں ہے۔ (جیساکہ پہلے بھی ہم نے کہا ہے) ایدا طبیعی طور پر روایات اور واقعات میں سے مسیح کو باطل سے جدا کرنا مذ صرف دشوار ہے بلکہ نا ممکن بھی ہے ای لئے جمال تک ممکن تھا ہم نے بی اکرم ملی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی حیات طیتہ اور اس زمانے کے واقعات کی ایک حموق و اجمالی تصویر کشی کی ہے اور اس پر التفا کیا ہے۔

۲۔ جیساکہ قارئین محترم ملاحظہ کریں گے کہ ہم نے مصادر اور شواہد سے کم از کم مقدار میں استفادہ کیا ہے اگرچہ ہم جانتے ہیں کہ جن حقائق کو ہم نے عام طریقے سے پیش کیا ہے ان کی تائید اور تاکید کے لئے بہت زیادہ مصادر اور معالج کو فراہم کیا جا سکتا تھا۔

ے۔ ، جمال ہم نے دوسروں کے مطالب اور لکات سے استفادہ کیا ہے دہاں ہم نے حوالے کا ذکر کرنے میں بھی کو تاہی نہیں گی۔ البتہ ، جمال کوئی حوالہ یا مآخذ نہیں ملا دہاں ہم نے کمی کے قول پر اعتاد نہیں کیا۔

۸۔ الخر میں اس بات کا اظہار کرتا چلوں کہ جن اوقات میں راقم کے لکری حالات سازگار اور ہشاش بشاش تھے ان مواقع پر بعض بحث سے مراوط حاشے اور ملاحظات مفجہ تحریر پر درج ہوگئے لیکن جب کمبھی ذہنی آمادگی اور چلا کی مطالعہ نسیس تھا اور ارتجالاً بات لکھی ممکن بر درج ہوئے ایس صورت میں آیک کمل اور جامع کھتکو نہیں ہو کی۔ البتہ اس کے باوجود اس کی کم از کم مصوصیت ہے ہے کہ قاری اور راقم دونوں کے لئے آیک توع ایجاد کرتی ہے۔ از کم مصوصیت ہے ہے کہ قاری اور راقم دونوں کے لئے آیک توع ایک میں از کم مصوصیت ہے ہے کہ قاری اور راقم دونوں کے لئے آیک توع ایجاد کرتی ہے۔

ان تمام باتوں کو مد نظر رکھتے ہوئے اب یہ قاری کی مرض بے کہ وہ فیصلہ ادبی حس کی بنیاد پر کرے یا مطالب کی وسعت اور حمرائی کی اساس پر کرے۔

انر میں مجھے امید ہے کہ صاحبان گلر و نظر اور ارباب قلم مجھے اپنی آراء سے آگاہ فرمائیں سے اور فکریے کا موقع فراہم کریں ہے۔

و الحمد لله و صلاته على عباده الذين اصطفى محمّد و آله الطابرين. جعفر مرتضى الحسينى العاملى قم المقدسه ايران

١٦ ذي الحجد ١٣٠٠ ٻجري

پيش لفظ (١)

ماضی کاحال سے رشتہ اور لگارش تاریخ: یہ بات بدی ہے کہ السانی معاشروں کی زندگی آیک دوسرے سے جدا اور امتیازی واقعات پر مشتل نہیں ہے۔ یوں نہیں ہے کہ آیک واقعے کا دوسرے کے ساتھ کوئی تعلق اور واسطہ نہ ہو اور ان می سے مختلف اوقات کا آلپس میں کوئی ارحباط اور اتصال تی نہ ہو۔ بلکہ زبان ماضی اپنی تتام تر کوشٹوں اور اپنے تتام نتائج اور تمرات کو زبان حال کے دامن میں ڈال دیتا ہے تاکہ وہ اپنی ترکت و قوت کے عناصر اور اپنے وسائل سمال کو آیک مستقل اور معلم زواد پر لگا کے اور بھر انہیں اپنے بلند اہداف کے حصول میں بروئے کار لائے۔ ای طرح سے بات بھی روش اور حیاں ہے کہ بعض تاریخی داقعات ایے ہیں جنہیں آگرچ ہزار سال کا عرصہ کردچکا ہے لیکن ایکے اثرات ہماری زند کمیں پر ابھی نک موجود ہیں۔

۱۔ یہ مقدمہ در حقیقت ہماری کتاب "حیات الامام الرضا السیاسیة" کے مقدمہ کا خلاصہ ہے چونکہ یہ ہماری بحث سے مربوط تھا اس لئے ہمنے اسے یہاں نقل کر دیا ہے تاکہ اس کتاب کی طرف رجوع کرنا ضروری نہ رہے۔ ای طرح ان واقعات کا امت کی تکلیل، اس کی حیات، مختلف امور بلکه اس کے معامیم اور جذبات و احساسات پر بہت برط اثر ہوا ہے تا چہ رسد کہ دین و اوب، علم و سیاست اور اقتصاد و اجتماعی روابط وغیرہ پر ان کے اثرات مرتب نہ ہوئے ہوں۔ البتہ واقعات کے اثرات آیک امت سے دوسری امت تک کمیت اور کمینیت کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں۔ ای طرح آیک کروہ سے دوسرے کروہ تک۔

تاریخ کاسب سے اہم فریضہ ہے ہے کہ وہ دیانتداری اور باریک بیٹی کے ساتھ گذشتہ امت کی زندگی، اس کے اوضاع و احوال، اس کی گلری اور اقتصادی بنیادوں، سیا ی نظریات، اجتاعی روابط اور دیگر موارد کی صحیح عکا ی کرے اور ہم سے بیان کرے۔

یمان سے تاریخ کی اہمیت واضح ہوتی ہے اور امتوں کی زند کیوں میں اس کے اثرات سے ہم آگاہ ہوتے ہیں ای طرح ہم پر سے بھی واضح ہوتا ہے کہ مختلف امتوں نے کیوں اس قدر تاریخ کی تدوین، تدریس اور تجزیر و تحلیل کو اہمیت دی ہے۔ یہ اہتام صرف اس لئے تقا کہ ہم اس ذریعے سے گذشتہ لوگوں کے اطوار زندگی اور تجربات کو جان کیں اور اپنے مستقبل کے لئے ان سے استفادہ کریں۔

اس کا ایک اور مقصد سے تجھی ہے کہ ہم ان کے عروج اور زوال کے عوامل کو سمجھیں اور اپنے مستقبل کی تعمیر کے لئے سالم اور استوار بنیاوی رکھیں۔

کیا ہماری بھی کوئی تاریخ ہے؟ ہم ایک امت ہیں لیکن ہماری کوئی تاریخ نمیں ہے (اس سے ہماری مراد ست تاریخ ہیں) الی تاریخ جس سے ہم آج کے میچیدہ دور می بت زیادہ استفادہ کر سکیں۔ کو تکہ اس حوالے سے جتنی بھی تحت موجود ہیں دہ یا تو تحک نظری کی بنیاد پر یا مذہبی معادات کے زیر اثر یا ہم سلاطین کی خوشعودی اور حاکمیت کی خاطر لکھی گئی ہیں۔ "متگ نظری" سے ہماری مراد کمی داقعے کو اس کے اسباب اور علل کو نظر انداز کرتے ہوئے انحذ کرتا ہے۔ یہ امر درست ہے کہ اس وقت جو کچھ ہمارے پاس موجود ہے اس میں آکثر بادشاہوں اور حکرانوں کی تاریخ ہے۔ لیکن وہ بھی منخ اور تحریف شدہ ہے اور اس میں سلاطین اور حکام کی حقیقی زندگی کی عکامی کرنے کی بھی صلاحیت نہیں ہے۔ کمیونکہ موڈنٹ نے وہی بات تحریر کی ہے جو حاکم کی خواہشات کے مطابق تلقی ہر چند وہ حقیقت کے خلاف اور خود موڈنٹ کے نظریتے اور ابداف نے برعکس میں کمیوں نہ تھی۔

اس بناء پر کوئی تجیب بات نمیں لگتی جب ہم دیکھتے ہیں کہ آیک موڑے تھٹیا اور فضول قسم کے امور کو زیر بحث لاتا ہے اور مجلس شراب، ساقی اور پینے پلانے کی بات کرتا ہے یا وہ ایسے واقعات اور شخصیات کو تراشتا ہے جن کا سرے سے وجود ہی نہیں ہوتا اور اس کے مقابلے میں تاریخی کردار اور اثرات کے حامل واقعات اور شخصیات کو نظر انداز کر دیتا ہے اور ان کا ذکر ہی نہیں کرتا۔

ا می طرح وہ خود حاکم وقت یا اس کے علادہ کمی دوسرے شخص کے افعال اور اعمال کو تحریف کر کے فکل کرتا ہے جن کی وجہ سے امت کی اجتناعی زندگی پر موجودہ وقت میں یا مستقبل میں عظیم اور اہم اثرات مرتب ہوتے ہیں اس اسام، چشم پو ٹی اور حقائق کو کمتان کرنے کا کوئی بھی سبب اور غرض ہو سکتی ہے۔

تاریخ کا تجزییہ: گذشتہ مطلب کی روشی سے بات سامنے آتی ہے کہ تاریخ کی تعلیوں سے استفادہ اور ان کا مطالعہ کرنے والے شکص کے لئے ضروری ہے کہ وہ نہایت احتیاط، باریک بعیلی اور کمل بصیرت کے ساتھ ان کا مطالعہ کرے اور ہر ہر لفظ کو غور سے پڑھے۔ جہاں تک مکن ہو ایک واقعہ کا دوسرے واقعے سے موازنہ کرے ان کا آپس میں تقابلی جائزہ کے اور جہاں بھی اسے تحریف کا شائبہ ہو یا ذاتی رتحانات اور خواہشات کا عمل دخل نظر آئے، اسے نظر انداز کر دے یا پھر اس کمتہ پر توقف اختیار کرے البتہ سے کوئی آسان کام نہیں ہے خصوصاً اس جھے میں کہ جو صدر اسلام کی تاریخ سے مربوط ہے۔ تاریخ اسلام کا غالباً تکی حصّہ متعصّب اور تقلیدی افکار کے ذریعے بلکہ بیشتر تو یہ لوگ خود دی طالم تھے، مددتن ہوا ہے۔

ہمارا طریقہ کار: ہماری یہ کوشش ہوگی کہ ہم اپنی تاریخ کا روش اور صاف سفرا رخ پیش کریں جس کی ابتداء آغاز اسلام سے ہوتی ہے۔ اس کے بعد ہم اپنی کوشٹوں کو ان روایات اور نصوص جنسی تاریخ بنا کر پیش کیا حمیا ہے، میں سے سمجیح کو باطل سے جدا کرنے پر مرکوذ کریں کے در حقیقت یہ وہی خیالات اور اوپام ہیں جنسیں افسانہ فکاروں، قصہ سازوں، ہوا پر سفوں اور مطلب پر سفوں نے انحراع کیا ہے۔

ا ہم حقیقت: یہاں پر آیک انتمائی اہم حقیقت کی طرف اشارہ کرتا نہایت ضروری ہے وہ سے کہ سی مدون تاریخ اسلام اپنے فقائص کے باوجود بطور مطلق آیک امت کی غنی ترین تاریخ ہے اور دوسری تتام قواریخ ہے دقیق ہونے اور اپنی وسعت کے لحاظ ہے ممتلز ہے۔ جب آپ اس تاریخ کا مطالعہ کریں گے تو آپ کو اندازہ ہوگا کہ اس می واقعات، جملات اور مواقف کے علاوہ ترکات و سکتان، قوجات اور چرے کے تاثرات تک کا ذکر موجود ہے ان سب چیزوں کو نہایت دقیق اور بے نظیر انداز میں جبت کیا گیا ہے۔ علاوہ ازیں سمیح اطوریت اور روایات ہو نہایت دقیق اور بے نظیر انداز میں جبت کیا گیا ہے۔ علاوہ ازیں سمیح اور روایات اس تحد پر ہم تائید کرتے ہیں کہ افراد اور شخصیات کی مثال کی دوسری تاریخ میں نہیں ملتی۔ ریکارڈ ہوتا باق کس تاریخ میں مکن نہیں ہے خصوصاً بہت سے اہم واقعات می جو جائیکہ برنگ امور میں ایسا ہو جائے۔ تاریخ اسلام کی آیک اور خصوصیت جو اے دیگر تواریخ ے ممتاز کرتی ہے، یہ ہے کہ اس کے اندر ایسے قواعد اور رائے موجود ہیں جن کی وجہ سے آیک محقق اطمینان کامل اور لفزش سے بے خطر ہو کر حقیقت کو پا سکتا ہے البتہ اس شرط کے ساتھ کہ ان قواعد اور اصولوں کی پابندی کرے جن کی طرف ہم کتاب کے مقدمے میں اشارہ کریں گے۔

اس لحاظ ہے کہ تاریخ اسلام کا نقطہ آغاز سید المرسلین حضرت محد کی سیرت ہے لدا ہم بھی ای سے ابتداء کرتے ہیں۔ اس باب می ہم تلفتگو کے اہم اور اسا ی خدوخال کو محققین اور دانشوروں کی کوشتوں کے لئے بعنوان مقدمہ پیش کریں گے، اس کے بعد دوسرے مطالب کو بیان کریں گے۔ یہاں پر اب ہم اپنی کتاب "حدیث الافک" کے شروع میں ذکر شدہ ناکمل مقدے کو کمل کرتے ہیں۔ نیز عنوان تلفتگو کی متاسبت سے مزید مفید لکات کا اضافہ کر کے بیان کریں گے۔ اس کے بعد حضرت ختی المرتبت کی سیرت کے بارے میں ملفافہ کر کے بیان کریں گے۔

صفات النبي<sup>م</sup>: ب شک ہر بی روئے زمین پر اللہ تعالی کا تحلیلہ ہوتا ہے اور نہوں کے سردار آنحضرت صلى الله عليه وآله وسلم ب يرم كر اس خلاقت كا كون حدار مو سكتا ب- أب اعلى و اشرف السان ادر فضل وسمال، عقل و جمال، حکمت و دانش ، عزت و وقار، حاه و جلال کا نمونہ کتھے۔ آپ علم و حکمت کے مظہر، اسوہ شجاعت اور بیکر تقوی کتھے۔ مختصر العاظ میں یوں کما جائے کہ آپ کی ذات اقدس شام اعلی السانی ممالات اور فضیلتوں کا مجموعہ علقی اور ہر لحاظ سے السان کال تھے۔ آب الي السان تھے جن تے چھوٹے سے چھوٹے عل مي کوئی خلل ادر تمزدری دکھائی شیں دری ادر رضار و مختار میں تصاد، عاقض ادر پر انتدگ کا شائیہ بھی نظر نہیں آتا۔ ایک جلے میں کما جائے کہ آپ ایک مصوم اور ہر قسم کی غلطی اور الزش سے مبرا اور منزہ انسان تھے۔ اس عالم کی تمام محقوقات سے افضل اور أكمل تھے۔ ا ی اے اللہ تبارک وتعالی نے جمارے نی حضرت محمد صلى الله عليد وآلد وسلم كو قيامت تک کے بنی نوع السان کے لئے نمونہ ممل قرار دیا ہے، آپ کی اطاعت کو ان پر واجب قرار دیا ہے۔ یہاں تک کہ جری ترین اعمال میں بھی آب کی بیروی کو فرض کیا ہے۔ ارثاد المى ب: "لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة". (سوره احزاب / ٢١) لیعنی رسول تمہارے لیے کامل نمونہ ڈیں۔

دین اور امت سے غداری

لیکن جب ہم الیسی روایات کی طرف رجوع کرتے ہیں جو الحضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی تاریخ کے عنوان سے بطور سند پیش کی جاتی ہیں، تو ہم ویکھتے ہیں کہ وہ نی بی قرآن "علی خلق عظیم" (۱) کے الفاظ سے یاد کرتا ہو، جو متام انبیاء اور مرسلین کا سردار اور ان سے اشرف و افضل ہو، جو کائنات میں کامل ترین السان ہو، جو عقل کل، مدیر کل اور امام کل ہو۔ وہ آیک عابز اور متعاقض شخص نظر آتا ہے۔ وہ پیکلہ تر کتیں کرتا بے جاہلوں کی طرح کفتکو کرتا ہے، اس کی رضایت اور خوشودی ای طرح اس کا غم و خصہ کس منابط کے تحت نہیں ہے بلکہ وہ اپنے خصے کے پانچوں عابز ہے۔ آخر میں سے روایات اس کا تعادت یوں کراتی ہیں کہ وہ آیک شخص ہے جو مشکلات اور مسائل کو حل کرنے کے اس کا تعادف یوں کراتی ہیں کہ وہ آیک شخص ہے جو مشکلات اور مسائل کو حل کرنے کے

سطے ہر دفت کریت اور سلیم کا مختلج ہے کویا ہاتی سب اس سے دلکا تر اور فوی تر ہیں۔ اس روایت کی تکس طرح اور تک بیان سے تقسیر کی جائے جو سے بتاتی ہے کہ آ تحضرت نے اپنی زوجہ کو حبشیوں کے کرتب یوں دکھائے کہ انہوں نے اپنا رخسار اپنی زوجہ تے رخساروں پر رکھا ہوا تقا علاوہ ازیں انہیں اپنے تند حوں پر بھی سوار کیا؟

یا ایک اور روایت کمتی ہے کہ آپ ملکلر کو چھوڑ کر الگ ہو گئے اور اپنی بیوی کے ساتھ صحرا کے وسط میں دوڑ لگانے لگے وہ بھی ایک بار نہیں بلکہ کئی بار؟ یا یہ کما تمیا ہے کہ جب آپ نے اپنے منہ یولے بیٹے کی بیوی کو جذباتی حالت میں دیکھا تو آپ اس کے ولباختہ ہو گئے؟ ای طرح کی اور بت می روایات آپ کی ازدواجی زندگی کے بارے میں جل کی تمکی بیل جنمیں بیان کرنا جمارے لئے معیوب ہے اور معاسب نمیں ہے جب ہم ان کے بیان کرنے سے قاصر میں تو آپ نے انہیں انجام کیے دیا ہوگا؟

۱۔ اگرچہ بعض علماء نے یہ احتمال دیا ہے کہ "خلق" سے مراد دین یا عادت اور سنت عظیمہ ہو لیکن یہ بات اس عبارت کے ظاہری معنی کے خلاف ہے۔

ای طرح یہ بات کیے تسلیم کر لیں کہ کی آیک مسل میں بیط بر اکرم ایک رائے و ویں بعد میں آیت نازل ہو اور آپ کی رائے کو غلط قرار دے جبکہ دوسروں کی رائے کو درست قرار دے، اس سے خم زدہ ہو کر میٹ بر اکرم بیٹھ کر ردنا شروع کر دیں؟ یا آپ کے کی قوم کے محد کی کے دھیر کے پاس سے گرزنے اور کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کی کیے تاویل کی جائے؟ ای طرح اس جموٹ کی کیا توجید کی جائے کہ آیک شیطان ہے جو آپ کے پاس جبر کیل کی شکل میں آتا ہے اور اللہ تعالی آپ کی مدد کرتا ہے تاکہ شیطان اسلام لے آئے یا یہ کہ آپ نے شراب نوش فرمانی۔ اس بات کو کس طرح بیان کیا جائے کہ اللہ

تعالی کے بارے میں آپ<sup>م</sup> مطرت ابراہیم سے زیادہ فنک و تردید میں مبلا تھے؟

اس طرح کی اور بہت سے تھٹیا ترین باعی جو انحضرت کی طرف منسوب کی تھی بیں۔ حدیث اور تاریخ کی سنب الین باتوں سے بھری پری ہیں۔

ہاں! ایسی روایات جو کائنات کے افضل ترین انسان اور تمام انبیاء اور رسولوں کے سردار کا اس انداز سے تعارف کراتی ہیں۔ ان میں سے اکثر روایات حدیث کی ایسی تحتب میں موجود ہیں جن کے بارے میں کما کیا ہے کہ دہ قرآن کے بعد معتبر ترین کتب ہیں۔

ھنور اکرم کی ایسی تصویر پیش کرنا تاریخ، امت اور پوری انسانیت کے ساتھ ایک بہت برجی خیانت ہے۔ اس کے غم میں ہمیشہ ہم خوان کے آنسو روتے رہیں گے۔

خطرناك سازش

بنیادی سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ سے سب افتراء اور تحمیش آنحضرت کی ذات اقدس پر کبوں لگائی کئی بڑی؟ جماری رائے میں سے سب کچھ ایک سودی سمجھی سازش کے تحت کیا حمیا ہے جس کا مقصد در حقیقت اسلام کو صفحہ ہت سے محو کرنا تلقا جس کے ابتدائی مربط ک طور پر، میضبر اکرم کی شخصیت کو نشانہ بنایا حمیا اور اس السی رسول کی شخصیت کو غیر موثر اور داخدار بنانے کی کوشش کی حمیٰ۔ اس سازش کے اصلی محرک اور بائی اموی حکام اور ان کے حواری سلتے جو حضور اکرم کے ساتھ انتہائی بضن رکھتے تھے۔ یہاں پر جم بنی امیہ کی اس سیای چال کے چند نمونے ذکر کرتے ہیں جن میں بلا واسطہ نبی اکرم کی ذات اور اسلام کو لشانہ بنایا حمیا

ا۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ زید بن علیٰ نے کہا ہے کہ میں ہشام بن عبدالسک کے پاں موجود تھا، اس کے سامنے پیغیر اکرم کو گالیاں دی گئیں لیکن ہشام نے نہ تو اس شھس کو روکا اور نہ ان ہاتوں کی تردید کی۔ (۱)

۲۔ خالد بن سلمہ المخرومی جو "الفافا" کے نام سے معروف ہے، کی سوائح عمری میں لکھتے ہیں کہ وہ مرحی (۲) اور علیؓ کا دشمن تھا وہ جسیتہ بنی مروان کے سامنے ایسے

- ۱۔ اربلی نے اپنی کتاب کشف الغمہ ج۲ ص ۳۵۲ میں دلائل الحمیری سے نقل کیا ہے اور قاموس الرجال ج۳ ص ۲٤۰ میں موجود ہے۔
- ۲\_ مرجى كبھى ہمزہ كے ساتھ پڑھا جاتا ہے\_ اس كا لغوى معنى "وہ شخص ہے

اشعار پرطعتا تلقا جن میں رسول اللہ کی بدگوئی اور ایجو کرتا تلقا۔ اس صورت حال کے باوجود بلاک کے علادہ باتی تمام صحاح سنۃ کے مصنف اس سے روایت فکل کرتے ہیں۔ (۱) ۳۔ ای طرح عمرو عاص کے بارے میں کما ممیا ہے کہ وہ ایک عیسائی کو سزا دینے پر راضی نہیں تلقا جس نے آنصفرت کو دشتام دیں تلقیں۔ (۲) ۳۔ ایک انصاری اور ایک اموی آپس میں فخر و مبابات کر رہے تلقے۔ اموی اپنے بزرگان کا حذکرہ کرنے لگا کہ جب رسول اللہ کی رطلت ہوئی تو وہ آپ کے عمال تلقے۔

جو کام کو تاخیر میں ڈالتا ہے" اصطلاح میں مسلمانوں کے اس فرقے پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ جس کا عقیدہ یہ ہے کہ دنیا میں کسی کو بھی جرم کی سزا نہ دی جائے بلکہ اسے آخرت پر موقوف کر دیا جائے۔ بعض کے نزدیک مرجئہ انہیں کہا جاتا ہے جو یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ایمان کے ہوتے ہوئے بڑے سے بڑا گناہ بھی کوئی ضرر نہیں پہنچاتا جس طرح کفر کی حالت میں اطاعت اور نیک عمل کوئی فائدہ نہیں پہنچاتا اور انہیں اس لئے مرجئہ کہا جاتا ہے کیونکہ ان کے نظرئیے کے مطابق گناہوں کی سزا اور عذاب آخرت تک مؤخر ہے۔ ان کے بارے میں بھی آراہ پائی جاتی ہیں مثلاً جبریوں کو بھی مرجنہ کہا جاتا ہے وغیرہ۔

(مترجم)

۱۰ "بحوث مع ایل السنة و السلفیة" ص ۱۰۱ اور مرحوم مظفر کی کتاب "دلائل الصدق" ج۱ ص ۲۹ کی طرف رجوع کریں' اس مقام پر علامہ محمد رضا مظفر مرحوم نے ایک حاشیہ لکھا ہے جو بہت مفید ہے۔

۲۔ الاستیعاب (الاصابة پر حاشیہ) ج۳ ص ۱۹۳ اور الاصابة ج۳ ص ۱۹۵ جو کہ بخاری سے روایت کرتے ہیں اور اپنی تاریخ میں صحیح سند کے ساتھ نقل کرتے

22

- م میں نے سراج و منیر احد کی طرف رج سمیا ہے، مجھے تو کوئی لدلیج اور کوئی خوف ایسا کرنے سے نمیں روک سکتا
  م اگرچہ لوگوں کی نظریں میری طرف انھو رہی ہوں اور وہ میری تاڑ میں ہوں
- ۔ تیرے بارے میں کما تمیا ہے کہ می نے افراط سے کام لیا ہے لیکن می نے معمول کی حد سے بھی کم تر بات کی ہے

۱۰۰ و ۲۰۹ و ۵۰۹ و ۵۰۹ و ۵۰۹
 ۲۳

۔ اگرچ لوگ مجمع مورد حتاب قرار ویں لیکن میرا کلام حقیر بدنیم بے تیری بارگاہ میں اے زیمن پر رہنے والے خیرالبشر ۔ اگرچ کمتہ چین افراد نے میرے کلام کو عیب سمجھا ہے لیکن میری زبان خود بخود تیری فضیلت میں رواں ہے شاید «ہمیت " نے محسوس کر لیا تھا کہ اس اعتراض کے پیچھے کوئی بڑی سازش کار فربا ہے اس لیے وہ ایوں کمنے پر مجبور ہوا۔ درضوا بخلاف المھتندین و فیسم ۔ وہ اس بات پر راضی ہو گئے کہ پدایت یافتہ افراد کے محالف راستے کو اختیار کری شاید پردے کے پیچھے کوئی راز ہے جے وہ چھپایا اور محفوظ رکھتا چاہتے ہیں۔

البتہ یہاں پر جس چیز کی وہ پردہ پوشی کر رہے ہیں اس سے مراد تطبیعہ کو رسول اللہ ے افضل تجھنا نہیں ہے کمونکہ ہیہ بات کسی پر پوشیدہ نہ تحقی جیساکہ بلی اسیہ کے نمائندوں مثلاً عالد قسری اور حجاج بن یوسف نے اس بات کی صراحت کی تحقی لمدا جس بات کو وہ مخفی رکھنا چاہتے تلقے وہ وہی اسلام کو مثلا تحقا اور رسول خدام کی شخصیت کو تمزور اور منخ کرنا تحقا۔ (۱) اس کی تحصیل سے آپ آئندہ آگاہ ہوں گے۔

۲۔ مطرف بن مغیرہ کی روایت میں آیا ہے کہ حضرت الدیکر ، حضرت عمر اور حضرت عثمان کی سلطفت اور حکومت کا ذکر کرنے کے بعد کما کہ وہ دنیا سے چلے گئے تو ان کی یاد بھی محو ہوگئی یہ سب تفتگو کرنے کے بعد معاویہ نے مغیرہ سے کما لیکن بنی پاشم سے تعلق

۱۰ اس بارے میں کتاب "بحوث مع ایل السنۃ و السلفیۃ" کے ص ۱۰۱ اور ۱۰۲ پر رجوع کیا جائے۔

رکھنے والے شخص (مراد ویل مبراکرم کی ذات ہیں) کا ہر روز پانچ مرتبہ اوب و احترام کے ساتھ یوں نام لیاجاتا ہے "اشھد ان محمدا رسول اللہ"، کہی اے مغیرہ تیری ماں مرجائے اس صور تحال میں ہمارا کولسا تربہ کامیاب رہا... نہیں! خدا کی قسم یہ نام بھی دفن ہونا چاہیے۔ (۱) اس بارے میں کما عمیا ہے کہ سن ۲۱۲ ہیری میں صرف معادیہ کی ای بات کی وجہ سے نطیعہ مامون ، معادیہ پر لعنت کرنے لگا۔ البتہ اگر بعد میں اس کام سے انصراف پر قائع نہ ہوا ہوتا تو۔ (۲)

2۔ جب صبداللہ بن زمیر نے کمہ اور تجاز پر تسلط حاصل کر لیا تو عبدالملک بن مروان نے لوگوں کو رجح پر جانے سے منع کر دیا جب لوگوں نے اس پر اعتراض کیا تو اس نے جامع سجد اقصی اور صخرہ پر گذہد بنا کر لوگوں کے دل جیتنے کی کوشش کی اور اس حیلے سے عوام کو رجح سے روکنا چلیا۔ لوگ سخرہ کے سامنے توقف کرتے تقے، خانہ کو یہ کے طواف کی طرح اس کا طواف کرتے تھے۔ دہ عمید قریان کے دن دہاں قریانی کرتے تھے اور اپنے سروں کو متڈواتے تھے۔ (۲)

اس کے بعد جیساکہ "جاسط" نے تصریح کی ہے، انہوں نے قبلہ ہی بدل دیا ظاہرا انہوں نے اپنا قبلہ نانہ کعبہ کی بجائے بیت المقدس میں یہودیوں کے قبلہ صخرہ کو قرار دیا۔ جیساکہ گذشتہ مطالب اس پر دلالت کرتے ہیں۔

-----

- ۱۰ الموفقيات ص ۵٬۵۵ معتزلي كي شرح نهج البلاغة ج۵ ص ۱۲۹ و ۱۳۰ اور
   مروج الذهب ج۳ ص ۳۵۳ اور قاموس الرجال ج۹ ص ۲۰
  - ۲۵۰ مروج الذهب ج۳ ص ۳۵۴ و ۳۵۵
- ۳۔ البدایة و النهایة ج۸ ص ۲۸۱-۲۸۱ اور ان کتب کی طرف رجوع کیا جائے: تاریخ یعقوبی ج۲ ص ۱٦۱، مآثر الانافة فی معالم الخلافة ج۱ ص ۱۲۹، دمیری کی حیات الحیوان ج۱ ص ۱٦٦ اور السنة قبل التدوین ص ۵۰۶-۵۰۲۔

Presented by www.ziaraat.com

جامط کہتا ہے کہ " یہاں تک کہ عبدالملک بن مروان' اس کا بیٹا ولید ان دونوں کا عامل مخاج اور ان کا مددگار بزید بن الی مسلم دہاں پر قابض ہوئے تو انہوں نے خانہ تحدیہ کو اگرا دیا۔ سجد النبی پر تھلے کو جائز سمجھا، خانہ تحدیہ کو اگرادیا، اس کی حرمت کو پامال کیا اور شر داسط کے قبلہ کو تبدیل کردیا... "۔

اور وہ اپنی تعظو کو جاری رکھتے ہوئے لکھتا ہے کہ فرض کریں کہ قبلہ کو تبدیل کرنے کی بات غلط ہو اور خانہ تحد کی ذھانے کی بھی تاویل کی جاسکتی ہو، اس طرح ان کے اس نظریے کی بھی توجیسہ کی جا سکتی ہو کہ "خاندان میں تمی شخص کا جانشین اور خطیفہ اس کے میغمبر سے زیادہ اجمیت رکھتا ہے " - (۱) اس بات کو بت سے ذرائع نے فکل کیا ہے۔ وہ مزید لکھتا ہے کہ "حاثم فخر کرتا ہے کہ ہم نے تعد کو ضمی ذھایا، قبلہ کو تبدیل نہیں کیا اور رسول کو خلیفہ سے کم تر نہیں تمجما" - (۱)

کا قبلہ ٹیرها ب اس نے اسے سیدها کر دیا۔ اس کے بعد اس پر رافضی (۲) ہونے کا الزام لگایا کیا۔ (۲)

-----

- ۱۱ رسائل جاحظ ج۲ ص ۱۹
  - ۲۔ آثار جاحظ ص ۲۰۵
- ۲۔ رافضہ مسلمانوں کا ایک فرقہ ہے' جو اصحاب کی آراء یعنی ابوبکر' عمر کی بیعت کو قبول نہیں کرتا اور رسول اللہ (ص) کے بعد امامت اور خلافت کا حقدار حضرت علی کو سمجھتا ہے۔ اس لئے انہیں رافضہ کہا جاتا ہے۔ (مترجم)
  - ۲۰ نشوار المحاضرات ج٦ ص ٣٦ اور تاريخ بغداد ج٤ ص ١٦

حجاج نے شہر واسط کے بنیاد رکھی تھی ظاہر ہے ہے کہ ابتداء میں اس کا قبلہ درست تھا لیکن کچھ مدت گرزنے کے بعد اس کا رقح دوسری طرف موڑ دیا تمیا۔

شاید ای وجہ سے فقط اہل عراق (کوفہ ، بھرہ وغیرہ) کے لئے تقور ایا بائی طرف رخ کر کے نماز پر محنا مستحب ہے اور مقصد یہ ہے کہ ان کا تعبہ کی طرف رخ بہتر ہو جائے۔ اتمہ علیہ مالسلام نے چیکے سے یہ بات لوگوں کے کافوں میں ڈال دی لیکن جب ان سے اس حکم کی وجہ لوچی تکی تو انہوں نے بات کو ٹال دیا۔ (۱) لیکن پر محر بھی شیعوں کے دشمن اس بات کی طرف متوجہ ہو گئے، اس لئے جس نے بھی قبلے کو درست کرنے کی بات کی اور اقدام کیا اس پر رافض ہونے کا الزام نگایا گیا۔ جیساکہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔

۸- کتاب "اخبار الملوک" میں احمد بن ایل طاہر روایت کرتا ہے کہ "جب معاویہ نے ساکہ موڈن "اشھد ان محمدا رسول اللہ" کمہ رہا ہے تو کمنے لگا افرین ہے تیرے باپ پر اے عبداللہ کے بیٹے، برجی بلند ہمت تھی تمماری، تم اپنے لئے اس سے کم تر پر راضی نہ ہوئے کہ تممارا نام مجمی رب العالمین کے ساتھ آئے۔ (۲)

- ۱ وسائل ايواب قبلة في الصلاة كي طرف رجوع كريں۔
- ۲۔ معتزلی کی شرح نہج البلاغة ج۱۰ ص ۱۰۱ کی طرف رجوع کریں۔

قرآن عرایوں کے رجز کے علاوہ کچھ نہیں ہے خدا کی قسم ا اگر میں اس حدیل شخص کو پالیتا تو اس کی گردن توڑ دیتا۔ اور ابن عساکر اور بعض دیگر علماء مزید اخافہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ حجاج نے کہا "اگر میرے بس میں ہوتا تو قرآن کو ابن مسعود کی قرائت سے خالی کر دیتا اگرچ ہے کام ختریر کے دانتوں کے ذریعے دی کرتا یا ختریر کے دانتوں کے ذریعے اسے قرآن سے اکھیڑ دیتا۔ (ا)

این کثیر نے اس کلام کو بہت ہی برا اور قیم شمار کیا ہے۔ جو شخص اس مسلم کے بارے میں زیادہ دھناحت چاہتا ہے وہ اس کی کتاب " البدانیہ و النہانیہ " کی طرف رجوع کرے۔ ۱۰- الف: جاحظ نے کہا ہے کہ تجاج نے کوفہ میں اپنے خطبے میں ان لوگوں کا تذکرہ کرتے ہوئے کہا جو مدینہ میں آنحضرت کی قبر کی زیارت کرنے کے لئے جاتے تھے، کہ بریاد ہوں وہ لوگ جو کردی اور لوسیدہ ہڈیوں کا طواف کرتے ہیں۔ وہ کیوں امیر المومنین عبدالملک کے محل کے گرد چکر نہمی لگاتے؟ کیا وہ نہیں جانتے کہ السان کا تعلیفہ اور جانشین اس کے رسول (میغام پہنچانے والے) سے افضل ہوتا ہے؟

مبرد نے اس بارے میں کہا ہے کہ "ا می وجہ ے فتماء نے حجاج کے کافر ہونے کا فتوی دیا ہے اور حجاج نے یہ بکواس اس وقت کی جب لوگ طواف کرنے میں مشغول تھے۔ ہرحال یہ واقعہ مشہور اور معروف ہے۔ (۲)

- ۱۰ متسدرک الحاکم ج۳ ص ۲۵۹ اس کا خلاصہ جو ذہبی نے کیا ہے اور اسی صفحہ پر حاشیہ' تاریخ ابن عساکر ج۳ ص ۲۹ الغدیر ج۱۰ ص ۱۵ (مستدرک الحاکم اور تاریخ ابن عساکر کے حوالے سے) البدایة و النہایة ج۹ ص ۱۲۸ ابوداؤد اور ابن ابی خیثمة سے نقل کیا ہے۔
- ۲۔ اس مسئلے میں محمد بن عقیل کی کتاب النصابح الکافیة ص ۸۱ (جو کہ جاحظ سے نقل کرتے ہیں)' مبرد کی الکامل ج۱ ص ۲۲۲ معتزلی کی شرح نہج

ب: بلکہ حجاج نے عبدالملک کو لکھا کہ "انسان کا جانشین خاندان میں اس کے رسول اور قاصد سے افضل ہوتا ہے، یا امیر المومنین! ای طرح سے تحلقاء اندیاء اور مرسلین سے افضل ہیں" - (ا)

ج: خالد بن عبداللہ قسری کہتا ہے کہ جب اس نے پی اکرم کا نام لیا تو حجاج نے پوچھا کہ کیا انسان کی طرف سے تکی کام کے حوالے سے بھیچا جانے والا شخص افضل ہے یا اس کا جانشین اپنے خاندان سے افضل ہے؟ یہ بات پوچھ کر دہ یہ اظہار کرنا چاہتا تھا کہ ہشام ہی اکرم سے افضل ہے۔ (۲)

د: عصر حاضر میں وہلیت بنی امیہ کی سیاست کی مروج ہے۔ اس نے بھی وہی طریقہ کار اختیار کیا ہے۔ ای لئے ہم دیکھتے ہیں کہ ان کا قائد محمد بن عبد الوباب الحضرت سے بارے میں کہتا ہے کہ "وہ تو ایک قاصد تقا" اس سے بعض شاکرد اس کی موجودگی میں یا غیر موجودگی میں یہ باتی کرتے تھے اور وہ ان پر رضایت کا اظہار کرتا۔ وہ کہتا تھا کہ "میرا عصا محمد (ص) سے ہمتر ہے، کوئکہ اس سے ذریعہ سے سانپ اور دوسرے مودی حوانات کو مارا جا سکتا ہے لیکن محمد (ص) مردہ ہوتیا اور وہ کوئی فائدہ نہیں ہیچا سکتا، وہ تو صرت ایک ذہمیہ تھا"۔ (س)

البلاغة ج14 ص ٢٣٢ البداية و النهاية ج٩ ص ١٣١ اور سنن ابى داؤد ج٢ ص ٢٠٩ كى طرف رجوع كريں۔ ١ـ العقد الفريد ج٢ ص ٣٥٣ ٢ـ الاغانى جلد ١٩ صفحه ٦٠

۳\_ کشف الارتیاب ص ۱۳۹ نے خلاصة الکلام ص ۲۳۰ کے حوالے سے نفل کیا ہے۔

کے نطبے میں لوگوں سے کہا مجھے اطلاع ملی ہے کہ چونکہ میں نے امیر الموسنین کے دشمنوں اور اس سے جنگ کرنے والوں کو گرختار کیا ہے تو تم میری سرزنش کر رہے ہو۔ خدا کی قسم! اگر وہ حکم دے کہ تحبہ کو گرا وو تو میں تحبہ کی اینٹ سے اینٹ بکا دوں گا۔ مجھے قسم ہے اپنے پروردگار کی کہ خدا کے زوریک امیر الموسنین انبیاء (ع) سے زیادہ عزت والا ہے۔ (ا)

مدائی بھی ہی کہتا ہے کہ خالد نے کہا اگر امیر المومنین کا حکم ہو تو خانہ کوبہ کو ملیامیٹ کر ددل ادر اس کے پتھردل کو شام پہنچا ددل۔ (۲)

۱۲۔ الدعبیدہ بیان کرتا ہے کہ ایک دن خائد قسری خطبہ دیتے ہوئے کہہ رہا تھا کہ "جب ابراہیم تحلیل اللہ نے اللہ تعالی سے پانی کی درخواست کی تو خدا نے انہیں تحارے ادر کردے پانی سے سیراب کیا لیکن جب امیرالموسنین نے پانی مالکا تو اللہ تعالی نے اسے میٹھے اور تھنڈے پانے سے نوازا "۔ (۳)

خالد تسری نے ایک دن اپنے عامل ابن امی سے پوچھا کہ ہمارا کنواں ہمتر ہے یا زمزم؟ اس نے جواب دیا "اے امیر' کون بد بخت ہے جو تضغر سے اور شیرین پانی کو کڑوے اور تھارے پانی جیسا تکچھے" خالد نے زمزم کا نام ام جعلان (۳) رکھ دیا تھا۔ (۵)

ا- عبدالرزاق ثوری ہے، وہ مغیرہ سے اور مغیرہ اپنے باپ سے روایت نکل کرتا ہے۔ کہ اس نے کہا "میں نے حجاج کو دیکھا وہ مقام ابراہیم کر پاڈل رکھتا چاہتا تھا لیکن ابن ھفیہ

- ۱۰ الأغاني ج۱۹ ص ۲۰
- ۲\_ الاغاني ج۱۹ ص ۵۹
- ۳\_ جعلان' جعل کی جمع ہے\_ یہ سیاہ کیزا ہے جسے سیاہ بھونرا کیتے ہیں۔
  - ۲۰ الاغانی ج ۱۹ ص ۲۰
  - ۵۔ الاغانی ج ۱۹ ص ۵۹

۳١

آثر آميا اور ات ايسا كرت باز ركما- (١)

۱۴۔ ان تمام باتوں ے بڑھ کر حجاج کی تھٹیا ترین اور خصیف ترین 7کت ہے ہے کہ اس نے اللہ حبارک و تعالی کی شان میں بہت بڑی کستاخی کی اور وہ یہ ہے کہ اس نے این زمیر کے خلاف جنگ کے دوران خانہ کور پر منجنیق کے ذریعے پھر بھیلکنے پر بن اکتفا نہ کیا بلكه الساني فضله بهي خانه كعبه ير وتحديكا، (نعوذ بالله) خداكي اس ير لعنت جو- (٢) 1۵ أيك دان وليد بن يزيد (لعنه الله) نے بي آيت پرهمى: "و استفتحوا و خاب کل جبار عنید من وراثهم جهنم ..... " (سور ابرابیم / ۱۵) یعنی انهوں نے فتح کی خواہش کی اور اس سے ہر جبار اور سرکش تاامید ہوا اور اس کے پیچھے جہم ہے "۔ اس کے بعد اس فے تیر کے وربع قرآن کو ، محینک دیا اور بے شعر کے: يجبار عئيد تهددنى فها انا ذاک جبار عنید افا ما جئت ریک یوم حشر فقل يارب خرقني الوليد (٢) محص سرکش کے ہو اور محص داراتے ہو او میں ہوں متکبر اور سرکش ۔ جب حشر کا دن آئے تو اپنے رب سے کمہ دیتا کہ اے پروردگار! مجھے ولید نے باره باره کر دیا تھا

- ۱۔ حافظ عبدالرزاق کی کتاب ج۵ ص۳۹ ، طبقات این سعد ج۵ ص۸۳ اور والقضیة فی ربیع الابرار ج۱ ص۸۳۳ اس میں آیا ہے کہ ابن حنیفہ نے کہا: "خدا کی قسم میرا مصمم ارادہ تھا کہ اگر اس نے مجھے کچھ کیا تو میں اسکی گردن ازا دیتا"۔
  - ۲ـ عقلاء المجانين ص ۱۸۷ اور ابن اعثم کی المفتوح ج۲ ص ۳۸۹
     ۳۸۹ مروج الذهب ج۳ ص ۲۱۹

ای ولید نے ایک تجوی سے کما کہ خاند تحبہ کے اور اس کے لئے ایک میکدہ تعمیر کرے، ای طرح وہ ہشام کے دور میں مکتر حمیا اور اپنے ساتھ کیلے جعنا ریشی کیرے کا خیمہ اور شراب لے کر حمیا۔ اس کا ارادہ تھا کہ خیمہ کو کعبہ پر نصب کر کے اس میں بیٹھے لیکن حواریوں نے اب لوگوں کی شورش سے ڈرایا تو وہ ایسا کرنے سے باز رہا۔ (1)

ابو ذهرہ کہتا ہے کہ " امام مالک کا نظریہ یہ تھا کہ وہ سحابہ کے فتوی کو سفت کا درجہ دیتے تھے۔ جہاں پر تعارض پیش آ جاتا وہ ان کے فتودُل اور احادیث نبوی کو ایک ہی معیار پر پر کھتے تھے۔ وہ آنحضرت کی تمام احادیث کے بارے میں سی سلوک روا رکھتا تھا۔ اگر حیہ وہ صحیح بلی کیول نہ ہو حمی "۔ (۳)

حدیث رسول ؓ اور سحابہ کے فتوی کے پامین متعار سنین کا حکم جاری کرنے کی روش جو مالک نے اختیار کی اس کی وحہ سے شوکانی نے ان تمام افراد کو تقدید کا لشانہ بنایا جو اسحاب کے اقوال کو احادیث نبوی ؓ کے برابر معتبر سمجھتے تھے۔ اگر آپ چاہیں تو اس کے قیمتی کلام

۱۔ بہج العباغہ ج۵ ص ۲۳۰ (جس میں طبری اور اغانی سے نقل ہوا ہے)۔
 ۲۔ مجموعہ الرسائل المنیریۃ ص ۳۲
 ۳۔ ابوز ہرۃ کی کتاب "ابن حنبل" ص ۲۵۱/۲۵۵ اور اس کی کتاب "مالک" ص ۲۹۰

کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔ (۱)

یہ ایک وسیع اور طولانی موضوع ہے لیکن تہم اس کی طرف اشارہ کرنے پر اکتفا کرتے ہیں تاکہ ان کے نزدیک آنحضرت کی قدر و منزلت، ان کی تعلیمات اور احادیث کی اہمیت کا اجمالی خاکہ آپ کے سامنے آ جائے۔

راز پنهان:

اسلام کے مقدسات خصوصاً رسول اعظم کی ذات اقدس سے ان کی دشمن، آپ کی کرامات کو تاہود کرنے اور آنحضرت کی تادد و منزنت کو تھتانے کا اصلی سبب کیا ہو سکتا ہے۔ شاید اس کی باز تمشت درج ذیل امور کی طرف ہوتی ہے:

ا۔ بنی باشم کے ساتھ بنی امیہ کی سیا ی دشمن، بنی امیہ کی بنی باشم کے ساتھ پرانی دشمنی تھی اور کی بھی اور آنحضرت مجھی باشی تھے اور عزت و شرف، مجد و کرامت اور عظمت و برزگی کی بلندیوں پر قائز تھے۔ یہ امر بالحضوص بنی باشم کے لئے بہت برط افتکار اور اعزاز تھا۔

۲۔ اس ذریعے سے وہ حکمران طبقے کے برے اعمال، ان کی پلیدیوں اور انحرافات اور برائی کو کم کر کے لوگوں کے سامنے یے ظاہر کرنا چاہتے تھے کہ ان حکام کے افعال و کردارادر السان ادل ادر نمونہ کامل کی سیرت و کردار میں کوئی زیادہ فرق نہیں ہے اگرچہ کمیت و کیفیت کے اعدار سے ان کے اعمال رسول گرامی کے کردار کے مسادی نہ تھے۔

۱\_ ابوزهرة كى كتاب "ابن حنبل" ص ۲۵۴/۲۵۵ اور شوكانى كى كتاب "ارشاد الفحول" ص ۲۱۴ ۳۔ دشمنوں کی سے کوشش تھی کہ وہ اس دین کو جمعیشہ جمعیشہ کے لئے دفن کر دیں کمونکہ سے ان کی خواہشات، اغراض اور شہوات کی راہ میں رکاوٹ تھا اور ان کے معادات کو ضرر پہلچاتا تھا۔

۳۔ ان میں سے بہت سارے حکمرانوں کا حضرت محمد صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی نبوت اور حقامیت پر کامل ایمان نہ تھا۔ یہ وہ بات ہے جو شرابی اور بندر باز یزید نے اپنے شعر میں صراحت سے کمی ہے۔

لعبت باشم بالملک فلا خبر و لا وحی نزل ... ۔ بن باشم نے اقتدار حاصل کرنے کے لئے یہ سارا ڈسموکک رچایا تھا نہ کوئی خبر کئی تھی اور نہ ہی کوئی وحی نازل ہوئی تھی۔

> ا ی کی چیروی کرتے تہوئے ولیہ تن یزید نے بے شعر کیے: تلعب با الخلافة ہاشمی بلا وحی اتاہ و لا کتاب

فقل لله يمنعنى طعامى

- و قل لله یعنعنی شرابی (۱) ۔ ہاشی (یعنی ہیٹمبر اکرم) نے خطافت کا تھیل تھیلا ہے اس پر نہ کوئی وتی تازل ہوئی نہ کتاب آئی۔
  - · اپنے خدا سے کہو کہ مجھے کھانے اور پینے سے روک لے۔
- ۱۰ حورالعین ص ۱۹۰۰ مروج الذهب ج۳ ص ۲۱۱ بیج الصباغة ج۵ ص ۳۳۹ که وه مروج الذهب سے نقل کرتا ہے۔ دوسرا بیت قصیده ابوبکر کا اقتباس ہے۔ جیساکہ اس کا ذکر آئندہ بدر و احد کی فصل میں آئے گا۔

۳۵

شراب کا ذکر کرنے کے بعد اس نے مزید کما: فلقد ایقنت انی غیر مبعوث لنار ساروض الناس حتی و فروا من یعللب الجنة یسعی لتبار (۱) ہ مجمع اطمیبان ہے کہ میں جمنم میں نمیں جائں گا۔ ہ میں جلدی عوام کو راضی کرلوں گا کہ وہ گدھے (ایر) پر سواری کریں۔ ہ جو بہشت کا طلبگار ہے اے چھوڑ دو کیونکہ وہ اپنی زندگی کو ضائع کر رہا ہے۔

اس کی تفصیل الگ سے فرصت کا تقامنا کرتی ہے۔

۱ حورالعين ص ۱۹۱-۱۹۰

اموی سیاست کے نتائج

کدشتہ ساست کے اثرات کے ساتھ ساتھ حدیث نبوی کی ممنوعیت اور بزرگ اصحاب کے پانھوں کی لکھی ہوئی حدیثی (جو انہوں نے الحضرت سے روایت کی تحقین) کو جلانے کی سیاست بھی رائج رہی ہے۔ اس کا آغاز حضرت الديكر كے دور ميں بى بوكيا تھا۔ انہوں نے اپنی مجمع شدہ پانچ سو احادیث بیغمبر کو جلا دیا۔ (۱) حضرت عمر کے دور میں اس عمل می شدت پیدا ہو کئ تھی۔ حضرت عمر نے شاہد کے بغیر احادیث نبوی کو ممنوع کر دیا تھا۔ انہوں نے بزرگ اصحاب کو مدینے میں نظر بعد کر دیا اور ایے افراد کو مختلف شہروں میں بھیج دیا جنہیں اسلام ادر احکام سے کوئی آگائ نہیں تھی۔ اس نے حدیث فک کرنے پر قد غن لکا دی صرف حکومت کے عمال اور طرفداروں کو حدیث فل کرنے کی اجازت تھی۔ مثال ے طور ير الد مررو، الس، كعب الاحبار اور حضرت عائشه- مردان كمتا ب كه " ازواج رسول" اور ایل مادوں کی موجودگی میں جم ددمروں سے کس طرح سوال کر سکتے ہیں "؟ (٢) حضرت عمر نے اپنے دور خلافت میں ان تمام احادیث کو جمع کر کے ہذر آتش کر دیا جو سحابہ کرام نے حضور اکرم سے من کر لکھی تھیں۔ (٢) اس بارے ميں يد کما جاتا ہے کہ "عمر بن خطاب کے دور میں حدیثوں کی بہتات ہوگئ تھی، حضرت عمر نے اعلان کروایا تھا کہ ان سب کو اکٹھا کیا جائے جب ان کی جمع آوری ہو جکی تو ان سب کو جلانے کا حکم انہوں نے

- ۱۔ نص و اجتہاد ص ۱۵۲-۱۵۱ کی طرف رجوع کریں۔
  - ۲\_ المصنف ج۱ ص ۱۹۹
- ۳۔ حدیث نبوی (ص) کے نقل کرنے سے ممانعت اس حد تک پہنچ گئی تھی کہ شعبی کہتا ہے: میںنے ابن عمر کے ساتھ دو یا ڈیز د سال کا عرصہ گزارا اس دوران میں نے اس کی زبان سے حضور کی صرف ایک حدیث سنی۔ (سنن الدارمی جلد ۱ صفحہ ۱۵ اور مسند احمد جلد ۲ صفحہ ۱۵۵ و

۳۷

صادر کر دیا اور اس کے بعد کما یہ مثنات (صحیح تلفظ مشات) ہیں (۱) جس طرح اہل کتاب کے مثنات ہیں " - (۲) یا اس نے کما " مجھے یاد آیا کہ تم سے پہلے ایک قوم تھی کہ جس نے کتابیں لکھیں اور کتاب الہی کو ترک کر کے ان کو اختیار کر لیا۔ خدا کی قسم! میں کتاب خدا کے ساتھ کمی اور چیز کو محلوط نہیں ہونے دوں گا "۔

بعد میں آنے والوں نے حضرت عمر کی روش کو اپنایا اور اسی کی روش اختیار کرتے ہوئے فکل حدیث کو ممنوع قرار دیا صرف اس حدیث کی اجازت دلی گئی جو ان کے ددر میں

اس کے الفاظ یہ تھے: "جالست ابن عمر سنتین ماسمعتہ روی شیئاً عن رسول اللّٰہ (ص) "کہ میں دو سال تک ابن عمر کے پاس بیٹھا لیکن اس نے مجھے رسول اللّٰہ (ص) سے نقل کر کے کوئی چیز نہیں سنائی۔ اسی طرح الغدیر ج ۱۰ ص ۲۵ کی طرف رجوع کریں جو ان کے حوالے سے بیان کرتی ہے)۔ اسی طرح حضرت ابوذر پر نبی اکرم (ص) کی احادیث کو نقل کرنے کے اصرار اور اس مسئلے میں حکام کی مخالفت کی وجہ سے جو کچھ بیتی' اس سے سب آگاہ ہیں۔ باقی خلفاء کے ادوار میں صرف اسی حدیث کو نقل کرنے کی احازات تھی جو حضرت عمر کے زمانے میں رائچ تھی۔ یہاں تک کہ تمام پر ے بڑے اصحاب دنیا سے چلے گئے اور چھوٹی عمر کے صحابہ اور کاروباری قسم کے اصحاب باقی رہ گئے' جن کے ذریعے سے سادہ لوح عوام کو فریب اور دھوکہ دیا گیا اور ان سادہ لوح افراد کی تعداد کس قدر زیادہ ہے۔ یہ موضوع ایک مستقل اور تفصیلی بحث کا تقاضا کرتا ہے جس کی یہاں گنجائش نہیں ہے۔ و اللّٰہ ہو الموفق و الھادی۔

- ۱۔ مشنات وہ روایات تھیں جنہیں یہودیوںنے تدوین کیا تھا۔ بعد میں انہیں مثنات کا نام دیا گیا جن کی بعد میں علماء یہودنے شرح کی اور انہیں جمارا کیا گیا۔ اس اصل و شرح کے مجموعے کو تلمود کیا جاتا ہے۔
- ۲۔ اضواء على السنة المحمدیہ ص ۳۵ طبقات ابن سعد ج۵ ص ۱۳۰ اور تقييد العلم ص ۵۲

رائج تھی۔ (ا) لیس ممنوعیت حدیث اور بنی امیه کی ساست کا نتیجه به لکلا که دین کا صرف نام باقی

۱۰ اضواء على السنة المحمديه ص ۲۵ كه وه جامع بيان العلم ج۱ ص ۲۵-۱۳ ميے نقل کرتا ہے، طبقات ابن سعد ج۳ پہلا حصد ص ۲۰۶ اہم نکتہ: یہودیوں کے دو گروہ تھر ایک گروہ تحریر اور تدوین کرنے پر عقیدہ رکھتا تھا جبکہ دوسرے گروہ کا نظریہ حفظ کرنے کا تھا اور صرف تورات کو تحریر کرنے کی اجازت دیتا تھا۔ انہیں "قراء" کہا جاتا ہے "جیساکہ محمد حسن ضاضا" نے اپنی کتاب "التفکیر الدینی عند الیہود" میں اس کی تصریح کی ہے۔ یوں لگتا ہے کہ کعب الاحبار اسی قراء گروہ سے تھا۔ اس گروہ کی تعداد فریسیین کے کمزور یزنے کے بعد زیادہ ہوگئی۔ (فریسیان یہودیوں کا فرقہ تھا جو حضرت عیسی (ع) کے زمانے میں تھا۔ یہ حضرت موسی (ع) سے تدریجاً نقل ہونے والی روایات کی تقلید کا قائل تھا۔ ان اقوال منقولہ کو شریعت کے مطابق بلکہ اس سے زیادہ اہم سمجهتا تها) جیساکہ کعب الاحبار کے جواب سے ظاہر ہوتا ہے جب حضرت عمر نے اس سے کسی شعر کے بارے میں پوچھا جو باتیں ان کے بارے میں کی گئی ہیں ان میں ایک یہ ہر کہ "یہ اولاد اسماعیل میں سے ایک قوم ہر جن کے سینے میں انجیل ہے اور وہ حکیمانہ باتیں کرتے ہیں"، نیز وہب بن منبہ بھی ایسا ہی تھا۔ اس طرح ايك طويل روايت جو البداية و النهاية ج٦ ص ٦٢ اور نزبة المجالس ج٢ ص ۱۹۹ پر نقل کی گئی ہے کہ حضرت موسی (ع)نے کہا ''اے میرے پروردگار میںنے تورات میں ایک امت کو دیکھا ہے کہ اپنی انجیلوں کو اس نے سینے سے لگا رکھا ہر اور اسے وہ بڑھتی ہے اور ان سے پہلے ایسا گروہ ہے جو حفظ نہیں کرتا بلکہ تحریر کیا ہوا پر ہتا ہے پس انہیں بھی میری امت میں سے قرار دے"۔ اللہ تعالی نے فرمایا "وہ محمد کی امت ہیں"۔ خلیفہ دوم نے شاید خوش فہمی کی بنا پر یا کسی اور وجہ سے کعب الاحبار کہ جو ان کا منظور نظر تھا' سے یہ نظریہ قبول کیا

۳۹

رہ عمیا اور قرآن کے العاظ صرف باتی رہ گئے ہیں۔ معاملہ یہاں تک تریخ عمیا کہ امام مالک اپنے چچا ایو سیل بن مالک اور وہ اپنے باپ سے نقل کرتا ہے کہ اس نے کما: "جس پر لوگ قائم ہیں وہ صرف نماز کی کواز ہے اس کے علاوہ میں کچھ نہیں جاتا "۔ (۱) زرقانی اور الباجی کہتے ہیں کہ "لوگوں سے مراد اصحاب ہیں۔ احمال میں سے فقط اذان ابنی اصل شکل و صورت میں باتی تھی اور اس میں اصحاب نے تغیر و حبدل نہیں کیا تھا جبکہ نماز اور دوسرے افعال میں بہت کی حبطیاں کر دی حمیمی اور نماز کے اوقات کو موخر کر دیا حمیا"۔ (۲)

بہرحال حدیث کی ممنوعیت والی سیاست حکام کی تدبیر اور چال سے ہم آینگ اور مطابقت رکھتی ہے جو قرآن اور پیغمبر (ص) کی تعلیمات سے برہ جائیں وہ رسول اور قرآن کی خلاف ورزی کر رہے ہیں وہ نہیں چاہتے تھے کہ عوام کے اعتراضات ان پر اس حوالے سے کئے جائیں کہ یہ لوگ قرآن اور رسول (ص) کی خلاف ورزی کر رہے ہیں جس کی وجہ سے اپنے آپ کو عوام کی مخالفت کے سامنے نہیں لانا چاہتے تھے۔ اسی وجہ سے ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن اور اس کی تفسیر کے بارے میں سوال کرنا ممنوع قرار دے دیا جاتا ہے۔ البتہ کتابت اور تلاوت ان کے بس میں نہیں تھا۔

اس سیاست کا تیسرا پہلو یہ ہے کہ حکام ان آنے والے امور جو ان کے لئے خطرہ بن سکتے تھے' سے بھی اطمینان کامل حاصل کرنا چاہتے تھے خواہ وہ بعض شخصیات سے مربوط ہوں یا حکومت کے حریفوں اور رقیبوں سے ہوں۔ بہر حال جیسا بھی ہو ان امور کو ناہود ہو جانا تھا یا مخفی رہ جانا تھا اور ان کا اثر تک باقی نہ رہتا تاکہ حکمرانوں کو ان امور سے پر ہیز کرنے کی مشکل پیش نہ آئے یعنی نہ رہے بانس نہ ہجے بانسری۔

- ۱۰ جامع بیان العلم ج۲ ص ۲۳۳ اور الموطاء ج۱ ص ۹۳
- ۲\_ رزقانی کی الموطاء پر شرح ج۱ ص ۲۲۱ تنویر الحوالک ج۱ ص ۹۳-۹۳ که جو الباجی کی تالیف ہے۔

شافعی وصب بن کیسان سے نقل کرتے ہیں کہ اس نے کہا " میں نے این زمیر کو دیکھا کہ نماز خطبوں سے پہلے پڑھ رہا ہے ، تحر اس نے کہا میں نے متام سنن نبوی حتی نماز کو بھی حد بل کر دیا ہے "۔ (۱)

زهری کمتا ہے کہ میں دمشق میں انس بن مالک کے پاس عمیا وہ تنها تھا اور رو رہا تھا۔ می نے پوچھا کیوں رو رہے ہو؟ جواب دیا " می نے پہلے جو کچھ دیکھا تھا اس میں صرف نماز باقى تحمى جبكه اب وه بهى ضائع بوكى ب " - (٢)

حسن بصری کہتے ہیں "اس وقت اگر رسول اللہ (ص) کے اصحاب زندہ ہوجا کی تو تمهارے قبلے کے علادہ کوئی چیز ان کے لئے جانی پہچانی نہ ہوتی۔ (۳) لیکن جیساکہ ہم نے یلے بتایا کہ قبلہ بھی بدل چا تھا۔

حبداللہ بن عمرو بن عاص نے کہا ہے کہ " اگر سابقین امت میں ہے دو افراد اپنے این معصف کے ساتھ ان درول می چلے گئے ہوتے اور آج وہ لوگول کے پاس آتے تو جو کچھ انہوں نے دیکھا تھا اس میں سے آیک چیز بھی نہ دیکھ پاتے۔ (۳)

جب عمران بن حصين نے حضرت علیٰ کے پیچھے نماز پر حی تو مطرف بن عبداللہ کا ہاتھ پکڑ کر کما کہ علی ویے نماز پر بطتے ہیں جیے حضرت محمد پر بھا کرتے کتھے آج علی کی نماز ے حضور اکرم (ص) کی نماز کی یاد تازہ ہوگئ ہے۔ (۵)

- ۱۰ شافعی کی کتاب الامام ج۱ ص ۲۰۸
- ۲- جامع بیان العلم ج۲ ص ۲۳۳ اور ضحی الاسلام ج۱ ص ۳۱۵ که اس نے بخاری اور ترمذی سے نقل کیا ہے کی طرف رجوع کریں۔ اسی طرح الز هد والرقائق ص ۵۳۱ اور اس کے حاشیے میں طبقات ابن سعد' سوانح حیات انس اور ترمذی سے نقل کیا گیا ہے ج۳ ص ۳۰۲
  - ۳\_ جامع بيان العلم ج۲ ص ٢٣٣
  - ۳\_ ابن المبارك كي كتاب الزهد والرقائق ص ٦١
- انساب الأشرف ج٢ ص ١٨٠ سنن البيهقي ج٢ ص ٢٦ كتر العمال ج٨ ص ١٢٣ \_0

ان تمام باتوں کو مدنظر رکھتے ہوئے ہم ہے بات کھنے میں حق بجانب ہوں سے کہ رسول اللہ (ص) کی سنت کی عمدا کالفت کی گئی کیونکہ حضرت امیر الموجنین اپنے لئے سفت کی حفاظت کرنا ضروری سمجھتے سیتھے۔ یہاں تک کہ این عباس کھتے ہیں کہ: " اے اللہ ان لوگوں پر لعنت فرما جنہوں نے بلیض علیٰ میں رسول خدا کی سفت کو بھی ترک کر دیا "۔ (ا) اس

بارے میں سندی کمتا ہے کہ "یعنی حضرت علی آ تحضرت کی سنت کے پابند تھے۔ (۲) نماز میں بسم اللہ کو بلند آواز سے پڑھنے کو ترک کرنے کے بارے میں نیشاپوری کمتا ہے کہ "ای طرح ایک اور تہمت لگائی کئی ہے کہ علی نے اسم اللہ کے بلند پڑھنے میں مبالغہ کیا ہے۔ لمدنا بن امیہ کے دور میں علی کے آثار کو نابود کرنے کی کوشش میں بسم اللہ بالجہر کے ترک میں افراط اور مبالغے سے کام لیا تمیا ہے۔ (۲)

بات یمال تک پہنچی کہ بعض مورّ خین نے یمال تک لکھا ہے کہ "امام سجاد کے زمانے میں ہاشی اور دوسرے عوام العاس شیں جانتے تھے کہ کیسے نماز پر بھی جاتی ہے اور بچ کیسے انجام دیا جاتا ہے۔ (۳) سید ممدی الروحانی نقل کرتے ہیں کہ ابان بن نقلب کی سواخ حیات میں مذکور ہے کہ انہوں نے کہا "شیعہ حلال و حرام اور مسائل جج کو شیں جانتے تھے گھر اتی مقدار میں جو علماء اہلسفت حضرت علی سے نقل کرتے تھے "۔

کہ جس نے عبدالرزاق اور ابن ابی شیبہ سے نقل کیا ہے 1۔ سنن النسائی ج4 ص ۲۵۳ ' سنن البیبقی ج4 ص ۱۱۳ اور الغدیر ج۱۰ ص ۳۰۵ کہ ان دونوں نے کنز العمال سے اور ابن جریر سے ایک اور نص کے ذریعے نقل کیا ہے۔ ۲۔ تعلیقہ السندی جو سنن النسائی پر حاشیہ ہے ج4 ص ۲۵۳ ۳۔ تفسیر نیشاپوری تفسیر طبری کے حاشیے میں ج1 ص 24 ۳۔ کشف القناع عن حجتیہ الاجماع ص ۲4 اس لحاظ سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ جب نماز (جو اسلام کا عظیم رکن اور دین کا ستون ہے اور بسے ایک مسلمان روزانہ پانچ مرتبہ ادا کرتا ہے) کا بیہ حال کہ وتی اور قرآن کے نزدیک ترین افراد اس کے احکام اور مسائل کو نہیں جانتے تھے جنہیں ان مسائل کا سب سے زیادہ علم ہونا چاہیے تھا تو امت کے دوسرے لوگوں کی دین سے معرفت اور احکام سب سے زیادہ علم ہونا چاہیے تھا تو امت کے دوسرے لوگوں کی دین سے معرفت اور احکام اسلام سے آگادی کی کیا صورت حال ہوگی خصوصا دہ لوگ جو احکام کے علم اور معرفت کی سرچشے سے بہت دور تھے پالیھوص ان مسائل می جن کی انہیں کم ضرورت پریتی تھی۔ اس صورت حال کے بیش نظر سے کہنا کا اس زمانے میں جس شخص کو آنھوںت کی حیں یا چالیس حدیثیں یاد ہوتی تھیں یا بعض احکام کو جاتا تھا تو دہ اپنے زمانے کا سب سے برط حالم شمار کیا جاتا تھا، جیسا کہ بعض فرقوں کی کتب رجال سے ظاہر ہوتا ہے۔

جب وہ شخص اپنے ذاتی استدباط کے ذریعے ان یاد کی ہوئی احادیث پر کچھر امنافے بھی کرے کیونکہ اس پر کوئی تگران ہے نہ اس کا کوئی مد مقابل اور نہ ہی ان چیزوں کی کوئی شیز کرنے والا ہے۔

اس لے جمیں جعسازدل، کاؤٹوں بلکہ اہل کتاب میں ے ظاہری طور پر اسلام لانے والوں کا بازار نمایت گرم نظر آتا ہے۔ ان کا شمار علم و معرفت اور امت کی تہذیب و شافت کے سرچشموں میں کیا جاتا ہے۔ ایسا اس لئے ہے کہ انہوں نے عکرانوں اور سلطانوں کے تجھنڈے تلے جاکر پناہ ٹی جبکہ ٹی کے ایلیت کو میدان نے خارج اور کنارہ کش تو نے پر مجبور کر ویا گیا۔ اس بارے میں امام سجاد علیہ السلام فرماتے ہیں: "اللهم ان هذا المقام لخلفائک و اصفیائک' و مواضع امنائک فی الدرجة الرفیعة التی اختصصتم بہا قد ابتزوها. حتی عاد صفوتک و خلفاؤک مغولیین مقہورین مبتزین یرون حکمک مبدلا و کتابک منبوذا و فرائضک

محرفة عن جهات اشراعك و سنن نبيك متروكه الخ ... (١)"

\_\_\_\_\_

۱ الصحيف السجاديه (ازتاليسوين دعا) دعائے روز جمعه اور عرفه

" اے پروردگار! یہ مقام (حکومت) تیرے خلفاء اور بر گزیدہ بندوں کا حق ب یہ بلند و اعلی مراتب جو تو نے اپنے ایمن بندوں سے مختص کے ہیں لیکن یہ مقام و منزلت ان سے چھیں لئے گئے ... یہاں تک کہ یہ تیرے خلفاء اور بر گزیدہ بندے ظہری طور پر مغلوب ، مقهور اور اپنے حق سے محروم کر دیئے گئے۔ وہ ویکھ رہے ہیں کہ تیرا حکم تبدیل کر دیا حمیا ہے، تیری کتاب سے بے اعتمانی برتی گئی ہے، تیرے احکام اور فراجن کو بر عکس پیش کیا حمیا ہے اور تیرے ویٹ بر

اس موضوع کی بست زیادہ اجسیت ہے اور اس پر علیجدہ سے بحث اور گفتگو کرنے کی ضرورت ہے۔ اس بارے میں ہم نے اپنے کتاب "دراسات و بحوث فی التاریخ و الاسلام" میں " امام جاد اسلام کو زندہ کرنے والی شخصیت " کے عنوان کے تحت کچھ گفتگو کی ہے۔ خواہشمند احباب وہاں رجوع کر سکتے ہیں۔

میں اللہ تعالی سے استدعا کرتا ہوں کہ وہ جسیں اس اہم موضوع پر غور و ککر کی تونیق عطا فرمائے (الشاء اللہ تعالی)۔

ردایات کو جانچنے کے اصول

رسول اکرم کی شخصیت اور ترام مقدسات اسلام بلکہ اسلام کی اساس بی کے خلاف ہونے والی تاپاک سازش (جس کا ہم نے پہلے ہذکرہ کیا) کے پیش نظر ہم اس بات کو نمایت ضروری سمجھتے ہیں کہ ہم تاریخ اسلام، تاریخ میٹ سراور آنحضرت کی احادیث کے متون کو جانبیچے وقت درج ذیل فکات کو مدنظر رکھیں:-

روایت اور نص کا لغوی اور نحوی قواعد کے مطابق ہوتا، حدیث سازوں، جھوٹوں اور سیا ی مقادات رکھنے دالوں سے روایت کی سند کا پاک اور خالی ہوتا، راویان حدیث کے حالات زندگی نیز ان کے سیا ی اور ذاتی مقادات کے حامل روابط کو مد نظر رکھنا، تصاد گوئی اور

تعارض سے روایت کا مبرا ہونا اور تاریخی کھاظ سے اس کے امکان کا ثابت ہوتا۔ (۱) علادہ ازی روایات کی جاریح پڑتال اور تحقیق کے لئے ہمیں اور ہر دوسرے شخص کو

مذکورہ معیار اور دوسرے معیاردل کے علاوہ ورج ڈیل اصولوں کو بھی طحوظ رکھتا چاہئے:۔ ۱۔ قرآن کریم سے موازنہ کرتا، رسول اکرم سے متحول ہے کہ آپ کے فربایا کہ: "تکثر لکم الاحادیث بعدی فاذا روی لکم عنی حدیث فاعرضوہ علی کتاب اللہ، فما وافق کتاب اللہ فاقبلوہ' و ماخالف فردوہ''. (۲) یعنی میرے بعد تمہارے لئے کثیر تعداد

1۔ جو معیار بیان کیا گیا ہے اس پر صرف آئمہ معصومین علیمم السلام سے صادر ہونے والی روایات ہی کے معاملے میں ان کو ملحوظ رکھا جا سکتا ہے لیکن تاریخی نصوص میں کبھی ان تمام نکات کا پورا ہونا ممکن نہیں ہے خصوصاً سند کے لحاظ سے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اکثر تاریخ کی نگارش غیر امین افراد کے پاتھوں انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہایت ضروری ہے کہ قابل انجام پائی ہے۔ جیساکہ پولے بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ لیڈا نہا یا میک خابل ہی میں عدم تحریف عد میں کرنے سے پولی تاریخ کے متعلق روایات کے بارے میں عدم تحریف عدم جعل اور دیگر نکات پر باریک بینی سے تحقیق کی جائے۔ ۲۔ شاشی کی اصول الحنفیہ ص ۳۳

میں حدیثیں لائی جائے گی، کہی آگر میرے بعد تمہارے سامنے کوئی حدیث نقل کی جائے تو اے کتاب الہی پر پیش کرد، جو حدیث کتاب کے موافق ہو اے قبول کر لو ادر جو مخالف ہو اے رد کر دد۔

اس بارے میں این عباس کمتا ہے کہ " اگر تم مجھ سے رسول اللہ کی کوئی حدیث سو اور اے تم کتاب خدا میں نہ پاؤ یا لوگوں کے نزدیک اسے پستدیدہ نہ پاؤ تو سمجھ لو کہ میں نے رسول اللہ کر جموٹ باندها ہے "۔ (1)

ابن مسعود نے کہا ہے کہ "غور کرو جو کتاب اللہ کے ساتھ مطابقت رکھتی ہو اے قبول کر لو اور جو اس کے کلاف ہو اے رد کر دو"۔ (۲)

حضرت ابویکر نے اپنے ایک نطبے میں کہا ہے " اگر حق و باطل کے درمیان معرکہ ہو اور باطل نے سفت کو مٹا دیا اور حق کو نایود کر دیا ہو تو ان حالات میں تم مسجدوں کے ساتھ رہو اور قرآن سے مشورہ طلب کرد " ۔ (۳)

ابی این کعب نے أیک شخص کو نصیحت کرتے ہوئے کہا "اللہ کی کتاب کو اپنے سامنے رکھو اور اس کے حکم اور فیصلے پر راضی رہو"۔ (۳)

معاذ نے اس بارے میں یوں کہا ہے " نتام اقوال کو کتاب اکنی کے سامنے پیش کرو لیکن اے (کتاب خدا کو) کسی اور چیزے نہ جانچو۔ (۵)

- سنن الدارمي جلد ١ صفحد ١٣٦
- ۲۔ المصنف جلد ۲ صفحہ ۱۱۲ اور رجوع کریں خطبہ ابن مسعود جلد ۱۱ صفحہ ۱۹۰ نیز جامع بیان العلم جلد ۲ صفحہ ۳۲ اور حیات الصحابہ جلد ۳ صفحہ ۱۹۱ کی طرف جس نے جامع بیان العلم سے نقل کیا ہے۔
- ۳۲ ابن قتیبہ کی عیون الاخبار جلد ۲ صفحہ ۲۳۳ بیان و التبیین جلد ۲ صفحہ ۳۳ العقد الفرید جلد ۳ صفحہ ۲۰
  - ۳\_ حلية الأولياء جلد ١ صفحه ٢٥٣ و حياة الصحابه جلد ٣ صفحه ٥٤٦
- ۵۔ حیات الصحابہ جلد ۳ صفحہ ۱۹4 میں کنز العمال جلد ۸ صفحہ ۸ سے اور اس میں ابن عساکر سے نقل ہوا ہے۔

اس بارے میں حضرت امام جعفر صادق نے فرمایا ہے کہ "جو چیز کتاب اللہ کے مطابق نہیں ہے وہ باطل اور جھوٹ ہے" ۔ (1)

امام سجاد کے قرآن کے معیار ہونے کے متعلق فرمایا کہ "قرآن عدالت کی پہچان کا وہ معیار اور پیمانہ ہے جس کی زبان کمبھی بھی حق سے حجاوز نہیں کرتی سے ایسا نور ہدایت ہے جس کا بربان مشاہدہ کرنے والوں پر کمبھی بھی مدخفی اور پوشیدہ نہیں ہوگا ہے نجات کا وہ پرچم ہے جس کے اصولوں کی پیردی کرنے والا تمراہ نہیں ہوگا "۔

ائمہ اہل بیت سے اس قسم کی روایات بکشرت معلول ہیں۔ مذکورہ باتوں کی روشنی میں است نوگوں کے اس قول کی روشنی میں ا بعض نوگوں کے اس قول کی کوئی حملجائش اور اہمیت نسیں کہ " ست کتاب پر حاکم ہے اور سکت بر حاکم ہے اور سکت بر حاکم ن

ا ی طرح الدیکر بیلتی کی اس بات کی کوئی وقعت نمیں ہے کہ " وہ حدیث جو احادیث کو قرآن پر پیش کرنے کا ذکر کرتی ہے، جموٹی اور باطل ہے بلکہ اس کے برعکس ہے اور خود اپنے بطلان پر دال ہے کہونکہ قرآن میں احادیث کو قرآن پر پیش کرنے کی کوئی بات نہیں ہوئی ہے" - (۳)

ای طرح عبدالر حمان بن مدی کا یہ کمنا فضول ہے کہ اس حدیث کو خوارج اور بے وین و منافق افراد نے جعل کیا ہے لیعنی آپ کی یہ حدیث جس میں آپ نے فرمایا: "جو حدیث میرے حوالے سے تم تک کیلیچ اسے کتاب خدا پر پیش کرو اگر وہ اس کے موافق ہو تو تمجھ لو دہ میرا قول ہے اور اگر اس کے خلاف ہو تو وہ میرا قول نہیں ہے، میں

- ۱ اصول کافی ج۱ ص ۵۵ اور اسی باب اور بہت سی روایات میں جو چاہتا ہے وہ ان
   کی طرف رجوع کریں۔
- ۲ تاویل مختلف الحدیث ص ۱۹۹٬ سنن الدارمی ج۱ ص ۱۳۵٬ مقالات الاسلامیین
   ج۲ ص ۳۲۳ اور جامع بیان العلم ج۲ ص ۳۳۳
   ۳ ییهقی کی دلائل النبوة ج۱ ص ۲۹

سحاب اللی کے مطابق تحقظو کرتا ہوں قرآن کے ذریعے خدادند متعال میری بدایت کرتا ہے "۔ اور ان الفاظ کو آنحضرت سے منسوب کرنا ان صاحبان علم کی نظر میں درست اور صحیح نمیں ہے جو صحیح کو غیر صحیح تشخیص دے سکتے ہیں۔ بعض علماء نے ای حدیث کی مخالفت کرتے ہوئے کہا ہے کہ ہم پہلے ای حدیث کو قرآن پر پیش کرتے ہیں اور اس پر اعتماد کرتے ہیں لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ یہ حدیث قرآن کے برخلاف ہے کیونکہ ہمیں قرآن میں کمیں بھی یہ بات نمیں ملتی کہ صرف اس حدیث نبوی کو قبول کرد جو قرآن سے مطابقت رکھتی ہو بلکہ قرآن آنحضرت کی چردی اور ان کے ادامر کی اطاحت کو بطور مطلق لازم قرار

دیتا ہے اور اسی طرح ان کے حکم کی محالفت کی بات بھی عمومی طور پر کرتا ہے۔ (۱) ابد عمر کمتا ہے کہ " اللہ تعالی نے رسول اکرم کی بیروی اور احباع کا بطور مطلق حکم دیا ہے اور اے کسی چیزے مقید نہیں کیا جس طرح ہمیں قرآن کی احباع کا حکم دیا ہے۔ اللہ

نے سے نہیں فرمایا کہ جو کتاب اللہ سے موافق ہو، جیسا کہ بعض اہل باطل کیتے ہیں۔ (۲) ہم یہاں پر بیتقی، ابن مہدی اور الو عمر سے سے بات کہنے پر مجبور ہیں کہ تم نے بھی

اشتراد کیا ہے اور جن اہل علم کی طرف تم نے اشارہ کیا ہے وہ بھی دھوکہ کھا گئے ہیں۔ کیونکہ تمہاری سہ بات کہ ہم نے اس حکم کو قرآن میں نہیں یایا، کتاب کی محالفت یا

یر سال سال میں جو بل سے میں جائے قرآن کے بارے میں چو سال کی تعلق ہے ؟ کیا موافقت پر دلالت شیں کرتی۔ ہم شیں جائے قرآن کے بارے میں تمہارا کیا نظریہ ہے؟ کیا تمہارا یہ عقیدہ ہے کہ قرآن ہر کلی اور جزئی امر کے بارے میں واضح طور پر حکم بیان کرے؟ اگر ایسا ہو تو اس صورت میں قرآن کا تحجم کتا ہوگا؟ علادہ ازیں قرآن کو حفظ کرنا اور اس سے استفادہ کیسے ممکن ہوگا؟

1 جامع بیان العلم ج۲ ص ۲۳۳ اس روایت اور گذشته تمام موارد کے سلسلے میں کتاب بحوث مع اہل السنة و السلفية کے ص ٦٤ اور ٦٨ کي طرف رجو ع کريں۔ ۲ جامع بيان العلم ج۲ ص ۲۳۳

اس کے علاوہ کہ بیہ حدیث موافق کو قبول اور مکاللت کو رو کرنے کی بات کر رہی ۔ ب لیکن وہ حدیث جو نہ موافق قرآن ہے نہ محالف تو وہ حجیت اخبار کی دلیلوں کے تحت باقی رہے گی۔ (ا)

اس حدیث کے بارے میں جو کہتی ہے کہ «تم ہے وہ شخص مستد استراحت پر تکیہ نہیں لگائے گا (یعنی آرام و چین سے نہیں بیٹھے گا) کہ جس کے پاس میرے اوامر اور نوابق پیٹی جائیں" تو وہ کہتا ہے کہ "میں کچھ نہیں جاتا، میں نے کتاب الہی میں کچھ نہیں پایا جو اس کی احباع کروں"۔

خطابی نے کما کہ "خود حدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ حدیث کو کتاب پر بیش کرنے کی ضرورت شمیں ہے (لیکن ہمیں کچر سمجر میں نہیں گتا کہ حدیث کیے اس پر ولالت کرتی ہے) وہ مزید یہ کہتا ہے کہ جو چیز بھی ثابت ہو جائے کہ انحظرت ملی اللہ علیہ و الہ و سلم ہے ہے وہ خود بخود حجت ہے اور بعض علماء کا یہ بیان کہ رسول اللہ سے فرمایا ہے اگر کوئی حدیث تم تک کیلیج تو کتاب خدا پر اے بیش کرو، اگر موافق ہو تو تبول کر لو ورمذ ..... " تو واضح ہوا کہ یہ روایت باطل ہے اور اس کی کوئی بنیاد نہیں ہے اس کے متحلق زکریا ساجی نے بچی ہین مصین ے فتل کیا ہے کہ اس حدیث کو بے دین افراد نے جل کیا ہے "۔ (۲)

اگر ان تمام کو نظر انداز مجمی کر دیا جائے لیکن یہ لوگ حضرت عمر کے قول کی کیا توجیمہ پیش کرے کے جو انہوں نے رسول اکرم کی رحلت کے موقع پر کما تلفا کہ ''حسبنا کتاب اللہ'' یعنی ہمارے لئے اللہ کی کتاب ہی کافی ہے۔

دد سرا سوال سے بے کہ کیا اللہ تعالی نے قرآن کو صرف قبروں پر پڑھنے اور مجالس تر حیم میں تلاوت کرنے کے لئے یا اسے اپنے سینے سے لگائے رکھنے یا خوبصورت الحانوں میں

۱۔ یہ کلام علامہ محقق سید مہدی روحانی کا ہے۔ خدا ان کی حفاظت کر ہے۔
 ۲۵ سنن ابی داؤد کی شرح عون المعبود ج<sup>7</sup> ص ۳۵٦

اور دلنشین آدازوں میں پریصنے کے لئے دی مازل نمیا تھا؟ نمیا قرآن مُردوں کی تحلب ہے اور زندہ لوگوں کے لئے نہیں؟ قرآن تجید کے سیا ی، اجتماعی اور فقمی احکام، اس کے اوامر و نوادی اور دوسرے پہلوڈں کی نمیا خاصیت ہے؟

اگر ان کی بات قبول کر کی جائے تو اس صورت میں قرآن کے ان اقوال کا کیا فائدہ ہوگا اور ان کی اہمیت رہ جائے گی جیساکہ قرآن فرماتا ہے "حدی للمتقین" (یعنی قرآن متحین کی ہدایت کرتا ہے)۔ "بھدی للتی حی اقوم" (یعنی قرآن محکم ترین انداز سے ہدایت کرتا ہے) اور "فلا پندبرون القرآن" (یعنی کیا وہ قرآن پر غور و کھر نہیں کرتے؟) ای طرح کی اور بہت ی آیات موجود ہیں۔

اس صورت میں رسول اکرم کے اس فرمان کی کیا حیثیت باقی رہ جاتی ہے کہ قرآن دد گراں قدر چیزوں میں ے آیک ہے جن سے شسک رکھنے والا قیامت تک تمراہ نہیں ہوگا؟ اگر قرآن لوگوں کی زندگی، معاش اور دین ے کوئی سردکار نہیں رکھتا تو پر تھر ان بے

معنی اور بے معموم العاظ کو تلاوت کرنے اور انہیں حفظ کرنے کا لوگوں کو حکم دینا فضول اور بیہودہ ہوگا؟ (نعوذ باللہ)

آفر سوال ہے ہے کہ اگر ایسا تھا تو پھر علماء ادر سکرین نے تقسیر قرآن ' اس کے العاظ کی تشریح ادر اس کے معانی و مقاصد کو بیان کرنے میں جو کو ششیں کی ہیں ادر ان چیزدل کو اس قدر اہمیت دی ہے دہ کم لئے تھا؟

ان کے علاوہ اور بست سے سوالات باقی ہیں جن کا بے لوگ کمبھی بھی قائع کنندہ اور مفید جواب نہیں دے پائی گے۔

یہ سب کچھ کہنے کے باوجود ہم حیرت زدہ ہیں کہ کیا کریں۔ ایک طرف تو حضرت ابدیکر، عمر، عشان اور دیگر اموی خلفاء احادیث رسول اللہ کو فکل کرنے اور لکھنے کو ممنوع قرار دیتے ہیں۔ اسحاب کی تحرر کردہ احادیث کو جمع کر کے جلا دیتے ہیں۔ جد ساکہ حضرت عمر بن خطاب اصرار کرتے ہیں کہ ہمیں خدا کی کتاب کافی اور وافی ہے لیکن جب قرآن کے

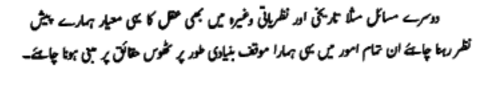
۵۰

معانی اور تقسیر کے بارے میں سوال کیا جاتا ہے تو پوچھنے والے کو ضرب و شتم کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ دوسری طرف سی لوگ کتاب کو چھوڑنے اور سفت کو اس پر مقدم کرنے پر مصر ہیں۔

۲۔ وہ شخص جو سیرت نی می تحقیق اور جستجو کرنا چاہتا ہے سب سے پہلے اس کے لئے خروری ہے کہ وہ الحضرت کی شخصیت کی حدود کا تعین کرے اوران حدود سے صحیح اساس کے مطابق آگادی حاصل کرے۔ اس سلسلے میں سب سے پہلے اے قرآن پر کلیہ کرنا چاہتے اور عقل و فطرت کے قطعی فیصلوں پر اعتاد کرنا چاہتے اس کے بعد سے دیکھیں کہ مورد نظر حدیث اور نص خواد کتاب سے بھی لی کئ ہو، اور جنین بھی ہو، بیشر کے شمائل اور شخصیت سے معامب انداز میں مطابقت رکھتی ہے یا نہیں البتہ ان باقوں کی روشی میں جو ہم نے بیان کی ہیں کہ آپ السانیت کے لئے اعلی اور عظیم ترین نمونہ ہیں۔ آپ کی ذات بلند ترین صقت و کمالات اور تمام السانی فعمائل سے آراستہ ہے۔

یس اگر حدیث یا نص مذکورہ معیاروں پر پورا اترتی ہو تو پھر جدباتی اور سیای موامل ے متاثر ہوئے بغیر اور ہر قسم کی مصلحت اور معاد کو بالائے طاق رکھ کر ہم اے قبول کریں گے درند اس کے رد کرنے می ہم حق بجانب ہوں گے۔ بصورت دیگر اس بات کو کیے قبول کر لیا جائے کہ فلال مرتع دینی فلال حموی جگہ پر شراب پیچا تھا یا فلال مشہور گوکارہ کے لئے اس نے گانا لکھا؟ جہ جائیکہ انہیں یا ان سے بھی کھٹیا ترین باتوں کو انحضرت کی ذات مقدس سے خسوب کیا جائے۔

۳۔ نص یاروایت کو جانچنے کی حمیری شرط یہ ہے کہ وہ بدیمیات عظی کے خطاف نہ ہو' قرآن نے علق کو بہت زیادہ اہمیت دی ہے اور اے حکم (ثالث) قرار دیا ہے۔ ای طرح ان لوگوں کی سرزنش کی ہے جو علق کے ذریعے سے ہدایت نہیں پاتے۔ قرآن ہم سے کمی ایسی بات کا ہرگز تقامنا نہیں کر سکتا جو علق کے برخلاف ہو یعنی ہم سے منوائے کہ چار کا نصف دو نہیں ہے وغیرہ۔



گذشتہ تمام باتوں اور مذکورہ معیاروں کی روشی میں ان کثیر روایات کی بے وقعتی کا اندازہ ہو جاتا ہے جو ہمارے بیارے بی کا تعارف ایک عالان جلیل، حقیر اور دلیل شخص کے طور پر کراتی ہیں۔ اس اساس پر ان جعلی روایات کے لیے اسلام کے حقائید، تاریخ اور فقہ میں اس طرح کے اثر و نفوذ کی کوئی کمچائش باتی نہیں رہتی، جس کی رو سے وہ اسلام کے اصولوں اور اس کی حقیقت، مسلمانوں کی حقیقت اور رسول اکرم کی تاریخ کے معافی تصویر بیش کر سکیں۔ کوئکہ ان کی حقیقت جان لی گئی ہے۔

اس مقام پر ہم صرف انتا عرض کریں گے کہ اس دقت ہم اس پاک و پائیزہ میراث کو پیش کر سکتے ہیں جو در حقیقت مسلمین کے لئے عظمت و افتخار کا سرچھمہ ہے بلکہ ہر السان کے لئے خواہ دہ کمی بھی مکتب ککر سے تعلق رکھتا ہو تاکہ ہم ان امور کو جو موجودہ دور ادر حالات میں قوی اور ضعیف فکات کی لشاندہ میں ہماری مدد کرتے ہیں، حاصل کر سکیں اور ان کی روش میں آیک تاباک مستقل کی تعمیر کر سکیں۔

طبیعی آغاز: دانح ب کہ تاریخ اسلام کا طبیعی گفاز اور اس کا بت یرط حصہ ہی اکرم کی پاکیزہ اور عطر اکمین سیرت ب اس لئے ہم پر لازم ب کہ ہم قبل از بعث کی تاریخ کا بھی کچھ حذکرہ کریں تاکہ جس قسم کے حالات اور ماحول میں دین حق (جو خدا کے زورک دوی اسلام ہے) کی دعوت دی گئی اس سے ہم آگاہ ہو جائیں۔

پہلا باب بعثت سے پہلے کے حالات پہلی فصل: آنحضرت کی ولادت سے پہلے دوسرى فصل: آنحمزت كى ولادت س ليكر بعثت تك تمسری فصل، تذکرہ سیرت سے پہلے کچھ باعی

پہلی فصل آنحضرت کی ولادت سے پہلے

جزیرہ نمائے عرب کے جغرافیانی حالات یہ ایک مستقلیل جزیرہ نما ہے جس کی سرحدیں شمال میں فرات اور اس کے اخر میں دشت شام، سمادہ اور فلسطین، مشرق میں تعلیج فارس، جنوب میں تعلیج عدن اور تحر ہند اور مغرب میں بھیرہ احرب جا ملتی ہیں۔

يمال جغرافيائى حالات ت جمارى مراد درج ذيل امور بي-

اول: جزیرہ العرب میں آیک بھی درما موجود نمیں ہے آکثر پماڑ درے ادر صحرا ہیں جو بے آب و سماہ ہیں ادر زراعت کے قابل نمیں ہیں۔ ای دجہ سے یہ علاقہ کمی آیک جگہ مقیم ہو کر زندگی گرارنے کے لائق نمیں ہے۔ یہاں کے لوگ خانہ بدوش کی زندگی بسر کرتے تھے لہذا گذشتہ دور میں اس سرزمن کے آکثر باشتدے بلکہ بقول ۲۹۵ لوگ خانہ بدوش ادر ماہر تھے جو مج کمیں ہوتے تھے تو شام کو کمیں ادر۔

ددم: اس صورت حال کی ما پر سے علاقہ اس زمانے کی دو سپر طاقتوں یعنی ایران و روم اور دوسروں کے تسلط سے محفوظ رہا اور اس طرح وہاں کے مداہب و اویان کے اثرات سے دور رہا یہاں تمک کہ یہودی، ردی حکمرانوں کے ذر سے جزیرہ العرب فرار سر جاتے اور پر مر مدینہ یا حجاز کے دوسرے شروں میں چلے جاتے ان حالات کے نتیج میں قبلوں کی چھوٹی چھوٹی حکومتیں دجود میں آئیں۔ ہر قبلیے کا اپنا ایک حاکم اور ہر طاقتور فرد سلطان ہوتا تھا۔ سوم: دشوار گرار زندگی اور قبائلی نظام حکومت کے ساتھ ساتھ دین و دوران کے

۵८

فقدان کے باعث سے قبائل ہمیشہ آپس میں لوٹ مار اور قتل و غارت میں مشغول رہتے تھے۔ سے لوٹ مار یا تو ذریعہ معاش کے طور پر ہوتی تھی یا ، محم حصول اقتدار اور بالاد تی کے لئے اور بعض اوقات اس کی دجہ انتظام اور خونخوانای یا ، محمر دوسرے موامل ہوتے تھے۔ اس طرح جو قبیلہ دوسرے قبیلے پر مسلط ہو جاتا وہ اس کے اموال پر قبضہ کر لیتا، ان کی عورتوں اور بچوں کو اسیر جا لیتا اور اس کے مردوں کو قتل کر دیتا یا ، محمر انہیں بھی قیدی جا لیتا۔ اس کے بعد شکست خوردہ قبیلہ اپنی شکست کی حلافی کے لئے موقع کے انتظار میں رہتا اور ای

ان حالت می قبیلہ کے تمام افراد کے درمیان قوی اور محمرے جذبات کا پایا جاتا آیک طبیعی می بات ہے کم یکھ ان میں سے ہر آیک جاتا تھا کہ اسے اپنی زندگی سے دفاع کے لئے دوسرے کی ضرورت ہے۔ سی چیز شدید قبائلی تعصب کا باعث تھی کہ جس کی وجہ سے ان کے نزدیک رحم، ممریانی اور احلاق وغیرہ کی کوئی حیثیت نہیں تھی لمدا وہ ہمیشہ اپنے می قبیلے کے فرد کی حمایت کرتے تھے چاہے وہ حق ہہ ہوتا یا باطل پر۔ یماں تک کہ اس بات کی مدت میں زملنہ چاہلیت کا آیک شاعر کہتا ہے۔

لا يسئلون الحاهم حين ينذيبهم فى النائبات على ما قال بر هانا - يعنى مشكل وقت مي جب كونى اپنے بحالى ب كمك كى درخواست كرتا ب تو وہ اس ب وليل طلب نميں كرتا۔ دوسرى طرف جميشہ قبيلہ اپنے ہر فرد كے ظلم يا خسارے كا ذمہ دار ہوتا تقا اور اب برى نيت ركھنے والوں كى آزار و اذبت ب بچاتا تقا بكہ كمى ب جرم ب بحى انتظام لے كر ول كى بحواس بحما لينے اور شوق انتظام پورا كرتے تقے بشرطيكہ وہ (ب جرم ) اس (مجرم) كا ہم قبيلہ ہوتا۔

جزیرہ نمائے عرب کے شہری

جزیرہ العرب کے شہری یعنی شہروں میں سکونت رکھنے والے اگرچ خانہ بدوشوں کی لسبت ہتر زندگی بسر کرتے تھے لیکن سے امتیاز اس حد تک نہیں تھا کہ اے ان دونوں کے درمیان آیک بر4 فرق قرار دیا جائیکے۔

ای لئے ہم دیکھتے ہیں کہ ان کی سطح گکر، معاہم و عادات و رسوم اور طرز زندگی میں بہت زیادہ مشاہت پائی جاتی تھی۔ یہ اس وقت ہے کہ جب ہم یہ نہ کمیں کہ بادیہ کشمین جسانی لحاظ سے ہمتر، زبان کے لحاظ سے فصیح تر، دل کے زیادہ قوی اور نفس، ککر اور سلیقہ کے اعتبار سے زیادہ پاک و پاکیزہ تلقے۔ لیکن پھر بھی بیشتر موارد میں ان دونوں میں سے کس ایک کا امتیاز اور برتری اس حد تک نمیں ہے کہ ایک محقق اس پر تحقیق کے لئے ایک جدا گانہ باب مختص کرے بالحضوص حجاز کے شریوں کے لئے۔

مختصر سے کہ جسی اسلام سے پہلے کی تاریخ میں ان دو گروہوں میں سے کمی آیک کی دوسرے پر برتری دکھالی نہیں دبنی جیساکہ امیر الموسنین علیٰ اور دیگر افراد کے کلام سے بھی سے بات واضح ہوتی ہے جس کا بعد میں ذکر کیا جائے گا لمدا اے آیک جداگلہ باب میں لانے کا کوئی خاص قائدہ نہیں ہے۔

عربلول کے اجتماعی حالات جو شخص بھی تاریخ کا مطالعہ کرتا ہے واضح طور پر دیکھتا ہے کہ اسلام سے پسلے زمانہ جاہلیت میں عرب اجتماعی لحاظ سے کس تدر کہتی اور برائی کا شکار تقے۔ جس طرح کہ پسلے کرر چکا ہے قتل و غارت، لوٹ مار اور قبائلی تعصب وغیرہ اس دور کے عربلوں کی خصوصیات تحقیل۔ یہاں تک کہ اگر کسی قبیلہ کو لوٹ مار کے لئے کوئی دشمن نہ ملتا تو دہ اپنے دوستوں حق اپنے چچازاد بھائیوں پر ہی ٹوٹ پڑتا تھا۔ قطامی کہتا ہے۔

و کن اذا اغرن علی فبیل و اعوزهن نیب حیث کانا اغرن من الضباب على حلال (١) و ضبة انہ من حان حانا و احیاناً علی بکر اخینا افا ما لم نجد الا اخانا · " فباب" اور " فبه " تبلول ف جب دوسر قبل ي حد كما اور لوث مار ے ان کی ضرورت اوری نہ ہوئی تو انہوں نے اپنے کردونواح میں چھوٹے چھوٹے قبائل پر حلد کر دیا۔ اور اگر کمجی اوٹ مار کے لئے جمیں اپنے محالی "بكر" ك سواكونى مد مل توجم اى ير حمله أدر جو جات يي-بهم ديکھتے ہيں که ان کو در پيش زندگ کي مشكلات اور فقر و فاقع، علط نظريات (تمام کر مورتوں کے بارے میں) نیز جنگ اور لوٹ مار (جن کا مقصد مورتوں کو اسیر بتا) کی فضا ف ان کو این اولاد (عاص کر بیٹوں) کے قل یا زندہ دفن کرتے یہ مجور کیا تھا۔ بن تميم، قیم، اسد، حديل اور بكر بن وائل جي قبائل من اس كا رواج علا- (٣) قرآن میں اولاد کو زندہ در کور کرنے کے مسلم کے تذکرے، ان کو اس عمل سے منع کرنے اور اس کی مذمت سے ہم ہے اندازہ لگا سکتے ہیں کہ زندہ دفن کرنے کی رسم کس قدر رائج تھی۔ چنا بچہ ارشاد البی ہے: و لاتقتلوا اولادكم خشية املاق٬ نحن نرزقكم و اياهم. (٣) این ادلاد کو فر و فاقے کے اور سے قل مذکرہ ہم ہیں جو تمس اور انہیں روزی دی مے۔ ۱۰ ضباب ایک قبیلے کا نام ہے اور حلال سے مراد ہر نز دیک رہنے والا۔ ۲- شرح نیچ البلاغدایی الحدید معتزلی ج۱ ص۱۵۳

۳۔ سورہ اسراء' آیت ۳۱

نیز آیک اور جُکه فرماتا ہے:۔ "و افا الموؤدة سثلت، بای ذنب قتلت". (۱) " یعق

ادر جب زندہ دفن شدہ لڑکیوں سے سوال کیا جائے گا کہ وہ کس محف میں قتل ہو تی "۔ ای طرح بیٹر اکرم نے بھی بیعت حقبہ کے موقع پر اس سے نبی کی تعریح فرمانی۔ محمد بن اسماعیل تی وغیرہ نے اس بات کی دخامت کرتے ہوئے کما ہے کہ فضل اولاد کے قتل کا ذکر اس لئے کیا میا ہے کہ سے قتل کے علاوہ قطع رحی بھی ہے اور ای دجہ سے اس سے پچنے کی زیادہ تامید کی گئی ہے ای کے علاوہ فقر کے خوف سے لڑکیوں کو زندہ دفن کرنے اور لڑکیوں کو قتل کرنے کا رواج عام تھا۔ (۲)

عورت دور جاہلیت میں: جاہلیت کے دور میں مورتوں کی زندگی انتہائی دشوار اور سخت و پر مشقت ہوتی تعنی اس وقت کے مرد کے سامنے مورت کی کوئی قدر وقیت نہیں تعنی۔ اس موضوع پر بت ی سیلیں لکمی جا چکی ہیں امدا ہم اس پر مزید بحث کی ضرورت محسوس نہیں کرتے فلط خدادند عالم کے اس فرمان کو فل کرنے پر انتظا کرتے ہیں۔

"و النا بشر احدهم بالانتی ظل وجعه مسوداً و هو کظیم. یتواری من المقوم من سوء ما بشر به ایمسکه علی هون ام یدسه فی التراب الاساه مایحکمون". (۳) " لیع اور اگر ان می ہے کی کو بیٹی کی (ولادت) کی خوتخبری سائی جاتی ہے تو اس کا چرہ (خصه ے) ساہ ہو جاتا ہے اور دل کے اندر غم کا خلاطم ہوتا ہے۔ وہ اس بری خبر پر اپنی قوم سے چھپتا برمحرتا (اور سوچتا) ہے کہ کیا وہ اس کو ذات کے ساتھ سنجمال رکھے یا مٹی میں دفن کرے "

- ۱\_ سوره تکویر ٬ آیت ۸ و ۱
  - ۲۔ فتح الباری ج۱ ص ٦١
- ۳\_ سوره النحل<sup>2</sup> آيت ۵۸ و ۵۹

یمال سے معلوم ہوتا ہے کہ "خطری" (مشہور عرب مصنف) قرآن کو تھلانے کی کلر میں تھا کمینکہ اس نے ادعا کیا ہے کہ اسلام سے پہلے عرب، عورت کا اکرام و احترام کرتے تھے۔ (ا)

جاہلیت میں عراول کے حالات کے چند نمونے: ایام جاہلیت میں عربوں کی حالت کے بارے میں امیر الموسنین کے بعض فرمودات کا ذکر می کافی ہے۔

کپ کے فرمایا: "بعث و الناس ضلال فی حیرة و حاطبون فی فتنة قد استہوتهم الاهواء و استزلتهم الكبرياء و استخفتهم الجاهلية الجهلاء حياری فی زلزال من الامر و و بلاء من الجهل". (۲) يعنی " تحداوند عالم نے يتشبر کو اس وقت معوث فرمایا جب لوگ حيرت و پريشانی چی کم کردہ راہ تقے اور فتوں چی پاتھ بير مار رب تقے نفسانی نوابشوں نے انہیں بحظا رکھا تھا اور غرور نے بہکا دیا تھا۔ بحرپور جاپليت نے ان کی عظیم کھو دی تقیم اور حالت کے ذانوال ڈول بونے اور جنالت کی بلاؤل کی وج سے حیران و پريشان تقے "۔

آیک اور جگہ فرباتے ٹیں: "و انتم معشر العرب علی شر دین' و فی شر دار' تنیخون بین حجارة خشن' و حیات صم' تشربون الکدر' و تاکلون الجشب' و تسفکون دمائکم' و تقطعون ارحامکم' الاصنام فیکم منصوبة' و الاتام فیکم معصوبة " ( ۳) یعنی " اے گروہ عرب اس دقت تم بدترین دین پر اور بدترین کھروں میں تھے کھرورے بتھروں اور زہر لیے ساچوں می تم یود و باش رکھتے تھے۔ بت تمارے درمیان گڑے ہوئے تھے اور گھاہ تم ے چئے ہوئے تھے "۔

- ۱۰ محاضرات تاریخ الامم الاسلامیہ ص ۱۴ سے ۲۰ تک از خضری۔
  - ۲\_ نہج البلاغہ خطبہ ۹۱ از شرح شیخ محمد عبدہ۔
  - ۳\_ نہج البلاغہ خطبہ ۲۵ از شرح شیخ محمد عبدہ۔

آیک جگہ پر ایل فرمایا: "فالاحوال مضطربة، و الایدی مختلفہ و الکثرة متفرقة فی بلاء ازل' و اطباق جهل' من بنات موؤدة' و اصنام معبودة و ارحام مقطوعة و غارات مشنونة''. (۱) ایحی " ان کے طلات پراکندہ، پاتھ الک الک تھے کثرت و تجعیت بڑے ہوئی، چاگلداز مصیبتوں اور جمالت کی تہوں میں پڑے ہوئے تھے ایس کہ لڑیمیاں زندہ درگور ہوتی تحمیں، کم کم مورتیوں کی اوچا ہوتی تھی، رشتے ناطے توڑے جا بچکے تھے اور لوٹ تحموث کا پازار کرم تھا''۔

امیر الموسنین کا کلام اس شخص کے مطالب میں کہ جو تعصب کی بعاء پر اس دوران میں جہالت و فساد کا الکار کرتا ہے ایک واضح و روشن دلیل ہے۔

کما جاتا ہے کہ "مغیرہ بن شعب " نے "یزد کرد" ہے مطلب ہو کر یوں کما تھا۔ "جمال تک تم نے ہماری بدحالی کا ذکر کیا ہے تو اس دقت ہم سے زیادہ کوئی بدحال نمیں تقا اور ہماری بھوک کمی بھوک جمیمی نہ تھی ہم تمبر بیلے، بھنورے اور سانپ کھاتے تھے اور اسی اپنی خوراک کم محصے تقصہ ہمارا تمر سطح زمین تھی اور ہمارا لباس اونٹ اور بھیز بکریوں کی اون سے ہی جا ہوا ہوتا تھا۔ ایک دوسرے کو قش کرتا یا دوسروں پر قبادز کرتا ہی ہمارا دین تقا اور ہم میں بعض لوگ ایسے بھی ہوتے تھے کہ نمیں چاہتے تھے کہ ان کی بیٹیاں ان نے طوام و خوراک سے استادہ کریں لمدا وہ انہیں زندہ دفن کر دیتے تھے "۔ (۲)

این عاص نے مجمی ان میں سے بعض امور کی طرف اشارہ کیا ہے جو طالب ہوں وہ ادھر رجوع کریں۔ (۲)

- ۱۰ نیج البلاغ، خطبه ۱۸۵ از شرح شیخ محمد عبدمه
- ۲۰ البدایه و النهایه ج۲ ص ۲۷ اور طبری ج۳ ص ۱۸
- ۳۔ مجمع الزوائد ج۸ ص ۲۳۷ نے طبرانی سے نقل کیا ہے اور حیاۃ الصحابہ ج۳ ص ۷.4 میں مجمع سے مروی ہے۔

عریوں کے علوم

اسیر الموسنین سے گذشتہ کلام ہے اس وقت سے عربوں سے طلاب اور ان کی علی و خافتی سطح کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے اور ہے بھی معلوم ہوتا ہے کہ وہ جمالت و حمراہی کی تاریکیوں میں بھتک رہے تھے اور یہ حقیقت '' الوی'' اور اس جیسے موز خین سے اس دعوے کی تحدیب کرتی ہے کہ (اسلام ہے پہلے) عرب بعض علوم و فنون مثلاً نجوم، طب قیافہ شتای، ہوا شتای اور پرندوں کی کواز و پرواز سے مطابق پیشکو کی اور آسمان شتای و خیرہ تحیافہ شتای، ہوا شتای اور پرندوں کی کواز و پرواز سے مطابق پیشکو کی اور آسمان شاک و خیرہ سادہ اور ابتدائی قسم کی معلومات تحقیم جو زیادہ تر اندازے یا تحقیقے پر میں ہوتی تحقیل اور دہ بھی قبیلوں نے بڑے یوڑھوں یا یوڑھیوں سے ان تک پہلچی تحقیم۔

ابن خلدون کی بھی میں رائے ہے وہ کہتا ہے کہ علم طب کے بارے میں ان کی معلومات اتی سادہ اور ابتدائی تحمیل کہ انہیں نہ تو علم کما جا سکتا ہے اور نہ می شویسہ علم۔ اور میں بات آسمان شای اور ستارہ شنای کے بارے میں کمی حمی ہے جبکہ قیافہ شنای اور پرندوں سے متعلق علوم تو بست بعید ہیں۔ علادہ ازیں ان میں سے بعض امور تو علم کملا ہی نہیں سکتے۔

ہماری اس بات کی تائید کے لئے ہیں کانی ہے کہ وہ لوگ ان پڑھ تھے اور سوائے چند محدود افراد کے باتی لکھنا پڑھنا بالکل نہیں جانتے تھے یہاں تک کہ کما حمیا ہے کہ جب پیشبر اکرم نے قبیلہ بن بکر بن وائل کو خط بھیجا تھا تو اس پورے قبیلے میں کوئی ایسا شھس نہ تھا کہ جو اس خط کو پڑھ سکے۔ (ا)

۱۔ مجمع الزوائد ج ۵ ص ۳۰۵ اس کتاب کے مؤلف نے کہا ہے کہ اس کی روایات صحیح ہیں۔ اس نے احمد ٗ بزار ٗ ابی یعلی اور طبراتی (الصغیر) سے اور اس نے انس اور مرثد بن ظبیان سے نقل کیا ہے۔ "بلا فدى " في روايت كى ب اور للحاب كه عمور اسلام ك وقت " قريش " (كمه من) ب سترد افراد اور "اوس" و " فزارج " (مدينه من) ب فقط بارد آدى للحا پر عا جائتے تھے۔ (١) ابن تعلدون كى رائے تو بہ ب كه ان افراد من س بحى أكثر ممارت شي ركھتے تھے بلكه نهايت ضعيف اور ابتدائى طور پر لكھتا پر معا جائتے تھے۔

بلکد بسا اوقات اس زمانے کے لوگ لکھنے پر بھنے کو عیب سمجھتے تھے۔ "عسی بن عمر" کتا ہے کہ "ذو الرمہ " نے مجھے کما کہ اس ترف پر پیش ڈال دو تو میں نے اس سے پوچھا کہ کیا تم لکھنا جائے ہو؟ تو اس نے فوراً علامت سکوت کے طور پر ہاتھ منہ پر رکھتے ہوئے کچھایا کہ میرے اس کام کو پوشیدہ رکھنا کیونکہ ہمارے ہال سے عیب شمار ہوتا ہے۔ (۲) س س کچھ ان حالات میں تھا کہ قریش مقام و منزلت اور اثر و نفوذ کے اعتبار سے

مجاز می سب سے برط قبیلہ تھا چونکہ یہ لوگ تجارت بیشہ تھے اور اس بیشے کے لئے برطال پر معا لکھا ہونا ضروری ہوتا ہے لیکن اس کے باوجود ان کی سے حالت تھی۔ "اوس" اور " نزرج " ثقافت اور نفوذ (شرت) کے اعجارے تجاز میں قریش کے بعد دوسرے مرتبے (دربے) پر شمار کئے جاتے تھے لیس جب سے اہم قبائل علی لحاظ سے اس سطح پر ہوں تو ان پر یہود اور نصاری (اگرچ یہود سے کم تر) کا تحکری تسلط ایک بدیمی امر ہے اور سے بھی اعراب انہیں اس تکاہ سے دیکھیں جیسے شاکرد اپنے استاد کی طرف دیکھتا ہے۔ اس بارے می الشاہ اللہ ہم بعد میں اشارہ کریں گے۔

1۔ دیکھتے فتوح البلدان طبع یورپ ص ۳۸۱ اور مابعد نیز صلاح الدین منجد کی تحقیق کے ساتھ چھپنے والے ایڈیشن کے حصہ سوم کا ص ۸۰۔ اگرچہ انہوں نے لکھنے پڑھنے والوں میں جن افراد کا ذکر کیا ہے (مثلاً حضرت عمر وغیرہ) تو ان میں سے بعض کے بارے میں اختلاف ہے۔ حضرت عمر کے قبول اسلام کی بحث میں ذکر ہوگا کہ وہ پڑھنا بھی نہیں جانتے تھے۔

۲۰۰ الشعر و الشعراء از ابن قتيبة ص ۳۳۳

اس کے علاوہ جو چیز یماں قابل غور ہے وہ یہ ہے کہ ان کا ان پڑھ ہونا تی ان کی قوت حافظہ کے قوی ہونے کا راز تھا لیکن بعد میں "عصر کتابت" کے بعد سے کتابت پر زیادہ اعمتاد کے تناسب سے ان کی یہ استعداد کم ہوتی چلی ممتی۔

بعد میں الشاء اللہ ہم اس کی طرف اشارہ کریں گے کہ ناخواندگی کے خاتمے کے لئے اسلام کس قدر اہمیت کا قائل ہے یہاں تک کہ روایت ہے کہ جنگ بدر میں جب تعار کو قیدی بتا لیا حمیا تو بیطمبر اکرم نے ان کی رہائی کے لئے سے فدیہ مقرر کیا کہ ہر اسیر دس مسلمان بچوں کو تعلیم دے۔ یاد رہے کہ جنگ بدر دعوت اسلام اور مشرکین سے جنگ کے لخاظ سے مسلمانوں کے لئے سب سے مشکل اور حساس مرحلہ تلفا۔ اس بارے می ہم جنگ بدر اور کچھ "احد " کے بارے میں بحث کے اوانز میں بیان کریں گے۔

مختصر یہ کہ اس وقت (قبل از اسلام) ہر طرف جہالت کا دور دورہ تھا اور اسلام سے پہلے کہیں بھی لکری ارتفاء کی کوئی علامت نظر نہیں آتی تقی بلکہ اس کے برعکس اکثر جہالت ، سمراہی اور بلاکت ہی کے آثار نظر آتے ہیں۔

عربوں کی خصوصیات

اسلام سے پہلے بیض خصوصیات اور اوصاف کی وجہ سے عرب دوسروں سے متلا تھے اور اس اوصاف کی بنا پر لوگ ان کی مدح کیا کرتے تھے البتہ سے اچھی صلات ان کی بری عادات کے متالبے میں بہت کم تعمیم لیکن جب ہم انہی کم اچھی صلات کو "دیتیں" نظر سے دیکھتے ہیں تو ان میں بھی کوئی قابل تعریف چیز نظر نہیں آتی بلکہ آکثر موارد میں نتیجہ برعکس بی فکلتا ہے کیو کم ہم کی حقیقی قدر و قیمت اس کے محرکات، وسائل اور عزائم سے وابستہ ہوتی ہے جبکہ اسلام سے پہلے عربوں سے خسوب امور میں ہمیں ایسی کوئی چیز نظر نہیں آتی جو ان کی تعریف و تنجید یا مدح و شاکا باعث بن کے نہ تو وسائل اور محرکات کے لحاظ سے اور نہ بقی ابدان و معاصد کے فقطہ نظر سے

## مربوں کے امتیازات

ا۔ فیاضی اور مہمان نوازی

یں وہ تنما چیز ہے کہ بھے الو سفیان نے اپنے وزن کی ورسی کی دلیل کے طور پر پیش کیا تھا۔ اس نے «تمعب این اشرف" سے کما کہ خدا کی نظر میں کیا ہمارا وزن بستر ہے یا «محمد" اور اس کے اصحاب کا وزن؟ ہم میں سے کون تیرے خیال میں زیادہ ہدایت یافتہ اور حق کے نزدیک تر ہے؟ جبکہ ہم بلند کوپانوں والے اونٹوں کی قریانی دیتے ہیں اور پانی کے ساتھ دودھ سے لوگوں کی پذیرانی کرتے ہیں اور جب شمالی ہوائی چلنے سے گرمی میں شدت آتی ہے تو ہم لوگوں کو کھلتا کھلاتے ہیں این اشرف نے جواب دیا کہ "تم ان سے زیادہ ہدایت یافتہ ہو"۔

لیکن ان کی یہ خصلت کوئی حقیقی فضیلت و برتری شمار نمیں ہوتی کو بکہ ان کی یہ ساوت نہ تو خدا پر ایمان کی وجہ سے بھی اور نہ بی ان السانی عواطف کی وج سے تھی جن کی بتاء پر السان دوسروں کو محتاج دیکھ کر متاثر ہوتا ہے اور بغیر سوال یا کمی اور وجہ کے فط ہمدردی کے تحت بخشش عطا کرتا ہے۔ نہ فظ یہ بلکہ اس کے برعکس انہیں اس عمل پر ابحار نے والے عوال غیر السانی ہوا کرتے تھے اور وہ سے کہ بدتای کے عار سے محفوظ رہیں اور شعراکی حجو و بدگوئی سے اپنے کپ کو بچایم تاکہ وہ کنچو کی اور بخل کی وج سے شہروں میں بدتام نہ ہو اور ان کی عزت، کردو اور احترام کو کوئی گرمد نہ تینچے یا پر سر ان کا نام اپھے اوصاف کے ساتھ لیا جائے اور ہمیشہ ان کی تعریف کی جائے یا قبیلے کی سربراہی و ہراوری کا حصول مدنظر ہوتا تھا یا اپنے تریف پر برتری جتلا مقصود ہوا کرتا تھا۔ اس بات پر تاریخ شواید بست زیادہ بڑی آگرچ بعض اسطفائی موارد اس کے برعکس بھی کر کہ جو شاذ ہراور کی وجہ سے قابل تو جن میں ہیں۔ یاد رب کہ بدد اعراب کا سامنا چونکہ نہایت طاقتور اور بے رحم فظرت (جو صحرا کی طبیعت می شامل ہے) سے ہوا کرتا تھا اور وہ اس کے مقابلے می اپنے آپ کو ناتوان پائے تھے لہذا ان میں مممان نوازی اور فیاضی کی ضرورت کا شعور ہیدا ہوتا فطری بات تھی۔ کیونکہ صحرائی سفر دشوار اور سخت ہونے کے علاوہ دسیوں دن طول پکرٹتے تھے اور سفر می مطلوب کافی غذائی مواد اتھانا ممکن نہیں ہوتا تھا۔

۲۔ قومی غیرت و تعصب یہ در حقیقت ایک مذموم اور بری صفت تھی کو یکہ وہ صرف اپنے قبیلے کے افراد یا رشتہ دارول کی حمایت اور مدد کیا کرتے تھے چاہے وہ ظالم ہوتے یا مطلوم۔ قرآن پاک ان کی اس نصلت کو "حدید الجاهلیة" یا جاہلانہ تعصب سے تعمیر کرتے ہوئے اس کی مذمت کرتا ہے کو یکہ اس تعصب اور غیرت کی وجہ جمالت اور تاوانی ہے اور یہ حماقت جلد بازی کا نتیجہ ہے اس نصلت کی پیدائش کی وجہ جم پہلے ذکر کر چکے ہیں۔

۳۔ ثباعت

یہ صفت اپنے تختلف موارد میں استعمال کے ابداف کے لحاظ سے مستحق مدح یا مورد مذمت قرار پاتی ہے جمال سے اچھے موارد میں ظاہر ہو دہاں سے قابل ستایش ہے وگرمنہ دیگر مواقع پر سے باعث مذمت ہے ای لئے اگرچہ شیر سے زیادہ شجاع کوئی نہیں لیکن سے صفت اس کے لئے کوئی فضیلت شمار نہیں ہوتی۔

جب ہم اس مسلم کی محرائی میں جاتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ اس وقت عراد میں شجاعت کا راز بیہ متحا کہ وہ الیے صحرائی ماحول میں زندگی بسر کیا کرتے تھے کہ جو تدرتی چاہگاہوں اور رکادٹوں وغیرہ سے خالی ہوتا تھا۔ جہاں ہر کوئی جاتا تھا کہ وہ خود ہی اپنی ذات کی حقاظت کا ذمہ دار ہے اور تلوار یا زور بازد کے علاوہ کوئی چیز اے ضمیں بچا سکتی خصوصاً جب ہر لمحد جنگ اور لوٹ مار اور انتقام کا خطرہ سامنے ہو۔ ان حالات میں جو بھی شجاع اور ندر نہ ہوتا وہ دوسروں کا للمہ بن جاتا تھا یا کم از کم خود شکار نہیں کر پاتا تھا گویا بنی ان لوگوں کی منطق تھی کہ "اگر بھیڑیے نہ بنو تو دوسرے بھیڑیے تمسیں نگل جائیں ہے" اور اس کے باوجود بھی کیا بھیڑیے کی درندگی می اس کی شجاعت کی تعریف کی جا سکتی ہے؟

۳۔ جرات اور قوت قیصلہ

اس بارے میں ملتکو شجاعت والی ملتکو سے مختلف نہیں ہے بلکہ آی سے مراوط بحث ہے۔ یہاں اس کلتے کی طرف اشارہ ضروری ہے کہ بدد عراوں کی یہ خصلت اپنے احمال کے مقابلے میں غیر ذمہ داری کے احساس کی وجہ سے تحقی کیونکہ وہ قبیلے کی طرف سے مورد حمایت قرار پاتے تھے چاہے وہ ظالم ہوتے یا مظلوم۔

اس کی دوسری دجہ بیلبانوں میں زندگی تعنی کہ جہاں اچلک جنگ یا انتقامی قتل کا نظرہ ہمیشہ ان کے سروں پر منڈلاتا رہتا تقا اور نہی چیز سرعت حمل کا تکامنا کرتی تعنی اس کے علادہ تمام حوادث کے مقابلے میں احساس ذمہ داری کے فقدان نے بھی فوری ردعمل دکھانے کو ان کی نمایاں خصوصیت بنا دیا تھا (یا سرکشی کو جنم دیا تھا)۔

انتظام میں جلد بازی ان میں آیک خاص حساسیت کا موجب بلتی تھی جس کی وجہ سے ان میں کمجی بھی علیم اور بردیاد انسان نہیں ملتے تھے سوائے ان عمر رسیدہ اور تادر افراد کے جو یا تو عالی ہمت ہوتے تھے یا داریوک۔

۵۔ عزت نفس، نفس پر توجہ، آزادی لیسندی، قوت ارادی کلام میں فصاحت و بلاغت اور جسائے کے حقوق جیسی چیزیں بھی کمی نہ کمی طرح گذشتہ موارد ہے ہی مربوط ہیں لمدا ان سے بحث کرتے ہوئے بھی ان کے ابداف اور مقاصد کو مدنظر رکھنا ہوگا۔ گذشتہ وجوہات کے علادہ ان صقات کی آیک دجہ سے بھی تھی کہ جانے یا سمی نظام کو تخولینے کی کوشش کرتی اگرچہ جبر و تدلیل کے ذریعے می کوں نہ ہو۔ نتیجتاً وہ اپنے قول و عمل اور اقدامات وغیرہ میں آزاد ہوتے تتھے۔

اس زمانے میں خلنہ بدوش عرب کسی ایسی مرکزی حکومت کے تابع نہ تھے۔ جو ان پر تسلط

## ۲۔ ایفائے عہد

یے بذات خود أیک اچھی صفت تحقی سوائے ان موارد کے کہ جن میں یے عمد نامے معاشرے کے لئے مضر ہوتے تحقے البتہ صحرانی زندگی، اپنی عاص صقات کے ساتھ کہ جن کی طرف پہلے اشارہ کیا ثما ہے الیمی ہی صفت کا تفاضا کرتی تحقی۔

گذشتہ بحث سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ مذکورہ معات کو احلاقی اور انسانی فضائل و اقدار میں سے شمار نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ہت کم ایسا ہوتا تحفا کہ سے معات، اچھے احلاق، انسانیت، تلوی اور دبنی شعور کی بنیاد پر ظہور میں کتی ہوں بلکہ اس کے برعکس ان کی بنیادیں بیشتر اوقات مالیسندیدہ ہوتی تلقی۔

اسلام اور مذکورہ صفات اسلام نے کوشش کی کہ ان صفت کو ان کے صحیح رائے پر لے آئے اور انہیں السانی اقدار، حقیقی عواطف اور الطلقی فضائل کی بنیاد فراہم کرے خصوصاً سمیح دین جذبات کو آیک امت کی تھکیل کے لئے بردئے کار لائے اور ان صفات میں ہے جو اس قابل نہ ہوتی کہ امت کی تھکیل کے لئے بردئے کار لائے اور ان صفات میں ہے جو اس قابل نہ ہوتی کہ ام باتی رکھا جاتا اے حکمت اور اچھ وحظ و تصمیحت کے ذریعے نتم کرنے کے لئے اقدام اے باتی رکھا جاتا اے حکمت اور اچھ وحظ و تصمیحت کے ذریعے نتم کرنے کے لئے اقدام ام مللاً اسلام نے بدل مال اور جود و کرم کو السانی جدیوں اور محتاجوں کی ضروریات کے احساس کی بنیادوں پر استوار کرنے کی کوشش کی جیسا کہ بست می نصوص سے بی ات ظاہر ہوتی ہے جبکہ ادلنہ کی طرف سے اجر اور منظرت کی خواہش اس پر مستزاد ہے اور اس سلسلے میں اللہ تعالیٰ کا صریح فرمان ہے: "اور وہ مسکین، یتیم اور اسیر کو محبت خدا میں بھلنا کھلاتے ہیں اور کہتے ہیں ہم تمسیں فقط خدا کی خاطر کھلنا کھلاتے ہیں اور تم ہے کمی جزا اور فکریہ کی شنا نہیں رکھتے "۔ بلکہ اس سے بھی پڑھ کر دوسروں کو اپنے آپ پر ترجیح دینے کی تعریف کی ہے اور اس کی مدح میں فراتا ہے:

"و یؤترون علی اندسهم و لو کان بهم خصاصة". (۲) "اور دو روسرول کو اپنے آپ پر مقدم کرتے ہیں اگرچ خود تحکد ست ہوں "۔ اور قبائلی قصبات کا رخ موڑ کر انہیں تعمیری رخ پر لگانے اور اس کے تنام شر اتگیز اور انحرافی عناصر کا خاتمہ کرنے کی کوشش کی لپس اس نے ماں باپ ے تیکی اور ملہ رحی کی دعوت دی اور اسے واجبات میں سے قرار دیا۔ واضح بے کہ سے امر معاشرے می السانوں کے باہی ربط کو تقویت عطا کرتا ہے جبکہ اس نے ناحق تعصبات پر ضرب لگائی اور انہیں مریح نصوص موجود ہیں جن کی طرف ہم سیرت نبوی میں اشارہ کریں میں بعض ای طرح سے اسلام نے حال میں میں میں اندادہ کریں میں اندادہ کریں کے بر لگا دیا اور حین میں کی طرف ہم سیرت نبوی میں اندادہ کریں میں بر لگا دیا اور حق و خیر کے لئے اسے شر بخش اور محافظ بنا دیا۔ اس امر پر دلالت کرے والی نصوص بست زیادہ ہیں ہم فنط چند آیات کی طرف اندادہ کرنے پر اکتا کرتے ہیں۔ نصوص بست زیادہ ہیں ہم فنط چند آیات کی طرف اندادہ کرنے پر اکتا کرتے ہیں۔

> "اشداء على الكفار رحماء بينهم". (٣) " وہ كافرول پر بڑے سخت ہيں اور آلپس ميں صريان " -

> > ۱۔ سورہ دھر' آیت ۸ و ۹ ۲۔ سورہ حشر' آیت ۹ ۲۔ سورہ فتح' آیت ۲۹

"یا ایھا النبی جاہد الکفار و المنافقین و اغلظ علیہم". (۱) "اے ٹی کافرول اور متافقول کے خطاف جماد کرد اور ان پر سختی کرد"۔ اور اس طرح فرمایا:

"و قاتلوا الذين يلونكم من الكفار و ليجدوا فيكم غلظة". (٢)

"جو کافر تمارے زدیک ہیں ان سے جنگ کریں چاہے کہ وہ تم میں سختی دیکھیں "۔ اس سلسلے میں بست ی آیات و روایات ہیں۔ قرآن چاہتا ہے کہ سخت کیری کی صفت سے ظلم و انحراف کے خاتے اور حق پر قائم رہنے کے لئے کام لیا جائے اللہ کے رائے میں کمی ملامت کی پروا نہ کرے وہ چاہتا ہے کہ یہ سختی موسنین کے ماہین رحمت، مریانی اور سلامتی میں بدل جائے۔ مذکورہ صفات کے بارے میں نصوص قرآن، احادیث رسول صلی الله علیہ و آلہ و سلم اور اقوال محصومین علیہم السلام کی طرف رجوع کیا جائے تو کوئی تک باتی نمیں رہتا کہ اسلام نے اپنی پوری کوشش کی کہ السان کی پسندیدہ صفات کو امور خیر کی طرف برخوائے کہ جن میں دین اور امت کی بھلانی ہے اور ان مذموم صفات کا قطح قد کر

۲2

- - ا\_ سورہ توبہ' آیت 44
  - ۲۔ سورہ توبہ آیت ۱۲۳

بنائے مکہ کی تاریخ

دہ سرز مین کہ جو "ام القری" کے لقب کی بجا طور پر حال ہو کی، کی بعاء پر توسیح کی دیت تاریخ ہم بیان نمیں کر سکتے ظاہرا کمہ کی تاسیس حضرت ابرا بیم کے پاتھوں تاسیس کوبہ سے پہلے ہوئی جیساکہ بعض ردایات میں اس کی طرف اشارہ ہوا ہے نیز قرآن حکیم میں حضرت ابرا بیم کا سے قول بھی ای امر کی حکامت کرتا ہے: "رب اجعمل هذا البلد آمنا". (مورہ ابرا بیس / ۳۵) یعنی اے میرے پردردگار اس شر کو مقام امن قرار دے۔

لدا بعض لوگوں کا یہ کہا درست نمیں کہ "فصی" وہ پہلا شخص ہے کہ جس نے کہ کی بنیاد رکھی اور قبل ازیں بیت اللہ صحرا میں تما تلفا خصوصاً رات کے وقت۔ اس کی دلیل وہ یہ پیش کرتے ہیں کہ "فصی" کو "منجنع" کما جاتا ہے کیونکہ اس نے اطراف تحبہ میں قبائل کو شمع کیا۔ اس امر کو ان کے اوعا پر دلیل نہیں ملتا جاسکتا کیونکہ "فصی" سے قبل تاریخ کمہ کا وجود اس امر پر بہترین شاہد ہے کہ اس سے قبل بھی وہاں پر کہادی موجود تھی، لوگ بستے تھے اور یہ کہتی معروف و مشمور تھی تاہم مکن ہے "فصی" نے ساکن قبائل کو کمہ میں معامب طور پر منظم کیا ہو۔

بسرحال تاریخ کمہ کچھ بھی ہو ہمارے لئے ۔ امر زیادہ اہمیت نہیں رکھتا جو چیز ہمیں جانتا چاہیے دہ کمہ کا دین مقام ادر اس سے عرب د غیر عرب قبائل کا ارحباط ہے اس کے ہارے میں مفتکو کمہ میں موجود بیت عتیق کے بارے میں مفتکو سے جدا نہیں ہیں ای طرح سے قریش (میے اس بیت عتیق کی خدمت کا شرف حاصل تھا) کے بارے میں مفتکو سے بھی جدا نہیں۔ اس سلسلے میں ہم چند لکات کا ذکر کرتے ہیں۔

الف- تاسيس كعبه

کعبہ بن وہ پہلا تھر ہے جو مکہ میں السانوں کے لئے بتایا تمیا یہ تھر بابر کت ہے اور عالمین کے لئے ہدایت ہے جیساکہ قرآن نے تصریح کی ہے معروف اور مشہور یہ ہے کہ اس کے بانی شیخ الانبیاء حضرت ابراہیم ہیں لیکن حضرت امیر الموسنین علی کے اقوال میں ایسے شواہد موجود ہیں جو اس امر پر ولالت کرتے ہیں کہ خانہ خدا الد البشر حضرت آدم کے زمانے سے مخا البتہ حضرت ابراہیم نے اس کی بنیادوں کو بلتد کما نیز اس کی حمارت اور دیواروں کو سنوارا مخاسہ حضرت امیر الموسنین حضرت علی علیے السلام نے فرمایا:

"الاترون ان الله سبحانه اختبر الاولين من لدن آدم صلوات الله عليه و الى الاخرين من هذا العالم باحجار لانضر و لاتنفع و لاتبصر و لاتسمع فجعلها بيته الحرام (الذى جعله للناس قياماً). ثم وضعه باوعر بقاع الارض حجراً و اقل نتائق الدنيا مدراً و اضيق بطون الاودية قطرا بين جبال خشنه و رمال دمثة و عيون وشلة و قرى منقطعه لايزكو بها خف و لاحافر و لاظلف. ثم امر آدم و ولده: ان يثنوا اعطا فهم نحوه فصار مثابة لمنتجع اسفارهم و غاية لملقى رحالهم تبوى اليه الافندة من مفاوز سحيقة الغ". (ا)

لیعنی مہمیا تم لوگ مشاہدہ نمیں کرتے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کے زمانے کے لوگوں سے لے کر آخری زمانے تک کے لوگوں کو آزمایا ہے ان چھروں کے ذریعے جو (بذات خود) نہ مضر ہیں نہ مفید نہ دیکھ سکتے ہیں نہ س سکتے ہیں۔ کپس اس نے انہی چھروں کو بیت الحرام اور لوگوں کے لئے باحث قیام اور اسے دنیا کے سب سے زیادہ تاہموار چھریلے اور دشوار گزار بے خاک اور سب سے زیادہ تحک وادی میں قرار دیا، کمردرے پیاڈوں، نرم ریتی زمین اور کم پانی چشموں کے درمیان "۔

۱۰ نیج البلاغه خطبه قاصعه نمبر ۱۸۴ (شرح محمد عبده)

ای طرح الی می و شیعہ روایات میں کہ جو اس مدعیٰ پر ولالت کرتی ہیں جو صاحب چاہیں ان کی طرف رجوع کر کیکتے ہیں۔ (۱) عاہراً قرآن بھی اس امر کا محالف نمیں ہے چانچہ اللہ تعالی حضرت ابراہیم کی طرف خالہ خدا کی تعمیر تو کی لسبت دیتے ہوئے فرماتا ہے: "و اذ یرفع ابراهیم القواعد من البیت". (۲) اور جب ابرائیم "البیت کی بنیادیں اتحا رہے تقے۔ یہ العاظ اس بات کے معانی نمیں ہیں کہ حمارت کی بنیادی پہلے سے موجود ہوں اور ابرائیم نے ان بنیادوں کو بلند کیا ہو اور اس کی دیواروں میں کچھ حیدیلی کی ہو۔ سے موضوع زیادہ بحث و تحقیق کا محتاج ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہمیں تونیق دے کہ ہم

ب۔ ابر الہیم کی دعا برحال جب ابراہیم نے ملاحظہ سیا کہ جس تھر کے ذریعے اللہ انسانوں کو گزماتا ہے وہ ایسی جگہ پر واقع ہے کہ جمال زندگی بسر کرنا مشکل اور طاقت فرسا ہے جیساکہ قتمل ازیں امیر الموسنین کا کلام بھی گرز چکا ہے لہذا انہوں نے اپنے پردردگار کو یوں پکارا:

- ۱۰ مثال کے طور پر آپ ان کتب کیطرف رجوع کرسکتے ہیں۔ تفسیر نور الثقلین ج
   ۱۲۹ ۱۲۹ الطبری الدرالمنثور شرح نیج البلاغہ ابن ابی الحدید وغیرہ۔
  - ۲\_ سورہ بقرہ' آیت ۱۲
  - ۳۔ سورہ ابراہیم' آیت ۳۷

لیحی اے میرے پالنے والے می نے تیرے معزز تکمر کے پاس آیک بنجر وادی میں اپنی کچھ اولاد کو بسایا تاکہ اے جمارے پالنے والے یہ لوگ یہاں پر نماز پر سا کریں۔ پس تو بعض لوگوں کے دلوں کو ان کی طرف مائل کر اور انہیں مختلف بحطوں سے روزی عطا کر تاکہ یہ لوگ تیرا کھر اوا کریں۔ بیجک ابراہیم کی دعا قبول ہوگئی اور کمہ صاحبان آرزو کا قبلہ ہوگیا اور بر گزیدگان عالم کے قلوب کا مرکز بن ممار

ج۔ کعبہ کا احترام کعبہ تنام امتوں کے نزدیک مقدس و معظم رہا ہے لندا علامہ طباطبائی اید، الله (الله ان کی دستگیری کرے) فرماتے ہیں۔ (۱) " ہندووں کا اعتقاد ہے کہ " سیعا" کی روح کہ جو ان کے نزدیک " اقنوم سوم" ہے حجر اسود میں حلول کر گئی جبکہ وہ اور اس کی زوجہ بلاد حجاز کی زیادت کر رہے تھے "۔

فارس کے مائین اور کلدانی تعبہ کو سات محترم تحمروں میں سے ایک تحر شدار کرتے بیں (۲) اور بیض اوقات کما جاتا ہے کہ سے زحل کا تحر ہے کویکہ سے تحر بت پرانا ہے اور اسے طویل زملنہ کرز چکا ہے۔

۱۔ جس وقت یہ سطور لکھی جا رہی تھیں مفسر قرآن علامہ محمد حسین
 طباطبائی اعلی اللہ تعالی مقامہ بقید حیات تھے۔ (مترجم)

۲۔ سات گھر یہ ہیں: کعبہ' مارس (اصفہان میں ایک پہاڑ کے اوپر)' ہندوستان (ملک ہند میں)' نوبہار (شہر بلخ میں)' بیت غمدان (شہر صنعاء میں)' کاوسان (خراسان کے شہر فرغانة میں) اور وہ گھر جو چین کے بلند علاقوں میں موجود ہر- یہودی بھی تحدید کی تعظیم کرتے تھے۔ ان کا دعویٰ ہے کہ وہ اس میں دین ابراہیم کے مطابق اللہ کی عبادت کرتے ہیں اور کھتے ہیں کہ کھیے میں مجمعے اور تصاور موجود تھی، ان میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں میں حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کے مجمعے بھی تھی تھے جو اپنے پاتھوں میں تیر پکڑے میں میں کا میں خدوال کہ معرب کی تعلیم کرنا ہے مطرب میں کا کہ میں کر تھی تھی تی تعلیم کردا ای اور حضرت میں کی تعلیم کردا ای اور حضرت میں کا تعلیم کردا دو الی کھی اس کا میں اور کر تھے دوہ اے اللہ تعلیل کا محر شد کرتے تھے اور اطراف و المان سے اس کی زیارت کے لئے آیا کرتے تھے۔ (ا)

یہ تو تھی بات علامہ طباطبانی کی لیمن اس سے کچھ حصہ سے لئے معجر تاریخ سند کی ضرورت ہے۔

ا۔ "غساسنة" نے "حدہ" میں کوب کے مقابلے میں أیک تحر بنایا۔ (۲) ۲۔ نجران میں بھی اس کے مقابلے کے لئے ایک اور کوبہ بنایا کمیا۔ "اعشی" کہتا ہے:

و کعبة نجران حتم عليک

## حتى تناخى باعتابها

- ۱- الميزان ج۳ ص ۳۳۱-۳۳۱
- ۲۰۰۰ حیات محمد از محمد حسین هیکل ص ۱۳

۔ " (اے ناقہ) تیرے لئے تحدیہ نجران تک جلتا ضروری ہے تاکہ اچا وزن تو اس کے استان پر اتارے "۔

کھیہ نیران کے بارے میں کہا تمیا ہے کہ وہ آیک کلیما تھا جے عبد السان بن الدیان الحارثی کی اولاد نے تعبہ کی ماتند بیایا تھا، تعبہ کی طرح اس کا احترام کرتے تھے اور اس کا نام انہوں نے تعبہ نجران رکھا تھا۔ (1)

> ۳- شام میں بھی ایک تھو شامیہ تھا۔ (۲) ۳- اور مین میں تھوبہ بیانی تھا۔ (۳)

اس بارے میں انتا کہ ماکانی ہے کہ "ابر حد بن اشرم " نے مین میں آیک تحر بایا تھا اس نے لوگوں کو اس کی تعظیم کرنے کی دعوت دی اور کما کہ وہ اس کا تج سمیا کریں اس نے اس کی بت تزیمن و آرایش کی، عمدہ ترین چیزیں اس کے لئے میا کیں، مکتہ حد تک بترین قالین بچھائے لیکن اس کے باوجود وہ اہل کمہ کو تو آیک طرف، اہل مین کو بھی تحب کی طرف جانے ہے نہ روک سا۔ لوگ اس طرح تحبہ کا تج کرتے دے یہاں تک کہ " بن کطنہ " کے آیک شخص نے ابر حد کے عبادت خالنے میں جسارت کی اور وہاں پر پائل کر وہا۔ ابر حد کو خصہ آلیا اور عام النیل (پائٹی کا سال ۔ لیعی جس سال اس نے کہ پر چڑھائی کی) میں فوج لے کر کمہ جا پہنچا، وہاں حضرت عبدالمطلب سے کما کہ میں فقط خانہ تحبہ کو مندم کرتا چاہتا ہوں، حضرت عبدالمطلب نے انہیں جواب وہا کہ اس تحکر کا مالک خود اس کی

"ا لم تر کیف فعل ربک باصحاب الفیل ا لم یجعل کیدهم فی تضلیل. و ارسل علیہم طیراً ابابیل. ترمیہم بحجارة من سجیل. فجعلهم کعصف ماکول" (~ورہ <sup>ق</sup>بل)

۱ـ معجم البلدان از یاقوت الحموی ج ۵ ص ۲۹۸
 ۲۰۳ البدایہ و النہایہ ج ۲ ص ۱۹۲

یعنی (اے رسول) کیا تم نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے ہائمتی والوں کے ساتھ کیا سلوک سمیا؟ کیا اس نے ان کی تدمیر پر پانی نہیں ، تحصیرا اور اس نے ان پر ابائیل کے جھنڈ بھیچے جو ان پر تحرنجوں کی تکثریاں ، تحصیطتی تحقی یوں اس نے انہیں چہائے ہوئے بھس کر طرح کر ڈالا۔

کتے ہیں کہ ابر صد سے پہلے " تبع بن حسان " نے بھی تحد کو ڈھانے کا ارادہ کیا تقا کہ دہ تحد کے چھروں کو یمن لے جائے گا اور ان ت وہاں پر ایک تھر بنائے گا تاکہ عرب اس کا احترام کریں لیکن اللہ نے اپنے تھرے اس کے شر اور سازش کو دور رکھا۔ (۱)

- کھبہ اور بت کیتے ہیں عمرد بن کمی جو قبیلہ نزاعہ کا بزرگ تھا جب خانہ تعویہ کا متولی ہوا تو اس نے شام کا سفر کیا اور جال سے "علمل" نامی بت اپنے ہمراہ لے کیا اور اے تحد پر رکھ دیا۔ تحب پر رکھا جانے والا سے پہلا ہت تھا۔ بعد ازاں مزید ہت لے کیا۔ شختہ بن نطف الجر همی کہتا ہے:
- یا عمروانک قداحدثت الهة شتی یمک حول البیت انصابا و کان للبیت رباً واحداً ابداً نقد جعلت لد فی الناس اربابا - "اے عمرو تو نے پہلی بار کہ میں بتوں کو اطراف کو ہمی نصب کر دیا، تھا نہ کو ہے کا ہمیشہ آیک خدا تھا لیکن تو نے السافوں میں اس کے بست سے رب یا دیتے"۔

29

۱۰ ثمرات الأوراق٬ ص ۲۸٤

عمرو بن لحی سے بارے میں کہتے ہیں کہ: "اس کی شرافت و برزگواری اور صربانیوں ک وجہ سے لوگوں میں اس کی بات حکم شریعت کی طرح مانی جاتی تھی"۔ (ا)

اس کے بعد عربوں میں مت پر تن رواج پا کمی یمال تک کہ ہر قبیلے نے تحقیہ میں اپنے لئے ایک مت رکھ دیا (جس کی زیارت کے لئے وہ تمام علاقوں سے آتے تھے) یمال تک کہ ان کی تعداد سمین سو سے زیادہ ہو کئی بعض لوگ اپنا مت کمی اور معامب جگہ پر رکھتے ، تعر جب وہ حج پر آتے تو اس کے سامنے کھڑے ہو کر عبادت کرتے اور ، تعر لیک کہتے ہوئے کہ جا پہنچے تھے۔ (۲)

ہر تھر والوں نے ایک مت بنا رکھا تھا جس کی وہ اپنے تھر میں عبادت کرتے تھے جب کوئی شخص سفر پر جانے لکتا تو تبرک کی خاطر اپنے آپ کو اس سے مس کرتا اور والہی پر اپنے تھر والوں سے ملنے سے پہلے مت کے پاس جاکر اسے چھوتا تھا۔

یہ بات اس تول کے لئے شاہد ہے کہ عمرہ بن کمی سے پہلے عرب بت پر ست نہ تھے بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بن اسماعیل کمہ چھوڑ کر شیں جاتے تھے۔ یہاں تک ان ک تعداد زیادہ ہو کئی اور دہ ارد کرد کے شرول کی طرف کورچ پر مجبور ہو کئے ان مواقع پر ان میں سے ہر کوئی ترم کا آیک چھر تعظیم کی خاطر لے کیا پر محر دہ تعبہ کی طرح اس سے کرد طواف کرتے اور عبادت بجا لاتے تھے یہ طرز عمل چھروں کی لوجا کا باعث بن سمیا۔ لیں بعد کی کسلیں پہلوں کے دین (یعنی دین اسماعیل) کو بھول کئیں اور بتوں کی لوجا کرنے لگیں۔ (۲)

- ۱۸٤ البدایه و النهایه ج ۲ ص ۱۸٤
  - ۲۔ تاریخ یعقوبی ج ۱ ص ۲۵۵
- ۲۔ البدایہ و النہایہ ج ۲ ص ۱۸۸ ' المستطرف ج ۲ ص 4۵ نے ابن اسحاق اور دوسروں سے نقل کیا ہے۔

اور ہم ای دوسرے قول کو ترجیح دیتے ہیں لیکن عمرو بن کمی بی ظہرا وہ پہلا شکس تقا کہ جس نے تحبہ پر بت رکھا اور دوسروں نے اس کی ہیروی کی۔ شام سے اس کا بت لے آنا خود اس امر کی دلیل ہے کہ اس سے قبل بتوں سے آشنائی تقمی اور انہیں احترام حاصل تتحا اگرچہ ہم یہ نہ کمیں کہ دہ سفر شام سے پہلے بت پرست تحا۔

برحال یماں جو بات ہماری نظر میں اہم ہے وہ ہے اس زمانے میں دیگر لوگوں کے علادہ عربوں کی نظر میں تحد کی حیثیت خواہ ان دنوں جبکہ وہ بتوں کو پوچے اور ان کا احترام کرتے تھے یا ان ایام میں جبکہ ان کے بے حیثیت ہونے اور ان کی پوجا کے نامعقول ہونے پر آگاہ ہو کئے تھے۔

تولیت تحبہ پہلے اوللد اسماعیل کے پاس تھی ، تحریہ جر میں (۱) کے باتھ آگئی کہ جو رشتے میں اوللد اسماعیل کے ماموں لگتے تھے۔ کما جاتا ہے کہ ان کے بعد تحبہ کی تولیت "عسالیق" کے باتھ آمکی، بعد میں ، تحرج ہمیں کی طرف لوٹ آئی اور جب اوللد اسماعیل زیادہ ہو کئی اور اس نے خاصی طاقت حاصل کر لی تو اپنے قبیلے کے سروار "خزاعة" ک قیادت میں اس نے قیام کیا اور جر ہمیں سے تولیت تحبہ والیس لے لی یہ تولیت اوللد نزاعہ میں میں رہی یہ کہ اس کہ منعمی ہن کلاب" نے ان سے چھین کی۔ فضی رسول اللہ مسل اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جد پنجم تھے۔

یہ تولیت "حلیل خزاعی" کے پاس تھی جو "منسی " کے سُر تھے۔ اس نے اے اپن موت کے بعد اپنی بیٹی زوجہ منسی کے نام کر دیا تاہم علد عدا کی کلید "ابو غبشان" کو سونپ دی۔ منسبی نے ایک ملک شراب کے بدلے سے کلید اس سے خرید کی اس کا سے کام

البدايد و النهايد ج٢ ص ٢١٠ الخ



معروف ضرب الش بن کیا: "اخسر من صفقة ابی غیشان" یعنی قلال کا نصارہ الو غیثان کے سودے سے بحمی زیادہ ہے۔ یے اشعار بحمی ای واقعہ سے متعلق تیں: ابو غیشان اظلم من قصی و اظلم من بنی فہر خزاعہ فلا تلحو قصیاً فی شراہ و لوموا شیخکم اذکان باعہ (ا) ہے الا غیثان تکمی ؓ نے زیادہ ظالم تخا اور نزاعہ، بی فحر سے زیادہ ظالم تخا لیں اس نیچا۔ کتے ہیں کہ ای باء پر نزاعہ اور قریش کے ماین بیتک چور کمنی قریش فتح یاب ہوگے

کہ جو فحر بن مالک کی اولاد میں سے تھے۔ (۲) البتہ اس بارے میں اور نظریے بھی ہیں بھن کہ جو فحر بن مالک کی اولاد میں سے تھے۔ (۲) البتہ اس بارے میں اور نظریے بھی ہیں لیے کا کہنا ہے کہ قصی نے نزاعہ کے ساتھ جنگ کر کے تحدید کو دوبارہ اپنے قبطے میں لے لیا۔ انرکار فیصلہ "عمرد بن عوف" کے سپرد ہوا جس نے قصی کے حق میں فیصلہ دے دیا۔ (۲) اس سلسلے میں آیک اور رائے بھی ہے اور وہ ہے کہ "حلیل" نے مرتے وقت تولیت تحدید کی دوسیت اپنے داماد قصی کے حق میں کر دی اور نزاعہ کا بھی میں خیال تھا۔ (۳) جب نزاعہ کا خود بھی ہے کہ ما تھا تو بھر ان کے درمیان جنگوں کی وجہ سوائے حسد اور سرکشی کے کیا ہو سکتی ہے؟

- ۱- تاریخ یعقوبی ج ۱ ص ۲۳۰ اور البدایه و النهایه ج ۲ ص ۲۰۰ از این اسحاق
   ۲- تاریخ یعقوبی ج ۱ ص ۲۳۹ اور البدایه و النهایه ج ۲ ص ۲۰۵ از این اسحاق
   ۳- تاریخ یعقوبی ج ۱ ص ۲۳۹
   ۳- تاریخ یعقوبی ج ۱ ص ۲۳۹
  - ۳۔ اس قول کے بعض مدارک کا ذکر ہم بعد میں کریں گے انشاء الله تعالى۔

بطاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ " حلیل" نے قصی کے حق میں تولیت کی وصیت کر دن لیکن بن خزاعہ نے ظلم اور حسد کی وجہ سے جنگ بھڑکا دی۔ بعد ازاں وہ حمر بن موف کو ثالث بنانے پر راشی ہو گئے اس نے بھی قصی کے حق میں نیصلہ دے دیا اور شاید حمر بن حوف کا نیصلہ بھی قصی کے حق میں وصیت حلیل کی تائید کرتا ہے یا اے اس امر کی اطلاع تقی البتہ اگر حقانیت قصی پر دیگر دلائل نہ ہوں۔

برحال قصی نے قبل از ہجرت دوسری صدی میں خانہ تحبہ کی تعمیر نو کی۔ اس نے تحبہ کے ساتھ "دارالندوہ" بنایا سے قریش کی حکومت، قصادت اور مشورت کی جگہ تھی اس کا شمار قصی کے عظیم آثار میں سے ہوتا ہے اور سے اس کی فہم و فراست اور حکمت و دور اندیشی کی علامت ہے۔

قرایش کا مرتبہ واضح ب کہ "بیت عقیق" (خانہ تحبہ) کی رکھوالی کا مرتبہ کہ جو ہر انسان کے لئے باعث عظمت ب قریش کو حاصل تلقا بمر وہ ابراہیم اور اسماعیل علیما انسلام کی نسل س بھی تقے لمد" ایسا احرام انہیں حاصل ہوتا آیک طبیعی امر تلقا جبکہ اس زمانے میں کمی کے شرف و حزت کو تابیخ کے لئے نسب آیک انتہائی اہم میمانہ تلقا۔ قریش کے احرام کی آیک اور دجہ "حنیفیت" سے ان کی قربت تلقی کہ جو حراول میں آیک محترم و مقدس دین تلحی جاتا تلقا بیہ اور دیگر امور قریش کی عزت و تحریم، مقام و مرحبہ اور اثر و لفوذ کا باعث تلقے اور ان کی دجہ سے لوگ انہیں احترام اور تلدس کی نظر سے دیکھتے تلقے۔

اس کے بت سے شوابد موجود ہیں یہ کہ ہوتھی "کا قول فکل کرنے پر اکتفا کرتے ہیں انہوں نے قریش سے خطاب کرتے ہوئے کما " تج کا موقع کا پہنچا ہے جو کچھ تم نے انجام دیا ہے عربوں نے اس کے بارے میں من لیا ہے جبکہ عرب تمساری تعظیم کرتے ہیں " (ا) ای طرح حضرت ابو طالب کا یہ قول جو انہوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ

۸٣

و آلد و سلم کا حضرت خدیجہ ے لکان کرتے ہوئے کما "حد ب اس تحر کے رب کی کہ جس نے آبار ویا اور جسیں اپنے جس نے جس یے جس یے جس اور جسیں اپنے حرم امن کے پاس تحرولیا۔ جسیں لوگوں پر حاکم قرار دیا اور جس شر می جم رہ رہ بی بی اے جمارے لئے مبارک قرار دیا "۔ (۲)

چونکہ قریش کا تعلق اسماعیل کی لسل سے متحا ادر وہ دین صنیفیت کا احترام کرتے تھے نیز چونکہ کمہ جنگ جو اور غارت کر عراد کے لئے بھی ایسا حرم امن تحا کہ جو کوئی بھی دہاں پاہ لے لیتا امان میں ہوتا اگر کمی مقتول کا کوئی دلی اپنے بیٹے یا باپ کے قاتل کو بھی دہاں پا لیتا تو بھی اس سے انتظام نہ لے سکتا تحا لیس تحبہ کا احترام ان کے نزدیک اس حد تک تحا تو سرداران کمہ بست زیادہ محترم کچھے جاتے تھے اور دوسروں سے معتاز تھے جبکہ خانہ خدا کا احترام مستراد تحاکہ جس کی طرف ہر سمت سے عرب آتے تھے۔

- ۱۰ این اسحاق اور سهیلی کی طرف رجوع کریں اور اسی پر این سلام نے طبقات الشعراء ص ۱۰۴ میں یقین کرتے ہوئے ان شخصیات سے نقل کیا ہے: عمر' عباس' این مسعود' مسروق' عکرمة' سعید بن جبیر' مجاید' عطاء' شعبی' مقاتل عبیدالله بن عمر و ابومیسرة' زید بن مسلم' عبدالله بن شفیق' زهری' القاسم' این ایی بردة' مکحول' عثمان' سدی' حسن' قتادة وغیرم البدایہ و النہایہ ج۱ ص ۱۵۹ پر بھی اس کا ذکر ہے البتہ ویاں علی اور این عباس کے ناموں کا اضافہ کیا گیا ہے تاہم ہماری نظر میں یہ مونوں قرآن کی مخالفت نہیں کر سکتے بلکہ خود صاحب البدایہ و النہایہ نے ان دونوں کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ذبیح اسماعیل تھے۔
- ۲۔ کہا جاتا ہے کہ زوجہ اسماعیل جرہمی تھی یہ لوگ دراصل یمنی قحطانی تھے۔ عدنانی نہیں تھے۔

قریش جب سے دیکھتے تھے کہ ان کی بزرگ، منزمت اور سروری بلکہ ان کی معیشت تک بھی تحقید سے خوب وابست ہے تو ظاہر ہے کہ وہ سے تحقیق تقے کہ خلنہ خدا کی بلک تر مت ان کی معطمت میں نہیں ہے کو بلہ ہے امر خلنہ خدا کے تقدی میں کی کا باعث ہوتا اور اس کی رکھوالی کی حیثیت میں کی کتی اور اول وہ اپنی عزیز ترین اور قیمتی ترین چیز سے محروم ہو جاتے ای وجہ سے انہوں نے "معلیدین" کا معاہدہ کیا اور اس کے بعد وہ معاہدہ ہوا کہ بسے جانے ای وجہ سے انہوں نے "معلیدین" کا معاہدہ کیا اور اس کے بعد وہ معاہدہ ہوا کہ جسے جانے میں تصریح کی کئی ہے وہ معاہدہ ہے کہ جس میں حقوق مطلومین کی اوا کی کے بارے میں تصریح کی کئی ہے اگرچہ وہ قرایش سے ہوں یا کمی اور قبیلے سے نیز اس میں ملک مدد کا بھی حذکرہ ہوا ہے اس بارے میں ہم الشاء اللہ تعالیٰ بعد میں مکتکو کریں گے۔

یں دو ذبیحوں کا بیٹا ہوں

اس سلسلے میں کتے ہیں کہ جب عبدالطلب کو چاہ زمرم کمودتے دقت اپنے بارے میں قریش کی دشنیوں اور سختیوں کا سامنا ہوا تو انہوں نے ندر کی کہ اگر ان کے دی بیط ہوئے تو ایک کو راہ خدا میں قربان کر دیں مے۔ جب ان کی دعا قبول ہو گئی اور ان کے دی بیط ہو گئے تو انہوں نے ان بیٹوں کو بلایا تاکہ اللہ کے حضور جو ندز انہوں نے کی تھی وہ پوری ہو تکے ان کے بیٹوں نے بھی ان کی بات مان کی اس کے لئے قرط ڈالا کیا این ہٹام کے بقول قرط حضرت عبداللہ کے نام لکلا جو ان کے سب سے چھوٹے بیط تھے البتہ می تھے ہو کہ وہ اپنی ماں کی اولاد کے لکاظ سب سے چھوٹے بیط تھے البتہ می ج بچوٹے تھے ای طرح تہمیں اس بارے میں بھی جل ہے کہ یہ قرط "حمل" کے نزدیک نکالا میا اور اس پر عمل درگد " اسات" اور "باتلہ" کے پاس ہوا کو یک عبدالمطلب دین حنیف پر تھے دہ بتوں کا احرام نہیں کرتے تھے اس پر ہم بعد ازاں بات کریں گے۔ حد الطلب نے اپنے بیٹے حمد اللہ کو فرع کرنے کا ارادہ کر ایا بیٹے نے بھی باپ کی اطاحت کی لیکن لوگوں نے انہیں اس کام سے روک دیا آٹر کار ان کے اور دس اونٹوں کے در میان قرحہ ڈالا ممیا (جو آیک انسان کا خون بہا تھا) تاہم نام حبد اللہ کا لکل آیا پر محر انہوں نے اونٹوں کی تعداد میں اضافہ کیا قرحہ پر محم بھی عبد اللہ کے نام لکتا رہا یہاں تلک کہ تعداد ۱۰۰ (سو) ہوئی تو قرحہ اونٹوں کے نام لکلہ ای وجہ سے رسول آکرم نے فرایا: "انا این ذمیں سے میں دو ذہب حود کا بیٹا ہوں (اسماعیل اور حبد اللہ کا بیٹا ہوں)۔

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ رسول اکرم کی مراد ہایل اور حبداللہ ہیں کو تکہ بعض روایات کے رو سے حضرت ابراہیم کی قربانی اسحاق تھے یہ کہ اسماعیل (۱) لیکن نے بات سطح نہیں ہے کو تکہ:

اولاً: سب مانتے ہیں کہ حضرت محمد ہایل کی اولاد میں سے ضمیں ہیں گر یہ کہ کما جائے کہ چچا باپ کی طرح ہوتا ہے اور یہ بات ناقابل قبول ہے کو تکہ پلی بات سے کہ پہلا ذیج باپ دوسرے ذیع باپ عبداللہ کی طرح ہونا چاہیے کو تکہ دونوں کا آیک می کلام میں ذکر ہوا ہو اور یہ محقول بات ضمیں کہ آیک سے مراد حقیقی باپ ہو اور دوسرے سے مراد مجازی باپ ہو۔ دوسری بات سے بے کہ جس چچا کو باپ جیسا کما جا سکتا ہے اسے عرفاً نزدیک کا چچا ہوتا چاہتے نہ کہ جو دسیوں پھتوں می ہو۔

تلیا: دی سے مراد اسماق سی میں اس کی دو دلیلی این:

الف: سورہ صافات میں پہلے واقعہ ذکع کا ذکر ہے اور اِس کے بعد حضرت اسحاق کی بشارت کا حدکرہ ہے: "و بشرناہ باسحاق نبیاً من الصالحین". (۲) یعنی اور ہم نے ابراہیم کو صالحین میں سے ایک ہی اسحاق کی بشارت دی ہے۔

۱ـ تاريخ يعقوبي ج ۱ ص ۲۳۹ اور ۲۳۰
 ۲۳۰ می ۱۱۴
 ۲۰۰ سوره صافات٬ آيت ۱۱۲

سے اس امرکی دلیل ہے کہ اسحاق واقعہ قربانی کے بعد پیدا ہوتے اور آیت میں بشارت سے بشارت ولادت ہی مراد ہے اس کے لئے ہے آیت قرنہ ہے: "و بشرناها باسحاق و من وراء اسحاق یعقوب". یعنی اور تہم نے اسے اسحاق کی بشارت دی اور اسحاق کے بعد یہوں کی۔

یہ استدلال حضرت صادق اور محمد بن کعب قرقی سے معتول ہے (۱) ای طرح حضرت ایراہیم کی زبانی بھی جس تر تیب کا ذکر ہے اس میں پہلے اساعیل کا یام آیا ہے اور بعر اسحاق کا ، یہ بھی ای امر کی طرف اشارہ ہے: "الحمد ذللہ الذی و هب لی علی الکبر اسماعیل و اسحاق". یعنی حمد ہے اس اللہ کی کہ جس نے مجھے بر معالیہ میں اسماعیل اور اسماعیل و اسحاق". یعنی حمد ہے اس اللہ کی کہ جس نے مجھے بر معالیہ میں اسماعیل اور اسماعیل کا مام اسحاق سے پہلے لیا ہے۔

ب: ان دلائل ے قطع نظر بھی یہ کیے ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالی اپنے ہی کو ایک یط کی بشارت دے کہ جو اُندہ خود بھی ہی ہوگا، شادی کرے گا اور صاحب فرزند ہوگا پر محر اس کی قربانی کا بھی حکم دے۔ یہ بات تو غیر معقول دکھائی دیتی ہے۔ بلاشہ اس صورت می قربانی کا حکم حقیقی نہ ہوگا بلکہ صرف رسی اور خاہری ہوگا۔ اس سے قربانی کی تدر و قیمت ختم ہوجاتی ہے۔ اللہ تعالی کے ان فرمودات پر غور کریں: "و بشرناہ باسحاق نہیا". یعنی اور تھم نے اسے استان بی کی بشارت دی۔

نیز فرمایا: "و امراتد قائمة فضحکت، فبشرناها باسحاق و من وراء اسحاق معقوب". (٢) یعنی اور ان کی بیوی میاں کھری تقی وہ بنس پری، پس بہم فے اے اسحاق اور اسحاق کے بعد یعنوب کی بشارت دی۔

۱۰ المیزان ج ۱۴ ص ۱۵۵ نیز البدایه و النهایه ج ۱ ص ۱۳۱ و ۱۵۹
 ۳ – سوره هود، آیت ٤۱

اس کے بعد جس سوال کے جواب کی جستج کرنی چاہیے وہ یہ ہے کہ یہ نئی بات کماں ے کنی کہ ذیخ اسحاق ہیں؟ اس کا جواب جول این کثیر یہ ہے کہ انہوں نے اے تحب بن احبار ے حاصل کیا یا اہل کتاب کے صحیفوں ے، واللہ اعلم۔ اس بارے میں کمی معصوم ے کوئی صحیح حدیث معتول نہیں ہے کہ بے تبول کرتے ہوئے ہم ظاہر کتاب کو ترک کرنے پر مجبور ہوں۔ (۱) پس یہودیوں کی کوشش تھی کہ اس عقیدے کو مسلافوں میں رائج کری اور پر جم خود اس فضیلت کو اپنے جد کی طرف لسبت دی البتہ انہوں نے یہ بات فراموش کر دی کہ خود " تورات " میں اس بارے میں تعداد موجود ہے ملا آیک جگہ پر ہے: مرز مین پر چلے جاذ دیاں اے پراٹی پر چیلھاؤ ... "۔ (۱)

اس معلم پر الكوتا بينا ك الفاظ آئے ہيں يہ اس امركى دليل ب كه اسحاق ابراہيم ك برا يلي يلي تق ليكن تورات خود اپنى تكديب كرتى ب اور مراحت ب كمتى ب كه اسحاق الكوت يلي ند تق بكد جب وہ بيدا ہوئے تو اسماعيل چودہ سال كے تقر (۲) ابن كثير كتے ہيں كہ قوموں كے درميان اس مسلم ميں اختلاف شيں ب كه اسماعيل ابراہيم ك برا يلي يلي تقر - (۲)

چند قابل غور لکات

ا۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ابراہیم کے ہاں برمعاب میں اساعیل پیدا ہوئے قرآن نے بھی اس طرف اشارہ کیا ہے فطری کی بات ہے کہ انسی اس بیٹے سے زیادہ محبت ہوگی نیز ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعلق نے اس وقت اساعیل کی قرمانی کا حکم دیا جب وہ زندگی کے نمایت نوبصورت ایام میں تھے۔ یہ وہ عمر تھی جس میں والدین کی ان سے محبت زیادہ ہوتی ہے۔ محبت، جذبات میں ذهلی ہوتی ہے اور مرمانی میں محبت کا استزارج ہوتا ہے۔

بیٹا بھی ایسا جو تمال السانی کے اعتبار سے بلند ترین درجات پر تھا محکل و درایت ادر کردار و استقامت اور دیگر السانی فضائل و تمالات میں ممتاز تھا۔

اللہ نے باپ کو ایسے فرزند کی قربانی اور وہ بھی اپنے ہاتھوں پیش کرنے کا حکم دیا۔ ان حالات میں تو ایسے بیطے کی جدائی بھی انتہائی کھن ہوتی ہے جہ جائیکہ سے جدائی خود باپ کے ہاتھوں وقوع پذیر ہو۔

ابراہیم نے لیک کما اور انہوں نے حکم اللی پر سبب پوچھے اور اظمار نالی۔ تدیدگی و تحیر کئے بغیر عمل کیا کہ یہ تعر کئے بغیر عمل کیا کیونکہ انہیں اپنے پردردگار کے حسن انتخاب پر اطمیعان تقا۔ وہ جانتے تھے کہ اس کا حکم ان کی بستری کے لئے ہے۔

کپ نے حکم الی پر عمل کیا لیکن تیزی کے ساتھ نہیں تاکہ اپنے اعساب پر کنٹرول رکھیں اور اس اضطراب سے بچیں کہ جو سستی و ضعف کا باعث بنتا ہے۔ انہوں نے بیٹے کو حکم خدا سے آگاہ کیا اور ان سے پوچھا کہ اس بارے میں ان کی حتی رائے کیا ہے۔ یہ امر اس چیز پر دلالت کرتا ہے کہ انہیں اپنے بیٹے کے حسن انتخاب پر اعتماد تقا نیز ان کے رشد معلی اور اصابت رائے کا احترام رکھتے تھے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ایرا بیم انہیں ایسا کچہ نہیں سمجھتے کہ جو کوئی ذمہ داری نہ نہما سے۔ حضرت اساعیل کی توجہ اس امرکی طرف تھی

٨٩

من الصابرین". (ابا جان! کپ کو جو حکم دیا حمیا ہے اے بجا لاکی، مجھے کپ الشاء اللہ صابرین میں سے پاکی کے)- طبیعی طور پر ان کے والد کے ربنج و خم میں اضافے کا باحث ہوگا- (ا)

اسماعیل کے لئے ان کے والد نے فیصلہ کیا کہ وہ بھی اجر طاعت پائی اور حضور حق بی تسلیم ہونے کا لطف التخائی۔ اس لئے یہ بات پہلے ان سے ذکر کی۔ انہوں نے بھی امر الهی کے سامنے سر تسلیم نم کر دیا تاہم یہ تسلیم ان کے پیش نظر شجاعت و بہادری کی علامت نہ تحق بلکہ اوادہ الهی کے سامنے خشوع کی علامت تحقی اور ان کا مجر استداد الهی تحقا۔ اس لئے اللہ تعالی نے ان دونوں کی حالت کو "خلسا اسلما" سے تعمیر کیا ہے یعنی وہ دونوں اللہ تعالی کے حضور تسلیم ہو گئے اور انہوں نے شہوات و خواہشات کے سامنے سر نہیں جمکایا اور نہ وہ مادی و دنیادی قیود میں گرفتار ہو گئے (۲) لہذا ابراہیم اور اسماعیل علیما السلام ان افراد می سے ذیل کہ جنہیں اللہ تعالی ہر اس چیز ہے محبوب تر ہے کہ جس کا اس آیت قرآنی می صراحت ہے ذکر ہے:

"قل ان کان آباؤکم و ابناؤکم و اخوانکم و ازواجکم و عشیرتکم و اموال اقترفتموها، و تجارة تخشون کسادها و مساکن ترضونها، احب الیکم من الله و رسوله، و جهاد فی سبیله فتربصوا حتی یاتی الله بامره، و الله لایهدی القوم الغاسقین. (موره آوبه / ۲۳)

۱۔ اس کی وجہ واضح ہے کہ جب باپنے یہ دیکھا کہ اس کا بیٹا اس قدر عظیم ہے بھر اس کی قربانی کا فیصلہ اور بھی سخت تر تھا جبھی تو اس کا اجر بھی بہت زیادہ تھا۔ (مترجم)

۲\_ فی ظلال القرآن نامی کتاب میں بھی ہمارے معروضات میں سے کچھ کی طرف اشارہ ہوا ہے۔ یعنی کمہ دیکھ اگر تمسی تمارے آباء، تماری اولاد، تمارے بھائی، تماری بیریاں، تمارے بقسلے والے اور وہ مال کہ جو تم نے تمع کیا ہے اور وہ مجارت کہ جس میں تھاٹا پڑ جانے سے ذرقے رہتے ہو اور وہ تھر کہ جنس دیکھ دیکھ کر خوش ہوتے رہتے ہو تمارے نزدیک اللہ ، اس کے رسول اور راہ خدا میں جماد سے محبوب تر ہیں تو پہ تھر منظر رہو یہاں تک کہ اللہ اپنے امر کو ظاہر کرے اور اللہ فاسق لوگوں کو ہدایت نہیں کرتا۔

٢- واضح ب كد الله تعالى كا اصلى مقصد ي مد تقا كه حضرت اسماعيل كو ذرع كيا جائ اور ان كا نحون بهايا جائ اس لي كه نحود الله تعالى حضرت ايرا بيم م فرمات بيل "قد معدفت الرويا" (تو ف اپنے نحواب كو جامه عمل پسايا) بلكه حضرت ابرا بيم اور آپ ك ييلنے كى آزمايش و امتحان مراد تقا- امدا فرماتا ب: "ان هذا لمهو البلاء المبين". تحقيق به كام صرف واضح امتحان ب

اس امتحان کا راز یہ تھا کہ اسماعیل کا تربمیہ نفس نمیا جاتا اور انہیں فرید ہوت اور رہبری امت کا یو تجہ انٹوانے کے قابل بنایا جاتا۔ ابراہیم کے لئے بھی یہ پیشتر تربمیہ و تصغیہ کے لئے امتحان کا دریعہ تھا۔ بعید نہیں کہ وہ امتحان ان چند ہاتوں سے صبارت ہو کہ جن کے انتمام پر اللہ تعالی نے انہیں انسانوں کی امامت عطا فرمائی:

"و اذ ابتلی ابراهیم ربد بکلمات فاتمهن٬ قال انی جاعلک للناس اماماً٬ قال و من ذریتی؟ قال لاینال عهدی الظالمین". (سوره بقره / ۱۲۴)

یعنی جب ابراہیم کا اس کے پروردگار نے چند باتوں کے ذریعے امتحان لیا اور انہوں نے اسے پورا کر دیا تو اللہ نے کہا میں تجھیے انسانوں کے لئے امام قرار دیتا ہوں وہ کینے لگے اور میری ذریت میں ہے؟ اللہ نے کہا میرا ہے حمد طالعین کو نہیں ملے گا۔ ذکع کا داقعہ تق "البلاء الس<sub>یدن</sub>" (داضح آزمایش) تھا جیساکہ آیت نے وضاحت کی ہے۔

جب میں (مصنف) سے مطالب لکھ چکا تو دیکھا کہ علامہ طباطبانی مرحوم نے بھی ایے بی بص مطالب ذکر کئے ہیں۔ وہ "… من ذوبتی" کے قتل میں استدلال کرتے ہیں کہ ہے بات اس وقت تک نمیں کی جا سکتی جب تک اولاد مد ہو کو کھ اسم علم نمیں کہ التدہ وہ صاحب اولاد ہوں مے یا نمیں۔ طائلہ کی بشارت سے پہلے ابراہیم الیمی بات ہر کر نمیں کر سکتے تھے جو وہ جائے مد ہوں اگر یہ بات ولادت اسماعیل سے قبل ہوتی تو ضروری تھا کہ لوں کما جاتا: "و من ذریتی ان وذقتنی ذریة" (1) اور میری ذریت سے اگر تو مجھے ذریت عطا کرے۔

علاوہ ازیں اس امتحان کا ایک فائدہ سے بھی ہے کہ سے امتحان راہ حق میں قربانی ہیش کرنے کے لئے ایک عظیم نمونہ ہو سے قربانی فقط اعلان اور زبانی نعرے تک نہیں ہوتی چاہیے۔ ابراہیم اور اسماعیل ہر مومن اور مومنہ کے لئے اسوہ اور نمونہ بن سکتے ہیں۔

ان دونوں تضمیق کے فضائل کو عالم اسکان سے لکال کر دجود کے مرطع می لے کا ادر ظہر کرنا دوسردل کے لئے بھی باعث ترغیب ہے کہ ان کے محقی اور درونی فضائل بھی ظہر ہوں ادر سیدان عمل میں آنے کے لئے باعث تحریک ہو۔ دوسرے لفظوں میں یہ کام نحود انسانوں کی اندرونی خصوصیات و فضائل کے ظہور میں آنے کے لئے آیک موثر جذباتی تحریک کی حیثیت رکھتا ہے تاکہ وہ آیک زندہ حقیقت کا روپ دھار کیں اور انسانی زندگی میں

ان باتوں کے علادہ بض برادران نے یہ احتال دیا ہے کہ بعید سی ہے کہ حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل جس معاشرے میں رہتے تھے وہ مادیت میں غرق تقا لہذا اللہ تعالی نے ارادہ کمیا کہ انہیں فقط دعظ و تصبیحت نہ کی جائے بلکہ حملی نمونہ بیش کر کے راہ حیات کو حہدیل کرنے کی دعوت دی جائے۔

ممکن ہے کہ کوئی شخص اس واقعہ پر خور کر کے بت سے ایسے مطالب اعد کرے جو ہم نے بیان نہیں کیے یا جن کی طرف ہم نے اشارہ نہیں کیا۔ توفیق و ہدایت اللہ کی طرف سے ہے۔

۱۰ المیزان ج۱ ص ۲۱۴ و ۲۱۸

٣- مطلب ہے کہ ہم یمال پر اشارہ کریں کہ "انا ابن الذہبی سی کم کر یقیا رسول اللہ الظہر الفظر کرتا نہ چاہتے تقے بلکہ شاید وہ یہ بیان کرتا چاہتے تقے کہ لوگ ان دو عظیم واقعات سے فائدہ حاصل کریں اور یہ سمجھاتا چاہتے تقے کہ آپ ان واقعات سے بیگانہ نہیں ہیں۔ جہ وہ دونوں تقرب کے اس زینے تک اور حق و تسلیم کی راہ پر چلتے ہوئے فط کی اس منزل جب وہ دونوں تقرب کے اس زینے تک اور حق و تسلیم کی راہ پر چلتے ہوئے فط کی اس منزل اس منزل اس سے مختلف ہوتا یا اس سے میں کرتی چاہتے جو اور اللہ بی اس منزل جب وہ دونوں تقرب کے اس زینے تک اور حق و تسلیم کی راہ پر چلتے ہوئے فط کی اس منزل بی آس اور سے محملا والے جو میں کرتی چاہتے جو دونوں تقرب کے اس زینے تک اور حق و تسلیم کی راہ پر چلتے ہوئے فط کی اس منزل اس سے مختلف ہوتا یا اس سے کم تر اس میں کرتی چاہتے جو کر خوتا یا اس سے مختلف ہوتا یا اس سے کم تر۔ بعض لوگوں کا یہ خیال خام ہے کہ رسول آکرم کے اس سے مختلف ہوتا یا اس سے کم تر معاد کی جو تو کی متابلہ جیت کر میدان میں کونا ہو جائے اور نے نظر کرنے تک کو گی جاتے کو معاند سے محلوب ہوتا یا اس سے کم تر اور کر تو کہ ہوتا یا اس سے کم تر معاد ہ کی اور کرد کا یہ خیال خام ہے کہ رسول آکرم کے نے بات اظمار افخلا کے لئے کہی جو حقول معاند سے محلوب کو ایک ہو جائے اور خون کا یہ خیال خام ہے کہ رسول آکرم کے اس سے مختلف ہوتا یا اس سے کم تر معاد کر معاد ہوت کر میدان میں کون کا یہ اور دول کر تو کہ کہی ہے جائے اور نظ کر کر تو گی کو ہوتا یا اس سے کوئی معابلہ جیت کر میدان میں کوئی نو ہو جائے اور دختا ہو ہوں۔

۲۔ بعض اوقات کما جاتا ہے کہ حضرت عبدالطلب کی ندز جائز نہ تھی کیونکہ کیے مکن ہے کہ آیک شخص دوسرے کے وجود پر اس حد تک تھرف کرے نیز کیا مکن ہے کہ ایسی ندز کو پورا کرنا واجب تجلما جائے کہ جس میں عبداللہ بن عبدالمطلب جیسے نغس محترمہ کو ذکح کرنا پڑتا ہو؟

اس کا جواب ہے ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ عبد المطلب کا ایمان بتدد یج منزل کمال کی جانب بر معتا کیا۔ پہلے مرطع می ہم دیکھتے ہیں کہ وہ دو جوں کے تام پر اپنے میٹوں کے نام "عبد معاف " اور "عبد العزی" رکھتے ہیں لیکن بعد ازاں اللہ پر تسلیم و ایمان کے اس درجہ پر بکیٹے ہیں کہ موذخین کے بتول پا تھیوں کے لفکر والا " ابر حد " ان کے ایمان ت مرحوب ہو جاتا ہے ان کے بارے میں یہ بھی بیان کیا حمیا ہے کہ وہ چور کا پاتھ کا لئے تھے، بربنہ ہو کر طواف کرنے سے دوکتے تھے، ایتاء ندز کرتے تھے، معاد اور قیامت پر ایمان رکھتے تھے، زنا، شراب اور محارم سے نکاح کو ترام جانتے تھے۔ اپنی اولاد کو ظلم و سرکشی سے متع کرتے تھے اور انہیں برے کام ترک کر کے پسندیدہ انطاق اختیار کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔ جوں کی نوجا انہوں نے چھوڑ دی تھی اور مستجاب الد موۃ (الی شخصیت جس کی دعا

٩r

قبول ہوتی ہو) ہو گئے تھے۔ (۱)

عبدالمطلب کا ایمان ایکے پوتے حضرت محمد کی ولادت کے بعد حد اعلی کو پہنچ نمیا تھا کیونکہ انہوں نے بہت ی علامات ہوت اپنی آنکھوں سے دیکھیں اور آنحضرت کی نبوت کی کرامات و دلائل کے آپ خود شاہد تھے لمدا کوئی مانع نہیں کہ پہلے الکا اعتقاد ہو کہ آیک شخص کو اس طرح کی ندر کا حق پہنچا ہے۔ (۲) عرف عام کے نزدیک بھی یہ کام تاپسندیدہ نہ تھا۔ علاوہ ازی ہے بھی ثابت نہیں کہ گزشتہ شریعتوں میں ایسا کرتا منوع تھا ملڈ زدجہ عمران نے ندر کی کہ ایکہ ہیٹ میں جو بچہ ہے وہ اے خدا کے گھر کی خدمت کیلئے وقف کریکی نیز اللہ تعالی نے اپنے ہی ابراہیم کو حکم دیا کہ وہ اپنے بیٹے اسماعیل کو ذکر کریں۔

بداء شیعہ نقطہ نظر سے مذکورہ مسئلہ کے نتیج میں ایک اور مسئلہ سامنے آتا ہے اور وہ ہے بداء کا مسئلہ جو شیعوں اور دوسروں کے درمیان باعث اختلاف رہا ہے۔ اس سلسلے میں چونکہ شیعوں پر بست زیادہ تحمیس نگائی کمی ہیں اس لئے ہم اس کی کچہ وضاحت کرتے ہیں۔ سیدنا موللنا آیت اللہ الحجۃ سید عبد الحسین شرف الدین مرحوم کہتے ہیں: " بداء کے مسئلے پر شیعوں کے نظرینے کا خلاصہ سے ہے کہ اللہ تعالی بعض اوقات السان کی روزی، عمر، بیماری، صحت و سلامتی، سعادت، شتادت، رنج و مصائب، ایمان و کفر میں کی بیٹی کر دیتا ہے جیساکہ اس کے اس فرمان سے ظاہر ہوتا ہے: " بیمحو اللہ ما پشاہ و پنیت و عندہ ام الکتاب". (سورہ رعد / ۲۹) یعنی اللہ بیے چاہتا ہے متا دیتا ہے اور جے چاہتا ہے باقی رکھتا ہے اور اس کے پاس ام الکتاب ہے۔

۱ سیرت حلبیة ج ۱ ص ۳ اور مسالک الحنفا ص ۳۱ بحواله الملل و النحل شهرستانی
 ۲ یه جواب عظیم محقق سید مهدی روحانی (ایده الله تعالی) نے دیا ہے۔

یہ محرابی خطب ، ابن وائل اور قتاوہ کا عقیدہ ہے۔ جناب جار نے بھی سی عقیدہ رسول اللہ سے فتل کیا ہے۔ بست سے برزگان اللہ کے حضور تضرع و زاری کیا کرتے اور دعا کرتے تقے کہ اللہ انسی سعادت مندوں میں سے قرار دے نہ کہ اشقیا میں سے۔ یہ مسئلہ ہمارے اتمہ سے متحول دعاؤں میں حد تواتر کو پہنچا ہوا ہے اور بست می روایات میں آیا ہے کہ صحیح مدقد اور والدین سے نیکی اور بھلائی شتادت کو سعادت میں بدل دیتے ہیں اور عمر میں احال

تی ہاں بھی وہ بداء ہے کہ شیعہ اپنے آئمہ کی بیروی میں جس کے معتقد ہیں البتہ الی نئی رائے کا ظاہر ہوتا کہ جو پہلے مجبول ہو یا خلاف مصلحت ہونے کے باعث گزشتہ عمل پر پشیانی اس معنی میں بداء اللہ تعالی کے لئے محال ہے اور شیعہ اس کے ہرگز قائل نہیں ہیں۔ علی اسیرالومنین کے بیروکاروں کے لئے ایسا عقیدہ کو یکر ممکن ہے جبکہ وہ نیچ البلاغہ میں الیے ظریف اور باریک معانی بیان کرتے ہیں کہ جن کی محرائی کے اوراک سے عظل انسان عابز ہے۔ علی وہی ہیں کہ جن سے اور جن کے معصوم فرزندوں سے نوگ اللہ تعالی کے ہر تعلق سے منزہ ہونے کا دوس حاصل کرتے ہیں اور اللہ اور اس کی معات کے بارے میں جن سے دقیق ترین معادف حاصل کرتے ہیں اور اللہ اور اللہ اور اس کی معات کے بارے میں جن

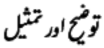
امام صادق علیہ السلام سے فکل کیا تمیا ہے کہ آپ نے فرمایا: "میں اس شخص سے بیزار ہوں کہ جس کا یہ عقیدہ ہو کہ اللہ کو ایسے امر میں بداء حاصل ہوتی ہے کہ بنے وہ کل نمیں جائتا تھا"۔

آب نے یہ بھی فرمایا: "جس شخص کا یہ خیال ہو کہ کمی شکھ میں بداء اللہ کی کی شیانی کے باعث ظہور پذیر ہوتی ہے وہ ہمارے زدیک حداث عظیم کا منکر ہے"۔

-----

۱۔ کتاب اجوبۂ موسی جار اللہ ص ۸۲ اور ۸۷ اسنے وہاں بعض امور کی طرف اشارہ کیا ہے اس کے مآخذ بھی ذکر کئے ہیں۔

90



فرض کریں اللہ " زید " کی روزی یا عمر، اس کی طبیعت، عادت اور ڈاتی صلاحیت کی بنیاد پر مقدر فرباتا ہے لیکن وہ جالتا ہے کہ زید صدقہ دے گا کہ جس سے اس کے پہلے سے مقرر شدہ رزق میں اضافہ ہو جائے گا یا جالتا ہے کہ وہ والدین سے حسن سلوک کرے گا اور اس کے سبب اس کی عمر برطھ جائے گی اللہ تعالی ان متام امور کو ابتداء بی سے جالتا ہے۔ بعض اوقات اللہ تعالی کی مصلحت کا تقامنا ہوتا ہے کہ وہ اپنے نبی کو کمی چیز کے ہونے کی خبر دیئے بغیر اے اس کے مواضح ے آگاہ کرے یا سے جائے کہ آئندہ حالات بدل

جائیں ہے۔

بی بھی ہے بات دوسروں کو بتا وہتا ہے لیکن بعد ازاں اس کے موافع سے آگاہ ہوتا ہے یا ہے کہ اس امر کے وجود میں آنے کے لئے الیمی شرائط کی ضرورت ہے کہ جو اب موجود شیں بیں جبکہ اللہ تعالی ابتداء تا انتہا ان تمام امور سے آگاہ ہوتا ہے کیو کمہ اس کا علم دانی ہے اور وہ اپنے علم سے اپنے رسول کو آگاہ کرتا ہے یا اسے لوج تحو و اشبات میں شبت کرتا ہے جیساکہ ان دو علموں کے بارے میں اشارہ فرماتا ہے: " یہ حو اللہ ما یشاء و یشت و عندہ ام الکتاب". (سورہ رعد / ٣٩) یعنی اللہ سے چاہتا ہے مثا ویتا ہے اور سے چاہتا ہے باقی رکھتا ہے اور اس کے پاس ام الکتاب ہے۔

ایک اور مثال عرض کرتے ہیں اگر ہم کوئی ایسا تھر بنائیں کہ عام حالات میں جس کی عمر سو سال ہونی چاہے لیکن کوئی طوفان، زلزلہ، سیلاب یا کوئی دوسری آفت اس کے قائم رہنے میں مانع ہو جائے اور دہ دس برس میں دی حیاہ ہو جائے۔

جبکہ ہم نے لوگوں سے کما ہو کہ یہ تھر سو سال تک باتی رہے گا اگرچ ہم جانتے ہوں کہ یہ کمی سیلاب کی وجہ سے تباہ ہو جائے گا۔ اگر دوسرے مرحلے میں ہم ، تھر یہ کمیں کہ یہ تھر دس سال میں مندم ہو جائے گا تو یہ دونوں باتیں صحیح ہوں گی۔ بعض اوقات کمی تاکریر اور اہم مصلحت کا تلافنا ہوتا ہے کہ ہم پہلی خبر دیں۔

Presented by www.ziaraat.com

امام زمان کے ظہور کی بصل علامتیں بھی ای طرح کی ہیں کو تک ان میں سے بص حقی علامتوں کی حیثیت سے بیان ہوئی ہیں اور بصل کے بارے می خاموشی اختیار کی تکی ہے لمدا ممکن ہے کہ ان میں سے بصل ظاہر ہو اور وجود میں انجی اور بصل کچھ مواقع ہیدا ہونے کی وجہ سے ظہور میں نہ انجی جن کی مخبر نے طبیعی حالات کی روشی میں مواقع و حوارض سے قطع نظر خبر دے دی ہو۔

لدا ممکن ہے کہ حضرت اساعیل کی قربانی کا واقعہ ای قسم کا ہو یعنی اللہ تعالی نے کسی امتحان ہے کہ حضرت اساعیل کی واقعہ ای قسم کا ہو یعنی اللہ تعالی نے کسی امتحان وغیرہ جیسی مصلحت کی بنیاد پر حضرت ابراہیم کو بیط کی قربانی کا حکم دیا ہو ہمر اسے آیک ذائع عظیم کے بدلے بچا لیا اور ابراہیم کو خبر دی کہ انہوں نے یعنیا آپنے خواب کو بیچ کر دکھایا۔

اہام جعفر صادق سکے بیٹے اساعیل کا واقعہ بھی شاید اس نوعیت کا ہے وہ یوں کہ مصلحت کا تلامنا ہو کہ لوگوں کی توجہ اسماعیل کی طرف ہے ادرامام حق نطرات سے محفوظ رہیں جب اسماعیل وفات پائٹے تو واضح ہوگیا کہ حقیقی امام ان کے بھائی موی کاظم علیہ السلام ہیں۔

ایک سوال اور اس کا جواب براء کا نظلی معنی ہے " ظاہر ہوا " نہ کہ " اظمار کیا " امدا اللہ کے لئے بداء ہونے کا یہ معنی ہوتا چاہیے کہ خدا عالم ہوا اور اس کے لئے وہ کچر ظاہر ہوا جس سے وہ جاتل تقا طلاکہ آپ کے قول کے مطابق یے اللہ کے لئے محال ہے۔ امدا امام علیے السلام کے اس قول کی کیا توجیمہ ہوگی: "ما بداء للہ فی شیشی تحما بداء لہ فی اسساعیل". یعنی اسماعیل کے مسئلے میں جو بداء اللہ کو ہوئی کمی اور میں نہیں ہوا۔ ای طرح سے یے العاظ بھی روایات میں بین "بداء لہ" یا "بداء للہ"۔ اس کا جواب سے بے کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: "و نادیناہ ان یا ابراهیم قد صدقت الرویا". (سورہ صافات / ۱۰۳) یعنی ہم نے آواز دی کہ اے ابراہیم تحقیق تو نے اپنے خواب کو سچ کر دکھایا۔ نیز سے بھی فرمایا: "و بداء لھم سینات ما کسبوا". (سورہ زم / ۴۸) یعنی جو برائیل انہوں نے کمائی تحقیم ان پر محقق ہو کئیں۔

یمال سے معلوم ہوتا ہے کہ لفظ بداء اظمار یا ظہور کے معنی میں نہیں بلکہ عالم کون و وجود میں معلوم چیز کے تحقق کے معنی میں استعمال ہوتی ہے۔ یہ ایسے دی ہے جیسے اللہ تعالی کے اس فرمان میں «علم" کا لفظ استعمال ہوا ہے: «ثم بمشناهم لمتعلم ای السزیین اسمسی لما لبثوا امدا". (سورہ کھف / ١٢) یعنی پر ممر ہم نے انہیں اسخایا تاکہ ہم جان کیں کہ ان میں کولسا کروہ ان کی مدت قیام کا شمار کر سکتا ہے۔

أیک اور جگہ فرمایا: "و لنبلونکم حتی نعلم المجاهدین منکم و الصابرین' و نبلوا اخبارکم". (سورہ محمد / ۲۱) یعنی اور ہم تمسیں ضرور آزما کی کے تاکہ جان لیں کہ تم میں ے کون مجاہد بے اور کون صابر ہے اور اس لئے کہ تمماری خبروں کی جائچ کر لیں۔

ایک اور مقام پر فربایا: "و ما جعلنا القبلة التی کنت علیها الا لنعلم من يتبع الرسول ممن ينقلب علی عقيبہ". (سورہ بقرہ / ١٩٣) يعني تهم نے اس قبلہ کو جس پر تو تقا صرف اس لے قبلہ قرار دیا تھا کہ تهم ان لوگوں کو جو رسول کی پیروی کرتے ہیں الٹے پاؤں پلٹ جانے والوں سے پرکھ لیں۔

مراد بیہ بے تاکہ ہمارا معلوم متحقق ہو جائے اور عالم وجود کا روپ وھار کے۔ بداء بھی سی کچھ ہے لہذا ''' بداء لہ '' کا معنی اس کے علم کا خارج میں وجود پذیر ہو جانا اور صفحہ استی پر نمودار ہو جانا ہے۔ (۱)

۱۔ اس مطلب کے لئے ہمنے محقق گرامی سید مہدی روحانی سے استفادہ کیا ہے (الله تعالی انہیں سلامت رکھے)۔

يهود اور بداء

اگر ہم بداء کا یقین نہ رکھیں تو پھر یہودیوں کی طرح ہو جامی کے جن کے علط اعتقاد کی خود خدا تعالی خبر دیتا ہے۔ یہودیوں نے اللہ کا الکار کرتے ہوئے کما: "اللہ نے رزق اور اشیاء کو ازل بن سے معین کر دیا ہے اور اس میں کوئی تغیر و حبدل نہیں ہو سکتا۔ لہذا اس نے " جف الظم" (1) کر دیا ہے"۔

اللہ تعالی نے ان کی ایل مذمت کی ہے: "و قالت الیہود: یداللہ مغلولة، غلت اید یہم، و لعنوا بما قالوا، بل یدا، مبسوطتان، ینفق کیف یشا،". (سورہ مائدہ / ۱۳) ایعی یہودیوں نے کما کہ اللہ کا پاتھ بندھا ہوا ہے ان کے اپنے پاتھ بندھے ہوئے تیں جو کچھ انہوں نے کما ہے اس کے سب وہ لعنت کیے گئے تیں جبکہ اللہ کے دونوں پاتھ کھلے تیں وہ جس طمرح چاہتا ہے انھاتی کرتا ہے "۔

لہدا براء اسلامی مطائد کی آیک ضرورت ہے اور یہ اللہ کی عمزیہ و توحید کے لوازم و مقتصیات میں سے بسبہ بداء کا یکی منہوم آیات و احادیث کے ساتھ جماہتگ ہے۔

-----

۱۔ اس کا لفظی معنی ہے "اس نے قلم کو خشک کر دیا ہے" مراد یہ ہے کہ مخلوقات کے تمام امور کو وہ مقدر کر کے فارغ ہو چکا ہے۔ (مترجم)

دوسری فصل آنحضرت کی ولادت سے بعثت تک

رسول اکرم کا نسب گرامی کپ بین حفرت الد اعلام محمد صلی الله علیه و آله و سلم بن عبدالله بن عبدالطلب (شیبة الحمد) بن باشم بن عبد مناف بن قصی بن كلاب بن مرة بن تعب بن لوی بن غالب بن قمر بن مالک بن نظر بن تعلی بن تزیمته بن مدركه بن الیاس بن مطر بن نزار بن معد بن عدمان ... -

کما جاتا ہے کہ آپ کا نسب شریف جناب عدمان تک منطق علیہ ہے۔ اس کے بعد بت اخلاف ہے تاہم اس امر میں کوئی تنک نہیں کہ عدمان کا نسب حفرت اسماعیل تک جا پہنچا ہے۔

متقول ہے کہ کپ کے فرمایا: "افا بلغ نسبی الی عدمنان فامسکوا". (۱) یعنی جب میرا لسب عدمان تک کی تی تو کھر جاءُ، ہم نے بھی کپ کے امر کی اتباع میں توقف کیا ہے۔ کپ کی والدہ آمنہ قبیلہ بنی زھرہ کے سردار وصب بن عبد معاف بن زھرہ بن کلاب کی بیٹی تقیم-

-----

۱۰ کشف الغمدج ۱ ص ۱۵

قول مضہور (۱) کی بتا پر آنحضرت کمہ میں اس سال دنیا میں تشریف لائے بے «عام الفیل" کہتے ہیں اور سے بعثت سے چالیس سال پہلے کی بات ہے۔ "امامیہ " اور بعض دوسرول کے نزدیک مشہور ہے ہے کہ آپ کا یوم ولادت سترہ رہیج الاول ہے لیکن امامیہ کے علادہ دوسرول (کعینی نے بھی جن کی تائید کی ہے) کا نظریہ ہے ہے کہ آنصرت کا یوم ولادت ۱۲ رہیچ الاول ہے۔ (۲) ان کے علادہ دیگر اقوال بھی ہیں کہ جن کے ذکر کی شخائش نہیں۔

نبی کریم کی ولادت

" طبری" اور "کلینی" نے تھریخ کی ہے کہ انحضرت روز جعہ دنیا میں تشریف لائے جبکہ غیر امامیہ حضرات کا نظریہ ہے ہے کہ آپ میر کے دن پیدا ہوئے۔ ایک روایت میں ہے کہ انحضرت کی مادر گرامی "ایام تشریق" یعنی حمیارہ، بارہ اور تیرہ ذی الحجہ میں حاملہ ہو کی- (۲)

لیکن اس پر ایک اعتراض وارد ہوتا ہے اور وہ یہ ہے کہ اگر میڈ مبر اکرم ای سال دنیا میں تشریف لے آئے تھے تو آپ کے لئے مدت حمل چار ماہ اور چند روز بنتی ہے اور اگر آپ کی پیدائش بعد کے سال میں ہو تو مدت حمل سولہ ماہ ہوگی۔ جبکہ امامیہ کے زدیک کم ترین مدت حمل چھر ماہ اور زیادہ نے زیادہ ایک سال ہے۔

اس اعتراض کا جواب سے دیا گیا ہے کہ مذکورہ قول اس بات پر مبنی ہے کہ عرب جان لوجھ کر حرام میزوں کو بھلا دیتے تھے اور کہتے تھے کہ مثلاً حرام مینے چار ماہ بعد شروع ہوں

- ۱۹ سیرة مغلطای ص ٤<sup>4</sup> تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۱۹۵ وغیر<sup>2</sup> اس قول کو متفق علیہ بھی کہا گیا ہے۔
  - ۲- اصول كافى ج ۱ ص ۳٦٣ (مطبوعه ١٣٨٨ مكتبة الاسلامية طهران)
  - ۳۹۲ مسول کافی ج ۱ ص ۳۶۴ نیز دیکھئے تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۱۹۲

گے۔ جبکہ ان حرام میتوں میں کہ جن کی حرمت کو انہوں نے اپنی طرف سے نتم کر دیا تھا جنگ و قتال کو جائز سمجھتے تھے۔

لیکن اگر روایت کی سند سمجیح ہو اور ہم اس چیز کے قائل بھی نہ ہوں کہ چار ماہ کا حمل پیامبر اکرم کے لئے مختص ہے تو خود اس جواب پر بھی اشکال وارد ہوتا ہے اور وہ یہ کہ روایت کو حرام ممینوں کے بھلانے پر میں قرار دینے کے لئے بھی دلیل کی ضرورت ہے کیونکہ اتمہ مصوبین کے کلام میں بھی ایسی کوئی تعبیر موجود نہیں۔ ای طرح محد شین اور موز نظین کے کلام میں بھی ایسی کوئی چیز موجود نہیں۔

أيك اجم ياد دمإنى

" اربلی " مرتوم منیغبر اکرم کی تاریخ ولادت میں اختلاف کی طرف اشارہ کرنے کے بعد لکھتے ہیں: " انحضرت سے ردز ولادت میں اختلاف ایک معمولی بات ہے کو یکھ اس زمانے کے عرب آنحضرت ادر آپ کے مستقلم کے بارے میں کچھ نمیں جانتے تتھے۔ وہ لوگ ان پڑھ تتھے یہاں تک کہ اپنی اولاد کے روز ولادت کو بھی لکھنا نمیں جانتے تتھے۔ الببة آپ کی وفات کے بارے میں ان کا اختلاف عجیب بات ہے اور اس سے بڑھ کر عجیب و غریب ان کا اذان اور اقامت میں اختلاف ہے بلکہ آنحضرت کی وفات کے بارے میں اختلاف عجیب ترین امر ہے کو بکہ اذان کے متعلق مکن ہے ہر گروہ اس میں روایت اور سند کا ادعا کرے جبکہ یوم وفات تو معلوم و معن ہونا چاہیے تقا"۔ (1)

اربلی کی بات واضح ہے وہ کہتے ہیں کہ پیلمبر اکرم کے روز ولادت میں اختلاف کی توجیمات پیش کرنا ممکن ہے لیکن جو چیز واقعاً حیرت انگیز ہے وہ الحضرت کی تاریخ وفات میں اختلاف ہے۔ آپ ان کے لئے فرشتہ نجات کھے آپ انہیں ظلمت کے اند صیروں سے

کشف الغمة ج ۱ ص ۱۵

لکال کر نور کی طرف لائے، موت سے لکال کر زندہ رہنے کا سلیقہ سکھایا۔ ان نتام باتوں کو سمجھنے کے بادجود ایسا ہوا جبکہ کوئی اور سیا ی یا مدتبی مقصد جو تاریخ میں اسام، اجمال یا اس می ترابی پیدا کرنے کا موجب بلتا، کار فرما نہیں تھا۔ یک بات باعث نفجب ہے۔

اس سے بڑھ کر حیران کن امر ہے ہے کہ انہوں نے ایسے بت سے مسائل میں اختلاف کیا جن پر انہوں نے بی اکرم کے ساتھ رہ کر کئی سال عمل کیا یہاں تک کہ آپ دیکھتے ہیں کہ نماز اور وضوء کے بارے میں بھی آنحضرت سے متصاد روایات فقل کرتے ہیں جبکہ روزانہ پانچ مرتبہ آپ کے ساتھ وہ ان اعمال کو انجام ویتے تھے اس سے بڑھ کر ہے کہ بعض کیتے ہیں کہ مسلمان آپ کی ریش مبارک کی ترکت سے سمجھتے تھے کہ آپ نماز ظہریا عصر کی قرائت میں مشغول ہیں۔ (۱)

ان کا ادان میں اختلاف جسے وہ بچھن سے سلتے آئے کتھے نیز روشن ہے جیساکہ اربلی مرحوم نے اس کی طرف اشارہ کمیا ہے۔

اب اس کی منظر میں ان الحکام اور امور میں جن سے انسیں کم واسطہ پرتا تھا یا ان میں کم مبلا ہوتے تھے، ان کی معرفت اور آگادی کا کیا عالم ہوگا؟

ان حالات میں کیا اسحاب کا کردار اور شختار حتی سفت اور قابل اطاعت شریعت کے طور پر معتبر ہو سکتی ہے؟ جیساکہ بعض اسلامی فرقے یے نظریے رکھتے ہیں بلکہ ہمارا مشاہدہ ہے کہ بعض افراد آیک صحابی یا قاضی کے قول کی دجہ سے صحیح حدیث کو رد کر دیتے ہیں! اور سے واقعاً بڑے تعجب کی بات ہے!!

۱۰ صحیح بخاری چهاپ ۱۳۰۹ بجری ج ۱ ص ۹۰ اور ۹۳ ٬ مسند احمد بن حنبل ج ۵ ص ۱۰۹ اور ۱۱۲ اور سنن الکبری للبیهقی ج ۲ ص ۳۵ اور ۵۳ صحیحین سے نقل کرتے ہوئے.. جب وہ ان جیسے امور اور مسائل میں بھی اختلاف رکھتے ہیں تو کیا ان میں سے بعض کا یہ قول قابل قبول ہو سکتا ہے کہ رسول اللہ نے امت کو قائد، رہبر، معلم اور مرشد کے بغیر چھوڑ دیا اور امت کی ممار خود امت کی گردن پر ڈال دی، کیا اس لئے کہ امت ہدایت اور رہبریت سے بے نیاز ہے؟ یہ مسئلہ بہت ہی اہم ہے اس پر مفصل بحث و تحیص کی ضرورت ہے۔

نبی اکرم می جائے ولادت کا حال انحضرت کی دلادت با سعادت شعب ابیطالب میں جس تمریم ہوئی تھی اے بعد میں حجاج کے بحلائی "محمد بن یوسف" نے حضرت الد طالب سے خرید لیا پر محر ہاردن رشید کی ماں " نیزران" نے اے مسجد میں بدل دیا لوگ دہاں آکر نماز پڑھتے تھے (۱) ادر اس کی زیارت سے مشرف ہوتے تھے ادر اے خبرک تحجیجے تھے یہ ہمارے زمانے تک اپنی اسی حالت پر باتی رہا یہاں تک کہ دہلیوں نے جب کہ پر قبضہ کیا تو اے دیران کر دیا اور لوگوں کو زیارت کرنے صفح کر دیا کیونکہ انبیاء ادر صالحین نے آثار کی زیارت ادر تعظیم سے روکنا ان کی عادت ہے ادر اس تحکر کو انہوں نے اصطبل بنا دیا۔ (۲)

- رسول اکرم سم کی رضاعت کما جاتا ہے کہ آپ کی دائدہ ماجدہ نے دو یا حین روز آپ کو دودھ پلایا اس کے بعد کچھ دن الولب کی کنیز ثوبیہ نے دودھ پلایا (۳) پھر دب حکیمہ سعدیہ اپنے ساتھیں کے
  - ۱۰۰ اصول کافی ج ۱ ص ۳۹۳
    - ۲ اعیان الشیعة ج ۲ ص ٤
  - ۳\_ قاموس الرجال ج ۱۰ ص ۳۱۵ ترجمه ثوبیه البلاذری سے

ہمراہ مکہ آئیں اور وہ کمی کیچ کی تلاش میں تقمیم تاکہ اے دودھ پلا کر اپنی روزی کا بندوبت کریں، بنی اکرم کو اس کے حوالے کرنے کی تجویز پیش ہوئی اس نے پہلے تو آپ کے يتم ہونے کی وجہ سے افکار کیا لیمن جب اے کوئی اور کچہ نہ ملا تو وہ واپس آئی اور آپ کو دودھ پلانے کے لئے اتحفا لیا۔ اس نے زندگی میں آپ سے بت خیر و برکت کا مشاہدہ کیا انہوں نے دو سال تک آپ کو دودھ پلایا جب آپ پانچ سال اور دو دن کے ہو کئے تو وہ آپ کو خلامان والوں نے پاس واپس لے آئیں (جیساکہ فتل کیا جاتا ہے) اس نے بعد آپ اپنے دادا عبد المطلب کی زیر کھالت پرورش پانے لئے اور ان کے بعد آپ اپنے چچا او طالب کی آغوش میں پروان چڑھنے لگے۔

علامہ محقق سید مدی روحانی کھتے ہیں: " یہ بات کہ پہلے تو طلیمہ سعدیہ نے يتم ہونے کی بنا پر آپ کو لینے ت الکار کر دیا اس يتم کے بارے میں تو صحیح ہے جس کا کوئی والی وارث نہ ہو اور اس کی کوئی اہمیت نہ ہو لیکن حضرت محمد کے بارے میں درست نہیں ہے جس کے کفیل وادی کمہ کے سردار حبد الطلب ہوں، جس کی ماں آمنہ بنت وحب اشراف کمہ میں سے ہو۔ اس کے علاوہ بعض افراد یہ بھی کہتے ہیں کہ آپ اس وقت یتم نہیں تھے اور آپ کے والد گرائی ولادت کے چند ماہ بعد اس دنیا سے رخصت ہوئے۔ بعض نہیں تھے اور آپ کے والد گرائی ولادت کے چند ماہ بعد اس دنیا ہے رخصت ہوئے۔ بعض کیتے ہیں الطالیس ماہ بعد اور بعض کے نزدیک سات ماہ بعد آپ کے والد نے دنیا کو الوداع کیا " (۱)

برحال اشراف کمہ کی بے عادت تھی کہ اپنے بچوں کو دورھ پلانے کے لئے صحرائی علاقوں میں بھیجتے تھے کوبکہ وہ سمجھتے تھے کہ اس طرح بچوں کی کشو و نما کئ لحاظ سے اچھی ہوتی ہے۔ مثلا:

-----

ا صفة الصفوة ج ١ ص ٥١ اور كشف الغمة ج١ ص ١٢

ا۔ جسمانی طور پر صحت مند اور توانا ہونا، کویکہ وہ تھلی اور صاف فضا میں سانس لیتے ہیں انہیں تدریقی مشکلات اور سختیں کا ساسا کرنا پڑتا ہے اس سے اکمے اندر مختلف حالات اور گوناگوں واقعات کا مقابلہ کرنے اور سختیں کو برداشت کرنے کی بہت پیدا ہوجائی ہے۔ اور گوناگوں واقعات کا مقابلہ کرنے اور سختیں کو برداشت کرنے کی بہت پیدا ہوجائی ہے۔ ۳۔ زیان کے لحاظ سے ضمیح تر ہونا، کریکہ دوسرے علاقوں اور قوموں کے افراد سے ان کا میل جول بت کم ہوتا تھا نصوصاً کمہ کی نسبت جو ان دنوں آیک تجارتی مرکز تھا اور اس کے دوسری قوموں اور علاقوں کے ساتھ تجارتی تعلقات قائم بتھے اس کے کمین سردیوں اور ترمیوں میں ہمسایہ ممالک کے قریب کے شروں کا سفر کرتے تھے اس لیے ان کی زبان کا کم و بیش متاثر ہونا بعید نہیں تھا۔

۲۔ جرات مند ہونا، اس دلیل کی بنا پر جس کی طرف پہلی فصل میں اشارہ کیا گیا ہے۔ ۲۔ گلر اور ذوق کا خالص ہونا، کیونکہ وہ شہری زندگی کی پریشانیوں، مشکلات اور چکر بازیوں سے دور ریتا ہے وہ صحرا اور بیابان میں ان میتھید کمیوں سے ہے کر سادہ اور تنہا زندگی گرارتا ہے وہاں پر زندگی قدرتی اصولوں کے مطابق چلتی ہے اور شہر میں زندگی کی مشکلات کی وجہ سے السانوں کے الکار منحرف ہو جاتے ہیں جبکہ اس تدریق ماحول میں السان کے الکار منحرف نہیں ہوتے اسے لکار اور تدریر کرنے کا موقع ملتا ہے اسے اسرار طبیعت اور ہتی کی شناخت اور معرفت حاصل کرنے کی فرصت ملتی ہے اگرچہ یہ اس کے بچھن کا مختصر سا دور ہوتا ہے اور اس کی معلومات بھی کم ہوتی ہیں۔

ا ی لئے وہ نطلق اور بہترین گکر کا حامل ہوتا ہے اور ایک صاف و شفاف اور ضمع مزاج اور ذوق کا مالک ہوتا ہے۔

لیکن نے سب کچھ اس دقت ہو سکتا ہے کہ جب وہ متام زندگی وہاں نہ گزارے کو بکھ بیلبان اور صحرا میں زندگی جاری رکھنا انسان کو مجمود اور سرد ممری سے دوچار کر دیتا ہے اس دوران وہ اپنے لئے معاہیم اور افکار بناتا ہے جو وقت گرزنے کے ساتھ ساتھ اس کے لئے حقائق کی صورت اختیار کر لیتے ہیں پر محر وہ ان کے خطاف کوئی بات ضمیں سلتا اور ان سے ہٹ کر کمی دوسرے کی رائے کو قبول کرتا اس کے لئے انتہائی دشوار ہو جاتا ہے۔ اگر السان اپنی رائے پر تنقید اور مخالف رائے کو برداشت کرنے کی عادت بنا لے تو وہ ککری استبداد سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ وہ اہل دلیل و برہان بن جاتا ہے اور پاکیزہ افکار کا حامل ہو جاتا ہے۔ ایسے السان کے پاس اگر دلیل نہ ہو تو وہ اپنے غلط افکار سے ان افکار کو اپنا کر جن پر وہ استدلال کر سکتا ہے چھتکارا حاصل کر لیتا ہے۔ اور یے ایک طبیعی امر ہے جے السان مشاہدہ کے ذریعے جان سکتا ہے اور تجربے کے ذریعے اس پر استدلال قائم کر سکتا ہے۔

حدیث شق الصدر اب جبکہ ہم طائلہ بنی سعدہ میں انحضرت سے دودھ پلانے کے بارے میں تعظو کرد بے ہیں اس مقام پر اسی معامیت سے دارد ہونے والی ایک حدیث پر بحث کرنا اور اپنی رائے میش کرنا معاسب معلوم ہوتا ہے اور وہ حدیث ہے ہے کہ مسلم ہن حجاج ، انس بن مالک سے نقل کرتا ہے: "جب رسول اللہ بچوں کے ساتھ کھیل کود میں مشغول تقے تو جبر کیل آپ کے پاس آئے، آپ کو پکرٹا اور زمین پر طادیا پر تحر آپ کے سینے کو چاک کیا اس میں سے دل باہر فکالا اور دل سے خون کا آیک لو تعظوا خاوا ور کما کہ ہے تیرے اندر شیطانی حصہ ہے وہ تر اسنے آپ کے دل کو سونے کے طشت میں آب زمزم سے دھویا پر تمر اسے درست کرنے کے بعد اپنی جگہ پر رکھ دیا۔ بچ دوڑتے ہوئے آپکی ماں (جو در حقیقت آپکی دانے تھی) کے پاس آنے اور کما کہ محد محل ہو گئی دو سب آپکی طرف آئے اور آپ کا رگ اڑا ہوا پایا "۔

اور سی بات آپ کمی اپن والدہ کے پاس والہی کا سبب بن۔ (۲)

۱۰ صحیح مسلم ج۱ ص ۱۰۱ و ۱۰۲ آبکے سینہ بھازنے کے متعلق اور بھی
 روایات ویاں ذکر کی گئی ہیں' خواہشمند افراد ویاں رجوع کرسکتے ہے۔
 سیرۃ ابن پشام ج۱ ص ۱۵۳ و ۱۵۵ اور تاریخ یعقوبی ج۲ ص ۱۰ وغیرہ۔

امامیہ کے علاوہ حدیث اور سیرت کی اکثر کتب میں یہ روایت موجود ہے۔ انہوں نے ذکر کیا ہے کہ آپ کے سینے کو پانچ مرتبہ چاک کیا تمیا، جن میں چار دفعہ ثابت ہے جبکہ پانچویں مرتبہ میں اختلاف ہے جیساکہ ہم نے ذکر کیا ہے۔ ان میں سے پہلی مرتبہ حین سال کی عمر میں، دوسری مرتبہ دس سال کی عمر میں، حسری مرتبہ بعثت کے وقت اور چو تھی مرتبہ معراج کی رات چاک کیا تمیا۔

ردايت كاجائزه کہتے ہیں کہ انحضرت کے سینے کو بار بار چاک کرنا آب کی عظمت اور مقام میں اضاف کا باحث ب- بعض شعراء نے روایت کے مضمون کو نظم کی صورت میں بیان کیا ہے-ايا طالباً نظم الغرائد في عقد مواطن فيها شق صدر لذى رشد لقد شق صدر للنبى محمد مرارأ لتشريف و ذا غاية المجد فاولى له التشريف فيها مؤثل لتطهيره من مضغة في بني سعد و ثانیة کانت لہ و ہو یافم و ثالثة للمبعث الطيب الند و رابعة عند العروج لربہ و ذا باتفاق فاستمع يا اخا الرشد و خامسة فيها خلاف تركتها لفقدان تصحيح لها عند ذي النقد (١)

۱۸ رجوع كرين: اضواء على السنة المحمدية ص ۱۸٤

اس کے علاوہ ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ بعض لوگ اس روایت کو " ارحاصات " (۱) نبوت میں شمار کرتے ہیں جیساکہ شاعر نے اپنے اشحار میں ذکر کیا ہے (۲) اور یہ بات خوقگوار حیرت کا موجب ہے۔ جبکہ دوسری طرف غیر سلم یا تو اس کا شمخر اور مداق اڑاتے ہیں یا وہ اپنے بعض باطل عقائد پر اے ثبوت کے طور پر پیش کرتے ہیں اور مسلمانوں کے بعض عقائد کو طعن و تشنیع کا نشانہ باتے ہیں۔ جیساکہ بعد میں ذکر کیا جائے گا۔

ہم سمیرے فریق کو مجمی ملاحقہ کرتے ہیں جو اس روایت کو ان افراد کے حوالے سے جعلی قرار دیتا ہے جو اسے آیت مبارکہ "الم نشرح لک صدرک' و وضعنا عنک وزرک" کی لفظی تقسیر قرار دیتا چاہتے ہیں۔ (۲)

مجمع البیان کے مصنف نے بھی ظاہر روایت کو درست تسلیم نہیں کیا ہے اور اس کی تاویل کو بھی بعید اور مشکل خیال کیا ہے کیونکہ رسول اکرم صلی الله علیہ و آلہ و سلم ہر عیب اور برائی سے پاک اور مطمر سطح لمدا آپ کے اندرونی نظریات اور قلب مبارک کا پانی کے ذریعے پاک ہوتا کیے ممکن ہے؟ (۳)

- -----
- ۱۔ ان واقعات کو کہا جاتا ہے جو آنحضرت (ص) کی ولادت کے ساتھ رونما ہوئے تھے مثلاً ایوان کسری کا ٹوٹ جانا وغیرہ
  - ۲- فقد السيرة للبوطي ص ۵۳ اور رجوع كرين سيرة المصطفى للحسني ص ۴۹
- ۳۔ محمد حسنین ہیکل کی کتاب "حیات محمد" ص ٤٣ اور خطیب کی کتاب "النبی محمد" ص ١٩٤ کی طرف رجوع کریں۔
  - ۳۔ المیزان ج ۱۳ ص ۳۳٬ مجمع البیان سے نقل کرتے ہوئے۔

بعض علماء روایت کی سند پر اعتراض کرتے ہیں (۱) البتہ ان کا اعتراض صرف این ہشام کی روایت پر ہوتا ہے جو اس نے بعض اہل علم ے فتل کی ہے۔ حالانکہ ان کو اس بات کا علم نہیں ہوتا کہ بھی روایت صحیح مسلم میں چار ذرائع ے فتل ہوئی ہے اور اگر وہ اس سے آگاہ ہوتے تو روایت کے حق میں ان کا موقف اور زیادہ سخت ہوتا کیونکہ اس صورت میں روایت ان کے لئے وہی منزل کا درجہ یا لیتی۔ شیخ محمد عبدہ نے بھی اس حدیث میں جک کا اظہار کیا ہے جیراکہ "ابوریتے " نے ان سے فتل کیا ہے۔

اور شاید اس حدیث پر سب ے حمدہ، مناسب اور بسترین اعتراض علامہ تیخ محمد الدریة کا ب جو انہوں نے اپنی گراں بما کتاب "اضواء علی السنة المحمدیة" میں بیان کیا ب-

> **اس روایت کے متعلق ہمارا نظریہ** اس کے متعلق چند امور کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے:

ا۔ این ہشام اور دوسرے افراد بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم کا اپنی والدہ کے پاس لوٹے کا سبب سے تھا کہ حبشہ کے چند عیسائیوں نے آپ کو اپنی دلیے کے ساتھ دیکھا اور آپ سے کچھ سوالات کئے اور آپ کا بغور جائزہ کینے کے بعد ان سے کینے لگے کہ "ہم اس بچے کو پکڑ لیں کے اور اے اپنی سرزین میں لے جائیں گے "۔ (۲)

اس بنا پر سابقہ روایت جو آنحضرت کی ماں کے پاس والہی کا سبب آپ کا سنیہ چاک ہونا بتاتی ہے متحکوک ہو جاتی ہے۔

- ۱۹ عبد الكريم خطيب كي كتاب "النبي محمد" ص ۱۹٦
- ۲- سیرة ابن بشام ج ۱ ص ۱۵۴ اور تاریخ طبری ج ۱۰ ص ۵۵۵

۲۔ حضور اکرم کا سنبہ چاک ہونا آ تحضرت کی والدہ کے پاس والچی کا سبب کیسے بن سکتا ہے جبکہ وہ خود سے کہتے ہیں آپ کے ساتھ سے واقعہ اس وقت پیش آیا جب آپ کی عمر مبارک حمین سال یا دو سال اور چند ماہ تھی حالاتکہ آ تحضرت پانچ برس پورے کرنے کے بعد اپنی والدہ ماجدہ کے پاس والچس لوٹے تھے۔

۳۔ کیا یہ درست ہے کہ ایک خون کا لو تخطرا یا خدود قلب کے اندر شرور کا ملیع قرار پائے اور اس کی صقائی کے لئے آپریشن کی ضرورت پڑے؟

کیا ان کی مراد سے ب کہ اس غدود کو لکالنے کے لئے جس کا بھی آپریشن کیا جائے وہ پر ہیزگار ، متقی اور نیک انسان ہن جائے گا؟

یا ان کا مطلب سے بے کہ اللہ تعالیٰ نے غدود یا خون کا لو تعفرا بن کوم میں سے صرف بی اکرم کے ساتھ محضوص فرمایا ہے اور انہیں تک اس میں معبلا کیا ہے؟ یہاں پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ دوسرے انسان اس میں معبلا کیوں نہیں ہوئے؟

۳۔ اس عمل کو تختلف وقفوں کے ساتھ چار یا پانچ مرتبہ کمیں دہرایا حمیا؟ یہاں تک کہ بعثت کے چند سال بعد اور معراج کے موقعہ پر ایسا کمیں کیا حمیا؟

کیا وہ خونی لو تحول یا غدود یا شیطان کا حصہ ایک دفعہ جڑے آگھاڑنے کے بعد دوبارہ نے سرے سے پیدا ہوگیا تھا؟ کیا وہ کمی ایسے کینسر کی کوئی قسم تھی جو اپریشن سے بھی ختم نہیں ہوتی بلکہ اپریشن کے بعد پہلے سے زیادہ شدت کے ساتھ نمودار ہوتی ہے۔

دہ غدود چو تھے یا پانچویں آپریشن کے بعد دوبارہ کوں پیدا شمیں ہوتی ادر اس کے بعد پھر آپریشن کی ضرورت نہ رہی؟

کس دلیل کی بنا پر اللہ تعالی نے اپنے بنی کو اس عداب میں مبلا کیا اور کوں اے اس مصبیت اور تطلیف سے دوچار کیا جبکہ وہ کسی جزم کے مرتکب بھی نہیں ہوئے تھے کہ انہیں اس کی سزا دی جاتی- کیا ایسا مکن نہیں تھا کہ اللہ تعالی انہیں ابتداء دی سے ایسی غدود کے بغیر خلق فرماتا؟ ۵۔ اگر اللہ تعالی چاہے کہ اس کا بندہ برا نہ ہو تو کیا اس کے لئے اے لوگوں کے سامنے اس قسم کے آپریشن کی ضرورت ہے؟ اور جبر ئیل اور دو مرے فرشتوں نے میڈیکل کا علم کمال سے سیکھا تھا کہ انہوں نے اس طرح کے نادر آپریشن کرنے کا اعزاز حاصل کیا؟ علم کمال سے سیکھا تھا کہ انہوں نے اس طرح کے نادر آپریشن کرنے کا اعزاز حاصل کیا؟ کیا اس روایت کا یہ مطلب نہیں کہ حضور تنک اعمال انجام دینے پر مجبور کتھ اور اعمال خیر کی انجام دہی میں ان کے ارادے کا کوئی عمل دخل نہیں تھا کیو کہ آپ مجبری طور پر اور آپریشن (کہ جس کے ناکلوں کے لشان انس بن مالک نے آپ کے سند مبارک پر ریکھے تھے) کے ذریعے سے شیطان کی دسترس سے قطعاً دور تھے۔

۲- الخرب عمل صرف ہمارے بیارے نمائے ساتھ مخصوص کیوں ہے؟ جبکہ سابقہ انہیاء علیم السلام کے ساتھ یہ عمل انجام نہیں دیا تمیا؟ کیا یہ بات معقول ہے کیونکہ آپ تمام انہیاء سے افضل اور اکمل تھے لہدا آپریشن کرنے کی ضرورت تھی؟ اس صورت میں آ تحضرت باقی رسل سے کس طرح افضل اور اکمل قرار پائیں گے؟ یا یوں کما جائے کہ شیطان کو ان انہیاء علیم السلام پر ایک قسم کی دسترس حاصل تھی جو آپریشن کے ذریعے سے زائل نہیں ہوئی تھی کیونکہ ملائکہ نے اس دقت تک آپریشن کا طریقہ کار نہیں سیکھا تھا۔

و نیز قرآن میں فرماتا ہے: "ان عبادی لیس لک علیہم سلطان". (سورہ اسراء/٦٥) یعنی سیرے بندوں پر تجھے کوئی غلبہ شیں ہے۔ ، محمر ارشاد موتا ہے: "اند لیس لد سلطان علی الذین آمنوا و علی رہم یتو کلون". (سورہ نحل/۹۹) یعنی اور شیطان کو مومنین اور اپنے پرودگار پر توکل کرنے والول پر کوئی قدرت حاصل نمیں ہے۔

اور یہ بات واضح ہے کہ انہیاء علیہم السلام اللہ کے خالص اور بسترین بندے ہیں۔ اس امر کے پیش نظر کس طرح ممکن ہے کہ رسول اعظم پر معراج کی رات تک شیطان کو قدرت اور دستریں حاصل رہی ہو؟

یہ اس روایت کے بارے میں تمام مطالب تکھے البتہ یہ سب کچھ اس شدید تعداد کے علاوہ ہے جو ان روایات میں پایا جاتا ہے جن کی طرف سیرت المصطفی کے مصنف حسیٰ صاحب نے مختصر اشارہ کیا ہے۔ آپ خود رجوع کریں اور ان کا موازنہ کریں۔ (1)

عیسانی ... اور حدیث شق صدر ایور یے کتے بیں کہ مذکورہ حدیث ایک اور حدیث کی تائید کرتی ہے جو بھاری، <sup>مسلم</sup>، نتح الباری اور دوسری کتب حدیث میں بیان ہوئی ہے۔ بھاری میں صراحت کے ساتھ وہ حدیث ایوں بیان ہوئی ہے۔ "کل بنی آدم بطعن الشیطان فی جنبیہ باصبعہ حین بولد غیر عیسی بن مریم، ذهب بطعن، فطعن فی الحجاب". (۲) یعنی حفرت میں بن مریم کے علاوہ جو السان بھی پیدا ہوتا ہے شیطان اس کے پہلو میں الگی چھوتا ہے لیکن جب اس نے حفرت عیمی کے پہلو میں الگی چھوتا چاتی تو ان پر پردہ آگیا اور شیطان کی الگی پردے سے کمرا کی۔

- ۱۰ سیرة المصطفی ص ۳۹
- ۲\_ البخارى ج۲ ص ۱۳۳ ٬ طبع سال ۱۳۰۹ ہجرى

أیک اور روایت می آیا ہے کہ: "ما من بنی آدم مولود الا یمسہ الشیطان حین یولد ، فیستہل صارخاً من مس الشیطان غیر مریم و ابنیا". یعنی آدم کی اوللو می ے کوئی بچہ بھی پیدا شمی ہوتا گمر یہ کہ اس کی پیدائش کے وقت شیطان اے چھوتا ہے جس کی وجہ ے نومولود رونے لکتا ہے لیکن حضرت مریم اور ان کے بیٹے اس اصول سے منزہ ہیں۔

ای حدیث کے مزید العاظ بھی ذکر ہوئے ہیں جن کے بیان کرنے کی یمال کلجائش نمیں ہے۔ عیمانی حضرات اس روایت سے استدالال پیش کرتے ہیں کہ کوئی بھی السان یمال تک کہ کوئی ہی بھی معصوم نہیں بلکہ خطا اور نفزش اس سے سرزد ہو سکتی ہے لیمن صرف حضرت علیمی بن مریم محاہ سے پاک تلقے کو حکہ وہ شیطان کے مس کرنے سے محفوظ رہے تقے اور یمی امر حضرت میچ کے مافوق بشر ہونے پر ولالت کرتا ہے اور ان کے لاہوتی وجود کو ثابت کرتا ہے۔ (1)

ابوریتہ مزید کہتے ہیں کہ: اگر مسلمان اپنے مسیحی بھائیوں سے یہ کمیں کہ، اللہ تعالیٰ نے بن ادم کی علطیوں کو اس کھٹن اور مشکل ذریعے کے علاوہ کی اور ذریعے سے کمیں نہ بنشا جس کی وجہ سے اسے حضرت علیق کی پائیزہ اور سالم روح جو بے تماہ تعلق، کو اپنی طرف اتھاٹا پر4؟

وہ جواب میں کمہ سکتے ہیں کہ اللہ تعالی نے اپنے پیارے رسول کے قلب کو دوسرے انہیاء اور رسل کے قلوب کی طرح (البتہ خدا ہتر جانتا ہے کہ اپنی رسالت کو کماں قرار دے) اس سیاہ لو سخرے اور شیطانی جصے کے بغیر کمیں خلق نہیں فرمایا تاکہ آپریشن کی ضرورت می پیش نہ آتی جس کی وجہ ہے کئی دفعہ ان کا سینہ چیرتا پھاڑتا پڑا۔ (۲)

- ١- اضواء على السنة المحمدية ص ١٨٦ بحواله المسيحية في الأسلام چهاپ سوم ص ١٢٤ تاليف ابرابيم لوقا\_
  - ۲- اضواء على السنة المحمدية ص ۱۸٤

روایت کی بنیاد جاہلیت

حقیقت ہے ہے کہ بیہ روایت اہل جاہلیت سے کی گئی ہے کتاب "اغانی" میں آیک افسانہ بیان ہوا ہے جس کا معہوم ہے ہے "امیہ بن ابی الصلت سو رہا تھا کہ دو پرندے آئے ایک تحمر کے دروازے پر بیٹھ کیا اور دوسرا اندر چلا میا اس نے امیہ کے دل کو پھاڑا اور پہ تحمر دوبارہ ای جگہ پر رکھ دیا پہلے پرندے نے اس سے پوچھا: کیا اس نے پا لیا؟ دوسرے نے کما: "ہاں " - پر تحمر پہلے نے پوچھا: کیا " وہ پاک ہوگیا" اس نے جواب دیا: "اس نے پاکیزگی کو قبول نہیں کیا " -

ایک اور روایت کے مطابق وہ اپنی مین کے تحر سمیا اور تحر میں کمی جگہ پر پڑے ہوئے تحت پر سو سمیا اس کے بعد چھت ، کھٹی اور دو پرندے اندر داخل ہوئے ایک اس کے سینے پر سیٹھ سمیا اور دوسرا اپنی جگہ پر کھڑا رہا جو سینے پر میٹھا تھا اس نے اس کے سینے کو چیرا پھاڑا اور اس کے دل کو باہر لکالا۔ کھڑے ہوئے پرندے نے دوسرے سے پوچھا "سمیا اس نے پالیا"؟ دوسرے نے جواب دیا: "ہاں " ، محر سوال کیا: کیا اس نے قبول کر لیا؟ اس نے کہا: نہیں مسترد کر دیا ہے۔ ، محر اس نے دل کو اپنی جگہ پر رکھ دیا۔ سے روایت اس کے بارے میں چار مرتبہ ای سینہ پکھاڑنے کے عمل کا تحرار کرتی ہے۔ (ا)

مقصد فاسد عقائد کی تغویت اور قرآن مجید کی صداقت اور نحتی المرتبت رسول اکرم کی حصمت کو داغدار کرنا ہے۔

اب ہم ددیارہ اپنی تحقظو یعنی سیرہ پاک کے سکسلے کو آگے بر مطالع ہیں۔

۱۰ الاغانی ج ۳ ص ۱۸۹٬۱۸۹ اور ۱۹۰ کی طرف رجوع کریں۔

بی اکرم کی کفالت

اللہ تعالی کی مشیفت سے تھی کہ نی اکرم اپنی مال کے پیٹ میں یا اپنی چھوٹی عمر میں اللہ تعالی کی مشیفت سے تھی کہ نی اکرم اپنی مال کے پیٹ میں یا اپنی چھوٹی عمر میں این اپنے والد ماجد کے سائے سے محروم ہو جائیں۔ بعض افراد کا نظریہ سے کہ پہلی بات زیادہ صحیح ہے، کیونکہ آپ میٹیم سختے اور اسی وجہ سے حکیمہ سعد یہ نے آنھطرت کی دایہ بنے

ے اجتہاب کیا تھا (۱) البتہ اس پر ہونے والے اعتراضات کا ذکر پہلے گرز چکا ہے۔ اس کے بعد جب <sup>م</sup>ا تحضرت بن سعد کے قبیلے سے واپس آ گئے تو بعض روایات کے مطابق چار سال، بعض کے مطابق تچھ سال اور بعض کے مطابق اس سے زیادہ عمر میں آپ کے سرے والدہ کا سالیہ بھی انٹھ تکیا۔

مسلم اپنی کتاب سمجیح میں نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ ؓ نے فربایا: ''استاذنت رہی فی زیارہ امی' فاذن لی' فروردا القبور تذکر کم الموت''. (۲) یعنی میں نے اپنی والدہ کی قبر کی زیارت کے لئے اپنے پروردگار سے اجازت طلب کی اور اس نے اجازت مرتمت فرمانی'

- ۱۔ اور اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جو کچھ کشف الغمۃ ج ۱ ص ۱۲ میں ذکر ہوا ہے وہ قابل قبول نہیں ہے اس میں آیا ہے کہ آنحضرت (ص) نے اپنے والد گرامی کے ساتھ دو سال اور چار ماہ کا عرصہ گزارا۔ جبکہ اربلی نے اسی کتاب کے صفحہ ۲۲ پر صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ آنحضرت (ص) ابھی ماں کے شکم مبارک میں تھے کہ آپ (ص) کے والد ماجد انتقال فرما گئے اس کے علاوہ تاریخ الخمیس ج۱ ص ۲۵۸ تاریخ الطبری ج ۲ ص ۳۳ اوز سیرۃ ابن ہشام ج ۱ ص ۱۹۳ کی طرف رجوع کیا جائے۔
- ۲۔ کشف الغمة ج ۱ ص ۱٦ مسلم سے منقول' صحیح مسلم ج ۳ ص ٦٥ ' ١٣٣٣ مجری میں چھاپ ہوئی اور یہ حدیث مختلف منابع میں موجود ہے جیساکہ کتاب الجنائز فی کتب الحدیث کی طرف رجوع کرنے سے ظاہر ہوتا ہے۔

تم بھی تبور کی زیارت کے لئے جایا کرو کوئکہ یہ تمسی موت کی یاد دلاتی ہیں۔

سے حدیث قبور کی زیارت سے منع کرنے والوں کے نطاف تحکم دلیل ہے اس بات پر اور بھی بہت سے دلائل موجود ہیں مثلاً حضرت فاطمۃ الزبرا سلام اللہ علیها کا حضرت تمزہ کی قبر کی زیارت کرتا۔ علامہ محقق شیخ علی احمدی نے انہیاء اور صالحین کے آثار سے حصول برکت پر ایک کتاب تحرر کی ہے اس میں انہوں نے اس موضوع پر بحث کی ہے ای طرح علامہ امیں نے "الغدیر" میں، سبکی نے اپنی کتاب "شغاء السفام فی زیارۃ خیر الانام" اور ان کے علاوہ ودسرے علماء نے اس موضوع پر محقکو کی ہے۔

اس کے بعد آنھنرت اپنے دادا عبد الطلب کی سریر سی میں رہنے گئے وہ آپ کا بہت زیادہ خیال رکھتے تھے اس حد تک کہ جب تک آنھنرت موجود نہ ہوتے وہ کھانا ناول نمیں کرتے تھے۔ حضرت عبد الطلب آپ کی نبوت سے آگاہ تھے اس سلسلے میں ایک روایت بھی فکل ہوئی ہے کہ جب آپ کیچے تھے اور ایھی آپ نے نیا نیا چلتا سیکھا تھا اور آیک شکھ آپ کو ان سے دور کرنا چاہتا تھا تو انہوں نے فرمایا میرے بیٹے کو چھوڑ دو، ملک اس کے پاس آیا (1) اور ظاہراتے روایت معتبر ہے۔

ای بات کی مزید تائید اور تائید کے لئے سیف بن ذی یہن سے میط راکرم کے بارے میں فکل ہونے والی وہ روایات جو یمن میں حضرت عبد المطلب سے اس کی ملاقات کے موقع سے تعلق رکھتی ہیں۔ ان کے علاوہ اور دلائل ہیں جن سے سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت عبد المطلب کا ایمان بعض امور کی وجہ سے اور مجھی رائخ ہوگیا تحا اور ان کے زویک آنحضرت کو خاص متام اور مرحبہ حاصل ہوگیا تحا۔

ا نحضرت مجب آتھ سال کے ہوئے تو آپ کے دادا حضرت عبدالسطلب دار فانی کو الوداع کمہ گئے لیکن اپنی وفات سے پہلے انہوں نے آپ کی کھالت کی ذمہ داری حضرت

۱\_ اصول کافی ج ۱ ص ۳۷۲ طبع سال ۱۳۸۸ ہجری\_

الوطالب کے سپرد کر دی تھی اگرچ حضرت الوطالب آپنے بھائیوں میں عمر میں چھوٹے تھے اور مالدار بھی نہیں تھے جبکہ بھائیوں میں عمر کے لحاظ سے سب سے براے حارث تھے اور سب سے زیادہ مالدار عباس تھے۔ لیکن اس وقت عباس کم سن تھے کہونکہ جیساکہ کما جاتا ہے کہ وہ آنحضرت سے صرف دو سال براے تھے۔ (۱) اس کے علاوہ حضرت الوطالب اور آپ کے والد گرامی دونوں آیک دی مال سے تھے ان دونوں کی والدہ فاطمہ مخزومیہ تھیں لمدا تدرق طور پر حضرت الوطالب آپ کر زیادہ مہران، شفیق اور محبت کرنے والے تھے۔

بسرحال حضرت عبدالسطلب نے آنحضرت میں سرپر سق کی ذمہ داری حضرت ابوطالب کے سپرد کی کیونکہ وہ ان کی اولاد میں سب ے زیادہ شرافت مند اور معزز تلقے اس طرح قریش میں بھی وہ بلند مقام اور مرتبے پر قائز تلقے۔ حضرت ابوطالب نے رسامت مآب کا نمایت اچھے طریقے ے خیال رکھا۔ ہمینہ آپ کی عزت و تکریم کی اور آپ سے انتہائی محبت سے برتاؤ کیا۔ انہوں نے اپنی پوری زندگی اپنی زبان اور طاقت کے ذریعے سے آپ کی نصرت کی۔ (جیسا کہ ہم بعد میں اس کی طرف اشارہ کریں گے)۔

- -----
- ۱- اگرچہ ہمارا نظریہ یہ ہے کہ اگر عباس عمر کے لحاظ سے برے بھی ہوتے اور آپ (ص) کی کفالت کرنے کے قابل بھی ہوتے تب بھی حضرت عبد المطلب یہ ذمہ داری ان کو نہ سونیتے کیونکہ دولت کے حرص میں اس نے صرف حاجیوں کو پانی پلانے کی ذمہ داری قبول کر رکھی تھی جبکہ ان کے کھانے اور خاطر تواضع کرنے سے انکار کیا۔ وہ ایسا شخص تھا جو مال و دولت کے حصول اور جمع کرنے میں جذبات سے کھیلتا تھا اور پیشہ ور مالداروں کا رویہ اپناتا تھا۔

بحيرا ... اور شام كا پهلا سفر

کما جاتا ہے کہ آنحضرت نے اپنے چچا حضرت الوطالب کے ہمراہ شام کا سفر اختیار کیا دوران سفر بھرلی کے رامب بحیرا نے آپ کو دیکھا اور آپ کے چچا کو خبر دی کہ آپ اس امت کے پی ہیں۔ بحیرا کا اصرار تھا کہ حضرت الوطالب آپ کو والہں مکہ لے جائیں تاکہ آپ یہودیوں کے شر سے محفوظ رہیں کونکہ یہودی آنے والے میڈ جبر کی اپنی کتب میں شاہت شدہ اشانیوں اور علامتوں کو آپ میں دیکھ کر کمیں آنحضرت کو تکلیف نہ مہنچا کی لی حضرت الوطالب نے وہیں قافلے کو چھوڑا اور والہں کہ آگئے۔

جھوٹی روایت ایو موی اشعری سے مطول ایک حدیث میں آیا ہے کہ بحیرا انہیں مسلسل قسمیں ویتا رہا۔ آٹرکار انہوں نے میڈ مر اکرم کو واپس بھیج دیا اور ایو کر اور بلال کو آپ کے ہمراہ کیا۔ نیز راہب نے کچھ روٹیاں اور زیتون کا تیل انہیں دیا۔ (۱) ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ سات افراد رسول اکرم کے تھل کا ارادہ رکھتے تھے انہیں بحیرا نے مطح کیا پھر ان سب نے آپ کی بیعت کی اور آپ کے ہمراہ ہو گئے۔ لیکن ہے بات ہر کر تصحیح نہیں ہے کیونکہ:

-----

۱- الثقات لابن حبان ج ۱ ص ۹۳۳ البدایة و النهایة ج۲ ص ۲۸۵ تاریخ طبری ج۲ ص ۹۳ الاستقامة تاریخ الخمیس ج ۲ ص ۲۵۸ السیرة الحلبیه ج ۱ ص ۱۲۰ مستدرک الحاکم البیهقی ابن عساکر اور ترمذی نے کہا حسن غریب. اسی طرح سیرة دحلان ج ۱ ص ۳۹ که آپ (ص) مکّه واپس آگئے اور ان کے ہمراہ بلال اور ابوبکر تھے۔ ا۔ اس وقت آنحضرت کی عمر بارہ سال سے زیادہ نہ تھی بلکہ آیک قول کے مطابق نو سال تھی۔ (1) اور ایوبکر پیارے نی سے مختلف اقوال کے لحاظ ہے دو سال سے زیادہ چھوٹے تھے۔ اس تھی۔ در سال ایوبکر سے بھی چند سال چھوٹے تھے۔ مختلف اقوال کی بتا پر سے مدت پارچی سال سے لے کر دس سال تک ہے۔ (۲)

اس بتا پر کیا الدیکر کے لئے ممکن ہے کہ وہ اس کم سی میں شام کا سفر کرے اور پر محر اس قسم کے اہم ترین مسائل ان کے سپرد کیے جا سکیں۔

ادر کیا ہے بات قابل قبول ہو سکتی ہے کہ بلال آیک شیرخوار جس نے ابھی چلتا تھی نہ سیکھا ہو یا پیدا تی نہ ہوا ہو وہ الدیکر کے ساتھ شام کا طولانی سفر کرے اور پھر حضور اکرم کو بصری سے والپی کمہ لانے کی ذمہ داری بھی قبول کرے جبکہ رسول اکرم اس سے چند سال بڑے بھی تھے؟

۲۔ ایوبکر اور بلال کا آپس میں نمیا تعلق بلتا ہے کہ ایوبکر اے سے حکم دیں؟ جبکہ بلال ایوبکر کے غلام نہیں کتھے بلکہ وہ تو امیتہ بن خلف کے غلام کتھے اور جیساکہ کہا جاتا ہے ایوبکر نے اس واقعے کے حیس سال بعد بلال کو اس سے فریدا۔ (۳)

.....

- ۱۲۰ طبری ج۲ ص ۳۳ البدایة والنهایة ج۲ ص ۲۸۲ سیرة الحلبیة ج۱ ص ۱۲۰ اور کها گیا ہے کہ صاحب کتاب الهدی کے مصنف نے اس قول کو ترجیح دی۔
- ۲۔ ابن حبان اور الاصابة ج ۱ ص ۱۳۵ میں ابی نعیم سے ذکر کرتا ہے کہ بلال' ابوبکر کے ہم عمر تھے اور مشہور یہ ہے کہ وہ خود بلال سے چند سال برے تھے۔ اسی طرح سیرۃ حلبیة ج ۱ ص ۱۳۰ کی طرف رجوع کیا جائے۔
- ۳۔ اس کی طرف حافظ دمیاطی نے تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۵۹ میں بحوالہ حیاۃ الحیوان اشارہ کیا ہے۔ اسی طرح سیرۃ مغلطای ص ۱۱ پر بھی اس جملے کے اضافہ کے ساتھ "بایعوہ علی ای شیتی"۔

البتہ سے بات اس وقت درست ہے جب ہم سے نہ کمیں کہ ہی اکرم نے بلال کو خریدا اور پھر آزاد کیا تھا اور وہ کبھی بھی ایوبکر کی غلامی میں شمیں رہے تھے۔ اس کا ذکر آئندہ صفحات میں کیا جائے گا انشاء اللہ سحانہ و تعالی۔

۳۔ اس حدیث کی تادر سی کی تعییری وجہ یہ ہے کہ اس حدیث کے رادی الد موئ بیں وہ اس وقت تک دنیا میں می نہ آئے کتھے کیونکہ موز خین کتے ہیں کہ الد موئ آتھ یا دس سال قبلی از بعثت پیدا ہوئے تھے اور انہوں نے سات ہجری میں جنگ خبیر کے سال میں مدینے کی طرف ہجرت کی۔ جبکہ یہ واقعہ تقریباً بعثت سے حیں سال پسلے وقوع پذیر ہوا۔ ان سب باتوں کے علاوہ ذخی اس حدیث کے بارے میں کہتا ہے کہ میرا کمان ہے کہ سے حدیث جعلی اور اپنے مدنول کے کچھ جھے کی وجہ سے باطل ہے۔ (ا)

ثاید مندرجہ بالا تمام باتوں یا ان میں سے بعض باتوں کے بیش نظر ترمدی نے اس حدیث کو غریب (نامانوس) شمار کیا ہے اور این کثیر، دمیاطی اور مغلطای نے اس میں تنک و تردید کا اظہار کیا ہے۔

حدیث تصطرف کی وحیر اس حدیث کو جعل کرنے کی وجہ الدیکر کا بنی اکرم کی نبوت پر ایمان کو بعثت سے پہلے ثابت کرنا ہے تاکہ ایمان لانے میں سب لوگوں پر ان کی سبقت ثابت کی جائے۔ میں تک کہ حضرت علی اور حضرت خدیجہ سلام اللہ علیما پر ان کی فضیلت ثابت کی جائے بلکہ ان محوں میں تو خود رسول اکرم پر مجمی ان کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ نودی کہتا ہے کہ " الدیکر نے بیس سال کی عمر میں سب سے پہلے اسلام قبول کیا اور

.....

۱۰ تاريخ الخميس ج ۱ ص ۲۵۹ اور سيرة الحلبية ج ۱ ص ۱۲۰ ـ

بعض کے بقول پندرہ سال کی محر میں "۔ (۱) صفوری ثافعی کہتا ہے کہ " ایو یکر حضرت علی تکی ولادت سے پہلے اسلام لائے "۔ (۲) ریار بکری بحیرا کے واقعے کے بارے میں این عباس سے آیک روایت فکل کرتے ہوئے اس کے آخر میں یوں ذکر کرتا ہے کہ "محد کے رسالت پر مبعوث ہونے سے پہلے ایو کر کے دل میں آپ کی نبوت پر یقین اور ایمان پیدا ہو کیا تھا "۔ (۲) ایو کر سے دل میں آپ کی نبوت پر یقین اور ایمان پیدا ہو کیا تھا "۔ (۲) اور دوسرے افراد کو اسلام قبول کرنے میں سبقت لے جانے والوں میں کیوں شمار نہیں کیا

اور بے کہ ان سے پہلے کس نے الور کے ول میں اسلام کی خبر دی ب؟

بحیرا کے واقعہ میں چند اشارے واقعہ تحیرا میں قابل ذکر اور تحث طلب لکات بت زیادہ میں لیکن ان سب کو یہاں بیان کرنے کی حمیجائش نہیں ہے اور ان کے ذکر کرنے میں جمیں کوئی زیادہ فائدہ بھی نظر نہیں آتا۔

گذشتہ محققو سے بعض روایات کی سمحت اور در سی کا اندازہ ہو جاتا ہے جو یہ کہتی ہیں کہ الدیکر یا آپ کے چچا حارث رسول اللہ کے پاس گئے، آپ کو گود میں اتھایا اور دوسردل کے ساتھ بحیرا کے دسترخوان پر آپ کو بتھا دیا اور این محدث اس بات کو ترقیح دیتا ہے کہ رسول اکرم کو لانے والا الدیکر تھا نہ کہ آپ کے چچا۔ (۳)

- ۱\_ الغديرج ٤ ص ۲۷۲
- ۲\_ نزهة المجالس ج ۲ ص ۱۹٬۷
- ۲۰۱ تاريخ الخميس ج ۱ ص ۲۰۱
- ۳۸ السيرة الحلبية ج ۱ ص ۱۱۹ اور السيرة النبوية لدحلان ج ۱ ص ۳۸

گویا اتن محدث اس بات کو نمیں جانتا کہ الدیکر سرے سے اس سفر میں تھے ہی نمیں۔ جیسا کہ دمیاطی اور مغلطای نے سی بات صراحت سے ذکر کی ہے۔ (۱) اور اگر بالفرض وہ سفر میں موجود بھی تھے تو بھی عمر کے لحاظ سے آنحضرت سے چھوٹے تھے جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے۔

اس کے علاوہ سے بات بھی قابل ذکر ہے کہ اس واقعے سے مراوط بعض روایات کے راوی اس میں متردد بین کہ انحضرت کا شام کی طرف سے سفر حضرت الوطالب کے ساتھ تھا یا آپ کے وادا حضرت عبدالمطلب کے ہمراہ۔ (۲)

اس صورت میں مذکورہ روایت جو یہ کہتی ہے کہ یہ سفر الدیکر اور بلال کے ساتھ تھا مزید مورد اعتراض واقع ہوتی ہے اور اس کی نارسائی مزید واضح ہو جاتی ہے کیونکہ جب حضرت عبدالطلب کی دفات ہوئی تو اس وقت ہی اکرم کی عمر مبارک آتھ سال تھی جیساکہ گرز چکا ہے۔

برحال حقیقت نہ ہے کہ کھے کی طرف والپی کے سفر میں آ نحضرت کے ساتھ صرف آپ کے پچپا حضرت الدطالب ستھے۔ (۳) (جیساکہ ذکر ہوچکا ہے) آپ کے ہمراہ الدیکر تھے نہ کوئی اور۔

رسول اکرم نے تجارت کی غرض سے شام کا ایک اور سفر بھی انھتیار کیا جس کا ذکر ہم بہت جلد کریں کے الشاء اللہ تعالی۔

ا\_ سیرة مغلطای ص ۱۱۰ تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۵۹ حافظ دمیاطی

- ۲- طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۱۲۰ طبع صادر اور ج ۱ قسم ۱ ص ۲۵ طبع لیدن
   اور البدایة و النهایة ج ۲ ص ۲۸٦
- ۳۔ الحافظ عبدالرزاق کی کتاب المصنف ج ۵ ص ۳۱۸ اور سیرة ابن مشام ج ۱ ص ۱۹۴

حضور اکرم کی جنگ فجار میں شرکت

مورَضِين لکھتے ہيں کہ حرام معينوں (يعنى ذى القعدہ، ذى الحجة، محرم الحرام اور رجب المرجب) ميں قبيلہ قيس اور قريش و تعلنہ كے درميان أيك جنگ ہوئى۔ اى وحة سے اس كا نام جنگ فجار (يعنى بت براحماہ) ركھا حميا۔ كما جاتا ہے کہ انحضرت نے بھى كچھ دن عملى طور پر اس جنگ ميں شركت كى۔

ہمارے نزدیک سے بات سمجیح نہیں ہے بلکہ مندرجہ ذیل دلائل کی بنا پر اس میں بہت زیادہ تھوک و شبات پائے جاتے ہیں:

ا۔ جنگ فجار ترام مینوں میں سے ماہ رجب میں لڑی تکی اور ہم کمیں بھی نہیں دیکھتے کہ حضرت اید طالب اور رسول خدا<sup>7</sup> نے ان مینوں کی ترمت کو پامال کیا ہو۔ جیسا کہ ان دو حضرات کی سیرت اور زندگی کا مطالعہ کرنے والے شخص پر واضح ہو جاتا ہے کہ یہ دونوں ہستیاں ایسے کاموں میں طوث نہیں تقسیم بلکہ ان سے سختی سے اجتلب کرتی تقسیم۔ آپ مستیاں ایسے کاموں میں طوث نہیں تقسیم بلکہ ان سے سختی سے اجتلب کرتی تقسیم۔ آپ دونوں دونوں وین حنیف پر قائم تیکھ بلکہ کاؤں کی تعلیم ان سے سختی کے اجتلب کرتی تعلیم کر میں ایس کی میں اس کی تعلیم کر دوالے شخص پر داختی ہو جاتا ہے کہ یہ دونوں اس کی سیرت اور زندگی کا مطالعہ کرنے والے شخص پر داختی ہو جاتا ہے کہ یہ دونوں اس کی سیرت اور زندگی کا مطالعہ کرنے تعلیم کر دوالے شخص پر دوانیت ہو جاتا ہے کہ ایس کرتی تعلیم کہ دونوں آپ میں میں میں خوبی تعلیم کوٹی نہیں کہ انہیاء کی دوسیتیں النے کہ میں میں خطرت ایوطالب کے پاس تعلیم الدیر اور اس طرح کی دوسری کتب المانت کی شکل میں حضرت ایوطالب کے پاس تعلیم ان کی عظمت اور دین میں ثابت تو دونوں پر میں حضرت ایوطالب کے پاس تعلیم ان کی عظمت اور دین میں ثابت تو دولی ہے ہی کہ انہیاء کی دوسیتیں النت کی شکل میں حضرت ایوطالب کے پاس تعلیم ان کی عظمت اور دین میں میں حضرت ایوطالب کے پاس تعلیم ان کی عظمت اور دین میں ثابت تو دی کی بھی ہوں الفدیز اور اس طرح کی دوسری کتب دولی جن میں دولی ہوں ہی خال کی عظمت اور دین میں ثابت تو دولی پر اور دین میں ثابت تو دولی پر اور دین میں ثابت کہ دوسری کتب اور بھی جن میں حضرت ایوطالب کی عظمت اور دین میں ثابت تو دی پر میں ثابت تو دی پر میں خوبی ہوں اور بھی ہوں ہیں۔

ہاں اسکی بھ توجیسہ کی جاسکتی ہے کہ جنگ فجار غیر حرام معینوں میں لرحی گئی یا سے کہ اس کے اساب حرام معینوں میں وجود میں پیش آئے جبکہ سے خود شعبان یا شوال میں لرحی گئی- (۱) لیکن سے تادیل ناقابل اعتماد ہے اور تاریخی لعاظ سے اسکی کوئی سند بھی نہیں ہے۔

۱۔ سیرۃ حلبیۃ ج ۱ ص ۱۲۸ کی طرف رجوع کریں۔ اس میں ہے کہ جنگ فجار کے اسباب حرام مہینوں میں فراہم ہوگئے تھے لیکن خود جنگ شعبان میں لڑی ۲۔ ابن واضح المعروف يعقوبي کھتے ہیں: روايت ہے کہ حضرت الوطالب سے سب بنی باشم کو اس (يعنی جنگ فجار) میں شرکت کرنے سے منع کيا اور کما کہ یے ظلم و تعدی، قطع رقم اور حرام مينوں کو حلال قرار ديتا ہے۔ جن اور ميرے خلندان جن سے کوئی اس ميں شريک نہ ہوگ ليکن ذبير بن عبدالمطلب مجبور ہو کر اس ميں شريک ہوا نيز عبد اللہ بن جدعان تي اور حرب بن اميہ نے کما کہ جس کام ميں بني ہاشم شريک نہيں ہوں تے ہم بھی اس ميں شرکت نہيں کريں گے۔ (ا)

۳۔ اس جنگ میں آنحضرت کی شرکت سے مرادط روایات میں کپ کے جنگ میں کردار کے متعلق انھلاف پایا جاتا ہے۔ بعض روایات سے بیان کرتی ہیں کہ رسول اکرم کا کام فقط اپنے چوں کو تیر درجا تھا۔ آپ دشمن کے تیر شع کر کے انہیں دیتے اور ان کے سلان کی حاظت کرتے تھے۔ (۲)

کچھ اور روایات بتاتی ہیں کہ آپ نے چند تیر چلائے اور آپ کو یہ بات پسند نہ تقی کہ آپ ایک تیر بھی نہ چلا کیں۔ (۳) روایات کی حیسری قسم یہ کہتی ہے کہ آپ کے نیزے کے ساتھ الد براء کو تھوڑے سے ترایا۔ یہ شخص مسحزہ تھا۔ آخصرت کی عمر اس وقت چودہ سال کی تقلی (۳) یا آپ ہالکل

گئی لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اسے پھر جنگ فجار کا نام کیوں دیا گیا؟ اس اضافے کے ساتھ کہ جنگ کی تاریخ کے حوالے سے یعقوبی صراحت کے ساتھ ماہ رجب میں جنگ کے وقوع پذیر ہونے پر زور دیتا ہے۔

- ۱۰ تاریخ یمقوبی ج ۲ ص ۱۵ طبع صادر
- ۲۵۹ سیرة ابن مشام ج ۱ ص ۱۹۸ اور تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۵۹
- ٣- السيرة النبوية لدحلان ج ١ ص ٥١ اور السيرة الحلبية ج ١ ص ١٢٤
  - ۳\_ مندرجہ بالا حوالے

نوجوان تلحے (۱) اور ہم نہیں جانتے کہ کیا عرب آیک نوجوان کو معرکہ جنگ میں دارد ہونے کی اجازت دیتے تلحے یا نہیں۔

بلکہ بعض افراد سے اس بارے میں متصاد با حی نقل ہوئی ہیں پس جب سے کہا جاتا ہے کہ رسول اکرم کی ولادت عام الفیل میں ہوئی اور جنگ فجار میں آپ نے چودہ سال کی عمر میں شرکت کی اور پر تھر آفتر میں سے بھی کہا جاتا ہے کہ جنگ فجار عام الفیل کے بیس سال بعد وقوع پذیر ہوئی تو ان بیلات سے ایک تھاد سامنے آتا ہے۔ (۲)

یماں پر ایک اور تصاد بیان نمیا جاتا ہے جو یعقوبی کے کلام کے دوسرے جصے سے ظاہر ہوتا ہے کہ حرب بن امیہ نے اس جنگ میں حصہ نہیں لیا حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ دوسری روایات اسکی موجودگی پر اور وہ بھی قرایش اور نمانہ کی قیادت کی صورت میں دلالت کرتی ہیں۔ علادہ ازیں اور بھی اعتراضات ہیں لیکن یماں انہیں بیان کرنے کی تمکیائش نہیں ہے۔

جعلی روایات کا کھیل الزی تھاد ایک قابل توجہ کمتہ ہے کوئلہ اگر مذکورہ اختلاف نظر کے کمی عام شخص کے بارے میں ہوتا تو ممکن تقا کہ بعض لوگ اسے جنگ میں حاضر تحجیتے اور بعض غائب جانتے اور اس کے لئے تاویلیں بھی کی جاسکتی تقیم اور جہ بسا سے کما جاتا کہ اس کی کوئی اہمیت نہیں تقی۔

لیکن یہاں اختلاف کی یہ صورت ہے کہ ایک کہتا ہے کہ وہ جنگ میں موجود اور لکھر کا سردار تھا جبکہ دوسرا کہتا ہے کہ وہ بالکل جنگ میں موجود دی نہیں تھا۔ ایسے مورد میں اس کے علادہ کوئی اور نتیجہ نہیں لکالا جا سکتا یہاں فقط جھوٹ بلدھا تکیا ہے۔

- ۱۱ تاريخ اليعقوبي ج ۲ ص ۱۶ طبع صادر
- ۲ تاريخ الخميس ج ۱ ص ۲۵۹ اور سيرة ابن هشام ج ۱ ص ۱۹۵ اور ۱۹٦

شاید اس کا مقصد حرب این امیہ کو الیمی جنگ سے دور رکھنا ہو جس میں ظلم و ستم ہو، قطع رحم ہو اور جو حرام مینیوں میں لرحی گئی ہو، اگرچ یے بات متام مور خین کے اقوال کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔ کیونکہ حرب این امیہ ایک ایسا شخص تھا جس کی فضیلت اور عظمت ظاہر کرنے کے لئے (بی امیہ کی) حکومت کوشاں رہتی تھی خواہ وہ جموٹ اور افتراء کے ذریعے ہی کیوں نہ ہو۔

لیکن آنھفرت کے بارے میں الیمی باتوں کے پیچھے آیک سازش کار فرما تھی جس کا مقصد اس چیز کے برعکس تھا جو حرب بن اسید کے بارے میں جموٹ کھڑنے میں پیش نظر معنی - اس وجہ سے بیہ ملاحظہ کیا جاتا ہے کہ ان کی کوشش بیہ ظہر کرنے پر مرکوز تھی کہ رسول اکرم نے جنگ فجار میں شمولیت اختیار کی اور اس پر خوش تھے جبکہ بیہ جنگ حرمت والے مہینوں میں لڑی گئی اور اس میں ظلم و عظم اور قطع رخم روا رکھا کیا اور حرام مینوں کی حرمت پاہل کی گئی۔ بلکہ یہاں تک کہا جاتا ہے کہ آپ نے کچھ تیر بھی چلاتے اور آپ اس بات پر راضی نے تھے کہ آپ آیک تیر بھی نہ چلاکی۔

حلف الفضول (۱) قریش کے جنگ فجار سے دستبردار ہونے کے بعد زمیر بن عبد المطلب (۲) نے لوگوں کو ایک معاہدے کی دعوت دی جے حلف الفضول کما جاتا ہے۔ اس کے لئے عبداللہ بن جدعان کے گھر میں ایک اجلاس معھر ہوا۔ تمام شرکاء جلسہ نے اپنے ہاتھ آب زمزم میں

- ۱۔ ایسے معاہدے کو "حلف الفضول" کیے جانے کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ اس میں شریک متعدد افراد کا نام "فضل" تھا۔ (مترجم)
- ۲۔ اور یہ زیبر بن عوام کے علاوہ ہے جس نے جمل میں حضرت علیٰ کے خلاف جنگ کی اور مارا گیا۔

ڈال کر مظلوموں کی حمایت، معاشی امور میں باہمی امداد اور نبی عن النظر کرنے کی قسم الثقائي اور عهد کيا۔ بيه بسترين عهد و بيمان تھا۔

اس معاہدے میں شریک افراد میں بنی ہاشم، بنی مطلب، بنی اسد بن عبد العزی زهرة ادر تيم شامل تقم- (١)

اس عہد و پیان میں رسول اکرم مجمی شریک تھے اور آپ نے نبوت کے منصب پر فائز ہونے کے بعد اس کی تائید اور تعریف فرمائی-

أيك روايت مي ب كه آب فرمايا: " مي بد نمي كرتا كه حلف الفضول مي شرکت کا کمی اور چیز ہے معاوضہ لوں حق کہ سرخ بالوں والے ادنٹ بھی شیں لوں گا اگر اب بھی اس کے لئے مجھے بلایا جائے تو میں اس وجوت کو قبول کروں گا"۔ یا آپ نے اس ب ملتى جلتى كونى بات كمى- (٢)

- حلف كاسبب اس حلف کا موجب قبیلہ زبید کے أیک شخص کا واقعہ ہے۔ واقعہ کچھ یوں ہے کہ مذکورہ شخص کی میں اچا مال لے کر آتا ہے، وہ مال اس سے عاص بن وائل فرید لیتا ہے لیکن اس کا معادضہ ادا شیں کرتا ہے۔ زبیدی نے حکیفوں سے مدد طلب کی جو خون چائنے
- ۱۰. شرح نهج البلاغہ معتزلی ج۱۲ ص ۱۲۹ اور نسب قریش مصعب ص ۱۳۸۳ اس نے دونوں قسموں کی تشریح کی ہے ایک پیمان احلاف خون چائنے والوں کے لئے اور دوسرا حلف مطیبین اور بدایہ و نہایہ ج ۲ ص ۲۹۳\_
- ۲ اعیان الشیعہ ج ۲ ص ۱۳ سیرۃ ابن هشام ج ۱ ص ۱۳۲ بدایة و نہایة ج ۲ ص ۲۹۳ اور ۲۹۱، تاریخ خمیس ج ۱ ص ۲۹۱، سیرهٔ حلبیہ ج ۱ ص ۱۳۱ اور سيرة نبوية دحلان ج ١ ص ٥٣\_

والوں کے نام سے مشہور تھے کیونکہ انہوں نے حلف انٹھاتے وقت مطیمین کے برخلاف جن کا ذکر گرز چکا اپنے ہاتھ خون میں ڈلائے تھے جن کی طرف ابھی اشارہ کیا گیا تھا۔ احلاف سے تھے بلی عبد الدار' بلی مخزوم' بلی جمع' بلی سلحم اور بلی عدی بن کھب ...۔

طیفوں نے زیدی کی مدد کرنے سے انکار کر دیا اور اسے اپنے سے دور کر دیا جب زیدی نے یہ صورت حال دیکھی تو ایو قبیس پہاڑ کی چوٹی پر چڑھ سمیا اور اس نے فریاد بلند کی یہ منظر دیکھ کر زیر بن عبد المطلب سخت متاثر ہوا اور اس نے چند افراد کو مذکورہ ہیمان کی دعوت دی۔ آخرکار یہ عمد و ہیمان بلدحاسمیا اس کے بعد ان لوگوں نے عاص کی خبر کی اور اس سے زیدی کا مال لے کر اس کے حوالے کیا۔ (ا)

- بنو امیہ اور حلف الفضول اس بیمان کے دقت ہوامیہ کی موجودگی کے بارے میں الدہررہ نے جو کچھ کما اس کا کسی اور نے کوئی تذکرہ نمیں کیا بلکہ بہت ہے مورَضین نے اسکی بات کو رد کیا ہے (۲) اس طرح بعض افراد کا سہ بھی قول ہے کہ اس حمد و بیمان کی دعوت دینے والے الوسفیان اور عباس بن عبدالمطلب تقے، (۳) سہ بات درج ذیل ولائل کی روشی میں قابل قبول نمیں ہے۔
- ١٩ البداية و النهاية ج ٢ ص ٢٩١ اور ٢٩٢ السيرة الحلبية ج ١ ص ١٣٢ السيرة النبوية دحلان ج ١ ص ٥٣ ـ
- ۲ البدایة و النهایة ج ۲ ص ۲۹۱، السیرة الحلبیة ج ۱ ص ۱۳۱، دحلان کی السیرة النبویة ج ۱ ص ۵۳ اور بیهتی کی السنن الکبری\_
- ۳۔ السیرۃ الحلبیۃ ج ۱ ص ۱۳۲ اور دحلان کی سیرۃ النبویۃ ج ۱ ص ۵۳ جیساکہ اس عہد و پیمان کی تاریخ سے معلوم ہوتا ہے اس وقت عباس کی عمر انھارہ سال تھی لہذا وہ اس قسم کی دعوت دینے کی پوزیشن میں تھے۔

اول: یہ عمد و پیمان امولیل کے خلاف تحقا اس کا سبب عمرد عاص کا باپ عاص بن وائل سطحی تحقا جو امولیل کا حلیف تحقا لمدنا الوسفیان کی اس میں شرکت معقول نہیں ہے جہ جائیکہ وہ اس کی وعوت دینے والا ہو۔

دوم: کما عمیا ہے کہ محمد بن جمیر بن معظم، عبداللہ بن زیر کے قتل کے وقت عبدالملک کے پاس بہ پنا۔ عبدالملک نے اے کما اے الا سعید! کیا ہم اور آپ یعنی عبد شمس بن عبد معاف اور بنی نوفل بن عبد معاف حلف الفضول می شریک نہیں تھے؟ اس نے جواب دیا تم بستر جانتے ہو۔ عبدالملک نے کما اے الا سعید! مجھے حقیقت حال ہے آگا کرو۔ اس وقت الا سعید نے کما "خدا کی قسم ہم اور آپ اس سے خارج بی "۔ عبدالملک نے اس کی تصدیق کی۔ این ابی الحدید محتولی نے این جمیر کے جواب کو اس اضافے کے ساتھ ذکر کیا ہے "ہم نے اور آپ نے جاہلیت اور اسلام کے ادوار میں ہمیشہ ایک دوسرے کا ساتھ دیا ہے اور آکھٹے رہے ہیں "۔ (ا)

سوم: درج ذیل واقعات سے مجموعی طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ بنی امیہ اس حلف الفضول میں شریک نہیں کھے اور اسلام نے اس بیمان کا اعتراف کیا اور اسے قبول کیا ہے۔

الف: امام تحسین اور ولید بن عنبہ اموی جو اپنے پہل معادیہ کی طرف سے مدینے کا حاکم تھا، کے درمیان ایک مال پر تلازع پیدا ہو کیا، یہ مال امام تحسین کا تھا گویا کہ ولید نے اپل طاقت و قدرت سے غلط فائدہ التحالتے ہوئے امام تحسین کا حق خصب کر لیا تھا۔ امام تحسین نے کہا خدا کی قسم یا تم میرا حق انصاف کے تلاف پورے کرتے ہوئے یا میرے حوالے کر دوکے یا یہ تم میں تلوار لیکر مسجد النبی میں قیام کردلگا اور لوگوں کو حلف الفطول کی دعوت دولگا۔ لوگوں کی ایک جماعت نے امام حسین کی آواز پر لبیک کہا ان میں قبیلہ اسد بن

 سیرۃ ابن پشام ج ۱ ص ۱۳۳ اور شرح نیج البلاغہ معتزلی ج ۱۵ ص ۲۲٦ میں زبیر بن بکار سے منقول ہے۔

معادیہ سے ملینے سمیں آئے تھے تو اس وقت این زمیر نے اے امام حسن کے قتل پر اکسایا لیکن معادیہ نے اس کی بات کو تحکرا دیا۔ پھر این زمیر نے یہ کما کہ "خبردار رہو خدا کی قسم میں اور وہ حلف الفضول میں تمہارے خطاف متحد ہوں گے "۔ معادیہ نے جواب دیا، تو کون ہے؟ "خدا کی قسم مجھے تچھ سے سروکار ہے نہ حلف الفضول سے " (۲) سے نصوص اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ آئمہ نے رسول اللہ کی ہیروی کرتے ہوئے حلف الفضول کو

- سیرة ابن بشام ج ۱ ص ۱۳۲ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳۲ کامل ابن اثیر (طبع صادر) ج ۲ ص ۳۲ بدایة و نهایة ج ۲ ص ۲۹۳ دحلان کی سیرة النبویہ ج ۱ ص ۵۳ (سیرة حافظ دمیاطی کے حوالے سے) اور انساب الاشراف ج ۲ ص ۱۳ \_
  - ۲\_ الاواثلج ۱ ص ۲۳ اور ۲۴
  - ۳\_ الاغانی ج ۸ ص ۱۰۸ طبع ساسی

قبول کیا اور اسکی تائید کی، جیساکہ پہلے ذکر ہوا۔ اسی طرح یہ اسلاد خصوصاً آخری روایت اس امر پر بھی گواہی دیتی ہیں کہ معادیہ اور اسکا خلندان حلف الفضول میں شریک نہیں تھا کیونکہ این زیر اے حلف الفضول کی دھمکی دیتا اور اسی طرح امام حسین کا اس حلف کیلئے پکارنا اور زیریوں اور دیگر افراد کا امویوں کے خطاف جمع ہوجانا بھی اسی بات کو ثابت کرتا ہے۔

اس گذشتہ تلقظو سے یہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ الد ہریرہ اور اس جیسے دوسرے افراد اپنے ظالم آفاذل کی خوشدودی اور قرب حاصل کرنے کے لئے جس بات کو تابت کرنا چاہتے سلتے وہ ایک الیمی بات ہے جس کی تکذیب تاریخی وقائع اور موز خین کے اقوال سے ہوتی ہے۔ لیکن الد ہررہ کی یہ برجی خواہش تلقی کہ بوامیہ الیمی فضیلت سے محروم نہ رہیں، اس خواہش نے اسے مجبور کیا کہ وہ عرادل کے بسترین پیمان میں امونوں کو شریک کرے وہ پیمان جسکی اسلام اور شریعت نے تائید کی ہے اور وہ فطرت اور عطق سلیم سے بھی ہم آہنگ ہے۔ ق**ابل توحیہ مکتہ:** آخر می ہم یہ ملاحظہ کرتے ہیں کہ بعض افراد رسول آکرم سے

الی ہاتی نظل کرتے ہیں جو جاہلیت کے پیمانوں سے ممتسک رہنے کو ضروری قرار درقی ہیں (ا) اس کے پیچھے کوئی غرض کار فرما ہے اور یہ ضعیف حرکت ہے۔ پاں اگر الی روایتوں کا مورد نظر حلف الفضول ہو تو درست ہے کوئکہ اسلام نے اس کی تائید کی ہے۔ یا ان کے پیش نظر ایسا پیمان ہو جو اسلام کے مقاصد سے ہم کہتک ہو تو بھی صحیح ہے مثلاً حضرت عبدالطلب کا بن خزاعہ سے پیمان اور جب قرایش نے بنی خزاعہ کے افراد کو قتل کیا تو انہوں نے ای پیمان کی بنیاد پر آخصرت سے مدد طلب کی تھی۔ اور جعیاکہ ہم اشارہ کریں سے فتح کمہ کا داقعہ ای وجہ سے وقوع پذیر ہوا۔

۱۰ حافظ عبدالرزاق کی کتاب المصنف ج۱۰ ص ۳۰۳ و ۳۵۰ اور اسکے مسلم اور ترمذی کے حاشیہ کی ج۴ ص ۱۳۶ طبع مکتبة الاسلامیة اور اسی طرح سعید بن منصور اور فتح الباری ج۸ ص ۱۷۳ اور الدارمی کے حوالے سے۔. حلف الفضول کے بارے میں چند اہم لکات

ا۔ امام حسین "اس وقت کے حالات اور نفسیاتی کیفیات کی بنیاد پر بیہ جانتے تھے کہ ان کی دعوت کا بہت برط فائدہ حاصل نہیں ہوگا لیکن انہوں نے حلف الفضول کے لئے لوگوں کو پکارا اس سے آپ کا ہدف سے تقا کہ لوگ بی امینہ کی حقیقت کو پکچان کیں اور وہ جان کیں کہ ہے آیک ظالم اور سنگر خاندان ہے اور ان کا مطلوب صرف دنیا ہے۔ اور لوگوں کو یہ بھی معلوم ہوجائے کہ خاندان ہاشم اور اہل بیت مظلوموں کے حالی اور حق کی حمایت کرنے والے ہیں۔ معادیہ اس بات سے ڈر عمیا اور وہ امام حسین "کے آئے جھک عمیا اور حق ، اہل

حق کو دالپس کر دیا۔ یہ بات ہم نے ایک محقق کے حوالے سے بیان کی ہے۔ (۱) علاوہ ازیں حلف الفضول کی طرف دعوت ایسے حالات میں دی گئی جب اس کے علاوہ کوئی چارہ کار نہیں تھا اور اس مفسد ٹولے کی نادوی کے لئے عوامی تحریک چلانے اور عوام کے ذریعے سے انقلاب لانے کا بھی موقع نہیں تھا کریکہ اس موقع پر اور ان حالات میں عوامی تحریک چلانے کی صورت میں امام حسین مورد الزام کھرانے جاتے اور ان کے اس اتدام کی یہ تقسیر کی جلاتی کہ وہ ذاتی معادات کے حصول کے لئے ایسا کر رہے ہیں اور اس کا درین اور امت کے دفاع سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

لد'ا اس دلیل کی بنا پر ایسے حالات اور صورت حال میں اگر امام حسین شهید ہوتے تو آپ کی شہادت سے دین اور امت کو کوئی خاص فائدہ نہ ہوتا بلکہ فائدے کی بجائے نقصان کا اندلیثہ زیادہ تھا کوئکہ معادیہ بہت عمیار تھا وہ اس کے بعد اپنے شمراہ کن پرودیگنڈے کے ذریعے امت کی امیدوں کو آئمہ علیم السلام سے قطع کر دیتا اور مسلمانوں کو روحانی اور ککری لحاظ سے اہل بیت"اور آئمہ "صوحاً دور کر دیتا اور ان کے درمیان فاصلے ایجاد کر دیتا۔

-----

۱\_ وه عظیم محقق سید مهدی روحانی بیں۔

اس کی دلیل ہے ہے کہ جن حالات سے گرز کر معادیہ اقتدار تک پہنچا تھا ان سے اگر چ اہل عراق اور اہل مجاز کی اکثریت واقف تھی لیکن اہل شام اس سے بے خبر تھے کہ کرچکہ وہ صرف سفیانی اسلام سے اشنا تھے وہ اسلام جس کا مطمح نظر ذاتی اغراض و معاصد اور معاودات کا حصول تلفا اور جو ذاتی ابدان تک پلیچنے کے لئے ہر چیز کو حلال تجمعتا تھا۔ معادات کا حصول تلفا اور جو ذاتی ابدان تک پلیچنے کے لئے ہر چیز کو حلال تحمیتا تھا۔ شامیں کی صحیح اسلامی خطوط پر تربیت نہیں ہوئی تھی۔ وہ علی اور اہلیت کی حقیقت سے نا آگاہ تھے انہیں علی کے اسلام، علیٰ کے اصولوں اور اہداف کا اوراک نہیں تلفا جبکہ دوسری طرف اموی اپنے کہ کو رسول اللہ (م) کے رشتہ دار اور اہل بیت ظاہر کرتے تھے۔ نوبت یہاں تک پلیچ میں تھی کہ ان کے روساء اور بزدگوں میں ہو دی اشکام کرتے تھے۔

کیا کہ ہم بنی امیہ کے علاوہ کسی اور کو بنی اکرم کے اہلیت کے طور پر نسیں جانتے (۱) بلکہ معاویہ تو اس حد تک کستانی پر اتر آیا تھا کہ وہ اہل شام سے کہتا تھا کہ علی تو نماز بھی نہیں پڑھتے۔ (۲)

- ۱- مقریزی کی کتاب النزاع و التخاصم ص ۲۸ معترلی کی شرح نیج البلاغہ ج ۲ ص ۱۵۹ مروج الذهب ج ۳ ص ۳۳ اور ان کے رسول الله کی قرابت کی بنا پر دعوی خلافت کے لئے العقد الفرید ج ۲ ص ۱۲۰ طبع دار الکتاب العربی کی طرف رجوع کیا جائے۔ اسی طرح مؤلف کی کتاب حیاۃ الامام الرضا السیاسیۃ کے صفحات ۵۳ اور ۵۵ کی طرف رجوع کریں۔
- ۲۰ الفتوح از ابن اعثم ج ۳ ص ۱۹۹۰ نصر بن مزاحم کی کتاب وقعة صفین ص ۳۵۳ ، ابن ابی الحدید کی شرح نہج البلاغہ ج ۸ ص ۹۳۰ ابن اثیر کی الکامل ج ۳ ص ۳۱۳ تاریخ طبری ج ۴ ص ۳۰ اور الغدیر ج ۹ ص ۱۲۲ بعض قدیمی کتابوں کے حوالے سے۔

حقیقت کا ادراک نمیں کر سکتے تھے بلکہ معادیہ اپنی مکردہ شیطنیت کے بل بوتے پر غیر ابل شام کے لئے بھی مقائق کو پوشیدہ رکھ سکتا تلفا۔ معادیہ عمر بن خطاب کی طرف سے شام کا کورز مقرر کیا گیا تلفا۔ عرب حضرت عمر کے ارادت مند ادر حمب تلحے کیونکہ انہوں نے عرادل کے غرور کو جلا بخشی، بیت المال کی تقسیم ادر دیگر امور میں عربوں کو دیگر اقوام پر ترجیح دے کر انہوں نے عربوں کی شخصیت اور حیثیت کو بلند کیا۔ یہ وہی عرب تلتے جن کی کل تک کوئی اہمیت نہیں تلتی دہ خلف و بیلبان صحراء میں سرگرداں تلتے۔ ماسطلوب غذا کھاتے ادر گرلا پانی چیچ تھے اور دوسری کھٹیا خصوصیات کے حال تلتے جن کا پہلی فصل می ذکر کیا گیا ہے۔

جب اسلام آیا تو اس نے انہیں دوسروں کے برابر تمجما اور ان کے عزت و وقار کو بلند کیا اور عزت و برزگی کا معیار تقوی کو قرار دیا۔ لین حضرت عمر بن خطاب کی سیاست کا تقاضا یہ تقا کہ وہ زندگی کے مختلف شعبوں میں بر قسم کے امتیازات کو صرف عربوں کے لئے محضوص کرے اور غیر عربوں کو جرچیز سے محروم کرے ای دجہ ہے عرب انہیں بہت چاہتے تقے اور ان کا حد سے زیادہ احترام کرتے تقے ان کا کردار اور تمغتار ان کے لئے آیک قانون کی حیثیت رکھتا تقا جس کی مخالف کرنا جرگز ممکن نہیں مقا اور نہ بی اس کے خطان کوئی اقدام کیا جا سکتا تقا جس کی محالف کرنا جرگز ممکن نہیں مقا اور نہ میں اس کے خطان علاقے کا حاکم بناتے تقے اس سے اس شخص کی عزت و دقار میں اسافہ ہوتا تھا اور اے آیک خاص مقام حاص ہو جاتا تھا جس کی محالف کرنا جرگز مکن نہیں محما اور اے ایک کوئی اقدام کیا جا سکتا تھا۔ اس بارے میں انتا کہنا کاٹی ہے کہ وہ جس شخص کو بھی کسی علاقے کا حاکم بناتے تھے اس سے اس شخص کی عزت و دقار میں اضافہ ہوتا تھا اور اے آیک خاص معام حاصل ہو جاتا تھا جس کہ حضرت علی مجو بنی اسماعیل کی بنی اسحاق پر کسی قسم کی رتری کیا ہے۔ لیکن اس کے برعکس حضرت علی مجو بنی اساعیل کی بنی اسحاق پر کسی قسم کی برتری حضرت عمر نے قاضی مقرر کیا تھا ای طرح فون کے و نماز تراو کی پڑھنے نے دوکنے میں کامیا ہو

۱۰ سنن البیهقی ج ۲ ص ۳۳۹ اور الغدیر ج ۸ ص ۲۳۰

نہیں ہو یکے تھے کو یک حضرت عمر نے اس کا حکم دیا تھا بلکہ لوگ علی کے سامنے شور مچاتے تھے کہ ہم حضرت الدیکر اور حضرت عمر کی سنت چاہتے ہیں۔ (۱) جس کو حضرت عمر حاکم بتاتا وہ لوگوں کے درمیان مقام و عظمت کا حامل بن جاتا اور اس پر ان کو اعتماد ہوتا۔ ان کے علاوہ ایسے اور بہت سے شواہد ہیں جو ان اثرات کی حکامیت کرتے ہیں۔ اس کے بعد جب بتی امیہ برسرافتدار آ گئے تو انہوں نے عمر کی سنت اور سیرت پر عمل کیا اور انہی کو سیا کی اور غیر سیا کی امور میں اپنا آئیڈیل (ideal) قرار دیا۔

جب معاویہ حضرت محمر کی طرف سے شام کا حاکم بنا اور اس نے قتل عشان کے انتقام کا پر فریب نعرہ نگایا اور لوگوں کے درمیان بہت سے شبسات ایجاد کر دیئے یمال تک کہ وہ اس قابل ہو کیا کہ رسول اعظم کے بعد عظیم ترین انسان علی کے خطاف صغین کے میدان میں جنگ کرنے کے لئے ایک برنے لفکر کی قیادت کر سکے۔

ای طرح جب معادیہ " تحکیم" کے واقعے سے فائدہ انتخابے میں کا میاب ہو گیا اور ایوں اس نے اپنی حکومت پر شرقی رنگ چیلتھا لیا جس کے ذریلیعے سے وہ سادہ لوح عوام کو فریب اور دعوکا دینے کے قابل ہو گیا تھا تو جب وہ ان ویچیدہ حالات میں اقتدار کو حاصل کر سکتا تھا تو طبیعی طور پر اس کے لئے یہ بات بست آسان تھی کہ وہ حسین بن علی کو شہید کرنے کے بعد انہیں ایک باغی، ظالم، لالچی اور ذاتی مقادات کی خاطر جنگ کرنے والے شخص کے طور پر لوگوں میں مشہور کر دیتا بلکہ العیاذ باللہ انہیں دائرہ اسلام سے نمارج کو الے شخص ان خاص حالات میں معادیہ مختلف شہروں میں خطیہ طور پر مقرر کئے گئے اموی مبلینین اور خطباء کے ذریعے سے نمایت تیز رفتاری کے ساتھ تجاز، عراق اور شام میں بست سوء استفادہ کر سکتا تھا نصوصاً شای عوام کے بارے میں حقائق اور حقیقت حال سے آگاتی اور علم کے لئے اموی ذرائع ابلاغ کے علاوہ کوئی اور ذریعہ نہیں تھا۔ معادیہ وہ شخص تھا جس کے کے استفادہ کر سکتا تھا نصوصاً شای عوام کے بارے میں حقائق اور حقیقت حال سے اٹھی اور علم

۱۰ الكامل للمبردج ۱ ص ۱۳۳ طبع دار النهضة مصر...

حق و باطل کو اس حد تک محلوط کر دیا تھا کہ اس بات نے مولا علی کو تحارہ کیری پر مجبور کر دیا تھا۔

مزید بر آں ہے کہ حضرت علی سے پہلے نطقاء کے زمانے میں خاص سیا میں مقاصد کے بیش نظر برزگ صحابہ کے گرد ایک حصار بنا دیا تیا تقا انہیں مختلف شہروں میں پھیل جانے کا موقع نہ دیا تمیا تاکہ دہ ہی اکرم کی تعلیمات کو صحیح طور پر لوگوں میں پھیلا نہ سکیں بلکہ انہیں کہی مدت تلک مدینہ میں محبوس رکھا تمیا اور اگر کوئی ان کے چھک سے لگھنے میں کامیاب ہوتیا اور اس نے کلمہ حق بیان کمیا تو اسے طرح طرح کے ظلم و سلم کا لشانہ بنایا تمیا

اس صورت حال میں اصحاب کے سینوں میں جو کچھ تھا وہ اس کے اظہار و بیان سے عابز تھے یہاں تک کہ اصحاب کا طبقہ آبستہ آبستہ دنیا ہے چل بسا۔ اس صورت حال کے باعث حکمران ٹولے کو اہلیت اور نبی اکرم بلکہ خود اسلام کے خلاف افترا پردازی کا موقع فراہم ہوگیا۔

محقظو کا خلامہ یہ ہے کہ معادیہ کے دور میں امام حسین کا شہید ہو جانا نہ صرف بے اثر اور غیر سفید ہوتا بلکہ اس طرح دین، امت اور حق کی تنما امید پر پانی پر معر جاتا ہوں یہ ایک کھلی خیانت ہوتی جیساکہ بعد میں آپ کی شمادت سے دین، حق اور امت کی حفاظت اور پاسداری ہوئی۔ اس دقت حکمران کی بے دین، دین سے دشملی اور اس کا انحراف کسی سے پوشیدہ نہ رہا تلفا۔ نیز مکارانہ اور حمیارانہ سیا ی چالیں ان کے کر تو توں پر پردہ نہ ڈال سکیں۔ ان حالات میں سکوت اور خاموشی اختیار کرنا دین، امت اور حق کے ساتھ خیانت کے مترادف تلفا۔

۱۔ ہماری کتاب "دراسات و بحوث فی التاریخ و الاسلام" کی پہلی جلد میں حضرت ابوذر کے بارے میں مقالے کی طرف رجوع کریں۔ وگرمذ امام حسین نے اپنے بھائی امام حسن کی شمادت کے بعد دس سال معاویہ کے دور حکومت میں گزارے اور اس کے خطاف قیام نہیں کیا۔ امام حسین نے معاویہ کے زمانے میں سکوت اختیار کیا لیکن آپ تلی نے بزید کے خطاف قیام کیا جبکہ وہی ظلم و ستم اور جبر و تشدد جو بزید کے دور می تلقا معادیہ کے زمانے میں بھی تلقا جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے وہی اس زمانے میں امام کے سکوت اور پزید کے دور میں قیام کا راز ہے۔

یہ تھا وہ مطلب جس کی طرف ہم یہاں اشارہ کرنا چاہتے تھے، اگرچہ اس بحث کا مقام کہیں اور ہے۔

۲۔ ملاحظہ کریں جب امام حسین ؓ نے حلف الفضول کی دعوت دی تو این زمیر جیسے دشمنوں نے بھی آپ می آواز پر لہیک کما جبکہ اس کا اپنی خطافت کے ایام میں ہاشمیوں کے ساتھ ہرا سلوک کمی سے پوشیدہ نہیں ہے۔ این زمیر انہیں مکہ میں زندہ جلا دیتا چاہتا تھا گر مراق سے ان کی امداد کے لئے ایک گروہ پہنچ کمیا جس سے وہ اپنے ناپاک عزائم میں کامیاب نہ ہو سکا۔

ای طرح این عباس کے بقول جب امام حسین محراق کی طرف عازم ہوئے تو این زیر بت زیادہ خوش ہوا۔ اس نے اپنے خطبوں میں حضور اکرم پر دردد بھیجنا ترک کر دیا جب اس کی سرزنش کی ممکنی تو اس نے دلعطانی سے کما ہاشم کی اولاد جب میٹ سر اکرم پر صلوات سنتی ب تو اپنے سر کو بلند کر لیتی ہے اس کے زدیک بد ترین چیز ہاشی خاندان کی خوشی تھی۔ ایک اور روایت کے بقول اس نے کما کہ رسول اکرم کا خاندان برا ہے۔ (ا)

خلاصہ ہے کہ ان افراد نے امام حسین کی طرف سے حلف الفضول کی دعوت کو تو قبول

۱۰ العقد الغريد ج ٣ ص ٣١٣ طبع دار الكتاب العربى شرح نيج البلاغه للمعتزلى ج ٢٠ ص ١٢٤ انساب الأشرف ج ٣ ص ٢٨ قاموس الرجال ج ۵ ص ٣۵٢ اور مقاتل الطالبيين ص ٣٤٣ كى طرف رجوع كرين. کر لیا لیکن انہی لوگوں نے حسنین علیما السلام کی امامت کو صلح اور جنگ دونوں صورتوں میں حسنین کی امامت کو تسلیم کرنے کے سلسلے میں حکم خدا اور حکم رسول کی مخالفت کی اور اس امام کی حمایت سے دریغ کیا جس نے اپنے دلتا کی امت کی اصلاح کی خاطر قیام کیا تھا بلکہ وہ اس کے برعکس عموماً ان کے اور ان کے نفاندان کے ساتھ دشمین کا اظہار کرتے تھے جیساکہ پسلے اشارہ ہو چکا ہے۔

لیس حلف الفنول پر لبیک کینے کی کیا وجہ ہو سکتی ہے؟ جبکہ اس کے برعکس روز عاشورا امام حسین کی حمایت مذکر نے اور کربلا می ظلم و ستم اور دین و حق سے الحراف کے خلاف کربلا میں آپ کے ساتھ جنگ کرنے کا کیا سبب ہو سکتا ہے؟ جبکہ پہلا واقعہ اگرچ ظلم و استبداد ہے جنگ کا نمونہ تھا لیکن در حقیقت اس کا تعلق خاص انتخاص اور محدود زمان و مکان کے ساتھ تھا جبکہ واقعہ کربلا میں قیام کا مقصد سب کے سامنے واضح تھا اور امام نے کئی بار اس کی وضاحت فرمائی تھی۔ اور اس بات میں کمی قسم کے جنگ و شبسہ کی تلجائش نمیں چھوڑی تھی کہ آپ کے قیام کا مقصد اسلام کے جامع ابداف تھے اور اس می دادہ برابر بھی ذاتی معادات کا عمل دخل خل میں تھا۔

تقدر بدلنے كا موجب مواور دين سے مراوط بن كول مذ مو-

ادر اگر انہیں معلوم ہوجاتا کہ اسلام نے حلف الفضول کی تائید کی بے ادر نے اسلامی قوانین میں شمار ہوتا ہے تو شاید اس سلسلے میں وہ کوئی اور موقف اختیار کرتے۔ اور نے بات واقعاً بہت دی عجیب و غریب ہے۔

۳- امام حسین کا یہ موقف اور ہی اکرم کا اس عمد و میمان کی تائید کرنا جو گزشتد کلمات میں گزر چکا ہے، اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ اسلام نے اس حلف کو منظور کیا ہے کیونکہ مذکورہ بیمان حق و عدالت اور خیر کی بنیاد پر استوار ہے اور کیا اسلام اس کے علادہ کمی اور چیز کا نام ہے؟ اسلام نے اس بیمان کو قبول کیا جبکہ اس می شرکت کرنے والے کافر اور مشرک تھے لیکن دہ مسجد "ضرار" کو مندم کر دیتا ہے جبکہ اس کے بانی ظاہری طور پر اسلام کا اظہار بھی کرتے تھے اور دکھادے کی خاطر اس پر عمل بیرا بھی تھے۔

یہ بات اسلام کی حقیقت لیسندی کو واضح کرتی ہے، اور اس بات کو روش کرتی ہے کہ یہ دین شکاری کے عمل کو دیکھتا ہے مذکہ اس کے السوؤں کو۔ اسلام ظاہری باتوں سے دحوکا نمیں کھاتا اور ان نعروں سے کبھی بھی فریب نمیں کھاتا جن کے لیس پردہ سازش، غداری اور خیانت کار فرما ہو خواہ دہ نعرے کتنے بھی دککش کیوں نہ ہوں لیس حق حق ہے اور وہی قابل قبول ہے۔ اور ہم حق کے مطابق عمل کرنے اور اسے قبول کرنے پر مجبور ہیں چاہے دہ مشرک سے میں کیوں نہ صادر ہو، ای طرح باطل باطل ہے اور قابل الکار ہے، اس پر عمل کرتا کمی صورت میں بھی جائز نمیں ہے اگر چ وہ خوبصورت اور پر کشش نعروں اور باتوں کے قالب میں می کیوں نہ ہو۔

لمدا ہم دیکھتے ہیں کہ ای لئے حضرت امیر الموسنین قرآن کو نیزوں پر بلند کرنے کی چال اور سازش کی مذمت کرتے ہیں اور اس سے خبردار کرتے ہیں۔ اس مسطے میں امام کا راستہ صحیح راستہ تھا اور دوسرے لوگ جو تقوی اور عمبادت کا تطاہر کرتے تھے انہوں نے غلط راستے کا انتخاب کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ ہمیں امیر المورسنین علی کے راستے پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے اور ان کی پدایات پر عمل ہیرا ہونے کی توفیق عطیت فرمائے، بتقیق وہ توانا مربرست ہے۔ س نبی اکرم اور انکہ کا پیمان فضول کو اہمیت دیتا اسلام کی دسعت نظری پر دلالت کرتا ہے اور اس بات کی لشاندتی کرتا ہے کہ اسلام اپنے خول کے اندر بند نہیں رہتا۔ اسلام ہر اس چیز کی حمایت کرتا اور اے اپنا لیتا ہے جو انسان کے لئے فیر د برکت کا موجب ہو، السانیت کے رشد و حکامل میں سمیم ہو، احساس ذمہ واری کو اجا کر کرتی ہو۔ اس کے اعلی ابداف کی تکمیل کرتی ہو، فظری تقاضوں کے مطابق ہو اور عطل سلیم کے ماتھ ہم آہنگ ہو۔ مراح کی مختلف درجوبات ہو سکتی ہیں سلگا

الف: السانی فطرت کا تقاها کیونکہ اس پیمان کا پیغام فطرت اور عظل سلمیم کے تقاضوں کے عین مطابق تھا اس کے ساتھ ملی وہ السانی اور انطلاقی شعور ہے ہم آہتک تھا۔ ب: مصلحت اندیشی کیونکہ مکہ میں امن و امان نہ ہونے کی وجہ ہے تجارتی وفود کی آمد اور اہل مکہ کے ساتھ ان کے معاملات میں تیزی ہے کی آنے کا خطرہ تھا۔

ج: اسی طرح دیگر وجوہات ہو سکتی تنحس مثلاً عربوں کے ولوں میں مکہ اور اہل کمہ کے لئے موجود جذبہ احترام اور تقدس کی حفاظت وغیرہ وغیرہ۔ پہلی فصل میں بیان ہونے والے مطالب یہاں پر بھی مفید ہیں۔

حضور محکم بکریاں چرانا مورُضین کا کہنا ہے کہ آنحضرت مقبیلہ بن سعد کے ہاں ریتے ہوئے بکریاں چرایا کرتے ستھے اور اپنے سمر والوں کے لئے گلہ بانی کرتے تھے بلکہ ان کا سہ بھی کہنا ہے کہ آپ اہل مکہ کی بکریاں بھی چراتے تھے۔ یہاں تک کہ دوسروں کے علاوہ بلاری نے تو سحاب " اجارہ " میں یہاں تک ذکر سمیا ہے کہ آنحضرت نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالی نے کمی نبی کو مبعوث شیں فرمایا گمرہ سے کہ اس نے گلہ بانی کی ہو۔ سحلبہ نے پوچھا اور آپ کے ارشاد فرمایا: ہاں میں نے بھی قراریط کے بدلے مکہ والوں کی بکریاں چرائی ہیں۔ (۱) اور قراریط سے مراد درہم اور دیتار کی کچھ مقدار بتائی کئی ہے جس سے معمولی اشیاء خریدی جا سکتی ہوں۔ (۲)

لیکن اس بات می بہت زیادہ قلک و شہہ پایا جاتا ہے کہ نبی اکرم اتلی مزدوری پر غیرول کی بکریاں چرایا کرتے تھے۔ مزدوری کی مقدار اتلی معمولی ہے کہ یوڑھی عور تیں بھی اے قبول نہیں کرتیں۔ ای طرح آپ بکریاں چرانے میں جو وقت لگاتے ادر محنت کرتے تھے اس کے مقابلے میں یہ معمولی رقم قطعاً تامناسب ہے۔ اس بات میں ہمارے قلک و تردد کی دد وجوہات ہیں۔

ادل: معتبر مورّخ یعقوبی نے صریحات کما ہے کہ رسول خدا صلی الله علیہ و آلہ و سلم ہر کرنے کے اجیر نہیں بنے۔ (۲)

دوم: روایات کا تھاد، بعض روایات میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا: "میں اپنے خلدان والوں کی بکریاں چرایا کرتا تھا"۔ بعض روایات می ہے کہ آپ نے فرمایا: " می کمہ والوں کے لئے گلہ بانی کرتا تھا"۔ بعض روایات نے آپ کا قول "قراریط" (۳) کے ساتھ فتل کیا ہے جبکہ بعض دوسری روایات می "اجیاد" (۵) کا ذکر آیا ہے۔ جب راوی ایک ہو تو یہ اخطاف قابل قبول نہیں ہے۔

- ۱ بخاری حاشید فتح الباری ج ۲ ص ۳۹۳ دحلان کی السیرة النبویة ج ۱ ص ۵۱ اور السیرة الحلبیة ج ۱ ص ۱۲۵\_
- ۲\_ زینی دحلان کی السیرة النبویة ج ۱ ص ۵۱ السیرة الحلبیة ج ۱ ص ۱۲۵ اور فتح الباری ج ۴ ص ۳۶۴\_
  - ۳\_ تاريخ اليعقوبى ج ۲ ص ۲۱ طبع صادر\_
  - ۳\_ معمولی اجرت\_ ۵\_ ایک جگہ کا نام\_

ہاں بعض افراد نے ذکر کیا ہے کہ عرب قراریط کو نسیں جانتے تھے بلکہ یہ تو کمہ میں آیک جگہ کا نام ہے۔ (۱)

بایرای "قراریط" والی روایت اور "اجیاد" والی روایت می اختلاف کی ہے وج ہو سکتی ہے کہ سے دو نام آیک تی جگہ کے بول یا آیک دوسرے کے نزدیک دو جگہول کے نام بول لیکن سے تاریل بہت کمزور ہے کو تکہ بلاری کی روایت می "علی قراریط" ذکر ہوا ہے۔ اور لفظ "علی" سے اجر و مزدوری غاہر ہوتا ہے۔ ممکن ہے اس اعتراض کا جواب یوں دیا جائے کہ شاید قراریط کمہ میں آیک پہاڑ ہو جس پر رسول خدا جریال چرایا کرتے ہوں۔ اس اور ان کے علاوہ دیگر تنام احتالات کا کوئی خوت ضمیں ہے۔ کو تک ہو وار میں ایسی کوئی ور ان کے علاوہ دیگر تنام احتالات کا کوئی خوت ضمیں ہے۔ کو بی موز ایس کا ہوا ایسی کوئی دوایت موجود نمیں ہے بی ایر ہو اور دوسرے راویوں نے حدیثی بیان کی جن پر اعتماد نمیں کیا جا سکتا۔

مکنٹہ: یمال پر بعض لوگوں نے فلسطہ بکھارنے کی کوشش کرتے ہوئے کما ہے کہ بھیڑی

۱۰ فتح الباری ج ۴ ص ۳۱۳ میں ابن ناصر اور سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۲۱ کی پیروی کرتے ہوئے ابراہیم حربی اور صوبہ ابن جوزی سے نقل کرتے ہوئے اور جو کچھ الصحیح میں آیا ہے اس سے عربوں کی قراریط سے عدم آگاہی کی تائید ہوتی ہے اور اس میں قراریط نامی سرزمین کا ذکر آیا ہے۔ فتح الباری ج ۴ ص ۳۱۳ اور بعض افراد کا یہ قول درست نہیں ہے کہ مکہ میں اس نام کی کوئی جگہ معروف نہیں کیونکہ ہمارے دور میں اس کا معروف نہ ہونا اس زمانے میں اس کے معروف نہ ہوئے پر دلالت نہیں کرتا۔

1844

چرانا نهایت بمی دشوار کام ب کودکم بھیڑی سرکش ترین جانور ہیں اور ان کے ساتھ رہنا دل کے اندر جذبہ مہریانی و عطوفت کی بیداری کا موجب بلتا ہے کپس جس وقت آپ کو بشر کی قیادت اور رہبری کا فریشہ سونیا تمیا تو اس سے پہلے آپ کا مزاج نرم ہوچکا تھا طبیعت کی فطری سختی اور زیادتی کا خاتمہ ہوتمیا تھا اور آپ آیک معتدل ترین شخصیت بن چکے تھے۔ (ا)

لیکن کیا اس بات کو کوئی بھی قبول کرنے کے لئے تیار ہو سکتا ہے کہ آ کھ طرت کو مزارج کی فطری درشتی اور جذبہ ظلم سے تہذیب کی ضرورت تھی۔ کیا ان کی طبیعت می غصب اور جعلی ظلم موجود تھا جس میں اعتدال اور تہذیب کی ضرورت تھی؟ اور اگر اس بات کو تسلیم بھی کر لیا جائے تو کیا (تربیت کے لئے) اس سے بستر کوئی اور مدرسہ نہ تھا۔ اس کے علاوہ یہ بات شق صدر (ضے ہم نے جموٹ ثابت کیا) کے معافی نہیں ہے جس کے یہ لوگ قائل ہیں کیا ظلم اور سختی شیطان کا حصہ نہ تھا جے جبر کیل نے عمل جراحی کے ذریعے سے جڑ سے آکھاڑ دیا تھا؟ کیا روایات کے مطابق بحکین سے می آپ کے ہمراہ ایک فرشتہ مقرر نہیں تھا جو آپ مکی راہنمائی اور اصلاح کرتا تھا؟

کیا اللہ تعالی کے پاس اپنے بی کی تہدنیب اور آپ کی سخت مزاجی کو ختم کرنے کا کوئی طریقہ نمیں تلفا؟ اور کیا سے بات سمیح ہے کہ بھیڑوں کو چرانا باتی تمام جانوروں سے مطک ترین کام ہے؟ اور کیا ظلم انسان کے اندر جملی طور پر موجود ہے بے بھیڑی چرا کر ہی ختم کیا جا سکتا ہے؟ کیا اس سے سے نتیجہ لکالا جا سکتا ہے کہ جو پانی کے اندر سختی اور جملی ظلم نمیں کرتا یا ہے کہ ظلم و سختی اس کے اندر دوسروں کی نسبت کم ہوتی ہے؟

پھر کیا یہ نہیں کہا جا سکتا کہ بھیڑ بکریاں چرانا ایک عام کام تھا جے آ کھفرت نے معاشرے کے دوسرے افراد کی طرح جن کے لئے بھیڑ بکریاں چرانا زندگی کرنارنے اور رزق

۱۰ سیرة الحلیة ج ۱ ص ۱۲۲ سیرة نبویة لدحلان ج ۱ ص ۵۱ اور فتح الباری ج
 ۳ ص ۳۱۳ کی طرف رجوع کریں۔

سمانے کا ایک عام وسیلہ تھا، انجام دیتے تھے۔ ای طرح کے اور دوسرے سوالات ہیں جن کا ان کے پاس کوئی مفید اور قائع کنندہ جواب نہیں ہے۔

البتہ جیساکہ بعض افراد نے کہا ہے اس کی یہ علت بیان کی جا سکتی ہے کہ چوپانی لوگوں سے دوری اور معاشرتی پریشانیوں اور شور شرابے سے ہٹ کر غور د لکر کرنے کا موقع فراہم کرتا ہے اور رسول اکرم کا خار حرا میں جاتا بھی للکر کے لئے، لوگوں سے تحارہ کشی، خدادند کی محلوق میں غور و خوض، عبادت اور تربحیہ نفس کی خاطر ہوتا تلقا۔

بعض دوسرے افراد کا یہ نظریہ ہے کہ حیوان چرانا متفرق و پراکندہ حیوانوں کی دیکھ بحال کی ذمہ داری سنبحالنے کا موجب ہے اور یہ بات نبوت کی ذمہ داریوں سے مناسبت رکھتی ہے جنمیں بہت جلد میشہر اکرم کے کلا معوں پر آنا تقا اور جس کے لئے آپ کو ریاضت نفس اور دوسروں کی خیر خوادی کے جذب میں اضافے کی ضرورت تھی۔ اللہ تعالی، میشہر اکرم کے اندر تحمل و برداشت پیدا کرنے اور آپ کی صلاحیتوں کو اجاکر کرنے کا ابتتام فرما رہا تقار تاکہ آپ نبوت کی عظیم ذمہ داریوں کو نبھا سکیں۔ البتہ یہ سب کچھ عام اور طبیعی طور پر ہوا ہے جیساکہ یہ بات ارسال رسل ہے واضح ہے۔ پاں اللہ معجزات وغیرہ ہے بھی اندیا

شام کا دوسرا سفر کها جاتا ہے کہ انحضرت نے ۲۵ سال کی عمر میں شام کی طرف دوسرا سفر اضتیار کیا۔ (۱)

۱۰ بحار الانوارج ۱۹ ص ۹ میں بعض لوگوں سے نقل ہوا ہے کہ آپ (ص) کا یہ سفر تہامہ میں بازار حباشہ کی طرف تھا۔ اسی طرح کشف الغمہ ج ۲ ص ۱۳۵ میں جنابذی کے معالم العترۃ سے یہی نقل ہوا ہے (مکہ کے اوپر بالائی اور حجاز کے جنوبی حصول کو تہامہ کیتے ہیں)۔ اور یہ بھی کما جاتا ہے کہ یہ حضرت خدیجہ کے لئے آیک تجارتی سفر تھا۔ کہتے ہیں کہ جب حضرت ابد طالب کے معاشی حالات بہت نزاب ہو کئے اور سب مع شدہ یو نچی نزیج ہو گئی تھی تو انہوں نے آپ کو اس سفر کی تحویز پیش کی لیکن آپ نے یہ قبول نہ فرمایا کہ نود چاکر حضرت خدیجہ سے بات کریں۔ جب حضرت ابد طالب اور حضرت رسول آکرم کے درمیان ہونے والی گفتگو کی خبر حضرت خدیجہ (س) تک پیچی تو انہوں نے آنحضرت کو نود تجارت کی پیشکش کی اور دوسروں کی نسبت دوکھا معاوضہ ادا کیا کیونکہ وہ آپ کی سچالی نہ زیردست امانداری اور اعلی انطلاق سے واقف تھیں۔

لبعض نے یوں بھی روایت کی ہے کہ حضرت ایو طالب نے خود حضرت خد بجہ سے بات چیت کی اور انہوں نے بھی تمال شوق اور رغبت سے اپنی رضا مندی کا اظمار تمیا اور جو معاوضہ و اجرت طلب فرمایا انہوں نے اداکر دی۔

کپ آنحضرت سے شام کا سفر اختیار کیا اس تجارتی سفر میں آپ کو دوسروں کی نسبت کپی کٹا زیادہ معافظ ہوا اور بہت کی واضح اور روش کرامات آپ سے ظاہر ہو کی۔ جب قافلہ کمہ والپس پہنچا تو میسرہ نے تمام واقعات سے حضرت خدیجہ کو آگاہ کیا۔ اس کے بعد حضرت خدیجہ نے خود اپنے مشاہدات اور میسرہ کی ہاتوں کو اپنے چچازاد بھائی ورقہ بن نوفل سے فقل کیا۔ جیساکہ کما جاتا ہے لیکن ہمیں اس میں شک و تردد ہے۔ (۱) اس نے حضرت خدیجہ سے کہا کہ جو کچھ بتایا تمیا ہے اگر صحیح ہو تو آپ اس امت کے نی بیں۔ (۲)

اس کے بعد جیساکہ کما جاتا ہے حضرت خدیجہ نے آپ کی زوجیت میں داخل ہونے کی کوشش کی۔

۱ ورقہ بن نوفل کے بارے میں اقوال اور آغاز وحی میں اس کے کردار پر ہم انشاء الله

بہت جلد گفتگو کریں گے۔

۲\_ البداية و النهاية ج ۲ ص ۲۹٦ اور سيرة الحلبية ج ۱ ص ۱۳٦\_

لیمن جو کچھ کما کیا ہے تصوصاً یہ کہ حضرت خدیجہ نے آ تحضرت کو حجارت کے لئے اجیر کیا، جسیں اس میں خلک و شبہ ہے کیونکہ ابن واضح المعروف بالیعقوبی جیسا معتبر اور موثق مورُخ کہتا ہے: "لوگ کہتے ہیں کہ خدیجہ نے آپ کو اجیر کیا ایسا ہر کرز نہیں ہے، آپ کبھی کمی کے اجیر نہیں ہوئے"۔ (۱)

شاید رسول اکرم آدر ان کے آباء و اجداد کی عزت نفس، پردردگار عالم کی طرف سے آنحضرت کی حفاظت و گگرانی کا بندولبت ادر ای طرح الاطالب کی عزت و شرافت کے تعاظر میں جو کچھ حضرت الاطالب سے ہنموب کیا جاتا ہے وہ سب ان سے بعید ہے۔

بنابرایں <sup>آ ن</sup>حضرت کا سفر شام حضرت خد یجہ کے کارندے کے طور پر نہ تھا بلکہ آپ نے نفع میں شرکت کے عنوان ے یا بطور شریک ان کا مال تجارت لے کر شام کا سفر اختیار کیا۔

علامہ مجلسی نے بیہ روایت نقل کی ہے کہ حضرت ایوطالب کے انحضرت سے حضرت خدیجہ کے مال سے تجارت کرنے والوں کا ذکر کیا اور آپ کی تشویق فرمانی ہے تاکہ آپ مجمی اس کام میں پہل کریں لمدا آپ نے ایسا دی کرتے ہوئے شام کا تجارتی سفر اختیار کیا۔ (۲) بیہ روایت ای حقیقت کی تائید کرتی ہے کہ آنحضرت نے نفع میں شرکت کی شرط پر

- ۱۔ تاریخ یعقوبی ج۲ ص ۲۱ اسنے سفر السعادۃ سے نقل کیا ہے کہ پیغمبر اکرم (ص) بعثت کے بعد اور ہجرت سے پیلے بیچنے سے زیادہ خریدتے تھے۔ ہجرت کے بعد صرف تین بار فروخت کا معاملہ کیا البتہ آپ (ص) کی خرید بہت زیادہ تھی لیکن دوسروں کے ساتھ ان کی شراکت کے بارے میں اختلاف ہے اور ہمارے پاس اس کی تحقیق کی فرصت نہیں ہے۔
- ۲۔ بحار الانوار ج۱٦ ص ۲۲ البکری سے نقل ہوا ہے اور ص ۳ پر الخرائج اور ص ۱۸٦ اور ۱۸4 پر الجرائح سے نقل کیا گیا ہے۔

## لحجارت فرمائی۔ ای طرح " جنایدی" کی روایت بھی صراحت کے ساتھ مقاربت پر دلالت کرتی (۱) ہے۔

رسول اکرم کی حضرت خد يجه سے شادى

حضرت خدیجہ کا شمار شرافت اور عزت کے لحاظ سے قریش کی بسترین عور توں میں ہوتا تھا وہ مالدار ترین اور خوبصورت ترین خاتون تھی جاتی تھی ۔ دور جاہلیت میں انہیں طاہرہ کا نقب دیا حمیا تھا اور انہیں "سیدہ قریش" کما جاتا تھا۔ ان کے رشتہ دار ان سے شادی کرنے کے خواہش،ند تھے۔

قریش کے سرداروں نے انہیں شادی کے بیطام بھجوائے اور بت زیادہ مال کی پیلیکش کی۔ ان میں سے عقبہ بن ابی معیط، صلت بن ابی یہاب، ابو جنل اور ابو سفیان قابل ذکر بیں۔ (۲) لیکن حضرت خدیجہ نے ان سب کو تحکرا دیا اور ہی اکرم کے تیک انطلق شرافت نفس، صفات عالیہ اور عادات کریمہ کی وجہ سے آپ کا انگلب کیا۔ ہم روایات کی تشررت کے پیش نظر قطعی طور پر سے کہتے ہیں کہ حضرت خدیجہ نے پہلے آپ سے ازدواج

پس حضرت ایوطانب رہتے کے لئے ان کے تھر والوں کے پاس سکے اور قریش کے چند افراد ان کے سرپر ست اور چچا عمرو بن اسد کے پاس سکتے کیونکہ حضرت خدیجہ کے والد فجار کی لڑائی میں یا اس سے بھی پہلے قتل ہو گئے تھے۔ (۳)

- ۱۰ بحار الانوارج ۱۱ ص ۹٬ کشف الغمة ج ۲ ص ۱۳۳ میں معالم العترة جنابذی سے نقل کیا گیا ہے۔
  - ۲۲ بحار الأنوارج ۱۱ ص ۲۲
- ٣- كشف الغمة ج ٢ ص ١٣٩ ، بحار الأنوار ج ١٦ ص ١٢ اور كشف الغمة ص

اور یہ بات قابل قبول نہیں ہے کہ حضرت الوطائب رشتہ مانگنے کے لئے ورقہ بن نوفل اور حضرت خد بجہ کے چچا کے پاس گئے یا صرف ورقہ کے پاس گئے (۱) کیونکہ اس بات پر

اجماع کا دعوی کیا حمیا ہے کہ صرف عمرو بن اسد کے پاس جلنا دقوع پذیر ہوا ہے۔ (۲) لیکن خود دورقہ کے بارے میں ہم نہیں جائنے کیا کمیں؟ بقولے ہر جگہ پر تطلبہ کا اثر نظر آتا ہے۔ (۲) رسول اکرم مے مراوط کوئی بھی چھوٹا دافعہ ہو یا برط ہے دہاں بڑھ چڑھ کر حاضر ناظر ہوتا ہے اور میں بات میرے لئے تحک و شہبہ کا باحث ہے کہ آیا دہ ایک افسانوی شخصیت ہے یا حقیق۔

ملاحظہ کیجئے ایک تک کردار جو ایک مرحبہ حضرت خدیجہ کے باپ ے شوب کیا جاتا -------

۱۹ پر واقدی سے نقل کیا گیا ہے۔ سیرۃ حلبیۃ ج ۱ ص ۱۳۸ میں آیا ہے کہ جو کچھ اہل علم کے نزدیک ثابت ہے وہ یہ ہے کہ جنگ فجار سے پہلے حضرت خدیجہ کے والد دنیا سے رخصت ہوگئے تھے۔ اسی طرح تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۱۳۲۱ پر بھی ذکر ہوا ہے۔

- ۱۔ بحارج ۱۳ ص ۱۹ از واقدی' سیرۃ الحلبیۃ ج ۱ ص ۱۲۹ ، الکافی ج ۵ ص ۳۵۳ اور ۳۵۵ اس میں مذکور ہے کہ ورقہ حضرت خدیجہ کے چچا تھے۔ بحار ج ۱۳ ص ۱۳ اور ۲۱ میں کافی اور بکری سے یہی بات منقول ہے۔ حالانکہ یہ بات غلط ہے کیونکہ ورقہ' نوفل بن اسد کے بیٹے ہیں جبکہ حضرت خدیجہ خویلد بن اسد کی بیٹی ہیں۔
  - ۲\_ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳٤
- ۳۔ کیتے ہیں کہ "بنی ثعلبہ" کے ایک شخص سے اس کی قوم نے برا مىلوک کیا وہ کسی دوسری جگہ گیا وہاں پر بھی اس سے برا سلوک کیا گیا تب سے یہ ضرب المثل مشہور ہوگئی کہ بر جگہ ثعلبہ کا اثر ہے۔

ہے، دوسری مرتبہ ان کے چچا ہے اور تھیسری مرتبہ ای کو درقبہ بن نوفل سے کسبت دی جاتی ہے۔ یہاں تک کہ العاظ اور جملت بھی ایک جیسے ہی ہوتے ہیں جہ جائیکہ افعال اور واقعات۔ آپ ان روایات کی طرف رجوع کریں اور موازنہ کریں۔

البتہ ہے بات ضرور ہے کہ حضرت خد یجہ کا رشتہ مانگے کیلئے حضرت ابد طالب کئے تقے نہ کہ حضرت محزہ جیساکہ این ہشام نے اپنی کتاب سیرہ میں اس پر التقا کیا ہے۔ (۱) کو یکہ حضرت محزہ کا جانا حضرت الدطالب کو قرایش کے پاں حاصل قدر و معزوت کے بیش نظر معارب لگتا ہے خصوصاً اس وقت جب ہے کما جاتا ہے کہ حضرت محزہ رسول اللہ مے صرف دد یا چار سال بڑے تقے اس کے علاوہ یہ بات تمام موز خین کے نظر کے کے خلاف بھی ہے۔ دد یا چار سال بڑے تقے اس کے علاوہ یہ بات تمام موز خین کے نظر کے کے خلاف بھی ہے۔ حضرت الدطالب کے ساتھ گئے ہوں لیکن اے صرف حضرت محزہ سے کہ مکن ہے حضرت محزہ حضرت الدطالب کے ساتھ گئے ہوں لیکن اے صرف حضرت محزہ سے کہ آخر ہے اس جن (۱)

علادہ قریش میں سے دوسرے بنی ہاشم یا غیر بنی ہاشم کے افراد جو حضرت الاطالب کے ساتھ کئے تھے کی طرف کیوں نہ دی گئی؟

۱۔ سیرة ابن بشام ج ۱ ص ۲۰۱ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳۸ اسی طرح محب
 الطبری سے بھی نقل ہوا ہے۔
 ۲۔ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳۹

خديجه (س) - ايک اعلیٰ نمونه

یہاں جسیمی حضرت خدیجہ سلام اللہ علیها کی طرف سے بنی اکرم کو ازدواج کی تجویز کے بارے میں کہنا چاہیے کہ ایک آزاد<sup>، س</sup>مجھدار ادر عظمند خاتون ایسا بنی کرتی ہے دہ دنیادی زرق برق کی دجہ سے مغردر نہیں ہوتی، وہ لذت برائے لذت یا مال د شهرت کے پیچھے نہیں جاتی بلکہ اے ایسی چیزدل کی تلاش ہوتی ہے جن کے ذریعے سے زندگی کے اعلٰی مقاصد حاصل ہو سکیم اور دہ ان پر عمل کرے جیساکہ حضرت خدیجہ سلام اللہ علیما نے کیا۔

خدیجہ نے زعماء قریش جو مالدار، قدرت مند، صاحب اقتدار، طاقتور اور صاحبان جاہ د مقام تنفے کو یکسر تخکرا دیا۔ اے ایک مرد فقیر کی تلاش تنفی جس کے پاس کچھ بھی نہ تلفا اس نے اپنی طرف سے پیغمبر اسلام کو شادی کا پیغام بھیجا کیونکہ اس کی نظر میں مذکورہ چیزوں کی کوئی اجمیت نہ تلقی کیونکہ کمبھی کبھار میں چیزی انسان اور اس کی زندگی کی بربادی کا موجب بن جاتی ہیں بلکہ نیوری انسانیت کا خانمہ کر دیتی ہیں۔ ضد بچہ کے مدنظر صرف اور صرف اخلاق قاضلہ، عادات پسندیدہ، عملی حقیقت پسندی اور ہدف کی برلندی تلقی۔

کیونکہ ان امور کے دریعے سے مال و دولت، قدرت و طاقت اور جاہ و عظمت کو تسخیر کیا جا سکتا ہے اور ہر چیز کو انسان اور انسانیت اور اس کے مراتب عالیہ میں تمال کے لئے بروئے کار لایا جا سکتا ہے۔

قریشی عور توں میں خدیجہ (س) کا مقام

یساں پر اس بات کی طرف اشارہ کرنا معاسب ہے کہ تمام مور خین اپنے انداز بیان کے ذوق اور طریقہ کار کے اختلاف کے باوجود حضرت خدیجہ سلام اللہ علیما کے بارے میں کھتے ہیں کہ وہ قریش کی وجیسہ ترین خاتون تحقیق اور اس میں بھی کوئی تحک شمیں کہ آخصفرت کی تمام ازواج مطہرات میں سے حضرت خدیجہ افضل ہیں۔ شاید بیشیر اکرم کی بعض ازداج کے حضرت خدیجہ (س) سے ان کی دفات کے بعد بھی حسد کا سبب یکی ہو ای لئے وہ ہمیشہ ان کی عیب جوئی کرتی اور نقص لکالتی رہتی تقعیں جبکہ وہ ان کے ساتھ بیشمبر اکرم کے تھر میں ہر کر اکسٹی شمیں رہتی تقیمی۔ اور شاید ہی اکرم کی ازواج میں ضلیلت و ہر تری محبت و احلاص بلکہ خوبصورتی کے لحاظ ہے بھی ام سلمہ سلام اللہ

علیہا کو دوسرا مقام حاصل تلقا۔ جیساکہ امام تحمد باقر سے کلام سے ظاہر ہوتا ہے۔ ہرحال حضور کی صاحب جمال و صاحب الحلاص بیریاں ہمیشہ ان بیریوں کی طرف سے ملک قسم کے حسد اور سازشوں کا شکار رہتی تھیں جن کا حسن و جمال سے دور کا واسطہ بھی نہیں تلقا۔ یہ بیریاں رسول خدا کے سامنے مکمل اوب و احترام کا خیال بھی نہیں رکھتی تھیں بلکہ وہ اپنے احمال اور کر توتوں کی وجہ سے آنحطرت کو تلکیف پہلچاتی تھیں۔ البتہ اس

کیا حضرت خد یجہ (س) کنواری متقعیں؟ بعض افراد کا کہنا ہے کہ *انحضرت نے حضرت عائشہ کے علادہ کمی کنواری لڑکی سے* شادی نمیں کی۔ حضرت خدیجہ سلام اللہ علیما کے بارے میں کہتے ہیں کہ انہوں نے بی اکرم کے ساتھ ازدواج سے پہلے دو اور مردوں ، عثیق بن عابد محتزوی اور الدہبالہ تمیں سے کیے بعد دیگرے شادیاں کمیں اور ان دونوں سے آپ صاحب اولاد بھی تحقیق۔

لیکن ہم اس دعوی کو قتک و تردد کی لگاہ سے دیکھتے ہیں بلکہ قومی احتال ہے ہے کہ اس مسئلہ میں بہت ساری باتی سای مقاصد کے لئے تھڑی تھی ہیں۔ یہاں پر ہم اس اختلافی بحث کو چھیڑیا نہیں چاہتے کہ الوبالہ کون تھا۔ کیا وہ نیاش بن زرارۃ تھا یا زرارۃ بن نیاش؟ یا حدر بن مالک اور کیا وہ صحابی تھا یا نہیں؟

ا ی طرح ہم اس بات کے بھی متعرض نہیں ہوتے کہ خدیجہ کے بطن سے صند نام کی جو اولاد متولد ہوئی وہ پہلے خادند کی تھی یا دوسرے کی؟ اگر عقیق کا تھا تو بیٹا تھا درنہ بیٹی ادر یہ کہ کیا وہ جنگ جمل میں حضرت علیٰ کے لکھر کے ساتھ مارا حمیا یا بصرہ میں طاعون کی بیاری سے وفات پا حمیا۔ (۱) ہم ان بحثوں کو طول دینا تھیں چاہتے بلکہ یہاں پر ہم مندرجہ ذلل امور کے ہمذکرے پر انتظا کرتے ہیں۔

ادل: این شہر آشوب کیتے ہیں کہ احمد بلاذری اور ایو اعام کوفی نے اپنی اپنی تحالوں میں مرتضی نے اپنی کتاب شانی میں اور ایو جعفر نے تلخیص میں فکل کیا ہے کہ "رسول اللہ" نے جب حضرت خد یجہ (س) سے شادی کی تو وہ باکرہ تحقیں"۔

اس کی مزید تائید "الانوار و البدع" تامی کتالاں میں مذکور اس بات سے ہو جاتی ہے کہ "رقیہ اور زینب هفرت خدیجہ (س) کی بہن ہالہ کی بیٹیاں تقعیں"۔ (۲)

دوم: الد القاسم کوفی کہتے ہیں کہ "اس امر پر اہل قلم اور احادیث کے ناقلین میں سے ہر خاص و عام کا القاق ہے کہ قرایش کے سرداروں ، رؤسا اور نوجوانوں میں سے کوئی بھی ایسا نہیں تقا جس نے حضرت خدیجہ (س) کو شادی کا پیغام نہ بھیچا ہو گمر حضرت خدیجہ (س) نے سب کو منفی جواب دے دیا۔ جب رسول اکرم نے ان سے شادی کی تو قرایش کی خواشین ان سے ناراض ہو کئیں اور ان سے کھارہ کشی اختیار کر لی۔ خواہین ان سے کہتی تقلیس کہ "قرایش کے امراء اور رؤسا نے تم سے شادی کی خواہش کی تم نے ان سب کو

- ۱ ان اختلافات سے مزید آگاہی کے لئے مندرجہ ذیل مصادر کی طرف رجوع کیا جائے۔
   جائے اور ان کا آیس میں موازنہ کیا جائے۔
   الاصابة ج ۳ ص ۱۱۱ اور ۲۱۲ مصعب زیبری کی کتاب نسب قریش ص ۲۲ اسیرة حلبیة ج ۳ سیرة حلبیة ج ۱ می ۱۳۰ اور اسد الغابة ج ۵ ص ۲۱ اور ۱۱ وغیرہ وغیرہ۔
- ۲۔ مناقب آل ابن طالب ج ۱ ص ۱۵۹ ، بحار الانوار ، رجال المامقانی اور قاموس الرجال یہ سب مناقب سے نقل کرتے ہیں۔

تحکرا دیا اور تلکدست، فقیر اور الوطالب کے یتیم ے شادی رچا کی"۔ پس ایسی صورت حال میں سمجھدار افراد کی نظر میں یہ بات کوبکر ممکن ہے کہ حضرت خدیجہ قریش کے سرداروں کے رشتوں کو تو رد کر دے لیکن بنی تمیم کے ایک دیساتی ے شادی کر لے کیا اہل لکر د نظر اے واضح طور پر محال اور نہایت بیہودہ بات نہیں سمجھتے؟ (ا)

مذکورہ بالا محققو میں اس بات کو کہ الیسی شریف اور حسین و جمیل خاتون اتی کمی مدت تک شادی کے بغیر رہی ہو بعید از قیاس قرار دیا حمیا ہے۔ لیکن اس سے "الاستخاش" کی دلیل تمزور نہیں ہوتی۔ کیونکہ اس کی شرافت اور حسن اس امر کی دلیل نہیں بن سکتا کہ وہ قریش کے سرداروں کو محکرا دے اور بنی تمیم کے اعرابی سے رشتہ جوڑ لے اب رہی سے بات کہ ان کے باپ یا ولی نے انہیں اتی عمر تک کیوں بتھائے رکھا؟ جعیاکہ پہلے بیان ہودچا ہے تو واضح ہے کہ ان کا باپ فجار کی لڑائی میں قتل ہوتیا تھا اور ولی نے پاس باپ کی ولایت نہیں تھی تاکہ وہ جس سے چاہتا اے شادی پر مجبور کرتا۔ علاوہ ازیں آیک پاک دامن، حضیف اور حسین خاتون کا باسمال اور صاحب فضیلت مرد کے انتظار می زیادہ مدت کنواری عضیف اور حسین خاتون کا باسمال اور صاحب فضیلت مرد کے انتظار می زیادہ مدت کنواری

سوم: اس مقام پر ان اقوال کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے جن میں بی اکرم کے علاوہ دوسرول سے حضرت خدیجہ (س) کے صاحب اولاد ہونے کا ذکر ہوا ہے۔

الف۔ بعض لوگوں نے ذکر کیا ہے کہ جب نبی اکرم نے اعلامیہ طور پر اسلام کی دعوت کا آغاز فرمایا تو اسلام کے سب سے پہلے شہید، حضرت خدیجہ سلام اللہ علیما کے بیٹے حارث بن ابی بالہ تھے۔ (۲)

- ۱\_ الاستغاثہ ج ۱ ص ۵۰
- ۲۹۔ ابو ہلال عسکری کی الاوائل ج ۱ ص ۳۱۱ اور ۳۱۴ الاصابة ج ۱ ص ۲۹۳ یہاں پر ابو ہلال' ابن کلبی اور ابن حزم سے نقل کیا گیا ہے۔

لیکن اس بات کے دعویدار قتادہ کی سمجیح سند کے ساتھ فل ہونے والی اس روایت کا نمیا جواب دیں گے کہ " اسلام کا اولین شہید، حضرت عمار یاسر کی ماں سمیہ ہیں"۔ (۱) یمی بات مجاہد سے بھی فکل کی گئی ہے۔ (۲)

ب۔ روایت کی گئی ہے کہ حضرت خد یجہ (س) کی ایک بین تحقیم جن کا نام "بالہ " تھا (۳) اس نے قبیلہ محزوم کے ایک شخص سے شادی کی، اس سے ایک لڑکی بنام بالہ بیدا ہوئی۔ ، محر اس نے ایک تمی شخص جے الا حند کما جاتا تھا سے شادی کی، اس کی صلب سے ایک میٹا ہیدا ہوا جس کا نام حند رکھا <sup>7</sup>یا۔ اس تمی شخص کی دومری بیدی سے دو بیٹیاں رقیہ اور زینب نام کی تحقیم۔ یہ تمی شخص اور اس کی دوسری بیدی دنیا سے چل لیے۔ اس کے بعد ہند اپنے باپ کی قوم سے طحق ہو تیا اور حضرت خدیجہ کی مین بالہ اور اس کی دو سوتیلی بیٹیاں اور اس تمی کی دوسری بیدی باقی رہ گئیں۔ اس کے بعد یہ حیوں حضرت خدیجہ کے پاں رہنے لگیں۔ حضرت خدیجہ کی رسول اللہ سے شادی کے بعد بالہ کا انتقال ہو کیا اور نود دونوں لڑئیاں رسول اللہ اور حضرت خدیجہ سلام اللہ حضات کی بیٹی ہوتی جس کی دو دو دونوں لڑئیاں رسول اللہ اور حضرت خدیجہ سلام اللہ حظیما کے دامن می پردرش پائے لگیں۔ نود میں ایک نود کو میں جو کہ ایک رہوں اللہ ہوتی ہوتی اور اس کے دو دور میں ہوں کا یہ نظریہ کو اللہ اور حضرت خدیجہ سلام اللہ حضرت خدیجہ کی میں بالہ کا انتقال ہو کیا اور مریوں رقیہ اور زینب کو آخصرت خدیجہ سلام اللہ حضرت خدیجہ کی میں پردرش پائے لگیں۔

- -----
- ۱\_ الاصابة ج ۲ ص ۳۳۵ اور طبقات ابن سعد ج ۸ ص ۱۹۳ طبع ليدن
  - ۲۳۱ من ۳۳۱ الاصابه ج ۳ ص ۳۳۱
- ۳۔ اس کا نام انساب کی کتابوں میں ذکر کیا گیا ہے مثال کے طور پر مصعب زبیری کی "نسب قریش" ص ۱۵۷ اور ۱۵۸
- ۳۔ اس بچے کو کہا جاتا ہے جو ماں باپ کے علاوہ کسی اور کی گود میں پلا بڑھا ہو
  - ۵\_ الاستغاثہ ج۱ ص ٦٩-٦٨ اور مكارم الاخلاق ميں چھاپ شدہ رسالہ ص ٦\_

ھند کے باپ کے نام پر جو اختلافات پایا جاتا ہے شاید اس سے ان روایات کی تائید ہوتی ہو۔ مزید دضاحت کیلئے جن مدارک کا ہم نے دہاں ذکر تمیا، انکی طرف رجوع کیا جائے۔

کیا عثمان کی دو بیویاں پیغمبر کی بیٹیاں تھیں؟ جو کچھ ہم نے کتاب الاستغاثہ سے الجھی نقل کیا ہے اس کے علاوہ ہم یہ بھی بیان کرتے چلیں کہ عشان کی بودوں کے معظمبر کی بیٹیاں نہ ہونے پر دلالت کرنے والی باتوں میں ے ایک وہ اقوال ہی جو مذکورہ قول کے متافی ہیں۔ علاوہ بر آن ان می سے ایک " مقدى " كا قول ب جو اس ف سعيد بن الد عروة اور اس ف قتاده ت فك كيا ب كه "اسلام ے قبل هفرت خدیجہ (س) کے بطن ے أنحضرت كا أيك بيٹا عبد مناف پيدا ہوا اور اسلام کے بعد انہوں نے دو بیٹوں اور چار بیٹوں کو جنم دیا۔ ایک بیٹے کا نام قاسم تھا، جس کی وج سے آپ کی کنیت الد القاسم بن ۔ بد بچہ جب چلنے سے قابل ہوا تو فوت ہو کیا۔ دوسرے بیٹے کا نام عبداللہ تھا ہے ایام طغولیت می وفات یا میا اور بیٹوں کے نام ام کلوم ، زینب، رقیہ اور فاطمہ تھے۔ (۱) قسطلانی اپنے کلام کے دوران کہتا ہے "کما کیا ہے کہ پیغمبر اکرم کا آیک بیٹا بتام عبد مناف بخت سے قبل میدا ہوا اور یوں آپ کی اولاد کی تعداد بارہ تک پیچ جاتی بے سوائے اس بیٹے کے باق سارے بعثت کے بعد متولد ہوئے۔ (۲) جیاکہ بعض افراد شایت صراحت کے ساتھ کہتے ہیں کہ ان کے زویک سمج یی ہے کہ رقبے ان سب سے چھوٹی تخیر یعنی جناب فاطمہ (س) سے بھی چھوٹی تخیر۔ (۳)

ان باتوں کی روشی میں یہ قول کیسے درست ہو سکتا ہے اور ہم کیوبکر اس کی تصدیق کر سکتے ہیں کہ رسول اکرم کی ان دو بیٹوں کی شادی دور جاہلیت میں الد کہب کے دو بیٹوں سے ہوئی جب اسلام آیا تو وہ ان سے جدا ہو کئیں۔

مقدی کمتا ہے کہ "لپس رسول اللہ نے رقیہ کی شادی عشان بن عفان سے کر دی ادر رقیہ نے عشان کے ساتھ دو بار حبشہ کی طرف ہجرت کی اور پہلی ہجرت کے دوران کشتی میں ان کا حمل ساقط ہوا۔ (ا)

ہم کیسے اس بات پر یقین کر کیں جبکہ ہم جانتے ہیں کہ صبفہ کی طرف پہلی ہجرت بعثت کے پانچویں سال <sup>ا</sup>نجام پائی۔ اس صورت میں یہ کس طرح ممکن ہے کہ رقیہ بعثت سے پہلے ایو لہب کے بیٹے سے شادی کرے پر محر اس سے علیحد کی الحقیار کر کے عمثان سے لکاح کرے اور صبفہ کی طرف ہجرت سے پہلے اس سے حاطہ بھی ہو جائے۔ حالانکہ وہ بعثت کے بعد پیدا ہوئی تھی ہے بات واقعاً تجیب و غریب ہے۔

یمی مطلب اس امر کی بھی تصدیق اور تائید کرتا ہے کہ رقیہ جو عشان کی بیوی تھی وہ اس رقیہ کے علادہ تھی جس کے بارے میں ادعا کیا جاتا ہے کہ وہ رسول اللہ کی بیٹی تھیں اور بعثت کے بعد متولد ہوئی تھیں۔ پس اس بنا پر عثمان ے شادی کرنے والی رقیہ آ تحفرت کی رمید بیٹی ہو تکتی ہے نہ کہ آپ کی حقیقی بیٹی۔ المبتہ جیساکہ بیان ہو چکا ہے کہ عرب کے لوگ انسان کی رمید کو بھی اس کی بیٹی کہتے ہیں۔ ام حکوم کے بارے میں بھی ہی جواب دیا جا سکتا ہے کہ دہ بھی بعثت کے بعد پیدا ہو تیں۔ (پس وہ لڑکی جس نے دور جاہلیت میں الا ال سب کے بیٹے سے شادی کی ہو اور اسلام آنے کے بعد عشان کی دوسری بیوی قرار پائی ہو میڈ بر اسلام کی بیٹی نمیں ہو تکتی ۔

۱۱ البدء و التاريخ ج ۵ ص ۱۴

کیا زینب رسول اللہ کی بیٹی تھی یا رہیں۔ ہم اطمیعان ادریقن سے نہیں کہ یکتے کہ زینب آنھنرت کی دختر تھی۔ اس کی چند

م الم یکن کر این کے ایک منٹ کے مد کرب میں کو اور کو من کا ک وجوہات ایس۔

ا۔ مغلطای حضرت خد یجہ (س) کے بارے میں اس طرح رقم طراز ہے " پھر اس نے ابد ہالت نیاش بن زرارہ سے شادی کی اور اس شوہر سے اس کی اولاد صند <sup>مح</sup>رث اور زینب

ہوئی اور خود اس (تحدیجہ) کی کنیت ام ھند قرار پائی اور اے طاہرہ پکارا جانے لگا"۔ (۱) ۲۔ عمرد بن دیتار ردایت کرتا ہے کہ اے حسن بن محمد بن علی نے خبر دی ہے کہ " ایوالعاص ابن ربیع بن عبدالعزی بن عبدالشمس بن عبد معاف جو خدیجہ کی بیٹی کا شوہر تھا'

قید ہو کر حضور اکرم کے پاس لایا گیا ہے میطمبر کی دختر زیف نے آزاد کر دیا "۔ (۲) اس میں کلمہ ہے ہے کہ پہلے اس نے اے خدیجہ کی بیٹی ے تعبیر کیا ہے جو اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ وہ میغمبر کی بیٹی نمیں تھی اگرچہ بعد میں اے رسول اللہ کی بیٹی کے طور پر ذکر کیا ہے۔ یہ بات بعید از قیاس نمیں ہے کہ اس کا مقصد یہ ہو کہ چونکہ آنحضرت نے اے پالا تھا اس لئے وہ باپ کا ورجہ رکھتے تھے بصورت دیگر اس نے پہلے کیوں اے حضرت خدیجہ سلام اللہ علیما ہے کسبت دی ہے اور صرف ان کی بیٹی قرار دی۔

۳۔ شیخ محمد حسن آل یاسین زینب کے بارے میں کہتے ہیں کہ "بعض مآخذ کے مطابق جب آنحضرت کی عمر مبارک ۳۰ سال تھی تو زینب پیدا ہوئی (۳) اور اید العاص بن

- ۱۰ سیرة مغلطای ص ۱۲
- ۲۔ حافظ عبد الرزاق کی المصنف ج ۵ ص ۲۲۴
- ۲۰ اسد الغابة ج ۵ ص ۳۱۴ نهاية الارب ج ۱۸ ص ۲۱۱ اور الاستيعاب حاشيه.

ربع نے اس سے قبل از بعثت شادی کی اور اس سے اس کے دو یچے پیدا ہوئے آیک کا نام علی تھا جو بچھنے میں فوت ہو تمیا دوسرے کا نام امامہ تھا جو اسلام کی ابتداء میں دی مال کے ایمان لانے کے ساتھ ایمان لے آیا "۔ (۱)

یہ بات غیر معقول ہے کیونکہ ایک ۱۰ سالہ لڑکی کے لئے کیسے ممکن ہو سکتا ہے کہ وہ اس عمر میں شادی کرے اور ایک پچی کو جنم دے وہ اتنی برجی بھی ہو جائے کہ بعثت کے آغاز میں ہی اپنی مال کے ہمراہ ایمان بھی لے آئے۔ جبکہ خود اس کی یعنی ماں کی عمر کے ابھی ۱۰ سال بھی پورے نہ ہونے ہوں۔ (۲)

ان مذکورہ مطالب کی وضاحت کے بعد ہم وثوق ادر اعتماد سے یہ بات نمیں کمہ سکتے کہ عشان نے آنحفرت مکی دد بیٹیوں سے عقد کیا کیونکہ قوی احتمال ہے ہے کہ وہ آپ کی رمیںہ (لے پالک) بیٹیاں تخصی- ادر ای طرح یہ نسبت دیتا کہ زینب ایو العاص کی زوجہ تخصیں بھی اطہیمان آدر نہیں ہے-

- علی سمب رقیب شاید دو سردن کی طرف سے ان کو رسول اللہ کی بیٹیاں ثابت کرنے کا اور اے مسلمات میں سمجھنے کا سبب حضرت علی علیہ السلام کے بیردنی فضائل کے مقابلے میں رقیب سازی ہو۔ ای وجہ سے انہوں نے عشان کو " ذو النورین " کے لقب سے نوازا ہے جبکہ وہ جانتے ہیں کہ ان دو بیویوں کے ساتھ عشان کا وہ رویہ نہ تھا جس طرح یہ لوگ ثابت کرنا چاہتے ہیں جمیساکہ ہم ان دونوں کی وفات کے حوالے سے کھتکو میں اس طرف اشارہ کریں گے الشاء اللہ تعالی۔
  - - ۲۵ کتاب النبوة حاشيد ص ۲۵
- ۲\_ کتاب النبوۃ پر شیخ محمد آل یاسین کے حاشیے ص ٦٥ کی طرف رجوع کریں۔

یسی اس خود ساختہ روایت کی حقیقت بھی سامنے آجاتی ہے حضرت علیٰ کے ساتھ الد جمل کی لڑکی کی شادی کا ذکر نمیا تھیا ہے۔ اس میں رسول اللہ نے الد العاص کی آپ ہے دامادی کو سراہا اور یہ علیٰ پر تعریض کرنے کے لئے ہے۔ ودی علیٰ جس کی عیب جولیٰ اور بے حرمتی بیان کرنے کے وہ درپے تلقے۔ اس جعلی حدیث کے متعلق بھی جم ہت جلد تلقظو کریں سے الشاء اللہ تعالی۔

رسول اللد سے شادی کے وقت حضرت خد يجه مم عمر حضور اکرم سے شادی کے وقت حضرت خد يجه سلام الله عليها کی عمر سميا تحى؟ اس بارے ميں مختلف اقوال نقل ہوئے ہيں۔ بعض ان کی عمر ٢٥ سال بتاتے ہيں، بعض ٢٨ سال، کچھ ٢٠ سال، کچھ ٢٥ سال اور کچھ ٢٠ سال بيان کرتے ہيں، اور آيک گرده ٢٥ سال ذکر کرتا ہے۔ (١) کچھ افراد پہلے قول کو ترخيح ديتے ہيں (٢) جبکہ موز خيمن کے درميان قول بنجم مشہور ہے اور اکثر ای کو ليند کرتے ہيں۔

- امیر المو سنین کمی تاریخ ولادت حضرت علی کی تاریخ ولادت کے بارے میں تقریباً بارہ قول موجود ہیں جن میں آپ ک تاریخ ولادت 2 سال قعمل از بعثت سے لے کر ١٦ سال قعمل از بعثت تک جائی گئی ہے۔
- ۱۰ تاريخ الخميس ج۱ ص ۲۰۱۴ سيرة حلبية ج۱ ص ۱۳۰ سيرة مغلطاى ص ۱۲ بحار الاتوار ج۱۱ ص ۱۲ و ۱۹ اور البدايه و النهاية ج۲ ص ۲۹۵ كى طرف رجوع كريں۔
- ۲\_ جلال مظہر نے اپنی کتاب "محمد رسول الله' سیرتہ و اثرہ فی الحضارة" میں اسی قول کو اختیار کیا ہے لیکن اس ترجیح کی کوئی وجہ بیان نہیں گی۔

کچھ تو ۲۰ سال اور بعض ۲۳ سال قبل از بخت بھی بتاتے ہیں۔ (۱)

-----

- ۱ مذکورہ اقوال کو کلی یا جزئی طور پر مندرجہ ذیل کتب میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔
- \* عبد الرزاق کی کتاب المصنف ج ۵٬ عقد الفرید ج ۳ ص ۴۳۱۱ انساب الاشراف٬ مقاتل الطالبیین ص ۲۲٬ الانس الجلیل ج ۱ ص ۱۵۸٬ التهذیب ج ٤ ص ۳۳۳٬ الاوائل٬ تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۷۹ نے شواید النبوۃ سے نقل کیا ہے٬ طبقات ابن سعد طبع لیدن ج ۳ ص ۱۳٬ ابن قتیبة کی المعارف ص ۵۱٬ حیات الحیوان ج ۱ ص ۵۳٬ بحار الانوار٬ ینابیع المودة٬ تاریخ بغداد ج ۱ ص ۱۳۲٬ ذخائر المقبی ص ۵۸٬ الاستیماب٬ سنن البیهقی ج ۳ ص ۲۰۲٬ نزهة المجالس٬ مناقب الخوارزمی٬ اسد الغابة ج ۳ ص ۱۳۰٬ ابدایة و النهایة٬ مجمع الزوائد ج ۹ ص ۲۰۱٬ فتح الباری ج ٤ ص ۵۵٬ احقاق الحق ج ٤ ص ۵۳۰٬ مرام.
- بعثت سے ١٠ سال قبل والا قول ان کتب میں ذکر ہوا ہے: الفصول المهمة از ابن الصباغ ص ١٢ الاستیعاب ج ٣ ص ٣٠ ط صادر طبقات ابن سعد طبع مصر ج ٣ ص ٢١ سیرة ابن هشام ج ١ ص ٢٦٢ الکافی ج ١ ص ٣٤٦ ارشاد المفید ص ٩ اعلام الوری ص ١٥٣ مناقب آل ایطالب ج ٢ ص ٤٨ تاریخ المعید ص ٩ معدم الوری ص ١٥٣ مناقب آل ایطالب ج ٢ ص ٤٨ تاریخ ذهبی کے حاشیہ کے ساتھ مناقب الخوارزمی ص ١٤ تاریخ الخلفاء ص ١٢٦ لبدایة و النہایة ج ٣ ص ٢٦ ذخائر العقبی انساب الاشراف اور احقاق الحق کے ملحقات کی ساتوں جلد۔
- ا قبل از بعثت ۱۲ سال پیلے والے قول کے لئے ان کتابوں کی طرف رجوع کریں: البحار ج ۳۵ ص 4٬ احقاق الحق ج ٤ ص ۵۳۹ از نہایة الارب ج ۸ ص ۱۸۱

ان اقوال کی تعداد ہارہ ہے کم ہو سکتی ہے بشرطیکہ ہم یہ کمیں کہ بعثت سے پہلے ١٢ سال والے نظریے اور ١٥ سال والے نظریے میں کوئی اختلاف نمیں ہے۔ اگر دوسرے نظریے کا قائل نبوت کے پہلے حین سالوں کو شمار نہ کرتا ہو کیونکہ اس عرصے میں انحضرت میں اختلاف در اسلام کی دعوت نمیں دی تھی اور شاید کے میں آپ کی مدت نبوت کے ہارے میں اختلاف (کہ وہ ١٠ سال تھی یا ١٣ سال) کا سبب بھی سی کمتہ ہو۔ بلکہ ہم دیکھتے ہیں کہ بعض لوگوں کا یہ نظریہ بھی ہے کہ اسلام کی خفیہ وعوت ۵ سال تک جاری رہی۔ اس نظریے کو سامنے رکھتے ہوئے بہت سے اقوال میں موجود فرق کو کم کیا جاسکتا ہے اور اقوال کو لیکوا کیا جا سکتا ہے لین برطال یہ صرف آیک احتمال ہی ہے

ہرحال اگرحیہ ۱۲ سال والا نظریہ اہلبیت سے فتل ہوا ہے لیکن اس کے مقابلے میں ایک اور قول بھی اہلبیت سے روایت ہوا ہے جس کے مطابق آپ کی ولادت بعثت سے ۱۰ سال قیلی ہوئی۔ اور یکی قول ہمارے علماء اور دوسرول کے درمیان مشہور ہے جیساکہ مندرجہ بالا مطابع سے ظاہر ہوتا ہے۔

ا ی دلیل کی بتا پر ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ یکی نظریہ جو مشہور بھی ہے قابل اعتماد اور معتبر ہے ہالخصوص جب یہ اہلبیت سجو سب سے اعلم ہیں، سے متلول ہو۔

اور الاستيعاب ج ۳ ص ۳۰\_ مذکورہ اقوال میں سے بہت سے مندرجہ ذیل منابع سے نقل کئے گئے ہیں:

۲۹۰۰ الحمال الرجال ص ۲۸۰ روضة الندية ص ۱۳ احكام الاحكام ج ۱ ص ۱۹۰ المختصر انباه الرواة في انباه النحاة ج ۱ ص ۱۱۰ نياية الارب ج ۸ ص ۱۸۱ المختصر في اخبار البشر ج ۱ ص ۱۱۰ نظم درر السمطين ص ۸۱ اور ۸۲ رياض النضرة ج ۲ ص ۱۵۰ الغرة المنيفة ص ۱۵۲ زرقاني كي شرح الموايب ج ۱ ص ۲۵۰ ور المصباح الكبير ص ۵۰۰ .

البت بعض افراد نے اس نظریے سے استفادہ کرتے ہوئے آیک محضوص طرز ککر کے تحت خاص نتائج حاصل کرنے کی کوشش کی ہے۔ ملکا یہ کہ علی بچوں میں سب سے پہلے ایمان لائے تقیم تاکہ مرددں میں سے ایو بکر سب سے پہلے ایمان لانے والے بن جائیں۔ یہ بات کمی لحاظ سے بھی صحیح نہیں ہے۔ اس کے بارے میں ہم "حضرت علی کے اسلام " کے عنوان کے ذیل میں بحث کریں گے۔

دو ہاشمیوں سے متولد ہونے والا پہلا ہاشمی حضور اکرم کے بعد افضل ترین میں جن نے دامن وہ میں پردرش پائی ادر سنیہ نبوت سے غذا حاصل کی جناب امیر الموسنین علی علیہ السلام کی شخصیت ہے، جو پہلے ہاشی فرد تقے، جو مال باپ دونوں کی طرف سے ہاشی اور قریشی تقے، ان کے دالد گرامی حضرت الوطالب، شیخ الابطح تقے اور دالدہ ماجدہ فاطمہ بنت اسد بن ہاشم بن عبد معاف تحمیں۔ جناب کمیں اور ان کے علاوہ دوسرے حضرات کے بی کہ "حضرت علی علیہ السلام دہ پہلے ہاشی تقے، جو دو طرف سے ہاشی تقے " اور ای سے طبح الفاظ دوسروں نے بھی ذکر کے بیں۔ (1)

علامہ تجلسی نے اس بارے میں کہا ہے کہ حضرت علی سم طرح پہلے ہاشی الطر فین ہاشی ہو سکتے ہیں جبکہ ان سے پہلے ان کے تیمن سکتے بھائی طالب، عقیل اور جعفر پیدا ہو چکے تھے اور علی کی ولادت کو اسلام سے مقید کرنا اعتراض کو حل نہیں کرتا جیساکہ شیخ طو ی نے جہدیب میں اور ان کے علاوہ دوسروں نے بھی کہا ہے۔ کیونکہ اگر مراد سے ہو کہ علی

۱۰ کافی ج ۱ ص ۳۷۲۰ مصعب زیبری کی نسب قریش ص ۱۷ شیخ طوسی کی التهذیب ج ۲ ص ۱۹ البحارج ۳۵ ص ۵ از تهذیب و کافی اسد الغابہ ج ۲ ص ۱۱ اور ج ۵ ص ۵۱۵ اور ابن صباغ کی فصول المہمة ص ۱۳\_ بعثت میغبر کے بعد دنیا میں تشریف لائے تو یہ بات درست نمیں ہے کیونکہ اس پر سب متحق میں کہ ان کی ولادت بعثت سے پہلے ہوئی ہے اور اگر مراد یہ ہو کہ رسول اللہ کی ولادت کے بعد بن ہاشم میں فقط وہ پیدا ہوئے تو یہ بھی صحیح نمیں ہے کیونکہ ان کے اکثر بھائی رسول اللہ کی ولادت کے بعد پیدا ہوئے تھے علاوہ ازیں سے اصطلاح نامانوس اور غیر مشہور ہے "۔ (1)

سلیح بات نہ ہے کہ '' حضرت علی علیہ السلام کی مادر کرامی پہلی ہاشی خاتون ہیں جس نے ہاشی مرد سے ہاشی کچے کو جنم دیا'' جیساکہ یک بات محتربی، شہید اول اور ان کے علاوہ دوسروں نے بھی کمی ہے۔ (۲)

امیر المو سنین سمی کعبہ میں ولادت روایت ہے کہ حضرت علی کی ولادت باسعادت خانہ تحویہ کے اندر ہوئی تھی۔ اللہ تعالی نے یہ فضیلت خصوصی طور پر انہیں عطا کی جو ان سے پہلے تھی کو حاصل تھی نہ ان کے بعد تھی کو حاصل ہوگی۔ اس حقیقت کو بڑے بڑے علماء اور رادیان حدیث کی بہت برجی تعداد نے صراحت کے ساتھ بیان کیا ہے۔ شعراء اور ادباء نے اے نظم و شعر میں پردیا ہے۔

۱۔ بحارج ۳۵ ص ۲

۲۔ بحار (ج ۳۵ ص ۲) نے شہید اول کی کتاب دروس سے نقل کیا ہے' معتزلی کی شرح نیج البلاغة ج ۱ ص ۱۳ اور ج ۱۵ ص ۲۵۸ البدہ و التاریخ ج ۵ ص ۴۵ نسب قریش (مصعب کی کتاب) ص ۳۰ نزهة المجالس ج ۲ می ۱۱۵ طوب قیوسرای کی لائبریری میں موجود این نعیم کی خطی کتاب معرفة الصحابة نمبر ۸۱/۸۲۹ ورق نمبر ۱۹ نیز ذخائر المقبی ص ۵۵ اور این قتیبة کی المعارف ص ۸۸۔ شیعوں کے نزدیک سے روایت مستفیف ہے ای طرح غیر تب شیعہ میں بھی ہے روایت مستفیض صورت میں ذکر ہوئی ہے۔ یہاں تک کہ حاکم اور دوسرے حضرات اس بارے می یوں کتے ہیں: "اس بات پر کہ حضرت فاطمہ بنت اسد نے حضرت علی این ابیطالب کرم الله وجبہ کو تعب کے اندر جنم دیا روایات متواتر ہیں "۔ علماء اور موزنمین کی ایک نفداد نے بطور صرح بیان کیا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کے سوا کوئی کچہ بھی تعبہ میں پیدا نہیں ہوا۔ (ا)

- ۱ اس بارے میں مندرجہ ذیل کتب کی طرف رجوع کریں:
- مستدرک الحاکم ج ۳ ص ۹۸۳ تلخیص مستدرک کے اسی صفحہ کا حاشیہ نور الابصار ص ٤٦، ابن صباغ کی فصول المہمة ص ١٢، گنجی شافعی کی کفایة الطالب ص ٢٠٤ ابن مغازلی کی مناقب الامام امیرالمؤمنین ص ٤ اس میں ان کی ولادت کا ذکر بھی کیا گیا ہے۔ اسد الغابة ج ۳ ص ٣١ سیرة حلیبة ج ١ ص ١٣٩، نزهة المجالس ج ٢ ص ٢٠٢، تذکرة الخواص ص ٢٠ صاحب غدیر نے اپنی کتاب ج ٦ کے ص ٢٠٣ پر دسیوں مصادر سے نقل کیا صاحب غدیر نے اپنی کتاب ج ٦ کے ص ٢٣-٣٢ پر دسیوں مصادر سے نقل کیا الذهب ج ٢ ص ٢، شرح الشفاء ج ١ ص ١٥٢، محمد صالح ترمذی کی الذهب ج ٢ ص ٢، شرح الشفاء ج ١ ص ١٥٢، محمد صالح ترمذی کی المناقب لمحمد، آلینہ تصوف ص ١٢١١، روائح المصطفی ص ١٠ سید علی حلال الدین کی کتاب الحسین ج١ ص ١٢ اسی طرح اس نے دسیوں امامیہ کتب کا بھی حوالہ دیا ہے۔
- ۲۰۰۰ ملاحظہ کریں: احقاق الحق پر سید نجفی کا تعلیقہ ج 4 ص ۳۹۰-۳۸۳ او جح المطالب ص ۳۸۸ سے نقل کرتے ہیں۔ محاضرۃ الاوائل ص ۴۹' بلخی اپنی کتاب (طبع ہمبٹی کی) تلخیص ص ۱۱' ابن طلحۃ کی مطالب السٹول ص ۱۱'

## سید حمیری (متوفی سے ا بھری) کہتے ہیں:

ولدتہ فی حرم الالہ و امنہ و البیت حیث فناؤہ و المسجد ۔ اس کی ماں نے اے (علی کو) حرم امن الی اور اللہ کے تھر میں پیدا تمیا جماں پراطراف میں متجد تھی۔ عبد الباقی العمری کہتے ہیں:

انت العلی الذی فوق العلی رفعا ہیطن مکۃ وسط البیت اذ وضعا ۔ تو وہ علی ہے جو ہر بلندی سے بالا ہے کیونکہ تو کمہ میں تحلۂ تحدا کے وسط میں پیرا ہوا ہے۔

لیکن علی کے دشمن اپنے بغض و کینہ کی وجہ سے ان کی اس فضیلت پر جو اللہ تعالی نے ان سے مختص کی ہے، ان سے حسد کرنے لگے اور اس بات کے پیش نظر انہوں نے اس بارے میں علماء، موزخین اور رادیان حدیث کے نظریات کو یکسر تحکرا دیا اور ان کی آراء کو دیوار پر دے مارا۔

جد سالمہ ہم دیکھتے ہیں کہ وہ تمال دیدہ دلیری اور پوری ڈسٹائی کے ساتھ اس فضیلت کو حضرت علیؓ کے سوا دوسروں کیلئے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور جو چیز حضرت علیؓ کیلئے ثابت ب اس میں تکوک پیدا کرتے ہیں۔ کتاب نور کا مصنف لکھتا ہے: " حکیم بن ترام

قفال شافعی کی فضائل امیرالمؤمنین (خطی نسخہ) مفتاح النجاء ص ۲۰ (خطی) اعلام الوری ص ۹۳، اسی طرح الاستیعاب شواہد النبوۃ و کنوز الحقایق سے بھی نقل ہوا ہے۔

\* اس مسئلے میں مکمل طور پر مآخذ اور منابع کی تحقیق کرنا اختصار کے پیش نظر یہاں پر ایک مشکل کام ہے یہاں پر جو کچھ کیا گیا ہے وہ ایل حق اور حق کے متلاشی کے لئے کفایت کرتا ہے۔ تحبہ کے اندر پیدا ہوا اس کے علادہ کمی اور کے بارے میں ہم نہیں جاتے اور جو کچھ علی کے متعلق نقل ہوا کہ دہ تحبہ کے اندر پیدا ہوئے وہ علماء کے نزدیک ضعیف ہے "۔ (۱) اس کے بعد حلمی اور دیار بکری نے ان دو نظریات کو آپس میں جمع کرنے اور سازگار بتانے کی کوشش کی اور یہ احتال دیا کہ ممکن ہے دونوں کی ولادت تحبہ میں ہوئی ہو۔ (۲)

لیکن جناب حلمی اور جناب ویار بکری، ایسا نمیں ہے۔ ان دو نظریات کے درمیان توافق کیو کمر ممکن ہے جبکہ علماء کی ایک بہت برجی تعداد جن کے نام ہم نے ابھی ذکر کئے بیں اور دوسرے علماء جن کے نام الغدیر اور دوسری کتب میں مذکور ہیں، اس بات پر مصر بیں کہ حضرت علی علیہ السلام کے سوا کوئی بھی کعبہ میں پیدا نہیں ہوا نہ ان سے پہلے اور نہ بعد میں۔ اور یہ ایک ایسی فضیلت تھی جے عالم انسانیت میں اللہ تعالی نے صرف علی سے مختص کیا ہے۔ آپ کس بنیاد پر ان دو نظریوں کو جمع کرنا چاہتے ہیں حالانکہ حاکم صریحاً

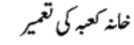
حکیم بن حزام کیول؟! حکیم بن حزام کیلئے اس ضلیات کو ثابت کرنے کی وجہ صرف یہ ہے کہ زیریوں کو اس بات سے غرض تھی، کیونکہ وہ زیر کا چچازاد بھائی ہے اور چچازاد ہونا زیر کی اولاد کے برابر ہے، وہ حکیم بن حزام بن خویلد بن اسد بن عبدالعزی ہے اور زیریوں کا سلسلہ کسب بھی اسد بن عبدالعزی پر ختم ہوتا ہے۔ حکیم فتح کمہ کے بعد مسلمان ہوا۔ اس کا شمار "مواہنہ

- ۱۰ دیکھٹے سیرۃ حلبیۃ ج ۱ ص ۱۳۹ کعبہ میں انکی ولادت کا ذکر ان کتب میں بھی موجود ہے۔ اسد الغابۃ ج ۲ ص ۳۰۰ الاصابۃ ج ۱ ص ۳۴۹ اور الاستیعاب حاشیہ الاصابۃ ج ۱ ص ۳۲۰
  - ۲\_ تاريخ الخميس ج ۱ ص ۲۵۹ اور سيرة حلبية ج ۱ ص ۱۲۹\_

قلوبهم " مي ہوتا ہے۔ (I)

وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے زمانے میں اتاج کی ذخیرہ اندوزی کرتا تھا، (۲) حضرت عشان کا زبردست حامی تھا، اور طبری کی تعبیر کے مطابق اس نے حضرت علیٰ سے کتارہ کشی اختیار کی اور کسی بھی جنگ میں ان کے ساتھ شریک نہیں ہوا۔ (۳)

اس صورت حال میں زبیر بن بکار اور مصعب بن عبداللہ (۳) کہ جن کے زبیری اغراض کے حامل ہونے میں کوئی تلک و شہہ نہیں ہے، کمیں نہ یہ روایت کریں کہ حکیم کے سوا کوئی اور کعبہ میں پیدا نہیں ہوا۔ اگرچ ان کی یہ بات شام متواتر روایات کے خلاف تلی کمیں نہ ہو اور ان شام اقوال کے برخلاف ہو جو صریحاً یہ کہتے ہیں کہ خانہ تھیہ میں امیرالموجنین علیؓ سے پہلے کوئی پیدا ہوا ہے اور نہ تلی بعد میں۔



کما جاتا ہے کہ کمہ میں آیک زبردست سیلاب آیا اور تحبہ کے اردگرد سیلاب سے حاظت کے لئے جو بند بنایا حمیا تھا اے توڑ کر سیلاب تحبہ میں داخل ہوتایا اور اس ک دیواردن میں شکاف ڈال دیئے (دراڑیں ڈال دیں)۔ نیز سے بھی کما جاتا ہے آیک خاتون، خانہ تحبہ کو "عود" (آگرتی) کے دھوتی سے یا کمی اور چیز سے خوشبو لگانا چاہ رہی تھی کہ اچاکک آیک چنگاری تحبہ کے غلاف پر جا پڑی اور اے آگ لگ حمیٰ اس کی وجہ سے تحبہ ک دیواروں کو کافی نقصان پہلچا۔ (۵) اس واقعہ کے بعد سیلاب آیا جس کی وجہ سے دیواری مزید

- 1 الاصابة ج ١ ص ٩٣٣٩ الاستيعاب ج ١ ص ٣٢٠ (اصابة كا حاشيد)\_
  - ۲۰۰۰ وسائل الشيعہ كتاب تجارت ص ۳۱٦
    - ۳۸۴ قاموس الرجال ج ۳ ص ۳۸۴
  - ۳۸۳ الاصابة ج ۱ ص ۳۳۹ اور مستدرک حاکم ج ۳ ص ۳۸۳

فراب ہو کئیں یماں تک کہ کسی وقت بھی ان کے گرنے کا خطرہ پیدا ہو کیا۔

بعض افراد کا خیال ہے کہ آتشزدگی کا واقعہ این زمیر کے دور میں وقوع پذیر ہوا۔ مشہور موڑن سیلمبی نے اس احتال کی بتا پر کہ دد بار آتشزدگی ہوئی ہو ان دد اقوال کے باہمی تصاد کو ددر کرنے کی کوشش کی ہے۔ (ا)

ہم ہی کہتے ہیں کہ الشزوگ کے واقعے کو ایک اتفاقی حاوثہ قرار دینے کی وجہ بنی اسمیہ کے خطاف اس نفرت اور غصے کی شدت میں کمی پیدا کرتا ہے جوان کی خانہ تھیہ کی بے حرمتی اور بے ادبی کرنے کی دجہ سے لوگوں میں نفوذ کر کئی تھی۔ انہوں نے پہلے تو خانہ تھیہ پر منجنیق سے حملہ کیا اور پھر اسے آگ لگا دی (تھیہ کی دیواروں میں شکاف کی دجہ بھی تھی)۔ این زمیر نے جلتی ہوئی حالت میں خانہ تھیہ کو چھوڑا تاکہ لوگ اسے جلتا ہوا دیکھ کمیں اور پھر ای بات کو بنیاد بنا کر دہ لوگوں کو اہل شام کے خلاف ابھار سے (1)

بہرحال ماجرا جو بھی ہو، رسول اکرم کی بعثت سے پہلے قریش اس بات پر متعق تھے کہ خانہ تحدیہ کی پرانی حمارت کو گرا کر اے نئے سرے سے تعمیر کیا جائے اور ایکے دروازے کو بلند کیا جائے تاکہ جے وہ چاہیں صرف وہی تحدیہ کے اندر داخل ہو اور ایکے علادہ کوئی اور

- ۵۔ عبدالرزاق کی کتاب المصنف ج۵ ص ۳۱۹ البدایة والنہایة ج۲ ص ۳۰۰ (دونوں نے زهری سے نقل کیا ہے)۔
  - سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳۱
- ۲۔ صحیح مسلم حاشیہ القسطلاتی ج ۳ ص ۱۸ ، ابن اثیر کی الکامل ج ۴ ص ۱۷۳ اور کامل میں بخاری سے ایک اور قول بھی نقل ہوا ہے، وہ یہ ہے کہ ابن زیبر کے دور میں جو آگ لگی تھی اس کی وجہ ابن زیبر کے ساتھیوں کا کعبہ کے اردگرد آگ کا جلاتا تھا۔ ہم یہ کیتے ہیں کہ ایسے اقوال ذریعے سے بنی امیّہ اپنے جرائم کو ابن زیبر اور اس کے ساتھیوں کے سر تھونھنا چاہتے ہیں۔

داخل نہ ہو ہو ہے۔ اس کام کیلئے انہوں نے حلال رقم میا کی جو زنا، رہا و لوٹ مار سے حاصل نہیں بول تھی یا قطع رحی، بجک حرمت یا کی دوس کے ذمہ کا موجب بھی نہیں تھی۔ (۱) جر قبیلے نے اپنے طور پر پتھروں کی جمع آوری شروع کی اور آپ مجمی پتھر جمع کرنے میں شریک تھے۔ ولید بن مغیرہ پہلا شخص تھا جس نے کعبہ کو گرانے کی بہت بد حوالی۔ قرایش نے بیت اللہ کے گرانے اور جدید تعمیر کے کاموں کو مختلف قبائل کے در میان تقسیم کر دیا اور ہر قبیلے کے لئے ایک محضوص حصہ دیا تما اب رہا یہ مسئلہ کہ کولسا حصہ کس چوراں خرورت بھی نہیں ہے کہ ان میں سے ہم کی قول کی نفی کریں یا اس کی تائید کری خصوصاً ایے موارد میں جماں ہر فران کی ہے کوش کول کی نفی کریں یا اس کی تائید کری خصوصاً ایے موارد میں جہاں ہر فران کی ہے کوش ہوتی ہے کہ ایس چیز کو حاصل

خلنہ تحقیہ کی دوبارہ تعمیر کی تاریخ کے بارے میں بھی مورَضین کے اقوال تختلف ہیں۔ ایک قول ہے ہے کہ " اس کی تعمیر حضرت رسول خدا کے بلوغ کے زمانے میں ہوئی یعنی عام النیل کے 10 سال بعد ہوئی "۔ (۳) دوسرا قول ہے ہے کہ تعمیر کا داقعہ عام النیل کے ۲۵ سال بعد دقوع پذیر ہوا۔ (۳) حمیسرا قول ہے ہے کہ من ۳۵ عام النیل میں تعمیر دافع ہوئی یعنی بعثت سے پانچ سال قبل۔ (۵)

سیرة ابن هشام ج۱ ص ۲۰۱ البدایة والنهایة ج۲ ص ۳۰۱ سیرة حلبیة ج۱ ص ۱۴۳
 سیرة ابن بشام ج۱ ص ۲۰۰ البدایه والنهایة ج۲ ص ۳۰۲ سیرة حلبیة ج۱ ص ۱۳۳
 سیرة ابن بشام ج۱ ص ۲۰۰ البدایه والنهایة ج۲ ص ۳۰۰ سیرة حلبیة ج۱ ص ۱۳۳
 عبدالرزاق کی کتاب ج۵ ص ۳۱۸ البدایة والنهایة ج۲ ص ۳۰۰ سیرة حلبیة ج۱ ص ۱۳۳
 عبدالرزاق کی کتاب ج۵ ص ۳۰۸ (موسی بن عقبه مجاید عروه اور محمد بن جبیر ۲۰۰ البدایة والنهایة ۲۰۰ ص ۲۰۴ عن تاریخ یعقوب.

۵- ابن بشام کی سیرة نبویة ج ۱ ص ۲۰۳ البدایة و النهایة ج ۲ ص ۳۰۰

حجرالاسودكي تنصيب

جب بیت اللہ کی تعمیر کا کام تجر اسود کے نصب کرنے تک پہنچا تو قریش کے درمیان ہم گرڈا پیدا ہو گیا۔ ہر بقسلے کی یہ خواہش تھی کہ وہ اس مقدس کام کی سعادت حاصل کرے۔ یہاں تک کہ نوبت تلواروں تک پہنچنے کے قریب ہوئی۔ ای موقعہ پر بی عبدالدار اور بن عدی کے افراد خون سے بھرے ہوئے برتن اپنے ساتھ لائے انہوں نے اپنے ہاتھ خون میں ذکو کر قسم کھائی کہ اپنے خون کے آخری قطرے تک ڈٹے رہیں گے۔ بن سم اور بن مخزوم جلے لگا۔ (۲)

جب نوبت یمال تک کن پہنچی تو الوامیہ بن العظیرو (ام الموسنین حضرت ام سلمہ کے والد ، جو قرایش کے اہل سلاء میں سے تھے۔ بلاذری کہتا ہے کہ وہ الو محصقم بن المعظیرة تھے) نے اکمی اسطرح راہنمائی کی کہ باب السلام سے جو بھی پہلے داخل ہو وہ اس بات کا فیصلہ کرے۔ باب السلام - وہی باب بن شیبہ - یا بقولے جو باب صفا سے داخل ہو وہ فیصلہ کرے۔ ای وقت رسول اللہ سب سے پہلے اس دردازے سے اندر داخل ہوئے جب انہوں نے دیکھا تو کہنے لگے یہ تو ایمن ہے ہم اس کے فیصلے پر راضی ہیں ، یہ محد اسے۔ کرم سے سے بیک ہوں جس سے پہلے اس دردازے سے اندر داخل ہوئے جب انہوں نے دیکھا تو کہنے لگے یہ تو ایمن ہے ہم اس کے فیصلے پر راضی ہیں ، یہ محد اسے۔ کی خدمت میں آتے تھے کیونکہ وہ فیصلہ کرتے وقت کی کو خاطر میں نہیں لاتے تھے اور نہ

- ۲۰۰ ابن بشام کی سیرة نبویة ج ۱ ص ۲۰۹ البدایة و النهایة ج ۲ ص ۳۰۳
   ۳۰ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳۵

جب انہوں نے حضور اکرم کے سامنے سارا قصہ بیان کیا تو آپ نے ایک کپڑا طلب کیا یا اپنے تحیص کو پھیلایا (البتہ اس بارے میں اقوال مختلف ہیں) اور پھر اپنے پانھوں سے پتھر کو انٹھا کر اس کپڑے میں رکھ دیا اور ہر بقیلے سے کما کہ وہ اس کا ایک ایک کونہ پڑ لیں پھر سب نے مل کر اور انٹھایا جب اس مقام تک اور لے گئے جہاں حجر الاسود کو رکھنا تھا تو آنحضرت نے اپنے دست مبارک سے اسے انٹھایا اور اس کے مقام پر رکھ دیا۔

اجم لکات ا- بن عبدالدار کے ساتھ بن سم، بن مخزدم اور بن عدى فرون مي باتھ داد كو قسم کھائی کہ ہم اپنے حق کی خاطر موت آنے تک قدم جمائے رکھیں سے ان کے مقابلے میں ہم دیکھتے ہیں کہ بن عبد متاف قصی کے دور میں غالیہ (عطر کی آیک قسم) لے کر آئے اور اس میں باتھ ذال کر انہوں نے حلف الحمایا اور اس حلف کو "حلف المطبين" کے نام ے یاد کیا جاتا ہے۔ ای بن عبد مناف نے آیک اور بیمان بھی بلدها جو عرب معاہدوں میں معزز ترین اور گرامی ترین معاہدہ شمار ہوتا ہے۔ (۱) یہ ودی حلف الفضول ہے جس ک اسلام نے مجمی تائید کی ب جیساکد پہلے گذر چکا ہے۔ جبکد ان کے مقابلے پر حلف الاحلاف ب جو بن عبد الدار، سم، جمع، مخزوم اور عدى ك درميان طے يايا تھا ان كا مقصد دنیوی مقام حاصل کرنے کے علاوہ اور کچھ نہ تھا اگرج اس کی قیمت، خون بہا کر یا جان کنوا کر بن کیوں نہ دینی یونی۔ اور اس تکتے سے دونوں فریقوں کے طرز لکلر، نظریہ زندگی اور ککری بیداری میں فرق کو داختے طور پر سمجھا جا سکتا ہے۔ اس بات مي كولى مبالغه أرائي نسي بوكي أكر جم يد كمي كد محتب تاريخ اور الانساب

ک طرف رجوع کرنے سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے کہ بن عبد مناف بالخصوص آل ابیطانب

البداية و النهاية ج ٢ ص ٢٩١

اسلام کی اہم شخصیات تھے وہ راہ حق کی ہدایت کرنے والے اور مجاہد فی سہیل اللہ تھے۔ جبکہ بنی عبدالدار اور ان کے حلیف دین اور راہ خدا میں ایثار اور قریانی کے حوالے سے بہت پیچھے نظر آتے ہیں بلکہ ان میں دین سے دشمنی اور بغض و عماد رکھنے والے افراد کثرت سے ملتے ہیں۔

۲۔ قریش کا یہ شرط کرنا کہ خاند تحبہ کی تعمیر کے اخراجات کے لئے سود، ظلم دغیرہ سے پاک رقم ہوتی چاہئے اگر یہ شرط کسی بات پر دلالت کرتی ہے تو بے قنگ ان امور کی قباحت کے بارے میں ان کے حقیقی شعور پر دلالت بھی کرتی ہے نیز خدا اور ضمیر کے زردیک ان کی قباحت کو بیان کرتی ہے۔ اور ای مطلب کی تعبیر کبھی "فطرت کے تقاضے " اور "حکم علق " کرمہ کر کی جاتی ہے۔

اگرچہ ہماری نظر میں بات سی بے اور بنیادی طور پر دین کے تمام احکام حکم عل اور فطرت سے ہم آہتک میں لیمن یماں پر آیک بات کا اضافہ کرنا چاہتے اور وہ یہ کہ قریش کا اس طرح سے شرط کرنا اس بات کی لشاندہی کرتا ہے کہ ابھی تک دین حفیف (دین ابراہیم) کی تطبیات کے اثرات ان میں باتی تھے خصوصاً قریش اور بی عبد معاف کے اندر۔ ای لئے حضرت عبدالسطلب اور حضرت الوطالب کے کلمات اور اقوال میں دین ابراہیم اور ایسے امور کی طرف جو ان کے خلا پر ایمان پر دلالت کرتے ہیں، اشارے بکترت طبح ہیں۔ حضرت رسول اکرم کے لئے حضرت خدیجہ سلام الللہ علیما کا رشتہ مائلے وقت حضرت الوطالب نے جو خطبہ پڑھا تھا اس کا ہم مطالعہ کر چکے ہیں۔

۳۔ جو کچھ گرز چکا ہے اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ کمہ کے لوگ ای بیت اللہ کی تعمیر اور اس سے لئے پتھر الٹھانے سے معاطے میں بھی قبیلہ پر تق پر بین طرز عمل اپناتے تقے جبکہ یہ کام ان کے مقدس ترین احمال میں سے تھا اور ان کی عزت و عظمت کا موجب تھا بلکہ ان کی حیات اس سے وابستہ تھی۔ تجر الاسود سے نصب کرنے سے موقعہ پر لعظتہ الدم (خون چاہٹے والول) کا پیمان اس بات پر ہشرین گواہ ہے اور میں پیمان جو عظل سلیم، فطرت اور ذوق انسانی کے نزدیک منغور اور مردود ہے۔

۲ جو چیز ہماری نظروں میں قابل توجہ ہے وہ قریش کا اظہار مسرت ہے جو انہوں نے حضرت محدد کے سب سے پہلے تعدیہ میں داخل ہونے پر کیا۔ پر تعر انہوں نے انحضرت<sup>4</sup> کو امین کی صفت سے یاد کیا۔ اس کا مطلب سے ہے کہ آنحضرت مکہ کے لوگوں کے در میان خاص مقام حاصل کر چکے تقے باوجود اس کے کہ آپ تمام عرب قبابل کے سردار قبیلہ قریش میں زندگی گرزار رہے تقے۔ یہاں تک کہ وہ لوگ اپنے ہت سے لڑائی جنگزوں میں آنحضرت کے فیصلے اور رائے پر راضی ہوتے تقے ان تمام کا اعتماد و اطمیعان آپ کی ذات پر ملتنی ہوتا تقا اور وہ لوگ آپ کو این کے لقب سے یاد کرتے تقے۔

ای طرح حفرت الدطائب کے گذشتہ کلمات اس مطلب پر بسترین شاہد ہیں کہ المحفرت ان کے درمیان بلند مقام و منزلت پر فائز تھے اور سب کی نظروں میں معزز اور محترم تھے۔ البتہ بعض ایسی نفرت آمیز اور قیمیح باحی ذکر کی حمی ہیں جو کمی لحاظ سے بھی آلحضرت کے مقام شائع سے سازگار نہیں ہیں۔

ا یک جسارت مذکورہ باتوں کے بعد ہمیں ایک بے بنیاد اور شرمتاک جموٹ کا سامتا ہوتا ہے جس کا ہدف صرف اور صرف آنحضرت کی عزت و شرافت کو داغدار بتانا اور آپ کی ذات اقدس کی شان میں سمستافی اور جسارت کرتا ہے۔

یہ افتراء ان لوگوں کی طرف سے بلدھا حمیا ہے جن کے دلوں میں ابھی ایمان داخل نہیں ہوا تھا اور وہ اسلام نہیں لائے تھے بلکہ وہ نام کے مسلمان تھے انہوں نے حضرت محمد کے ذکر، نام اور دین کو مثالنے کی قسم اللھا رکھی تھی لیکن اللہ حبارک و تعالی نے اپنے نور کو یلنے سے محفوظ کر رکھا ہے اگرچہ یہ کافروں پر ناگوار گرزے۔ یہ جموٹ ان سینکریوں جموٹوں میں ہے آیک ہے جنہیں من کر السان کا بدن کانپ جاتا ب اور خدا کا غضب جوش مي آ جاتا ب- ي جموت يون ب-

بکاری و مسلم اور تاریخ و حدیث کے دیگر مولیفین نے ان لوگوں سے جو جمون کلونے اور دین و سیاست کے تصلیل میں ان کے ساتھ قدر مشترک رکھتے ہیں، ایک روایت نقل کی ہے۔ کتاب بکاری کے الفاظ یہ ہیں۔ "رسول اللہ باقی لوگوں کے ساتھ خانہ تعبہ کی تعمیر کے لئے بتقر اتلفا اتلفا کر لا رہے تھے جبکہ اضوں نے تهبند باندھ رکھا تھا۔ آنصفرت تعمیر کے لئے بتقر اتلفا اتلفا کر لا رہے تھے جبکہ اضوں نے تهبند باندھ رکھا تھا۔ آنصفرت و این سے چا عباس نے کما اے بحقتیح! اگر آپ چاہیں تو اینا شہند اتار کر اپنے کندھ پر اور کندھ پر ذال لیا۔ اس کے بعد آپ مخش کھا گئے۔ اس واقعہ کے بعد بالد مرکبی انسی مریاں نہ دیکھا حمیل "۔ (ا)

بلاری کے باب بنج میں ایک اور روایت فقل کی گئی ہے۔ " پس آپ زمین پر گر گئے اور آپ کی آنگھیں تاریک ہو گئیں ،تھر آپ نے چچا ہے کہا میرا تهبند مجھے دے دو انہوں نے آپ کا تهبند باندھ دیا"۔

ہمارے نزدیک اس افسانے کے جعلی اور خود ساختہ ہونے میں کوئی قنگ نہیں ہے۔ یہاں پر ہم درج ذیل لکات کی طرف اشارہ کرنے پر اکتفا کرتے ہیں۔

ا۔ اس واقع سے مرابط روایات میں بہت زیادہ عاقض پایا جاتا ہے جو جہیں اس ضرب المش کی یاد دلاتا ہے کہ "جموٹے آدمی کا حافظہ نہیں ہوتا"، یہاں پر ہم اس تصاد بیانی کا ایک نمونہ بیان کرتے ہیں۔

۱۳۰۹ میں ۱۳۰۹ میں حالت نماز میں عریان ہونے کی کرایت ج ۱ ص ۵۰ و ۱۸۱ اور ج ۲ ص ۲۰۳ محیح مسلم ط ۱۳۳۳ م ج ۱ ص ۱۸۴ مسند احمد ج ۳ ص ۱۸۴ و ۳۳۳ و ج ۵ ص ۱۹۳۳ اور ۳۵۵ المصنف ج ۵ ص ۱۰۳ و ۴ ۵ ص ۱۰۳ اور ۱۰۵ المصنف ج ۵ ص ۱۰۳ و ۴ ۵ ص ۱۰۳ اور بیقہی سے نقل کیا ہے)

ایک روایت کہتی ہے کہ ان کا عربان ہوتا بجن کے زمانے میں وقوع پذیر ہوا جب آپ بجوں کے ساتھ تحصیل رہے تھے۔ تمام کچ برہنہ تھے اور وہ بھی تحصیل کے لئے پتھر الٹھا کر لا رہے تھے، اس دوران ایک غیمی ہاتھ آپ پر پڑا اور آپ سے کما کہ اپنا تمبند باندھ لو۔ (۱) ایک اور روایت میں فکل ہوا ہے کہ یہ واقعہ اس وقت پیش آیا جب آپ کے چچا حضرت اید طالب زم زم کے کنویں کو درست کر رہے تھے، غیب سے کمی شخص نے آپ کو پاجامہ بیننے کو کما۔ (۲)

میری روایت ہے بیان کرتی ہے کہ سے واقعہ خانہ تعب کی دوبارہ تعمیر کے موقع پر رونما ہوا (اس کا ذکر پسلے گرز چکا ہے) اس کا مطلب ہے ہے کہ اس وقت آپکی عمر ۲۵ سال تھی۔ اس تعداد اور تناقض کی ایک اور شاخ ہے ہے کہ ایک روایت کہتی ہے کہ چونکہ آپ کو لباس کی وجہ سے کام کرنے میں دشواری پیش آ رہی تھی لمدا آپ نے لباس نیچ سے انخا لباس کی وجہ سے کام کرنے میں دشواری پیش آ رہی تھی لمدا آپ نے لباس نیچ سے انخا مر کامد سے پر ذال لیا جس کی وجہ سے آپ کی شرمگاہ ظاہر ہوگئی کونکہ لباس چھوٹا ہوگیا۔ یہاں پر آیک غیمی آواز آئی کہ اسے محمد (ص) ! اپنی شرمگاہ کو چھپاؤ، اس کے بعد پر مر کہمی آپ عریان خمیں ہوئے۔ (م) دومری روایت نوں ذکر کرتی ہے کہ عباس نے آپ سے کہا کہ اپنے شہند کو گردن میں ذال لو۔ (م)

- ۱۹۳ میرة حلبیة ج ۱ ص ۱۲۲ فتح الباری ج ٤ ص ۱۱۱ (ابن اسحاق سے نقل کیا ہے)
   سیرة ابن بشام ج ۱ ص ۱۹۴ اور البدایة و النہایة ج ۲ ص ۲۸4
  - ۲\_ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۳۲ اور ۱۲۲
  - ۳۵۵ مسند احمد ج ۵ ص ۳۵۵ اور عبدالرزاق کی کتاب ج ۵ ص ۱۰۳
- ۳۔ کیونکہ ممکن ہے اس کا جواب دیا جائے کہ عباس نے دیکھا کہ لمبے لباس کے ساتھ کام کرنے میں دشواری ہو رہی ہے لہذا انہوں آپ کو یہ مشورہ دیا اور آپ نے بھی قبول کر لیا۔

ایک روایت کہتی ہے کہ آپ کر گئے، دوسری کہتی ہے کہ غیبی ہاتھ ان پر پڑا، تھیسری بیان کرتی ہے کہ آپ مخش کھا گئے، ای طرح اور بہت سے تضادات موجود ہیں۔ آخر میں ہم یہ بیان کرتے چلیں کہ عسقلانی اور حکبی ان روایات کے تصاد کو ختم کرنے کے درپے ہوئے ہیں۔

عستلانی کہتے ہیں " سابقد نبی سے (چاہ زم زم کی تحداثی کے موقع پر بھین کے زمانے میں) یہ نتیجہ انحد نمیں کیا جا کتا تھا کہ حکم، اضطراری صورتوں کو بھی شامل ہو (یعن ایسے موارد سے نبی نمیں کی تکی) جبکہ خانہ کعبہ کی تعمیر کے موقع پر رسولھ ایکنے اضطراری صورت پیش آلئی تھی ایس انہوں نے برہنہ ہونے میں کوئی رکادٹ محسوس نہیں کی تھی "۔ (ا)

یہ سب کچھ اس لئے ہے تاکہ اس غیر انطلق فعل کو رسول اکرم کیلئے ثابت سیا جائے کیونکہ یہ بات سمجھ بلاری میں ذکر ہوئی ہے جو ایکے ہاں ایک مقدس کتاب اور قرآن کے بعد سب کتب سے زیادہ سمجھے کتاب ہے بلکہ ایکے زدیک قرآن تحریف اور کسخ شدہ ہے لیمن بلاری ان چیزدل سے بالاتر ہے۔

البتہ یہاں پر عسقلانی نے وہ بات فراموش کردی ہے جو ابی طفیل سے متقول روایت میں بیان ہوئی ہے۔ وہ یہ ہے کہ " پیغمبر اکرم کی شرمگاہ کمبھی بھی ظاہر نہیں ہوئی نہ پہلے نہ بعد میں " - (۲) ان سب کے علاوہ خود عسقلانی نے ذکر کیا ہے کہ "نبی اکرم بعثت سے پہلے اور بعد میں متام برائیوں اور بدانطاقیوں سے پاکیزہ تھے " - (۳)

طبی نے اس بارے میں یوں کہا ہے کہ "مکن ہے آپ کی شرمگاہ عریان ہو گئی ہو لیکن اے کمی نے بہ دیکھا ہو حق خود حضرت عباس نے بھی"۔ (۳) لیکن حلبی' صحیح بلارمی اور اس کے علاوہ دیگر سمتب کی ان عبارات کے ساتھ کیا کریں گے جو صراحت کے

۱۱ فتح الباری ج ۱ ص ۳۰۱
 ۲ فتح الباری ج ۱ ص ۳۰۱
 ۳ فتح الباری ج ۱ ص ۳۰۱
 ۳ فتح الباری ج ۱ ص ۳۰۱

ساتھ بیان کرتی ہیں کہ "اس سے بعد ، تھر آپ کہمی عریان نس ہوئے "۔ ای طرح ابی طغیل سے متحول اس روایت کا کیا کریں سے جو میہ کہتی ہے کہ "آپ کی شرمگاہ مذ پسلے اور مذہق می بعد میں دکھائی دی "۔

۲-اس واقع کے جموعے ہونے پر جو امور دلالت کرتے ہیں ان میں آیک سے روایت ب جو خود الحضرت سے متقول ب کویا آپ مستقلم قریب میں اپنی طرف نسبت دی جانے والی ناروا تسمتوں کی چیفگوئی کر رہے تھے۔ آپ ارشاد فرماتے ہیں کہ " اللہ تعالی کی عمایات و الطاف جو اس نے مجمہ پر جاری کئے میں سے آیک ہے ہے کہ کمی نے بھی میری شرمگاہ کو نسیں دیکھا ... یا اس سے قریب قریب عبارت " - (۱)

۲- حضرت الد طالب بیت اللہ کی مرمت ہے دی سال پہلے المحضرت کی شخصیت کے متعلق ایوں کیتے ہیں کہ " آپ کا کمی شخص ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ کیا جائے ہیں کہ " آپ کا کمی شخص ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ کیا جائے ہیں کہ " آپ کا کمی شخص ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ کیا جائے ہیں کہ " آپ کا کمی شخص ہے بھی موازنہ نہیں کیا جائے جس ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ کیا جائے ایک اس کی شخص ہے بھی موازنہ نہیں کیا جا سکتا جس ہے بھی موازنہ کیا جائے ہیں ہے جس پر آپ کو قارنہ کی جن کی جن پر آپ کی تعلیم کی جن کی جس کی بڑی ہے کہ موازنہ نہیں ہے جس پر آپ کی خص کے بھی موازنہ کی جن کی جن کی بڑی ہے کہ موقع پر اپنے آپ کو برہنہ کر لے یہ کس طرح ممکن ہے؟!

سے سے مسر مسل سے موں پر میں مولی ہیں کو براید ترسے یہ من سر سی سن ہے ہا ہوں ۲۔ اس بارے میں روایات تھل ہوئی ہیں کہ الحظرت اس لحاظ سے مصون تھے کہ آپ کی شرمگاہ کمی نے نہیں دیکھی۔ یہاں تک کہ آپ کی ازواج نے بھی، حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ "ما رایت عودة دسول الله قط" یعنی " میں نے ہرگز رسول اللہ کی شرمگاہ کو نہیں دیکھا" یا ای سے قریب عمبارت۔ (۲) اگرچ عائشہ یہ بات ذکر کرنے کے بعد بیان

- ۱۔ سیرۂ حلیة ج ۱ ص ۵۳٬۵۳ اور ۱۳۲
- ۲۔ عیاض کی کتاب الشفاء ج۱ ص ۹۵، الشفاء کی شرح میں قاری نے ابن ماجہ و ترمذی کی کتاب شمائل سے نقل کیا، حیات صحابہ ج۲ ص ۱۱۱ (ترمذی کی کتاب شمائل سے نقل کیا)، لسان المیزان ج۲ ص ۹، سیرة الحلبیة ج۱ ص ۱۳۲

کرتی ہیں کہ زید بن حارثہ نے دروازہ تھنگھٹایا میٹمبر اکرم عریان حالت میں تھے آپ "بنی چادر کو اور لیتے ہوئے دردازے کی طرف جانے کے لئے انٹے، اللہ کی قسم! میں نے اس سے پہلے نہ کہمی ان کو عریان دیکھا اور نہ پر تحر اس کے بعد، پر تحر میں نے دیکھا کہ آنھٹرت نے زید کو گھے لگایا اور اسے پہار کیا۔ (۱) (البتہ حضرت عائشہ کی سے بات بھی دلیل نہیں ہے کہ انہوں فے شرمگاہ کو دیکھا ہو)۔

۵۔ حدیث غار میں آیا ہے کہ ایک شخص غار کی طرف منہ کر کے اپنی شرمگاہ ہے کیڑا بٹا کر پیشاب کرنے لگا، الدیکر شخے کہا یار سولاد (اس نے ہمیں دیکھ لیا ہے، آپ نے فرمایا اگر دہ ہمیں دیکھ لیتا تو پھر ہماری طرف بربنہ ہو کر نہ بیٹیتا۔ (۲) سے حدیث دلالت کرتی ہے کہ دوسروں کے سامنے بربنہ ہونے والی بات کو مشرکین بھی بست برا تجھتے تھے اور دہ کمی کے سامنے بربنہ نہیں ہوتے تھے کی سے کیے ہو سکتا ہے کہ رسولود آنے سے کام کیا ہو۔ ۲۔ ابن عمبان ذکر کرتے ہیں کہ رسول خدا تجروں میں غسل کرتے تھے اور قطعات کی نے بھی آپ کی شرمگاہ کو نہیں دیکھا۔ (۲)

ے۔ رسول اللہ کی تصوصیات میں یہ چیز شمار کی شمی ہے کہ تمی نے بھی ان کی شرمگاہ کو نہیں دیکھاء اگر کوئی دیکھر لیتا تو اس کی انگھیں اندھی ہو جاتیں۔ (۴)

- ۱۔ حیات صحابہ کی ج ۲ ص ۵۳۳ و ۵۳۵ پر ترمذی سے نقل کیا گیا کہ (شمائل ج ۲ ص ۹٤) اس نے کہا ہے یہ بات اچھی ہر لیکن ہمید ہر۔
- ۲۔ فتح الباری ج ٤ ص ١٠ سیرة حلبیة ج ٢ ص ٣٤ اور بحارالانوار کی ج ١٩ ص ٨٩ پر ابن شہر آشوب کی کتاب المناقب ج ١ ص ١١١ سے نقل کیا گیا ہے۔
- ۳۔ الغدیر ج ۹ ص ۲۸۸ کہ اسنے زرقانی کی شرح المواہب کی ج ۴ ص ۲۸۳ اور فتح الباری کی ج ۲ ص ۳۵۰ سے نقل کیا ہے۔
  - ۳- قاضی عیاض کی کتاب الشفاء ج۱ ص ۹۵ اور تاریخ المخیس ج ۱ ص ۲۱۴

کپس عباس بھی کیوں اندھی نہ ہو کی؟ جبکہ اس نے دیکھا اور انحضرت کا تبدید بلد حا۔ ای طرح تعبہ کی مرمت کے وقت موجود دیکھنے والے دد مرے لوگوں کی انگھیں کوں اندھی نہ ہو میں۔ ای طرح آپ کے دد ستوں کی انگھیں اندھی کیوں نہ ہو تیں جب انہوں نے کھیل کے ددران آپ کو عریان دیکھا تھا اگر انہوں نے آپ کی شرمگاہ کو دیکھا ہوتا تو دہ ضرور اندھے ہو جاتے اور اگر انہوں نے نہیں دیکھا تو لپس بیر ماجرا بھوٹ اور افتراء پر مبنی ہے اور حضور اکرم کی شان اقدس میں سمتاخی اور بے ادبی ہے ماجرا بھوٹ اور بات ہے جو آپ کی عظمت، اعلی منزلت، بلند مرتبے اور او ٹی شان کے معافی ہے اور اللہ تعالی کی طرف سے ہونے والی آپ کی محافظت اور تحکمیانی سے نارگار ہوں ایڈ مراہی اور شیطانی وسوسوں سے اللہ کی چاہ چاہتے ہیں۔

بائے میرے کیڑے ! گذشتہ بات کی مناسبت سے یہ عرض کرتے چلیں کہ ایسی ناروا اور نیمودہ باتیں عدا کے منتخبر حضرت موی سے بھی خصوب کی تکی ہیں لیکن وہ اس سے زیادہ بری اور قیم ہیں۔ بلال اور دوسروں نے یہ روایت کی ہے کہ بن اسرائیل نے حضرت موتی پر یہ تھمت نگانی کہ ان کے خصیوں میں ہرنیا کی بیماری کی وجہ سے ہوا بھر تکی ہے، حضرت موتی نے اپنے کیڑے اتار کر آیک پنظر پر رکھے اور غسل کرنے لگ گئے۔ جب آپ تے اپنے کیڑے الحطانا چاہتے تو بنظر کیؤوں سمیت بھاگ کلوا ہوا، حضرت موتی نے اپنا عصا الحفایا اور بنظر کا میرے کیڑے! یہاں تک کہ بن اسرائیل نے ان کے بدن کو دیکھ لیا اور دیکھ کر کی تی خطرت موتی میں کوئی عیب نہیں ہے۔ اس کے بعد حضرت موتی نے اپنا عصا الحفایا اور بنظر کا میرے کیڑے! یہاں تک کہ بن اسرائیل نے ان کے بدن کو دیکھ لیا اور دیکھ کر کینے گئے خطرا کی قسم موتی میں کوئی عیب نہیں ہے۔ اس کے بعد حضرت موتی نے اپنے کیڑے نظرا کی قسم موتی میں کوئی عیب نہیں ہے۔ اس کے بعد حضرت موتی نے اپنے کیڑے الحفا کر بھی موتی میں کوئی عیب نہیں ہے۔ اس کے بعد حضرت موتی نے اپنے کیڑے نظرا کی قسم موتی میں کوئی عیب نہیں ہے۔ اس کے بعد حضرت موتی نے اپنے کیڑے "ولانتكونوا كالذين آنوا موسى فبراء الله مما قالوا و كان عند الله وجيها ..." (1) يعنى " تم ان لوگول كى طرح نه توجاؤ جنهول فے حضرت موى كو اذيت و آزار تبنياتى، جو كچھ انہول نے ان كے بارے مي كميا تتحا اس سے ان كو اللہ تعالى نے برى قرار ديا اور دہ اللہ كے زويك محترم تتحے "۔

لیکن جسیں سمجھ میں نہیں آتی کہ حضرت موی کیے اپنی عریانی کی طرف متوج نہ ہوئے۔ یہاں تک کہ وہ بنی اسرائیل کے درمیان پنچ گئے؟ کس چیز نے ان کی عظل پر پردہ ڈال دیا تھا کہ وہ اپنی عادت اور حیا ہے خارج ہو گئے (فعوذ باللہ)؟ وہ حیا اور عفت کماں گئی سے روایت ایوں بیان کرتی ہے۔ "حضرت موی شرم و حیا کے اعلی درجے پر فائز تھے ان کے ای حیا کی وجہ سے کسی نے ان کے بدان کا کوئی حصہ بھی نہیں دیکھا تھا"۔

ای طرح ہم اس حیرت انگیز پتھر کی حقیقت کو بھی نہیں تکچیر سکے کہ جو حضرت موئ کے کپڑے لے کر بھاگ کھڑا ہوتا ہے کہ حضرت موئ اس کے پیچھے بھا کتے ہیں؟

یںاں پر ہے بھی سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت موی پتھر تک پکنچنے سے پہلے اپنے عصا کی طرف کیوں متوجہ ہوگئے اور اس وقت ان کے دہن میں کیا آیا؟

۱۰ البخاری طبع ۱۳۰۹ ج ۱ ص ۲۰ اور ج ۲ ص ۱۵۸ مسند احمد ج ۲ ص ۳۱۵ الدر المنثور ج ۵ ص ۲۲۳ اس میں مسند احمد عبدالرزاق احمد عبد بن حمید الترمذی ابن جریر ابن المنذر ابن ابی حاتم ابن مردویه ابن الانباری نے مصاحف میں البزار اور الحاکم نے اس روایت کو صحیح قرار دیا ہے ابن ابی شیبة نے ابوریرہ انس اور ابن عباس سے نقل کیا ہے نیز تغسیر المیزان ج ۱۱ ص ۳۵۳ تغسیر القمی ج ۲ ص ۱۹ جسکی سند حسن ہے لیکن تغسیر کی نسبت قمی کی طرف دنیا مشکوک ہے مشکل الاثار ج ۱ ص ۱۱ تفسیر نور الثقلین ج ۲ ص ۳۹ اور تفسیر البریان ج ۳ ص ۳۹ اور پھر اس کام پر مامور نمیں تھا تو کس چیز نے اے اس عمل پر مجبور کیا اور وہ اپنی طبیعی حالت سے خارج ہوگیا (اور مغبزہ نمائی کرنے لگا) لیکن اگر چھر اس کام پر مامور تھا تو پر مر چھر کی کپڑوں سمیت ترکت کو حضرت موئی کیوں جان نہ سکے کہ یہ ایک خارق العادة امر ب؟ جبکہ وہ چھر کو آوازیں دیتے رہ اور اے بلاتے رہے جیسے وہ انگی بات سمجھ رہا ہو۔ آثر میں جس اس بات کی بھی سمجھ نہیں آئی کہ اس چھر کا تماد کیا تھا کہ اے اتی

البتہ مذکورہ اعتراضات میں سے کئی ایک قمی کی روایت پر دارد نہیں ہوتے جس میں عصاء حضرت مولی کی کوازیں لگانے اور پتھر کو مارنے کا ذکر نہیں ہے۔ اور شاید قمی کی روایت بھاری کی روایت کی کسبت حقیقت سے زیادہ زدیک ہو۔

روایات میں مذکور ہے کہ حضرت موی کو اذیت ہی پچانے والی آیت بن اسرائیل کے اس طعن و تشنیع کے بارے میں نازل ہوئی ہے جو اضوں نے حضرت موی پر حضرت باردن کے سلسلے میں کی تقلق۔ کیونکہ حضرت موی اور حضرت باردن الکھنے تکی کی زیارت کے لئے شکئے تلقے رائے میں حضرت باردن کی دفات ہو گئی تو حضرت موی نے انہیں دفن کر دیا؛ جب وہ والیس آئے تو بن اسرائیل نے ان پر باردن کو قتل کرنے کا الزام لگایا لیکن اللہ تعالی نے اس الزام سے حضرت موی کو اس طرح بری قرار دیا کہ خود حضرت باردن کے جسد نے خبر دی کہ مجھے طبیعی موت آئی ہے اور کمی نے مجھے قتل نہیں کیا ہے۔ (ا)

1 فتح الباری ج ٦ ص ٣١٣ ابن مردويہ الطحاوی اور ابن منيع سے مىند حسن کے

حفرت عثمان کی حیاء

یاں پر مناسب ہے کہ ہم رسول اللہ کے بارے میں مذکور اور حضرت عمتان کی حیاء کے بارے میں ذکر شدہ اقوال کا کہی میں موازنہ کریں۔ تاریخ اور بعض روایات میں ملتا ہے کہ حضرت الایکر اور حضرت عمر نی اکرم کے پاس آئے جبکہ آپ کی ران برہنہ تھی، آ تحضرت نے اے نہ چھپایا لیکن جب حضرت عشان آئے تو آپ نے فوراً اپنی ران پر کپڑا ڈالا اور اے چھپا لیا۔ جب حضرت عائشہ نے اس کی وجہ دریافت کی تو آپ نے فرراً پایک اس شخص ترم نہ کی جائے جس سے ملائکہ بھی شرم کرتے ہوں یا ای مضمون کے قریب قریب العائد- (1)

اس بات کو اس تناظر میں دیکھا جائے کہ رسول اللہ خود ہمیشہ اور مسلسل حیا کی تائید کرتے کتھے اور اس پر لوگوں کو تشویق کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ اگر تم میں حیا نہیں ------

ساتھ نقل ہوا ہے۔ الدر المنثور ج ۵ ص ۲۲۳ میں مذکورہ افراد اور ابن جریر' ابن المنذر ابن ابی حاتم' حاکم اور مصحح حاکم'ابن عباس سے نقل کیا گیا ہے' مشکل الاثار ج ۱ ص ۱۲

۱۔ مجمع الزوائد ج ۹ ص ۸۲، البدایة و النہایة ج ٤ ص ۲۰۲ از طبرانی الکبیر و الاوسط میں' مسند احمد' ابی یعلی' نیز تاریخ جرجان ص ۲۳۱۰ المصنف ج ۱۱ ص ۲۳۲ و ۲۳۳٬ حیاة الصحابہ ج ۲ ص ۳۱۱ و ۲۱۲ کہ مجمع الزوائد اور البدایة و النہایة سے نقل کرتا ہے' نیز مشکل الاثار ج ۲ ص ۳۸۳ و ۲۸۳٬ مسند البدایة و النہایة سے نقل کرتا ہے' نیز مشکل الاثار ج ۲ ص ۳۸۳ و ۲۸۳٬ مسند ۱۹مد ج ۱ ص ٤١ اور ج ٦ ص ۲۲٬ ۱۵۵ و ۱۳۱٬ صحیح المسلم ج ٤ ص ۱۳ مد ج ۱ ص ٤١ اور ج ٦ ص ۲۲٬ ۱۵۵ و ۱۳۱٬ صحیح المسلم ج ٤ ص احمد ج ۱ م ٤١ اور ج ٦ ص ۲۲٬ ۵۵۱ و ۱۳۵٬ صحیح المسلم ج ٤ ص ۱۳ مد اور مصابیح ج۲ ص ۳۵۳ سے نقل کرتا ہے' الریاض النظرة ج ۲ ص ۸۸ اور دیگر کتب کی طرف رجوع کریں۔

191

ب تو پھر جو مرضی آئے کرو؛ حیا ایمان کا بڑء ب اور ایمان کا تفکلنہ بہشت ب وغیرہ ای طرح کی روایات بہت زیادہ ہیں جو انحضرت سے فتل ہوئی ہیں۔ یمال پر ان سب کو بیان کرنے کی تلخبانش شہی ہے۔ علادہ ازیں ایو سعید خدری منتظمبر اکرم کی یوں توصیف کرتا ہے: " انحضرت کی حیا با پردہ لڑکمیوں کے حیا ہے کہ میں زیادہ ہے " - (۱) نیز سمی افراد فتل کرتے ہیں کہ حضور اکرم نے ایک شخص سے فرمایا: اپنی ران کو چھپاؤ کیو کہ ہے بھی شرطاہ میں شمار ہوتی ہے۔ (۲) دہ روایات جو دلالت کرتی ہیں کہ ناف اور زانو کے درمیان کا حصہ شرطاہ ہے ، کی تعداد کشیر ہے۔ کتاب الندیر میں اس سلسلے میں بعض علماء کے اقوال کو ذکر کیا کیا ہے رہوں کریں:

- ۱۔ البدایة و النہایة ج ۲ ص ۳۲' مجمع الزوائد ج ۹ ص ۱۷ جو طبرانی سے دو سند کے ذریعے سے نقل کرتے ہیں کہ ان میں سے ایک کی سند صحیح والی ہے' صحیح مسلم ج ٤ ص ۸۵' الغدیر ج ۹ ص ۲۸۱ (بخاری کے باب صفة النبی اور مسلم سے ماخوذ)' حیاة الصحابہ (مندرجہ بالا مدارک اور ترمذی ص ۲۱ سے منقول)۔
- ۲۰. مسئد احمد ج ۵ ص ۲۹۰ اور ج ۱ ص ۲۵۵ صحیح بخاری ج ۱ ص ۵۱ سنن بیبقی ج ۲ ص ۲۹۱ الاصابة ج ۳ ص ۳۳۸ فتح الباری ج ۱ ص ۳۰۳ نیل الاوطار ج ۲ ص ۵۰ مستدرک الحاکم ج ۳ ص ۱۸۰ و ۱۸۱ مجمع الزوائد ج ۲ ص ۵۰ داد اور طبرانی کی کبیر سے نقل کرتے ہیں المدیر ج الزوائد ج ۲ ص ۲۵ کہ احمد اور طبرانی کی کبیر سے نقل کرتے ہیں المدیر ج الزوائد ج ۲ ص ۲۵ داد مدارک اور ارشاد الساری ہیے نقل کرتے ہیں المدیر ج این حبان الزوائد ج ۲ ص ۲۵۰ مند مرح مؤطا مالک ترمذی ابوداود اور مشکل الاثار ج ۲ ص ۲۵۰ میں ۲۵ داد مرح موطا مالک ترمذی ابوداود اور مشکل الاثار ج ۲ ص ۲۵ داد کی طرف رجوع کریں۔

ج 9 ص ١٢٨٠ ٢٨٥، ٢٨٨، ٢٩٠ ١٢٩ و ٢٩٢ أور حيات سحلبه ج ٢ ص ١٢٢ و ١٢٢-

الد مو ی اور حضرت الدیکر اور ان دونوں کے علادہ دد سروں کے حیاء کے بارے میں بھی کافی کچھ کما سمیا ہے جن کے بیان کرنے کی یہاں کلخائش نہیں ہے۔

علامہ امینی نے فرمایا ہے کہ اگر ہم فرض بھی کر کیں کہ رانوں کے ظاہر کرنے کی ممنوعیت سے مراد کراہت ہو نہ ترمت، لیکن اس میں کمی شک کی گفجائش نہیں کہ ان کو چھپاٹا آداب شریعت میں داخل ہے اور یہ عزت و وقار اور عظمت کے لوازم میں سے ہے اور جس کے ادب کا خود رسول اللہ نے حکم دیا ہے اس کی رعامت سب سے زیادہ خود ان کو کرنی چاہیئے ..... - (1)

ایل کتاب اور انبیاء کی بر ہنگی اس تحف کے خاتمہ پر یہ کہنا ضروری ہے کہ اس موضوع کی بڑیں جس اہل کتاب کے ہاں ملتی ہیں اور شاید بنی امیہ نے اس پلید اور خبیث منصوب کو اہل کتاب سے لیا ہو۔ "اشیعا " کے حالات کی بیسویں فسل کے آثر میں آیا ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے میڈ مبر اشعیا سے فرمایا: حین سال تک لوگوں کے درمیان عربان اور پا پرہنہ چلو تاکہ اس طرح چل اشعیا سے فرمایا: حین سال تک لوگوں کے درمیان عربان اور پا پرہنہ چلو تاکہ اس طرح چل کر لوگوں کو بتاؤ کہ سلطان اشور، مصر کے قیدیوں کو یوں چلنے پر مجبور کرتا تھا۔ وہ جوانوں اور یوڑھوں کو عربان اور پا پرہنہ کر دیتا تھا تاکہ اہل مصر کو ذلیل و خوار کرے۔ سفر تحوین کی نوی فصل کے ۲۱ دی بند می مذکور ہے کہ "حضرت نوح شراب پی کر مست ہو تکے اور پربنہ حالت میں اپنے باغیچ میں شانے لگے "۔

صمو ٹیل اول کے بارے میں انبیویں فصل کے بند نمبر ۲۴ اور ۲۴ میں یوں بیان ہوا ہے: ° وہ جایا کرتا تھا اور نبوت کا دعوی کمیا کرتا تھا یہاں تک کہ تایوت الرامہ کے مقام پر آتمیا۔

۱۔ الغدیر ج ۹ ص ۲۸۹

اس نے بھی اپنا لباس انار دیا اور صمو ٹیل کے سامنے نبوت کا دعویٰ کیا۔ اس نے سارا دن اور ساری رات برہنہ حالت میں گزاری۔ اس لئے کما کمیا کہ اشاول کا شمار بھی انہیاء میں سے تھا "۔

وللوت فاطممہ بنت رسول اللہ بعض افراد کا کہنا ہے کہ حضرت رسول آکرم کی بیٹی حضرت فاطمۃ الزبرا علیہا السلام کی ولادت بعثت سے قبل ہوئی تنقی البتہ پر محر انہی افراد میں ولادت کے سال کی تعیین میں اختلاف پایا جاتا ہے انہی میں کچھ کا یہ قول ہے کہ ان کی دلادت خانہ تحمیر کو والے سال میں ہوئی یعنی بعثت ہے یہ سال پہلے۔ (۱) بعض کہتے ہیں وہ یہ سال قبلی از بعثت میں پیدا ہو کی (۲) اور آیک قول کے مطابق بعثت سے ١٢ سال قبلی ان کی ولادت ہوئی۔ (۲) دہ افراد جو ان کی پیدائش کو بعد از بعثت سمجھتے ہیں ان میں بھی اختلاف موجود ہے کچھ افراد سال بعثت میں می ان کی ولادت حکم قائل ہیں (۲) جبکہ بعض دوسرے افراد نے

- ۱۰ تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۷۵٬ ذخائر العقبی ص ۵۲٬ مقاتل الطالییین ص ۹۳۸
   سیرة مغلطای ص ۱۵ از ابن الجوزی
  - ۲ تاريخ الخميس ج ۱ ص ۲۸۷ اور ذخائر العقبى ص ۵۲
    - ۳\_ مندرجه بالا دو مدارک
- "۔ تاریخ الخمیس ج۱ ص ۲۷۷ ذخائر العقبی ص ۵۴ الموایب اللدنیة ج۱ ص ۱۹۸ الاستیماب حاشیہ الاصابة ج۴ ص ۳۵۴ حاکم نے مستدرک کے ج۴ ص ۱۹۸ میں اسی قول کو اختیار کیا اور ذہبی نے سکوت اختیار کیا ہے وہ ص ۱۹۳ پر کیتا ہے کہ فاطمہ کی عمر وفات کے وقت ۲۱ سال تھی اور جب آنحضرت (ص)

صحیح فظریہ اس بارے میں درست نظریہ شیعیان اہلیت کا ہے جے انہوں نے اپنے آئمہ سے لیا ہے۔ چونکہ اہلیت 'اپنے امور میں دوسروں سے زیادہ آگاہ اور عالم ہیں۔ البتہ غیر شیعوں میں سے بھی کچھ افراد ای نظریئے کے قائل ہیں اور وہ نظریہ سے ب کہ وہ بشت کے پانچویں سال پیدا ہو کم اور 14 سال کی عمر میں وفات پاکٹیں۔ (۲) مندرجہ ذیل نکات ای نظریہ پر دلالت کرتے ہیں یا اس کی تائید کرتے ہیں: ا۔ اولاد خد بحہ 'کے متعلق گذشتہ بحث میں بعض افراد کا یہ نظریہ کہ عبد معاف کے

کی عمر ۳۱ میال تھی تو وہ پیدا ہوئیں' سیرۃ مغلطای ص ۱۵' بحار الانوار ج ۳۲ ص ۸ اور مرعشی کی ملحقات احقاق الحق ج۱۰ ص ۱۱ جسنے سیوطی کی الثغور الباسمۃ سے نقل کیا ہے۔

- ۱۔ بحار الانوار ج ۳۳ ص ۸ از اقبال الاعمال جس نے شیخ مفید کی حدائق الریاض سے نقل کیا ہے۔
- ۲۔ ذخائر العقبی ص ۵۲ تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۵۸ که وہ امام ابوبکر ' احمد بن نصر بن عبد الله الدراع سے کتاب موالید ایلبیت سے نقل کرتا ہے ' بحار الانوار ج ۳۳ ص ۱۰۱۰ اس میں کافی سے صحیح سند کے ساتھ نقل کیا گیا ہے ' المصباح الکبیر ' دلائل الامامة ' مصباح الکفعمی ' الروضة ' مناقب ابن شہر آشوب ' ان دو آخری کتابوں میں آیا ہے کہ حضرت فاطنہ (س) کی ولادت بعثت کے پانچ سال بعد اور واقعہ معراج کے تین سال بعد ہوئی۔ اسی طرح کشف الغمة اور اثبات الوصیة مسعودی وغیرہ میں مذکور ہے۔

علادہ حضرت خد بجہ کی باقی سب اولاد بعثت کے بعد پیدا ہوئی۔ (۱) جبکہ جسیں علم ہے کہ حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا آنحضرت کی اولاد میں سب سے چھوٹی تحقیں۔

اس امر پر ایک اور ولیل وہ بات ہے جو " الاستیعاب" میں حضرت خد یحبہ سے حالات کا تذکرہ کرتے ہوئے کمی تکنی ہے وہ سہ ہے کہ حضرت طیب نبوت کے بعد دنیا میں آئے پر محر ام ککنوم اور ان کے بعد حضرت فاطمہ سلام اللہ علیما۔

۲۔ حضرت فاظمہ زہرا (س) کی بعثت کے بعد پیدا ہونے کی دلیل وہ متعدد روایات بی جو کافی سارے علماء سے مختلف انداز اور گوناگوں طریقوں سے فتل ہوئی ہیں۔ روایات کی یہ کثیر تعداد دلالت کرتی ہے کہ حضرت فاظمہ (س) کا نططہ اس پکھل سے دجود میں آیا جو جبرئیل رسول اللہ کے لئے بہشت سے لائے تھے۔ یہ بات متعدد صحلبہ سے فتل ہوئی ہے جن میں حضرت عائشہ ، حضرت عمر بن خطاب ، حضرت سعد بن مالک اور حضرت ابن عباس دغیرہ قابل ذکر ہیں۔ (۲) ان میں سے اگر بعض روایات میں بحث و بیقید کی تمجائش ہو بھی دین بص روایات میں کی قسم کے اطلال یا اعتراض کی کوئی تحجائش نہیں ہے۔ لیکن بعض روایات میں کی قسم کے اطلال یا اعتراض کی کوئی تحجائش نہیں ہے۔

- ۱۰ البدایہ و التاریخ ج ۵ ص ۱۲٬ الموایب اللدنیة ج ۱ ص ۱۹۲ اور تاریخ
   ۱۴ الخمیس ج ۱ ص ۲۲۲
- ۲۔ ان میں بعض روایات شیعہ کتب میں پائی جاتی ہیں مثال کے طور پر بحار الانوار ج ۲۳ ص ۳ ۵ اور ۲ وہ امالی شیخ صدوق عیون اخبار الرضا معانی الاخبار علل و الشرائع تفسیر القمی اور الاحتجاج وغیرہ سے نقل کرتے ہیں۔ اسی طرح غیرشیعہ کتب میں بھی ایسی روایات پائی جاتی ہیں مثال کے طور پر تاریخ الخمیس ج ۱ ص ۲۷4 ذخائر العقبی ص ۳۳ لسان المیزان ج ۱ ص ۱۳۲۰ اللالی المصنوعة ج ۱ ص ۳۹۲-۳۹۲ ملحقات احقاق الحق ج ۱۰ ص ۱۰ میں نجفی مرعشی سابقہ حوالوں اور میزان الاعتدال سے نقل

ا ی طرح نسانی نے جو روایت فکل کی ہے وہ تجمی ا ی مطلب کی تائید کرتی ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ " جب حضرت ابویکر اور حضرت عمر نے آنحضرت سے حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کا رشتہ مالگا تو آپ نے بے کمہ کر الکار کر دیا کہ وہ تو انجمی کچی (نابالغ) ہے۔

التر میں اس امر کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے کہ اگر کوئی یہ خیال کرے کہ بعثت کے پانچویں سال حضرت خد یجہ کا حاملہ ہونا اور حضرت فاطمہ کا ان کے بطن میں ہونا بعید ہے کیونکہ اس وقت ان کی عمر کانی زیادہ ہو چکی تھی تو یہ خیال بھی فضول ہے چونکہ گذشتہ ایکاٹ میں یہ بات گرز چکی ہے کہ اس وقت حضرت خد یجہ کی عمر مختلف اقوال کی بنا پر ۵۶ سال ے مدہ سال کے لگ بھگ تھی اور شاید باقی اقوال کے مقابلے میں ان دو میں ہے ایک قول قولی تر ہو اگرچہ قول مشہور اس کے خطاف ہو لیکن قول مشہور کے مطابق بھی حضرت خد یجہ کی عمر حمل سے مانع نہیں تھی کیونکہ جیساکہ فقہ میں ثابت ہے قریش خواتین کو ۲۰ سال خالہ ہونے کی ملاحیت موجود تھی جیساکہ ظاہر بھی بھی ہی ہے۔

جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اور جو بات مصباح نے کی ہے کہ '' اہل سنت روایت کرتے ہیں کہ حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کی ولادت بعثت سے ۵ سال قتل ہوئی ہے''۔ (۱) ان دونوں سے بیہ بات سمجھی جا سکتی ہے کہ ۲۹ سال کی عمر میں حضرت فاطمہ کی وفات کے

كرتے ہيں' الروض الفائق' نزهة المجالس' مجمع الزوائد' كنز العمال' منتخب العمال' محاضرة الاوائل' مقتل الحسين خوارزمی' تاريخ البغداد' مفتاح النجاة' المناقب عبد الله شافعی' مستدرک الحاکم' تلخيص مستدرک ذهبی' اعراب ثلاثين سوره' اخبار الدول اور المناقب ابن مغازلي.

۱۔ بحار الأنوار ج ۳۳ اور مذکورہ کتاب کے صفحہ ۱۰-۱۰ کی طرف رجوع کریں۔

نظریے کو اہلیت اور شیعوں کی آکثریت سے نسبت دینے میں مسعودی نے غلطی کی ہے۔ (۱) ثلاب یہ اس سے قلم کی غلطی ہو یا اس نے عمدا ایسا کیا ہو یا پر تحر لسخہ برداری کرنے والوں کی کتابت کی غلطی ہو کہ انہوں نے ۱۹ کی بجائے ۲۹ لکھ دیا ہو۔

مندرجہ بالا بحث کی روشی میں اگر حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کی ولادت بعثت کے پانچویں سال میں واقع ہو تو وفات کے وقت ان کی عمر صرف ۱۸ سال بغتی ہے جیساکہ ظہر ہے۔

\_\_\_\_\_

۱- التنبيه و الأشراق ص ۲۵۰

تيسرى فصل تذکرہ سیرت سے پہلے کچھ باتیں

پہلی بات نبی اکرم سکے آباء و اجداد (حضرت آدم میں) کا ایمان کما گیا ہے کہ امامیہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حضرت رسول اکرم سے آباء و اجداد حضرت آدم سے لے کر حضرت حبداللہ تک سب سے سب مومن اور موحد تھے۔ (۱) بلکہ مجلسی اخالفہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آپ سے آباء و اجداد حدیقین میں سے تھے یا وہ انبیاء اور مرسکین میں سے تھے یا پر محر ان نے آباء و اجداد معصوم اور یاء میں سے تھے اور ان میں نے جنموں نے اسلام کا اظہار نہیں کیا شاید اس کی وجہ نقیہ یا دی مصلحت تھی۔ (۲) یہ خوں نے اسلام کا اظہار نہیں کیا شاید اس کی وجہ نقیہ یا دی مصلحت تھی۔ (۲) وہب سلام اللہ علیما بھی مسلمان تھیں"۔ (۲)

۱۵۳ میں ۲۰۱۰ تصحیح الاعتقاد ص ۲۵۰ تغسیر رازی ج ۲۳ ص ۱۵۴ مطبوعة دار الکتب الاسلامیة تهران ایک اور ایڈیشن کی ج ۴ ص ۱۰۴ بحار الانوار ج ۱۵ ص ۱۰۴ مجمع البیان ج ۴ ص ۳۲۲ اور البدایة و النهایة ج ۴ ص ۲۸۱ محمع البیان ج ۴ ص ۲۸۱ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰۰ محمع البیان ج ۳ ص ۲۲۲ اور البدایة و النهایة ج ۴ ص ۲۰۱ محمع البیان ج ۳ ص ۲۰۲ اور البدایة و النهایة ج ۲ ص ۲۰۱ محمع البیان ج ۳ ص ۲۰۲ اور الانوار ج ۱۵ ص ۱۱۴ محمع کیا جائے۔
 ۲ میں ۲۰۱ کی طرف رجوع کیا جائے۔

1.0

لیکن غیر شیعہ حضرات کی آکثریت «بیغمبر کے والدین کے تفر کا نظریہ رکھتی ہے؛ کچھ لوگ ان کے ایمان کے بھی قائل ہیں جن لوگوں نے حضرت عبد المطلب اور تا تحضرت سک دیگر اجداد کے با ایمان ہونے کو صراحت کے ساتھ بیان کیا ہے ان میں درج ذیل افراد قابل ذکر ہیں۔ مسعودی، یعقوبی، ماوردی (جیساکہ اس کے کلام سے ظاہر ہے)، رازی (اپنی کتاب "اسرار التنزیل" میں)، السلو ی اور شفاء کے حاشیہ میں تلمسانی اور سیوطی۔ اس مطلب کے اخبات کیلئے آخری دور میں متعدد رسالے اور مقالات تحرر کئے گئے ہیں مثال کے طور پر:

- ۲) الدرج الحنيف في الاباء الشريفة
- ۲) المقامة السندسية في النسبة المصطفوية
- ۴) التعظيم و المنة في ان ابوي رسول الله (ص) في الجنة
  - ۵) السبل الجلية في الاباء العليه
- ۲) نشر العلمين المنيفين في اثبات عدم وضع حديث احياء ابويه و اسلامهما على يديه ...

اس کے مقابلے میں بعض افراد نے آنحضرت کے کہاء و اجداد کے تفر کو ثابت کرنے کے لئے کتابچ لکھے ہیں مثال کے طور پر ابراہیم حکبی اور علی قاری جس نے شرح الفقہ الأكبر میں تفصیلاً اس مسئلے پر تفتگو کی ہے اور سیوطی پر سمل الگاری کا الزام لگاتے ہوئے کہا ہے کہ اگر اس کی بات فتاد پیشواؤں کے مطابق نہ ہو تو اس کا کوئی اعدار نہیں ہے۔

اس موضوع پر لیعض دلیلیں امامیہ کتے ہیں کہ مذہب حقہ کے اجماع کے علاوہ روایات کی بہت برخی تعداد آنحضرت<sup>م</sup> کے آباء و اجداد کے مومن ہونے پر دلالت کرتی ہے اور چونکہ اجماع کا ماخذ اور سرچشمہ معلوم ہے لہذا ہم اس کے مآخذ پر بحث کرتے ہیں، اجماع کا مآخذ روایات ہیں۔ البتہ ان

2.4

تمام روایات کا احاطہ کرنا آگر غیر منگن نہ ہو تو مشکل ضرور ہے۔ علامہ مجلسیؓ نے بحار الانوار کی چدر ہویں جلد میں ان میں سے بعض روایات کا ذکر کیا ہے اور سیوطی نے بھی مذکورہ رسالوں میں بعض کا ہذکرہ کیا ہے۔

اس مطلب کے اثبات کے لئے جن دلائل کو پیش کیا کیا ہے ان میں ایک آنحضرت کی یہ حدیث ب کہ آپ نے فرمایا: "لم یزل ینقلنی الله من اصلاب الطاهرین الی ارحام السطھرات، حتی اخرجنی فی عالمکم، و لم یدنسی بدنس الجاهلیة". (۱) یعنی اللہ تعالی نے مجھے مسلسل پاکیزہ ملبوں سے پاکیزہ رحموں میں ملتحل کیا یماں تک کہ مجھے تمہاری دنیا میں پیدا کیا اور مجھے برگز جاہلیت کی پلیدی سے آلووہ نہ کیا۔

بدیمی ہے کہ اگر آنحضرت کے آباء و اجداد کافر ہوتے تو ان سب کی پاکیزگی کے ساتھ توصیف سنہ کی جاتی کمیونکہ ارشاد خدادندی ہے: "انعا المشر کون نجس". (۲)

ب کے لائی سے میں بی کے لیے مومن ہونے پر دومری دلیل قرآن مجید کی یہ آیت پیش ک

م کی ہے۔ ارشاد ہوتا ہے: "الذی یر آک حین تقوم و تقلبک فی الساجدین". (۲) ابن حباس، الاجتفر اور الاحبد اللہ علیما السلام سے متقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: " انحضرت

مسلسل ایک ہی کی صلب سے دوسرے نبی کی صلب میں ملتقل ہوتے رہے"۔ '' اس استدلال پر مناقشہ کیا جا سکتا ہے کیونکہ ممکن ہے کوئی سے کے کہ آیت تو سے کسہ رہی ہے کہ اللہ تعالی انہیں عبادت اور سجدے کی حالت میں دیکھتا ہے یہ سے کہ انہیاء کی

- مجمع البيان ج ٣ ص ٣٢٢ بحار الأنوار ج ١٥ ص ١١٨-١١٤ تفسير رازى ج
   ٢٣ ص ١٤٢ ، سيرة الحلبية ج ١ ص ٣٠ الدر المنثور ج ٥ ص ٩٨ سيرة دحلان ج ١ ص ١٨ اور تصحيح الاعتقاد ص ٢٤
   ٢٩ سوره توبه آيت ٢٩
  - ا\_ سوره نوبه ايت ۱۱
  - ۳\_ سوره شعراء٬ آیت ۲۱۸ و ۲۱۹

2.2

اصلاب میں ملتقل ہوتے ہوئے اور اگر روایت ثابت بھی ہو جائے تو کما جاسکتا ہے کہ یہ حضور اکرم کے تمام کباء و اجداد کے ایسا ہونے پر دلالت ضمیں کرتی کونکہ جس طرح اللہ تعالی انہیں انہیاء کی صلبوں میں ملتقل ہوتے دیکھتا ہے اس طرح انہیں غیر انہیاء کی اصلاب میں بھی ملتقل ہوتے ہوئے مشاہدہ کرتا ہے۔ علاوہ ازی آنھرت کے تمام کباء و اجداد کی نبوت کو ثابت کرتا واقعاً مشکل ہے۔

رہی اس نظریے کے حامل اہل سنت کی دلیلوں کی بات تو سیوطی نے اپنے رسائل میں جن کی طرف اشارہ کیا جماع جامل دلائل پر کمل طور پر بحث و کفتگو کی ہے العبتہ ان میں موجود ضعیف اور قومی لکات کو بیان کرنے کیلئے کافی وقت اور جدا گامنہ تالیف کی ضرورت ہے۔ حطرت ابراہیم تک حضور کے کیاء و اجداد کے ایمان پر اس آیت ہے بھی استدلال کیا جانکتا ہے۔ ارثاد الهی ہے: "و جعلھا کلمة باقیة فی عقبہ" (1)

یہ آیت دلالت کرتی ہے کہ کلمۃ اللہ کا ابراہیم کی ذریت اور کسل میں باتی رہنا ضروری امر ہے اور ان کی نسل میں ہمیشہ ایسے افراد کا وجود ضروری ہے جو قیامت تک اپنی فطرت پر اللہ تعالی کی عبادت کرتے رہیں اور شاید حضرت ابراہیم کی دعا کی قبولیت کا یمی معنی ہو۔ انہوں نے اپنے پرودگار سے یہ دعا کی کہ: "و اجنبنی و بنی ان نعبد الاصنام". (۲) یعنی مجھے اور میرے بیٹوں کو بتوں کی پرستش سے بچا۔

اور قرمایا: ''رب اجعلنی مقیم الصلاہ و من ذریتی''. (۳) یعنی اے میرے پروروگار! مجھے اور میری ذریت کو مماز قائم کرنے والے قرار دے۔

واسلح رہے کہ اگر اللہ تعالی حضرت ابراہیم کی تمام اولاد کے متعلق ان کی دعا کو قبول

- ۱... سوره زخرف آیت ۲۸
  - ۲۔ سورہ ابراہیم' آیت ۳۵
    - ۳\_ سوره ابرابيم آيت ۳

کرتا تو ایو لہ لب سب سے بڑے مشرکوں اور رسول اللہ کے سخت ترین دشمنوں میں سے نہ ہوتا۔ اس سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ آیت میں "من ذریتی" میں ذکر شدہ "مین" تبعیض کے معنی میں استعمال ہوا ہے یعنی اس سے مراد بعض میں یہ کہ سب۔

حضرت ابراہیم کا اپنے باپ کے لئے مغفرت طلب کرنا

رسالتآب کے متام آباء و اجداد کے ایمان کے قائلین پر سے اعتراض کیا جاتا ہے کہ قرآن مجید نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے باپ آزر کے کفر کو صراحت کے ساتھ اس آیت میں بیان کیا ہے: "و ما کان استغفار ابراھیم لایہ الا عن موعدة وعدها ایاه، فلما تبین لہ انہ عدو لله نبرا منه، ان ابراھیم لاواه حلیم ". (۱) لیعنی اور ابراہیم کا اپنے باپ (آزر) کے لئے متفرت کی دعا مالکتا صرف اس وعدہ کی وج سے تھا جو اضوں نے اپنے باپ سے کر ایا تھا پر محرجب انہیں معلوم ہوگیا کہ وہ خدا کا دشمن ہے تو اس سے بیزار ہو گئے بیدیک ابراہیم یقیعاً بڑے وردستد اور بردیار تھے۔

اس اعتراض کا جواب یوں دیا جاتا ہے کہ پہلی بات تو یہ ہے کہ این تجر کے دعوے کے مطابق تمام مورَضین کا اجماع ہے کہ آزر حضرت ابرا بیم کے باپ تسیں تتمے بلکہ وہ ان کے پچا تمتے یا تاتا تتمے اختلاف نقل کی بتا پر (۲) اور اس پر " اَب " یعنی باپ کے نفط کا اطلاق کرتا مجازی طور پر ہے جیساکہ قرآن ارشاد فرماتا ہے: "ام کنتم شہداء اذ حضر یعقوب الموت؟ اذ قال لبنیہ ما تعبدون من بعدی کوالوا نعبد الھک و الہ آبانگ ابراهیم و اسماعیل و اسحاق". (۲) یعنی اے (یہور) کیا تم اس وقت موجود کیتے جب یعقوب کے

- ا\_ سورہ توبہ' آیت ۱۱۳
- ۲\_ دحلان کی سیرت نبویہ ج ۱ ص ۳۷ کی طرف رجوع کریں۔
  - ۳\_ سوره بقره آیت ۱۳۳

سر موت آ کھڑی ہوئی اس دقت انہوں نے اپنے بیٹوں سے کہا میرے بعد نکس کی عبادت کرو گے۔ کینے لگھ ہم آپ کے معبود اور آپ کے آباء و اجداد ابراہیم، اسماعیل اور اسحاق کے معبود کی عبادت کریں گے۔ اس آیت میں حضرت اسماعیل کو حضرت یعقوب کا باپ کہا تمیا ہے جبکہ وہ ان کے چچا تھے۔

دوسری بات سے ب کہ حضرت ابراہیم نے اپنے اس باپ کے لئے زندگی کے ابتدائی دور اور جوانی میں طلب منظرت کی تھی علادہ ازیں ہم ملاحظہ کرتے ہیں کہ جب حضرت ابراہیم برطناپ کی عمر کو پینچنے ہیں اور خدا انہیں اولاد کی نعمت سے نوازتا ہے تو اس پیری کے عالم میں دہ اپنے دالدین کے لئے منظرت اور بخشش کی دعا کرتے ہیں۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: "رینا اغفر لی و لوالدی و للموضنین' ہوم یقوم الحساب". (ا) یعنی اے میرے پروردگار مجھے، میرے دالدین اور مومنین کو حساب کے دن بخش دے۔

حضرت ابراہیم ؓ نے سے در خواست اس دقت کی جب انہیں ''آخری عمر میں اللہ تعالی نے حضرت اسماعیل اور حضرت اسحاق علیہما السلام عطا کئے تھے جیسا کہ آیات شریطہ اس بات پر دلالت کرتی ہیں۔ (۲)

ستیسری بات نیے ہے کہ ممکن ہے کہ جس باپ کے لئے حضرت ایرا بیم منظرت طلب کرتے ہیں اور پر تھر اس سے برائت کا اظلمار کرتے ہیں وہ بعد میں ایمان لے آیا ہو اس وحبہ سے حضرت ابرا بیم نے دوبارہ اس کے لئے بخشش کی دعا کی ہو۔

علامہ محقق سید ممدی روحانی کا یہ نظریہ ہے کہ موزخین کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ازر حضرت ابراہیم کے باپ نہیں تکھے بلکہ ان کے باپ کا نام " تاریخ" متحا اس اتفاق کا مآخذ تورات ہے۔ اس کے بعد جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اے یوں ذکر کرتے ہیں کہ

- سوره ابرابیم، آیت ۳۱
- ۲ تفسیر المیزان ج ۱۲ ص ۵۸ و 2۹ کی طرف رجوع کریں

ممکن ہے حضرت ابراہیم سے والد مشرک ہوں اور باپ بیٹے سے درمیان ایمان پر بحث ہوئی ہو اور حضرت ابراہیم نے اس سے استفقار کا وعدہ کیا ہو اور پر محر حضرت ابراہیم نے اپنے دعدے کو پورا کیا ہو۔ پر محر ان سے باپ ایمان لے آئے ہوں اس لیے حضرت ابراہیم نے دوبارہ ان سے لیے بخشش کی دعا کی ہو۔ البتہ افری عمر میں جس کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے اور یہ احتال زیادہ قومی ہے اور ضروری شمیں کہ ہم قرآن میں ذکر ہونے والے لفظ " اب " یعنی والد سے مراد مجاذی باپ (پتجا) لیم۔

میرا اور تمہارا باپ جمعنم میں بیں مسلم اور دوسروں نے روایت کی ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ نے پوچھا کہ میرا باپ کماں ہے؟ کپ نے فرمایا: دورنٹے میں۔ جب وہ شخص پیچھے طر کر جانے لگا تو آپ نے اسے بالیا اور فرمایا میرا باپ اور تمہارا باپ دونوں دوزنٹے میں ہیں۔ (۱) سے روایت چند دلائل کی جا پر درست نسیں ہے۔

اولاً؛ گذشتہ باتوں کی بنا پر جو حضور کے تمام آباء و اجداد کے ایمان کو ثابت کرتی ہے۔ ثانیاً؛ مذکورہ روایت کو حماد بن سلمہ • ثابت سے اور وہ انس سے نقل کرتا ہے جبکہ ہم دیکھتے ہیں معمر ای حدیث کو ثابت اور وہ انس سے روایت نقل کرتا ہے لیکن کسی اور شکل میں جو آنحضرت کے باپ سے تفریر دلالت نہیں کرتی۔ وہ نقل کرتا ہے کہ آپ سے

\_\_\_\_\_

 صحیح مسلم کے علاوہ صفة الصفوۃ ج ۱ ص ۱۷۲ (از مسلم) کی طرف رجوع کریں اسی طرح الاصایۃ ج ۱ ص ۳۳۵ جس نے ابن خزیمۃ سے نقل کیا ہے' سنن ابی داؤد ج ۱۲ ص ۳۹۹۴ البدایۃ و النہایۃ ج ۲ ص ۲۸۰ اور مسالک الحنفاء ص ۵۵-۵۵ نے بھی مسلم سے نقل کیا ہے۔ اس شخص سے فرمایا: " جب بھی تم کمی کافر کی قبر سے گرزو تو اے جہنم کی نوید ساؤ" ۔ (۱) اس حدیث کے راویوں کے ہم نظریہ علماء رجال نے وضاحت کی ہے کہ معمر، حماد سے زیادہ تقد ہے۔ لوگوں نے حماد کی حافظے پر باعی کی ہیں یہ کتلیہ ہے اس بات سے کہ اس کا حافظہ کم تقا۔ اس کی حدیث کی کتایوں میں ربیعہ نے بہت می غلط باعی داخل کی ہیں کہ حماد کا حافظہ اچھا نہ تقا وہ ان احادیث کو بیان کرتا تقا اور اے کتاب کا حصہ تجھتا تقا۔ (۲)

ٹلاٹا: ہے روایت سمجیح سند کے ساتھ الدبۃ شیخین (مسلم اور بلاری) کی شرط کے مطابق سعد بن ابلی وقاص سے فکل ہوتی ہے اس میں آیا ہے کہ " جب کافر کی قبر سے عبور کرد تو اسے دوزنے کی خبر ساؤ" - (۳) ای طرح ہے حدیث ای مضمون کے ساتھ صحیح سند کے ساتھ زہری ہے بھی فکل ہوتی ہے- (۳)

قابل توحید نکتہ گذشتہ حدیث میں رسول اللہ کے الفاظ کو ملاحظہ فرمائی کہ آپ فرماتے ہیں کہ " جب کی کافر کی قبر سے تمہارا گرز ہو تو اے آل کی بشارت دو"۔ یہاں لطیف طریقے پر

- ۱- سيرة الحلبية ج ۱ ص ۵۱-۵۰ مسالك الحنفاء من ۵۵-۵۴
- ۲ سیرة الحلبیة ج ۱ ص ۵۱ مقدمه فتح الباری ص ۳۹۴ تهذیب التهذیب ج ۳ ص ۱۵-۱۱ اور مسالک الحنفاء ص ۵۵
- ۳۔ سیرۃ الحلبیۃ ج ۱ ص ۵۱ ابزار طبرانی اور بیہقی سے نقل کیا ہے البدایۃ و النہایۃ ج ۲ ص ۲۸۰ نے اسے بیہقی سے نقل کیا ہے۔ مسالک الحنفاء ص ۵۵ پر سابقہ افراد سے اور ص ۵٦ پر ابن ماجہ سے نقل ہوا ہے۔

۳۵۳ حافظ عبد الرزاق کی مصنف ج ۱۰ ص ۳۵۳

توریہ سے کام لیا تمیا ہے جس سے سائل کی دلجوئی بھی کی تکنی ہے اور حقیقت میں یہ بات تچی بھی ہے اور کسی لحاظ سے بھی حضور اکرم کے والد کے تفریر دلالت ضمیں کرتی۔ کیونکہ کافر کو جسم کی بشارت دینا ایک طبیعی امر ہے لیکن یہ بات کہ آپ کے والد کافر تھے یا نہ ، مذکورہ القاظ سے یہ مطلب اخد نہیں ہوتا۔

عجیب بات ہے ہے کہ آنحضرت سے آپ کی والدہ ماجدہ کے بارے میں بھی اس روایت سے مشابہ حدیث نکل کی گئی ہے کہ آپ نے دو اشکاص سے فرمایا: "میری اور تمساری ماکیں دوزنے میں ہیں "۔

اس بارے میں ہم خود کچھ شیں کتے جو کچھ ذہبی نے کما ہے اس کی تائید کرتے ہیں، ذہبی اس حدیث یعنی "میری اور تمساری مائی آتش جمنم میں ہیں" کے باطل ہونے کی قسم کھاتا ہے۔ (ا)

رابطاً: یہ کیے ہو سکتا ہے کہ آپ کے والدین، حضرت ایوطالب محضرت عبد المطلب اور دوسرے اجداد دوزئ میں ہوں جیساکہ بعض لوگوں کا اصرار ہے لیکن ورقہ بن نوفل جو آپکی بعثت کے وقت موجود تھا اور آپ پر ایمان شیں لایا تھا وہ ریشی لباس زیب تن کئے جنت کی سیر کردہا ہو (۲) ای طرح عمر بن خطاب کا چھازاد بھائی زید بن عمرو بن نفیل مختلکہ باکھ کے ساتھ جنت میں کشت کردہا ہو (۳) اور سی حال امیہ بن ابی الصلت کا ہو جو صرف اپنے شعر کی بدولت قریب تھا کہ مسلمان ہوجائے (۳) اور آی طرح دیگر افراد۔ (۵)

- ۱۰ سیرة حلبیة ج ۱ ص ۱۰۲ اور مسالک الحنفاء ص ۵۲
- ۲\_ آئندہ ہم آغاز وحی کے بارے میں بعض روایات کے حوالے سے ورقہ کے حالات کا جائزہ لیں گے۔
- ۲۳۷- ۲۳۱ کی سیرت نبوید ج ۱ ص ۳۹ اور ۱۲۸۰ البدایة و النهایة ج ۲ ص ۲۳۱-۲۳۷
  - ۲۔ امیدنے اپنے شعر میں ایک جملہ کہا ہے گویا اس سے اس کا مسلمان ہونا ظاہر

یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ انسان ان متعدد اور متواتر احادیث اور تواریخ کو نظر انداز کر دے جو سب ان کے ایمان پر دلالت کرتی ہیں لیکن چند اور لوگوں کے ایمان کو کمی شعریا نضول قسم کے الفاظ کے ذریعے تسلیم کرے جو کمی بھی صورت میں انسان کے سابقہ ارادے ایں اثر نہیں کرتے۔

بال! وا کیے نجات نہ پائیں اور آگ میں کیو کر جلیں (۱) جبکہ عمد جاہلیت کے مشرکین بہشت میں جائیں؟ حکبی بیان کرتا ہے کہ فترت کے زمانے (دو میٹ مبروں کے در میان وقطے) میں زندگی گرارنے والے لوگوں کو کوئی عداب نہیں ہوگا گمر آیک ضعیف قول کے مطابق جو اس نظریے پر مبنی ہے کہ ایمان اور توحید عظی وجوب رکھتے ہیں لیکن اہل سنت و الجماعت کی آکثریت کا یہ نظریہ نہیں ہے ان کے عقیدے کے مطابق توحید پر ایمان واجب نہیں ہے گھر رسولوں کے بھیجنے کے بعد۔

اشاعرہ کا اصول میں اور شافتیوں کا فقہ میں اس بات پر اجماع ہے کہ اگر کوئی شخص مر جائے اور وعوت اس تنگ نہ پہنچی ہو تو وہ دوزئے سے تجات پائے گا اور بسشت میں داخل ہوگا اس بتا پر دوران فشرت کے عربوں پر عداب سمیں ہوگا ہرچند وہ بت پر ستی کرتے رہے ہوں یا اپنے وزن میں تغییر و حبدل ایجاد کرتے رہے ہوں۔ اور جو احادیث ان کے عداب کے مورد میں آئی ہیں ان کی تاویل کی جائے۔ (۲)

بونا سے <sup>ا</sup>یکن یہ بات واضح ہے کہ ان باتو<mark>ں سے کسی کے اسلام کو ثابت نہ</mark>یں گیا

ت بلام اسرا نا بېشت بين داخل يونا ثابت کيا جايے۔ (مترجم)

المراجع المستحصية جافص فالمتعتقين

ہ - ان جا ہے جا جا ہے کہ 198 198 سے جی سیدی ہے تعل کیا ہے؛ سیرۃ اخلیۃ

اس تلفتگو اور ان متواتر احادیث سے یہ بات مردود کھنمرتی ہے کہ آلحظرت کو اپنی والدہ ماجدہ کے لئے مغفرت طلب کرنے سے منع کر دیا گیا تھا اگر جہ ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ اگر اہل خترت کے پاس عظی یا تھی جمت موجود تھی اس کے بادجود بھی انہوں نے بت پر ستی کی ہے تو وہ ضرور عذاب میں مبتلا ہوں گے گمر یہ کہ وہ جاہل قاصر ہوں۔ کیونکہ توحید عظل کے ذریعے ثابت ہوتی ہے نہ ارسال رئمل کے ذریعے، وگرینہ کوئی بھی چیز قابل اخبات شیں ہے نہ توحید، نہ نبوت اور نہ درمن کی کوئی اساس اور بنیاد۔

عجمیب نکتر یہاں تعجب کی بات تو یہ ہے کہ بعض افراد اس روایت کہ "میرا اور تمارا باپ دوزخ میں ہے " کی تاویل کرتے ہوئے کتے ہیں کہ یہاں باپ ے مراد آپ کے چچا اید طالب ہیں کیو کہ عرب چچا کو بھی باپ کتے ہیں اور میٹ مر اکرم کو اید طالب کا بیٹا کما جاتا تقا۔ (۱) میری سمجھ میں یہ بات شیس آتی کہ آپ کے دوسرے چچا اید اسب احتہ اللہ علیہ جس کا مرک سلم اور قطعی ہے کو تو چھوڑ دیا جاتا ہے لیکن جو آپ کا خیر خواہ، تحکم اور آپ کے اور دین کے رائے میں قربانی دیتا ہے نیز آپ کی اور دین اسلام کی حفظت کرتا ہے اس کے بارے میں اس قسم کی باتیں کی جاتی ہیں۔ الشاء اللہ تعالی اگلی بحثوں میں ذکر ہوگا کہ حضرت اید طالب کا ایمان مسلم اور شہت شدہ ہے۔ اس بارے می ہم جاب عظیم آبادی کی بات پر اکتا کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ " ہے کلام بھی ضعیف اور باطل ہے "۔ (۲)

ج ۱ ص ۱۰۲-۱۰۲ ابن حجر هیشمی مناوی اور سیوطی کا بھی یہی نظریہ ہے۔ ۱۔ عون المعبود ج ۱۲ ص ۳۹۵-۳۹۳ میں اسے سندی سے نقل کیا ہے' سبرۃ حلبیۃ ج ۱ ص ۵۱ اور مسالک الحنفاء ص ۵۸

## دوسری بات

بعثت ہے پہلے پیغمبرتکا دین

بعث سے پہلے ہی اکرم کا خدائے واحد پر ایمان مسلمات میں سے بے لیکن اختلاف اس می ب کہ کیا اس زمانے میں آپ کی ہی کی شریعت کی میروی کرتے تھے یا شیں؟ شریعت کی میروی کرنے کی صورت میں کس بی کی شریعت پر عمل کرتے تھے آیا حضرت فوج یا حضرت ابراہیم یا حضرت عیمی کی شریعت پر یا ہر اس چیز پر جو آپ سے نزدیک خدا کی طرف سے ہو؟ یا اصلا کی شریعت کے پابند نہیں تھے؟ ہر کردہ نے اس بارے میں کچھ نہ کچھ کما ہے۔

عبدالجبار، غزالی اور سید مرتضی نے اس مسئلے میں توقف اختیار کیا ہے۔ علامہ مجلسی کا نظریے یہ ہے کہ بعثت سے پہلے جب اللہ تعالی نے معنور اکرم کی ابتدائی زندگی میں آپ کی عقل کو کامل کیا تو آپ اس وقت سے نبی تھے اور روح اللہ س کے ذریعے آپ کی تائید کی کئی، آپ مفرشے سے باحی کرتے تھے اور غنبی آواز کو سلتے تھے، الہام بکش خواب و یکھتے تھے، اس کے ۲۰ سال بعد آپ کو رسول بنایا کیا پر ممر آپ نے فرشتے کو دیکھا اور اس سے کلام کیا، آپ پر قرآن نازل ہوا اور شبیخ کا آپ کو حکم دیا تھیا۔ علامہ مجلسی کہتے ہیں کہ انہوں نے ید بات معتبر ذرائع اور اخبار مسطیط، سے اخذ کی ب- (۱)

آنحضرت کے بھین سے میں نی ہونے کے اعبات کے لئے قرآن مجید میں حضرت علیی کے بارے میں اللہ تعالی کے قول سے استدلال کیا تمیا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے: "انی عبد الله آتانی الکتاب و جعلنی نبیا و جعلنی مبارکا اینما کنت و اوصانی بالصلاۃ و الزکاۃ ما دمت حیا". (۲) یعنی بے تحک میں اللہ کا بندہ ہوں، اس نے مجھے کتاب عطا کی ہے تجھے نی بتایا اور مجھے برکت والا قرار دیا ہے میں جمال کچی رہوں اور جب تک زندہ رہوں اس نے

حضرت یحیٰ کے بارے میں تحد<sup>ا</sup> فرماتا ہے: ''<sub>و</sub> آتیناہ الحکم صبیا''. (۳) یعنی ت<sup>ی</sup>م نے بچپن میں اے حکم عطا کیا۔

اگر ہم ان آیات کے ساتھ ان کثیر احادیث کا بھی اضافہ کریں جن میں بعض سیح بھی بیں مثال کے طور پر یزید الکتا کی سے متقول روایت جو کافی میں ذکر ہوئی ہے کہ " اللہ نقالی نے کمی بی کو کوئی فضیلت ' کرامت اور معجزہ عطا نسم کیا گمر سے کہ وہ ہمارے بیٹ سر کو بھی بلاشا" ۔ تو اس سے سے نتیجہ انحذ ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے ہمارے بی حضرت محمد ' کو بھی بلاشا" ۔ تو اس سے سے نتیجہ انحذ ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے ہمارے بی حضرت محمد ' کو نتام لوگوں کی طرف بی بنا کر بھیجا۔ علامہ مجلسیؓ نے اس دلیل کو کئی طریقوں اور دلائل کے مالتھ اپنی گراں قدر کتاب بحلہ الانوار ج ۱۸ ص سے ۲۰ سال کی عمر میں آپ کو اللبتہ اگر جو اس جگہ سے اعتراض کیا جا سکتا ہے کہ جو پنیز ہم یہاں ثابت کرنا چاہتے

- ۱۰ بحارالانوارج ۱۸ ص ۲۵۷
  - ۲\_ سوره مريم٬ آيت ۳۰
    - ۳۔ سورہ مریم'آیت ۱۲
- ۳- بحارالانوارج ۱۸ ص ۲۵۸ و ۲۵۹ کی طرف رجوع کریں۔

بیں اس کے لئے تمام انبیاء کے فضائل اور معجزات کا عطا ہونا ضروری شیس تھا کیونکہ آنھطرت کے زمانے میں بص معجزات کی اصلاً ضرورت ہی نہیں تھی بال وہ رسول اکرم کے اختیار میں ضرور بتھے اگر ان کی ضرورت پیش آ جاتی تو آپ ان سب سے استفادہ کر سکتے تھے لیکن فضائل کے لخاظ سے آپ مکی ذات والا صفات شام سمالات اور فضائل کا ایک کامل اور اعلی محبوعہ تھی۔ مثال کے طور پر اگر حضرت ایوب آپ خمبر کے لحاظ ت باتی شام نہیوں سے متاز ہیں تو بے شک ہمارے پیارے نبی کا صبر ان سے کامل تر ہے اس طرح دیگر فضائل امتیازات اور مکارم احلاق کے حوالے سے آپ متام انبیاء سے زیادہ کامل و آسک ہیں۔ رہے کرامات تو ان سے ظاہری طور پر دی معجزات مراد ہیں کیونکہ ان کے ذریعے سے التھا دیکھر اللہ ہیں۔

تعالی نے آپ کو نوازا اور عزت و برزگی عطا فرمانی۔

ان تمام مطالب سے قطع نظر ان روایات کا ثابت ہونا ان کی دلالت کو قطعی سمجھنے کے بعد نہایت ضروری ب تاکہ ان کے مضمون کے مطابق فیصلہ کیا جا سکے۔

البتہ ایسی روایات بکثرت ملتی ہیں جو قبل از بعثت آپ کی نبوت کو صراحةً یا اشارتاً

بیان کرتی ہیں، علامہ مجلسی نے ان کی طرف اشارہ کیا ہے جیساکہ ہم نے ذکر کیا ہے۔ ا می طرح الغدیر (ج۹ ص ۲۸۵) تجمی مختلف غیر شیعہ مآخذ کے حوالے سے اس حدیث کی طرف اشارہ کرتی ہے: "انہ کان نبیآ و آدم یہن الروح و الجسد". یعنی محمد <sup>م</sup>اس

وقت نبی تھے جب آدم روح اور جسم کے درمیان کھے۔

لیکن اس مسئلے کے بارے میں ان روایات کی اساد اور ولالت میں غور و کلر کرنے اور ان کی دلالت کے قطعی ثبوت کے بعد کوئی فیصلہ نمیا جانکتا ہے یا کوئی رائے دی جا سکتی ہے۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ ہم گذشتہ لکات کو مدنظر رکھتے ہوئے یہ بات یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ آنحضرت مقبل از بعثت مومن اور موجد کتھے آپ خدا کی پرستش کرتے تھے آپ

یں کہ جسٹر صلی او جسٹ مو ٹن اور سوطلہ سے بچ طرف کر جن کر سے سے بچ کے زدیک جو کچھ شریعت اللی کے عنوان سے ثابت تھا اور جس بات کو آپ مکی عقل سلیم قبول کرتی تھی اس پر آپ کا عقیدہ تھا اور آپ اس پر عمل کرتے تھے تائید اللی جسیشہ آپ

519

کے شامل حال تحقی اور آپ کی حفاظت ای کی طرف سے ہوتی تحقی آپ مخطقت، سیرت اور عقل کے لعاظ سے اس کی تتام محلوقات سے افضل اور آکمل تحقے۔ علادہ ازی ہم دیکھتے ہیں کہ میٹی راکرم کی خصوصیات کے بیان میں کما حمیا ہے کہ آپ ان امور کے پابند تحقے جن کا علم شریعت کی طرف سے ہو سکتا تحقا مثلاً آپ مردار نہیں کھاتے تحقے، تسمیہ اور تحمید پڑھتے تحقے وغیرہ اس طرح کی دوسری خصوصیات کے حال تحقے جنمیں آپ کی سیرت پر تحقیق کرنے والا شکھ آسانی سے معلوم کر سکتا ہے۔

بعض افسانے محرشتہ تلقظو سے جمعیں معلوم ہوا کہ رسول اکرم کے بارے میں ہدایت و رشد اور اللہ تعالی کے قانون اور شریعت سے نا سازگار یاتوں کی جو کسبت دی کئی ہے، ان سب کی کوئی سیحیح بذیاد اور اساس نسی ہے۔ یہاں پر ہم بطور مثال ان میں سے بعض موارد کا ذکر کرتے ہیں۔

بلاری اور دیگر افراد نظل کرتے ہیں کہ "زید بن عمرو بن نفیل کے لئے دستر خواں لگایا می جس میں غیر اللہ کے نام پر ذکع شدہ گوسفند کا گوشت محقا (بلاری کے زدیک سے دستر خواں ہی اکرم کے لئے بچھایا حمیا) زید نے اے تھانے ے الکار کر دیا اور کما میں ان چیزوں کو نہیں تھاتا جو بتوں کے نام پر ذکع ہوئی ہوں اور جن پر اللہ کانام نہ لیا حمیا ہو۔ احمد روایت کرتا ہے کہ رسول اللہ سفیان بن ترث کے ساتھ دستر خواں پر یعضے تھانا تھا رہے لئے تھے زید کا دہاں سے گرز ہوا انہوں نے اسے تھانے کی دعوت دی اس نے الکار کیا اور کھنے لگا

احمد کہتا ہے کہ اس دن سے لے کر بعثت تک پھر آپ کو بتوں کے نام پر قرمانی شدہ گوشت کھاتے ہوئے یہ دیکھا تمیا۔

کہتے ہیں کہ زید بن عمرہ بن نغیل قریش کی قریانیوں پر اعتراض کرتا تھا اور کہتا تھا

الخ ما تقدم- (۱)

لی اس بنا پر زید بن عمرو بن نفیل رسول خدا کے زیادہ عاقل دانا اور سمجھدار تخا (خوذ باللہ) کمیز کمہ دہ بنوں کے لئے یا اللہ کا نام لئے بغیر ذکع شدہ گوشت کھانے کی قباحت اور برائی سے آگاہ تخا لین میغیر اکرم اس بات کو ضمی سمجھ سکھ تھے اور (خعوذ باللہ) دہ گوشت کھاتے رہے جبکہ آپ متام محلوقات سے بالا تر اور دانا تر تحقہ علادہ ازیں آپ نے حضرت عبدالعطب کے دامن میں پردرش پائی تحقی جو بنوں سے ددر اور انہیں تحکرا چکے تحے اس کے بعد آپ اپنے چپچا الد طالب کے زیر سایہ پردان چڑھے نیز آپ نے عربوں کے اعلی نالدان میں آنکھ کھولی اور تربیت پائی جو رین حفیف کی تعلیمات سے سب نے زیادہ تحکر مستلذی کی تحقیق کے مطالب کے زیر سایہ پردان چڑھے نیز آپ نے عربوں کے اعلی نالدان میں آنکھ کھولی اور تربیت پائی جو درین حفیف کی تعلیمات سب سے زیادہ آگاہ تحل مستلذی کی تحقیق کے مطابق (۲)، لیکن ختم الرس اسے نہ سمجھ سکیں پس زید حضرت تحمد کلی جنوب کا زیادہ حقدار تحل نعوذ باللہ من الزلل نوں الفول و العمل...۔

سے احتال اس وقت معقول ہے جب ہے ثابت ہو جائے کہ بتوں پر چڑھادے کا گوشت اور وہ گوشت جس پر نام خدا نہ لیا تمیا وہ نصرانیوں کے نزدیک بھی حرام ہو اور یہودی اپنے علادہ تمی دوسرے کو اپنے دین کے اندر قبول ہی ضمیں کرتے تھے اور اگر سے نات یہودیوں کی طرف سے عام تھی تو زید کے علادہ باقی لوگ اسے کیوں نہ جان سکے؟

----

- ۱۰ صحيح بخارى طبع مشكول مصريد ج ۵ ص ۵۰ اور ج ٤ ص ۱۱۸ باب ما ذبح على النصب و الاصنام٬ سيرة الحلبية ج ۱ ص ۱۲۳٬ مسند احمد ج۱ ص ۱۸۹ اور فتح البارى ج ٤ ص ۱۰۸ و ۱۰۹ اور الروض الانف ج ۱ ص ۲۵٦ كى طرف رجوع كريں۔
  - ۲۔ فتح الباری ج ٤ ص ۱۰۹

برحال سلیلی نے کہا ہے کہ "اللہ تعالی نے کس طرح زید کو بتوں کی قربانی اور خدا کا نام لیے بغیر ذکع شدہ جانوروں سے اجتناب کرنے کی توفیق دی حالانکہ دور جاہلیت میں رسول اللہ اس فضیلت کے زیادہ حقدار تھے؟ کیونکہ آپ کے لیے عصمت اللی ثابت شدہ ہے "۔ پر محر خود دی اپنے سوال کا جواب دیتا ہے کہ " مذکورہ روایت اس بات پر کوئی دلالت نہیں کرتی کہ آنصفرت نے اس دسترخواں سے کچھ تعاول کیا ہو نیز ابراہیم کی شریعت میں فقط مردار حرام متحا غیرخدا کیلئے کی جانے والی قربانی حرام نہ تھی لیس زید نے سابقہ شریعت میں کی جا پر نہیں بلکہ اپنی رائے اور نظریے کے مطابق بنوں کی قربانی کھانے سے دریع کیا " (1) جو امر شرع کے مطابق تھا زید نے اس کا اوراک کر ایا لیکن چام یہ تعلق اور نا قابل قبول ہے کہ جو امر شرع کے مطابق تھا زید نے اس کا اوراک کر ایا لیکن چیلمبر اکرم اس کے اوراک جو امر شرع کے مطابق تھا زید نے اس کا اوراک کر ایا لیکن چیلمبر اکرم اس کے اوراک

پہ تحر کیو بکر خانہ تعہ کی تعمیر کے دقت جب آپ برہنہ ہوئے (البنہ ان کے نظریے کے مطابق) تو اللہ تعالی نے آپ کی مدد کی اور اس عمل سے آپ کو متع کیا پہ تحر اللہ نے بتوں اور شعر کو آپ کے زندیک مبغوض و معفور بتا دیا لیکن غیر خدا کے لئے ذلح شدہ جانوروں کے گوشت تھانے سے نہیں بچایا جبکہ لبض عام لوگ بھی جانتے تھے کہ سے اللہ تعالی کے زندیک پے تدیدہ عمل نہیں ہے؟

بتوں کو چومنا یا تبر کا چھونا ان لوگوں کے خود ساختہ افسانوں میں سے ایک سہ بیان نمیا تمیا ہے کہ آنحضرت بنوں کو حبرک سمجھ کر چھوتے تھے جبکہ خود میں لوگ لکھتے ہیں زید بن عمرو بن نفیل جس کا تذکرہ

۱۰ الروض الانف ج ۱ ص ۲۵٦ اور سیرة الحلبیة ج ۱ ص ۱۲۳ اس نے الروض الانف سے نقل کیا ہے اور فتح الباری ج ٤ ص ۱۰۹ کی طرف رجوع کریں۔

یسلے ہو چکا ہے، عمر بن الحورث، ابوقیس ابن حرمۃ، قس بن ساعدۃ، اسعد بن کریب، عبیداللہ ین جمش ادر ریاب بن البراء وغیرہ ہر کر بنوں کے آگے نہیں جھکے تھے ادر وہ بنوں کی عبادت کو حرام سمجھتے تھے۔ یماں سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ لوگ کیے جان کے جبکہ مدیمبر اکرم نہ SE of

نیز ایٹمبر اکرم سے پوچھا تمیا کہ کیا آپ نے کمبھی بتوں کی پوجا کی تھی؟ آپ نے فرمایا: برگزشی-

این تجر کہتا ہے: "علماء اس روایت کا افکار کرتے ہیں کہ آپ مبتوں کو چوہتے کتھے "۔ احد بن حنبل (جیساکہ شفاء میں مذکور ہے) نے اس حدیث کو جعلی قرار دیا ہے۔ (۱)

برحال اس بارے میں بیودہ باتھی بت ہیں اور آپ پر بلدھے گئے جھوٹوں کی تعداد کثیر و فرادان بے خواہ ہے تمتیں اور جھوٹ دوران فترت یعنی دور جاہلیت سے متعلق ہوں یا بعثت کے بعد بے مرادط ہوں۔ ان میں سے بعض کا ذکر آئدہ بحثوں میں آئے گا لیکن جمیں اس کا اعتراف کرنا چاہیے کہ ان سب کی تحقیق کرنا نہ صرف مشکل ہے بلکہ بہت ہی دشوار ب اس لیے موقع کی تحفِائش کے پیش نظر اختصار ہے کام کیتے ہوئے جو چیز زیادہ اہم، سود مند ادر بهتر ہو اس کو می بیان کرنا چاہیے۔

۱- دحلان کی سیرة نبویه ج ۱ ص ۵۰ و ۵۱ اور سیرة الحلبیة ج ۱ ص ۱۲۵ اور ۲۵۰ کی طرف رجوع کیا جائے۔

فليسرى بات

ایک تحریک کی شرائط

کسی بھی قوم و ملت میں آیک تہذیب اور تحریک اور افغانب کو وجود میں لانے کے لئے چند امور لازمی اور حتی ہیں۔ یہاں پر ان کے بعض عام عناصر کی طرف اشارہ کرنا متاسب ہے پھر آیک تختصر موازنے کے بعد ہم اسلام کی عظمت، بلندمی اور اصالت کا اندازہ لگا سکیں گے۔

ہماری تلفتگو کے ہدف سے قارئین کی آگاہی اور سوالت کے لئے جزیرۃ العرب کے شالی عربوں جو اہل حجاز کملاتے ہیں اور جنوبی عربوں جو اہل یمن کملاتے ہیں کے حالات کے درمیان ایک مختصر موازنہ میش کیا جاتا ہے جس کے لئے درج ذیل لکات کی طرف ہم اشارہ کرتے ہیں۔

الف: ایل یمن ایک خود تخلیل اور زرخیز علاقے میں رہتے تھے ایسا علاقہ جس کے باشندے اگر زراعت پر ہی توجہ دیتے اور اے اختیار کرتے تو وہ اپنی ضروریات زندگی پوری کر سکتے تھے علاوہ ازیں پیاڑی علاقے، بلند و بالا چو شیوں اور وشوار گزار راستوں کی وجہ سے بست سے موارد میں ان کی قدرتی مدد ہو جاتی تھی اور ان میں دشمن کے مقابلے کی طاقت

220

اًجاتی تقمی۔

چونکہ میں لوگ اپنی زمینوں پر کاشت کاری کرتے تھے اور اپنی فصلوں اور پیداوار کو اپنی زندگی اور بقا کا سرچشمہ سمجھتے تھے تو اس سر زمین سے ان کا لگاؤ ایک طبیعی امر تھا۔

ادر بدیسی ہے کہ السانوں کی اپنے وطن سے محبت کا ایک عصر سی ہے۔ یہاں تک کہ وہ اپنے وطن پر اپنی سب سے قیمیتی اشیاء حق کہ اپنا خون بھی قرمان کر دیتے ہیں اگر حو وہ وطن کا ایک چرچہ ہی کیوں نہ ہو، اس بنا پر غالباً حب الوطنی زمین کی محبت سے پیدا ہوتی ہے ادر زمین سے محبت عموماً اس شعور کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے کہ سر زمین السان کی ضروریات زندگی کو پورا کرتی ہے۔ اور اس کی مرضی اور خواہش کے مطابق اس کی جنا کی ضامن ہے۔

ب: یمن میں أیک مضبوط مرکزی حکومت بھی قائم تھی جو نظم و کسق اور قانون کا اجراء کرتی تھی اور امن و امان اور آرام و سکون بھم ہیلچانے کا بندوبست کرتی تھی۔

جب السان امن و امان کی زندگی گرار رہا ہو اور قانون کے ساتے تلے دن گرار رہا ہو اسے کمی دشمن کے اچامک صلے کا ڈر اور خدشہ بھی نہ ہو تو اے اپنے موجودہ حالات زندگی کو اس سے بہتر اور کامل تر حالات میں تبدیل کرنے کے بارے می غور و ککر کرنے اور سوچنے کا بہتر موقعہ میسر آتا ہے۔

ج: الیی صورت میں انسان کو اپنے ابداف اور آرزوڈں کی تکمیل کرنے کا موقعہ ملتا ب اور اس مقصد کے حصول کے لئے انسان تلاش و کوشش، محنت اور مشقت اور وسائل و ذرائع کو بروئے کار لاتا ہے۔

د: اس کے بعد تحریک کا اہم ترین اور موثر ترین مرحلہ آتا ہے کہ جو انگل، جامع اور بسترین نظام کا موجود ہوتا ہے ایسا نظام جو دانھلی طور پر انسان کی تعمیر کرے اور خارجی طور پر اس کی محافظت کرے اور اس ذریعے سے ترقی و پیشرفت کے راہتے میں پیش آئے والی تمام ممکنہ مشکلات اور دشواریوں کو برطرف کرے۔ اس نظام کے زیر سایہ انسانی اقدار اور صلاحیتیں رشد و نمو پاتی ہیں نیز انسان کو اپنے حالات تبدیل کرنے اور اپنے روشن مستقلم کے لئے صحیح پیمانے پر منصوبہ بندی کا موقعہ فراہم ہوتا ہے۔

جب یہ نتام اسباب کمی ملت کیلئے فراہم ہو جائیں تو بلا قتک و شہمہ وہ تیزی کے ساتھ ایک تمدن کی بنیاد رکھ سکتی ہے اور اچا مستقلم روشن اور تابتاک بتا سکتی ہے۔

آخری عامل کے علاوہ باقی تمام عوامل اور ععاصر سر زمین یمن پر فراہم تھے۔ ای آخری عصر کے فقدان کی وجہ سے باقی وسائل اور اسباب سے بھی استفاوہ نہ کیا جا سکا۔ تاریخ ہمیں قدیم مین کے بارے میں کوئی قابل ذکر بات بیان نمیں کرتی جو مین کو ایجادی حیثیت کی حامل جا درتی ہو نہ ان کے گھری رشد اور تہذیب و نتدن کے بارے میں اور نہ ہی کی دوسری چیز کے بارے میں اس دور کے مین میں روشن گھری اور نظریاتی ترقی نام کی کوئی چیز جو ان کے پاس موجود وسائل کے مطابق ہو، بھی نمیں پائی جاتی تھی۔

جس طرح یہودیوں کا تحریف شدہ دین جو صدیوں سے ان پر حاکم رہا، اپنے پیروکاروں کے لئے کوئی الیی قابل ذکر چیز پیش نسیں کر سکا جو ان کی حالت بدل دبتی یا ان کو جمالت کی تاریکیوں سے نجلت دے سکتی ان کی مشکلات اور مسائل کو حل کر سکتی۔

یہودیت کی طرح ردم میں تحریف شدہ عیسائیت اور ایران میں زر تشیت (تحوسیت) اپنے تمام تر دسائل کے باوجود تہذیب و تہدان کے معرے میں کوئی قابل ذکر کردار ادا نہ کر سکیں۔

لیکن حجاز کی سر زمین میں اگرچہ شدن اور افتلاب کے مذکورہ عوامل اصلاً موجود نہیں تھے صرف آخری عامل موجود تھا ای کی وجہ سے ایک وحثی اور دمت و کیتی میں زندگی گزارنے والی قوم ایک ایسی امت میں بدل گئی جس کا کوئی ثانی اور ہم پلہ نہیں ہے اور نہ ہوگا۔ ہے امر واقعاً ایک معجزہ ہے۔

حجاز کے اکثر لوگوں کا پیشہ زراعت نہیں تھا کیونکہ بہ سر زمین پانی کی قلت کی دحبہ ے زراعت اور کاشت کاری کے قابل مذہ تھی اس علاقے میں مذکونی دریا تھا مذہ ضرورت کے

222

مطابق بارش ہوتی تھی جو کچھ تھا اور ہے وہ صرف چشے تھے جو سردیوں میں جاری ہوتے تھے لیکن گر میں میں خصّک ہو جاتے تھے۔ ای وجہ سے لوگ چشموں کی تلاش میں دیاں سے کوچ کر کے ددسری جگہوں کا رخ کرتے تھے العبۃ حجاز کا کچھ علاقہ زرعی تھا لیکن وہ بہت تھوڑا تھا۔

بایرای جاز کی سر زمین میں کشش کا کوئی ایسا عنصر موجود نمیں تھا جو عربوں کو اس ے لگاؤ، محبت اور اس پر قربانی دینے پر مجبور کرتا اور ان کی حب الوطنی کا باعث بنتا بلکہ ان کی زندگی اور رزق و روزی شمشیر، اونٹ اور دوسرے چارپایوں ے وابستہ تھی اس لئے ان کے زدیک انہی چیزوں کی اہمیت تھی لہذا ہم عرب شعراء کو دیکھتے ہیں کہ عرب شاعر تلوار، اونٹ اور کھوڑے نے بارے میں تمیت گاتا ہے، وہ اس باد کسم کی شان میں جو دشت عرب کی گرمیوں سے پیدا شدہ سنگین دکھوں اور غموں کو لیتے بھر کے لئے بھلا ویتی ہے غزل کہتا ہے اور چلند ستاروں نے ساتھ بست زیادہ سرگوشیاں کرتا ہے۔

البتہ اگر وہ تمبعی جسیں اپنی دھرتی اور سر زمین پر آلسو بہاتا نظر آتا ہے تو وہ صرف اس لیح ہے کہ اس نے کچھ عرصہ وہاں گزارا اور اس سے مانوس ہو تمیا ہوتا ہے یا بالعاظ دیگر وہاں سے اس کی یادیں وابستہ ہوتی ہیں۔

ادر چونکہ عرب جنگ و غارت کو اچا ذریعہ معاش سمجھتے تھے اس لئے وہ ان مواقع کو بت یاد کرتا ہے اور غزل سرائی کرتا ہے اور اپنی ہر قسم کی مسلسل لوٹ مار پر افتخار کرتا ہوا نظر آتا ہے، خواہ پیدل کی ہو یا سوار ہو کر۔

دد سری طرف عربوں کو ہمیشہ جنگ، خطے اور لوٹ مار کا خطرہ رہتا تھا اسے کسی مرکزی حکومت کی مدد و حمایت کی امید بھی نسیں ہوتی تھی لہدا وہ ہمیشہ خوف اور وحشت سے دوچار رہتا تھا۔

جب امن و امان حاصل مذ ہو تو زندگی کے موجودہ حالات کے بارے میں کس طرح سوچا جا سکتا ہے اور ان حالات سے نجات حاصل کرنے کے لئے کیونکر چارہ کار کیا جا سکتا

22 8

ب؟ زندگی کے مختلف پہلوؤں اور جہات کو کس طرح چار چلد لگائے جا سکتے ہیں؟ مستقنبل کی روشن راہیں حقیقت پسندی اور اطمیعان کے ساتھ کیسے متعمین کی جا سکتی ہیں تاکہ ان پر چل کر اطمیعان و سکون کے ساتھ اپنے مقاصد اور آرزوؤں کی تکمیل کی جا سکے اور زندگی کی ہمتری کے منصوبے کو عملی جامہ پہمایا جا سکے؟

سیمسرا پہلو یہ بے کہ کمال اور کیے آرزد کی پنپ سکیں گی، بڑے بڑے ارمان کیے پورے ہوں گے اور مقاصد کمال پایہ تکسیل تک پہنچیں گے جب ہر روز اس کے ارمانوں کا قتل عام ہو جب ہر دن اس کی آرزد حسرت میں بدل جائے اور ہر گرزنے والا دن ایک تازے زخم کا اضافہ کر دے؟

مختصر سے کہ حجاز میں کوئی مرکزی حکومت نہ تھی جو آسانی کے ساتھ اپنی طاقت' قدرت اور رمب و دہدب کے ہل بوتے پر قانون کا نقاذ کر سکتی اور اپنے احکام کا اجراء کر سکتی بلکہ ایسا کرنا ممکن نہ تھا کیونکہ جس ملت سے اسے سردکار ہوتا وہ ایک دہشی اور قتل و عارت کی پروردہ ملت تھی جو کہمی یماں ہوتی اور کہمی دہاں۔

ہم نے تاریخ کی کتابوں میں پڑھا ہے کہ آیک دفعہ ایرانیوں اور عربوں کے در میان جنگ کا معرکہ ہوا، لڑائی کا بازار گرم ہوا آیک شدید اور سخت معرکہ اور قتل و غارت کے بعد دونوں فریق رات کو استراحت کے لئے مختلف اطراف میں پتاہ لینے پر مجبود ہوئے، جب دن ہوا تو ایرانیوں نے اپنے دشمن کی طرف دیکھا انہیں نہ مردار لفکر نظر آیا اور نہ لفکر۔ وہ کیے، کس دقت اور کماں چلے گئے؟ انہیں کوئی سراغ نہ مل کا اور اگر وہ جان بھی لیتے تو ان کے لئے مفید نہیں تلفا چونکہ ہے عربوں کی عادت اور فطرت تھی۔

ان خصوصیات کے باعث وہ ایک انقلاب اور تمدن کے تمام اسباب و عوامل سے عاری تحقے یہاں تک کہ وہ انقلاب اور تبدیلی کی خواہش بھی نہیں کر لیکتے تحقے کہاں ہے ہے کہ اس کا ارادہ رکھیں اور اس کے لئے کام کریں۔ علاوہ ازیں ان کی اجتماعی و انفراوی زندگی پر جن بری عادات اور صفات رذیلہ کا غلبہ تھا اور تمال کی جانب وہ ان کے مصائب و مشکلات میں امنافے کا موجب نہ بلتیں اور انہیں چند قدم پیچھے نہ د حکیلتیں تو کم از کم کسی اصلاح اور حبد کی کمی اجازت ہر کرنہ درتی۔

لیکن ان نتام فغائص اور خرابیوں کے باوجود انہوں نے خدائی مشن اور حق کو پا لیا اور وہ دین اور وہ رسول نہت ہی کم مدت میں اس امت کو ذلت و حمرامی کی کیستیوں سے لکال کر عزت و شرافت کی بلندیوں تک پہنچانے میں کامیاب ہو گئے۔ انہوں نے ان کی تمام غلط رسومات اور تا لیسندیدہ عادات کو بدل کر رکھ دیا انہیں جاہلیت کے لوجھ سے رہا کر دیا اور

ان کے مصائب و آلام کے اسباب کو نتم کر دیا اور حقیقات آیہ آیک بہت برا معجزہ ہے۔ اسلام نے بہت ہی کم عرصے اور چند ہی سالوں می جو الگریوں پر کنے جا سکتے ہیں آداب و رسومات میں آیک حقیقی اور بنیادی افتلاب پیدا کر دیا انہیں عدم کی وادی سے لکال کر جا کا جام یا دیا اور انہیں موت کے منہ سے لکال کر عرصہ حیات میں داخل کر دیا۔

اگر اس دور میں یہودیت، عیسائیت اور دوسرے اویان و مذاہب میں تعمیر و اصلاح کی تقور ٹی می بھی صلاحیت ہوتی تو وہ حالات کو مساعد اور میدان کو ہموار پا کر اس دور کے دگر گوں حالات میں حبر یکی لا کر اپنا کردار ادا کر کیتے تھے اور یوں اپنے آپ کو ہوا کیتے تھے بجکہ یہودیت اور عیسائیت تو قبل از اسلام عرب قبائل میں رائج تحقیں لیکن دہ لوگوں کے افکار و کردار اور حالات زندگی میں کسی قسم کی حبد یکی لانے سے عابز تحقیں بلکہ دہ اس طرح ای لڑکیوں کو زندہ درگور کرتے تھے دوسروں کو لوٹے تھے اور اپنے تمام برے اعمال اور غلط اور مان پر باتی تھے بلکہ موز خین نے تو یہاں تک لکھا ہے کہ فلال عرب قبیلہ جو دین اس طرح یہودی بھی عرف اس دین کے بارے میں شراب پینے کے علادہ کچھے نہیں جاتا تھا۔ اس طرح یہودی بھی عرف کو زندہ درمان کر خلی جاتا تھا۔ اس طرح یہودی بھی عرف کو در میان رہتے تھے عرب ان کا بست احترام کرتے تھے اور اس علی طرح یہودی بھی عرفی کے درمیان رہتے تھے عرب ان کا بست احترام کرتے تھے اور اس علی طرح یہوں کہ حکومت کے اور کہ کہ موز خین کے بارے میں شراب پینے کے علادہ کچھے نہیں جاتا تھا۔ اس طرح یہوں میں ان کہ نظریات، افکار اور رخط دو تھے علیہ اور ایک میں دیتا تھا۔

۲۳۰

چو تھی بات

اسلام کی تردیج و اشاعت کے عوامل

گذشتہ نطاعے کے بعد اب اس علاقے میں (جس کا تعارف کرایا شمیا ہے) اسلام کی ترویج و اشاعت میں جو عوامل موثر تتھے ان کی طرف اشارہ کرنے کی ضرورت ہے۔ ان میں سے بعض عوامل کا تعلق رسول اللہ کی شخصیت سے ہے، بعض ان کی رسالت سے مرادط ہیں اور بعض امور ایسے بھی ہیں جو ان دو کے علاوہ دیگر عماصر سے متعلق ہیں۔ ان تمام کا درج ذیل امور میں خلاصہ کیا جاسکتا ہے۔

 کا مرکز تھا ہی امر اطراف کی قوموں اور مکوں میں دعوت اسلامیہ کے آسانی کے ساتھ پھیلنے كا موجب با"- (1)

طبیعی طور پر اگر یہ دین کسری (رومی) کے ملک میں ظاہر ہوتا تو قیصر کے بیروکار اس ک پیروی نہ کرتے اور ای طرح اگر اس سے برعکس ہوتا۔ اس کی وجہ دونوں سپر طاقتوں کے درمیان موجود دشمن و رقابت اور ان دو توموں پر حاکم روحانی اور باطن موافع تھے۔ ج: ييغمبر أكرم صلى الله عليه و آله و سلم ف ابنى دعوت كا نقطه أغاز اس مقام كو قرار دیا جو ان دو سپر طاقتوں (ایران اور روم) اور دوسری طاقتور حکومتوں کے اثر و نفوذ سے

بهت دور کتمار

اس صورت میں کوئی الیسی طاقتور قوت ، تھی جو آب کی دعوت پر کاری ضرب لگاتی اور ابتدا بن میں اے خاموش کر دری ۔ کوئلہ آب ف جس ماحول اور محيط مي اسلام كى دعوت شروع کی اس میں اور عمومی طور پر حجاز میں تبائلی نظام کا دور دورہ تھا لوگوں میں تبائلی تعصب کار فرما تھا اس میں موجود قوتوں کے درمیان طاقت کا مساوی مقابلہ تھا، مختلف ادر متعدد قبائل وبال آباد متے ان میں سے قریش کے صرف دس یا کچھ زیادہ طائف عظے جن میں بعض ایک دوسرے کے رقب تھے اور بعض کو دوسروں سے خطرہ رہتا تھا۔

علاوہ ازی عرب کے لوگ اچھی طرح جانتے تھے کہ اگر وہ حرم کی حرمت کو یامال اور منتھم کر دیں اور ایک گردہ ددسرے سے لڑیں تو دوسرے اعراب کے نزدیک دہ اپنی ثان و شوکت اور اہمیت کو تحنوا بیٹھیں کے اور اس کے نتیج میں ان کے اہم ترین مقادات اگر ج مكل طور ختم مد بهى جول توكم ازكم ان يركارى ضرب ضرور لك كى-

۱\_ فقد السيرة ص ۳۰

۲۔ رسول اللہ کی ذاتی خصوصیات

الف: اس دعوت کے بانی حضرت محمد محمد محمد محمد محمد محریث سے تھے جو عظمت و شرف ، عزت و بزرگی اور اثر و نفوذ کے لحاظ سے عرب کے تمام قبائل میں سب سے بڑا قمیلہ شمار ہوتا تھا سب قبائل اسے نمایت عزت و احترام کی نظروں سے دیکھتے تھے۔ خصوصا آپ کا تعلق باشم کے خاندان سے تھا جو پاکیزگی اور طہارت میں ممتاز تھا ، کھے کی سیاست و زعامت کا مالک تھا کوئی بھی شرافت اور اعلی مرتبے میں ان کا شریک اور ان کی برابری نہیں کر سکتا تھا۔

پس حضرت محمد کو عزت و آبرو اور مقام و منزمت کی ضرورت مذ تحقی جس کے حصول کی خاطر آب منبوت کا دعوی کرتے جیساکہ آب بن اسماعیل میں سے تھے اور سب لوگوں کے اندر خاندان اسماعیل کی طرف سے دعوت کو قبول کرنے کے لئے فضا ہموار تھی سی خاندان محل نزول وى تلها اور معدن طمارت شمار كما جاتا تلها الشاء الله اس بات كا تذكره أنحده " قبائل کو رسول اللہ کی دعوت " کے حوالے سے آئے گا۔ مثال کے طور پر جب آپ نے اپنی دعوت قبیلہ "بنی عامر بن صصعہ " کے سامنے پیش کی تو انہوں نے دعوت کو قبول کرنے کے لئے یہ شرط رکھی کہ انحضرت اپنے بعد اس قبیلے کو ایتا جانشین مقرر کریں بصورت دیگر وہ دعوت قبول نہیں کریں گے۔ آپ نے بھی ان کی شرط کو تحکرا دیا وہ اپنے علاقے میں لوٹ جاتے ہیں اور اس واقعے کو أیک معزز پوڑھے مرد سے بیان کرتے ہیں وہ اینا مر تقام كر كمتاب اب بن عام احما ال كا ازاله ما جا سكتا ب؟ جو كمجد بم في محوا ديا ب كيا ات دوار، حاصل كيا جا سكتا ب؟ محص قسم ب اس كى جس ك قبضه قدرت مي میری جان بے خاندان اسماعیل میں سے کمی نے بھی خواہ مواہ نوت کا دعوی شی کیا اس شخص کا دعوی قطعاً حق ہے تم نے کیوں صحیح فیصلہ نہیں کیا اور اس کی دعوت کو قبول نہیں (I) - [(

-----

1\_ یہ بات اپنے موقعہ و محل پر مآخذ کے ساتھ ذکر ہوگی۔ (انشاء الله تعالی)

ب: آنحطرت کی ان بھو صیات و صفات اور ان بھو صیات کا جن کی طرف حطرت جعفر بن ابلی طالب نے اشارہ نمیا تھا کہ " اللہ تعالی نے ہمارے لئے ایک رسول بھیجا جو ہم میں ہے ہم اس کے لسب، صداقت اور عفت و پاکیڑگی ہے اچھی طرح واقف بیں " آپ کی دعوت کے ظہور اور رسالت کی کامیابی میں بہت بڑ کردار ہے۔ اللہ تعالی نے آپ کے نطق عظیم کی تعریف ان العاظ میں کی ہے۔ اور فرمایا ہے: "و انگ لعلی خلق عظیم". (۲) یعنی آپ الطاق کے عظیم مرتبے پر قائز بیں۔

مذکورہ مطالب کے علادہ ہم درج ذیل باتوں کا بھی تذکرہ کرتے ہیں۔

۱۔ سورہ قلم' آیت ۳ آیت میں ایک اور احتمال بھی دیا گیا ہے لیکن وہ متبادر مفہوم کے برخلاف ہے۔ اس شخص نے کہا جو آپ لائے ہیں میں اس پر ایمان لاتا ہوں۔ میں اپنی قوم کا نمائندہ ہوں اور می ضمام بن تعلیقہ ہوں۔ (۱)

ضمام کا اسحاب کے درمیان رسول اللہ کو پہچان نہ سکتا آپ کے خلق عظیم کی بہترین دلیل ہے نیز یہ اس امر کی بھی لشاندی کرتی ہے کہ اسلام حاکم اور رعایا کے ماین بتاوٹی فرق کو قبول نہیں کرتا، اسلام اس کا قائل نہیں کہ حکومت حاکم کے لیے آیک قسم کا امتیاز ہے بلکہ وہ اے آیک مسکولیت اور ذمہ داری سمجھتا ہے۔

ای طرح خود آنحضرت کی شہادت پر ضمام کا اسلام لے گنا آپ پر حد درجہ اطمیعان کی بھی حکایت کرتا ہے کیونکہ دعوت کی قبولیت اور پیغام کے چکھیلنے میں اس اطمیعان اور اعتباد کا بہت بر4 دخل ہے۔

علادہ ازیں قریش کے لوگ پیغبر اکرم کے تمال عقل، حسن تدبیر ادر رائے کی پھنگی سے اچھی طرح آگاہ تھے (جیساکہ خانہ تعبہ کی تعمیر کے موقعہ پر حجرالاسود کو اسکے مقام پر نصب کرنے کے مسلے میں آپ کے بسترین فیصلے کا تذکرہ ہوچکا ہے)۔ اسکے علادہ صداقت

اور امانت میں آپ کو شمرت تھی یہاں تک کہ آپ کو صادق اور امین کا نقب دیا تمیا۔ ای طرح آپ کی ولادت اور اس کے بعد جو روشن دلائل اور عجیب واقعات رونما ہوئے نیز سے کہ آپ دو قربانیوں کے فرزند تھے ان باتوں کی وجہ سے لوگوں کے دلوں میں آپ کیلئے نصوصی عزت و احترام اور مقام و مرتبہ تھا۔

ہاں یکی وجوہات تحقیق جو قریش اور دیگر لوگوں کو ایک حقیقت کے مقابلے میں لا کھڑا کرتی تحقیق۔ پس جو شخص بھی آپ کی تکدنیب کرنے پر اتر کتا وہ اندرونی کھنکش میں مبلًا

۱۔ بخاری پر فتح الباری کا حاشیہ ج ۱ ص ۱۳۱-۱۳۹ اور خود فتح الباری کی طرف مزید مآخذ سے آگاہی کے لئے رجوع کریں۔ البدایہ و النہایہ ج ۵ ص ۱۰ جو ابن اسحاق سے نقل کرتا ہے نیز دیکھئے تاریخ طبری ج ۲ ص ۳۸۴ ہوجاتا کیونکہ اس کا ضمیر اے ملامت کرتا اور کمتا تھا کہ تم بچ کچ تھوٹ بکتے ہو اور وہ (ص) صادق و این اور مکمل طور پر قابل اطمیتان ہے، تم خیانت کے مقام پر ہو جبکہ وہ (ص) اہل ہمدر اور صاحب ہم ہیر و صاحب عظل عظیم ہے اور تم ہادان اور جاہل مقصر ہو یمی حال ہے آپ کی دیگر عالی صقات اور بلند و بالا انھلاق کا۔

۲۔ ای مطلب کی تائید اور نقویت اس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ ہر شخص آپ کے ای ہونے کے بارے میں جانتا تلقا اور اس سے آگاہ تلقا کہ آپ نے علم و معرفت کا سبق کس سے نہیں پرلطا ہے لیکن اب وہ الیسی چیز لایا ہے کہ کرہ ارض پر بسنے والے السانوں میں سے کوئی اس کے ایک بڑتو کے بھی کمل علم کا دعوی نہیں کر سکتا چہ رسد اس ماحول کے لوگوں کا جو ظلمت و جمالت کی تاریکیوں میں ڈوبے ہوئے تلقے۔ بنابر ایں آپ کی صداقت اور دعوت کی سچائی میں سوائے خود لیسند، خود غرض اور صندی شخص کے کسی کے لئے بھی قتک و شہبہ کی بالکل تلخیائش نہیں تھی۔

۳۔ علادہ ازی پیغبر اکرم نے کہمی بھی بتوں کو سجدہ نہیں کیا تھا لدنا کوئی بھی آپ پر انگلی نہیں اتھا سکتا تھا کہ آپ کل تک تو خود بتوں کو سجدہ کرتے تھے اور بت پرست تھے آج کیوں ان سے بیزار ہو گئے۔ اور ان کا انکار کر رہے ہو اور اگر ان کی پرستش عفل و فطرت کے خلاف ہے تو کل تک آپ کی عظل کماں تھی اور آپ کی فطرت نے آپ کی رہنائی کیوں نہیں گی۔

۳۔ اس کے بعد آپ می استفامت ، تمام مشکلت اور مصائب پر صبر و تحل ، ہر قسم کی سودے بازی سے الکار (یہاں تک کہ اگر آپ کے دائیں بائھ پر سورج اور بائی باٹھ پر چلد رکھ دیتے تاکہ آپ اپنے رائے کو چھوڑ دیں تب بھی آپ فریضہ المی سے دست بردار نمیں ہوتے) وغیرہ آپ کی کامیابی کے عوامل تھے۔ بلکہ تفار اس شرط پر اسلام قبول کرنے پر آمادہ ہو گئے کہ میٹ مبر اکرم انہیں کچھ مدت تک بتوں کی عبادت کی مملت دے دیں تاکہ وہ ان کی عبادت سے بھرہ مند ہو جائیں۔ آپ نے ان پر واضح کر دیا کہ ہے مسلم میٹ مبر کے اختیارات کی حدود سے خارج بے اور آسمانوں کے پروردگار کے ہاتھ میں ہے اور وہی ان سے عبادت چاہتا ہے۔

۳۔ اجتماعی حالت
گذشتہ باتوں کے تحکر کے بعد اب ہم اس دور کی اجتماعی و معاشرتی حالت کو بیان
گرتے ہیں اس زمانے میں لوگ نمایت مشقت اور شدید مشکلت میں زندگی گرار رہے تھے۔
کرتے ہیں اس زمانے میں لوگ نمایت مشقت اور شدید مشکلت میں زندگی گرار رہے تھے۔
عرادی کے اجتماعی حالت کے حوالے نے آغاز کتاب میں امیر الموشنین حضرت علیٰ کے دزکارہ کالت ای مطلب پر دلالت کرتے ہیں۔ ان کے حالت غیر عرادی کے حالت نے کوالے نے آغاز کتاب میں امیر الموشنین حضرت علیٰ کے دزکارہ کالت ای مطلب پر دلالت کرتے ہیں۔ ان کے حالت غیر عرادی کے حالت نے کہ زیاد کرتے ہیں۔ ان کے حالت غیر عرادی کے حالت نے کہتر زیادہ مختلف مد تھے۔ یہاں پر ہم حضرت جعفر بھی گھتگو جو انہوں نے حجنہ کے بادشاہ کے مالت نے نے فرای کی پیش کرتے ہیں۔ جب عمرو عاص صبتہ کے بادشاہ کو دحوکا دیتا چاہتا تھا تو حضرت جعفر میں است کی پیش کرتے ہیں۔ جب عمرو عاص صبتہ کے بادشاہ کو دحوکا دیتا چاہتا تھا تو حضرت جعفر میں کہ میں است کی پیش کرتے ہیں۔ جب عمرو عاص صبتہ کے بادشاہ کو دحوکا دیتا چاہتا ہے۔
نے فرایا: "ہم آیک جاہل اور بت پر ست قوم تھے، ہم مردار کاتے تھے، فستاء کو انجام نے نے نے ان کے ماتھ کرا ہوں کرتے تھے، فستاء کو انجام نے نے نے اپنے رشتہ داردی سے قطلح رحمی کرتے تھی۔ ہم مردار کاتے تھے، تیم ایک کرتے تھے، خصابی کر انجام کے نے تھے، این ہے میں ہے ہیں ہے ہیں ہے ہم مردار کھاتے تھے، فستاء کو انجام نے نے تھے، اپنے رشتہ داردی سے قطلح رحمی کرتے تھے، ہم مردار کھاتے تھے، فرتاء کے نے نے خطرہ میں کرتے تھے، نے ماتھ ہرا ساوں کرتے ہے، نے ماتھ ہرا ساوں کو کھے ہیں۔

اس قسم کے برے حالات اس قوم کا مقدر بنے ہوئے تھے یہ ملک سایہ ان کے سرول پر منڈلا رہا تھا جن کے نتیج میں حمد جاہلیت کے السان کے اندر ذبنی طور پر حق کو قبول کرنے اور اس کے ساتھ تعاون کرنے کے لئے کمادگی پیدا ہو گئی تھی یہ امر اس بات کا بھی موجب بنا کہ وہ دعوت حق کے بارے میں کادش کرے اور سمجھ لے کہ اپنی بلای اور مصیبتوں میں کمی کر کے اپنے آپ کو اس ورد ناک اور بری صورت حال سے رہائی ولا سکتا ہے۔ حضرت جعفر بن ابیطالب نے اپنی کھتگو جاری رکھتے ہوئے بادشاہ حمیثہ سے فرمایا: " ہم ایس تھے یہاں تک کہ اللہ تعالی نے مہارے درمیان سے آیک میڈی موٹ کو ہم ایس سے مبائی دلا سکتا ہے۔ میں کمی کہ اللہ تعالی نے مہارے درمیان سے آیک میڈی کو جم پہلے سے جائے تھے۔ میں کے نہیں مداقت ، امانت داری اور شرافت و پاکیزگی کو ہم پہلے سے جائے تھے۔ اس نے ہمیں یکتا پرستی اور خدا پرستی کی دعوت دی۔ اس نے ہمیں ان پھردوں اور بتوں ک

222

پرستش چھوڑنے کے لئے کہا جن کو ہم اور ہمارے باپ دادا پوچے چلے آ رہے تھے۔ اس نے ہمیں سلج یولنے، امانت داری و صلہ رحمی کرنے، ہسایوں سے اچھا سلوک کرنے، ب حیائی اور برے کاموں سے پچنے اور خوزیری مذکرنے کی تلقین کی۔ اس نے ہمیں برے احمال، بیہودہ کلتھو، میٹیم کا مال کھانے اور پاک دامن عورتوں پر تہمت لگانے سے منع کیا ... "۔

اہل مدینہ نے اسعد بن زرارہ کی زبانی اس امید کا اظہار نمیا کہ رسول اللہ اپنی دعوت کے ذریعے ان کی لا علاج مشکلت کو حل کریں، مور خین لکھتے ہیں کہ اوس و خزرج دن رات اسلحہ انتخاب رکھتے تھے اور کسی وقت بھی اسلحہ زمین پر نہیں رکھتے تھے بتابرایں بطور طبیعی وہ اس حالت سے چھٹکارے کی خواہش کرتے تھے تاکہ صحت اور امن و امان کی نعمت سے ہرہ مند ہوں جن سے وہ نا آشنا تھے۔

مدینے میں اسلام کی آمد کی بحث کے دوران بہم اس سلسلے میں بحث کریں گے۔ یہاں پر اس کیلتے کی طرف اشارہ کرتا ضروری ہے کہ مستقسطین، فقراء اور غلاموں کے اندر ہی اسلام کی طرف رحمان واضح اور زیادہ تقا لیکن الاجھل اور الاسفیان جیسے مستکبروں، ظالموں، مالداروں، سرمایہ داروں اور سقاد پر سقوں کا ٹولہ ہی تقا جن کی یہ کوشش تقی کہ اس اسلام کے پودے کو جڑ ہے اکھیڑ دیں اور اس دعوت کو بکھیلنے ہے روکیں۔ کمے کی اسلامی تاریخ کا مطالعہ کرنے والا ہمارے عرائض کی تائید میں بست سارے شواہد کا مطالعہ کر سکتا ہے۔

ہ۔ حضور سکے معجزے کی نوعیت

اسلام کی ترویج و اشاعت میں آنحضرت کا معجزہ بھی بہت حد تک دخیل تھا۔ کیونکہ قرآن نے عربوں کو حیرت میں ڈال دیا نہ صرف اپنے جامع عمومی قوانین غیب کی خبروں اور سبق آموز داستانوں جو ان کی کتب میں مذکور تحقیق واقعات کی تائید کرتی تحقیق دیگر علوم و معارف کی بتا پر بلکہ اس لحاظ سے بھی کہ قرآن نے معجزے کے طور پر عربوں کو مفلوب اور مہموت کر دیا کیونکہ وہ اور دوسری غیر عرب قوض فصاحت و بلاغت کو عربوں کی میراث سمجھتی

73 1

تحمیں اور وہ اے اپنے سے مختص سمجھتے تھے۔ ہاں ہیل ہر اکرم کے لئے الیے معجزے کے انتخاب نے ان پر حجت قائم کر دی اور ان سے ہر دوسری چیز کا اختیار سلب کر لیا کیونکہ اس ماحول میں الیے میل مرک ایسی حجت کے ساتھ آنے ہے، وہ حق کے سامنے سر تسلیم فم کرنے پر مجبور ہو گئے کیونکہ بصورت دیگر وہ اپنے آپ کو اور دوسرا شخص بھی ان کو حق کا وشمن اور باطل کا بیا تھی پاتا۔

یاں قرآن نے انہیں مات اور مہوت کر دیا ان سے الفتار کی قوت سلب کر لی وہ یا تو اس کا الکار کر دیتے ورحالیکہ وہ حقیقت کو جانتے تھے۔ "و جحدوا بہا و استیفنتیا انفسہم". (۱) یعنی انہوں نے ہماری آیات کا الکار کیا جبکہ انہیں ان کا یقین تھا، یا پر مر ایمان لے آتے اور حق کے آھے جھک جاتے۔

جب ہم ہے جائے ہیں کہ عربوں کی خصوصیات اکلی فطرت اور زندگی کے تقاضوں میں ے آیک ہے کہ اکلی زندگی صحیح معتوں میں آزاد تھی اور ان کے الکار بتادی اور تجوف الکار ے الودہ نمیں بتحے (جیساکہ دوسری قومی مثلاً روم اور ایران ان میں مبتلا تھیں اور خطاف فطرت فلسفہ اویان کو خوبصورت انداز میں پیش کرنے کی کوشش کر رہی تھیں) تو ہمیں ہے بھی معلوم ہو جائے گا کہ بے قرآن ، عربی انسان کی فطرت ہے ہم آہتک اور اس طبیعت ، مزاج ، صفائے نفس اور عادات ہے ہر لحاظ ہے سازگار تھا جس طرح خود اسلام عربوں کی فطرت اور روح ہے مطابقت رکھتا ہے۔ عربوں کی عقل ، ضمیر، وجدان اور باطن اس دعوت پر لیک کیتے ہیں کیونکہ وہ فطرت کے ساتھ زندگی گردار رہے تھے اور اسلام وزن فطرت ہے۔ " فطرة اللہ الذی فطر الناس علیہا لاتبدیل لخلق اللہ ذلک الدین القیم." (۲) یعنی بکی خط کی فطرت (خطق) ہے جس پر اس نے لوگوں کو خطق کیا ہے اوراس کی خطفت (زیاد ی

- ۱۱ سوره نمل آیت ۱۴
- ۲۔ سورہ روم' آیت ۳۰

میں کوئی تغیر و حبدل شیں ہوتا۔ یک مضبوط اور بالکل سیدھا دین ہے۔

لہدنا ہم دیکھتے ہیں کہ وہ ہمت جلد اپنا مال اپنی اولاد اور خون اس دعوت کی راہ میں قربان کرنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے یہاں تک کہ اس دین کی خاطر اپنے باپ اور بھائی کو بھی قتل کرنے سے دریلج شیں کرتا اور قرآن کے اعجاز کا راز آئندہ فصلوں میں بیان ہوگا۔

۵۔ آنحضرت کی نبوت کے بارے میں یہود و نصاری کی بشار تمیں عرب علاقے میں آیک پیغمبر کے ظہور نے زدیک ہونے کے بارے میں اہل کتاب نے جو بشار عی دے رکھی تقریب انہوں نے بھی دعوت اسلام کے جلد اور با آسانی پھیلنے میں اینا اثر دکھایا۔

تورات میں آیا ہے کہ ''سے وہی بر کت ہے جس کی بعدہ خدا مو کٰ نے مرنے سے پہلے بنی اسرائیل کو مبارک باد دی۔ اس نے کہا رب سیتا ہے آیا اور اس نے ساعیر سے ان پر شعاعیں ڈالیں اور فاران کے پہاڑ سے ان پر نور افشانی کی ''۔ (ا)

سیا ہے آمد سیا میں حضرت موئی ہے خدا کے کلام کیلئے کتل ہے۔ ساعیر ہے مراد فلسطین کے پہاڑ ہیں اور عینی کی طرف اشارہ ہے اور فاران سرزمین مکہ کا قدیم نام ہے۔ (۲) کہ جس میں ہمارے ہی اعظم محمد کر قرآن نازل ہوا ، جن کے علادہ کمی نے ظہور نہیں کیا۔ حضرت محمد محمدت ابراہیم کی تسل سے ہیں جس نے اپنے بیٹوں کو اس پردیس میں چھوڑ دیا تھا۔ قورات اس بارے میں یوں گویا ہے: " پردیس کی سر زمین کی ابدی حکومت یعنی متام سر زمین تحکان کی حکومت تمہیں اور تیری آئندہ تسل کو عطا کرتا ہوں "۔ (۲)

- - سفر تشیه٬ اصحاح ۳۳ فقره ۱
- ۲۲۵ معجم البلدان حموی ج ۴ ص ۲۲۵
  - ۳\_ سفر تکوین اصحاح ۱۷ فقره ۸

۲۳۰

حضرت ابراہیم کی سر زمین غربت (پردلیں) سے مراد صرف کمہ ہے جہاں انہوں نے اپنے خاندان کو ساکن کیا اور سر زمین تحعان اگرچہ وہی شام ہے لیکن یہاں پر بطور مجاز متام سر زمین عرب مراد ہے کیونکہ حضرت ابراہیم نے شام کا سفر نہیں کیا اور اپنی اولاد کو دہاں رہائش پذیر نہیں کیا۔

انجیل یوں بیان کرتی ہے: " یہ یو حاکی شمادت ہے جب یہودیوں نے یردشکم سے اپنے علماء اور لادیون (یہودیوں کے علماء کا نام ہے) کو ان کے پاس یہ پوچھنے کے لئے بھیچا کہ تو کون ہے؟ تو اس نے اعتراف کیا اور اظہار کیا میں میچے شمیں ہوں، لپس اس سے انہوں نے پوچھا تم کون ہو؟ کیا تم ایلیا ہو؟ اس نے جواب دیا میں ایلیا شمیں ہوں پر محر پوچھا لپس تم وہی ہیغمبر ہو اس نے کہا نہیں "۔ (ا)

ایلیا سے مراد (جیساکہ کما عمیا ہے) حضرت الیاس شیس بیس کیونکہ ان کا زمانہ نبوت حضرت سے چند صدیاں پہلے گرز چکا تخا کی اس سے مراد ایسا شخص ہوتا چاہیے جو حضرت علیی ت کے بعد آئے اور یکی حال ہے اس نبی کا جس کے بارے میں انہوں نے سوال کیا۔ کی چونکہ حضرت علیی کے بعد ہمارے نبی حضرت محمد اور ان کے اوصیاء کے علادہ کوئی نہیں آیا اس لئے شاید میغمبر سے مراد حضرت محمد اور ایلیا سے مراد آپ کے وسی حضرت علی ہوں۔

بیغمبر اسلام کے ظہور کے متعلق حمدین (تورات اور انجیل) کی پیظلوئیاں بہت زیادہ بیں اس بارے میں لکھی محکی کتب کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے۔ (۲) البتہ سے بات مد نظر رہے کہ موجودہ تورات اور انجیل تحریف اور کی بیش سے دوچار ہوئی ہیں جیساکہ جعلب بلاغی مرحوم کی کتاب "الہدی انی دین المصطفٰی" اور "الرحلة المدرسیة" کے مطالع سے سے

- ۱۹-۲۱ یو حنا حصه ۱ بند ۱۹-۲۱
- ٢- انيس الاعلام الرحلة المدرسية الهدى الى دين المصطفى رسول الاسلام فى الكتب السماوية اور ديگر مآخذ

بات عمیاں ہوتی ہے۔ اسی طرح رحمت اللہ ہندی کی کتاب "اظہاد الحق" اور دوسری کتابوں سے بیہ بات واضح ہوتی ہے۔

یال پر کافی ہے کہ اہل کتاب کے بارے می جو کچھ قرآن کہتا ہے اس کا ذکر کیا جائے۔ قرآن فرماتا ہے: "بعر فونہ کما بعر فون ابنانہم' و ان فریقاً منہم لیکتمون الحق' و ہم یعلمون". (1) یعنی وہ اے ایے پہلے تیں جسے اپنے بیٹوں کو پہلے تیں ان میں ے آیک گروہ حق کو چھپاتا ہے جبکہ وہ اے جانے ہیں۔

ایک اور متام پر ارشاد فرماتا ہے: "الذین یتبعون النبی الامی' الذی یجدونہ مکتوباً عندهم فی النوراۃ و الانجیل' یامرهم بالمعروف' و ینہاهم عن المنکر' و یحل لهم الطیبات ...". (۲) یعنی جو لوگ اس بی ای کی پیروی کرتے ہیں جس کو وہ اپنے پاں تورات و انجیل میں مرقوم پاتے ہیں وہ ان کو نیکی کا حکم ویتا ہے برائی سے روکتا ہے اور پاک چیزوں کو ان کے لئے حلال قرار ویتا ہے۔

اگر اہل تحاب قرآن کے اس دعوی کو غلط ثابت کر سکتے تو دہ ضرور سے اقدام کرتے ادر انسیں فور خدا کو خاموش کرنے کے لئے فتنہ برپا کرنے ادر جنگیں کرنے کی ضرورت ہی مہیش نہ آتی۔ ای طرح مشر کمین مکہ جن کا ان سے قرمی رابطہ تھا دہ قرآن کے اس دعوے کو غلط ثابت کر دیتے۔

بلکہ وہ عربوں کو دھمکی دیتے تھے اور کہتے تھے کہ "ضرور ایک ہی آئے گا جو تمہارے جوں کو توڑ دے گا لیکن جب آنحضرت نے ظہور کیا تو انہوں نے کفر اختیار کیا"۔ (۳)

ہوں کو کوروضے کا کہن جب جسٹرک کے معمور کیا کو جنگوں کے طرح سیار کیا گئے (۲) مطلطای کہتا ہے کہ جب آپ کی پیدائش سے پہلے مشہور ہوگیا کہ محمد مام کا دیکھبر

- ۱۳۵ سوره بقره آیت ۱۳۵
- ٢. . سوره الأعراف آيت عادا
- بحار الأنوارج 10 من 171

ظمور کرے گا تو بت سے لوگوں نے اپنے بیٹوں کا نام اس اسید سے محمد رکھ لیا کہ شاید وہ وہی میضبر موعود ہو۔ ان میں سے ایک محمد بن سفیان بن مجاشع ب الخ ... پمر اس نے ایسے لوگوں کا ذکر کمیا ب جن کا بہ نام رکھا تمیا۔ (1)

جب بھرت سے پہلے رسول اسلام نے مدینہ کے بعض لوگوں کو اسلام کی دموت دی تو وہ ایک دوسرے سے کہنے لگے کہ یہ وہی چیز ب جس کی جسی یہودی خبر دیتے تھے کہ آخری زمانے میں ظاہر ہوگی۔ ای طرح جب ان کے اور یہودیوں کے درمیان نزاع پیدا ہو کیا تو یہودیوں نے کہا ہم آیک ایے متی مبر کے معوث ہونے کا انتظار کر رہے ہیں جو عاد اور شود کی قوم کی طرح تمسی ناود کر دے گا ہم اس کی ہیروی کرتے ہوئے تمسارے خطاف اس کی مدد و حمایت کریں گے ... - (۲)

اہل کتاب کے ریاکشی علاقے عیمانی جزیرہ العرب کے مرکز میں نہیں تھے بلکہ اس کے اطراف یعنی حیرہ اور شام کے شہروں میں رہتے تھے بعض عرب قبائل مسیحی تھے البتہ ان کے بقول شراب خوری کے علادہ وہ اس کے بارے میں کچھ نہیں جانتے تھے۔

یہودی سخت دیاؤ اور مصائب کی وجہ سے فلسطین سے فرار کر کے یثرب چلے گئے دہاں وہ پہلے حکمران تھے اس کے بعد اوس اور ٹرزرج یثرب بیٹے جو یمن کے قصائی تھے وہ یہودیوں پر غالب آ گئے انہوں نے یہودیوں کو کہ جو حمن قبیلوں بی النصر، بی قیصاع اور بی قریظہ پر مشتل تھے، ہدینہ اور اس کے اطراف میں محصوص مقامات پر محصور کر دیا اس طرح وہ فدک اور تیماء میں بھی رہائش پذیر تھے۔

- - ۱\_ سیرة مغلطای ص ٤
- ۲\_ ابن حبان کی الثقات ج ۱ ص ۹۰

ھیکل کہتا ہے کہ یہودیوں اور عیسائیوں کے لئے کم میں رہائش رکھنا ممنوع تھا گمر مزدر اور اجیر کی حیثیت سے بشر طیکہ اپنے دین اور کتاب کے بارے میں وہ کوئی بات نہ کمیں۔ دو سرے مقامات پر یہودی غلاموں کو اس ممنوعیت سے مسطنی قرار دیا حمیا تھا۔ (۱) لیکن ہم ویکھتے ہیں کہ بعض عیسائی عرب مثلاً درقہ بن نوفل اور اس جیسے دو سرے افراد کمہ میں رہائش پذیر تلقے۔ ہرحال اس بات کی تحقیق ہمارے لئے کوئی زیادہ اہم نہیں ہے۔

اہل کتاب اور عربوں پر ان کا علمی دبدیہ یہاں پر جس کھنے کا ذکر کرنا خروری ہے وہ یہ ہے کہ عرب اہل کتاب کے سامنے یوں اظہار تواضح کرتے تھے جس طرح شاگرد استاد کے سامنے، وہ انسیں اپنی معرفت اور ثقافت کا مرچشمہ خیال کرتے تھے۔

اس بارے میں تاریخ میں ہم یہاں تک دیکھتے ہیں کہ جب عرب اسلام کی طرف مائل ہوتے تو وہ احبار اور راہبوں سے مشورہ کیا کرتے تھے بلکہ ہم بعض موقعوں پر مشاہدہ کرتے ہیں کہ جب پیغمبر اکرم نے ایک قبیلے کو دعوت اسلام دلی تو وہ قبیلہ پورے کا پورا فدک کے یہودیوں کے پاس کیا اور ان سے رسول اللہ کے بارے میں پوچھا۔ (۲)

قبیلہ تحدہ کے سامنے اسلام پیش کیا جاتا ہے اور وہ اسلام قبول کرنے سے الکار کرتے بیں ان میں سے بعض رسول اللہ کی حقامیت پر یہودیوں کی اس پیڈگونی کے استدلال کرتے بیں کہ بہت جلد حرم سے ایک ہی ظہور کرے گا اور اس کا زمانہ آ پہنچا ہے۔ (۳)

- ۱۰ محمد حسین هیکل<sup>2</sup> حیات محمد ص ۲۵ و ۱۳
- ۲- البدایه و النهایة ج ۳ ص ۱۳۵ اور دلائل النبوة (ابو نعیم) ص ۱۰۲ کی طرف رجوع کریں-
  - ۳\_ ابونعيم٬ دلائل النبوة ص ۱۰۳

ابتداء میں اہل مدینہ کے اسلام کی بنیاد ایسے ہی دلائل اور براہین پر استوار تھی (جن

کی طرف اشارہ کیا تیا ہے) آگے چل کر انہیں مزید بیان کریں گے۔ (الشاء اللہ تعالیٰ) حیرہ کا ایک وفد ادر تحب بن عدی اسلام لے آئے جب حضور اکرم کمی رحلت ہوئی تو وہ مرتد ہو گئے لیکن تحب بن عدی اپنے اسلام پر باقی رہا اس نے خود اس بارے میں یوں کما ہے: "میں مدینہ جانے کے لئلا رائتے میں میں نے ایک راہب سے ملاقات کی جس کے بغیر ہم کوئی فیصلہ نہیں کرتے تھے "۔ (۱) اس کی باتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ اے راہب پر پورا اعتماد تھا اور اس کے اسلام کی وجہ وہی (راہب) تھا۔ اس کے قول پر غور کریں وہ کہتا ہے کہ "ہم اس کے قول کے بغیر کوئی بھی فیصلہ نہیں کرتے تھے "۔ ای طرح آئدہ ذکر ہوگا کہ ایو سفیان نے کو بن اشرف سے سوال کیا کہ غدا کے

، کی طرح اجلدہ در ہوتا کہ بلا طعیان سے صحب بن اسرف سے طوال کیا کہ طور سے زددیک کولسا دین زیادہ لیسندیدہ ہے تمہارا دین یا محمد کا دین؟

جنگ ختدق میں بعض گروہوں کو شریک کرنے کے لئے جب یہودی کھے آئے تو انہوں نے، بنی نضیر کے بعض یہودیوں نے سلام این ابی الحقیق، حی بن الخطب اور تمان بن الربیح ہے کہا کہ اے یہودیوں کی جماعت! تم مہلی کتاب والے ہو اور ہمارے اور محمد کے در میان اختلاف سے با خبر ہو کیا اس کا دین بہتر ہے یا ہمارا دین؟ یہودیوں نے کما: تمارا درین اس کے درین سے بہتر ہے اور تم حق کے اہل ہو۔ جب انہوں نے قرایش سے یہ بات کمی تو وہ نموش ہو گئے اور جس مقصد کے لئے ان کے پاس آئے تھے اس سے وہ پر امید ہو گئے۔ (۲)

ہم جانتے ہیں کہ سرداران قرایش حق کو خوب پہچانتے تھے لیکن اپنی دشمنی اور تکبر ک

- ۱\_ الاصابة ج ۳ ص ۲۹۸ از بفوی و ابن شابین و ابن سکن و ابن یونس تاریخ مصر میں و ابونعیم\_
  - ۲۔ سیرڈ ابن پشام ج ۳ ص ۲۲۵ و ۲۲۹

وتپ سے اسے ظہر نمیں کرتے تھے کوئکہ خود خدا ارثاد فرماتا ہے۔ "و جحدوا بہا و استیقنتہا انفسہم". (ا) یعنی انہوں نے ہماری آیتوں کا انکار کیا جبکہ دل سے وہ اس پر یقین رکھتے تھے۔

لیکن جو بات قابل توجہ ہے وہ نہ ہے کہ وہ یہوویوں کے اثر و رسوخ اور ان کی علی بر تری سے استفادہ کرتے تھے اور یہوویوں کو اپنی دینی تعلیمات کا منبع و ماتھذ سمجھتے تھے۔ موقع کی متاسبت سے عرض کرتے چلیں کہ تاریخ نے اپنے آپ کو وہرایا ہے آج بانگل عصر جاہلیت کی طرح مسلمانوں کی نظریں یورپ والوں کی طرف لگی ہوئی ہیں۔

آخر میں حلبی ادر این بشام کے اقوال کو فتل کرتے ہیں کہ انہوں نے کما کہ " یہ بات منصف نہ رہے کہ کفار قریش نے نظر بن ترث ادر عقبہ بن ابی معیط کو یہودی علماء کے پاس مدینہ بھیجا ادر ان سے کما ان سے محمد کے بارے میں پوچیر اؤ انہیں اس کی صفات بتاؤ ادر اس کا تعارف کراؤ کیونکہ وہ پہلی کتاب (تورات) کو ماتے والے ہیں۔ (۳) اس کے بعد جو واقعہ ان کے ادر یہودیوں کے درمیان ہیش آیا نیز کمے میں آنصفرت ادر کفار کے درمیان جو کچھ ہوا ، اس کا وہ ذکر کرتے ہیں۔

نطاعہ ہے کہ اہل کتاب کی پیلینگوئیوں کے ذریعے عربوں کے ذہن میں یہ بات رائخ ہوچکی تقمی کہ اس سرزمین پر بہت جلد ایک پیغسبر مبعوث ہوگا اور اس بات نے ان کیلئے آ تحضرت کی دعوت کے قبول کرنے کو آسان بتا دیا اور جس حقیقت کو آپ کے کر آئے تقمے اس پر یقین کر لینے کی راہیں ان کے لئے ہموار کر دیں کیونکہ (ان طاغوتوں کے علاوہ) باتی عرب لوگ اپنی صاف طبیعت اور روخ کی پاکیزگی کے باعث حق کو قبول اور اس پر یقین کر رہے تقے۔ ان کا قبیلہ اور آواب و رسوم فقط انہیں آیک دوسرے کے مقاطح میں اطاعت اور

- .....
  - ۱۔ سورہ نمل' آیت ۱۴
- ۲۰ سیرة الحلبیة ج ۱ ص ۳۱۰ و سیرة ابن بشام ج ۱ ص ۳۲۱

فرمان برداری سے روکتے تھے وہ مجھی ان کی سخت مزاجی، غیرت اور بلند ہمتی کے سبب تھا ورنہ انہیں حق کے قبول کرنے اور پیام آسمان پر ایمان لانے سے نہیں روکتے تھے۔ (۱)

۲۔ سیاسی اور نظریاتی خلا الف- نظریاتی خلا

اہل عرب خطرتاک قسم کے نظریاتی نطا کا شکار تھے اس بارے میں امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام نے اپنے گذشتہ کلام میں یوں فرمایا تھا: " اللہ تعالی نے رسول اکرم کو اس حال میں مبعوث فرمایا جب لوگ تمراہ اور سرگرداں تھے، فلتوں میں غرق تھے، میںچیدہ مسائل میں پریشان اور مضطرب تھے اور جاہلیت میں ذوب ہوئے تھے"۔

ان کی بت پر تی بھی قبائلی رنگ میں رنگی ہوئی تھی۔ ہر قبیلے بلکہ ہر خلدان کا اپنا بت تقا ان کی بت پر تی جذبات پر بین تھی اور عقل و منطق کے طور طریقوں سے دور تھی ان کا کمی بت سے رابطہ ان کے آباء و اجداد کی تاریخ سے اس بت کی وابستگی کی وجہ سے تحال یہ مقتصابے طبیعت عرب تھا کہ اپنے لسب اور جو چیز ان سے خسوب تھی اس پر فخر کرتے تھے۔ قرآن اس بارے میں ان سے یوں حکایت کرتا ہے۔ "بل قالوا انا وجدنا آبائنا علی امة و انا علی آثار ہم مہتدون". (۲) لیعنی تہم نے اپنے آباء و اجداد کو آیک طریقے پر پایا اور ہم انہی کے نقش قدم پر چل رہے ہیں۔

جو امور اس امر پر دلالت کرتے ہیں کہ ان کی مت پر سی عقلی اور وجدانی اصولوں پر استوار سمیں تھی، ان میں سے ایک سے ہے کہ جو لوگ اپنی عقل اور فطرت کی طرف رجوع کرتے تھے وہ اس فطرت اور عقل سلیم کے متافی پاتے اور تیزی سے اس ماحول اور صور تحال

- جاحظ البيان و التبيان ج ٣ ص ١٢٤
  - ۲۔ سورہ زخرف آیت ۲۲

ے لکھنا چاہتے تھے اس لئے ہم ویکھتے ہیں کہ مورّضین لکھتے ہیں کہ حضرت حبد المطلب بت پر ستی ے دور تھے اس لئے ہم ویکھتے ہیں کہ مورّضین لکھتے ہیں کہ حضرت عبد اللحويرث، زید بن عمرو بن نفیل اور عبید اللہ بن بحش بتوں کی پر ستش ے اجتلب کرتے تھے ان کے بتوں پر کمزور اعتماد کے بارے میں کہا کیا ہے کہ وہ اکھٹے ہوئے اور انہوں نے آلپس میں مشورہ کیا، پہلے دد نے عیمائیت کو قبول کر لیا جبکہ باقی دو شک و تردد اور حیرت میں باقی رہے۔ (ا)

ب۔ سیاسی خلا عرب کی نتلک اور جلا دینے والی سر زمین، خانہ بدوشی، مشکلت پر صبر و تحمل اور قوت برداشت جیسے عوامل نے عربوں پر تسلط کو تقریباً محال بنا دیا تقا جیسا کہ گذر چکا ہے۔ بلکہ وہ اپنی طبیعی خصلت اور حالات زندگی کی وجہ سے ہر دخالت کرنے والے کا دلٹ کر مقابلہ کر سکتے تھے اور اسے کاری ضرب لگا سکتے تھے ای لئے حملہ آور ہمیشہ خوف سے دوچار رہتا تھا اس علاقے سے استعماری قوتوں کو دور رکھنے میں اس امر کا بست زیادہ کردار ہے علاوہ ازیں استعماری ارادے رکھنے والے جانتے تھے کہ اس عمل سے جو نقصان انہیں انٹھا پڑے گا اس کے مقابلے میں انہیں زیادہ فواند حاصل نہیں ہوں ہے۔ خصوصاً عربوں کی ترمت پر بھی اس ان کے خون اور دل و جان کی گمرائیوں میں رتی لبی ہوئی تعنی اور وہ کی قیمت پر بھی اس ے دستہردار نہیں ہو سکتے تھے، جس سے وہ لوگ اچھی طرح واقف تھے۔

مجموعی طور پر سے عوامل اس علاقے میں واضح طور پر آیک سیا ی خلا کا سبب بنے بلکہ جزیرۃ العرب کے شمالی علاقے سے کمی بھی بیردیلی حکمران نے واسطہ نہ رکھا اور نہ اس پر قبضہ کرنے کی کوشش کی اگرچہ اس کا جنوبی حصہ تھوڑے عرصے کے لئے صبشیوں کے زیر

۱- البدایه و النهایة جلد ۲ صفحه ۳۳۴ و ۳۳۸ اور حیات محمد (هیکل) صفحه
 ۸۹ پر رجوع کریں۔

تسلط ربا تخابه (۱)

ای سیای خلاء نے اس سر زمین کو عیدائیت اور مجوسیت جیسے براے براے اویان کے قابل ذکر اثر و نفوذ سے محفوظ رکھا اگرچ کام وقت کے اجبار کی وجہ سے دی کیوں نہ ہوتا تلقا۔ ای مسلط نے انہیں یہودیت اور زرتشتی اثرات سے بھی دور رکھا جس کے بیردکار ان کے درمیان ریتے تلقے۔ ای طرح ان کی ای خصوصیت نے انہیں غلط فہمیں، شہوں اور استعماری الکار خواہ وہ دانطی ہو یا خارجی، سے دور رکھا۔ البتہ بعض اوقات بعض یہودی «مشرقی اور مغربی ردم" سے فرار ہو کر ان کی طرف متوجہ ہوئے لیکن ان میں اپتی مرکز میں کا عصر موجود نہ تلقا۔ اگر کچھ تلقا بھی تو اس کا فائدہ نہیں تلفا ہے کرتی۔ اس کوئی حکومت یا طاقت موجود نہ تلقی۔ اگر کچھ تلقا بھی تو اس کا فائدہ نہیں تلا ہے کرتی۔ اس لئے (جیساکہ پہلے گرز چکا ہے) کہا جاتا ہے کہ بعض عیرائی قبائل نے عیدائیت سے فط شراب پینا سیکھا تلقا۔ اس کی وجہ سے تھی کہ عیسائیت علقی و السانی قطرت ہے دور السانی

لیکن اسلام دین فطرت ہے اس نے بہت تم مدت میں الاذر، سلمان ادر عمار جیسے السانوں کی تربیت کی ہے۔ سب سے پہلے یہ دین السان کی عظل سے تعلق پیدا کرتا ہے پھر اس کے ضمیر ادر روح سے متصل ہو جاتا ہے پھر اسے ایک خدائی السان میں حبریل کر دیتا ہے۔

اسلام نے ان انسانوں کو جو کل تک وحشیانہ زندگی گرنارتے تلقے، کمی نظام کے پابند نمیں تلقے اور کمی قانون اور منابطے کی ان پر حکومت ضمیں تلقی ایسی امت میں بدل دیا جو سب سے زیادہ نظم و ضبط کی پابند اور قانون الهی کے ساتھ سب سے زیادہ دفادار اور محکص تلقی۔ ای طرح نبی آکرم اور آئمہ علیہم انسلام نے جن محدود وسائل اور بطنے کم عرصے میں

۱\_ مختصر تاريخ العرب (سيد امير على) ص ۸ پر رجوع كريں\_

جن افراد کی تربیت کی کوئی بھی حکومت ایے افراد تیار یہ کر سکی۔ حق وہ حکومتیں بھی جو اپنے آپ کو اسلام سے منسوب کرتی تحقیں، تتام وسائل کے باوجود ایسا یہ کر سکیں۔ یہ ایک ایسا مسئلہ ہے جو معاشرے کی اصلاح و تربیت اور اس کے ترکیہ میں حقیقی رہبر کے اہم کردار کو واضح طور پر ثابت کرتا ہے۔

تعلاصہ کلام ہے ہے کہ عراد کی صاف طبیعتوں، خطاف فطرت افکار، انحرافات اور شبات سے عدم آلودگی، علادہ ازیں نظریاتی اور اعتقادی نطاء شرک کی غیر معقولیت اور بت پرتی، حق پر ایمان لانے کی صلاحیت کی موجودگی (جب ان پر حق واضح ہو جائے) اور ابتر معاشرتی حالات جن کا انہیں سامنا تقا۔ ان عوامل میں سے ہر ایک کا دعوت اسلام کے بکھیلنے میں بڑا کردار تھا۔ لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ ان میں سے ہر ایک کا دعوت اسلام کے کا کلام س کر اسلام لے آئے یا فقط تلادت قرآن س کر دائرہ اسلام میں داخل ہو کئے اور اگر ہم ان کے سرداردل کو دیکھتے ہیں کہ دو محموماً اس کا الکار کرتے ہیں تو اس کی دحبہ سے نیس سی کٹی کہ دلیل د بریان قانع کندہ نہیں تھا بلکہ اسلام سے ان کے دنیادی معادات کو نقصان پہنچا تھا اور ان کے غیر انسانی ہوا و ہوس میں رکادٹ ذالتا تھا دہ اس فرمان الہی کے مصداتی تھے۔ " و جمعوا بہا و استیقانتہا انفسہم "۔

اس بتا پر ہم مشاہدہ کرتے ہیں کہ لوگ ابتدائی طور پر دیتی افکار اور تعلیمات پر دلیل ہ استدلال کا مطالبہ کرتے تھے کیونکہ طبیعت کی صفائی سالم فطرت اور شبات و انحرافات سے دلوں کا اچاٹ ہوتا دعوت حق کا اوراک کرنے اور سیحیح و سالم افکار کے قبول کرنے کے لئے کافی تھا۔ قرآنی آیات نے بھی انہیں فطرت کی طرف رجوع کرنے اور غور و گار کرنے کی دعوت دی ہے۔

لیکن بعد میں انسان کی گھر و عظل کے دائرے میں ایمبنی افکار و نظریات اور مقاد پر سقول کے شبہات کے داخل ہونے سے اس کی فطرت پر پردے پڑ گئے اس کی گھر متزارل و پرائندہ ہوگئی اور اس کی عظل کم ہوگئی اس کے بعد سے انسانوں کی آکثریت دلائل و براہین ک زیادہ محتاج ہو گئ ادر ہر آیک اپنی فطرت کی آلودگی اور غیروں کے افکار و شبلت سے متاثر ہونے کی وجہ سے اپنے ائمہ سے دلیل اور بربان کا مطالبہ کرتے تھے۔

2- وشوار زندگی اور جانثاری عربوں کی سحرائی اور تحمن زندگی نے اس دعوت کے رائتے میں، جس بر وہ اپنے ضمیر کی آواز پر لبیک کیتے ہوئے ایمان رائع لے آئے تھے اور وہ اس پر دل و جان سے عمل کرتے تھے، جان کی قربانی کو ان کے لئے نہایت آسان بنا دیا تھا کیونکہ وہ آسائش و آرام اور اعلی و ارفع زندگی نمیں گرارتے تھے جو زندگی سے شدید محبت اور عشق کا موجب بیتا۔ یہ ایک واضح می بات ہے کہ جمال بھی سطح زندگی آرام دہ اور اعلی و ارفع ہو انسان کا اس سے نقلق اور نگاذ بیشتر ہوگا اور اس کے برعکس زندگی جھی دشوار اور مشکل ہوگی اس سے گرز جانا اتھا ہی آسان ہوگا۔

الیں دعوت جس کے قبول کرنے والوں کو مستقبل میں مختلف مصائب اور قسم قسم کی معنوی، اقتصادی اور معاشرتی مشکلات کا سامنا کرنا ہو لازی طور پر اے ایسے افراد کی شدید ضرورت ہوتی ہے جو مصائب و مشکلات کا مقابلہ کرنے، دیاذ کو برداشت کرنے، بھوک و پیاں کو تحمل کرنے، آزار و اذیت، تشدد اور موت پر صبر کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں عمومی طور پر عرب ایسے تل تھے کیونکہ اپنی دشوار اور سخت زندگی کے حوالے سے بعشی مصیبتیں ان کو دیکھن چاہیے تقسی وہ دیکھ چکے تھے مسائل و مشکلات ان کی زندگی کی ایتازی حصوصیت تھی بلکہ ہے ان کی روز مرہ خوراک تھی اس کے علاوہ دیگر امور کو استشاک صورت حاصل تھی۔

اس بنا پر جو کچھ اس دعوت کے حوالے سے متوقع تحقا وہ اس کے برداشت کرنے کی طاقت رکھتے تلقے کیونکہ عیش و عشرت کی زندگی کرارنے والے ان مشکلات کا مقابلہ نہیں کریکتے اور ان مصائب کو محمل نہیں کر یکتے تھے۔ عرب ایک سحرانی درخت کی مائند تلقے جس کی لکردمی بست مضبوط اور جزمیں زیادہ گمری ہوتی ہیں۔

اس لئے ہم بعض مسلمانوں کو دیکھتے ہیں کہ وہ تعار سے مطالبہ کرتے ہیں کہ اگر وہ کوئی رعایت کرنا چاہتے ہیں تو این عمیر کے ساتھ رعایت کریں کیونکہ وہ اسلام سے پہلے ناز و نعم میں پلا برسطا تھا لیکن جب اس نے اسلام قبول کیا تو اس پر مشکلات اور مصائب آن پڑے لہذا ان کو برداشت کرنے پر باقی مسلمان اس سے ہمدردی اور شفقت کا اظہار کرتے سچے۔ اس کی وجہ دہی تکتہ تھا جس کی طرف ہم نے اشارہ کیا۔

۸۔ حربوں میں دین حنیف کے باقیماندہ اثرات

گذشتہ امور کے علاوہ اسلام کے پکھیلاڈ میں جو عناصر مددگار ثابت ہوئے ان میں سے اَیک بزیرۃ العرب میں دین حذیف کے اثرات کا موجود ہوتا تھا (یعنی دین ابراہیمی، مثال کے طور پر جج اور ایکے آواب) خصوصاً کمے میں کیونکہ عرب حضرت اساعیل کی اولاد تھے اور دین حق انہوں نے ان سے میراث میں پایا تھا لیکن دقت گرزنے کے ساتھ وہ حق و باطل کو مخلوط کرتے گئے جیساکہ دوسری امتوں میں بھی ہوتا ہے جب جمالت کے پردے ایکے سامنے مولوط کرتے گئے جیساکہ دوسری امتوں میں بھی ہوتا ہے جب جمالت کے پردے ایکے سامنے مولوط کرتے گئے جیساکہ دوسری امتوں میں بھی ہوتا ہے جب جمالت کے پردے ایکے سامنے پرتی (جیساکہ پسلے ذکر کیا حمیا ہے) باطل امور ، برے انطلاق اور تاپسندیدہ اعمال میں مبلا ہو سی از کر دو اس اند می جاہلیت میں تھر گئے جس کا امیرالموسنین نے ذکر کیا ہے۔

العبتہ ان کے علاوہ ایک تعداد ایسی تحقی (اگرچہ وہ بت کم تحقی) جو ای توحیدی عقائد پر باقی تحقی، بت پرستی کی مذمت کرتی تحقی اور ہمیشہ مناسب انداز سے خدا کی پر ستش کرتی تحقی ان کا دین، دین ابراہیم کی تعلیمات کے قریب تحقا عبدالمطلب اور بنی ہاشم کے پاکیزہ افراد ای قبیل کے تحقیہ

دین حفيف کی باقی ملده تعليمات ميں تعظيم تعبه، طواف، عرفات ميں وقوف، اونٹ کی

قرانی اور تلویہ (۱) وغیرہ شامل تحقیق اگرچ انہیں منخ شدہ اور باطل ے آمیننہ صورت میں انجام دیا جاتا تھا، جو امر دین کا جزء نہیں تھا اے دین کے عنوان سے بجا لایا جاتا تھا۔ وقت گرزنے کے ساتھ ساتھ بتدریج ان میں کمی آگئ اور فوہت یہاں تک پہنچ گئی کہ ان کا صرف ہام می باقی رہ گیا۔

خلاصہ ہے کہ ظہور اسلام کے وقت عراد کے ذہنوں اور ضمیروں میں کچھ دھندلی ی یادیں تحقیق جو انہیں دین صنیف سے مرتبط رکھتی تحقی وہی دین جس پر ان کے آباء و اجداد تحقے (عرب چونکہ جنگ و غار تگری کے موقعوں پر اپنے نسب پر فخر کرتے تھے) جب ہی اکرم اس دین صنیف کو کامل کرنے کے لئے مبعوث ہوئے تو طبیعی امر ہے کہ ان یادوں اور تصورات کا آپ اور آپ کے طبت اور حقیقت پسندانہ پیغام کے بارے میں لوگوں پر ایک طبت اثر پڑے

۹۔ عربوں کی خصوصیات اور عادات

عراد کی بعض عادات، تصوصیات اور انطاقیات رسول اکرم کی دعوت اسلام (جو حق اور خیر و برکت کی دعوت تقیی) کی ترویج و اشاعت می بہت زیادہ موثر ثابت ہو کی اگر چ اپنی تصوصیات اور عادات جن سے اسلام نے قائدہ انتظایا، کو زیادہ معقول اور مقبول بنانے کے لئے اور انہیں صحیح بنیادوں پر استوار کرنے کے لئے اسلام نے اقدامات کئے، لیکن ان می سے جو اوصاف اسلام کی نظر میں نا قابل قبول تھے ان سے اگر چو گاہے اسلام کو قائدہ موقعہ سے قائدہ انتظایا۔ مثال کے طور پر اسلام نے دفاع اسلام کے دور بے حریوں کی موقعہ سے قائدہ انتظایا۔ مثال کے طور پر اسلام نے دفاع اسلام کے حوالے سے عریوں کی

۱۔ یعقوبی نے اپنی تاریخ میں ج۱ ص ۲۵۷-۲۵۲ میں مکّے پر قبیلے کی تلبیہ اور بعض دوسری رسومات کا ذکر کیا ہے خواہشمند حضرات اس کتاب کی طرف رجوع کرسکتے ہیں۔

100

شجاعت اور سخت کوشی سے خوب فائدہ اتھایا۔

ا ی طرح قبائلی تعصب سے استفادہ کر کے بہت اچھے نتائج حاصل کے بعد از ہجرت مدینے میں دو قبیلے اوس و خزرج دو پہلوانوں کی طرح رسول اللہ کی ہمراہی میں أیک دوسرے سے بازی لے جانے کی کوشش میں لگے رہتے تھے۔ اوس رسول اللہ کی خوشنودی اور رضایت کے لئے کوئی کام انجام دیتے تو خزرج خدا کی قسم کھا کر کہتے کہ دہ اس ذریعے سے رسول اللہ کے زدیک نہ ہو جائیں اور اس فضیلت کی وجہ سے ہم سے برتری حاصل مذکر لیں لدا وہ اپنے کام کو مکمل نہ کر پاتے کہ سے بھی انہی کی طرح کام کو انجام دیتے اور آگر خزرج کوئی عمل بچا لاتے تو اوس یوں کہتے تھے۔ (ا)

ہمجرت سے قبل کے میں مسلمانوں کے درمیان قرایش اور دوسروں سے مشکلات کو سے میں سبقت لے جانے میں قبائلی نفصب کا بہت بر<sup>ط</sup> ہاتھ تھا۔ انحضرت اور دوسرے مسلمانوں کی زند حمیوں کو دشمنوں کی طرف سے در پیش خطرات کو روکنے میں اس کا بر<sup>ط</sup> موثر کردار تھا اگر ان کا قبیلہ نہ ہوتا جس کا انہیں ڈر نہ ہوتا تو وہ ضرور ان کا کام تمام کر دیتے اگر چ بعض اوقات انہیں طاقت فرسا اذیتوں اور شدید مشکلات کا سامنا بھی کرنا پڑھ یماں تک اللہ تعالی نے انہیں مدینے کی طرف ہمجرت کرنے کی اجازت دی۔

اس لئے ہم ملاحظہ کرتے ہیں کہ حضرت الوطالب نے بہت مواقع پر قبائلی تعصب (حمیت) سے فائدہ الحفایا یہاں تک کہ بنی ہاشم کو خواہ وہ مسلمان تقصے یا کافر، کو شعب ابیطالب میں معاشی ہائیکاٹ کی مصیبتوں اور مشکلات کا سامنا کرنا پڑ۔

حضرت الاطالب کے شعروں میں بنی ہاشم اور قریش کے بعض قبیلوں کے درمیان قرابت کے عصر پر بہت زیادہ زور دیا تمیا ہے۔ یہ امر حضرت رسول اکرم کو دشمنوں ک

 ۱۰ تاریخ طبری طبع الاستقامة ج ۲ ص ۱۸۴ اور الکامل (ابن اثیر) طبع صادر ج ۲ ص ۱۳۹ پر رجوع کریں۔ سازشوں سے محفوظ رکھنے میں نہایت موثر تھا۔ جیساکہ ہم عرض کر چکے ہیں۔

بلکہ خود مشر کین نے آپ سے بغض و عطو میں یا آپ کے قتل کی سازش کے وقت (جو آپ کی ہجرت کا موجب بن) اپنے قبائلی تعلقات کو بی مدنظر رکھا۔ ان کے بارے میں ہم آئندہ بات کریں گے، الشاء اللہ تعالی۔

مدینے میں بھی عربوں کی مصان نوازی، عمد و میمان کے ساتھ وفاداری، امان کی پابندی، آزاد منتی، غیرت، عزت نفس، خود اعتادی، قوت ارادی اور شجاعت و بسالت کے بہت سارے اثرات مرتب ہوئے۔ حتی کہ جنگ و جدل کی دحبہ سے ان میں پیدا شدہ سخت مزاجی نے انہیں دین و اعتقاد کے راہتے میں عواطف و جدیات سے بے نیاز کر دیا یہاں تک کہ دہ اپنے بیٹوں، بھائیوں اور باپوں کو بھی قتل کر دیتے تھے۔

۱۰۔ ابوطالب "اور علی کی شجاعت اور خد یجہ کی دولت کا کردار ہمیں شیخ الابطح ابوطاب ہی برے انسان کی کھے میں دشمنوں نے مقابلے میں آلھ خرت کی کمل حایت پر ضرور روش ڈالن چاہیے۔

ای طرح اس اہم اقتصادی عامل کو مجمی نہیں بھولتا چاہیئے جو بی اکرم کی زوجہ حضرت خدیجہ (س) نے اسلام کے لئے فراہم کیا۔ وہی دولت و ثروت جس کی وجہ سے ( بعض کے نظریے کے مطابق) جزیرۃ العرب کے اقتصاد کی چابی ان کے ہاتھ میں تھی۔

بی اکرم سے وہ متام دولت مسلمانوں پر گرزنے والے سخت ترین حالات اور قریش کی طرف سے اقتصادی بائیکٹ اور آزار و اذیت کے دوران خرچ کر ڈالی۔

آنحضرت سکی طرف سے مسلمانوں پر اموال کو خرچ کرنے کی ایک دلیل اسماء بنت عمیس کا یہ قول کہ جب حضرت عمر نے اسماء کو یہ طعنہ دیا کہ وہ ہجرت کے مقابلے میں اس (اسماء) پر سبت رکھتا ہے اور یہ کہ وہ ایک حکی اور دیماتی عورت ہے۔ (اس بارے میں سیحیح مسلم اور دوسروں نے جو کچھ لکھا ہے ایک بنا پر) اسماء نے اے کما: " تم بی کے سائلہ بلخے انہوں نے تمہارے بھوکوں کو کھانا کھلایا اور تمہارے جاہلوں کو موعظہ کیا "۔ (۱) اور آخر میں انہی مباحث کے دوران نی اکرم کے وسی اور بھائی امیرالموسنین علی سے کردار کا ہذکرہ بھی ضروری ہے اگرچ اختصاراً تی سی۔ ہاں! ان میں ے ایک عصر کا اسلام کی ترویج و اشاعت اس کی حفاظت اور کامیابی میں بہت بڑ<sup>4</sup> عمل دخل ہے۔ جو کمی بھی یا بھیرت اور آگاہ محقق سے پوشیدہ نہیں ہے۔ میں بہت بڑ<sup>4</sup> عمل دخل ہے۔ جو کمی بھی یا بھیرت اور آگاہ محقق سے پوشیدہ نہیں ہے۔ البتہ اسلام کی ترویج و اشاعت اور وسعت و مقبولیت میں اور بھی عوامل کار فرما تھے جن میں سے بعض کی طرف اسلامی تاریخ کے در بچوں سے روشی ڈالنے کی ضرورت ہے۔ اس مقام پر ہم اس پر آتھا کرتے ہیں تاکہ سید المرسلین نبی اکرم کی بعث کے بعد کی زندگی پر کچھ روشنی ڈال سکیں البتہ جس حد تک ہمارے کس میں ہے۔

قابل توجبہ مکتہ ہماری تمام کرشتہ تعظو کا یہ مطلب ہر کر نہیں کہ جزیرہ العرب میں اسلام کی اشاعت و ترویج، ایک طبیعی امر کا نتیجہ تھی۔ اس لحاظ ہے کہ اگر یہ متام اسباب و عوامل کمی اور تحریک کو بھی میسر آ جاتے تو وہ بھی بھی نتائج حاصل کرتی جو اسلام نے حاصل کئے تھے۔ بلکہ معاملہ برعکس ہے اس علاقے میں اسلام کی کاسیابی اور ظہور خود ایک معجزہ ہے اور اسلام کی حقابت کی دلیل ہے وگرنہ اس علاقے میں یہودی بھی موجود تھے اور یہ تمام حاصر اور عوامل انہیں بھی میسر تھے لیکن دہ عربوں کے افکار اور کردار و تختار پر کوئی اثرات مرتب نہ کر بلکے۔ (1)

- اوس الرجال ج ۱۰ ص ۳۸۰ اور بعض دوسرے مآخذ جنکا جلد ذکر کریگے۔
- ۔ ۲۔ اگرچہ دین یہود ایک خاص نسل میں منحصر ہے اور دوسری قوموں میں سرایت نہیں کرتا۔

ا می طرح عیسائیوں نے بھی اپنے دین کی تردیج اور ہر شخص کو عیسانی بنانے کے لئے اپنی توان و قدرت کے مطابق ہاتھ پاؤں مارے، مجوسیوں اور دیگر ادیان نے بھی کو ششیں کیں لیکن سب ناکام رہے۔

اس کا مطلب سے بے کہ اسلام، اس کے مشن اور اس کے قائد و رہبر کا اسلام ک انقلاب افرین تحریک، اس کی کامیایی اور بقاء میں ذاتی طور پر اہم بلکہ کلیدی کردار تھا۔ وگرمذہر قسم کی کامیایی (اگر حاصل ہو) نہایت محدود ہوتی ہے خاص مدت تک باقی رہتی ہے اور دقت گرزنے کے ساتھ ساتھ نتھم ہو جاتی ہے۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ اسلام کی قدرت و طاقت میں وقت گرزنے کے ساتھ اور مختلف حالات و شرائط میں روز افزوں ترقی اور تکامل پیدا ہوتا حمیا۔ وقت کے بدلنے اور بعض حوامل کے فقدان سے اس پر کوئی معفی اثر شمیں پڑتا ظاہری طور پر اور اسلام کے رشد و نمو اور ترقی میں کوئی تبدیلی رونما نہیں ہوتی ہے۔ بلکہ ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ ان باتوں کے باعث اس میں داختے ترقی کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ جو بات اس حقیقی پیشرفت کو ہمارے لئے بیان کرتی ہے وہ دبتی ہے جس کا ہم ذکر کر چکھ تھے۔ یہ کہ اسلام السان کی شام باطلی قوتوں پر چھا جانے اور ان کو حق اور دین کی راہ میں ترقی کی راہ پر گامزن کرنے کی صلاحیت رکھتا جہ وہ طارہ ازیں وہ مختلف حالات اور شرائط کے ساتھ ہماہتگ ہو سکتا ہے۔ دوسری محدود اور جاہد دعوقوں نے برخلاف اسلام کے پاس ہر مرض کی دوانہ ہر مطل کا حل اور ہر قسم کے حالات نے پنطنے کا سلیقہ ہے۔

لہذا جب اسلام جزیرہ العرب میں کامیابی سے ہمکار ہوا تو اس دور میں اس علاقے میں ایسے بہت سے عوامل جو دعوت کے اہم امور میں انتہائی مددگار ثابت ہو سکتے تھے، موجود نہیں تھے۔ اگر اسلام کے علاوہ کوئی اور مشن ہوتا تو وہ ہرگز کامیاب نہ ہوتا لیکن ان عوامل کے فقدان کا اسلام پر کوئی اثر نہ تھا جس طرح دشمنوں کے ہاں ان متمام وسائل و اسباب کی موجودگی ہے بھی اس کے اور کوئی اثر نہ پڑے البتہ اسلام نے اپنی کامیابی کے لئے بعض وسائل اور حالات سے استفادہ کیا تھا اور حالات کو اپنے حق میں بدل کر ترقی کی جانب بر محمایا تھا اور یہ اسلام کی عظمت اور سر بلندی کے رازوں میں سے ایک راز ہے۔

اللہ تعالی ہمیں اسلام پر عمل کرنے اور اس کی ہدایت کو قبول کرنے کی توقیق عطا فرمائے، انہ ولی قدیر۔



| ٥ | مقدمه ناشر     |
|---|----------------|
| ۷ | حزوري وحناحتتي |

- پیش لفظ۔ ماضی کا حال سے رشۃ اور نگارش تاریخ ۔ ۱۳ کیا ہماری بھی کوئی تاریخ ہے؟
- تاریخ کا تجزید ۵۰ ہمارا طریقہ کار ۱۹
- اہم حقیقت ۱۹
- تم ہید صفات المنبی دین اور امت سے غداری خطرناک سازش راز پنہاں اموی سیاست کے تتائج روایات کو جانچنے کے اصول میچے۔ طب سیسی آغاز

پہلا باب بعشت سے پہلے کے حالات

پہلی فصل، آنحضر ت کی ولادت سے پہلے

| ٥٢  | جزیرہ نمائے عرب کے جغرافیائی حالات     |
|-----|----------------------------------------|
| 69  | جزیرہ نمائے عرب کے شہری                |
| 64  | عربوں کے اجتماعی حلات                  |
| 41  | عورت دور جاہلیت میں                    |
| 47  | جاہلیت میں عربوں کے حلاات کے چند نمونے |
| 417 | عریوں کے علوم                          |
| **  | عربوں کی خصوصیات                       |
| 44  | عربوں کے انتیازات                      |
| 4.  | اسلام اور مذکورہ صفات                  |
| ۲۳  | بنائے مکہ کی تاریخ                     |
| 42  | الف بتاسيس كعبير                       |
| 20  | ب, ابراہیم کی دعا                      |
| 44  | ج کعبہ کا اخترام                       |
| 29  | کحبراور بیت                            |
| AI  | توليت كعمه                             |
| ٨٣  | قریش کا مرتبہ                          |
| 10  | میں دو ذبیج <i>س</i> وں کا بیٹا ہوں    |
| A9  | چند قابل غور نکات                      |
| ٩٣  | بداء_ شيعه نقطه نظري                   |
| 44  | توصيح اورتمثيل                         |
|     |                                        |

۲۲۷

یہلی فصل ، د

| 100  | قرآن كاظاہرو باطن              |
|------|--------------------------------|
| 424  | محكم وتتشلبه                   |
| 241  | تاويل                          |
| rar  | حروف مقطعات                    |
| r4 4 | آغاز وحی کی روایات             |
| m. m | آغاز وحی کی روایات پر اعتراصات |
| PIA  | ويكر اعتراصلت                  |
| P19  | نبوت پر ایک اور صرب            |
| rrr  | آغاز وځن کې حقيقي صور تحال     |
| ***  | حجوث اور بناوثی باحی کیوں      |
| rra  | تبجيبه                         |

| دوسرى فصل خفيه دعوت اسلام |                                        |  |
|---------------------------|----------------------------------------|--|
| ۳ <b>۳</b> ۳              | يهلا مسلمان                            |  |
| rr 0                      | علیٰ کی اسلام میں سبقت                 |  |
| ۲۳۷                       | امیرالمومنین کے صریح بیانات            |  |
| ***                       | ایک دلیل اور                           |  |
| rrq                       | حرف آخر                                |  |
| ۳.                        | خد پيجَه (س) کو اولين مسلمان قرار دينا |  |
| 1.4.4                     | ابو بکر کی اسلام میں سبقت              |  |
| ۳۳۷                       | توافق کی ناکام کُوسشش                  |  |
| rr q                      | ان کاہدف                               |  |
| ۳۵۰                       | موازيداور بدف                          |  |
| 101                       | الوبکر کی دعوت پر مسلمان ہونے والے     |  |
| r04                       | ابو بکر کے رول (کردار) پر زور کیوں،    |  |

Mrg

۳۳۰

| علامہ طباطباتی کی رائے       |
|------------------------------|
| آیات کے بارے میں ایک اور قول |
| ا یک اور نظریہ               |
| نظريه ديگر                   |
| ایک اور نظریه                |
| ديگر روايات                  |
| سب ہے ہتر نظریہ              |
| وہ اہل قم ہی ہیں             |
| طولاني جنكس                  |
| ديگر روايات                  |
| بغرب ادر اسرائيل             |
| فلسطيني ادر انكى سرزمين      |
| فهرست                        |
|                              |

