# متعاولية وربارجي حقائق

مونامفتي محرتقي عثماني حب

اِيَّالَةُ الْعِثَارِفَةُ ثِلَافِيًّا

## تر تیب

صحفرت معاویّهٔ اورخلافت وملوکیت(۱) (حضرت معاویّهٔ پراعتراضات کاعلمی جائزه) مولانا محمر تقی عثانی

صحرت معاویّه اورخلافت وملوکیت (۲) (ترجمان القرآن لا بهور کے اعتراضات کا جواب) مولانا محمد تعتی عثمانی

صفرت معاولی شخصیت کردار اور کارنام (حفرت معاولی کی سیرت و مناقب)

مولانا محمودا شرف عثاني

#### بم الله الرحن الرحيم

#### حرف آغاز

حمد وستائش اس ذات کے لئے جس نے اس کارخانۂ عالم کو وجود بخشا اور درود و سلام اس کے آخری پیغیبر صلی اللہ علیہ وسلم پر جنہوں نے دنیا میں حق کا بول بالا کیا نہیں

حضرت معاویہ "ان جلیل القدر صحابہ میں ہے ہیں جنہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیم وسلم کے لئے کتابت وہی کے فرائف انجام دیے ' حضرت علی گی وفات کے بعد ان کا دور حکومت ہاریخ اسلام کے درختاں زمانوں میں ہے جس میں اندرونی طور پر امن واطمینان کا دور دورہ بھی تھا اور ملک ہے باہر دشمنوں پر مسلمانوں کی دھاک بیشی ہوئی تھی لیکن حضرت معاویہ " کے مخالفین نے ان پر اعتراضات و الزامات کا پچھ اس انداز ہے انبار لگایا ہے کہ محاویہ " کے مخالفین نے ان پر اعتراضات و الزامات کا پچھ اس انداز سے انبار لگایا ہے کہ اس لئے عرصہ میری خواہش تھی کہ حضرت معاویہ " پر جو مشہور اعتراضات کے گئے ہیں ' ان کا واقعات کی روشنی میں جائزہ لے کر اصل حقیقت واضح کی جائے۔ انفاق ہے ای دوران مولانا سید ابوالا علی مودودی صاحب کی کتاب "خلافت و موکیت "منظرعام پر آئی 'اور اطراف ملک ہے ہم ہے مطالبہ ہوا کہ اس کے بارے ہیں اپنی رائے پیش کریں۔ اس کتاب میں حضرت معاویہ " پر عائد کئے گئے اعتراضات کو مرشب طریقہ ہے بیجا کر دیا گیا تھا' کتاب ہیں حضرت معاویہ " پر عائد کئے گئے اعتراضات کو مرشب طریقہ ہے بیجا کر دیا گیا تھا' کتاب ہیں حضرت معاویہ " پر عائد کئے گئے اعتراضات کو مرشب طریقہ ہے بیجا کر دیا گیا تھا' ایک سلمانہ مضامین تحریر کیا جو قو قسطوں پر شائع ہوا۔

بحداللہ اس سلسلۂ مضامین کو ہر علمی طقے میں پہندیدگی کی نگاہ ہے دیکھا گیا'اور اب اپنے کرم فرماؤں کے اصرار پر اے کتابی شکل میں لایا جا رہا ہے۔ میری خواہش تھی کہ کتابی صورت میں لاتے وقت میں حضرت معاویہ کی سیرت اور مناقب پر مثبت انداز میں بھی ایک مضمون تحریر کروں' لیکن اپنی گوناگوں مصروفیات میں مجھے اس کا موقعہ نہیں مل سکا' بالآخر میری فرمائش پر براور زادہ عزیز مولوی محمود اشرف صاحب سلمہ اللہ تعالی نے اس موضوع پر قلم اٹھایا' اور ماشاء اللہ اس موضوع پر بیزی حسن و خوبی اور سلیقہ کے ساتھ ایک جامع مضمون تیار کردیا جوعزیز موصوف کا نقشِ اول ہے' اور انشاء اللہ ان کے روش علمی مستقبل کا آئینہ دار۔

اس طرح یہ کتاب اب محض ایک تنقید ہی نہیں ہے 'بلکہ اس میں حضرت معاویہ گی میرت' آپ کے فضائل و مناقب' آپ کے عمدِ حکومت کے حالات اور آپ پر مخالفین کے تمام بے جا الزامات کا مدل جواب بھی انشاء اللہ مل جائے گا'اور مشاجرات صحابہ کے مسئلہ میں اہل سنت کا معتدل موقف بھی ولا کل کے ساتھ واضح ہو سکے گا۔ اللہ تعالی اس حقیر کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرمائے' اور اے شکوک و شبھات کے ازالہ کا سبب بنائے۔ آمین

محمد تفتی عثمانی ۲۷ریچ الاول ۹۱۱۱۱۱

دا رالعلوم كراحي ١١٧

#### (حصد اول) حضرت معاوية اور خلافت وملوكيت

| صفحہ | عنوان                                         |
|------|-----------------------------------------------|
| ۳    | رتيب                                          |
| ۵    | حرف آغاز                                      |
| 1    | حضرت معاويه اور خلافت وملوكيت                 |
| ~    | بحث كيول چيري كني؟                            |
| М    | بدعت كاالزام                                  |
| #    | حضرت معاویہ کے عمد میں                        |
| **   | تصف ويت كامعالم                               |
| 14   | مال غنيمت من خيانت                            |
| rr   | حفرت على پرسب و شم                            |
| M    | ا سلحاق زياد                                  |
| 04   | مور نرول کی زیاد تیاں                         |
| 44   | حضرت جرين عدى كالحق                           |
| 00   | حضرت معاویة کے زمانے میں اظمار رائے کی آزادی  |
| 101" | يزيد كى ولى عمد ي كامستله                     |
| 1-4  | ولى عمد بنانے كى شرعى حيثيت                   |
| [04] | كيا حضرت معاوية يزيد كوخلافت كاامل مجصته تنه؟ |
| 89   | خلافت بزید کے بارے میں صحابہ کے مخلف نظریات   |
| rr   | بزید کی بیعت کے ملیلے میں "بدعنوانیاں"        |
| m    | حضرت حسين كاموتف                              |
| 1179 | چنداصولی مباحث                                |
| "    | عدالت محابية كامتله                           |
|      |                                               |

| صغح  | عنوان                                      |
|------|--------------------------------------------|
| 1111 | تاریخی روایات کامئله                       |
| Irr  | حضرت معاویہ کے عمد حکومت کی صحح حیثیت      |
| ۱۵۵  | ایک ضروری بات                              |
|      | (حصدوم) حضرت معاوية اور خلافت ملوكيت       |
|      | (ترجمان القرآن لاہور کے تبصرے کاجواب)      |
| 109  | حضرت معاوية اور خلافت وملوكيت              |
| M    | مجموعی تاثرات                              |
| 141- | بدعت كاالزام                               |
| IZM  | نصف ويت كامعالمه                           |
| 140  | ایک ولچپ غلطی                              |
| IAT  | مال غنيمت مين خيانت                        |
| IAA  | حضرت على يرسب وشم                          |
| 14   | ا ستلحاق زیاد                              |
| 1+4  | ابن غیلان کا واقعه                         |
| 110  | كور نرول كى زيادتيال                       |
| MZ   | حجربن عدى كا قتل                           |
| rra  | ایک ضروری گزارش                            |
| TTA  | يزيد كى ولى عمدى                           |
| rrr  | عدالت سحابة                                |
| 12   | حضرت معاوية اور فتق وبغاوت                 |
| rm   | جنگ مغین کے فریقین کی صحیح حیثیت           |
| 101  | آخری گزارش                                 |
| 2    | (حصدسوم) حضرت معاوية (فخصيت كردار اوركارنا |
| raz  | حضرت معاوية و فخصيت اكروار اور كارنام      |

| صفحہ        | عنوان                                     |
|-------------|-------------------------------------------|
| ron         | ابتدای حالات                              |
| 14.         | املام                                     |
| "           | آمخضرت صلی الله علیه وسلم کے ساتھ تعلق    |
| ryr         | حضرت معاوية صحابة كي نظريس                |
| P79         | حضرت معاوية آبعين كي نظريس                |
| 14.         | وائح                                      |
| 741         | غزوات يا                                  |
| 149         | يرت                                       |
| "           | عمران کی حیثیت ہے                         |
| TAP         | حضرت معاوية كروز مروك معمولات             |
| TAD         | حلم ٔ بردیاری اور نرم خوی                 |
| TAL         | عفو و در گذر اور حسن اخلاق                |
| TAA         | عشق نبوئ                                  |
| r4+         | اطاعت پیجبر ا                             |
| ×91         | خشيت بارى تعالى                           |
| rar         | سادگی اور فقرواستغناء                     |
| rar         | علم و نفقه                                |
| 191         | عرانت                                     |
| 190         | وفات                                      |
| <b>19</b> 4 | آپ کے دور حکومت پر ایک شیعہ مورخ کا تبھرہ |
|             |                                           |

حقيهاول

## حضرت معاویتی ادر خلافت و ملوکیت (حضرت معاویتی پراعتراضات کاعلمی جائزه)

مولانا مُحِرّ تقى عُثمانى

### حضرت معاوية اورخلافت وملوكيت

چند سال پہلے جناب مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کی جو کتاب "خلافت و
طوکیت" کے نام سے شائع ہوئی ہے اس کے بارے میں البلاغ کے اجراء کے دفت سے
ہمارے پاس خطوط کا کانتا بندھا رہا ہے ' ملک و بیرون ملک سے مختلف حضرات اس کتاب کے
بارے میں ہمارا مؤقف پوچھتے ہی رہتے ہیں۔ اب تک ہم نے اس موضوع پر دووجہ سے پچھ
شائع کرنے سے گریز کیا تھا۔ ایک وجہ تو سہ ہے کہ البلاغ کا بنیادی مقصد اس ضم کی بحثوں
سے میل نہیں کھا تا۔ ہماری کوشش روز اول سے سے رہی ہے اور انشاء اللہ آئندہ بھی یک
رہے گی کہ البلاغ کی تمام تر توجہ ان بنیادی مسائل کی طرف رکھی جائے جو بحیثیت مجموعی
بوری امت مسلمہ کو در پیش ہیں۔

دوسری وجہ یہ تھی کہ "خلافت و ملوکیت" کا جو حصہ اس وقت سوالات اور اعتراضات کا محورینا ہوا ہے وہ ایک ایسے مسئلے ہے متعلق ہے جے بحث و تحییس کا موضوع بنانا بہ حالات موجودہ ہم کسی کے لئے بھی نہیں مناسب سجھتے تھے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کے بارے میں ہمارا اجمالی عقیدہ یہ ہے کہ زمین و آسمان کی نگاہوں نے انبیاء علیم المجمعین کے بارے میں ہمارا اجمالی عقیدہ یہ ہے کہ زمین و آسمان کی نگاہوں نے انبیاء علیم السلام کے بعد ان سے زیادہ مقدس اور پاکیزہ انسان نہیں دیکھے۔ حق و صدافت کے ماس مقدس قافلے کا ہر فرد اتنا بلند کروار اور نفسانیت سے اس قدر دور تھا کہ انسانیت کی آریخ اس کی نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے۔ اور اگر کسی سے بھی کوئی لغزش ہوئی بھی ہو تو اللہ تعالی نے اسے معاف فرما کران کے جنتی ہونے کا اعلان فرما دیا ہے۔ رہ گئی یہ بات کہ ان کے باہمی اختلافات میں کون حق پر تھا؟ اور کس سے کس وقت کیا غلطی مرزو ہوئی تھی؟ سو اس قتم کے سوالات کا واضح جواب قرآن کے الفاظ میں ہیہ ہے:

تلک مذقد خلت لها ماکسبت ولکم ماکسبتم ولا تسلور عماکانوایعملون

یہ ایک امت بھی جو گذر گئے۔ ان کے اعمال ان کے لئے اور تسارے اعمال تمہارے لئے 'اور تم ہے نہ پوچھا جائے گاکہ انہوں نے کیسا عمل کیا تھا؟

ان دو باتوں کے پیش نظر ہم اب تک نہ صرف اس موضوع پر قلم اٹھانے'
بلکہ''خلافت وطوکیت''کا مطالعہ کرنے ہے بھی گریز کرتے رہے لیکن افسوس یہ ہے کہ اس
کتاب کی اشاعت کے بعد وہ فقنہ پوری آب و آب کے ساتھ کھڑا ہوگیا جس ہے بچنے کے
لئے ہم نے یہ طرز عمل اختیار کیا تھا۔ پچھلے دنوں اس کتاب کے مباحث دنی طلقوں کا
موضوع بحث بے رہے۔ اور اس کے موافق و مخالف تحریروں کا ایک انبار لگ گیا۔ ادھر
ہمیں اس کتاب کے مطالع اور اس کے بہت سے قار کین سے تبادلۂ خیال کا موقع ملا تو
اندازہ ہوا کہ جن حضرات نے اسے عقیدت اور احرام کے ساتھ پڑھا ہے ان کے دل میں
ایک شدید غلط فنمیاں پیدا ہو گئی ہیں جن کا دور ہونا ضروری ہے'ان حالات میں اس کے سوا
کوئی چارہ نہ رہا کہ افراط و تفریط سے ہٹ کر خالص علمی اور شخقیقی انداز میں مسئلے کی حقیقت
واضح کردی جائے۔ اسی ضرورت کا احساس اس مقالے کی شانی نزول ہے۔

اس مقالے کو منظرِ عام پرلانے کے لئے ہم نے ایک ایسے وقت کا انتخاب کیا ہے جب
کہ اس موضوع پر بحث و مناظرہ کی گرما گرمی دھیمی پڑ رہی ہے۔ اور فریقین کی طرف سے
اس کتاب کی حمایت و تردید میں اچھا خاصا مواد سامنے آچکا ہے 'مقصد صرف بیہ ہے کہ اپنے
قار کمین کو بحث و مباحثہ کی اس فضاء ہے آزاد ہو کر سوچنے کی دعوت دی جائے جو حقیقت
پہندی کے جذبہ کے لئے زہر قاتل ہوا کرتی ہے۔

جن حضرات نے خلافت و ملوکیت کا مطالعہ کیا ہے' ہمارا اصل مخاطب وہ ہیں'اور ہم نمایت ورومندی کے ساتھ یہ گذارش کرتے ہیں کہ وہ اس مقالے کا بحث و مباحثہ کے بجائے افہام و تفہیم کے ماحول ہیں مطالعہ فرمائیں' ہمیں اللہ تعالیٰ کی ذات سے امید ہے کہ اگر ان معروضات کو ای جذبے کے ساتھ پڑھا گیا تو یہ مضمون تطویل بحث کا سبب نہیں ہے گا بلکہ انشاء اللہ افتراق و انتشار کی موجودہ کیفیت ہیں کی ہی آئے گی۔

### بحث كيول چھيٹري گئي؟

ہارے لئے سب سے پہلے تو یہ بات بالکل نا قابلِ فہم ہے کہ اس پُر فتن دور میں مشاجرات صحابہ کی اس بحث کو چھیڑنے کا کیا موقع تھا؟ امت مسلمہ کو اس وقت جو بنیادی مسائل در پیش ہیں'اور جتنا برا کام اس کے سامنے ہے' مولانا مودودی صاحب یقیناً ہم ہے زیادہ اس سے واقف ہوں گے۔ اس اہم کام کے لئے جس میسوئی اور یک جتی کی ضرورت ہے' وہ بھی کسی سے مخفی شیں کون نہیں جانتا کہ آج کی دنیا میں دولت و حکومت پر اور علمی اور فکری مرکزوں پر ذہنوں میں انقلاب پیدا کرنے والے نشرواشاعت کے دور رس رسائل پر تمام تر قبضہ یا ان لوگوں کا ہے جو کھلے طور پر دشمن اسلام ہیں اور آپس کے ہزاروں اختلاف کے باوجود اپنا سب سے برا خطرہ اسلام کو سمجھے ہوئے ہیں اور اس کے مقابلے میں متحد ہیں' یا پھر کچھ ایسے ہاتھوں میں ہے جو مسلمان کملانے کے باوجود ان سے ایسے مرعوب ہیں کہ اسلام کی سب سے بڑی خدمت اس کو سجھتے ہیں کہ اس کو تھینج تان کر کسی طرح ان آ قاؤں کی مرضی کے مطابق بنا دیا جائے۔ ان حالات میں اسلام دشمن عناصر کا مقابلہ کرنے کے لئے اگر کوئی قوت اہل حق کے پاس ہے تو وہ صرف ان کا باہمی انتحاد و انفاق اور اجتماعی كوشش ہے۔ اس كے لئے كيا يہ ضروري نہيں كه آپس كے سابقة اختلافات كو بھي ايك خاص دائرہ میں محدود کرکے ان سب کی پوری طاقت اس محاذیر صرف ہوجس طرف سے کھلے کفرو الحاد کی بلغار ہے۔ اور کیا ہے ضروری نہیں ہے کہ اس دور میں ملت کی فکری ادر عملی توا نائیاں غیر ضروری یا ٹانوی اہمیت کے مسائل پر صرف کرنے کے بجائے ان بنیا دی مسائل یر خرج کی جائیں جو اس وقت عالم اسلام کے لئے زندگی اور موت کے مسائل ہیں۔

جمال تک اسلام کے نظام خلافت کی تشریح و توضیح کا تعلق ہے' بلاشہ وہ وفت کی ہڑی اہم ضرورت بھی اور اس موضوع پر مولانا نے بھی ''خلافت و ملوکیت'' کے ابتدائی تین ابواب میں بحثیت مجموعی ہڑی قابل قدر کوشش فرمائی ہے۔ لیکن موجودہ وفت کی ضرورت کے لئے اتنا واضح کر دینا بالکل کافی تھا کہ خلافت کے کہتے ہیں ؟ وہ کس طرح قائم ہوتی ہے؟ اس میں مقدّنہ' عدلیہ اور انتظامیہ کے حدود اختیار کیا ہوتے ہیں؟ اور رائی و رعیت کے تعلقات کی

نوعیت کیا ہوتی ہے؟ رہی یہ بحث کہ تاریخ اسلام میں خلافت ملوکیت میں کس طرح تبدیل ہوئی؟ اور اس کی ذمہ داری کس کس پر عاکد ہوتی ہے؟ سویہ خالفتاً ایک الی تاریخی بحث ہے جس کی شخفیق ایک علمی نکتہ آفرنی تو کہلا سکتی ہے لیکن اس سے موجودہ دور کے مسلمانوں کا کوئی قابل ذکر فائدہ متعلق نہیں ہے۔ خاص طور سے اس لئے بھی کہ یہ موضوع کوئی ایبا موضوع نہیں جس پر ماضی میں کسی نے بحث نہ کی ہو۔ یا اس کی وجہ سے علم تاریخ میں کوئی نا قابل برداشت خلا پایا جاتا ہو۔ آج سے کم و بیش پانچ سوسال پہلے علامہ ابن خلدون بیسے عالمگیر شہرت کے مؤرخ نے اس مسئلے پر مفصل بحث کی ہے اور اس علمی خلاء کو نمایت ملامت فکر کے ساتھ پر کر دیا ہے انہوں نے اپنے شہرہ آفاق مقدے کے تیسرے باب میں خلافت و ملوکیت پر بردی مبسوط بحث کی ہے اور اس باب کی چھیس ویں فصل کا تو عنوان بی خلافت و ملوکیت پر بردی مبسوط بحث کی ہے 'اور اس باب کی چھیس ویں فصل کا تو عنوان بی

فی انقلاب الخلافة الى المذكرة خلافت كے لوكيت من تريل ہوتے كابيان

اس فصل میں انہوں نے اپنے مخصوص سلجھے ہوئے انداز میں اس انتظاب کے اسباب بھی بیان کردیئے ہیں' تاریخ اور بالحضوص تاریخ اسلام کے واقعات اور اس کے اتار پڑھاؤ پر ابن خلدون سے زیادہ نظرر کھنے کا دعویٰ اس دور میں شاید ہی کی کو ہو'ان کے افکار کے ترجے بھی ہو چکے ہیں اور تمام مسلمان اور غیر مسلم مور خین تاریخ اور فلفہ تاریخ میں ان کے مقام بلند کے معترف ہیں'اپنی اس بحث میں مشاجرات صحابہ کے دریائے خون میں ان کے مقام بلند کے معترف ہیں'اپنی اس بحث میں مشاجرات صحابہ کے دریائے خون سے وہ نمایت سلامتی کے ساتھ گذرے ہیں۔

لنذا موجودہ زمانہ میں اس مسئلے کی گھود کرید اتن ہی مصرے جتنی بخت نصر کے جملے کے وہ یہودیوں کی سہ بحث کہ حضرت مسئلے کے نضلات پاک تنے یا تاپاک؟ یا آباریوں کی میلغار کے وقت اٹل بغداد کی میہ شختین کہ حضرت علی افضل تنے یا حضرت معاومیہ !!

مولانا مودودی صاحب نے اس بحث کو چھیڑنے کی وجہ جوا زیبہ بیان قرمائی ہے کہ: آج پاکستان میں تمام ہائی اسکولوں اور کالجوں اور یو نیورسٹیوں کے طالب علم

ك مقدمه ابن غلدون باب م فصل ٢٦ ص ٢٦٥ تا ١٩٥٦ وارالكتاب اللبتاني بيروت ١٩٥٦

اسلامی تاریخ اور علم سیاست کے متعلق اسلامی نظریات پڑھ رہے ہیں۔
ابھی کچھ مدت پہلے پہناب ہو نیورٹی کے ایم ۔ اے سیاسیات کے امتحان میں یہ سوالات آئے تھے کہ قرآن نے ریاست کے متعلق کیا اصول بیان کے ہیں؟ عمد رسالت میں ان اصولوں کو کس طرح عملی جامہ پسایا گیا واقت کیا چیز تھی اور یہ ادارہ بادشاہی میں کیوں اور کیے تبدیل ہوا؟ اب کیا معترف حضرات چاہتے ہیں کہ مسلمان طلباء ان سوالات کے وہ جوابات دیں جو مغربی مصنفین نے دیتے ہیں؟ یا ناکافی مطالعہ کے ساتھ خود ہوابات دیں جو مغربی مصنفین نے دیتے ہیں؟ یا ناکافی مطالعہ کے ساتھ خود کو اس سے دھوکا کھا کیں جو آ ریخ ہی ان سوالات کے دو کو نہیں اسلام کے تصورِ خلافت تک کو مستح کر رہے ہیں؟ الح

لیکن ہمارا خیال ہے کہ مولاتا جب بحث و مباحثہ کی موجودہ فضا ہے ہٹ کر فھنڈے ول سے غور فرمائیں گے تو انہیں خود اپنا ہے عذر کمزور محسوس ہو گا۔ جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ مسلمان طلباء ان سوالات کے کیا جواب دیں؟ تو اس کا سیدھا سا جواب تو ہہے کہ انہیں وہ جواب دینا چاہیے جو ابن خلدون نے مقدمہ بیں دیا ہے اور جس کا ترجمہ ان کے انہیں وہ جواب دینا چاہیے جو ابن خلدون نے مقدمہ بیں دیا ہے اور جس کا ترجمہ ان کے نصاب بیں داخل بھی ہے۔ اسے چھوڑ کر مغربی مصنفین یا کسی اور کی طرف وہ اسی وقت رہوع کریں گے جب کہ انہیں از خود بھنگنے یا گمراہ ہونے کی خواہش ہو اور ظاہر ہے کہ اس خواہش کی موجودگی بیں کوئی کتاب ان کی مدد نہیں کرسکے گی۔

مولاناكى بيربات بلاشبه معقول بكد:

"اگر ہم صحت نقل اور معقول و مدلل اور متوازن طریقے ہے اس تاریخ کو خود بیان نہیں کریں گے اور اس سے صحیح نتائج نکال کر مرتب طریقے ہے دنیا کے سامنے چیش نہیں کریں گے تو مغربی مستشرقین اور غیر معتدل ذبن و دنیا کے سامنے چیش نہیں کریں گے تو مغربی مستشرقین اور غیر معتدل ذبن و مزاج رکھنے والے مسلمان مصنفین جو اسے نمایت غلط رنگ جی چیش مراج رہے والے مسلمان مصنفین جو اسے نمایت غلط رنگ جی چیش کرتے رہے ہیں اور آج بھی چیش کررہے ہیں مسلمانوں کی نئی نسل کے وماغ جی اسلامی خومت اور اسلامی نظام وماغ جی اسلامی خومت اور اسلامی نظام

ك خلافت و طوكيت ص ١٠٠٠

زندگی کابھی بالکل غلط تصور بٹھادیں گے" ملھ لیکن ہمیں اس سلسلہ میں چند باتنیں عرض کرنی ہیں۔

۔ مولانا نے اس تعلقہ یک ہوہ ہیں ہوں ہیں ہوں ہیں۔

ا۔ مولانا نے اس فقرے میں وہ خطرات کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ایک ہے کہ آریج کو علا رنگ میں چیش کرنے والے اس کے ذریعہ "اسلامی حکومت اور اسلامی نظام زندگی کا بھی پاکل غلط تصور بھا دیں گے۔ " دو سرے ہے کہ اس سے خود اسلامی تاریخ کا غلط تصور سانے آئے گا۔ جہاں تک پہلی بات کا تعلق ہے سواگر ہے لوگ ہماری تاریخ سے ہمارے نظام حکومت اور ہمارے نظام زندگی کا استغباط کرنے کی جمافت کریں گے تو ہمارا صحیح جواب ہے ہو گاکہ ہمارا نظام حکومت اور ہمارا "نظام زندگی" تاریخ کی عام روایات سے نہیں، قرآن سے اور ان حادیث ہے و آخار سے مستبط ہے جو جرح و تعدیل کی کڑی شرائط پر پوری اترتی ہیں۔ ہمارے نظام زندگی کو سمجھان جو جرح و تعدیل کی کڑی شرائط پر پوری اترتی مولانا مودودی بھی اس بات کو تشلیم فرماتے ہیں کہ "حرام و حلال فرض و واجب اور مکروہ و مستحب جسے اہم شرعی امور کا فیصلہ "اور یہ فیصلہ کہ "دین ہیں کیا چزسنت ہے اور کیا چزسنت نہیں ہو سکتا۔ لاذا ہمارے لئے آخر یہ کسے جائز ہوگا کہ نہیں ہو سکتا۔ لاذا ہمارے لئے آخر یہ کسے جائز ہوگا کہ نہیں ہو سکتا۔ لاذا ہمارے لئے آخر یہ کسے جائز ہوگا کہ اعز نہوگا کی ذری کی اس اصولی غلطی کا اعز نہیں کے نظام زندگی کے غلط تصور کو ختم کرنے کے لئے ہم خود ان لوگوں کی اس اصولی غلطی کا اعدہ کریں اور اپنے نظام زندگی کا صحیح تصور طابت کرنے کے لئے آن کی توجہ قرآن و حدیث کی طرف منعطف کرانے کے بجائے خود بھی تاریخی بحثوں میں الجہ جائمیں۔؟

رہ گی دو سری بات کہ اگر ہم نے خود صحتِ نقل کے ساتھ اپنی آریج کو مرتب نہ کیا تو یہ باکل یہ ہاری آریج کا نمایت غلط تصور ذہنوں ہیں بٹھا دیں گے۔ سویہ بات بلاشہ بالکل درست ہے اور فی الواقع اس کی ضرورت ہے کہ ہم اپنی آریج کو تحقیق و نظر کی چھلتی ہیں چھان کر اس طرح مرتب کریں کہ وہ زیادہ سے زیادہ اصلی صورت ہیں لوگوں کے سامنے آ سکے۔ لیکن اول تو ہم نمایت اوب کے ساتھ یہ گذارش کریں گے کہ مولانا مودودی صاحب نے خود ہماری آریج کا جو تصور دے دیا ہے اور ان کی کتاب کے آریج تھے سے عمد صحابہ و انہین کا جو مجموعی آریج تا ہم ہو آ ہے ہم بجائے خود انتمائی غلط اور خطرناک آریج ہے اور ہم یہ یہ اور ہم یہ اور ہم ہو آ

ك خلافت و لموكيت ص ٢٠٠٠

سجھنے سے قاصر رہے ہیں کہ دو سمرے لوگ اس سے زیادہ غلط تاثر اور کیا وے بحتے ہیں؟
دو سرے مولانا خود ہی غور فرہائیں کیا ہے عظیم کام اتنی آسانی سے عمل میں آسکتا ہے کہ
خلافت وملوکیت کی خالص احکامی بحث کے حسمن میں اس قدر سر سری طور پر اسے انجام دیا
جائے؟ اگر ہمیں اپنی تاریخ کو زیادہ سے زیادہ اصلی شکل میں چیش کرکے دلوں کو اس پر مطمئن
کرنا ہے تو محض چند کی مطرفہ روایات کو جمع کر دینے ہے کچھ حاصل نہ ہو گا' اس کے بجائے
ہمیں شختیق و تنقید کے اصول مدلل طریقے سے معین کرنے ہوں گے' ۔۔۔۔۔۔ ہرروایت کے
ہمیں شختیق و تنقید کے اصول مدلل طریقے سے معین کرنے ہوں گے' ۔۔۔۔۔۔ ہرروایت کے
ہارے میں معقول دلا کل کے ساتھ سے بتانا ہو گاکہ ہم نے اس کی مخالف روایات کو چھوڑ کر
اب کیوں اختیار کیا ہے؟ ورنہ ظاہر ہے کہ اگر آپ طبری '' ابن کیش اور ابن اشیر کے حوالوں
سے واقعات کا ایک تسلسل قائم فرہا کرد کھلا کمیں اور ''دو سرے لوگ '' بعینہ ان ہی کتابوں کے
حوالوں سے واقعات کا دو سرا تسلسل ثابت کردیں تو اس سے وہ '' بین نشل '' آخر کیے مطمئن
ہوسکے گی جس کی گمراہی کا آپ کوخوف ہے؟

ای لئے ہمارے رائے ہے ہے کہ تاریخ اسلام اور خاص طور ہے اس کے مشاہرات صحابہ والے جھے کی تحقیق کا بید کام یا تو اس پر فتن دور میں چھیڑا نہ جائے کیونکہ امت کے سامنے اس سے زیادہ اہم مسائل ہیں جن کے مقابلے ہیں بید کام کوئی اہمیت نہیں رکھتا یا پھر ۔۔۔ افرادی رائے قائم کرنے کے بچائے متوازن فکر رکھنے والے اہلی بھیرت علماء کی ایک ہماعت اس کام کو انجام دے۔ اور تاریخ کی تحقیق و تنقید کے اصول طے کرنے میں زیادہ سے زیادہ علماء کا مشورہ اور تعادن حاصل کرے۔ اس کے بغیراس سلطے کی افرادی کو ششیں مسلمانوں کی باہمی خانہ جگیوں کو نئے میدان فراہم کرنے کے سواکوئی خدمت کو ششیں مسلمانوں کی باہمی خانہ جگیوں کو نئے میدان فراہم کرنے کے سواکوئی فدمت انجام نہیں دے سکیں گی۔ لائد اموجودہ حالات میں اس کے سواکوئی راستہ نہیں ہے کہ اس معاطے میں ابن خلدون جیے اہل بھیرت اور متوازن الفکر مؤر خین کی اس تحقیق پر اعتماد کیا جو اس موضوع پر آگر کوئی افرادی کو مش ہو بھی تو وہ اس تحقیق کو بنیاد بنا کر اے مزید وسعت وے اور کوئی الیا تیجہ نکال کر منظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو جس دے وہوں جی قابل کر منظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو جس حادر کوئی ایسا نتیجہ نکال کر منظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو جس حادر کوئی ایسا نتیجہ نکال کر منظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو جس حادر کوئی ایسا نتیجہ نکال کر منظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو جس حادر کوئی ایسا نتیجہ نکال کر منظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو جس

اس مخضر گذارش کے بعد ہم ''خلافت و ملوکیت'' کی ان باتوں کی طرف آتے ہیں جو

ہماری نگاہ میں خت قابلِ اعتراض ہیں۔ قاعدے کا نقاضا تو یہ تھاکہ ہم پہلے سحابہ کرام کی عدالت اور آریخی روایات کی حیثیت ہے متعلق ان اصولی مباحث پر گفتگو کرتے جو مولانا نے اپنے معترضین کے جواب میں چھیڑے ہیں' اس کے بعد جزئیات کی طرف آتے۔ لیکن ہم سجھتے ہیں کہ صحابہ کی عدالت وغیرہ کے بارے میں جو اصولی بات ہم عرض کرنا چاہتے ہیں' مولانا مودودی صاحب کی اس کتاب کے بعد وہ شاید اس وقت تک مولانا کے قار کین کے مولانا مودودی صاحب کی اس کتاب کے بعد وہ شاید اس وقت تک مولانا کے قار کین کے مولانا کے والوں میں اکثریت ایسے حضرات کی ہوگی جن کے لئے یہ ممکن نہیں ہو آگر وہ مولانا کے بیان کردہ ہروا تھے کو اس کے اصل مآخذ میں دکھے کریہ فیصلہ کریں کہ یہ واقعہ جو مولانا کے بیان کردہ ہروا تھے جو اس کے اصل مآخذ میں دکھے کریہ فیصلہ کریں کہ یہ واقعہ جو مودودی صاحب کی نقل پر اعتماد کرکے اس کتاب ہے وہ کی تاثر لیا ہو گا جو یہ کتاب دے دری مودودی صاحب کی نقل پر اعتماد کرکے اس کتاب سے دہی تاثر لیا ہو گا جو یہ کتاب دے دری مودودی صاحب کی نقل پر اعتماد کرکے اس کتاب سے دہی تاثر لیا ہو گا جو یہ کتاب دے دری مودودی صاحب کی خوات کی حقیقت نہ بتائی جائے عدالت صحابہ کی بحث مودودی صاحب کی ان قار کین کے دلوں میں نہیں اثر کے گی جنہوں نے اس کتاب کو عقیدت و موجت کے جذبات کے ساتھ پڑھا ہے۔ اس لئے ہم نے یہ متاسب سجھا کہ پہلے ان جو یہ تیا جن جن پر ہمیں چھے عرض کرنا ہے۔

پوری کتاب پر کماحقہ تبعرہ کرنا تو چند در چند دجوہ کی بناء پر ہمارے لئے ممکن تہیں ہے '
ہم یہاں صرف ان اعتراضات کو زیر بحث لا کیں گے جو مودودی صاحب نے جھڑت معادیہ ج
وارد کئے ہیں 'حضرت عثمان کے بارے ہیں مولانا مودودی صاحب نے جو پھے لکھا ہے 'وہ بھی
کی مقامات پر اپنے اسلوب بیان اور کئی جگوں پر اپنے مواد کے لحاظ ہے بہت قابل
اعتراض ہے 'لیکن حضرت معاویہ کے بارے ہیں تو وہ انتہائی خطرناک حد تک پہنچ گئے ہیں۔
اعتراض ہے 'لیکن حضرت معاویہ کے اللہ تعالی انہیں اس سے واپس لوٹنے کی توفیق عطا فرمائے۔
اور ہماری پر خلوص دعا ہے کہ اللہ تعالی انہیں اس سے واپس لوٹنے کی توفیق عطا فرمائے۔
ای جذبے کے تحت ہم نے یماں صرف ان اعتراضات کو اپنی گفتگو کے لئے چنا ہے جو انہوں
نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر وار دکتے ہیں۔ ہم ایک بار پھریہ گذارش کریں گے
کہ ہماری ان معروضات کو بحث و مباحثہ کی فضا ہے ہٹ کر فیشٹرے ول کے ساتھ پڑھا
جائے اور چو نکہ معاملہ سحابہ کرام کا ہے اس لئے اس نازک معالمے ہیں ذہن کو جماعتی
جائے اور چو نکہ معاملہ سحابہ کرام کا ہے اس لئے اس نازک معالمے ہیں ذہن کو جماعتی

#### گذارش قابلِ تبول ہوگ۔

#### ا- بدعت كاالزام

"قانون کی بالاتری کا خاتمہ" کے عنوان کے تحت مولانا لکھتے ہیں۔
"ان بادشاہوں کی سیاست دین کے تابع نہ تھی'اس کے نقاضے وہ
ہرجائز و تاجائز طریقے سے پورے کرتے تھے'اور اس معالمے میں حلال و
حرام کی تمیز روانہ رکھتے تھے' مختلف خلفائے بنی امیہ کے عمد میں قانون کی
پابندی کا کیا حال رہا'ا ہے ہم آگے کی سطور میں بیان کرتے ہیں۔

#### حضرت معاوية كعدين

بیوپالیسی حضرت معاویہ ہی کے عمد سے شروع ہو گئی تھی۔" اس "پالیسی" کو ثابت کرنے کے لئے مولانا نے چھ سات واقعات لکھے ہیں۔ پہا واقعہ وہ یہ بیان فرماتے ہیں کہ:

"امام زہری کی روایت ہے کہ رسول اللہ" اور چاروں خلقائے راشدین کے عمد میں سنت یہ تھی کہ نہ کافر مسلمان کا وارث ہو سکتا ہے ' نہ مسلمان کا فرکا معنوت معاویہ نے اپنے زمانہ حکومت میں مسلمانوں کو کا وارث قرار نہ دیا معنوت عمرین کا فرکا وارث قرار نہ دیا معنوت عمرین عبد العزیج نے آگر اس بدعت کو ختم کیا ' عمر ہشام بن عبد الملک نے اپنے فاندان کی روایت کو پھر بحال کر دیا۔ " (ص۔ ۱۳۵۳)

اس واقعہ کے لئے مولاتا نے البدایہ والنہایہ جلد ۸ صفحہ ۱۳۹٬ اور جلد ۹ صفحہ ۲۳۳ کا حوالہ دیا ہے لنڈا پہلے اس کتاب کی اصل عمارت ملاحظہ فرما کیجئے۔

> حدثنى الزهرى قال: كان لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم فى عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم وابى بكر" و عمر" وعثمان و على" فلما ولى الخلافة معاوية ورث المسلم من الكافر ولم يورث الكافر من المسلم واحذ بنالك

الخلفاء من بعده فلما قام عمر بن عبدالعزير راجع السنة الاولى و تبعه فى ذلك يزيد بن عبدالملك فسما قام هشام اخذ بستة الخلفاء يعنى انه ورث المسلم من الكافر - "

"ام زہری فرماتے ہیں کہ آنخضرت" اور خلفائے اربعہ کے عمد ہیں نہ
مسلمان کافر کا وارث ہوتا تھانہ کافر مسلمان کا پجرجب معاویہ خلیفہ ہے تو
انہوں نے مسلمان کو کافر کا وارث قرار دیا "اور کافر کو مسلمان کا وارث نہ
بنایا" ان کے بعد خلفاء نے بھی بھی معمول رکھا 'پجرجب عمر بن عبدالعزیر"
خلیفہ ہوئے تو انہوں نے بہلی سنت کو لوٹا دیا۔ اور یزید بن عبدالملک نے
بھی ان کی اتباع کی 'پجرجب ہشام آیا تو اس نے خلفاء کی سنت پر عمل کیا
یعنی مسلمان کو کافر کا وارث قرار دے دیا۔ لھ

اب اصل صورت حال ملاحظہ فرمائے 'واقعہ اصل میں یہ ہے کہ یہ مسئلہ عمد صحابہ ' سے مختلف فیہ رہا ہے۔ اس بات پر تو انفاق ہے کہ کافر مسلمان کا وارث نہیں ہو سکتا 'لیکن اس میں اختلاف ہے کہ مسلمان کافر کا وارث ہو سکتا ہے یا نہیں 'اس اختلاف کی تشریح علامہ بدرالدین بینی رحمتہ اللہ علیہ کی زبانی سنئے۔

> واما المسلم فهل برث من الكافرام لا وقالت عامة الصحابة رضى الله تعالى عنهم لا يرث وبه اخذ علماء نا والشافعي وهذا استحسان والقياس أن يرث وهو قول معاذ بن جبل ومعاورة بن ابى سفيان وبه اخذ مسروق والحسن و محمد بن الحنفية و محمد بن على بن حسين لله "رى يه بات كه ملمان كافر كا وارث بو مكا مي المين سوعام محاب رام كا قول تو يى م كه وه وارث نه بوگا اور اى كو مار معاء

> رام و ول و ی ب د وه و را سه اور ایا کا احتیان ہے۔ قیاس کا احتیان ہے۔ قیاس کا احتیان ہے۔ قیاس کا احتیان ہے۔ قیاس کا احتیان ہے۔ کہ وه وارث ہواور سی حضرت معاذبین جبل اور حضرت معاوید

لى البدأييه والنهابي ص ٢٣٢ ج ٩ مطبعته المعادة على عمرة القارى عن ٢٦٠ ج ١٢٠ وارة الطباعة المنيرية باب لايرث المسلم الكافر: الخ کا پڑہب ہے' اور ای کو مسروق'' حسن'' محمد بن حنفیہ '' اور محمد بن علی بن حسین ''نے اختیار کیا ہے۔'' اور حافظ ابن حجر رحمتہ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں۔'

"اخرج ابن ابي شيبة من طريق عبدالله بن معقل قال مارايت قضاء احسن من قضاء قضى به معاوية نرث اهل الكتاب ولا يرثوناكما يحل النكاح فيهم ولا يحل لهم و به قال مسروق وسعيدبن المسيب وابراهيم النخعي واسحاق"

"ابن ابی شبہ فی حضرت عبداللہ بن معقل سے نقل کیا ہے وہ فراتے علے کہ میں نے کوئی فیصلہ حضرت معاویہ کے اس فیصلے سے بہتر نہیں دیکھا کہ ہم اہل کتاب کے وارث ہوں اور وہ نہ ہوں 'یہ ایسا بی ہے جیسے ہمارے لئے ان کی عورتوں سے نکاح حلال ہے 'گران کے لئے ہماری عورتوں سے نکاح حلال ہے 'گران کے لئے ہماری عورتوں سے نکاح حلال نہیں۔ اور می ندیب سروق معید بن المسیّب 'ابراہیم نحی اور اسحاق رحمتہ اللہ کا ہے۔"

پھر حافظ ابن حجر انے حضرت معاذین جبل کے حوالے سے حضرت معاویہ کے اس ملک کی آئید میں ایک مرفوع حدیث بھی نقل کی ہے۔

> "عن معاذ" قال يرث المسلم من الكافر من غير عكس واحتج بانه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول الاسلام بريد ولا ينقص وهو حليث اخرجه ابوداؤدو صححه الحاكم""

> "حطرت معاد فرماتے تھے کہ مسلمان کافر کا وارث ہو گا تکراس کا عکس نمیں ہو گا' وہ دلیل میہ چیش کرتے تھے کہ انہوں نے خود رسول اللہ "کو میہ فرماتے سنا ہے کہ اسلام (انسانی حقوق جیس) زیادتی کرتا ہے' کمی نمیس کرتا۔ یہ حدیث امام ابو واؤر ؓنے روایت کی ہے اور حاکم ؓ نے اے صحح کما

> > ~-

ك فع البارى ص ام ج ١١٠ لمعبد البيد مصر ١٨٨ اله باب ذكور

یہ تمام صورت حال آپ کے سامنے ہے اے ذہن میں رکھ کر مولانا مودودی کی لورہ عبارت کو ایک بار پھر پڑھئے ' مولانا نے بیہ واقعہ اس طرح ذکر کیا ہے کہ گویا حضرت ناویة اس مسئلے میں بالکل منفرد ہیں' اور کسی اجتہا دی رائے کی بناء پر نہیں بلکہ (معاذاللہ) ی سای غرض سے انہوں نے یہ "برعت" جاری کی ہے۔ اور اس طرح "قانون کی اتری کاخاتہ کرڈالا ہے الین آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ بیر سرا سرفقہی مسئلہ ہے جس میں تناجمی نہیں ہیں بلکہ محابہ کرام میں سے حضرت معاذین جبل جیسے جلیل القدر محابی (جن لے علم و فقہ پر خود آنخضرت کی شمادت موجود ہے) اور تابعین میں سے مسروق من مصن بھری ّ راہیم محمیق محمد بن حنفیہ 'محمد بن علی بن حسین اور اسحاق بن راہویہ جیسے فقهاء بھی ان کے تھ ہیں۔ حضرت معاویہ کا یہ فقهی مسلک بلاشبہ بعد کے فقهاء نے اختیار نہیں کیا 'ہم خود ی اس مسلک کے قائل نہیں ہیں' لیکن ساتھ ہی ہمارا اعتقادیہ بھی ہے کہ اگر حضرت مأوية اپنے اس اجتماد ميں بالكل تنما ہوں تب بھی اس بات كا كوئی جواز نہيں ہے كہ ان كے ں اجتماد کو ''برعت'' کما جائے' یا اس سے بیہ نتیجہ نکالا جائے کہ انہوں نے سیاست کو دین غالب رکھنے اور "حلال وحرام کی تمیز" کو مٹانے کی "پالیسی" شروع کردی تھی "کیا حضرت ع ہے اختلاف کرکے حضرت معاویہ کو اتنا بھی حق نہیں رہا کہ وہ کسی شرعی مسئلے میں اپنے م وفضل ہے کام لے کر کوئی اجتناد کر عمیں؟ جب کہ وہ فقهاء میں سے ہیں' اور ان کے رے میں صحیح بخاری میں ہر روایت موجود ہے کہ:

> قيل لابن عباس هل لك في امير المومنين معاوية؟ مااوتر الابواحدة قال: أصاب انه فقيه عمله "

" حضرت ابن عباس" ہے کما گیا کہ امیرالمومنین مغاویہ" بیشہ ایک رکعت و تر پڑھتے ہیں گیا آپ اس معالمے میں کچھ فرمائیں گے؟ " حضرت ابن عباس" نے جواب دیا! انہوں نے درست کیا' وہ فقیہ ہیں"

ل قال النبي صلى الله عليه وسلم "العلمم بالحلال والحرام معاذبن جبل على صبح بخارى " تاب المناقب " ذكر معاوية بن ابي سغيان" ص ١٥٣١ ج ١: نور محد كراجي

یمی وجہ ہے کہ وہ امام زہری جن کا مقولہ مولانا مودودی صاحب نے نقل کیا ہے ، معظرت معاویہ ہے اس معاطع میں اختلاف رکھنے کے باوجود ان کے اس فعل کو دبرعت "نہیں کہتے "بلکہ بیہ فرماتے ہیں کہ جب مصرت عمرین عبدالعزر" خلیفہ ہوئے توانہوں نے :

. راجع السنة الاولى طه «پېلى سنت كولونا ديا"

اس میں "پہلی سنت" کالفظ اس بات پر دلالت کررہا ہے کہ وہ دو سری سنت جو حضرت معاویہ فی خی مخی مخی وہ بھی سنت ہی تھی ' بدعت نہ تھی' لیکن حیرت ہے کہ مولانا مودودی صاحب آن کے اس جملے کا مطلب سے بیان کرتے ہیں :

"حضرت عمر بن عبد العرز" نے آگراس بدعت کوموقوف کیا۔" (ص ۱۷۳)

#### (۲) نصف دیت کامعاملہ

حضرت معاویہ کے عمد میں "قانون کی بالاتری کے خاتے" اور سیاست کو دین پر عالب رکھنے کی "پالیسی" کی دو سری شہادت مولانا مودودی نے یہ پیش کی ہے:

"حافظ ابن کیر "کہتے کے ہیں کہ دیت کے معاطے میں بھی حضرت معاویہ است یہ تھی کہ معاہد کی دیت مسلمان کے برابر ہوگی گر
حضرت معاویہ نے اس کو نصف کردیا۔ اور باتی خود لینی شروع کردی۔"

(ILM'ILM UP)

اس میں اول تو خط کشیدہ جملہ نہ حافظ ابن کیٹر کا ہے 'نہ امام زہری گا۔ بلکہ یہ خود مولانا کا ہے۔ (یہ نشاندہی ہم نے اس لئے کی ہے کہ مولانا کی عبارت سے صاف یہ معلوم ہو ؟ ہے کہ یہ جملہ حافظ ابن کیٹرکا ہے )

البدايدوالنهايدى اصل عبارت يب

ا البداميد والنماميه على ٢٣٣ ج ٩ كله اس معالم ميں بھى مولانا مودودى سے غلطى ہوئى ہے مين مقولد خود حافظ ابن كثير كا نہيں ہے بلك المام زہرى ہى كا ہے ، وبہ قال الزحرى كے الفاظ اس پر شاہد ہيں

وبه قال الزهدى و مضت السنة ان دية المعاهدكدية المسلم وبه قال الزهدى و مضت السنة ان دية المعاهدكدية المسلم وكان معاوية ول من قصرها الني النصف واخذ النصف لنفسة مل "فركوره سندي سام زهرى كايه قول بم تك پنچا ب كه! سنت يه چلى آتى على كه معابدكى ويت مسلمان كى ويت كرابر موكى اور حفرت معاوية بيلے وه محض بين جنوں نے اس كم كركے نصف كرديا اور نصف معاوية بيلے وه محض بين جنوں نے اس كم كركے نصف كرديا اور نصف اليخ واسطے لے لى۔

یہ درست ہے کہ یہ عبارت سرسری نظر میں ہوی مخالطہ انگیز ہے کہ یہ عبارت سرسری نظر میں ہوی مخالطہ انگیز ہے کہ جو آتی استعال بادی النظر میں یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ نے باتی نصف دیت خود اپنے ذاتی استعال میں لانی شروع کردی تھی کی کئی امولانا مودودی اس مجمل اور سرسری مقولے کود کھ کر حضرت معاویہ پر اتنا سکین الزام عائد کرنے سے قبل صورت حال کی پوری شخین فرمالیت مارا خیال ہے کہ اگر مولانا اس موقع پر شروح حدیث میں سے کسی بھی مشتر کتاب کی مراجعت فرماتے تو کوئی غلط فنمی باتی نہ رہتی۔

واقعہ اصل میں بیہ ہے کہ حافظ ابن کیڑنے امام ذہری گا بیہ مقولہ نمایت اختصار اور اجمال کے ساتھ ذکر کیا ہے 'ان کا پورا مقولہ سامنے ہو تو بات بالکل صاف ہو جاتی ہے 'مشہور محدّث امام بیعتی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی سنن میں ان کا بیہ مقولہ ابن جر بج کی سند ہے پوری تفصیل کے ساتھ درج کیا ہے 'اے طاحظہ فرمایئے :

تمن الزهدى قال كانت دية اليهودى والنصرانى فى زمن نبى الله صلى الله عليه وسلم مثل دية المسلم وابى بكر و عمر و عثمان رضى الله عنهم فلما كان معاوية اعطى اهل المقتول النصف والقى النصف فى بيت المال قال ثم قضى عمر بن عبدالعزيز فى النصف والقى ماكان جعل معاوية "كم فى النصف والقى ماكان جعل معاوية "كم "امام زبرى" قرمات بي كه يهودى اور هرانى كى دعت آخضرت ملى الله عليه وسلم ك عديم مسلمان كى دعت كراير هى معرت الوير" عراور

اله البدايد والنهايه م ١٣٩ ج ٨ وائرة المعارف العثمانيه عيدر آباد وكن ١٣٥٣ء على المنتان الكيري للبيقي ص ١٠١ج ٨ وائرة المعارف العثمانيه عيدر آباد وكن ١٣٥٣ء

عثان رضی الله عنم کے عمد میں بھی ایسا ہی رہا۔ پھر جب حضرت معاویہ اللہ عنی رہا۔ پھر جب حضرت معاویہ اللہ علیہ سنے تو آدھی دیت مقتول کے رشتہ داروں کو دی اور آدھی ہیں رکھی ، میں داخل کردی ، پھر حضرت عمر بن عبد العزیر آنے دیت تو آدھی ہی رکھی ، مگر (بیت المال کا) جو حصہ معاویہ نے مقرر کیا تھا وہ ساقط کردیا۔ "

اس سے بیہ بات تو صاف ہوگئی کہ حضرت معاویہ "نے آدھی دیت خود لینی شروع نہیں کی تھی بلکہ بیت المال میں داخل کرنے کا تھم دیا تھا۔ للذا حافظ ابن کثیر نے اہام زہری گاجو مقولہ نقل کیا ہے اس میں ''اخفالنصف لنفسہ'' (آدھی خود لینی شروع کردی) سے مراد بیت المال کے لئے لینا ہے نہ کہ اپنے ذاتی استعمال کے لئے۔

اب یہ بات رہ جاتی ہے کہ جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے معاہد کی دیت مسلمان کے برابر کی تھی تو حضرت معاویہ نے اسے نصف کرکے باتی نصف کو بیت المال میں کیوں واخل کردیا؟ سوحقیقت یہ ہے کہ معاہد کی دیت کے بارے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مختلف دیا ہی مروی ہیں 'اس لئے یہ مسئلہ عمد صحابہ سے مجتلف دیہ چلا آتا ہے۔ ایک طرف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد اس طرح منقول ہے کہ :

عقل الكافر نصف دية المسلمك

"کافری ویت مسلمان کی ویت سے نصف ہوگی"

چنانچہ ای حدیث کے پیش نظر حضرت عمر بن عبدالعزیز اور امام مالک ای بات کے قائل ہیں کہ معاہد کی دیت سے نصف ہونی چاہئے اس کے برخلاف حضرت عبداللہ بن عمری روایت بیا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

دیه نعمی دیمه مسلم "وی کی دیت مسلمان کی دیت کے برابر ہے" ہے چنانچہ امام ابو حنیفہ "اور حضرت سفیان ٹوری کا مسلک اسی حدیث پر جنی ہے "اور وہ

که رواه احر" و السائی" والترزی وروی مثله این ماجة (نیل الاوطار ص ۱۳ ج مد منبعه عثمانیه

م خل الاوطارص ١٥ ج ٤ وبداية الجتمد ص ١١٣ ج ٢ على النن الكبرى للبيتي من ١٠٠ ج ٨

مسلمان اور معابد کی دیت میں کوئی قرق نمیں کرتے۔ ا

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے چو نکہ یہ دونوں روایتیں مروی ہیں 'اس لئے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنے اجتمادے دونوں ہیں اس طرح تظبیق دی ہے کہ آدھی دیت مقتول کے ورٹاء کو دلواوی اور باقی نصف بیت المال میں داخل کرنے کا تھم دے دیا۔ اس کی ایک عقلی دچہ بھی خود بیان فرمائی 'حضرت رہید" فرماتے ہیں کہ :

ققال معاوية ان كان اهله اصيبوا به فقد اصيب به بيت مال المسلمين فاجعلوا لبيت مال المسلمين النصف ولاهله النصف خمسمائة دينار ثم قتل رجل اخر من اهل النمة فقال معاوية لوانا نظرنا الى هذا الذى يدخل بيت المال فجعلناه وضيعا عن المسلمين وعونالهم عم"

" دعفرت معادیة نے فرمایا کہ ذمی کے قل سے اگر اس کے رشتہ داروں کو نقصان پنچا ہے (کیونکہ تقصان پنچا ہے (کیونکہ جو جزیہ وہ اداکیا کرنا تفاوہ بند ہوگیا۔ تقی النذا ویت کا آدھا حصہ (پانچ سو ویتار) معتقل کے رشتے داروں کو وے دو اور آدھا بیت المال کو اس کے بعد ذمیوں میں سے ایک اور محض قتل ہوا تو حضرت معاویة نے فرمایا کہ جو بعد ذمیوں میں سے ایک اور محض قتل ہوا تو حضرت معاویة نے فرمایا کہ جو رقم ہم بیت المال میں داخل کررہے ہیں ، اگر ہم اس پر خور کریں تواس سے ایک طرف مسلمانوں کا ہو جھ بگا ہو اور دو سری طرف یہ ان کے لئے ایک طرف یہ ان کے لئے اعاب ہوگی۔

ایک مجتد کو حق ہے کہ حضرت معاویہ کے اس اجتماد سے علمی طور پر اختلاف کرے لیکن بیر اعتراف ہر غیر جانب وار محض کو کرنا پڑے گا کہ حضرت معاویہ نے اس طرح

م نيل الاوطار ص ٥٥ ج عدد اينة المجتمد ١٣٦٣ ج٢

<sup>۔</sup> مراسل ابی داؤد "ص ۱۳ مطبوعہ اصح المطابع۔ والجوہر النقی تحت البیقی ص ۱۰۲ و ۱۰۳ ج ۸ بم نے یہ الفاظ موخرالذکرے نقل کے بین اول الذکر میں "و ضیعاعن" کے بجائے "و کمیفاعلیٰ" کا لفظ

آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی متعارض احادے ہیں جس خوبی کے ساتھ تطبیق دی ہے وہ ان کے اس حسین فقتی ان کے تفقہ اور علمی بصیرت کی آئینہ وا رہے۔ انصاف فرمایے کہ ان کے اس حسین فقتی اجتماد کی تعریف کرنے کے بجائے اسے '' قانون کی بالا تری کا خاتمہ '' قرار دیتا کتا ہوا ظلم ہے؟ یہاں ایک بات اور واضح کردیتا مناسب ہوگا اور وہ یہ کہ اگرچہ امام ذہری کا قول کی ہے کہ حضرت معاویہ ہے تی آئرہے تھے اور حضرت معاویہ نے پہلی بار اس میں تغیر کیا ۔ کہ حضرت معاویہ نے کہ اس برابر قرار دیتے آئرہے تھے اور حضرت معاویہ نے پہلی بار اس میں تغیر کیا کین واقعہ یہ ہے کہ اس بارے میں روایات بہت مختلف ہیں۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ حدیثیں تو ہم ابھی لکھ کر آئے ہیں 'حضرت عشان ہے بھی اس معالمے کی وہ حدیثیں تو ہم ابھی لکھ کر آئے ہیں 'حضرت عشان ہیں۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ حدیثیں تو ہم ابھی لکھ کر آئے ہیں 'حضرت عشان تک ہے کہ ان کے عمد میں ذمی کی دو حدیثیں دوایات مروی ہیں 'بعض روایات میں تو یہاں تک ہے کہ ان کے عمد میں ذمی کی دیت مسلمان کی دیت سے ایک تمائی وصول کی جاتی تھی۔ مضمور محدث علامہ ابن الترکمائی "

وعمر وعثمان قداختلف عنها في وعمر وعثمان قداختلف عنها في اور حضرت عمر اور حضرت عمران عن مختلف روایات مروی ہیں۔ ای لئے امام شافعی نے بھی ای ایک تمائی والے مسلک کو اختیار کیا ہے۔ ٹ

#### (٣) مال غنيمت مين خيانت

یک ای متم کا عتراض مولانا مودودی صاحب نے بید کیا ہے کہ : ۔

"ال غنیمت کی تقتیم کے معالمے میں بھی حفرت معاویہ نے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے صرح احکام کی خلاف ورزی کی۔ کتاب وسنت کی روے بورے مال غنیمت کا پانچواں حصہ بیت المال میں داخل ہونا جا ہے اور باتی چار حصے اس فوج میں تقتیم ہونا چاہئے جو لڑائی میں شریک ہوئی ہوئی ہوئی کی حفرت معاویہ نے حکم دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سونا ان کے لیکن حضرت معاویہ نے حکم دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سونا ان کے

ا الجوهرا لنقى تحت سنن البيقي ص ١٠٥٣ ج ٨ مزيد ملاحظه بونيل الاوطارص ١٥ ج ٤ علم نيل الاوطار بحواله فد كوره و بداية: المجتهد ص ١١٣ ج ٢ لے الگ نکال دیا جائے ' پھر ہاتی مال شرعی قاعدے کے مطابق تعتبم کیا جائے۔ "(ص: ۱۵۳)

اس اعتراض کی سند میں مولانا نے پانچ کتابوں کے حوالے دیئے ہیں 'جن میں ہے ایک البدایہ والنہایہ صفحہ ۲۹ جلد ۸ کاحوالہ بھی ہے 'ہم یہاں اس کی اصل عبارت نقل کرنے۔ ''

-: Ut

وفى هاه السنة غزا الحكم بن عمرو نائب زياد على خراسان جبل الاسل عن امر زياد فقتل منهم خلقا كثير اوعنم اموالاً جمة فكتب المعزياد:

ان اميرالمومنين قد جاء كتابه ان يصطفى له كل صفراء و بيضاء يعنى الذهب والفضة - يجمع كله من هذه الغنيمة لبيت المال فكتب الحكم بن عمرو: ان كتاب الله مقدم على كتاب اميرالمومنين وانه والله لوكانت السماوات والارض على عدو فاتقى الله يجعل له مخرجا ثم نادى فى الناس ان اغدوا على قسم غنيمتكم فقسمها بينهم وخالف زيادا فيما كتب اليه عن معاوية وعزل الخمس كما امرالله ورسوله اله

"ای سال فراسان میں زیاد کے نائب حضرت تھم بن عمرو نے زیاد کے تک سے جبل الاسل کے مقام پر جماد کیا بہت سے آدمیوں کو قتل کیا اور بہت سامال نفیمت حاصل کیا او زیاد نے انہیں لکھا کہ :

امیرالمومنین کا خط آیا ہے کہ سونا چاندی ان کے لئے الگ کرلیا جائے۔
اور اس مال غنیمت کا سارا سونا چاندی بیت المال کے لئے جمع کیا جائے۔
عکم بن عمرہ نے جواب میں لکھا کہ اللہ کی کتاب امیرالمومنین کے خط
پرمقدم ہے 'اور خداکی ضم آگر آسان وزمین کسی کے دغمن ہو جا کیں اور
وہ اللہ سے ڈرے تو اللہ اس کے لئے کوئی نہ کوئی راہ نکال لیتا ہے پھر

انہوں نے لوگوں میں اعلان کیا کہ تم اپنے مال غنیمت کو تقسیم کرنا شروع کردو، چنانچہ اس مال غنیمت کو انہوں نے لوگوں کے درمیان تقسیم کردیا۔ اور زیاد نے حضرت معادیہ کی طرف منسوب کر کے جو کچھ انہیں لکھا تھا، اس کی مخالفت کی اور مال غنیمت کا پانچواں حصہ اللہ اور اس کے رسول کے حکم کے مطابق بیت المال کے لئے الگ کیا۔"

اس عبارت کا مولانا مودودی صاحب کی عبارت کے ساتھ مقابلہ فرمایئے تو مندرجہ ذیل فرق داضح طور پر نظر آئیں گے :

(۱) البدایہ والنمایہ کی اس عبارت میں صاف تصریح ہے کہ اس تھم کی روہے حضرت معاویة کی ذات کے لئے سونا چاندی نکالنے کا ارادہ نہیں تھا بلکہ بیت المال کے لئے نکالنا پیش نظرتھا۔ حافظ ابن کیڑ تھم کے الفاظ صاف لکھ رہے ہیں کہ : -

يجمع كلهمن هذه الغنيمة لبيت المال

"اس مال غنيمت ميس سے سارا سوتا جاندى بيت المال كے لئے جمع كيا جائے۔"

گرمولانا مودودی ای عبارت کے حوالے سے بیہ تحریر فرماتے ہیں کہ: ۔
"دعفرت معاویہ" نے تھم دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سوناان کے لئے الگ نکال لیا جائے۔" (ص: ۱۷۳)

ہمارا ناطقہ قطعی طور پر سر بھر بہاں ہے کہ اس تفاوت کی کیا تاویل کیا توجیہہ کریں؟"

(۲) مولانا مودودی کی عبارت کو پڑھ کر ہر پڑھنے والا بیہ تاثر لے گا کہ جن تواریخ کا مولانا نے حوالہ دیا ہے ان بیس صراحت کے ساتھ حضرت معاویہ کا بیہ تھم براہ راست منقول ہوگا 'ای تھم کو دیکھ کرمولانا نے یہ عبارت تھی ہے لیکن آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ البدایہ والنہایہ بیس اور ای طرح باتی تمام تواریخ بیس حضرت معاویہ کا براہ راست کوئی تھم منقول نہیں بلکہ زیاد نے ان کی طرف منسوب کرکے اپنے ایک نائب کو ایسا تھا تھا آور یہ بات کسی تاریخ سے نے ان کی طرف منسوب کرکے اپنے ایک نائب کو ایسا تھا تھا آور یہ بات کسی تاریخ سے

ل ای وجہ سے طافظ ابن کیرے بھی یہ الفاظ لکھے ہیں کہ خالف زیادافیماکنبالبه عن معاویة " اور فالف معادیہ شیں قرایا:

ثابت نہیں ہے کہ حضرت معاویہ نے وا تعتدٌ زیاد کو ایسا لکھا تھا یا زیاد نے خواہ مخواہ ان کا طرف یہ غلط بات منسوب کردی تھی؟

(۳) مولانا آمودودی نے اس "حکم" کا تو ذکر فرمایا ہے لیکن سے نہیں بتلایا کہ اس حکم کی تعمیل سرے سے کی بھی نہیں گئے۔ چنانچہ اگر اصل کتابوں کی مراجعت نہ کی جائے تو ہر زھنے والا بہ سمجھے گا کہ یقینا اس حکم کی تعمیل بھی کی گئی ہوگے۔ حالا نکد آپ نے دیکھا البدا سے والنہا سے شم کی تعمیل نہیں فرمائی۔ صاف تصریح ہے کہ حضرت حکم بن عمر ق نے اس مجمل حکم کی بھی تعمیل نہیں فرمائی۔ مستقل طور سے جاری کردیا ہوگا۔ حالا نکہ اگر زیاد کو بچا مان لیا جائے تو بھی زیادہ سے زیادہ مستقل طور سے جاری کردیا ہوگا۔ حالا نکہ اگر زیاد کو بچا مان لیا جائے تو بھی زیادہ سے زیادہ المحتمل خور سے محاویہ نے کہ دیاو۔ حکم ایک خاص جماد سے متعلق تھا۔ گویا صور تحال آمریج کی روشنی بھی ہے کہ زیاد۔ المجادب کے خبل الاسل سے ایک نائب کو خط لکھتے وقت یہ لکھا تھا کہ حضرت معاویہ نے لکھا ہے کہ جبل الاسل سے جماد بھی جو کراس کی تعمیل نائب کو زیاد کا بیہ خط ملا گر اس نے اس بھی سے سونا چاندی بیت المال کے لئے الگ کرلیا جائے نائب کو زیاد کا بیہ خط ملا گر اس نے اس بھی سے سونا چاندی بیت المال کے لئے الگ کرلیا جائے نائب کو زیاد کا بیہ خط ملا گر اس نے اس بھی سے سونا چاندی بیت المال کے لئے الگ کرلیا جائے نائب کو زیاد کا بیہ خط ملا گر اس نے اس جم کو کتاب اللہ کے خلاف سے کھو کراس کی تھیل کی محاملہ بھی کتاب وسنت کی "کیکن مولانا نے آگے پیچھے کی تمام باتوں کو چھوڑ دیا اور حضرت معاویہ پر مال غنیمت کی معاملہ بھی کتاب وسنت کی "صوری خلاف ورزی" کا الزام لگا کر براہ راست لکھی تقسیم کے معاملہ بھی کتاب وسنت کی "صوری خلاف ورزی" کا الزام لگا کر براہ راست لکھی

"حضرت معاویہ" نے تھم دیا کہ مال غنیمت میں سے سونا جاندی ان کے لئے الگ نکال لیا جائے۔"

آریخ کے اندر اس سلیلے میں جو کچھ لکھا ہے اسے ہم نے اوپر بعینہ نقل کردیا ہے اب مولانا مودودی کی عبارت سے قطع نظر کرکے اصل عبارت پر آپ غور فرمائیں گے ممکن ہے کہ ذہن میں یہ شبہ پیدا ہو کہ اگر حضرت معاویہ کا یہ تھم شریعت کے مطابق تھ حضرت تھم بن عمرہ نے جو خود صحابہ میں سے ہیں' اس پر اتنی خقگی کا اظہار کیوں فرمایا؟ اسے کتاب اللہ کے خلاف کیوں قرار دیا؟ اس شبہ کے جواب میں عرض ہے کہ جتنی توار ہم نے دیکھی ہیں' ان سب میں بیہ واقعہ اس قدر اجمال کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے کہ اس۔ صحیح صور تحال کا پیۃ لگانا تقریباً ناممکن ہے۔

اول تو زیاد کا واسطہ بی مخدوش ہے کچھ پت نہیں کہ حضرت محاویہ نے واقعہ ا

مضمون کا خط لکھا بھی تھا یا نہیں؟ اور اگر لکھا تھا تو اس کے الفاظ کیا تھے ؟ اور ان کا واقعی مشاء کیا تھا؟ زیاد نے ان کے الفاظ روایت بالمعنی (INDIRECT NARRATION) کے طور پر ذکر کئے ہیں جس میں ردوبدل کی بہت پچھ مختجا کش ہے۔

اور اگر فرض کرلیا جائے کہ زیاد نے کسی بددیا نتی یا غلط فنمی کے بغیر حضرت معاویہ کا خط درست طور پر نقل کیا ہوت بھی عین ممکن ہے کہ اس دفت بیت المال میں سونے چاندی کی ہو' اور حضرت معاویہ آپ نے اندازے یا کسی اطلاع کی بناء پر یہ سمجھے ہوں کہ جبل الاسل کے جماد میں جو سونا چاندی ہاتھ آیا ہے وہ کل مال غنیمت کے پانچویں حصے ہے زائد ضیں ہے اس لئے انہوں نے بیت المال کی کی کو پورا کرنے کے لئے یہ بھم جاری فرمایا ہو کہ مال غنیمت میں ہے جو پانچواں حصہ بیت المال کے لئے بھیجا جائے گا اس میں دیگر اشیاء کے مال غنیمت میں ہے جو پانچواں حصہ بیت المال کے لئے بھیجا جائے گا اس میں دیگر اشیاء کے بھی صدف سونا چاندی ہی جمجا جائے۔ ظاہر ہے یہ تھم کسی طرح کتاب وسنت کے خلاف مال نفید محرت تھم بین عمرہ نے اس پر اس لئے نارا ضکی کا ظہار فرمایا کہ فی الواقعہ مال غنیمت کے طور پر لحفے والا سونا چاندی پانچویں حصہ سے زائد تھا۔ الیمی صورت میں وہ سارا سونا چاندی بیت المال میں واضل کرنے کو کتاب اللہ کے خلاف تصور کرتے تھے۔

غرض کہ اس مجمل واقعہ کی بہت ہی توجیهات ممکن ہیں۔ اب بیہ بات عقل اور دیا نت کے قطعی خلاف ہوگی کہ ہم ان قوی احتمالات کو قطعی طور پر رد کردیں جن سے حضرت معاویہ ا کی تھمل براءت واضح ہوتی ہو'اور جو ضعیف احتمالات ان کی ذات والا صفات کو مجروح کرتے ہوں انہیں اختیار کرکے بلا آبال بیہ تھم لگا دیں کہ ''حضرت معاویہ نے مال غنیمت کی تقسیم کے معاطے میں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے صریح احکام کی خلاف ورزی گی۔''

## حضرت علیؓ پرسبّ وشتم

مولانا مودودی صاحب نے "قانون کی بالاتری کاخاتمہ" کے عنوان کے تحت حضرت معاویة پر چوتھااعتراض بید کیا ہے کہ: ۔

"ایک اور نمایت کروہ بدعت حضرت معاویہ کے عمد میں یہ شروع ہوئی

کہ وہ خود اور ان کے تھم ہے ان کے تمام گور ز' خطبوں میں ہر سر منبر
حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب و شتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے ' حتی کہ مجد
نبوی میں منبررسول پر عین روضہ نبوی کے سامنے حضور کے محبوب ترین
عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی کی اولاد اور ان کے قریب
ترین رشتہ دار اپنے کانوں ہے یہ گالیاں سنتے تھے 'کسی کے مرنے کے بعد
اس کو گالیاں دیا شریعت تو در کنار' انسانی اخلاق کے بھی خلاف ہے اور
خاص طور پر جمد کے خطبہ کو اس گندگی ہے آلودہ کرنا تو دین واخلاق کے
خاص طور پر جمد کے خطبہ کو اس گندگی ہے آلودہ کرنا تو دین واخلاق کے
خات گھناؤنا فعل تھا۔ حضرت عمر بن عبدالعزر' نے آگر اپنے
خاندان کی دوسری غلط روایات کی طرح اس راویت کو بھی بدلا اور خطبہ
خاندان کی دوسری غلط روایات کی طرح اس راویت کو بھی بدلا اور خطبہ
جمد میں سب علی کی جگہ یہ آیت پر حتی شروع کردی : ۔

ان الله يامر بالعلل والاحسان ... الخ (ص: ١٤٨)

مولانائے اس عبارت میں تین دعوے کئے ہیں'ایک بدکہ حضرت معاویہ معاصرت علیٰ پر خود سبّ و شتم کی بوچھاڑ کرتے تھے' دو سمرے میہ ایج تمام گور زید حرکت کرتے تھے' تیسرے بدکہ یہ گور نر حضرت معاویہ کے عظم ہے ایسا کرتے تھے۔ اب تینوں دعوؤں کا اصل مآخذ میں مطالعہ کیجئے:

جمال تک پہلے دعوے کا تعلق ہے سو حضرت معاویہ کی طرف اس "مکردہ بدعت" کو منسوب کرنے کے لئے انہوں نے تین کتابوں کے پانچ حوالے پیش کئے ہیں (طبری جلد م ص ۱۸۸ ابن اثیر جسس ۲۳۳ جس ۱۵۳ البدایہ جه ص ۱۸۰ جم نے ان میں سے ایک ایک حوالہ کو صرف ذکورہ صفحات ہی پر نہیں بلکہ ان کے آس پاس بھی بنظر غائر دیکھا، ہمیں کی بھی کتاب میں یہ کہیں نہیں ملاکہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ 'منود'' حضرت علی پر برسر منبرست و شتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے لیکن چو نکہ مولانا نے تصریح کے ساتھ لکھا ہے کہ اس منبرست و شتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے لیکن چو نکہ مولانا نے تصریح کے ساتھ لکھا ہے کہ اس منایہ مولانا نے الیک کوئی روایت کی اور مقام پر دیکھ لی ہو اور اس کا حوالہ دیتا بھول گئے شاید مولانا نے الیک کوئی روایت کی اور مقام پر دیکھ لی ہو اور اس کا حوالہ دیتا بھول گئے ہوں' چنانچہ ہم نے ذکورہ تمام کتابوں کے متوقع مقامات پر دیر تک جبتو کی کہ شاید کوئی گری بوٹ نہیں ملی پڑی روایت ایسی مل جا ہے کہ ان پر برخی روایت ایسی مل جا ہے کہ ان پر بحض ان قوا رہے کی طرف بھی رجوع کیا جن کے بارے میں مولانا کو اعتراف ہے کہ ان پھر بعض ان قوا رہے کی طرف بھی رجوع کیا جن کے بارے میں مولانا کو اعتراف ہے کہ ان کے مصنف شیعہ تھے۔ مثلاً مسعودی کی مروج الذہب 'لیکن اس میں بھی ایسی کوئی بات نہیں ملی۔

اس کے برعکس اس جنتو کے دوران الیم متعدد روایات ہمیں ملیں جن سے پہتہ چاتا ہے کہ حضرت معادیہ معشرت علی ہے اختلاف کے باوجود ان کا کس قدر احترام کرتے تھے؟ ان میں چند روایات ملاحظہ فرمائیے:

#### (١) حافظ ابن كثيرٌ فرمات بين:-

لماجاء خبر قتل على الى معاوية جعل يبكى فقالت له امرائة اتبكيه وقدقا تلته فقال ويحكانك لا تدرين ما فقدالناس من الفضل والفقه والعلم له

"جب حضرت معاویہ" کو حضرت علی کے قبل ہونے کی خبر ملی تو وہ رونے گئے۔ ان کی المبید نے ان سے کہا کہ آپ اب ان کو روتے ہیں حالا تکہ زندگی ہیں' ان سے لا چکے ہیں؟ حضرت معاویہ نے فرمایا کہ حمیس پند نہیں کہ آج لوگ کتنے علم و فضل اور فقد سے محروم ہو گئے۔ "

یماں حضرت معاویہ کی المیوئر شفیہ اعتراض تو کیا کہ اب آپ انہیں کیوں روتے ہیں جب کہ زندگی میں ان سے اڑتے رہے ، لیکن سے نہیں کما کہ زندگی میں تو آپ ان پر سب و هنتم

ل البدايدوالتمايه ص ١٣٠ ٨

كياكرتے تھ اب ان يركول روتے بي؟

(۲) کام احمد فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت بسر بن ارطاق نے حضرت معاویہ اور حضرت زید بن عمر بن خطاب کی موجودگی میں حضرت علیٰ کو پچھ برا بھلا کہا' حضرت معاویہ نے اس پر انہیں تو بیج کرتے ہوئے فرمایا

تشتمعليا وهوجاه

"تم على كو كالى دية مو حالا تكه وه ان كيدوا دايس-"

(۳) علامہ ابن ا ثیر جزریؓ نے حضرت معاویۃ کا جو آخری خطبہ نقل کیا ہے اس میں ان کے یہ الفاظ بھی موجود ہیں کہ

> لن ياتيكم من بعدى الامن انا خير منه كما ان من قبلي كان خيرامني كه

میرے بعد تمہارے پاس (جو خلیفہ) بھی آئے گا' میں اس سے بهتر ہوں گا' جس طرح جھے پہلے جتنے (خلفاء) تھے جھے ہے بہتر تھے۔

(٣) علامہ ابن عبدالبر نے نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت معاویہ نے برے اصرار کے ساتھ ضرار صدائی سے کہا کہ "میرے سامنے علی کے ساتھ ضرار صدائی سے کہا کہ "میرے سامنے علی کے اوصاف بیان کرو" ضرار صدائی نے برے بلیغ الفاظ میں حضرت علی کی غیر معمولی تعریفیں کیس 'حضرت معاویہ شنتے رہے اور تخریس روپڑے 'پھر فرمایا

رحمالله ابالحسن كان والله كذالك

اللہ ابوالحن (علی) پر رحم کرے 'خدا کی قتم وہ ایسے ہی تھے۔ تنے نیز حافظ ابن عبد البر ککھتے ہیں کہ حضرت معاویہ 'مختلف فقہی مسائل میں حضرت علی ہے خط و کتابت کے ذریعے معلومات حاصل کیا کرتے تھے چنانچہ جب ان کی وفات کی خبر پیجی تو حضرت معاویہ "نے فرمایا کہ

ا اللبرى ص ٢٣٨ج م مطبعة الاستقامة بالقاجرة ١٥٨ الهود الكامل لابن الاثير ص ٥٠٦ مس عد الكامل لابن الاثير ص ٢٠٣٠ م

عد الا تيماب تحت الاصاب ص ٢٣٠ مم ج ١٠ مكتبة التجارية الكبرى القابره ١٩٣٠ء

ذهب الفقه والعلم بموت ابن ابي طالب

"ابن ابی طالب کی موت سے فقہ اور علم رخصت ہو گئے۔" ل

غرض اس جبتو کے دوران ہمیں اس قشم کی تو کئی رواییتیں ملیں کیکن کوئی ایک روایت بھی ایسی نہ مل سکی جس سے بیہ چتا ہو کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ (معاذ اللہ) خطبول میں حضرت علی پر سب و شتیم کی بوچھاڑ کیا کرتے تھے۔ خدا ہی جانا ہے کہ مولانامودودی صاحب نے حضرت معاویہ پر بیہ الزام کس بنیاد پر کس دل سے عائد کیا ہے؟

پھردو سرا دعویٰ مولانا نے بیہ کیا ہے کہ ''ان کے تھم سے ان کے تمام گور نر خطبوں میں بر سرمنبر حضرت علی پر سبت وشتم کی ہوچھا ڈکرتے تھے۔''

فلا ہرہے کہ مولانا کا بید دعویٰ اس وقت تو طابت ہو سکتا ہے جب وہ حضرت معاویہ کے اس میں ایک فررست جمع فرما کر ہرایک گور نرکے بارے میں بید طابت فرمائیں کہ ان میں سے ہرایک نے فرست جمع فرما کر ہرایک گور نرکے بارے میں بید طابت فرمائیں کہ ان میں سے ہرایک نے انفراوی یا اجتماعی طور پر (معاذاللہ) حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو گالیاں دی تھیں' نیز اس بات کا بھی شوت ان کے پاس ہو کہ ان میں سے ہرایک کو انفراوی یا اجتماعی طور پر حضرت معاویہ نے بیہ تھم دیا تھا کہ حضرت علی پر سب وشتیم کی بوچھا ژکیا کرو۔ کیا اجتماعی طور پر حضرت معاویہ نے بین ہم نے ان کی لیکن اپنے اس الزام کی تائید میں جو حوالے مولانا نے پیش کئے ہیں ہم نے ان کی طرف رجوع کیا تو ان میں سے ایک بات بھی صبح طابت نہیں ہو سکی۔ اول تو یہ سمجھ لیجئے کہ مولانا کے دیئے ہوئے کو الوں میں حضرت معاویہ نے صرف دو گور نروں کے بارے بیں امران کی دیئے ہوئے کو الوں میں حضرت معاویہ نے صرف دو گور نروں کے بارے بیں اس مولانا ہے دو حضرت علی کی فرمت کیا کرتے تھے' ایک حضرت مغیرہ بن شعبہ نو دو سرے موان بن الحکم نے اگر ان روایات کو تھوڑی دیر کے لئے درست مان لیا جائے تو زیادہ سے مروان بن الحکم نے اگر ان روایات کو تھوڑی دیر کے لئے درست مان لیا جائے تو زیادہ سے مروان بن الحکم نے اگر ان روایات کو تھوڑی دیر کے لئے درست مان لیا جائے تو زیادہ سے مروان بن الحکم نے اگر ان روایات کو تھوڑی دیر کے لئے درست مان لیا جائے تو زیادہ سے

ا الاختیاب تحت الاصاب ص ٣٥ ج ٣ و كرسيد ناعلي بن ابي طالب

خرى ج ٣ ص ١٨٨ اور كامل ابن اشيرص ٣٣٣ ج ٣ كا حواله مولانا في حضرت مغيرو بن شعبه في متعلق ديا ہے اور البدايه ص ٢٥٩ ج ٨ كا حواله مروان بن الحكم سے متعلق ہے۔رہ كيا البدايه ص ٨٠ ج ٤ كا حواله مروان بن الحكم سے متعلق ہے۔رہ كيا البدايه ص ٨٠ ج ٤ كا حواله سواس ميں حجاج بن يوسف كے بحائى محمد بن يوسف الشفنى كا ذكر ہے جو حضرت معاوية كا خواله ان كے بحت بعد وليد بن عبدالملك كا كور فر تفاد اى طرح ابن اشير ص ١٥٥ ج ٣ ميں بنواميه كے ظفاء كا عموى تذكرہ ہے حضرت معاوية يا ان كے كئي كور فركا نہيں۔

زیادہ حضرت معاویۃ کے دو گور زوں پر بیہ الزام نگایا جاسکتا ہے کہ وہ حضرت علیٰ کو برا بھلا کہا کرتے تھے۔ اس سے آخر بیہ کیسے لازم آلیا کہ حضرت معاویۃ کے «تمام گورنز"خود حضرت معاویۃ کے تھم سے ایسا کیا کرتے تھے۔ بیہ "تمام گورنز" کا الزام تو ایسا ہے کہ اسے شاید کمی موضوع روا بیوں کے مجموعے سے بھی ٹابت نہ کیا جاسکے۔

اس کے بعد اب ان دو روا پنوں کی حقیقت بھی من کیجئے جن میں حضرت مغیرہ بن شعبہ ا اور مروان بن الحکم کے بارے میں بیہ معلوم ہو آ ہے کہ وہ (معاذ اللہ) حضرت علی پر سب و هنتم کیا کرتے تھے۔

پہلی روایت اصلاً علامہ ابن جربے طبریؓ نے اپنی سند کے ساتھ ذکر کی ہے اور انہیں سے نقل کرکے ابن اثیر جزریؓ نے اپنی تاریخ الکامل جس اے درج کردیا ہے ' روایت کے

الفاظيين : -

قال هشام بن محمد عن ابى مخنف عن المجالد بن سعيد والصقعب بن زهير و فضيل بن خديج والحسين بن عقبة المرادى قال كل قد حدثنى بعض هذا الحديث فاجتمع حديثهم فيما سقت من حديث حجر بن عدى الكندى واصحابه ان معاوية بن ابى سفيان لما ولى المغيرة بن شعبة فى جمادى سنة م دعاه فحمد الله واثنى عليه ثم قال اما بعد... وقد اردت ايصاك باشياء كثيرة فانا ناركها اعتماداً على بصرك بما يرضيني ويسعد سلطاني ويصلح به رعيتي ولست تاركاً ايصاء ك بخصلة لا تتحم عن شتم على و فعه والترجم على عثمان والاستغفار له والعيب على اصحاب والترجم على عثمان والاستغفار له والعيب على اصحاب على والاقصاء لهم وترك الاستماع منهم... قال ابومخنف قال على الكوفة عاملا لمعاوية سبع سنين واشهراً وهو من احسن شيئي سيرة واشاه حبا للعافية غير انه لا يدع ذم على والوقو عفيه له"

ل العرى: ص عدا مداج

"بشام بن محمد ن ابو معضف " اور انهول نے مجالد بن سعید " صقعب ابن زہیر' فضل بن خدیج اور حسین بن عقبتہ مرادی سے راویت کیا ہے کہ ابومعنف کتے ہیں کہ ان جاروں نے مجھے آئندہ واقعہ کے تھوڑے تھوڑے مکڑے سائے 'لنڈا حجرین عدی کندی کا جو واقعہ میں آگے سا رہا ہوں اس میں ان چاروں کی مختلف روایتی جمع ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ "جب ماہ جمادی اس معاویہ بن الی سفیان نے کوف پر مغیرہ بن شعبہ کو گور نربتایا تو انهیں بلا کر پہلے اللہ کی حمد دننا کی مجرکہا کہ ..... میرا ارادہ تھا کہ میں حمیس بہت چیزوں کی تصبحت کروں الیکن چو نکہ مجھے اعتاد ہے کہ تم مجھے راضی رکھنے میری سلطنت کو کامیاب بنانے اور میری رعایا کی اصلاح کرتے پر پوری نظرر کھتے ہو' اسلتے میں ان تمام باتوں کو چھوڑ آ ہوں۔ البتہ تہیں ایک نصیحت کرنا میں ترک نہیں کرسکتا وہ یہ کہ علیٰ کی ندمت كرنے اور انہيں كالى دينے سے يربيزند كرنا عثان ير رحت بيج رہنا اور ان کے لئے استغفار کرتے رہنا۔ علیٰ کے اصحاب پر عیب نگانا ا انہیں دور رکھنا اور ان کی بات نہ سنتا 'عثان ؓ کے امحاب کی خوب تعریف کرنا'انہیں قریب رکھنا اور ان کی یا تیں ستا کرنا .... ابو معضف کہتا ہے کہ صقعب بن زہیرنے کما کہ میں نے شعبی کو کہتے ہوئے سا کہ... مغیرہ کوف میں معاویہ کے عامل کی حیثیت سے سات سال اور پکھ مینے رہے وہ بمترین سیرت کے مالک تھے اور عافیت کو تمام لوگوں سے زیادہ پند کرتے تھے'البتہ وہ علیٰ کی ندمت اور انہیں برابھلا کمنا نہیں چھوڑتے تھے۔"

یہ ہے وہ روایت جو مولانا کے ذرکورہ بیان کی اصل الاصول ہے۔ اور جے دیکھ کر مولانا نے صرف حضرت مغیرہ بن شعبہ پر شیس بلکہ خود حضرت معاویہ اور ان کے تمام کور نروں پر بلا استثناء الزام لگا دیا ہے کہ وہ بر سرمنبر حضرت علی پر سب وشتم کیا کرتے تھے۔ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ اگر اس روایت کو درست مان لیا جائے تو خود ای روایت میں آگے چل کرصاف لکھا ہوا ہے کہ وہ حضرت علی کی ذمت کس طرح کیا کرتے تھے؟ تھے؟ تھیک ای صفحہ پر جس پر ابو معضف کے ذرکورہ بالا الفاظ لکھے ہیں 'آگے یہ الفاظ بھی ہیں قشے؟ تھیک ای صفحہ پر جس پر ابو معضف کے ذرکورہ بالا الفاظ لکھے ہیں 'آگے یہ الفاظ بھی ہیں

5

قام المغیرة فقال فی علی و عثمان کما کان یقول و کانت مقالته اللهم ارحم عثمان بن عفان و تجاوز عنه واجزه باحسن عمله فانه عمل بکتاب کواتبع سنة نبیک صلی الله علیه وسلم و جمع کلمتنا و حقن دماء ناوقتل مظلوما اللهم فارحم انصاره و اولیا دو و محبیه و الطالبین بلمه و بلمع علی قتلته له " د معزت مغیره کرے ہوئے اور معزت علی الله عثان کے بارے میں جو کہ کما کرتے ہے وہ کما ان کے الفاظ یہ ہے کہ یا اللہ عثمان بی مقان پر محم فرما اور ان سے درگزر فرما اور ان کے بمتر عمل کی انہیں جزا دے 'کہ کما کرتے ہے وہ کی کما ہی پر عمل کیا اور تیرے نبی سلی الله علیه وسلم کی انہوں نے تیری کما ہی برعمل کی اور ماری بات ایک کردی 'اور مارے خون کو بچایا اور مظلوم کی انہاع کی اور ماری بات ایک کردی 'اور مارے خون کو بچایا اور مظلوم ہو کر قتل ہوگئ 'یا الله ان کے مددگاروں ' دوستوں ' مجت کرنے والوں اور ان کے مددگاروں ' دوستوں ' مجت کرنے والوں اور ان کے مدد قارے کرنے والوں اور کے دوستوں ' مجت کرنے والوں اور کے دوستوں کے قا کموں کے دوستوں کو تھا کہ کرنے دوستوں کو تھا کہ کرنے دوستوں کی تا کموں کے دوستوں کی دوستوں کے قا کموں کے دوستوں کو تھا کہ کو کہ کہ دوستوں کو تھا کہ کے دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کی دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کو دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کے دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کی دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کی دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کے تا کموں کے دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کو دوستوں کو دوستوں کے دوستوں کے دوستوں کو دوستو

اس سے معلوم ہوا کہ در حقیقت حضرت مغیرہ حضرت علی گی ذات پر کوئی شتیم نہیں فرماتے تھے' بلکہ وہ قا تلین عثمان کے لئے بدرعا کیا کرتے تھے۔ جے شیعہ راویوں نے حضرت علی پر لعن وطعن سے تعبیر کردیا ہے۔ ظاہر ہے کہ جب رادی حضرت مغیرہ کے الفاظ صراحتاً نقل کررہے ہیں تو فیصلہ ان الفاظ پر کیا جائے گانہ کہ اس تاثر پر جوان الفاظ ہے ، اویوں نے لیا۔ یا اس تعبیر پر جو ''روایت با کمعنی'' (INDIRECT NARRATION) میں انہوں نے افتیار کی۔

پھردو سری اہم ترین بات ہے کہ حافظ ابن جریر ؒنے یہ روایت جس سند کے ساتھ نقل کی ہے 'وہ اول ہے آخر تک شیعہ یا گذاب اور جھوٹے راویوں پر مشتل ہے۔ اس روایت کا پہلا راوی ہشام بن الکلبی ہے جو مشہور راوی محمد بن السائب الکلبی کا بیٹا ہے اس کے بارے میں ابن عساکر گا قول ہے کہ : ۔

العرى ص ١٨٨: ج

رافضىليس بثقة

"وه رافضي ب ' تقد نهيں "ك

اور عافظ ابن حجر لکھتے ہیں کہ ابن ابی طی نے اے امامیہ (شیعوں کا ایک فرقہ) میں شار کیا ہے اور ابن ابی یعقوب حرییؓ فرماتے ہیں کہ:

راويةللمثالبغاية

"انتادر ہے کی مثالب روایت کرتا ہے۔"

پھر دوسرا راوی ابومحنف لوط بن یجی ہے 'اس کے بارے میں حافظ ابن عدی ؓ فرماتے ہیں:

شیعی محترق صاحب اخیار هم که میمادی کا در کرتا ہے۔"

تیرا راوی مجالد بن سعید ہے 'ان کے ضعیف ہونے پر تو تمام ائمہ حدیث کا اتفاق ہے بی ' یمال تک کہ تاریخی روایات میں بھی انہیں ضعیف مانا گیا ہے۔ امام یجبی بن سعید قطان کے کوئی دوست کہیں جارہے تھے 'انہوں نے پوچھا۔ کمال جارہے ہو۔"

انہوں نے کہا۔"وہب بن جریر کے پاس جا رہا ہوں'وہ سیرت کی پچھ کتابیں اپنے باپ سے بواسطہ مجالد سناتے ہیں۔" یجیلی بن سعید نے فرمایا" تم بہت جھوٹ لکھ کرلاؤ گے۔" تے اس کے علاوہ اٹنج کا قول ہے کہ۔ یہ "شیعہ ہے "ت

چوتھے راوی فضل بن خدتج ہیں 'ان کے بارے میں حافظ ذہبی اور حافظ ابن جحر لکھتے ہیں کہ ابو حاتم کا قول ہے کہ فضیل بن خدتج اشتر کے غلام سے روایت کرتا ہے 'مجبول ہے

که میزان الاعتدال ص ۲۳۸ج۳

له المان الميران ص ١٩١ج ١ وائرة المعارف ١٣٠٠ه

ت ایناس ۱۹۱۲

ت ابو حاتم الرازيّ : كتاب الجرح و التعديل ص ٣٦١ ج ٣ فتم اول وائرة المعارف وكن ٢٢٣ه و و تهذيب التهذيب من ج ١٠ من ٢٣٣١ه

اور جوراوی اس سے روایت کرتا ہے وہ متروگ ہے ۔ ان کے علاوہ دو راوی جن کا ذکر ابو معنف نے کیا ہے اپینی صفعہ بن زہیراور فنیل بن خدتے 'وہ تو سرے ہے جمول ہی ہیں۔ اب آپ غور فرمائے کہ جس روایت کے تمام راوی ازاول آیا آ خر شیعہ ہوں 'اور ان بیس سے بعض نے مقصد ہی ہے بنا رکھا ہو کہ صحابہ کرام "کی طرف بری بھلی یا تیں منسوب ان بیس سے بعض نے مقصد ہی ہے بنا رکھا ہو کہ صحابہ کرام "کی طرف بری بھلی یا تیں منسوب کریں۔ کیا الیمی روایت کے ذریعے حضرت معاویہ "یا حضرت مغیرہ بن شعبہ "کے خلاف کوئی الزام عائد کرتا سراسر ظلم نہ ہو گا؟ مولانا مودودی نے لکھا ہے کہ: بیس نے قاضی ابو بکرین الزام عائد کرتا سراسر ظلم نہ ہو گا؟ مولانا مودودی نے لکھا ہے کہ: بیس نے قاضی ابو بکرین العربی اور علامہ ابن تیمیہ گی کتابوں پر اعتماد کرنے بجائے خود شخفیق کرکے آزاوانہ رائے قائم کرنے کا راستہ اس لئے اختیار کیا ہے کہ ان بزرگوں نے اپنی کتابیں شیعوں کی ردیس قائم کرنے کا راستہ اس لئے اختیار کیا ہے کہ ان بزرگوں نے اپنی کتابیں شیعوں کی ردیس لکھی ہیں للذا ان کی حیثیت "و کیل صفائی "کی سی ہو گئی ہے۔ "

اب مولاتا مودودی صاحب خود ہی افساف فرمائیں کہ کیا یہ غیرجانبداری کا نقاضا ہے کہ "وکیل صفائی" کی بات تو سن ہی نہ جائے۔ خواہ وہ کتنی ثقه 'قابل اعتاد اور قابل احرّام شخصیت ہو'اور دو سری طرف "ہدی "کی بات کو بے چوں و چرا تسلیم کرلیاجائے 'خواہ وہ کتنا ہی جھوٹا اور افتراء پر واز ہو؟ قاضی ابو بکرین عربی اور ابن تیمیہ (معاذاللہ) حضرت علی کے دشمن نہیں 'صرف حضرت معاویہ کے تقہ دوست ہیں۔ دو سری طرف ہشام بن الکلبی اور ابو معخنف حضرت معاویہ کے کھلے دشمن ہیں۔ اور ان کی افتراء پردا زی نا قابل تردید دلا کل کے ساتھ ثابت ہے' یہ آخر غیرجانب داری کا کون سا نقاضا ہے کہ پہلے فریق کی روایات سے صرف ان کے "حب معاویہ" کے کھلے دشمن ہیں۔ اور ان کی افتراء پردا زی نا قابل تردید دلا کل موایات سے صرف ان کے "حب معاویہ" کی وجہ سے یکسرپر ہیز کیا جائے اور دو سرے فریق کی روایات پر صرف ان کے "حب معاویہ" کی باوجود کوئی تنقید ہی نہ کی جائے؟

مولانامودودي في ايك جكد لكها بكد :

کے میزان الاعتدال می ۳۳۳ ج۲ولسان المیزان می ۳۵۳ ج۳ کا متعب بن زبیر کو اگرچه امام ابو زرعه ی تقد قرار دیا ہے مگراس کے بارے بیں ابو حاتم رازی گ فرماتے میں شیخ لیس مشحور (الجرح و التعدیل می ۳۵۵ ج۲ فتم ۱) اور نقیل کے بارے بیں لکھتے ہیں کہ هو مجھول دوی عدد حل مندوک الحدیث (می ۲۲ ج سافتم ۲)

ت خلافت و ملوكيت: ص ٣٢٠

دوبعض حصرات تاریخی روایات کو جانبجنے کے لئے اساء الرجال کی کتابیں کھول کر بیٹھ جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فلال فلال راویوں کوائمہ رجال نے مجمودح قرار دیا ہے .... یہ باتنس کرتے وقت یہ لوگ اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ محد ثین نے روایات کی جانج پڑتال کے یہ طریقے وراصل جاتے ہیں کہ محد ثین نے روایات کی جانج پڑتال کے یہ طریقے وراصل احکامی احادیث کے لئے افتیار کئے ہیں .....الخ

پرآگ لکھے ہیں۔

"اس لئے کوئی معقول وجہ نہیں ہے کہ ابن سعد 'ابن عبد البر' ابن کیٹر ابن جریر 'ابن ججراور ان جیسے دو مرے ثقہ علماء نے اپنی کتابوں میں جو حالات مجروح راویوں سے نقل کئے ہیں انہیں رد کر دیا جائے۔ الخ" (ص ساس آ

یمال سب سے پہلے تو بیہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ اگر تاریخی روایات میں سند کی جائج

پڑتال کی کوئی ضرورت نہیں ہے اور جو روایتیں ان مؤرخین نے اپنی کتابوں میں ورج کروی

ہیں 'انہیں بس آ کھ بند کرکے قبول ہی کرلینا چاہیے 'تو آخر ان حضرات نے تقریباً ہرروایت
کے شروع میں سند کو نقل کرنے کی زحمت ہی کیوں اٹھائی؟ کیا اس طرز عمل کا واضح مطلب یہ
نہیں ہے کہ وہ روایات کی صحت و سقم کی ذمہ واری اپنے قار ئین اور محققین پر ڈال رہ

ہیں کہ مواو ہم نے جع کردیا 'اب بیہ تمہارا فرض ہے کہ اسے تحقیق و تنقید کی کسوئی پر پر کھو
اور اہم نتائج اخذ کرنے کے لئے صرف ان روایات پر بھروسہ کرد ہو تحقیق و تنقید کے معیار
پر پوری اثرتی ہوں۔ ورنہ آگر تاریخی روایات کے معالمے میں ''اساء الرجال کی تاہیں کھول
کر بیٹھ جانے ''کی ممانعت کردی جائے۔ تو خدا را مولانا مودودی صاحب یہ بتلا کیں کہ ابن

ا پھر ہے ہات کی قدر عجیب ہے کہ ابو محنف کلبی اور ہشام جیے لوگوں کے طالت ویکھنے کے لئے تو موافع اساء الرجال کی کتابیں کھولنے کی اجازت نہیں دے رہے ہیں اور دو مرے مور نمین کو قابل اعتاد خابت کرنے کے لئے میں ۱۳۹ ہے ۱۳۲۰ تک وہ بلا ٹکلف اساء الرجال بی کے علاء اور کتابوں کے اعتاد خابت کرنے کے لئے میں ۱۳۹ ہے ۱۳۲۰ تک وہ بلا ٹکلف اساء الرجال بی کے علاء اور کتابوں کے حوالے دیتے چلے گئے ہیں۔ ہم یہ کھنے سے بالکل قامر رہے ہیں کہ کیا جرح و تعدیل صرف ان مور نبین بی کے بارے میں کی جا سے جن کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا سے جن کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا سے جن کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا سے جن کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا کتی ہے جن کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے باتھے ہیں۔ اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا سے بی کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا کتی ہمارے کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے مور نبین بی کے بارے میں کی جا سے بین کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے بین کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے بین کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اور ان سے بین کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اس وقت ہمارے پاس می بین کی کتابیں اس وقت ہمارے پاس موجود ہیں اس وقت ہمارے پیل کتاب ہمارے پیشر کی کتابیں اس میں کتاب ہمارے پیشر کتابیں اس موجود ہیں ہمارے پیشر کتاب ہمارے ہمارے بی کتاب ہمارے ہمارے

جریہ نے جو یہ نقل کیا ہے کہ حضرت واؤد علیہ السلام (معاذ اللہ) اور یا کی بیوی پر فریفتہ ہو گئے تھے اس لئے اسے متعدد خطرناک جنگی مهمات پر روانہ کرکے اسے مروا دیا پھراس کی بیوی سے شادی کر لی۔ اسے رو کر دینے کی آخر کیا وجہ ہے؟ نیز ابن جریہ ہے جو اپنی تاریخ میں ہے۔ شار متعارض احادیث نقل کی ہیں 'ان میں ترجیح آخر کس بناء پر دی جاسکے گی۔

تطویل ہے : پچنے کے لئے ہم اس بحث کو یہاں چھو ڈتے ہیں کہ صدیث اور آریخ کے درمیان معیار صحت کے اعتبار ہے کیا فرق ہے؟ ہم چو تکہ یہاں خاص اس روایت کے بارے ہیں گفتگو کررہے ہیں جس حضرت مغیرہ بن شعبہ کے بارے ہیں یہ معلوم ہو آ ہے کہ وہ حضرت معاویہ کے تھم ہے بر سرمنبر حضرت علی کی فدمت کیا کرتے ہے۔ اس لئے مختفراً یہ بتانا چاہیے ہیں کہ یہ روایت کیوں نا قابل قبول ہے؟ ہمارا خیال ہے کہ آریخ اور حدیث کے فرق کو محوظ رکھتے کے باوجود مندرجہ ذیل وجوہ کی بناء پر مولانا کو بھی صلیم کرنا چاہیے کہ یہ روایت قطعی طور پر تا قابل اعتماد ہے :

ا اس کے راوی سارے کے سارے شیعہ ہیں 'اور کسی روایت سے جو صرف شیعوں سے منقول ہو حضرت معاویہ پر طعن کرنا کسی طرح درست نہیں ہے۔

۲۔ اس کے تمام راوی ضعیف یا مجبول ہیں 'اور الیمی روایت تاریخ کے عام واقعات کے معام داقعات کے معام داقعات کے معاطم معاطم میں تو کسی ورجہ میں شاید قابل قبول ہو سکتی ہو۔ لیکن اس کے ذریعے کوئی الیمی بات داہت نہیں ہو سکتی جس سے کسی صحابی کی ذات مجروح ہوتی ہوئے۔

#### عاشيه كزشت يوست

اوپر کے مؤرخین کے حالات کی چھان بین نہیں کرنی چاہیے؟ یا اساء الرجال کی کتابوں میں سے مؤرخین کی صرف تعدیل ہی نقل کی جا عتی ہے اور "جرح" نقل کرنا ممنوع ہے؟ یا صرف ان مورخین کی صرف اللہ مورخین کے حالات اساء الرجال کی کتابوں میں دیکھنے چاہئیں جو ثقتہ ہیں اور مجروح مورخین کے حالات کے لئے ان کتابوں کی طرف رجوع نہ کرنا چاہئے؟ ان میں سے کون می بات ہے جے سیجے کما حالات کے لئے ان کتابوں کی طرف رجوع نہ کرنا چاہئے؟ ان میں سے کون می بات ہے جے سیجے کما

ف مولانا نے ایک جگہ لکھا ہے: "بعض حضرات اس معاطمے میں سے نرالا قاعدہ کلیے چی کرتے ہیں بقیہ عاشیہ ایکے سفحے پ سو۔ یہ روایت درایت کے معیار پر بھی پوری نہیں اترتی'اس لئے کہ اگر حضرت مغیرہ بن شعبہ حضرت معاویہ کے تھم سے سات سال سے زا کدمدت تک منبروں پر کھڑے ہو کر حضرت علی پر ''سبّ دشتھ کی بوچھاڑ''کرتے رہے تو:

(الف) اس "سب و شتم" کی روایت کرنے والے تو ہے شار ہونے عابی ۔ یہ صرف ایک فخص ہی اس کی روایت کیوں کر رہا ہے؟ اور ایک بھی وہ جو شیعہ ہے اور اس کا جھوٹا ہونا معروف ہے؟

بھی وہ جو شیعہ ہے اور اس کا جھوٹا ہونا معروف ہے؟

(ب) کیا پوری امت اسلامیہ اپ "خیر القرون" میں ایے اہل جرات اور اہل انصاف ہے قطعی طور پر خالی ہو گئی تھی جو اس "مکروہ بدعت" ہو رائل انصاف ہے قطعی طور پر خالی ہو گئی تھی جو اس "مکروہ بدعت" کے عظرت معاویہ اور ان کے گور نرول کو روکتے کیا حضرت ججربن عدی اس کے عظاوہ کوئی یا غیرت مسلمان کوفہ میں موجود نہیں تھا؟

(ج) عدالت و دیانت کا معاملہ تو بہت بلند ہے۔ حضرت معاویہ کے عشل و تدیر اور سیاسی بھیرت ہے تو ان کے دشمنوں کو بھی انکار نہیں ہوگا کیا یہ و تدیر اور سیاسی بھیرت ہے تو ان کے دشمنوں کو بھی انکار نہیں ہوگا کیا یہ بات سمجھ میں آسکتی ہے کہ ان جیسا صاحب فراست انسان محفل بخض کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا ہے قائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے خاص

### حاشيه گزشت بوسته

کہ ہم سحابہ کرام کے بارے میں صرف وی روایات قبول کریں گے جو ان کی شان کے مطابق ہو اور ہوئی ہو"
ہراس بات کورد کردیں گے جس سے ان پر حرف آتا ہو خواہ وہ کسی سمجے صدیت ہی میں وارد ہوئی ہو"
راس ۱۳۰۵) ہمیں معلوم نہیں کہ موافاتا کے معترضین میں سے کسی نے یہ "قاعدہ کلیہ" بیان کیا ہمی
ہ یا نہیں' بسرطال ہم اس قاعدہ کلیہ کو تھوڑی می ترمیم کے ساتھ درست مانے ہیں۔ ہاری نظر میں
قاعدہ یہ ہے کہ "ہراس ضعیف روایت کو رد کردیا جائے گا جس سے کسی سحابی کی ذات مجروح ہوتی ہوا
خواہ وہ روایت تاریخ کی ہو۔ یا صدیت کی" ہمارا خیال ہے کہ موافا کو اس "قاعدہ کلیہ " پر کوئی اشکال
نہ ہوتا جائے 'اس لئے کہ بقول حضرت شخ عبدالحق صاحب محدث دالوی صحاب کی عدالت قرآن سنت شواترہ اور اجماع سے قابت کے بل پر قابت نہیں
متواترہ اور اجماع سے قابت ہے اور اس کے خلاف کوئی بات ضعیف روایات کے بل پر قابت نہیں
کی جا کتی۔

الشحكام كے لئے خطرہ بن سكتا ہے؟ كوف حضرت على كے معقدين كا مركز

تھا۔ کیا حضرت معاویہ ان کے سامنے حضرت علی پر سب و شتم کروا کر یہ چاہتے تھے کہ حضرت علی کی وفات کے بعد بھی اہل کوفہ سے برابر لڑائی شخصی رہے اور وہ بھی دل سے حضرت معاویہ کے ساتھ نہ ہوں؟ کوئی گھٹیا سے گھٹیا سیاست وان بھی بھی یہ نہیں کر سکتا کہ اپنے مخالف قائد کے مرف کے بعد اس قائد کے معتقدین کے گڑھ میں بلاوجہ اس گالیاں دیا کرے۔ ایسا کام وہی مخص کر سکتا ہے جے لوگوں کو خواہ مخواہ اپنی حکومت کے خلاف بھڑکانے کا شوق ہو۔ ا

ان وجوہ کی بناء پر سے روایت تو قطعی طور پر نا قابل قبول ہے۔ دو سری روایت جس کا حوالہ مولانا نے دیا ہے البدایہ والنسامیہ کی ہے'اس کے الفاظ میہ ہیں۔

> "ولماكان (مروان) منوليا على المدينة لمعاوية كان يسب علياكل جمعة على المنبر وقال له الحسن بن على: لقدلعن الله اباك الحكم وانت في صلبه على لسان نبيه فقالة لعن الله الحكم وما ولدو الله اعلم"

> "جب مروان مدینه منورہ میں حضرت معاویة کا گور نر تھا 'اس وقت وہ ہر جعد کو منبر پر کھڑے ہو کر حضرت علی پر سب وشتم کیا کر تا تھا 'اوراس سے حضرت حسن بن علی نے فرمایا کہ: تیرے باپ تھم پر اللہ نے اپنے نبی ک کی زبان سے اس وقت لعنت کی تھی جب تو اس کی صلب میں تھا 'اور یہ کما تھا کہ تھم اور اس کی اولاد پر خدا کی لعنت ہو۔ نہ

کے جناب مولانا مودودی صاحب تو اس حتم کے درایتی قرائن کی بناء پر بالکل سیح الاسناد احادیث کو بھی رد کر دینے کے قائل میں 'چنانچہ حضرت سلیمان کے بارے بیں سیح بخاری کی ایک حدیث کو سیح الاسناد مانے کے باوجود مولانا نے اس لئے رد کر دیا ہے کہ وہ درایت کے اس بیسے قرائن کے خلاف ہے' حالا نکہ وہ حدیث بھی کوئی ''ا حکای حدیث '' نہیں ہے بلکہ ایک آریخی واقعہ بی ہے 'کیا اس موقع پر وہ درایت کے ان قرائن کی بناء پر ایک سراسرضعیف روایت کو رد نہیں فرمائیں ہے؟

ع البدايد والنابي ص ٢٥٩ج ٨

اگرچہ میہ روایت کی وجہ سے مفکوک ہے 'لے لیکن اتنی بات پچھ اور روا پیوں سے بھی مجموعی طور پر معلوم ہوتی ہے کہ مروان بن الحکم مدینہ منورہ کی گور نری کے دوران حضرت علی میں شان میں پچھ ایسے الفاظ استعمال کیا کرتا تھاجو حضرت علی کو محبوب رکھنے والوں کو ناگوار گذرتے تھے لیکن میہ نازیبا الفاظ کیا تھے؟ ان تاریخی روا پیوں میں سے کسی میں ان کا ذکر شمیں البتہ صحے بخاری کی ایک روایت میں ایک واقعہ اس طرح ذکر کیا گیا ہے کہ :

"ان رجلًا جاء الى سهل بن سعد فقال هذا فلان لامير المدينة يدعو عليا عندالمنبر قال فيقول ماذا قال يقول له ابو تراب فضحك و قال والله ما سماه الا النبى صلى الله عليه وسلم وما كان له اسم احب اليه منه "

"ایک فخص حطرت سل" کے پاس آیا اور بولا کد امیر مدیند منبر پر کھڑے ہو کر حطرت علی کو سب و شتم کرتا ہے، حضرت سل" نے پوچھا وہ کیا کہتا ہے؟ اس نے کما کہ انہیں "ابو تراب" کہتا ہے۔ حضرت سل بنس پڑے اور فرمایا خدا کی شم اس نام ہے تو خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں بکارا ہے اور آپ کے نزدیک ان کا اس سے بیارا نام کوئی نہ تھا۔"

اگریمال "امیر مدید" سے مراد مروان ہی ہے 'جیسا کہ ظاہر کی ہے تواس "سب وُشمّه کی حقیقت بھی واضح ہو جاتی ہے۔ ابو تراب کے معنی ہیں "مٹی کا باپ" آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت علی کو محبت میں اس نام سے پکارا کرتے تھے 'مروان زیادہ سے زیادہ اس اس کے حقیقی معنوں میں استعمال کرتا ہو گا۔ اگر فرض کیجئے کہ مروان اس سے بھی زیادہ بچھ نامیا الفاظ حضرت علی کی شان میں استعمال کرتا تھا تو آخر یہ کماں سے معلوم ہوا کہ وہ یہ کام عضرت معاویہ "کے تھم سے کرتا تھا۔ مولانا نے البدایہ کی جس عبارت کا حوالہ دویا ہے 'اس

ا اول تو اس لئے کہ بید بوری عبارت البداید و النماید کے اصل معری ننخ میں موجود شیں ہے دوسرے اس لئے کہ اس کے آخر میں آنخضرت صلی اللہ علید وسلم کی طرف جو الفاظ منسوب کے مجے بیں دو بہت محکوک ہیں۔

المع بخاري كتاب الناقب إب مناقب على ص ٥٢٥ جلد اول اسح الطالع كراجي

میں بھی کہیں یہ ندکور نہیں کہ حضرت معاویۃ نے اسے اس کام کا تھم دیا تھا یا وہ اس کے اس فعل پر راضی تھے۔ ایسی صورت میں یہ الفاظ لکھنے کا کوئی جواز جاری سمجھ میں نہیں آپا کہ حضرت معاویۃ :

"خود' اور ان کے علم ہے ان کے تمام گور نر خطبوں بیں پر سرمنبر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سبّ دشتم کی ہو چھا اڑ کرتے تھے۔" مندر جہ بالا بحث سے بیر بات پابیہ ثبوت کو پہنچ گئی کہ :

۔ خود حضرت معاویہ کی طرف سب و شتیم کی جو نسبت مولانا نے کی ہے' اس کا تو کوئی اونی ثبوت بھی مولانا کے بیان کردہ حوالوں میں' بلکہ کہیں نہیں ہے اور اس کے برعکس حضرت معاویہ سے حضرت علی کی تعریف و توصیف کے جملے منقول ہیں۔

ا ی طرح تمام گور نر کا جو لفظ مولانا نے استعمال کیا ہے وہ بھی یالکل بلا دلیل ہے' مولانا کے بیان کردہ حوالوں میں سرف دو گور نروں کا ذکر ہے۔

سویہ ان دو گور نروں میں سے ایک یعنی مروان بن الحکم کے بارے میں مولانا کے دیئے ہوئے حوالے کے اندریا اور کہیں میہ بات موجود نہیں ہے کہ وہ حضرت معاویۃ کے عکم سے حضرت علی مرت وشتھ کیا کر ٹاتھا۔

سم سب و شتم کی بوجیماڑ کا لفظ بھی بلا دلیل ہے' اس لئے کہ مولانا کے دیئے ہوئے حوالے میں توست و شتم کے الفاظ منقول نہیں۔ صحیح بخاری کی روایت ہے جو الفاظ معلوم ہوتے ہیں انہیں ''سب و شتم '' تحییج تان کرہی کما جا سکتا ہے۔

۵- دوسرے گورز حضرت مغیرہ بن شعبہ کے بارے میں مولانا نے حوالہ صحیح دیا ہے لیکن ساتھ بی اس میں میہ تصریح ہے کہ وہ قاتلین عثمان کے لئے بددعا کیا کرتے تھے۔ دوسرے میہ روایت از اول آ آ تر سارے کے سارے شیعہ راویوں سے مروی ہے اور روایت ودرایت ہراعتبارے واجب الردہے۔

# استلحاق زياد

وہ انون کی بالاتری کا خاتمہ" کے عنوان کے تحت مولانا مودودی صاحب نے حضرت محاویہ پرپانچواں اعتراض مید کیا ہے کہ :

" زیاد بن سمیر کا استلحاق بھی حضرت معاویہ" کے ان افعال میں ہے ہے جن میں انہوں نے سای اغراض کے لئے شریعت کے ایک مسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی' زیاد طائف کی ایک لونڈی سمیہ نامی کے پہیٹ ے پیدا ہوا تھا لوگوں کا بیان بیہ تھا کہ زمانہ جاہلیت میں حضرت معادیہ ؓ کے والدجناب ابوسفيان في اس لوتذي سے زنا كا ارتكاب كيا تھا اور اسى سے وہ حاملہ ہوئی 'حضرت ابو سفیان' نے خود بھی ایک مرتبہ اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ زیاد ان بی کے نطفہ ہے "جوان ہو کریہ مخص اعلی درج كالمتر منتظم فوجي ليذر اور غير معمولي قابليون كامالك ثابت موا محفرت علیؓ کے زمانہ خلافت میں وہ آپ کا زبروست حامی تھا اور اس نے بڑی اہم غدمات انجام دی تھیں' ان کے بعد حضرت معادیہ ؓ نے اس کو اپنا حامی و مدد گار بنانے کے لئے اپنے والد ماجد کی زنا کاری پر شماد تیں لیں اور اس کا شوت بہم پینچایا کہ زیادان ہی کا دلد الحرام ہے پھراسی بنیاد پر اے اپنا بھائی اور اپنے خاندان کا فرد قرار دے دیا۔ یہ فعل اخلاقی حیثیت سے جیسا مکردہ ب و و تو ظاہر ہی ہے مگر قانونی حیثیت سے بھی یہ ایک صریح ناجائز فعل ب- كيول كه شريعت ميس كوئى نب زناس الابت نبيس موتا- ني صلى الله عليه وسلم كاصاف تحكم موجود بك " بچه اس كاب جس كے بستر يروه پیدا اور زانی کے لئے کنگر پھر ہیں۔"ام المومنین حضرت ام حبیبہ" نے ای وجہ سے اس کو اپنا بھائی تشلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ اور اس سے پردہ فرمايا-"(ص ۱۷۵)

ولانانے جس افسوسناک اندازے میہ واقعہ نقل فرمایا ہے اس پر کوئی تبھرہ سوائے اس کے میں کیا جاسکنا کہ اصل تواریخ کی عبارت نقل کردی جائے۔ قار ئین دونوں کا مقابلہ کرکے ودجو چاہیں فیصلہ کرلیں۔

مولانا نے اس واقعے کے لئے چار کمایوں کے حوالے دیئے۔ (الاستیعاب ج اس ۱۹۹) ن الا ٹیمرج ۳ ص ۲۴۱٬۲۲۰ البدایہ و النہایہ ج ۸ ص ۱۹۸ ور ابن خلدون ج ۳ ص ۲ کم) ان میں سے بدایہ والنہایہ میں تواس واقعے کے سلسلے میں کل سات ہی سطریں لکھی ہیں 'جن سے واقعہ پاکوئی تفصیل ہی نہیں معلوم ہوتی' باقی تیمن کمایوں میں سے جس کماپ میں یہ واقعہ سب ے زیادہ مرتب طریقے پر بیان کیا گیا وہ ابن خلدون کی تاریخ ہے جس کا حوالہ مولانا نے سب سے آخر میں دیا ہے 'اس کے الفاظ سے جیں۔

" مید اور اور کی مال ہے حارث بن کلدہ طبیب کی لونڈی تھی'اک کے پاس اس سے حضرت ابو بکرہ پیدا ہوئے پھراس نے اس کی شادی اپنے ایک آزاد کردہ غلام ہے کردی تھی'اور اس کے یہال زیاد پیدا ہوا (واقعہ یہ تھاکہ) ابو سفیان اپنے کسی کام ہے طائف گئے ہوئے تھے' وہال انہول یہ سمیت ہوئے تھے' وہال انہول نے سمیت سے اس طرح کا نکاح کیا جس طرح کے نکاح جالمیت میں رائج سمیت نے اس طرح کا نکاح کیا جس طرح کے نکاح جالمیت میں رائج سمیت اور اس سے مباشرت کی 'اسی مباشرت سے زیاد پیدا ہوا اور سمیت نے زیاد کو ابو سفیان سے منسوب کیا' خود ابو سفیان نے بھی اس نسب کا اقراد کر لیا تھا گر خفید طور پر۔"

ا م كالمعتان :

جب حضرت علی شہید ہو گئے اور زیاد نے حضرت معاویہ ہے مسلم کرلی تو زیاد نے حضرت معاویہ کو ابو سفیان زیاد نے مسلم کرلی تو دو حضرت معاویہ کو ابو سفیان کے نب کے بارے جس بتلا کیں 'اور حضرت معاویہ کی رائے یہ ہوئی کہ اے اسلماق کے ذریعہ ما کل کریں ' چنانچہ انہوں نے ایسے گواہ طلب کئے جو اس بات سے واقف ہوں کہ زیاد کا نب ابو سفیان سے لاحق ہو چکا ہو اس بات سے واقف ہوں کہ زیاد کا نب ابو سفیان سے لاحق ہو چکا ہو اس بات کی گوائی دی اور اکثر شعان علی اس بات کو برا سمجھتے تھے ہماں کے اس بات کی گوائی دی اور اکثر شعان علی اس بات کو برا سمجھتے تھے ہماں کے بھائی حضرت ابو بھی ، ٹی

مة كانت سعية ام زياد مولاة المحارث بن كلمة الطبيب وولدت عنده ابابكرة شروجها بمولكي له وولد كانت سعية ام زياد مولاة المحارث بن كلمة الطبيب وولدت عنده ابابكرة شروجها بمولكي له وولد ريادا وكان ابوسفيان فد نهب الى الطائف في بعض حاجاته فاصابها بنوع من الكحفالجاهليه وولدت زياداً هذا ونسبته الى ابي سفيان و اقرابها به الا انه كان بخفية (آريخ ابن ظدوان ص سائل وولدت زياداً هذا ونسبته الى ابي سفيان و اقرابها به الا انه كان بخفية (آريخ ابن ظدوان ص سائل المحاربة في المنافى وحد عام 1000)

لولها فتل على وصالح زياد معاوية " وضع مصقلة بن هبيرة الشبباني على معاوية ليعرص **بقيه عاتيه الحل مغ** 

مولانا گا دو سرا یا قفظ کامل این اشیرے علامہ این اشیر جزری نے شروع میں تو بس بھی کہ حضرت ابو سفیان نے جاہیت میں سمیت ہے مباشرت کی تھی' گھراس مباشرت کے جارے میں بھی بودی داستان طرا زیاں نقل کی ہیں۔ اس کے بعد لکھا ہے کہ :

"اس کے علاوہ کے بھی بودے قصوں نے رواج پایا جن کے ذکرے کتاب طویل ہو جائے گی اس بھی مان ہے اعراض کرتے ہیں' اور جو لوگ حضرت معاویہ کے دمان معاویہ کو معذور قرار دیتے ہیں' ان کا کمنا ہے کہ حضرت معاویہ نے زیاد کا ستلیاق اس لئے کیا تھا کہ جاہیت میں نکاح کی بہت کی تشمیں تھیں ان معاویہ تھیوں کو ذکر کرنے کی تو ضرورت نہیں' البتہ ان میں ہے ایک تشم سے تھی کہ کمی کہی عورت ہے بہت ہوگی مباشرت کرتے تھے' گھرجب سب قسموں کو ذکر کرنے کی تو ضرورت نہیں' البتہ ان میں ہے ایک تشم سے وہ حاملہ ہو کر بچہ جنتی تو اس نے کو جس کی طرف چاہتی منسوب کردہی تو وہ اس کا بیٹا قرار پا جا تا' جب اسلام آیا تو نکاح کا سے طریقہ حرام ہو گیا' کین فوق منسوب ہوا ہو' اسلام کے بعد بھی اس کو اس نب پر برقرار رکھا گیا اور شوت نب کے معاطے میں کوئی تفریق نہیں گئی۔ "
ابن ظلدون اور ابن اشیر کے ان بیانات سے سے بات تو صاف ہو گئی کہ حضرت ابو ابن ظلدون اور ابن اشیر کے ان بیانات سے سے بات تو صاف ہو گئی کہ حضرت ابو ابن ظلدون اور ابن اشیر کے ان بیانات سے سے بات تو صاف ہو گئی کہ حضرت ابو

#### عاشيه كزشت بيوسته

بنسب ابى سفيان ففعل و رأى معاويةن يستميله باستلحاقه قالتمس الشهادة بلك ممن علم لحوق نسبه بابى سفيان فشهد له رجال من اهل البصرة والحقه وكان أكثر شيعة على ينكرون طك و ينقمونه على معاوية حتى اخوه ابوبكرة (اين قلد ون ص ۱۵-۳۵)

 سفیان نے طائف میں سمیے زنانہیں بلکہ ایک خاص متم کا نکاح کیا تھا جو جا ہلیت میں جائز سمجھا جاتا تھا اسلام نے اے ممنوع تو کر دیا مگر اس سے پیدا ہونے والی اولاد کو غیر ثابت النسب یا ولدالحرام قرار نہیں دیا 'لیکن آگے چل کر ابن اشمر جزری نے ایک اعتراض بیہ کیا ہے کہ :

و معاویہ ہے تھے کہ یہ استحاق جائز ہے اور انہوں نے جالمیت
اور اسلام کے استحاق میں فرق نہیں کیا۔ اور یہ فعل نا قابل قبول ہے۔
کیوں کہ اس فعل کے محر ہونے پر مسلمانوں کا انقاق ہے۔ اور اسلام
میں اس طرح کا استحاق کسی نے نہیں کیا کہ اسے جمت قرار دیا جائے۔"
لیکن واقعات کی مجموعی تحقیق کرنے ہے ابن اشحر جزری کا یہ اعتراض بھی بالکل ختم
ہوجا آ ہے۔ صورت واقعہ یہ ہے کہ اگر مصرت ابو سفیان نے جابلی نوع کا ایک نکاح کرنے
کے بعد زیاد کو اسلام سے قبل اپنا بیٹا قرار نہ دیا ہو آ اور وہ خود اسلام کے بعد اسے اپنا بیٹا عران چاہیات اور اسلام کے بعد اسے اپنا بیٹا ازار نہ دیا ہو آ کہ مصرت معاویہ نے جاہلیت اور اسلام کے بعد اسے اپنا بیٹا از استحاق میں فرق نہیں کیا میماں واقعہ سے کہ مصرت ابو سفیان نے زمانہ جاہلیت ہی میں استحاق میں فرق نہیں کیا تھا۔ البتہ عام لوگوں کے سامنے اس کا اظہار نہیں کیا تھا۔
ابن خلدون صاف لکھتے ہیں کہ :

ولست زياداً هذا و نسته الى ابى سفيان واقرلها به الاانه كان ىخفىة "

سمیتہ کے یمال زیاد پیدا ہوا اور اس نے اے ابو سفیان سے منسوب کیا اور ابو سفیان نے بھی اس نب کا قرار کیا محر خفیہ طور پر "کے

زیاد چوں کہ حضرت ابو سفیان کے مسلمان ہونے سے پہلے ہی پیدا ہو چکا تھا 'کے اس لئے بیر استلحاق بقیناً اسلام سے پہلے ہوا تھا۔ البنتہ اس کا اظہار لوگوں پر نہیں ہوا تھا۔ جب

ك ابن ظدون: ص ١١٠ ح

عد كيونك حضرت ابو سفيان في مكد كي موقع پر اسلام لائ شف اور زيادكى ولادت كي بارك مين عار قول بين- جرت سے پہلے، جرت كي سال، فروه بدرك دور اور فيك في مكد ك سال (استيعاب من ١٨٥٨ ج ١)

حضرت معاویہ کے سامنے دس گواہوں نے (جن میں بعض جلیل القدر صحابہ بھی شامل تھے) اس بات کی گواہی دی کہ حضرت ابو سفیان نے اپنے ساتھ زیاد کے نسب کا اقرار کیا تھا۔ تب حضرت معاویہ نے ان کے لئے اس نسب کا اعلان کیا' مشہور محدث حافظ ابن حجر رحمتہ اللہ علیہ اس واقعہ کوبیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

و حضرت معاویہ نے ۱۳ مرائی بیل ان (زیاد) کا استعمال کیا اور اس بات پر زیار نے شادت ریاد بین اساء الحوازی الک بین ربید سلول اور منذر بن زیر نے شادت دی تھی 'یہ بات مدائی نے اپنی مختلف سندول سے روایت کی ہے اور کوا ہوں بیں مندرجہ ذیل ناموں کا اضافہ کیا ہے 'جو رہی بنت الی سفیان مسور بن قد امرالبایل 'ابن الی نعرا اشتفی 'زیکن نفیل الا زدی ' شعبہ بن الی نعرا اشتفی 'زیکن نفیل الا زدی ' شعبہ بن الی نعرا اشتفی 'زیکن نفیل الا زدی ' شعبہ بن الی نعرا اشتفی 'زیکن نفیل الا زدی ' شعبہ بن الی الی مسلم کا ایک مخص 'اور بنو المسلم کا ایک مخص 'اور بنو المسلم کا ایک مخص 'اور بنو المسلم کا ایک مخص 'اور بنو الی کا بیٹا ہوں کہ ابو سفیان کے بارے بیں گوائی دی کہ زیاد ان کا بیٹا ہے البتہ منذر نے گوائی ہے دی تھی کہ بیس نے حضرت علی کو یہ کتے سا ہے کہ بیس گوائی دیتا ہوں کہ ابو سفیان نے یہ بیات کی تھی۔ پھر حضرت معاویہ نظ کہ بی گوائی دیتا ہوں کہ ابو سفیان کے یہ بیات کی تھی۔ پھر حضرت معاویہ کے خطبہ دیا اور زیاد کا استعمال کر لیا۔ پھر زیاد ہوئے 'اور انہوں نے کما ہے اگر وہ حق ہے تو الحمد شد! اور اگر یہ غلط کہ جو پچھ ان گواہوں نے کما ہے اگر وہ حق ہے تو الحمد شد! اور اگر یہ غلط کے تو بیس نے اپنے اور اللہ کے در میان ان لوگوں کو ذمہ دار بنا دیا ہے ۔ نے تو بیس نے اپنے اور اللہ کے در میان ان لوگوں کو ذمہ دار بنا دیا ہے ۔ نے تو بیس نے اپنے اور اللہ کے در میان ان لوگوں کو ذمہ دار بنا دیا ہے ۔

حافظ این ججرؒنے دسویں گواہ کا نام نہیں لکھاہے' بلکہ ''بنوا لمصلق کا ایک فخص '' کما ہے' ابو حنیفہ الدینوریؒ (متونی ۲۸۲ھ) نے ان کا نام بزید لکھا ہے' اور ان کی گواہی اس طرح نقل کی ہے۔

> " انه سمع اباسفیان یقول ان زیادا من نطفة اقرها فی رحم امه سمیه و فتم ادعاؤه ایاه "که

ت الاصاب من ٥٦٣ ج ١٠١ مكتبة التجارية الكبرى القابره ١٣٥٨ ه "زياد بن ابيه" ف الديوري : الاخبار الفوال : من ٢١٩ بتحقيق عبدا لمنعم عامر الادارة العاسة للثقافة القابره ١٩٦٠

میں نے ابو سفیان کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ ذیاد اس نطفے ہے ہے جو میں نے اس کی ماں سمیتہ کے رحم میں ڈالا تھا 'لنذا یہ ٹابت ہو گیا کہ ابو سفیان ' نے زیاد کے حق میں اپنا بیٹا ہونے کا دعویٰ کیا تھا۔ "

جن گواہوں کے نام حافظ ابن جر نے مدائی کے حوالے سے لکھے ہیں ان میں حضرت مالک بن ربیعہ سلولی محابہ میں سے ہیں اور بیعت رضوان میں شریک رہے ہیں۔ ان مالک بن ربیعہ سلولی محابہ میں سے ہیں اور بیعت رضوان میں شریک رہے ہیں۔ ان حالات میں ہماری سمجھ سے باہر ہے کہ حضرت معاویہ نے زیاد کا جو استلحاق وی گواہوں کی گوائی پر مجمع عام میں کیا اس میں شریعت کے کون سے مسلمہ قاعدے کی خلاف ورزی ہوئی 'گوائی پر مجمع عام میں کیا اس میں شریعت کے کون سے مسلمہ قاعدے کی خلاف ورزی ہوئی 'جبکہ ابن اشرجزری کی تصریح کے مطابق جابلی تکاح سے جالمیت میں پیدا ہونے والی اولاد کو جبکہ ابن اشرجزری کی تصریح کے مطابق جابلی تکاح سے جالمیت میں پیدا ہونے والی اولاد کو اسلام میں فیر ثابت النسب قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ قرار نہیں دیا جا تا تھا ہمی دیا ہمیں دیا ہمیں دیا ہمیں دیا ہمی دیا ہمیں دیا ہمیں دیا ہمیں نے دیا ہمیں دیا ہمیا کی دیا ہمیں دی دیا ہمیں دیا ہمیا ہمیں دیا ہم

اما والله لقد علمت العرب انى كنت اعزها فى الجاهلية وان الاسلام لميزدنى الاعزا وانى لم انكثر بزياد من قلة ولم انعززيه من ذلة ولكن عرفت حقاله فوضغه موضعه ته " فداك هم إلام عرب جانع بين كه جابليت بين يجعه تمام عروا س وزاده عزت عاصل تقى اور ظاهر به كه اسلام في بحى ميرى عزت بين اضافه كيا به الذانه تواييا به كه ميرى نفرى قليل بواور بين في واف و بين اضافه كيا به الناد تواييا به كه ميرى نفرى قليل بواور مين في زاد كوجه من والله تفاكه زياد كا وجه من والله تفاكه زياد كوجه الورا س من اضافه كرايا بو اور نه بمن شيل تفاكه زياد كوجه الورا س من اضافه كرايا بو اور نه بمن شيل تفاكه زياد كوجه الورا س من عقد الركا وقد بيه به كديد من في الله تفاكه زياد كا وجه الورا س كا حقد الركا به ينها واقد بيه به كديد من في الله كا تو سمجما به الورا س كا حقد الركا به ينها ويا به واقد بيه به كديد من في الله كا تق سمجما به الورا س كا حقد الركا به ينها ويا به واقد بيه به كديد من في الله كا تق سمجما به الورا س كا حقد الركا به ينها ويا به واقد بيه به كديد من من المنافعة كرايا به ينها ويا به واقد بيه به كديد من المنافعة كرايا به ينها واقد بيه به كديد من المنافعة كرايا به ينها واقد بيه به كديد من المنافعة كرايا به واقد بي كديد من المنافعة كرايا به واقد بيه به كديد من المنافعة كرايا به واقد بي كديد من المنافعة كرايا به واقد بيه به كديد من المنافعة كرايا به واقد بي به كريا به واقد بي كديد من المنافعة كريا به واقد بي به واقد بي كريا بي كريا به واقد بي كريا به واقد بي كريا بي كريا

کیا نہ کورہ بالا واقعات کی روشنی میں حضرت معاویہ کے اس حلفیہ بیان کے بعد (جے مولانا مودودی نے بقیناً ابن اثیر اور ابن خلدون کی تواریخ میں دیکھا ہوگا) یہ کہنے کی کوئی

له الاصاب ص ۲۲۳ ج ۳

ک ابن الاجیر ص ۱۷ ج سطیع قدیم "الفبری ص ۱۷۳ ج سم معبعت الاستقام بالقا بره ۱۳۵۸ و ابن طدون ملاح سود الاستقام بالقا بره ۱۳۵۸ و ابن طدون طدون من ۱۲ ج سوار الکتاب البنانی بیروت ۱۹۵۵ء تیول نے بید مقولہ نقل کیا ہے البتہ ابن طدون کے مرف خط کشیدہ جملہ لکھا ہے اور اس میں "حق اللہ" کے الفاظ بیں۔

النجائش باقى رہتى ہے كە:

"زیاد بن سیّہ کا استحاق بھی حضرت معاویہ" کے ان افعال میں ہے ہے جن میں انہوں نے سیاسی اغراض کے لئے شریعت کے ایک مسلّم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی۔(ص: ۱۷۵)

یں وجہ ہے کہ اس وقت بھی جو حضرات حضرت معاویہ کے اس فعل پر اعتراض کررہے تھے'ان میں ہے کسی نے بیہ نہیں کما کہ زیاد تو زنا ہے پیدا ہوا تھا اس لئے اس کا نسب حضرت ابوسفیان ہے لاحق نہیں کیا جاسکا۔ اس کے بجائے ان کا اعتراض بیہ تھا کہ حضرت ابوسفیان نے ہمیت ہے مباشرت ہی نہیں کی' حضرت ابو بکرہ رضی اللہ تعالی عنہ کی مخالفت کا بڑا شہرہ ہے لیکن کسی بندہ خدا نے بیہ ویکھنے کی زحمت گوارا نہیں کی کہ ان کی وجہ اعتراض کیا تھی؟ حافظ ابن عبد البر نے ان کا بیہ قول نقل کیا ہے :

لاواللهما علمت سمية رأت ابا سفيان قط

" نبیں 'خدا کی فتم مجھے معلوم نہیں کہ سمیہ نے بھی ابوسفیان ہو دیکھا بھی ہے۔۔۔

اور عبدالرحمان بن الحكم نے اس موقع پر حضرت معاویة کی ہجو میں جو شعر کے تھے' ان میں سے ایک شعربیہ بھی ہے۔

واشهدانها حملت زياداً وصخر من سمية غير دان عم

یعنی " میں گوائی دیتا ہوں کہ سمیّہ کے بطن میں زیاد کا استقرار حمل اس حالت میں ہوا تھا کہ سخر (ابوسفیان ؓ) سمیّہ کے قریب بھی نہیں تھا۔ " اور ابن مفرغ نے کما تھا۔

شهدت بان امكام تباشر اباسفيان واضعة القناع ك

"میں گواہی دیتا ہوں کہ تیری ماں نے مجھی اوڑھنی اتار کر ابوسفیان کے ساتھ مباشرت ہی نہیں گی۔"

> ال الانتعاب تحت الاصاب ص ۵۵۰ ج ۱ اله البنا ص ۵۵۱ ت الانتعاب ص ۵۵۳ ج ۱

اور وہ ابن عامر جنھیں ایک خاص وجہ ہے اس استلحاق کو ناجائز قرار دینے کی سب سے زیادہ خواہش تھی'انہوں نے بھی ایک فخص کے سامنے بس اپنے اس ارادے کا اظمار کیا تھاکہ :

" لقدهممتان آتى بُقسامة من قريش يحلفون ان ابا سفيان لم يرسمية "

"مرا ارادہ ہے کہ میں قریش کے بہت ہے تیم کھانے والوں کو لاؤں ہو
اس بات پر قتم کھائیں کہ ابوسفیان نے بھی بمیۃ کودیکھا تک نہیں۔" لے
سوال یہ ہے کہ یہ تمام محتر ضین اس بات کو فابت کرنے پر کیوں زور لگا رہے تھے کہ
حضرت ابوسفیان جھی بمیۃ کے قریب تک نہیں گئے 'انہوں نے سید ھی بات یہ کیوں نہیں
کمی کہ ابوسفیان آگر بمیۃ کے قریب گئے بھی ہوں تو یہ مرا سر زنا تھا' اور زنا ہے کوئی نب
فابت نہیں ہو تا' یہ اس بات کی کھلی علامت ہے کہ ان حضرات کے زدیک بھی آگر یہ فابت و بوجائے کہ ابوسفیان نے بھی تھا کہ ان کو بھی زیاد کے
ہوجائے کہ ابوسفیان نے بھی ہے جالمیت میں مبینہ مباشرت کی تھی تو پھران کو بھی زیاد کے
استلماق میں کوئی اعتراض نہیں تھا' ان کو اعتراض صرف یہ تھا کہ ان کے علم کے مطابق
ابوسفیان جمیۃ کے قریب تک نہیں تھا' ان کو اعتراض صرف یہ تھا کہ ان کے علم کے مطابق
ابوسفیان جمیۃ کے قریب تک نہیں تھی 'اس لئے زیاد کا استلماق درست نہیں' لیکن ظاہر
ابوسفیان جماح حضرت معادیہ پر ججت نہیں ہوسکا۔ حضرت معادیہ کے پاس دس قائل احتاد شاد تیں اثبات پر گزر چکی تھیں ان کے مقابلے میں یہ حضرات بزار بار نفی پر شمادت ویں تو شرعا اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

ہم پر تو اس واقعہ کی تمام تفصیلات پڑھنے کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے جذبۂ احترام شریعت کا غیر معمولی تاثر قائم ہوا ہے۔ غور فرمایئے کہ حضرت معاویہ کی شرافت اور فضیلت کا معاملہ تو بہت بلند ہے' ایک معمولی آوی کے نفس کے لئے بھی یہ بات کس قدر تاگوار ہوتی ہے کہ جس فخض کو کل تک ساری دنیا ولد الحرام اور غیر ثابت النسب کہتی اور سمجھتی آئی تھی آج اے اپنا بھائی بنا لیا جائے۔ ظاہر ہے کہ حضرت معاویہ جیے جلیل القدر صحابی' مردار اور مردار زادے کیلئے یہ بات کس قدر شاق ہوگی؟ لیکن جب دس گواہوں کے بعد ایسے مخص کو اپنا بھائی قرار دیتا "حق اللہ" بن جاتا ہے تو وہ اپنے تمام گواہوں کے بعد ایسے مخص کو اپنا بھائی قرار دیتا "حق اللہ" بن جاتا ہے تو وہ اپنے تمام

ئے الغری ص ۱۹۱۳ج م

## جذبات کو ختم کرکے اور مخالفین کی کھڑی ہوئی صعوبتوں کو جمیل کرپکار اشھتے ہیں کہ:

عرفتحق الله فوضعته موضعه

"میں نے اللہ کے حق کو پہچان لیا۔ اس لئے اے اس کے حقد ارتک پہنچا وا۔" ل

یں وجہ ہے کہ حضرت معاویہ کے جن معترفین کو اصل واقعے کا علم ہو ہا گیا انہوں نے اسپے اعتراضات سے رجوع کرلیا۔ حافظ ابن عبدالبر ہی نے نقل کیا ہے کہ عبدالر تمان بن الحکم اور ابن مفرغ جضوں نے اس واقعہ پر حضرت معاویہ کے حق میں ہجویہ اشعار کے سے حضرت معاویہ کے حق میں ہجویہ اشعار کے سے حضرت معاویہ کے ندکورہ بالا ارشاد کے بعد انہوں نے بھی اپنے سابقہ رویہ پر شرمندگ فلا ہرکی ہے نیزوہ ابن عامر جن کے بارے میں حافظ ابن جریہ نے یہ نقل کیا ہے کہ انہوں نے اس استلحاق کی مخالفت کرنے کے لئے نفی پر گواہیاں جمع کرنے کا ارادہ کیا تھا طبری ہی کی تصریح کے مطابق وہ بھی بعد میں حضرت معاویہ سے معافی ما تکنے آئے تھے اور حضرت معاویہ نے معافی ما تکنے آئے تھے اور حضرت معاویہ نظری کے انہیں معاف کردیا تھا۔ کہ

اور سب سے بردھ کریہ کہ ام المومنین حضرت عائشہ بھی شروع میں اس استلماق کے خلاف تھیں۔ ابن خلدون ؓ نے نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ زیاد نے حضرت عائشہ کو "زیاد بن الی سفیان " کے نام سے خط لکھا' مقصدیہ تھا کہ حضرت عائشہ بھی جواب میں "زیاد بن ابی سفیان " لکھ دیں گی تو اسے اپنے استلماق نسب کی سند مل جائے گی۔ لیکن حضرت عائشہ نے بواب میں یہ الفاظ لکھے کہ :

"منعائشة ام المومنين الى ابنها رباد"

"تمام مومنین کی مال کی طرف سے اپنے بیٹے زیاد کے نام-"کے

کیکن بعد میں جب حقیقت حال سامنے آئی توخود حضرت عاکشہ نے زیاد کو ''زیاد بن الی سفیان'' کے نام سے خط لکھا۔ حافظ ابن عساکڑنے نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ مرہ قبیلے کے

له ابن خلدون من ١٦ج ٣

ك الاعتماب ص ٥٥١ م ٥٥٥ ج ١ (تحت الاصاب)

ت البرى ص ١٩٣ ج

ابن خلدون من ١٦ج ٣

لوگ زیاد کے پاس حفرت عبدالرحمٰن بن ابی بکڑ کا سفار ٹی خط لے جانا چاہتے تھے۔ حفرت عبدالرحمٰن ڈیاد کو ''ابن ابی سفیان '' لکھتے ہوئے پچکچا رہے تھے۔اس لئے حفرت عائشہ ؒ کے پاس پنچے حضرت عائشہ ؒ نے صاف یہ الفاظ لکھے کہ :

"من عائشة المومنين الى زياد بن ابى سفيان"

"ام المومنين عائش كل طرف ابوسفيان كے بيٹے زياد كے تام" لے
جب زياد كے پاس بيہ خط پنچا تواس نے خوش ہو كربيہ خط مجمع عام ميں سايا۔
ان حالات بيس ہميں بيہ توقع ركھنا ہے محل نہيں كہ مولانا مودودى صاحب بهى مجموعی
صور تخال سے واقف ہونے كے بعد اپنے اس اعتراض سے رجوع كرليں كے اور انہوں
نے اس معاطے بيں عام معترضين سے زيادہ جو سخت اور كردہ اسلوب بيان اختيار قرمايا ہے
اس ير ندامت كا ظهار قرمائيں كے ......؟

له تنديب ابن عساكر ص ١١١م ج ٥ مطبعة الروضة الثام ١٣٣٢ه

# گور نرول کی زیاد تیاں

حضرت معاویة پر چھٹا اعتراض مولانا مودودی صاحب نے یہ کیا ہے کہ:
"حضرت معاویة نے اپنے گور نرول کو قانون سے بالاتر قرار دیا اور ان کی
نیاد تیوں پر شری احکام کے مطابق کارروائی کرنے سے صاف انکار
کردیا۔"(ص ۱۷۵)

حضرت معاویة کے بارے میں اس "کلیہ" کا استنباط مولانا نے چھ واقعات سے کیا ہے 'پہلا واقعہ وہ یوں نقل فرماتے ہیں :

"ان کا گور نر عبداللہ بن عمروبی غیلان ایک مرتبہ بھرے میں منبر خطبہ دے رہا تھا ایک مخص نے دوران خطبہ میں اس کو کنگرباردیا اس پر عبداللہ نے اس شخص کو گرفتار کرایا اور اس کا ہاتھ کو ادیا۔ حالا تکہ شرع قانون کی رو سے یہ ایسا جرم نہ تھا جس پر کسی کا ہاتھ کاٹ دیا جائے ، حضرت معاویہ کے پاس استخافہ کیا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ میں ہاتھ ک دیت تو بیت المال سے اوا کردوں گا تگرمیرے قمال سے قصاص لینے کی کوئی میں نہیں۔ "رس ۱۵۱ کردوں گا تگرمیرے قمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔ "رس ۱۵۱ کردوں گا تگرمیرے قمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔ "رس ۱۵۱ کردوں گا تگرمیرے قمال سے قصاص لینے کی کوئی

مولانا نے یماں بھی واقعے کے انتائی اہم جزو کو حذف کرکے قصہ اس طرح بیان کیا ہے کہ جس سے حضرت معاویہ کے بارے بیس نمایت غلط اور خلاف واقعہ آثر قائم ہو آ ہے۔ مولانا نے اس واقعے کے لئے ابن کیڑ (ص اے ج ۸) اور ابن اثیر کا حوالہ دیا ہے 'یماں ہم ابن کیٹر کی پوری عبارت نقل کردیتے ہیں۔ مولانا کی عبارت کا اس سے مقابلہ کرلیا جائے ہم ابن کیٹر کی پوری عبارت نقل کردیتے ہیں۔ مولانا کی عبارت کا اس سے مقابلہ کرلیا جائے

الفاظ کے معمولی اختلاف کے ساتھ بالکل ہی واقعہ علامہ ابن اثیر جزریؓ نے بھی نقل کیا ہے' ہماری سمجھ سے بالکل باہر ہے کہ جو مخص قصاص اور دیت کے شرعی قوانین سے واقف ہو' وہ ا ں واقعہ کو پڑھ کر حضرت معاویہؓ کے اس فیصلہ پر کوئی اوٹیٰ اعتراض کس طرح

مع دخلت سنة حمس و خمسين فيها عزل معاوية "عبدالله بن عبلان عن النصرة وولى عليها عبدالله بن زيادو كان سبب عزل مي الها عزل معاوية "عبدالله بن زيادو كان سبب عزل مي الها عنها عن البصرة اله كان يحطب الناس فحصيم حل من يسى ضية فامر بقطع بده فحاء قومه البه فقالواله : اله متى بلغ أمير المومنين الك قطعت بده في شبهة فكتب الصنع فعل بدو بقومه نظير ما فعل بحجر بن على فأكتب لناكتابا الك قطعت بده في شبهة فاقلنا منه عهم فتركوه عندهم حيناتم جاء وامعاوية " فقالواله ان نائبك قطع بدصاحبنافي شبهة فاقلنا منه قال : إلى القود من عمالي ولكن العبة فاعطاهم العية و عزل ابن غيلان (الهداية من اكتالها منه كان عبدالله الهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية من اكتابا الله الهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية من الكتابات اللهدائية المنه الهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية من الكتابات الكتابات المناسبة و عزل ابن غيلان (الهدائية اللهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية اللهدائية المناسبة و عزل ابن غيلان (الهدائية اللهدائية اللهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية و اللهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية و الهدائية و عزل ابن غيلان (الهدائية و المناسبة و المناسبة و المناسبة و عزل ابن غيلان (الهدائية و المناسبة و المناسبة

## ?=045

اس واقعہ بیں صاف تصریح ہے کہ حضرت معاویہ یے سامنے بنو منبۃ کے لوگوں نے ابن غیلان کے تحریری اقرار کے ساتھ مقدمے کی جو صورت پیش کی وہ یہ تھی کہ ابن غیلان نے ایک فخص کا ہاتھ شبہ میں کاٹ دیا ہے۔

"شبہ میں ہاتھ کاٹ دیتا" اسلامی فقہ کی ایک اصطلاح ہے 'قاعدہ یہ ہے کہ اگر کسی مخص پر سرقہ کا الزام ہواور اس کے ثبوت میں کوئی اونیٰ ساشبہ بھی پیش آجائے توہاتھ کا محے کی سزا موقوف ہوجاتی ہے اور شبہ کا فائدہ (Benefit of doubt) ملزم کو دیا جا تا ہے 'اگر ایسی صورت میں کوئی حاکم غلطی ہے ملزم پر سزا جاری کرکے ہاتھ کاٹ دے تو کہا جا تا ہے ایسی صورت میں کوئی حاکم غلطی ہے ملزم پر سزا جاری کرکے ہاتھ کاٹ دے تو کہا جا تا ہے کہ "اس نے شبہ میں ہاتھ کاٹ دیا ہے"

"شبہ میں ہاتھ کاٹ دینا" بلاشبہ حاکم کی تھین غلطی ہے "لیکن اس غلطی کی بناء پر کسی کے نزدیک بھی بیہ تھم نہیں ہے کہ اس حاکم سے قصاص لینے کے لئے اس کا ہاتھ بھی کاٹ دیا جائے۔ کیونکہ شبہ کا فائدہ اس کو بھی ملتا ہے۔

فقهاء نے تصریح کی ہے کہ اگر کوئی حاکم غلطی ہے کی مخض پر شبہ میں سزا جاری کر وے تو حاکم ہے تھی ہے کہ اگر حاکموں کے وے تو حاکم ہے تھا ہے کہ اگر حاکموں کے ایسے فیصلوں کے وجہ ہے ان پر حد جاری کی جایا کرے یا ان سے قصاص لیا جانے لگے تو اس ایسے فیصلوں کے وجہ ہے ان پر حد جاری کی جایا کرے یا ان سے قصاص لیا جانے لگے تو اس اہم منصب کو کوئی قبول نہیں کریگا۔ کیونکہ انسان سے ہروقت غلطی کا اختال ہے۔ اس بات کو حضرت معاویۃ نے ان الفاظ میں تجیر فرمایا ہے کہ :

"ميرے گور نروں سے قصاص لينے كى كوئى سبيل شيں"

پھرچونکہ اس واقعہ ہے ایک طرف اس مخص کو نقصان پہنچا تھا جس کا ہاتھ کا ٹاگیا' اس لئے حضرت معاویۃ نے اے دیت دلوا دی اور دو سری طرف حاکم کی نا اہلیت بھی ظاہر ہو عمیٰ تھی' اس لئے اسے معزول کردیا۔

سوچنے کی بات یہ ہے کہ اگر حضرت معاویہ محض اس بناء پر ابن غیلان سے قصاص نہیں لے رہے تھے کہ وہ ان کے گور نرمیں تو انہیں معزول کیوں فرمایا؟ اور معزول کرنے کے بعد تو وہ گور نرنہیں رہے تھے' پھران سے قصاص کیوں نہیں لیا؟

اس پر جیرت کا اظہار کیجئے یا افسوس کا کہ ابن اٹیر اور ابن کیر (جن کے حوالے ہے

مولانا مودودی صاحب نے بیہ واقعہ نقل کیا ہے) دونوں نے ابتداء بی معزولی کے بیان سے کی ہے' اور غیر مہم الفاظ میں بتلایا ہے کہ حضرت معاویہ کے سامنے ملزم کے اقرار کے ساتھ مقدمہ کس طرح پیش ہوا تھا؟ گر مولانا نہ تو معزولی کا ذکر کرتے ہیں اور نہ پیش ہونے والے مقدمے کی صحیح نوعیت کا۔ اور صرف حضرت معاویہ کا یہ جملہ نقل کردیتے ہیں کہ :
"میرے عمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔"
اور اس سے یہ نتیجہ نکا لتے ہیں کہ :

" حضرت معاویہ ؓ نے اپنے گور نروں کو قانون سے بالاتر قرار دے دیا اور ان کی زیاد تیوں پر شرعی احکام کے مطابق کارروائی کرنے سے صاف اٹکار کردیا "

اس کے بعد دو سرا واقعہ مولانا نے طبری اور ابن اٹیر کے حوالے سے بیان فرمایا ہے کہ زیاد نے ایک مرتبہ بہت سے آومیوں کے ہاتھ صرف اس جرم میں کاٹ دسیئے تھے کہ انہوں نے خطبہ کے دوران اس پر سنگ ہاری کی تھی 'بید واقعہ بلاشبہ اسی طرح طبری اور ابن اٹیر میں موجود ہے لیکن اگر اس روایت کو درست مان لیا جائے تو بیہ زیاد کا ذاتی فعل تھا۔ حضرت معاویہ پر اس کا الزام اس لئے عائد نہیں ہو آکہ کسی آریخ میں بیہ موجود نہیں ہے کہ حضرت معاویہ کو اس واقعہ کی اطلاع ہوئی اور انہوں نے اس پر زیاد کو کوئی تنبیہہ نہیں گ ، ہو سکتا ہے کہ انہیں اس کی اطلاع ہوئی اور انہوں نے اس پر زیاد کو کوئی تنبیہہ نہیں گ ، ہو سکتا ہے کہ انہیں اس کی اطلاع نہ ہوئی ہو 'اور بیہ بھی ممکن ہے کہ اسی طرح اطلاع پینی ہو جس طرح ابن غیلان کے ذکورہ بالا واقع میں پینچی تھی۔ اور بیہ بھی مستبعد نہیں کہ ہو جس طرح ابن غیلان کے ذکورہ بالا واقع میں پینچی تھی۔ اور بیہ بھی مستبعد نہیں کہ حضرت معاویہ نے زیاد کو اس حرکت پر مناسب سرزنش کی ہو 'لذا قطعیت کے ساتھ بیہ بات حضرت معاویہ نے کہ اس خواس حرکت پر مناسب سرزنش کی ہو 'لذا قطعیت کے ساتھ بیہ بات کیے کئی جاستھ ہو جس کے کہ جس کی جاستھ بیہ بات

''دربار خلافت ہے اس کا بھی کوئی نوٹس نہ لیا گیا'' (خلافت د ملوکیت ص ۱۷۷) تیسرا واقعہ مولانا نے حضرت بسربن ارطاق کے بارے میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے یمن میں حضرت علیٰ کے گور نر عبید اللہ بن عباس کے دو بچوں کو قتل کر دیا' ہمدان میں بعض مسلمان عور توں کولونڈیاں بتالیا۔

جماں تک بچوں کو قتل کرنے کا تعلق ہے اگرید روایت درست ہو تو یہ حضرت معاویہ ا کے عمد خلافت کا نہیں بلکہ مشاجرات کے زمانہ کا قصہ ہے ' جبکہ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنما کے انتکر باہم ہر سرپیکار تھے۔ اس دور کی جنگوں کے بیان ہیں اس قدر رنگ آمیزیاں کی گئی ہیں کہ حقیقت کا پتہ چلا تا بہت دشوار ہے ' ٹھیک ای روایت ہیں جس سے مولانا نے استدلال کیا ہے علامہ طبریؓ نے بیہ بھی نقل کیا ہے کہ بسربن ارطاق کے مقابلے کے لئے حضرت علیؓ نے حضرت جاریہ بن قدامہ کو دو ہزار کا انشکر دے کر روانہ کیا۔ حضرت جاریہ نے خبران پہنچ کر پوری بہتی کو آگ لگا دی اور حضرت عثمان کے ساتھیوں میں ہے بہت جاریہ نے افراد کو پکڑ کر قتل کر ڈالا ' پھر جاریہ ہمینہ طیبہ پنچ ' اس وقت حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نماز پر حما رہے تھے ' وہ انہیں دیکھ کر بچ بی ہیں بھاگ کھڑے ہوئے ' جاریہ شنے کہا۔

"واللهلواخنت اباسنورلضربت عنقه"

" خدا کی حتم اگر بلی والا (حضرت ابو ہریرہ" ) مجھے ہاتھ آگیا تو میں اس کی مردن ماردوں گا۔"

(الفرى ص ١٠٤٣م معيد الاحقامة 'القامره١٠٩٥)

حضرت علی نے انہیں بھرہ بھیجا' دہاں انہوں نے حضرت معاویہ کے گور نر عبداللہ بن الحضری کو گھر میں محصور کر کے زندہ جلا دیا ۔ لیکن ہم ان زیاد تیوں سے حضرت علی اور حضرت معاویہ دونوں کو ہری سمجھتے ہیں' اور ان نا قابل اعتماد آریخی روایات کی بناء پر ان حضرت معاویہ دونوں کو ہری سمجھتے ہیں' اور ان نا قابل اعتماد آریخی روایات کی بناء پر ان حضرات ہیں ہے کسی کو مورد الزام قرار دینا جائز نہیں سمجھتے کیوں کہ ان روایات کی صحت کا سمجھتے نہیں۔

اننی بسرین ارطاُق کے بارے میں جنہیں فدکورہ روایات کی بناء پر مولانا مودودی نے "کالم مخص" کا خطاب دے دیاہے 'خود حضرت علیٰ کی گواہی تو حافظ ابن کثیر "نے اس

المح نقل ک ہے کہ

عن زهير بن الارقم قال خطبنا على يوم جمعة فقال نبت ان بسرا قد طلع اليمن وانى والله لأحسب ان هولاء القوم سيظهرون عليكم وما يظهرون عليكم الا بعصيانكم امامكم وطاعتهم امامهم و خيانتكم وامانتهم وافسادكم فى ارضكم واصلاحهم

العناب تحت الاصاب م ٢٣٥ ج اول ' ذكر "جاريد بن قدامته"

"زہیرین ارقم "کتے ہیں کہ ایک جمعہ کو حضرت علی نے ہمیں خطبہ دیے ہوئے فرمایا کہ جمھے خبر لمی ہے کہ بسر (بن ارطاق) یمن پنجے گئے ہیں 'اور خدا کی ضم میرا گمان ہے ہے کہ بیہ لوگ تم پر غالب آجا تمیں گے اور صرف اس بناء پر غالب آئیں گے کہ تم اپنے امام کی نافرمانی کرتے ہو اور یہ لوگ اپنے امام کی اطاعت کرتے ہیں تم لوگ خیانت کرتے ہو' اور یہ لوگ ایمن ہیں تم اپنی ذہین میں فساد مچاتے ہو' اور یہ املاح کرتے ہیں " لے میں وجہ ہے کہ حافظ ابن حجر" حافظ ابن حبان سے نقل کرتے ہیں کہ :

اس کے علاوہ ان جنگوں میں حضرت علی اور حضرت معاویہ دونوں نے اپنے ماسختوں کو سے آگے نہ برھیں ' حضرت علی کا سے ا یہ ٹاکید فرمائی تھی کہ وہ قتل و قبال میں حد ضرورت سے آگے نہ برھیں ' حضرت علی کا سے
ارشاد تو متعدد مقامات پر منقول ہے تا اور حضرت معاویہ کے بارے میں خود انہیں بسربن
ارطاقہ کا بیہ مقولہ بہت می تواریخ نے نقل کیا ہے کہ :

> يًااهل ملينة لولاما عهد ألني معاوية ماتركت بها محتلما الاقتلته"

"اے اہل میند! آگر مجھ سے معاویہ" نے عمد ند لیا ہو یا تو میں اس شریل سمی بالغ انسان کو تحل کئے بغیرنہ چھوڑ یا۔" کے

اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت معاویہ نے تو انسیں ہریالغ انسان کو قتل کرنے سے ہمیں منع کیا تھا' چہ جائیکہ چھوٹے بچوں کو قتل کرنے کی اجازت دیتے۔ لنذا حضرت علی کے

ك البدايه والنهاية عن ٣٢٥ ج ٤ معيد العادة

ئے الاصاب ص ۱۵۲ج اول

ت مثال كے طور پر طبرى ص ٥٠١ ج ٣ ملاحظه فرمائي-

سے اللبری ص ۱۰۹ج م الاحتیاب تحت الاصاب ص ۱۲۱ج ا ابن عساکر ص ۲۲۲ج س

سور زہوں یا حضرت معاویہ کے اگر انہوں نے فی الواقع دوران جنگ کوئی زیادتی کی بھی ہو تو اس کی کوئی ذمہ داری حضرت علی یا حضرت معاویہ پر عائد نہیں ہوتی۔ چنانچہ تواریخ ہے یہ بھی ٹابت ہے کہ فتنہ کا وفت گذر جانے کے بعد حضرت معاویہ نے ان زیاد تیوں کی تلافی کر کے بسر بن ارطاق کو گور نری ہے معزول کردیا۔ ل

رہ گیا ہے قصہ کہ ہرین ارطاۃ نے ہمدان پر جملہ کرکے وہاں کی مسلمان عورتوں کو کنیزینا لیا تھا 'سو یہ بات الاستیعاب کے سوا کسی بھی تاریخ ہیں موجود نہیں ہے۔ یہاں تک کہ حافظ این عساکر جنہوں نے ہرین اطارۃ کے حالات چھ صفحات ہیں ذکر کئے ہیں کہ اور ان ہی ہر سے متعلق تمام صحیح و سقیم روایات جمع کی ہیں الاہمدان پر ان کے جملے کا بھی ذکر کیا ہے انہوں نے بھی کہیں یہ نہیں لکھا کہ انہوں نے مسلمان عورتوں کو کنیزینا لیا تھا 'سے روایت صرف حافظ این عبدالبرنے الاستعباب ہیں نقل کی ہے اور اس کی سند بھی نمایت ضعیف ہے۔ بعض متعلم فید راویوں سے قطع نظر اس ہیں ایک راوی موئی بن عبیدہ ہیں 'جن کی محدثین یعض متعلم فید راویوں سے قطع نظر اس ہیں ایک راوی موئی بن عبیدہ ہیں 'جن کی محدثین نے تصنیف کی ہے امام احد ' کا ان کے بارے ہیں ارشاد ہے کہ :

لا تحل الرواية عنه عن موسنى بن عبيده "دمير الرواية عنه عن عبيده المرايت كرناطال نبيس "كه

آپ اندازہ فرمائے کہ اگریہ واقعہ صحیح ہو آکہ "مسلمان عورتوں کو ہازار میں کھڑا کر کے پیچا گیا تکہ تو کیا اس واقعہ کو کسی ایک ہی شخص نے دیکھا تھا؟ یہ تو تاریخ کا ایسا منفرہ سانحہ ہو آگہ اس کی شہرت حد تو اثر تک پہنچ جانی چا ہیئے تھی۔ اور حضرت معاویہ ہے بغض رکھنے والا گروہ جو پر کا گوا بنانے بلکہ بسا او قات ہے پر کی اڑانے پر تلا ہوا تھا وہ تو اس واقعہ کو نہ جانے کماں سے کماں پہنچا وہا؟ اس کے باوجود اس واقعے کی صرف ایک ہی روایت کیوں ہے؟ اور دہ بھی ضعیف اور مجموح جے کسی مؤرخ نے بھی اپنی تاریخ میں درج کرنا مناسب

ك ديكي ابن خلدون " ۴۶ ج ۳ "بعث معاوية العمال الى الامصار" ك ابن عساكر ص ٢٢٠ تا ٢٢٥ ج ٣ "بسرين الي ارطاة" ك ابو حاتم الرازي : الجرح والتعديل ص ١٥١ ج ٣ تتم اول ك الاحتياب ص ١٨١ ج ١

نهیں سمجھا؟ للذا محض اس ضعیف اور منفرد روایت کی بناء پر صحابہ کرام کی تاریخ پر اتنا برا واغ نہیں نگایا جاسکتا۔

چوتھاوا قعہ مولانا نے اس طرح بیان فرمایا ہے۔

"سرکاٹ کرایک جگہ ہے دوسری جگہ بھیجنے اور انتقام کے جوش میں لاشوں
کی ہے جرمتی کرنے کا وحشیانہ طریقہ بھی 'جو جاہلیت میں رائج تھا اور جے
اسلام نے مٹادیا تھا'اسی دور میں مسلمانوں کے اندر شروع ہوا۔
سب سے پہلا سرجو زمانہ اسلام میں کاٹ کرلے جایا گیا وہ حضرت محارین
یا سر"کا تھا۔ امام احمد بن حنبل آنے اپنی مسند میں صحیح سند کے ساتھ یہ
روایت نقل کی ہے اور این سعد آنے بھی طبقات میں اے نقل کیا ہے کہ
جنگ سفین میں حضرت محارث کا سرکاٹ کر حضرت معاویہ آئے پاس لایا گیا۔
اور دو آدی اس پر جھڑ رہے تھے کہ محارث کو میں نے قتل کیا۔ "

یہ روایت تو مولانا نے صحیح نقل کی ہے لیکن اگر یہ واقعہ درست ہو تو اس واقعے ہے حضرت معاویہ پر الزام عائد کرنا کسی طرح درست نہیں ہے۔ اس لئے کہ اس روایت میں صرف اتنا بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عمارہ کا سر حضرت معاویہ کے پاس لے جایا گیا۔ یہ نہیں بتلایا کہ حضرت معاویہ نے اس فعل پر کیا اثر لیا؟ بالکل ای ضم کا ایک واقعہ امام ابن سعد ہی نظلیا کہ حضرت معاویہ نقل فرمایا ہے کہ حضرت زبیرین عوام رضی اللہ تعالی عنہ کو حضرت علی کے طبقات میں یہ نقل فرمایا ہے کہ حضرت زبیرین عوام رضی اللہ تعالی عنہ کو حضرت علی کے ایک فخص عمیرین جرموز نے قتل کیا اور ان کا سرتن سے جدا کرکے حضرت علی کے پاس لئے گئا۔ ا

ہماری گذارش ہیہ ہے کہ ان دونوں قصوں میں کوئی الزام حضرت علی ہیا حضرت معاویہ اس لئے عاکد نہیں ہو تاکہ دونوں میں ہے کئی نے نہ اس بات کا تھم دیا تھا کہ فلاں کا سر کاٹ کر ہمارے پاس لایا جائے 'نہ انہوں نے اس فعل کی توثیق کی تھی ' بلکہ یقینا انہوں نے اس فعل کو برا قرار دے کرایسا کرنے والے کو تنبیہہ کی ہوگی۔ حضرت علی کے بارے میں تو اس روایت میں یہ بھی موجود ہے کہ انہوں نے حضرت زیر کی شمادت پر افسوس کا اظہمار

ا طبقات ابن سعد ص ۱۱۱ج ۳ جزو ۸ زبیر بن اعوام ""

فرمایا ' حضرت معاویہ" کے قصے میں راوی نے الی کوئی بات ذکر نہیں کی 'اگر راوی نے کسی وجہ سے تنبیہ کا ذکر نہیں کیا تو یہ ''عدم ذکر '' ہی تو ہے ''ذکرعدم '' تو نہیں کہ اس سے ان حضرات پر کوئی الزام لگایا جا سکے اور اس سے یہ نتیجہ نکال لیا جائے کہ ان حضرات نے اپنے مائنچوں کو شرعی حدود پامال کرنے کی چھٹی دی رکھی تھی۔ آگے مولانا لکھتے ہیں۔

"دوسرا سرعمروین الحمن کا تھا جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابیوں بیس سے بھے ، گر حضرت عثمان کے قتل بیس انہوں نے بھی حصہ لیا تھا۔
زیاد کی ولایت عراق کے زمانے بیس ان کو گر فقار کرنے کی کوشش کی گئے۔
وہ بھاگ کر ایک غار بیس چھپ گئے ' وہاں ایک سانپ نے ان کو کان لیا اور وہ مرکئے تعاقب کرنے والے ان کی مردہ لاش کا سر کاٹ کر زیاد کے پاس اس کے گئے اس نے حضرت معاویہ کے پاس دمشق بھیج دیا وہاں اسے بر باس کے اس نے حضرت معاویہ کے پاس دمشق بھیج دیا وہاں اسے بر سرعام گشت کرایا گیا اور پھرلے جا کران کی بیوی کی گود بیس وال دیا گیا۔"

اس واقع کے لئے مولانا نے چار کتابوں کے حوالے دیے ہیں (طبقات ابن سعد استیعاب البدابید و النہابیہ اور تہذیب التہذیب لیکن اس واقعے کا قابل اعتراض حصر (لین یہ کہ حضرت معاویہ نے عمروبن المحمق کے سرکو گشت کرایا) نہ طبقات ہیں ہے نہ استیعاب ہیں 'نہ تہذیب ہیں 'بیہ صرف البدابیہ ہیں نقل کیا گیا ہے اور وہ بھی بلا شد و حوالہ البدابیہ والتهابیہ کا مافذ عمراً طبری کی تاریخ ہوا کرتی ہا اور طبری نے عمروبن المحمق کے قتل کا جوواقعہ ذکر کیا ہے اس میں اس واستان کا کوئی ذکر نہیں 'بلکہ اس سے تو یہ معلوم ہو تا ہے کہ فتنے کے عود جاس میں اس واستان کا کوئی ذکر نہیں 'بلکہ اس سے تو یہ معلوم ہو تا ہے کہ فتنے کے عود جو جو جو جو جو با اور عود کے دور میں بھی حضرت معاویہ نے عدل و افساف کا وامن ہا تھ سے نہیں چھو ڈا اور انتقام کے جذبات سے مغلوب نہیں ہوئے امام ابن جریہ طبری ابو معنف کی شد سے روایت کرتے ہیں کہ عمروبن المحق کو موصل کے عامل نے گر فقار کرلیا تھا اس کے بعد انہوں روایت کرتے ہیں کہ عمروبن المحق کو معلوم کیا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے ؟ حضرت معاویہ شے خط لکھ کر معلوم کیا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے ؟ حضرت معاویہ شے خط لکھ کر معلوم کیا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے ؟ حضرت معاویہ شے خط لکھ کر معلوم کیا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے ؟ حضرت معاویہ شے خط لکھ کر معلوم کیا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے ؟ حضرت معاویہ شے خط لکھ کر معلوم کیا کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے ؟ حضرت

"انہوں نے حضرت عثمان بن عفان پر نیزے کے نو وار کئے تھے "ہم ان پر زیاد تی کرنا نہیں چاہتے للذائم بھی ان پر نیزے کے نو وار کرد جس طرح انہوں نے حضرت عتان پر کئے

1112

اس روایت میں نہ سر کا شنے کا ذکر ہے نہ اسے حضرت معاویۃ کے پاس لے جانے کا بیان ہے نہ اسے گشت کرانے کا قصہ ہے۔ اس کے بجائے حضرت معاویۃ کا ایک ایسا تھم بیان کیا گیا ہے جو عدل و انصاف کے عین مطابق ہے۔ لطف کی بات بیہ ہے کہ اس روایت کا راوی بھی ابو معضف ہے اور وہ شیعہ ہونے کے باوجود حضرت معاویۃ کی کی الی بات کا ذکر نہیں کرتا جس ہے ان پر الزام عائد ہو سکے۔

اس کے مقابلے میں البدایہ والنہایہ کی روایت نہ سند کے ساتھ ہے 'نہ اس کا کوئی حوالہ ذکور ہے نہ وہ حضرت معاویہ کے بردبارانہ مزاج سے کوئی مناسبت رکھتی ہے۔ الیی صورت میں آخر کس بنا پر طبری کی صاف اور سیدھی روایت کو چھوڑ کر اسے اختیار کیا جائے؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں مولانا مودودی صاحب نے ایک بڑا ذرّیں اصول یہ لکھا ہے کہ:

> "جب دونوں طرح کی روایات موجود ہیں اور سند کے ساتھ بیان ہوئی ہیں لو آخر ہم ان روایات کو کیوں نہ ترجیح دیں جو ان کے مجموعی طرز عمل سے مناسبت رکھتی ہیں اور خواہ مخواہ وہی روایت کیوں قبول کریں جو اس کی ضد نظر آتی ہیں؟"

(ظافت وملوكيت ص ٣٨٨)

سوال بیہ ہے کہ کیا اس اصول کا اطلاق حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر نہیں ہوتا؟ان حالات میں مولانا مودودی صاحب کا بیرا سنباط بڑا ہی سرسری اور جذباتی استنباط ہے

"بیہ ساری کارروائیاں گویا اس بات کا عملاً اعلان تھیں کہ اب گور نروں اور سپہ سالاروں کو ظلم کی تھلی چھوٹ ہے "اور سیاس معاملات میں

ك المطعن عثمان بن عفان تسم طعنات بمشاقص كانت معه وانا لانريدان لغندى عليه فاطعنه نسم طعنات كماطعن عثمان (العبر ك ١٩٤٣م)

شریعت کی کمی حد کے وہ پابند شیں ہیں" (ص: ۱۷۷)

جن واقعات ہے مولانا نے اس بات کا استنباط فرمایا ہے کہ حضرت معاویۃ نے اپنے گور نرول کو قانون سے بالا تر قرار دے دیا تھا، ان کی حقیقت تو آپ اوپر دیکھ بچکے ہیں۔ واقعہ میہ ہے کہ حضرت معاویۃ اپنے گور نرول کے جن خلاف شرع امور سے واقف ہو جاتے سے ان پر انہیں مناسب تنبیہہ فرمایا کرتے تھے 'اس کے بھی بہت سے واقعات تاریخ میں مطتے ہیں 'یمال ایک واقعہ پر اکتفا کیا جاتا ہے : ۔

"حافظ ابن عساکر نقل فرماتے ہیں کہ سعد بن مرح حضرت علی کے حامیوں ہیں ہے ایک صاحب تھے 'جب حضرت معاویہ نے زیاد کو کوفہ ہیں گور نر بنایا تو اس نے سعد بن مرح کو دھمکیاں دیں 'اس لئے یہ حضرت حسن بن علی کے پاس جا کر بناہ گزیں ہوگئے 'زیاد نے ان کے پیچھے ان کے بیعائی اور ان کے بال جا کر بناہ گزیں ہوگئے 'زیاد نے ان کے بیچھے ان کے بیعائی اور ان کے بال ودولت پر کرلیا۔ اور ان کے مال ودولت پر تبعد کرکے ان کا گھر منمدم کرادیا۔ جب حضرت حسن کو اس کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے زیاد کے نام ایک خط لکھا کہ : "تم نے ایک مسلمان کا گھر منمدم کرکے اس کے مال ودولت اور بیوی بچوں کو گر فرار کرلیا ہے۔ گھر منمدم کرکے اس کے مال ودولت اور بیوی بچوں کو گر فرار کرلیا ہے۔ گھر منمدم کرکے اس کے مال ودولت اور بیوی بچوں کو گر فرار کرلیا ہے۔ گھر منمدم کرکے اس کے مال ودولت اور بیوی بچوں کو گر فرار کرلیا ہے۔ بیس میرا یہ خط تمہارے پاس بنچ تو تم فوراً ان کا گھر دوبارہ تھیر کراؤ اور اس کے بیوی بچے اور مال واسپاب انہیں والیس کردو۔ ہیں نے انہیں بناہ وی بورگ ہے اندائم ان کے بارے ہیں میری سفارش قبول کرو۔ "

اس خط کے جواب میں زیاد نے حضرت حسن کے نام ایک خط لکھا جس میں حضرت حسن کی شان میں گستاخی کی گئی تھی ،حضرت حسن زیاد کا خط پڑھ کر مسکرائے اور حضرت معاویہ کے نام ایک خط لکھا جس میں انہیں پورے واقعے سے مطلع کیا' اور زیاد کا خط بھی ساتھ بھیج دیا۔ حافظ این عساکر لکھتے ہیں کہ :

" فلما وصل كناب الحسن الى معاوية وقرأ معاوية الكناب ضاقت بهالشام"

"جب حضرت حسن كاخط حضرت معاوية كياس بهنجا اور انهول في

خط پڑھا تو (رنج و ملال کی وجہ ہے) شام کی زمین انہیں تنگ معلوم ہوئے گئی۔" اس کے بعد حضرت معاویہ" نے زیاد کے نام سخت تہدید آمیز خط لکھا جس میں متعدد ملامتوں کے علاوہ بیرالفاظ بھی تھے کہ :

"قتم نے حسن کے نام خط میں ان کے والد کو پر اجھلا کہا ہے 'اور کنانیڈ ان پر فسق کا الزام لگایا ہے 'میری زندگی کی حتم اِئم فسق کے خطاب کے ان سے زیادہ مستحق ہو 'جس باپ کی طرف تم پہلے منسوب تھے وہ حسن کے والد سے زیادہ اس خطاب کے مستحق تھے 'جو نمی میرا بید خط تممارے پاس پنچ تم فوراً سعد بن سرح کے عیال کو چھوڑ دو ان کا گھر تھیر کراؤ' اس کے بعد ان ہے کوئی تعرض نہ کرو اور ان کا بال لوٹا دو۔ میں نے حسن کو لکھ دیا ہے کہ وہ اپنے آدمی کو اختیار دیدیں کہ وہ چاہیں تو انہیں کے پاس رہیں اور چاہیں تو اپنے شریس لوٹ آئیں اور تممارے ہاتھ یا زبان کو ان پر کوئی بالادستی حاصل نہیں ہوگ۔ "ک

# حضرت حجربن عدى كأقتل

یہ تو وہ اعتراضات تھے جو مولانا مودودی نے "قانون کی بالاتری کا خاتمہ" کے عنوان کے تحت حضرت معاویہ پر عائد کئے تھے اس کے علاوہ ایک اعتراض مولانا نے "آزادی ا اظہار رائے کا خاتمہ" کے عنوان کے تحت اس طرح کیا ہے :

"دور ملوکیت میں ضمیروں پر قفل چڑھا دیے گئے اور زبانیں بند کردی گئیں اب قاعدہ یہ ہوگیا کہ مند کھولو تو تعریف کے لئے کھولو 'ورنہ چپ رہو' اور اگر تہمارا ضمیراییا ہی ذور دار ہے کہ تم حق کوئی ہے باز نسیں رہ سکتے توقید اور قتل اور کو ژوں کی مار کے لئے تیار ہو جاؤ۔ چنانچہ جولوگ بھی اس دور میں حق بولئے اور غلط کاریوں پر ٹوکئے ہے باز نہ آئے ان کو بدترین میں دی گئیں تاکہ پوری قوم دہشت زدہ ہو جائے۔

تھا اور بیہ اٹھ کر اس کا جواب دینے لگتے تھے اس دوران میں ایک مرتبہ انہوں نے نماز جعہ میں تاخیر بھی اس کو ٹوکا۔ آخر کار اس نے انہیں اور ان کے بارہ ساتھیوں کو گر فتار کرلیا اور ان کے خلاف بہت ہے لوگوں کی شاوتیں اس فرو جرم پر لیں کہ وانہوں نے ایک جتمابنا لیا ہے علیفہ کو علانیہ گالیاں دیتے ہیں 'امیرالمومنین کے خلاف اڑنے کی دعوت دیتے ہیں ان كا وعوى يد ب كه خلافت آل الى طالب كے سواكسي كے لئے ورست نہیں ہے'انہوں نے شہر میں فساد برپا کیا اور امیرالمومنین کے عامل کو نکال ہا ہر کیا' یہ ابو تراب (معزت علیؓ ) کی حمایت کرتے ہیں' ان پر رحمت بھیجے ہیں اور ان کے مخالفین سے اظہار برأت كرتے ہیں۔" ان كوابيوں ميں ے ایک گوائی قاضی شری کی بھی ثبت کی گئی محرانہوں نے ایک الگ خط میں حضرت معاوید کو لکھ بھیجا کہ دمیں نے سا ہے کہ آپ کے پاس جربن عدی کے خلاف جو شماد تیں بھیجی گئی ہیں ان میں سے ایک میری شمادت بھی ہے۔ میری اصل شادت حجرکے متعلق یہ ہے کہ وہ ان لوگوں میں ے ہیں جو نماز قائم كرتے ہيں ' زكوة ويت ہيں ' وائماً ج اور عمره كرتے رہتے ہیں۔ نیکی کا تھم دیتے اور بدی سے روکتے ہیں ان کا خون اور مال حرام ہے' آپ چاہیں تو انہیں قتل کریں ورنہ معاف کردیں۔" اس طرح مید ملزم حضرت معاویہ کے پاس بھیجے گئے اور انہوں نے ان کے قتل کا تھم دیدیا۔ قتل سے پہلے جلاووں نے ان کے سامنے جو بات پیش کی وہ یہ تھی کہ "جمیں علم دیا گیا ہے کہ آگر تم علیٰ ہے برأت کا اظہار کرو اور ان پر لعنت بھیجو تو خمہیں چھوڑ دیا جائیگا۔ "ان لوگوں نے بیربات مانے ے انکار کرویا اور حجرنے کہا! "میں زبان ہے وہ بات نہیں نکال سکنا جو رب کو ناراض کرے" آخر وہ اور ان کے ساتھی (سات) قبل کردیے گئے۔ ان میں ہے ایک صاحب عبدالرحمان بن حسان کو حضرت معاوییہ "

نے زیاد کے پاس واپس بھیج دیا' اور اس کو لکھا کہ اشیں بد ترین طریقہ

ے قتل کر' چنانچہ اس نے انہیں زندہ وفن کرادیا۔

اس واقعہ نے امت کے تمام صلحاء کا دل ہلادیا ' حضرت عبداللہ بن عمر اللہ بن عمر اللہ بن عمر اللہ بن عمر اللہ بن کر حضر من کر حض رنج ہوا۔ حضرت عائشہ نے حضرت معاویہ کواس فعل سے باز رکھنے کے لئے پہلے بی خط لکھا تھا۔ بعد میں جب ایک مرتبہ حضرت معاویہ ان سے ملنے آئے تو انہوں نے فرمایا "اب معاویہ"! تجھے جمر کو قتل کرتے ہوئے فدا کا ذرا خوف نہ ہوا۔ "حضرت معاویہ" کے گور ز فراسان ربھے بن زیاد الحارثی نے جب یہ فرسی تو کہا : معاویہ گے کور ز فراسان ربھے بن زیاد الحارثی نے جب یہ فرسی تو کہا : معاویہ اگر تیرے علم میں میرے اندر کچھے فیریاتی ہے تو مجھے دنیا سے الحالے."

(خلافت وطوكيت-ص ١٦٣ مم ١٦٥)

اس واقع میں بھی مولانا مودودی صاحب نے اول تو بعض باتیں ایسی کمی ہیں جن کا شوت کسی بھی تاریخ میں بہاں تک کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں میں بھی نہیں ہے۔ دو سرے یہاں بھی مولانا نے واقعے کے ضروری اجزاء کو سرے سے حذف کرکے برا ہی خلاف واقعہ تاثر قائم کیا ہے۔ مولانا مودودی صاحب کی پوری عبارت ہم نے من وعن نقل کردی ہے اب اصل واقعہ شنیئے !

سب سے پہلے تو یہ سمجھ لیجئے کہ حضرت جربن عدی گون تھے؟ مولانا نے انہیں علی
الاطلاق "زاہد و عابد صحابی" کہہ دیا ہے ' حالا نکہ واقعہ یہ ہے کہ ان کا صحابی ہونا مختلف فیہ
ہے۔ اگرچہ بعض حضرات مثلا ابن سعد اور مصعب زبیری کا کمنا تو بھی ہے کہ یہ صحابی تھے
لیکن امام بخاری ' ابن ابی حاتم' ابوحاتم' خلیفہ بن خیاط اور ابن حبان رحمہم اللہ نے انہیں
ایجین میں شار کیا ہے۔ علامہ ابن سعد نے بھی ان کو ایک مقام پر صحابہ میں اور ایک مقام پر ابعین میں شار کیا ہے اور ابواحمہ عسکری فرماتے ہیں کہ :

اكثر المحلثين لايصحون لمصحبة ك

ك الاصاب ص ٣١٣ ج اول 'ا كمكتبة التجارية الكبرى 'القابره ١٣٥٨ه

ت طبقات ابن سعد ص ۲۱۲ج ۲ جزو ۲۲

ع البدايه والنهايه ص ٥٠ ج ٨ مطبعته العادة

اکٹر تحدثین ان کا سحالی ہونا سمجے نہیں قرار دیتے۔ بیہ خود شیعان علیٰ میں سے تھے لے' اور بلا شبہ تمام تاریخی روایات ان کی بزرگی اور عبادت وزہد پر متفق ہیں'لیکن ان کے ساتھ کچھ غالی اور فتنہ پر داز قتم کے روافض لگ گئے

تے جوان کی بزرگ سے ناجائز فائدہ اٹھا کرامت مسلمہ میں انتشار برپاکرنا چاہتے تھے۔

عافظ ابن كثير لكھتے ہيں۔

'وقدالنفعلى حجر جماعات من شيعة على يتولون امره و يشلون على يله ويسبون معاوية ويتبراون منه

"دحضرت جراکو شیعان علی کی کچھ جماعتیں لیٹ عنی تھیں جو ان کے تمام امور کی دیکھ بھال کرتی تھیں اور حضرت معاویہ کو برا بھلا کہتی تھیں " یے تقریباً یمی بات علامہ ابن خلدون کے بھی لکھی ہے۔ یہ

غالباً ان ہی لوگوں کے کان بھرنے کی وجہ ہے ان کی طبیعت حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عند ہے اس قدر مکدّر تھی کہ جب حضرت حسن رضی اللہ عند نے حضرت معاویہ ہے صلح فرمائی تو بیہ حضرت معاویہ کی امارت پر کسی طرح راضی نہیں تھے ' تیسری صدی کے مشہور مورخ ابو حنیفہ الدینوری اس صلح کا واقعہ کلھنے کے بعد لکھتے ہیں۔

قالوا: وكان اول من لقى الحسن بن على رضى الله عنه فنده على على ماصنع ودعاه الى ردالحرب حجر ابن عدى فقال له يا ابن رسول الله لوددت انى مت قبل ما رايت اخرجتنا من العلل الذي المحالجور فتركنا الحق الذي كنا عليه ودخلنا في الباطل الذي نهرب منه واعطينا الدنية من انفسنا وقبلنا الخسيسة التي لم تلة رينا "

"مور خین کا کمنا ہے کہ (صلح کے بعد) حضرت حسن بن علی کی ملاقات سب سے پہلے حجر بن عدی ؓ ہے ہوئی 'انہوں نے حضرت حسن کو ان کے

الاخبار الفوال للديوري ص ٢٢٣٠ القابره ١٩٩٠ء

ع البداية النهايي ص ٥٠ ج ٨

ت ابن خلدون ص ٢٣ج ١٣ الكتاب اللناني بيروت ١٩٥٧ء

اس فعل پر شرم ولائی اور دعوت دی که حضرت محاویة ہے لڑائی دوبارہ شروع کر دیں اور کما کہ اے رسول اللہ کے بیٹے! کاش کہ بین بید واقعہ ویجھنے سے پہلے مرجاتا میں نے ہمیں انساف سے نکال کر ظلم میں جتلا کردیا ، ہم جس حق پر قائم بینے ،ہم نے وہ چھوڑ دیا اور جس باطل سے ہماگ رہے تھے اس میں جا تھے ،ہم نے فود ذلت اختیار کرلی اور اس پستی کو قبول کر لیا جو ہمارے لائق نہیں تھی۔ "

اس کے بعد الدینوری کلھتے ہیں کہ حضرت حسن کو جمرین عدی کی بیہ بات ناگوار گزری اور انہوں نے جواب میں اس صلح کے فوائدے آگاہ فرمایا 'لیکن حجرین عدی ّراضی نہ ہوئے اور حضرت حسین ؓ کے پاس پنچے اور ان ہے کہا کہ :

ابا عبدالله شريتم الذل بالعز و قبلنم القليل و تركتم الكثير ، اطعنا اليوم واعصنا الدهر ، دع الحسن وما رأى من هذا الصلح واجمع اليك شيعتك من اهل الكوفة و غيرها وولني و صاحبي هذه المقلعة فلا يشعر ابن هند الاونحن نقارعه بالسيوف

"اے ابو عبداللہ عمر نے عزت کے بدلے ذات خرید لی نہاوہ کو چھوڑ کر
کم کو قبول کر لیا ابس آج ہماری بات مان لو پھر عمر بھر نہ ماننا احسن کو ان کی
صلح پر چھوڑ دو اور کوفہ وغیرہ کے باشندوں میں ہے اپ شیعہ (حامیوں) کو
جمع کر لو اور میہ مقدمہ میرنے اور میرے دوست کے سپرد کردو 'ہند کے بیٹے
(حضرت معاویہ ") کو ہمارا پہ صرف اس وقت چلے گا جب ہم تلواروں ہے
اس کے ظلاف جنگ کر رہے ہوں گے۔ "

الین حفرت حین رضی اللہ عند نے بھی انہیں کی جواب دیا کد اناقدبایعنا وعاهدنا ولا سبیل الی نقص بیعت کر چکے عمد ہوچکا اب اے توڑنے کی کوئی میں نیس لے

ف ابو حنيف الديوري الاخبار الفوال ص ٢٢٠- ادارة العامند للثقافة القابره

اس کے بعد میہ کوفہ میں مقیم ہو گئے تھے 'کوفہ اس وقت فتنہ پر دا زقتم کے غالی سہائیوں کا مرکز بنا ہوا تھا جو بوں تو حضرت علی اور حضرت حسین کی محبت و مودت کا دعویٰ کرتے تھے کیکن ان کا اصل مقصد حضرت معاویی کی حکومت کو نا کام بنانا تھا۔ حضرات حسنین حضرت معاویہ کے ہاتھ پر بیعت کر چکے تھے اور اے کسی قیت پر توڑنے کے لئے تیار نہ تھے۔ دو سرى طرف حضرت معاوية كامعامله بهي بيه تهاكه بفول علامه ابو حنيفه الدنيوريُّ :

"لم يرحسن ولا الحسين طول حياة معاوية منه سوا ُفي انفنسهما ولا مكروها ولاقطع عنهما شيئا مماكان شرط لهماولا تغيرلهما عن بر"

«حضرت معادیه" کی بوری زندگی میں حضرت حسن اور حضرت حسین کو ان کی طرف سے کوئی تکلیف اٹھانی شیس بڑی 'نہ انہوں نے ان کی طرف ے اپنے بارے میں کوئی بری بات ویکھی ' حضرت معاویہ" نے ان سے جو عمد کئے تھے ان میں ہے کسی کی خلاف ورزی نہیں کی' اور بھی ان کے ساتھ حس سلوک کے طرز کونہ بدلا"کے

گویا اصل فریقین میں عمل صلح ہو چکی تھی اور اب کسی کو کسی ہے کوئی شکایت نہیں تھی لیکن ان لوگوں کے دل میں بغض معاویۃ کی آگ برا بر سلگ رہی تھی اور یہ ہرا یہے موقع کی تاک میں رہتے تھے جس میں حضرت معاویہ اور ان کی حکومت کے خلاف کوئی شورش کھڑی کی جاسکے اور چو نکہ حضرات حسنین اس فتنہ پر دا زی میں ان کے ساتھ نہیں تھے 'اس لئے یہ دل میں ان سے بھی خوش نہ تھے' یماں تک ان میں سے ایک صاحب نے ایک موقع ير حضرت حسن كوان الفاظ مين خطاب كياكه:

" ياملكالمومنين "ا ب مومنوں کو ذلیل کرنے والے" چنانچہ جب حضرت حسن کا انقال ہوا تو انہوں نے کوفہ سے حضرت حسین کو خط لکھا

له ایناص ۲۲۵

"فان من قبلنا من شيعتك منطلعة انفسهم اليك الابعدلون بك احدا وقد كانوا عرفواراى الحسن اخيك في دفع الحرب و عرفوك باللين الاوليائك والغلظة على اعدائك والشدة في امرالله فان كنت تحب ان تطلب هذا الامرفاقدم الينا "فقدوطنا انفسنا على الموت معك" له

"المارے يمال جتنے آپ كے شيعہ (حاى) بين ان سب كى نگابين آپ پر الله الله بولى بين وہ آپ كے برابر كى كو نسين سجھتے" آپ كے بھائى حن نے بنگ كو دفع كرنيكى جو پاليسى اختيار كى تھى بيہ لوگ اس سے واقف بين اور يہ بھى جانے بين كہ آپ اپ ووستوں كے لئے نرم اور دشمنوں كے لئے خت بين اور اللہ كے كام بين اثل بين الذا اگر آپ اس معاطے (خلافت) كو طلب كرنا پند كرتے ہوں تو ہمارے پاس آجائے اس معاطے (خلافت) كو طلب كرنا پند كرتے ہوں تو ہمارے پاس آجائے اس كے كہ ہم لوگ آپ كے ساتھ مرنے كے لئے اپنى جانوں كو تيار كر چكے كے كہ ہم لوگ آپ كے ساتھ مرنے كے لئے اپنى جانوں كو تيار كر چكے

لیکن حضرت حسین رضی الله عنه بدستور اپنے عمد پر قائم رہے 'ان کو اس انتشار انگیزی سے روکا اور جواب میں حضرت معاویۃ کے بارے میں یمال تک لکھا کہ :

" فلن یحدث الله به حدث اواناحی یا "

"جب تک میں زندہ ہوں' اللہ ہرگزان پر کوئی نئی آفت نہیں بھیج گا"

اس قماش کے لوگ تھے جو کوفہ میں بقول حافظ ابن کی شرحضرت جربن عدی کو چئے ہوئے تھے۔ حالات کے اس پس منظر کو ذہن میں رکھ کراب زیر بحث واقعے کی طرف آئے۔ مولانا نے اس واقعے کے لئے جن کتابوں کا حوالہ دیا ہے۔ (طبری' استیعاب' ابن اشیر' البدایہ والنہ ایر' ابن ظارون) ہم یماں ٹھیک انہی کتابوں سے نقل کرکے اس سے اصل واقعہ ذکر کرتے ہیں۔ فرق صرف انتا ہو گاکہ واقعہ کے جو ضروری اجزاء مولانا نے حذف کردیے ہیں کرتے ہیں۔ فرق صرف انتا ہو گاکہ واقعہ کے جو ضروری اجزاء مولانا نے حذف کردیے ہیں انہیں ہم بیان کرویں گے 'نیز جو ہا تمیں مولانا نے ان کتابوں کی طرف غلط منسوب فرمائی ہیں

کے الدیوری ص ۲۲۱ کے ایفناً: ص ۲۲۲

ان پر تنبیه کردیں گے۔

واقعہ یہ ہے کہ حضرت جمرین عدیؓ اور ان کے ساتھیوں کامعمول بی سے بن گیا تھا کہ بقول ابن جریرؓ وابن کیرؓ

"انهم کانوا بنالون من عثمان و بطلقون فیه مقالة الجور وینتقلون علی الامراء ویسارعون فی الانکار علیهم و بیالغون فی ذلک و بتولون شیعة علی ویتشلاون فی الانکار " بیالغون فی ذلک و بتولون شیعة علی ویتشلاون فی الدین " بی لوگ حفرت خان کی برگوئی کرتے تے "اور ان کے بارے میں ظالمانہ باتیں کرتے تے اور ان کی تردید کی باتیں کرتے تے اور ان کی تردید کی کار میں رہے تھے۔ اور اس معالمے میں غلو کرتے تے اور ان کی تردید کی حمایت کرتے اور وین میں تشدہ کرتے تے "لے

ابن جریہ طبری لکھتے ہیں کہ ایک مرتبہ کوفہ کے گور ز حضرت مغیرہ بن شعبہ نے اپنے خطبہ میں حسب معمول حضرت عثمان کے لئے رحم و مغفرت کی دعا فرمائی اور ان کے قاتموں کے حق میں بد دعا فرمائی۔ نے اس پر ججرین عدی کھڑے ہو گئے اور حضرت مغیرہ کے خلاف اس زور کا نعرہ لگایا کہ مسجد کے اندر اور با ہرسب لوگوں نے سنا اور حضرت مغیرہ سے خطاب کرکے کہا۔

"انکلائدریبمن تولع من هرمکایهاالانسان مولنا بارزاقنا اعطیاتنا فانک قد حبستها عنا ولیس ذلک لک ولم یکن یطمع فی ذلک من کان قبلک و قد اصبحت مولعًا بذم امیرالمومنین و تقریطالمجرمین " "اے انان مجھے شمیا جائے کی وجہ سے یہ نمیں کہ تو سے عشق کا اظمار کر رہا ہے؟ ہماری شخواہوں کی ادائیگی کا تھم جاری کر کو تکہ وہ تو

ك البداية النمايي م ١٥٠٥٨

ل کی وہ بدوعا ہے جے مولانا مودودی نے "منبرول پر خطبول میں علانیہ حضرت علی پر لعنت اور سب و شتم کا سلسلہ" ہے تعبیر قرمایا ہے اور جس کے بارے میں طبری کے الفاظ یہ ہیں کہ ویدعو علی قنلته فقام حجر بن علی فنعر نعر قبال مغیر قبال خیر قبال محمد (طبری ۱۸۹ ما ۱۹۸ جس)

نے روک رکھی ہیں حالا تک مختبے اس کا حق نہیں اور بھھ سے پہلے گور نروں نے بھی ہماری شخوا ہوں کی لالج نہیں کی بھی اور تم امیرالمومنین (حضرت علی ا) کی خدمت اور مجرموں (حضرت عثمان ) کی مدح کرنے کے برے شوقین ہو۔"

لیکن اس پر حفزت مغیرہ نے انہیں کچھ نہیں کہا اور گھر تشریف لے گئے 'لوگوں نے انہیں سمجھایا بھی کہ ایسے مخص کو تنبیہ ہے بغیرچھو ژنا مناسب نہیں 'گر حفزت مغیرہ نے فرمایا ''میں خطاکارے درگزر کرنے والا ہوں۔''

حضرت مغیرہ کے بعد زیاد کوفہ کا بھی گور نر ہو گیا تو اس نے اپنے خطبے ہیں حضرت عثمان ؓ کی تعریف کی اور ان کے قاتلوں پر لعنت بھیجی۔ لیاس پر حجر حسب معمول کھڑے ہو گئے اور

ا ای کو مولانا مودودی نے ان الفاظ میں تعبیر کیا ہے کہ: "وہ خطبے میں حضرت علی کو گالیال دیتا تھا اور یہ اٹھ کر اس کا جواب دینے گلتے تھے" حالا تکہ جتنے حوالے مولانا نے دیئے میں ان میں کمیس سے موجود نہیں ہے کہ زیاد حضرت علی کو گالیال دیتا تھا: طبری کے الفاظ سے ہیں:

ذكر عنمان واصحابه فقرضهم وتكر فتلته ولعمهم فقام حجر ... الخ

اس نے حضرت عثان اور ان کے اصحاب کا ذکر کرکے ان کی تعریف کی اور ان کے قاتلین کا ذکر کے ان پر تحضرت عثان اور این کے قاتلین کا ذکر کے ان پر لعنت بھیجی تو جر کھڑے ہو گئے " (طیری می ۱۹۰ج می) اور این افیز کے الفاظ بیہ ہیں:۔

نر حد علی عثمان "والنسی علی اصحاب و العن فائلیہ فقام حجر ۔۔ النج "اس نے حضرت عثان پر رحت بھیجی اور ان کے اصحاب کی تعریف کی اور ان کے قاتلوں پر لعنت بھیجی۔ "(این افیر می ۱۸۵ج میں طبع قدیم)

اور حافظ ابن کیٹرے الفاظ ہیں: وذکر فی افر حافظ علی قان و ذم تلد اواعان علی تقد فقام جر" فطبے کے آخر میں اس نے حضرت علی فی فیلت بیان کی اور ان کے قبل کرنے والوں اور قبل میں اعانت کرنے والوں کی ذمت کی تو جر کھڑے ہو گئے (البدایت میں ۵۰ جم) اور ابن ظدون کے الفاظ یہ ہیں: ورّح علی عثان و لعن تا تلیہ و قال جرائے اس نے حضرت عثان پر رحمت بیجی اور ان کے تا تلوں پر احت بیجی اور ان کے تا تلوں پر احت اور جرنے کما الح (ابن ظلدون میں ۲۳ میں) اور ابن عبدالبرے تو اس فطبے کا سرے دو کر نہیں کیا۔ خدا تی جات ہے کہ ان کے الفاظ ہے موانا مودودی صاحب نے یہ کمال سے مستبط کر ایا کہ سود فطبے میں حضرت علی می گالیاں دیتا تھا۔"

جو ہاتیں حضرت مغیرہ سے کئی تھیں وہی زیاد ہے بھی کہیں' زیاد نے اس وقت انہیں پچھے نہ کمایا

اس کے بعد امام ابن سعد کا بیان ہے کہ زیاد نے حضرت حجر بن عدی ؓ کو تنمائی میں بلا کران سے کماکہ :

"اپی زبان اپ قابو میں رکھنے اور اپ گرکواپ لئے کانی بچھے 'اور یہ میرا تخت طاخر ہے 'یہ آپ کی تمام ضروریات میں بوری کروں گا الندا آپ اپ معالم میں جھے مطمئن کرد یجئے اس لئے کہ آپ کی جلد بازی جھے معلوم ہے 'اے ابو عبد الرحمٰن! میں آپ کو اللہ کی مقرت اور بے و قوف لوگوں سے بچے 'یہ لوگ میں آپ کو آپ کی رائے ہے کیسلانہ دیں 'لندا اب اگر آپ کی قدر میری نگاہ میں کم ہوئی یا میں نے آپ کے حقوق میں کو آئی کی تو یہ میری طرف سے ہرگز نہیں ہوگی۔ "لے طرف سے ہرگز نہیں ہوگی۔" یا

جربن عدی کے بید بات من کرکھا کہ "میں سمجھ گیا" پھردہ اپنے گھر چلے گئے وہاں ان

ے ان کے شیعہ دوست آکر ملے اور پوچھا کہ "امیر نے کیا کھا۔؟" انہوں نے پوری گفتگو

ہلا دی اس پر شیعہ ساتھیوں نے کھا کہ اس نے آپ کی خیرخواہی کی بات نہیں کی۔ "ت

اس کے بعد حافظ ابن کیٹر فرماتے ہیں کہ زیاد حضرت عمروبن حریث کو کوفہ میں اپنا

نائب بنا کر بھرہ جانے لگا تو اس نے جربن عدی کو بھی ساتھ لے جانے کا ارادہ کیا کہ چیچے

نائب بنا کر بھرہ جانے لگا تو اس نے جربن عدی کو بھی ساتھ لے جانے کا ارادہ کیا کہ چیچے

کوئی فتنہ کھڑا نہ ہو لیکن جربن عدی ہے بیہ عذر کردیا کہ "میں بھار ہوں" اس پر زیاد نے جل

لی یال تک کا واقعہ طبری ابن ایم ابن کیر اور ابن طدون نے متفقہ طور پریان کیا ہے۔
الملک علیک لسانک ولیسعک منز اک و ها سریری فهو مجلسک و حوائحک مفضه ابنی فاکفنی نفسک فالنی اعرف عجلتک فائشدک الله با ابا عبدالر حمان فی نفسک و اباک و ها ماسفنه و هولاء السفهاء ان یستر لوگ عن رایک و انگ لو هنت علی او استحففت بحقک ایم اخصک بهنا من نفسی (طبقات این سعد ص ۲۱۸ ج ۲۸ وار صاور پیروت)

ت این والرداید و النماید ص ۵۳ ج ۸ مطبعت العادة محمر

کر کماکہ "تم دین 'قلب اور عقل ہراعتبارے بھار ہو' خداکی قتم! اگر تم نے کوئی ہٹگامہ کیا تو میں تمہارے قتل کی کوشش کروں گا۔ "ا

امام ابن سعد لکھتے ہیں کہ جب زیاد بھرہ چلا گیا تو شیعہ صاحبان جربن عدی کے پاس بکٹرت آتے جاتے تھے 'اور ان سے کہتے تھے کہ :

أنكشيخنا واحقالناس بانكارها الامر"

'' آپ طارے میٹے ہیں' اور تمام لوگوں سے زیادہ اس بات کے حقد ار ہیں کہ اس معالمے (خلافت معاویہ") کا انکار کریں۔"

جربن عدی معجد میں جاتے تو یہ لوگ بھی ان کے ساتھ جاتے۔ زیاد کے نائب حضرت عمرہ بن حریث نے جب یہ دیکھا تو ایک قاصد کے ذریعہ جر کو پیغام بھیجا کہ ''اے ابو عبدالرحمٰن آپ تو امیرے اپنے بارے میں عمد کر چکے ہیں' پھریہ جماعت آپ کے ساتھ کیسی ہے؟'' جر نے جواب میں کملا بھیجا کہ جن چیزوں میں تم جتلا ہو'تم ان کا افکار کرتے ہو' پیچھے ہو' تہماری خیریت ای میں ہے۔''کے

اس پر حضرت عمرو بن حریث نے زیاد کو لکھا کہ ''اگر تم کوفہ کو بچانے کی ضرورت مجھتے ہو تو جلدی آجاؤ۔''ع

علامہ ابن جربر طبری وغیرہ فرماتے ہیں کہ زیاد کو یہ اطلاع ملی کہ ججرکے پاس شیعان علی جمع ہوتے ہیں اور حضرت معاویہ پر علی الاعلان لعنت کرتے اور ان سے براُت کا اظهار کرتے ہیں اور انہوں نے حضرت عمروین حریث پر پھر بھی برسائے ہیں۔ سے

البدايد دالسايد عص ۱۵ ج ۸

الله بورا جلد بيت: ننكرون ماانتم عليه البكوراء كاوسع لك وومر جلد كامفوم يقيى طور ع من نيس مجد كا-

ع طبقات ابن سعد ص ۲۱۸ ج ۸ جز ۲۲ والبدایه والنهایه ص ۵۳ ج ۸

المرى من ١٩ ج م - ابن اثير من ١٨ ج م - ابن ظلدون من ٢٣ ج م البدايه والتهايه من ١٥ ج م البدايه والتهايه من ١٥ ج ٨ كيلي تين كابول ك الفاظ يه بين فبلغمان حجراً يجتمع البه شيعة على ويطهرون لعن معاوية والبراة منه والهم حصبوا عمر وبن حربت من

امام ابن سعد فرماتے ہیں کہ زیاد یہ اطلاع پاکر بری برق رفقاری ہے کوفہ بہنچا' یہاں اگر اس نے مشہور صحابہ حضرت عدی بن عاتم"' حضرت جریر بن عبداللہ البجل اور ان ہے کما غالد بن عرفط الازدی رضی اللہ عنم اور کوفہ کے بعض دو سرے شرفاء کو بلایا اور ان ہے کما کہ آپ جاکر حجر بن عدی کو اتمام حجت کے طور پر سمجھائیں کہ وہ اس جماعت ہے باز رہیں اور جو باتیں وہ کہتے رہجے ہیں ان ہے اپنی زبان فایو میں رکھیں۔ یہ حضرات ان کے پاس گئے گر حجر بن عدی ہے اس کی بات کا جواب دیا بلکہ ان کا ایک اونٹ گر محر بن عدی ہے نہ کی ہے بات کی نہ کسی کی بات کا جواب دیا بلکہ ان کا ایک اونٹ گر عمر بن عدی ہے کہا کہ وہ اس کی طرف اشارہ کرکے اپنے غلام ہے کماکہ ''لڑکے!اونٹ کو چارہ کھلاؤ۔ ''جب انہوں نے ان حضرات کی بات اس طرح سنی ان سنی کر دی تو حضرت عدی جارہ کھلاؤ۔ '' جب انہوں نے ان حضرات کی بات اس طرح سنی ان سنی کر دی تو حضرت عدی بن عاتم رضی اللہ عنہ نے فرمایا :

"كياتم ديوالے ہو؟ ميں تم سے بات كررہا ہوں 'اور تم كہتے ہوك الرك! اونث كو جاره كھلاؤ"

اس کے بعد حضرت عدی بن حاتم نے اپنے ساتھیوں سے خطاب کر کے فرہایا دیجھے
گمان بھی نہ تھا کہ بیہ ہے چارہ ضعف کے اس درج کو پہنچ گیا ہوگا جو بیس دیکھ رہا ہوں۔

اس طرح بیہ حضرات واپس آگئے اور زیاد کے پاس آگر جحری کی پچھ باتیں بتائیں اور پچھ چھپالیں' اور زیاد سے درخواست کی کہ ان کے ساتھ نرمی کا بر آؤ کرے' زیاد نے جواب میں کما کہ ''آگر جس اب ان کے ساتھ نرمی کوں تو جس ابوسفیان کا بیٹا نہیں " تا علامہ ابن جریہ طبری وغیرہ نے حضرت عدی بن حاتم کا بیہ واقعہ نقل نہیں کیا اس کے عالمہ ابن جریہ طبری وغیرہ نے حضرت عدی حاتم کا بیہ واقعہ نقل نہیں کیا اس کے بجائے انہوں نے لکھا ہے کہ زیاد نے کوفہ میں ایک خطبہ دیا' غالباً بیہ خطبہ حضرت عدی حاتم کی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! ابن جریر وغیرہ کے بیان کے مطابق زیاد جعرت عدی حاتم کی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! ابن جریر وغیرہ کے بیان کے مطابق زیاد جو کہ کہا :

گی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! ابن جریر وغیرہ کے بیان کے مطابق زیاد نے کہا :

گی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! ابن جریر وغیرہ کے بیان کے مطابق زیاد نے کہا :

گی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! ابن جریر وغیرہ کے بیان کے مطابق زیاد نے کہا :

گی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! بین جریر وغیرہ کے بیان کے مطابق زیاد نے کہا :

گی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال! بیان کے ساتھی حلقہ بنائے بیٹھے تھے' زیاد نے کہا :

گی واپسی کے بعد دیا ہو گا۔ بسرحال ابن کے ساتھی حلقہ بنائے بیٹھے تھے' زیاد نے کہا :

ل البدایه والنهایه عما ۵ ج ۸ ک طبقات این سعد مم ۲۱۸ و ۲۱۹ ج ۲۸ تر ۲۲ والبداییه والنهایه م ۵۳ ج ۸ م

اس پر زیاد منبرے اترا اور نماز پڑھی۔

ایخ حق میں بے ضرر پایا تو جھے پر جری ہو گئے اور خداک متم !آگر تم

سیدھے نہ ہوئے تو میں جہارا علاج ای دوا ہے کر دول گا جو جہارے

لا اُق ہے 'اور آگر میں کوفہ کی ذمین کو جرے محفوظ نہ کردول اور اس کو

آنے والوں کے لئے سامان عبرت نہ بتادول تو میں بھی کوئی چیز نہیں "ل

حافظ ابن کمیر لکھتے ہیں کہ اس کے بعد زیاد نے خطبہ میں یہ بھی کما کہ :

آن من حق امیر المومنین یعنی کفاو کفا "

تم پر امیر المومنین کے قلال اور قلال حقوق ہیں۔ "

اس پر جرین عدی ؓ نے محکر اور فلال حقوق ہیں۔ "

اس پر جرین عدی ؓ نے محکر اول سے ایک مضی بھری اور زیاد پر دے ماری اور کما کہ :

میر خداکی لعنت! علیک لعنة الله "

میر خداکی لعنت! علیک لعنة الله "

بعض راویوں نے اس خطبہ میں یہ قصہ ذکر کیا ہے کہ جب زیاد کا خطبہ طویل ہو گیااور نماز کو دیر ہونے گئی تو حجر بن عدیؓ نے مٹھی بحر کنگریاں زیاد پر دے ماریں تب زیاد منبرے اترا اور نماز پر ھی۔

بسر کیف! اس خطبے میں تجربین عدی کے ککریاں مارنے کی وجہ خواہ کچھ ہو'ای خطبے
کے بعد زیاد نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو جربین عدی کے تمام حالات تنصیل کے
ساتھ بھیج 'اس پر حضرت معاویہ نے تھم دیا کہ '' جرکو گر فنار کرکے میرے پاس بھیج دو'' تے
اس مرسلے پر زیاد نے اپنے امیر شرطہ (پولیس سپرنٹنڈنٹ) شداد بن الہیشم کو تھم دیا
کہ جرکو بلا کرلاؤ' حسین بن عبد اللہ بمدانی کہتے ہیں کہ جس دفت زیاد کا یہ تھم آیا' میں شداد

له الطيرى ص ١٩٠٥ م ١ اين اشيرص ١٨٥ ج ٣ البدايد والتمايد ص ٥١ ج ٨ القاظ يد ين الما يد عن ١٥ ج ٨ القاظ يد ين الما بعد فان غب البغى والغى و خيمان هولاء جموافاشروا وامنونى فاجترء و اعلى و ايم الله لأن أم نستقيمو الا داوينكم بدوائكم و فال ما أما بشيئى ان أم امنع باحة الكوفة من حجر وادعه فكالا لمن بعده عده المدايد والتمايدة م ١٥ ج ٨

م اللبرى م ١٩٠٠ ج ٧٠- البدايد والتمايد ص ٥١ ج ٨ الاستيعاب تحت الاصاب ص ٣٥٥ ج ١

کے پاس بیٹنا تھا۔ شداد نے مجھ سے کما کہ تم جا کر جڑ کو بلالاؤ 'میں نے جُڑ کے پاس جا کر کما کہ '' ''امیر آپ کو بلاتے ہیں ''اس پر ان کے ساتھیوں نے کما ''نیہ اس کے پاس نہیں جا میں گے '' میں نے واپس آ کر شداد کو ان کا جواب سنایا تو اس نے میرے ساتھ پچھاور آدمی بھیج دیے ہم سب نے جاکران سے کما کہ امیر کے پاس چلئے۔''

فسبونا وشتمونا

تو جرك ساتميوں نے ہميں گالياں ديں اور برا بھلا كما۔ أ

جب صورت حال اس درجہ تھین ہوگئی تو زیاد نے شرفاء کوفہ کو جمع کر کے ایک جو شیلی تقریر کی اور کھا کہ ہر شخص اپنے اپنے رشتہ دا روں کو ججر کی جماعت سے الگ کرنے کی کوشش کرے ' اس کے بعد پھرا میر شرطہ شدا دین المیشم کو زیادہ آدی دے کر بھیجااور تاکید کی کہ اگر ججر تمہماری بات مان لیس تو انہیں لے آؤ' ورنہ ان سے لڑائی کرو' چنانچہ شدا د نے تیسری بار جا کر ججر سے کھا کہ "امیر کے پاس چلو" گر ججر کے ساتھیوں نے جو اب میں کھا کہ "ہم پلک جھپنے کی دیر کے لئے بھی امیر کا بہ تھم نہیں مانیں گئے ہی امیر کا بہ تھم نہیں مانیں گئے اس پر فریقین میں لا ٹھیوں اور پھروں سے سخت لڑائی ہوئی گلہ گر زیاد کی پولیس ججر" اور ان کے ساتھیوں پر غالب نہ آسکی اور وہ گرفآر نہ ہوئے۔
زیاد کی پولیس ججر" اور ان کے ساتھیوں پر غالب نہ آسکی اور وہ گرفآر نہ ہوئے۔

اس کے بعد جر بن عدی جائے وار دات سے فرار ہو کر کندہ کے محلے میں پہنچ گئے 'کندہ میں سب جر بن عدی کی قوم کے افراد آباد تھے' جر کے ساتھیوں نے یماں کے تمام لوگوں کو جنگ پر آمادہ کیا' جر کا ایک ساتھی قیس بن قدان ایک گدھے پر

سوار ہوکریہ اشعار پڑھتا پھر دیا تھاکہ:

و عن اخيكم ساعة فقا تلوا اليس فيكم رامح ونابل و ضارب بالسيف لايزائل

یا قوم حجر دافعوا وصاولوا لا یلفین منکم لحجر خانل وفارس مستلم و راجل

1 اللرى ص ١٩١ ج m

ال لاولانعمةعين لانجيه (طري ص ١٩١٣ ٣)

ک طبری ص ۱۹۱ ، ۱۹۲ ج ۳ البداي ص ۵۱ ج ۸ طبقات ابن سعد ص ۲۱۹ ج ۲ ابن کير ک القاظ ين فكان بينهم قنال بالحجارة والعصى فعجز واعنه اور ابن سعد قرات بين فقاتلهم بمن معه

"اے جمری قوم! دفاع کردادر آگے بڑھ کر حملے کرد اور اس دفت اپنے بھائی کی طرف سے لڑنے کے لئے تیار ہو جاؤ۔ تم میں کوئی شخص ایبانہ ہو جو جمر کو بے یارو مددگار چھوڑ جائے "کیا تم میں کوئی تیرانداز اور نیزے کا دھنی نہیں؟ کیا تم میں کوئی جم کر میٹھنے ولا شہسوار نہیں؟ کیا تم میں کوئی ایسا رہنے ذن نہیں جو ہٹنانہ جانا ہو؟ لے

زیاد نے کوفہ کے مختلف ہاشندوں کو کندہ پر چڑھائی کرنے کے لئے بھیجا' یہاں بھی سخت جنگ ہوئی۔ گر جحربن عدی فرار ہو کر روپوش ہو گئے۔ سے جب ان کو پکڑنے کی کوئی اور صور نہ رہی تو زیاد نے محمہ بن الا شعث کو بلا کر ان سے کہا کہ تم تمین دن کے اندر ججر کو تلاش کر کے پہنچا دو' ورنہ تمہاری خیر نہیں' محمہ بن الا شعث سواروں کی ایک جماعت کے ساتھ ان کو تلاش کرتے رہے بالا خر حجر نے خود ہی اپنے آپ کو اس شرط پر حاضر ہونے کے لئے چیش کیا کہ '' مجھے امان دی جائے' اور معاویہ "کے پاس بھیج دیا جائے۔'' زیاد نے اس شرط کو منظور کر لیا تو حجر اس کے پاس بہنچ' زیاد نے انہیں دیکھ کر کہا :

> "مرحبا ابو عبد الرحمن المم جنگ كے زمانے ميں توجنگ كرتے ہى تھے "اس وقت بھى جنگ كرتے ہوجب سب لوگ ملح كر بچے ہيں۔" اس كے جواب ميں حجر ہے كما:

> "میں نے اطاعت نہیں چھوڑی اور نہ جماعت سے علیحد گی افقیار کی ہے میں اب بھی اپنی بیعت پر قائم ہوں۔" زیاد نے کما:

" جر: افسوس ہے کہ تم ایک ہاتھ سے زخم لگاتے ہو اور دو سرے سے مرہم' تم یہ چاہتے ہو کہ جب اللہ نے ہمیں تم پر قابو دیا تو ہم تم سے خوش ہو جائیں۔"

جِرِّنَ کما: "کیاتم نے معاویہ" کے پاس پہنچنے تک مجھے امن نہیں دیا؟" زیاد نے کھا: "کیوں نہیں ہم اپنے عمد پر قائم ہیں"

لے البری ص ۱۹۳ج س

ك طبري ت م ١٩٣ - ١٩٦ تك اس الواكى اور روبوشى ك حالات تقبيل س يبان ك يي

یہ کمہ کرزیاد نے انہیں قید خانہ بھیج دیا اور اپنے ساتھیوں سے کما کہ "اگر جھے امائت کاخیال نہ ہو تا تو یہ فخص جان بچا کریماں سے نہ جا سکتا۔" اس طرح جمرین عدی تو گر قمار ہو گئے 'لیکن ان کے دو سرے ساتھی جو اصل فتنے کا سبب تھے 'بدستور روبوش رہے۔ اس کے بعد زیاد نے کوفد کے چار سردا روں حضرت عمروین حصے " حضرت خالد بن عرفط" محضرت ابو بردہ بن ابی موکا اور قیس بن الولید کو جمع کرکے ان سے کما :

اشهدوا علی حجر بما رایتم منه "جرِّ کے بارے میں تم نے جو پکھ دیکھا ہے اس کی گواہی دد" ان چاروں معزات نے جو گواہی دی 'اس کے القاظ طبریؓ نے اس طرح نقل کے ہیں

" ججر نے اپنے گروہت ہے جتے جمع کرلتے ہیں اور فلیفہ کو تھلم کھلا ہرا بھلا کہا ہے اور امیرالمومنین کے فلاف جنگ کرنے کی دعوت دی ہے اور ان کا عقیدہ یہ ہے کہ خلافت کا آل الی طالب کے علاوہ کوئی مستحق نہیں انہوں نے بنگامہ بہا کرکے امیرالمومنین کے گور نرکو ثکال یا ہرکیا اور یہ ایو تراب (معزت علی ) کو معندور بھے اور ان پر رحمت بھیج ہیں اور ان کے رحمٰن اور ان سے جنگ کرنے والوں ہے براء ت کا اظمار کرتے ہیں اور ان بی جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ ان کے ساتھیوں کے سرگروہ ہیں اور ان بی جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ ان کے ساتھیوں کے سرگروہ ہیں اور ان بی جیسی رائے رکھتے ہیں۔"

پرزیاد نے چاہا کہ ان چار حضرات کے علاوہ دو سرے لوگ بھی اس گواہی جی شریک بول وی چاہی ہے۔ ان حضرات کی گواہی لکھ کرلوگوں کو جھے کیا "ان کو یہ گواہی پڑھ کرسنائی اور لوگوں کو دعوت دی کہ جو لوگ اس گواہی جی شریک ہوتا چاہیں وہ اپنا تام کھوا دیں "
چنانچہ لوگوں نے نام کھوانے شروع کئے " یمال تک کہ سرّا فراد نے اپنے نام کھوائے لیکن ان حجرا جمع البه الجموع واظهر شنم الحليفة و دعا الی حرب امير المومنين و زعمان هذا الامر لا یصلح الا فی آل ابی طالب و وثب بالمصر واخرج عامل امیر المومنین و اظهر عنوا ابی تراب والتر حم علیه والبراة من عدوه واهل حربه وان هولاء النفر الذين معه همر نوس اصحابه و علی مثل رابه وامره۔

زیادئے کماکہ ان میں سے صرف وہ نام ہاتی رکھے جائیں جو اپنی دینداری اور حسب و نسب
کے اختبار سے معروف ہوں' چنانچہ چوالیس نام لکھے گئے اور ہاتی ساقط کردیئے گئے لے
یمال مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان چوالیس گواہوں میں سے بعض حضرات کا مختفر
تغارف کرا دیا جائے۔

جن چار گواہوں نے ابتداع گواہی دی ان جی سب سے پہلے تو حضرت عمرو بن حریث رضی اللہ عنہ ' بیں بید باتفاق صحابہ بیں سے بیں۔ البتہ اس بیں اختلاف ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دفات کے وقت ان کی عمر کیا بھی؟ بعض حضرات نے بارہ سال عمر بتائی ہے گر ابوداؤد بیں ان ہی کی ایک روایت ہے جسے معلوم ہو تا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ایک مکان کی جگہ عطا فرمائی تھی۔ اس سے حافظ ابن مجر نے استدلال کیا ہے کہ بید کبار صحابہ بیں سے بیں ' انہوں نے بعض احادیث براہ راست آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی بیں اور بعض حضرت ابو بکر ' حضرت عمر و غیرہ کبار صحابہ کے واسطے وسلم سے روایت کی بیں اور بعض حضرت ابو بکر ' حضرت عمر و غیرہ کبار صحابہ کے واسطے سلم سے روایت کی بیں اور بعض حضرت ابو بکر ' حضرت عمر و غیرہ کبار صحابہ کے واسطے سے بی

دو سرے حضرت خالدین عرفط ازدی رضی اللہ تعالی عنہ جیں 'یہ بھی مشہور صحابی ہیں ' انہوں نے بھی براہ راست آل حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کئی حدیثیں روایت کی ہیں ' جنگ قادسیہ میں حضرت سعد نے ان کو نائب سپہ سالا ربنایا تھا' اور حضرت عمر نے بذات خود حضرت سعد کویہ عظم دیا تھا کہ ان کو امیر لشکرینایا جائے 'ایک مرتبہ حضرت سعد بن الی و قاص ہ نے ان کو کوفہ میں اینا نائب بھی بنایا تھا۔ "ا

تیبرے حضرت ابو موکیٰ اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے صاحبزادے حضرت ابو بردہ " ہیں جو صحابی تو نہیں "محر جلیل القدر تنابعی ہیں 'اعلیٰ درجے کے فقهاء ہیں ہے ہیں 'اور بے شار احادیث کے راوی ہیں 'حضرت علیٰ کے شاگر دوں ہیں ہے ہیں 'ان کے علاوہ بہت ہے

ا الغبرى ص ١٩٦٣ تا٢٠١ ج

ال طبقات ابن سعد ص ٢٣ ج ٢ جزوام و تهذيب التهذيب ص عاج ٨ وائرة المعارف وكن ١٣٢١ه المعارف وكن ١٣٢١ه و المعارف وكن و١٣٢١ على المعارف وكن والاصاب ص ٥٣٨ ج ١ وائرة المعارف وكن

۵۱۳۱۵

سل ابن سعد 'ص ۲۱ ج ۲ جزو ۲۱ والاصاب ص ۴۰۸ ج او تهذیب ص ۲۰۱ ج ۳

جلیل القدر صحابہ سے بکٹرت احادیث روایت کی ہیں 'کوفد کے قاضی بھی رہے ہیں' امام ابن سعد فرماتے ہیں کہ کان ثقة کشیر الحدیث (تُقتہ ہیں اور بہت می احادیث کے راوی ہیں) امام عجلیؓ فرماتے ہیں۔

كوفىتابعىثقة ل

چوتھے صاحب قیس بن الولید ہیں 'ان کے حالات ہمیں کمیں نہ مل سکے۔اس کے بعد جن ستر حضرات نے اپنے نام لکھوائے ان میں سے ایک حضرت وا کل ابن حجر حضری رضی اللہ تعالی عنہ ہیں جو معروف صحابہ میں سے ہیں۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بہت می احادیث روایت کی ہیں۔ نے

دو سرے حضرت کثیر بن شماب ہیں' ابن عساکر ؒنے انہیں صحابی قرار دیا ہے' ابن عبدالبر کہتے ہیں کہ ان کا صحابی ہونا مشکوک ہے' گر حافظ ابن ججرؒنے راجج اس کو قرار دیا ہے کہ بیہ صحابی ہیں' اور حضرت عمرؓنے انہیں کسی جگہ کا امیر بھی بنایا تھا۔ ﷺ

ان کے علاوہ ایک بزرگ حضرت موئی بن طلق ہیں جو مشہور صحابی حضرت طلا کے صاحبزاوے ہیں۔ اور بے شار احادیث کے راوی ہیں۔ امام عجلی فرماتے ہیں کہ "تابعی نفقہ و کان خیارًا" اور حضرت موہ کا کہنا ہے کہ کوفی نقتہ رجل صالح امام ابو حائم فرماتے ہیں کہ انہیں حضرت طلا کے تمام صاحبزاووں میں مجرکے بعد سب افضل کما جاتا ہے اور اپنے زمائے میں لوگ انہیں ہدایت یا فتہ کما کرتے تھے 'ابن خراش کا کمنا ہے کہ "جلیل القدر مسلمانوں میں سے ہیں "کامام ابن سعد" فرماتے ہیں کہ لگتہ تھے اور بہت ی احادیث کے راوی ہے۔

ای طرح حضرت علی کے ایک اور صاحبزادے حضرت اسحاق بن علی نے بھی گواہوں میں اپنا نام لکھوایا تھا' یہ بھی راوی صدیث ہیں۔ اور ابن حبان نے انہیں ثقة قرار

ل تنديب التنديب ص ١٨ج ١٢ وطبقات ابن سعد ص ٢٦٨ ج ٢ جزو ٢٢

م الاصاب ص ١٩٩٦ ج ٣٠ الاستبعاب تحت الاصاب ص ١٠٥ ج ٣٠ ابن سعد ص ٢٦ج ٢ جزوا٢

ت الاصاب ص ١٢٦ج ٣٠ الا تيعاب ص ٢٠ ج٠ ابن سعدص ١٣٩ ج٠ جرو٢٢

ع تنيب التنيب ص ٣٥٠ ١٥٦ ج ١٠ ه ابن معدص ١١٦ ج٢ جزو٢٢

وياب

ان کے علاوہ دو سرے گواہوں کے حالات کی شخیق کی ہم نے ضرورت نہیں سمجی۔
یمال بیہ واضح رہنا ضروری ہے کہ طبری ہی ہے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ ان گواہیوں پر کسی
صفح کا جبر نہیں کیا گیا۔ کیونکہ زیاد نے مختار بن الی عبید اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کے
صاحبزاوے عروہ کو بھی گواہی دینے کے لئے بلایا گرانہوں نے انکار کردیا تھا چنانچہ ان کا نام
گواہوں میں نہ لکھا گیا۔ ا

غرض ان تمام گواہوں کی گواہی قلم بندگی گئی 'اور گواہیوں کا یہ صحیفہ شرعی اصول کے مطابق حضرت وا کل بن جڑاور حضرت کثیر بن شماب رضی اللہ تعالی عنما کے حوالے کیا گیا کہ وہ خود جا کر حضرت معاویۃ کو پہنچائیں 'حجر بن عدی ّ اور ان کے بارہ ساتھی بھی ان ہی دو حضرات محابہ کی تحویل میں دے دیئے گئے۔

اس کے ساتھ زیاد نے حضرت معاویہ کے نام ایک خط لکھا جس کا مضمون یہ تھا۔

"الله نے امیرالمومنین سے بوی بلا دور کرکے احسان قربایا ہے کہ آپ
کے دشنوں کو ذیر کر دیا ان ترابی اور سبائی سرکشوں نے جن کے سرگروہ
جرین عدی ہیں "امیرالمومنین کے غلاف بغادت کی بھی "اور مسلمانوں کی
جماعت ہیں تفرقہ ڈالا تھا "اور ہمارے خلاف جنگ ٹھان کی بھی اللہ نے
ہمیں ان پر غلبہ عطا قربایا اور ہمیں ان پر قابو دے دیا ہمیں نے شہرکے چیدہ
صلحاء "اشراف" معمراور بزرگ افراد کو بلایا تھا انہوں نے جو پچھ دیکھا اس
کی شمادت دی "اب ان لوگوں کو ہیں نے امیرالمومنین کے پاس بھیج دیا
ہے اور اہل شہر کے صلحاء کی گوائی ہیں نے اپ اس خط کے ساتھ بھیج
دی ہے اور اہل شہر کے صلحاء کی گوائی ہیں نے اپ اس خط کے ساتھ بھیج

اس طرح بيه مقدمه حضرت واكل بن جيزاور حضرت كثير بن شماب في حضرت معاوية

که تغیب التغیب ص ۲۳۸ ج ۱ ک اللبری ص ۲۰۱۰ ج ۲۳ ک ایشاص ۲۰۲ ج ۲۳

کی خدمت میں پیش کیا۔

حضرت معاویہ کو تجربین عدی اور ان کے ساتھیوں کی شورشوں کا پہلے ہی کانی علم ہو چکا تھا' اب ان کے پاس چوالیس قابل اعتماد گواہیاں ان کی باغیانہ سرگر میوں پر پہنچ گئیں' ان کواہوں میں حضرت واکل بن جڑ' حضرت کثیرین شہاب ' حضرت عمروین حریث اور حضرت فالد بن عرفظ جیسے جلیل القدر صحابہ بھی تھے اور حضرت ابو بردہ' حضرت موکیٰ بن طلحہ اور حضرت اسحاق بن طلحہ جیسے فقہاء و محد شمین اور صلحائے امت بھی' ججربن عدی اور ان کے مساتھیوں کے جرم بعناوت کو قابت کرنے کے لئے اس سے بردھ کراور کیا ولیل ہو سکتی ہے؟ ساتھیوں کے جرم بعناوت کو قابت کرنے کے لئے اس سے بردھ کراور کیا ولیل ہو سکتی ہے؟ ان کا یہ جرم روز روش کی طرح قابت ہو گیا اور خالم ہے کہ بعناوت کی سزا "موت" ہے۔ ان کا یہ جرم روز روش کی طرح قابت ہو گیا اور بردیاری کی بناء پر قتل کے فیصلے میں جلدی شمیں کی جنانچہ زیاد کے نام ایک خط میں تحریر فرمایا کہ :

"ججر اوران کے اصحاب کے بارے میں جو واقعات تم نے لکھے وہ میں نے سے جھے لئے 'تم نے بھے وہ میں اس سمجھ لئے 'تم نے جو شاد تیں بھیجیں ان سے بھی یا خبر ہو گیا' اب میں اس معاطے میں خور کر رہا ہوں 'بھی سوچتا ہوں کہ ان لوگوں کو قتل کروا وہتا ہی بہتر ہے اور بھی خیال آ تا ہے کہ قتل کی بد نسبت معاف کر وہتا افعنل ہے۔والسلام

نیادے اس کے جواب میں لکھاکہ:

جڑ اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں آپ کی رائے جھے معلوم ہو گئی ' جھے تعجب ہے کہ آپ کو اس معاطے میں تردوکیوں ہے ' عالا نکہ ان لوگوں کے خلاف ان حضرات نے گواہی دی ہے جو ان لوگوں کو زیادہ جائے ہیں ' لنذا اگر آپ کو اس شہر (کوفہ) کی ضرورت ہو تو آپ ججراور ان ساتھیوں کو میرے یاس واپس نہ جیجیں۔ " ف

اس کے باوجود حضرت معاویہ ؓ نے بعض صحابہ ؓ کے کہنے پر چھ افراد کو چھوڑ دیا اور آٹھ افراد کو قبل کرنے کا تھم دیا۔ حجر بن عدیؓ کے بارے میں ایک صاحب نے سفارش کی تو حضرت معاویہ ؓ نے فرمایا :

ك الفرى ١٠٠٣ج

"بہ توان سب لوگوں کے سردار ہیں 'اور اگر میں نے ان کوچھوڑ دیا تو مجھے اندیشہ ہے کہ یہ پھرشمر میں فساد کریں گے۔ " آ چنانچہ حضرت معاویہ "نے انہیں قتل کرنے کا تھم جاری فرمایا۔

جربن عدی کے عبادت وزہد کی دور دور شرت تھی اس کے جب حضرت عائشہ کو علم ہوا کہ حضرت معاویہ کے تام ہوا کہ حضرت معاویہ کے انہیں قتل کرنے کا حکم دیا ہے تو انہوں نے حضرت معاویہ کے تام ہیجا کہ جربن عدی کو رہا کر دیں 'پیغام حضرت معاویہ کو اس وقت ملا جب وہ قتل کا حکم صادر فرما چکے تھے لیکن انہوں نے فرا ایک قاصد جلادوں کے پاس روانہ کیا کہ ابھی جربن عدی کو قتل نہ کریں لیکن جب یہ قاصد بہنیا و جرادان کے چھ ساتھی قتل کئے جا چکے تھے۔ میں کو قتل نہ کریں لیکن جب یہ قاصد بہنیا و جرادان کے چھ ساتھی قتل کئے جا چکے تھے۔ میں ہوئی کہ جربن عدی گئے قتل کا وہ واقعہ جو خود مولانا مودودی کے حوالوں سے ماخوذ ہم سے ہم نے یہ واقعہ انہی کتب سے لیا ہے جن کا مولانا مودودی نے حوالہ دیا ہے اور زیاوہ تفسیلات طبری سے نقل کی ہیں جو مولانا کا پہندیدہ ماخذ ہے۔ اگر چہ طبری نے اس واقعہ جس کہ نمام روایات ابو معخف کے حوالے سے بیان کی ہیں جس کے بارے جس ہم بتا چکے ہیں کہ نمام روایات ابو معخف کے حوالے سے بیان کی ہیں جس کے بارے جس ہم بتا چکے ہیں کہ نمام سے نا قابل احتاد شیعہ راوی ہے۔ اور اس نے یہ روایت اپنے جن استادوں سے لیک ہمان کے بارے جس محمی ہم "حضرت علی پر سب و شتم "کے عنوان کے تحت بتلا چکے ہیں کہ وہ شیعہ تھے کہ کیان خود ان شیعہ راویوں نے جربن عدی گا واقعہ جس طرح نقل کیا ہے۔ کہ وہ ہم نے بیان کر دیا ہے۔

اب آپ مولانا مودودی صاحب کی عبارت ایک بار پھرپڑھئے۔ مولانا نے اس واقعہ کے اہم ترین اجزاء کو یکسرھذف کرکے جس طرح سے واقعہ ذکر کیا ہے اس سے سے آثر قائم

الفرى ١٠٠٣ج

ک البدایه والنهایه ص ۵۳ ج ۸ وطبقات این سعد ص ۲۱۹و ۲۳۰ ج ۲ جزو ۲۲ و این خلدون ص ۲۹ ج

على طبقات ابن سعد كاحواله أكرچه مولانا في نسين ديا ليكن ان كى جنتى باتين بهم في بيان كى إين وه سب البدايه والنهايه مين بهى موجود بين جس كاحواله مولانا في ديا ب-

سے الذا جیسا کہ ہم آگے وضاحت کے ساتھ بیان کریں ہے 'ان روایات کا وہ حصد نا قابل اعماد ہے جن میں بعض سحابہ کی طرف حضرت علی ہے خلاف سب و شتم کو منسوب کیا گیا ہے۔

اوتاب که:

ا - جربن عدى قطعي طور يرب كناه تق-

۲ ۔اصل کناہ حضرت مغیرۃ اور زیاد کا تھا کہ وہ حضرت علیٰ کو ہر سرمنبر گالیاں دیا کرتے تھے۔

۳ ۔ جربن عدیؓ نے اس گناہ پر ان دونوں کو ٹوکا۔

م -اس ٹو کئے کی پاداش میں زیاد نے اشیں کر فقار کر لیا۔

۵ ۔ شماد تیں لینے کا ذکر بھی مولانا نے اس طرح کیا ہے کہ گویا ساری شماد تیں جھوٹی تھیں اور کرائے کے چند گواہ جمع کر لئے گئے تھے۔

۲ ۔اورخواہ مخواہ ان پر بغاوت کا الزام عائد کرکے ان کے خلاف شماو تیں لیں۔

٤ - حفرت معاوية ن ب سمجھ بوجھ غصي آكر قتل كا علم دے ديا۔

واقعے کی ندکورہ تفصیلات کو ذہن میں رکھ کر انصاف فرمانیے کہ کیا ان میں ہے کوئی ایک بات بھی صحح ہے؟

پھروا تھے کی اس تطعی طور پر غلط اور خلاف واقعہ تصویرے مولانا نے پورے زور قلم کے ساتھ اس کلیے کا استنباط کرلیا ہے کہ اس دور میں زبانیں بند کردی گئی تھیں 'ضمیروں پر قفل چڑھا دیئے گئے تھے' اظمار رائے کی آزادی کا خاتمہ ہو گیا تھا۔ اور حق کوئی کی پاداش قتل قرار ہاگئی تھی۔

حضرت معاویہ کا معاملہ تو بہت ہی بلند وبالا ہے۔ واقعے کی تمام تفصیلات دیکھنے کے بعد ہمیں تو کہیں زیاد کے بارے بیں بھی یہ نظرنہ آسکا کہ اس نے ججربن عدی ؓ کے معاطے بیں اصول شرع کے خلاف کوئی کام کیا ہو۔ واقعہ یہ ہے کہ ججربن عدیؓ اور ان کے ساتھیوں نے کھلم کھلا اسلامی حکومت کے خلاف بعناوت کی تھی اور اگر ان کو اس وقت گرفنارنہ کیا جاتا تو نہ جانے کوفہ بیں کتنے مسلمانوں کا خون بہہ جاتا۔ حضرت معاویہ نے ایک صاحب کے سوال نہ جانے کوفہ بیں ایک ورست فرمایا کہ۔" متعلدا حب الی من ان افتال معدمانی قالف "(ججربن عدی کا قتل کرنا ججھے زیادہ بہند تھا' بہ نبست اس کے کہ بیں ان کے ساتھ ایک لاکھ آومیوں کو قتل کے دول)۔ ا

آپ نے ویکھ لیاکہ:

البدايه والنمايي ص ٥٣ ج٨

- (۱) حجر بن عدی اور ان کے ساتھی سرے سے حضرت معاویہ کی حکومت کے خلاف
   شھے۔
- (۲) حضرت حسن اور حضرت حسین کے کمل طور سے مطمئن ہو جانے کے باوجودیہ انہیں بار بار بعناوت پر اکساتے رہے اور جب وہ بعناوت پر راضی نہ ہوئے تو ان سے بھی ناراضی کا ظہار کیا۔
- (m) حضرت معاویة کے کسی گور نرے بھی حضرت علی کی شان میں کوئی ایسا لفظ
   استعمال کرنا ثابت نہیں جے گالی کہا جا سکے۔
- (٣) اس کے بجائے میہ لوگ حضرت عثمان اور حضرت معاویۃ پر تھلم کھلا لعن طعن
   کرتے تھے۔
  - (۵) امراء کی بات بات پران کے خلاف شورش کرنا ان کی عادت بن گئی تھی۔
- (۱) حضرت مغیرہ اور زیاد نے انہیں اولاً نمایت معقولیت اور شرافت کے ساتھ فیمائش کی کہ ان حرکتوں سے باز آجائیں۔
- ے ماں مہ ان روں سے ہار ہوں ہے۔ (2) انہوں نے اس فہمائش کے دوران سکوت اختیار کیا' کوئی شکایت پیش نہیں کی لیکن واپس آگر پھرخلافت معاویۃ کا انکار کیا اور ان پر لعنت جمیجنی شروع کی' اور گور نر کوفیہ حضرت عمرو بن حریث پر پھر پرسائے۔
- (۸) زیاد نے اس موقع پر بھی کوئی سخت کارروائی کرنے کے بجائے حضرت عدی بن حاتم ہوے صحابہ کو حاتم ہوں محابہ کو حاتم ہوں محابہ کو جمیح کے ان سے محابہ کو بھیجا کہ انہیں سمجھانے کی کوشش کریں ہمگرانہوں نے ان سے رخ دے کربات ہی نہ کی۔
- (۹) اس موقع پر زیاد نے و همکی دی که "اگرتم سید سے نہ ہوئے تو تمہارا علاج اس دوا ہے کو نگا جو تمہارا علاج اس دوا ہے کرونگا جو تمہارے لا کتی ہے۔" اور اس د همکی کے ساتھ انہیں پھر سمجھایا کہ امیر المومنین کے تم پر کیا حقوق ہیں گر جربن عدی ؓ نے اس موقع پر پھر زیاد پر کنگر برسائے اور کھا

که «تجھ پر خدا کی لعنت' تو نے جھوٹ کما۔"

(۱۰) انہیں زیاد نے بحثیت گور نر تھم دیا کہ وہ اس کے پاس آئیں 'گرانہوں نے بیہ تھم مانے سے صاف انکار کردیا۔ دو سری بار آدمی بھیج گئے 'انہوں نے بھی سوائے امیر کا پیغام پنچانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت پیغام پنچانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت بیغام پنچانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت بیغام بہنچانے کے انہیں بیغام بینچانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت بیغام بینچانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت بیغام بینچانے کے انہیں کا بیغانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت بیغانے کے انہیں گالیاں دے کر دخصت بیغانے کے انہیں کی بیغانے کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کے انہیں کی بیغانے کی بی

-605

- (۱) تیسری بار کوفہ کے شرفاء اور پولیس سپرنٹنڈنٹ کو بھیجا گیا کہ انہیں بلا کرلائیں ' انہوں نے بھی شروع میں سوائے اس کے پچھے نہ کما کہ ''امیر کے پاس چلو" لیکن انہوں نے جواب دیا کہ ہم یہ حکم نہیں مانیں گے 'اس پر پولیس نے زبر دستی کی تو یہ لوگ لڑنے کے لئے تیا رہو گئے۔ لاٹھیوں اور پھروں سے با قاعدہ لڑائی لڑی اور قابو میں نہ آئے۔
- (۱۲) پھر کندہ پنچ کر پورے مطلے کو بعناوت کا گڑھ بنا دیا۔ اور با قاعدہ جنگ کی تیا ریاں ہو ئیں اور رزمیہ اشعار پڑھے گئے۔ اور جب زیاد نے یہاں اپنے آدمی بیجے تو ان لوگوں نے سخت جنگ کی 'اور بالا خررو پوش ہو گئے۔
  - O (۱۳) اس ك بعد جب الهي كرفار كرليا كيات كف "بهم الى بيعت يرقام بين-"
- (۱۳) چوالیس مقتدر ہستیوں نے ان کے خلاف بعادت کی شمادت دی 'جن میں جلیل القدر صحابہ کرام " فقهاء "اور محدثین شامل تھے 'اور اس شمادت میں کسی پر جبر کرنے کا کوئی

شبوت نہیں ہے۔ ○ (۱۵) ان تمام واقعات ہے باخبر ہو کراور نہ کورہ شہاد تیں دیکھ کر حضرت معاویۃ نے ان

کے قتل کا تھم صادر فرمایا۔

حقیقت بیہ ہے کہ جو شورش حجربن عدی اور ان کے اصحاب نے کھڑی کردی تھی'اگر ای کا نام ''حق گوئی'' اور ''اظمار رائے'' ہے تواس کا مطلب بیہ ہے کہ بعناوت''فتنہ و فساد'' اور ''شورش'' کے الفاظ لغت سے خارج کردینے چاہئیں۔

مولانا مودودی صاحب نے بید دیکھنے کے لئے کہ ججرین عدی کا قتل شرعاً جائز تھا یا نا جائزان واقعات کی تحقیق کرنے کی ضروت محسوس نہیں فرمائی جو خود کوفہ میں پیش آئے تھے' اور جنہیں علامہ طبری نے کم و بیش دس پندرہ صفحات میں بیان کیا ہے۔ اس کے بجائے اس قتل کے ناجائز ہونے پر ایک خراسان کے گور نر رہیج بن زیاد حادثی کے مجمل قول کا حوالہ دیا ہے جو اس وقت کوفہ اور شام سے سینکٹوں میل دور بیٹھے ہوئے تھے۔ دو سرے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ تعالیٰ عنها کے ایک محرف ارشاد کا جو اس وقت مدینہ طبیبہ میں تشریف فرما تھیں' تیسرے ان جلّادوں کے قول کا جنہوں نے ججربن عدی کو قتل کیا۔ اب ان تینوں اقوال کی حقیقت بھی دیکھے لیجئے۔ جمال تک ریح بن زیاد حارثی کا تعلق ہے۔ سووہ خراسان کے گور فر تھے اور وہیں پر
انہیں جربن عدی ؓ کے قبل کی اطلاع علی۔ انہوں نے فرمایا کہ ''خدا یا! اگر تیرے علم ہیں
میرے اندر کوئی خیریاتی ہے تو جھے دنیا ہے اٹھالے ''ہم پیچے عرض کر چے ہیں کہ جربن عدی ؓ
کے عابد و ذاہد ہونے کی بری شہرت تھی 'اور قدرتی بات یہ ہے کہ جو هخص بھی پورے حالات
سے ناواقف رہ کر صرف یہ سنے گا کہ انہیں قبل کر دیا گیاتو وہ لامحالہ اس پر رہے وافسوس کا اظہار کرے گا۔ لیکن یہ رہے وافسوس اس شخص کے ظاف کیے جمت بن سکتا ہے جس کے
سامنے چوالیس قائل احماد گواہیاں گذر چکی ہوں 'اور وہ سب اس بات پر متفق ہوں کہ جر
بن عدی ؓ نے بعاوت کا ارتکاب کیا ہے 'جمال تک عبادت و ذہد کا تعلق ہے تو وہ اس بات کی
وجہ جواز نہیں ہے کہ اسلامی حکومت کے خلاف بعنادت کا ارتکاب کیا جائے 'نظیر کے طور پر
(بلا تشبیہ و مثال) خارجیوں کو چش کیا جا سکتا ہے کہ وہ پھے کم عابد و ذاہد نہ تھے 'لیکن کیا امت
کا کوئی فردیہ کہ سکتا ہے کہ چو تکہ خارتی بہت ذیا وہ عابد تھے اس لئے انہیں قبل کرنا حضرت
علی کا ناجائز ہول تھا؟

رہ گیا حضرت عائشہ کا ارشاد ' سواس کے الفاظ مؤر نجین نے مختلف طریقے سے نقل کئے ہیں۔ تاریخ طبری میں ایک جگہ تو وہی الفاظ نہ کور ہیں جن کا ترجمہ مولا تامودووی صاحب نے بیر کیا ہے کہ :

"اے معاویہ حمیس جمر کو قتل کرتے ہوئے فدا کا ذرا خوف نہ ہوا۔"

لیکن خود طبری بی نے دو سرے مقامات پر ' نیز دو سرے بیشتر مور نیین نے واقعہ اس طرح ذکر کیا ہے کہ جب حضرت معاویہ اس سال حج کو تشریف لئے گئے ' اور حضرت عائشہ کے ساتھ اس کے اور حضرت عائشہ کے عام اللہ ہے کہ اور حضرت عائشہ کے اور حضرت عائشہ کے اور حضرت عائشہ کے مرایا کہ :

"معاویہ! جرکے معالمے میں تمہاری بردیادی کماں چلی گئی تھی۔" ابن جرم طبری ابن اثیر جزری اور ابن ظلمون کے توبیہ الفاظ نقل کے ہیں کہ۔ ابن کان حلمہ کان حسمہ کے

اور حافظ ابن كثيريه الفاظ نقل قرماتي بين:

لے اللبری من اواج ما این افیرص مواج ما این ظدون ۲۹ ج س

این دهب عنک حلمک یا معاویة حین قتلت حجراً الله «جب تم نے جراور ان کے ساتھیوں کو قل کیا اس وقت تہاری بردباری کماں می تھی۔ "
امام ابن سعد "اور امام ابن عبد البر بید الفاظ نقل کرتے ہیں۔

حضرت عائشة نے جو الفاظ استعال کے ان میں "بردباری" کا لفظ صاف بتا رہا ہے کہ حضرت عائشة کے نزدیک بھی حضرت معاویة کا یہ فعل "انصاف" یا شریعت کے خلاف نمیں تفا۔ زیادہ سے زیادہ وہ اسے بردباری کے خلاف سمجھتی تھیں' اور اب یہ بھی من لیجئے کہ خود حضرت عائشة کی ذاتی رائے ججڑ اور ان کے اصحاب کے بارے میں کیا تھی؟ امام ابن عبدالبر نقل فرماتے ہیں کہ حضرت عائشة نے ذکورہ جملے کے ساتھ یہ بھی فرمایا تھا کہ :

الاحسبتهم فى السحون وعرضتهم للطاعون "تم في ايما كون نه كياكه انهي تيد خانون بن بندر كلت اور انهي طاعون كانثانه بنغ دية -"ك

یہ تھا حضرت عائشہ کے نزدیک بردہاری کا زیادہ سے زیادہ تقاضا جو ججرؒ اور ان کے ساتھیوں کے ساتھ روا رکھی جا سکتی تھی۔ اگر ججربن عدیؒ اور ان کے ساتھی بقول مولانا مودودی صاحب "حق گوئی" ہی کے "مجرم" تھے تو اس "حق گوئی" کی کم سے کم سزا حضرت عائشہ کے نزدیک بھی"قید خانہ "ہی تھی۔

بہر کیف! حضرت عائشہ یک جواب میں حضرت معاویہ نے ''بردہاری'' کا جواب یہ دیا کہ ام المومنین 'آپ جیسے حضرات مجھ سے دور ہیں اور میرے پاس کوئی ایسا بردہار آدی نہیں رہاجوا سے مشورے دے سکے 'اور جہاں تک قانونی بات تھی آپ نے فرمایا کہ :

ل البدايه والنهايه ص ٥٣ ج ٨ ك الاحتياب تحت الاصابه ص ٣٥٥ ج الاحتياب تحت الاصابه ص ٣٥٥ ج ١ انما قتلمالنین شهدوا علیه قل تو انهوں نے کیا جنهوں نے ان کے ظلاف کو ای دی۔ لے اور قرمایا کہ:

فما اصنع كتب الى فيهم زياد يشدد امرهم ويذكر انهم سيفتقون على فتقا لا يرقع "ين كياكرة؟ زياد في محص ان كي بار مين لكما تقاكد ان كا معالم برا علين بي اور اگر انهي چموز ديا كيا تو يه لوگ ميرى حكومت ك ظلاف الى رخد اندازى كرين كي جي براند جا كا و" " لا اور آخر مين معاويد في يمال تك قرماياكد :

اور آخر مين معرت معاويد في يمال تك قرماياكد :

غذالى ولحجر موقف بين يلى الله عزو حل خرا بوتا بي "كا محمود وقف بين يلى الله عزو حل "كا مخرا بوتا بي "كا محمود وقول كا مامن كرا بوتا بي "كا محمود وقول كو مامن كرا بوتا بي "كا

اور

رہ گئی ہے بات کہ جربن عدی کے قل کے وقت جو بات پیش کی گئی وہ یہ تھی کہ اگر تم حضرت علی پر لعنت کو تو ہم تہمیں چھوڑ دیں گے 'سو ہے بات علامہ طبری کے ابو معضف کی روایت سے ذکر کی ہے 'اور روایت قطعی طور پر جھوٹ ہے 'سوچنے کی بات ہے کہ اگر یہ روایت سیح ہو تو جربن عدی کی عبادت وزید کا تو بہت شہرہ ہے 'کیا انہیں شریعت کا یہ معمولی مسئلہ معلوم نہیں تھا کہ حضرت علی پر لعنت کرنا ایک گناہ ہے اور اگر کسی شخص کو گناہ کے ارتکاب پر اس طرح مجبور کیا جائے کہ اس کی جان خطرے میں ہو تو اس وقت اس گناہ کا ارتکاب پر اس طرح مجبور کیا جائے کہ اس کی جان خطرے میں ہو تو اس وقت اس گناہ کا ارتکاب کرکے جان بچاناواجب ہو جا آ ہے 'اور عزیمت کا تقاضای اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کی جان خطرے میں ہو تو اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کی جان خطرے میں ہو تو اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کی جان خطرے میں ہو تو اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کی جان جو تا ہے کہ اس کی جان خطرے میں ہو تو اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کا حال میں ہو تو اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کی جان جو تا ہے کہ اس کی جان جو تا تا ہے کہ اس کی جان جو تا ہو تا ہے کہ اس کی جان جو تا تا ہو تا ہو تا ہو تا ہے 'اور عزیمیت کا تقاضائی اس وقت یہ ہو تا ہے کہ اس کی جان جو تا تا ہو تا

اس گناہ کا ارتکاب کر لیا جائے۔ اور پھراس روایت سے یوں ظاہرہ و آ ہے کہ گویا تجربن عدی سے سارا بھڑا اس بات پر تھا کہ وہ حضرت علی پر (معاذاللہ) لعنت نہیں کرتے۔ حالا نکہ ہم چیجے تفصیل سے خابت کر بچے ہیں کہ نہ حضرت معاویہ نے خود بھی اس فعل شنج کا ارتکاب کیا نہ اس معاطے ہیں ان کے کسی ساتھی نے ور حقیقت جمزین عدی کی گرفآری کا اصل سب ان کی بعناوت اور شورش انگیزی تھی 'اور کیا حضرت معاویہ الیہ بچے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی جان بچائے کے لئے زبان سے حضرت علی کو برابھلا کہہ دے تو وہ مطمئن ہو جائیں خواہ اس کی ساری عمر حضرت علی کے نام پر جھے بنانے اور حکومت کے ظاف اوگوں کو پوانگی خته کرنے ہیں گزری ہو؟ کیا اب حضرت معاویہ کے خالفین (معاذ معان انہیں عشل 'قرار دیں گے؟ ابو معخف جیسے فلاف اور اور اس کی ماری بھیرت سے بھی بالکل خالی قرار دیں گے؟ ابو معخف جیسے اللہ ) انہیں مقل 'قرار دیں گے؟ ابو معخف جیسے شیعہ راویوں نے حضرت علی کی قرمت تھی۔ اور ان کی شیعہ راویوں نے حضرت علی کی قرمت بھی۔ اور ان کی حضرت معاویہ کی فرمت تھی۔ اور ان کی حضرت معاویہ کی قرمت تھی۔ اور ان کی حضرت معاویہ کی قرمت تھی۔ اور ان کی حضرت علی کی قرمت پر آمادہ کیا کریں۔ لیکن کیا دیری کا اہم ترین مشن کی تفاکہ وہ لوگوں کو حضرت علی کی قرمت پر آمادہ کیا کریں۔ لیکن کیا واقعات ہیں اس فسس زبانیت کا کوئی اوئی سراغ بھی ماتا ہے؟

یماں ہم پر بیہ اعتراض کیا جا سکتا ہے کہ ہم نے طبری کے حوالے ہے جُرین عدی گئی کے سلسلے میں جتنی روایات پیچھے ذکر کی ہیں ان جس ہے بیشتر روایات ابو معخنف ہی کی جیں ' چھر کیا وجہ ہے کہ اس مقام پر ہم اس کی روایت کو قبول کرنے نے انگار کررہے ہیں؟ لین اس اعتراض کا جواب بالکل واضح ہے اور وہ بید کہ ابو معخنف شیعہ اور ججرین عدی گا حای ہے ' النا اصول کا نقاضا ہے کہ ان روایات کو قبول کیا جائے جو ججرین عدی آ کے ظاف جاتی ہیں کیونکہ اس سے بیہ معلوم ہو تا ہے کہ ججرین عدی آ کی بعناوت کے واقعات اس قدر جاتی انگار تھے کہ ابو معخنف ان کا پر زور حامی ہونے کے باوجود ان کا اعتراف کرنے پر مجبور ہوا۔ اس کے بر عکس ابو معخنف کی جو روایات حضرت معاویہ نے کی ذات کو مجروح کرتی ہوں' ہوا۔ اس کے بر عکس ابو معخنف کی جو روایات حضرت معاویہ نے اس کی دشمنی بالکل واضح ہے انہیں ہر گز قبول نہیں کیا جا سکتا اس لئے کہ حضرت معاویہ نے اس کی دشمنی بالکل واضح ہے اور ان کے مقدے کو کمزور کرکے چیش کرتا اس کی عاوت میں واضل ہے۔ اس کی مثال یوں بچھنے کہ آگر ایک عیسائی مورخ خودا ہے ہم نہ جب لوگوں کی کوئی برائی اس کی مثال یوں بچھنے کہ آگر ایک عیسائی مورخ خودا ہے ہم نہ جب لوگوں کی کوئی برائی

بیان کرے تو آپ اے سند کے طور پر پیش کرتے ہیں 'کین آگر وہی مؤرخ (معاذاللہ)
آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شان ہیں گستاخی کرے یا آپ کے صحابہ کرام کے خلاف کوئی
الی بات کھے جو مسلمانوں کی روایات ہے ٹابت نہ ہوتو آپ اے سرا سرجھوٹ اور افتراء
قرار دیتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ آپ اپنے مطلب کی باتیں چن کربددیا نتی کا
ارتکاب کررہے ہیں بلکہ اسطرح آپ تنقید روایات کے اس اصول پر عمل کرتے ہیں جو سو
فیصد معقول فطری اور دنیا بحرمیں مسلم ہے۔

سب سے آخر میں مولانا مودودی صاحب نے حضرت حسن بھری کی طرف منسوب ایک قول اس طرح ذکر کیا ہے کہ:

" معاوية كے جار افعال ایسے جیں كہ اگر كوئى فخض ان جی سے كسى ايك كا بھى ارتكاب كرے تو وہ اس كے حق میں مملك ہو۔ ایك ان كا اس امت پر تكوار سونت لیما اور مشورے كے بغیر حكومت پر قبضہ كر لیما .... ووسرے ان كا اینے بیٹے كو جائشین بنانا .... تیسرے ان كا زیاد كو اینے خاندان میں شامل كرتا ..... چوشے ان كا حجراور ان كے ساتھيوں كو قتل كروينا۔"

("خلافت ولموكيت "ص ١٥- ٢١١)

لیکن مولانا نے حضرت حسن بھری کی طرف منسوب اس مقولے کا آخری جملہ نقل نہیں فرمایا۔ ہمارا خیال ہے کہ اس جملہ ہے اس روایت کا سارا بھرم کھل جا تا ہے۔ طبری ا اور ابن امیر نے نقل کیا ہے کہ حسن بھری نے آخر میں سے بھی کما کہ :

> ویاگا له من حجر و اصحاب حجر ویا ویلاله من حجر و اصحاب حجر

"جراور ان کے ساتھیوں کی وجہ ہے معاویہ" پر درد ناک عذاب ہو ہاں جر اور ان کے ساتھیوں کی وجہ ہے ان پر درد ناک عذاب ہو۔" کے

يد الفاظ لكعة وقت مارا ظلم بعي لرز ربا تما مكر بم نيداس لئ

این افیرس ۱۹۳ ج مطبع قدیم ، طبری ص ۲۰۸ ج ۲۰

نقل کردیے کہ ان بی جملوں ہے اس روایت کی حقیقت واضح ہوتی ہے کیا حضرت حسن بھری ہے کسی بھی درجہ ہیں یہ توقع کی جا سکتی ہے کہ انہوں نے اس بے دردی اور بے باک کے ساتھ حضرت معاویہ کی شان ہیں یہ الفاظ استعال کئے ہوں گے؟ مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ پر اعتراضات کی خواہ کتنی بھرمار کی ہولیکن صاحب نے حضرت معاویہ پر اعتراضات کی خواہ کتنی بھرمار کی ہولیکن ان پر لعن طعن کرنے کو انہوں نے خود بھی "فظم" اور "زیادتی" قرار دیا ہے کیا حضرت حسن بھری ہے اس ظلم عظیم کی توقع کوئی ایبا دیا ہے۔ کیا حضرت حسن بھری ہے اس ظلم عظیم کی توقع کوئی ایبا فضص کر سکتا ہے جو ان سے واقف ہو؟

حقیقت میہ ہے کہ میہ روایت بھی ابو معضف کی ہے (ملاحظہ ہو طبریؒ) اور میہ بلاشیہ حضرت حسن بھریؒ پراس کا بہتان و افتراء ہے جے کسی حال درست شلیم نہیں کیا جا سکتا۔

يه حضرت حن يمري تووه بين كه مشايرات صحابة كهارك بين مشهور اور متقر مفتر علامه قرطي في ان كايه واقعه نقل كياب كه: "وقد سئل الحسن البصرى عن قنالهم فقال :قنال شهده اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم وغبنا وعلموا وجهلنا واجتمعوا فاتبعنا واختلفوا فوقفنا قال المحاسبي فنحن نقول كما قال الحسن "

اور حطرت حسن بھری ہے محابہ ملی باہمی جنگ کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ "یہ الی الزائی تھی جس میں محابہ" موجود تنے اور ہم فائب وہ سب طالات سے واقف تنے "ہم ناواقف ہیں" جس چے ہر ان کا انقاق ہے "ہم اس میں ان کی اتباع کرتے ہیں "اور جس میں اختلاف ہو گیا اس میں توقف اور سکوت افقیار کرتے ہیں "حضرت محاسبی" نے فرمایا کہ ہم بھی وہی بات کتے ہیں جو حسن بھری نے کھی ہے"

له الرَّفِي " : الجامع لا حكام القرآن ص ٢٢٣ ج ١١

خور فرمائے کہ جو حسن بھری محابہ کی باہمی اڑا ئیوں میں کمی ایک کی طرف اجتمادی غلطی منسوب کرنے میں بھی آمل کرتے ہوں' وہ حضرت معاویہ کوعذاب جنم کی ہد دعا دے کریہ بات آخر کیے کمہ سکتے ہیں کہ ان کے چار کام ایسے ہیں کہ ان میں سے ہرایک ان کی ہلاکت کے لئے کانی ہے؟ نعوذ باللہ منہ!

#### حضرت معاوية

### کے زمانے میں اظہار رائے کی آزادی

حقیقت میہ ہے کہ حضرت معاویہ پر میہ اعتراض کہ ان کے دور میں اظمار رائے کی آزادی کا خاتمہ ہوگیا تھا ان پر اتنا برا ظلم ہے کہ اس سے اللہ کی پناہ ما تکنی چاہئے۔ ہم یمال چند واقعات مختفراً ذکر کرتے ہیں جن سے اس بات کا اندازہ ہوسکے گا۔

() حضرت مسور بن مخرمه رضی الله تعالی عنه ایک مرتبه اینے کسی کام سے حضرت معاویة کے پاس تشرف لے گئے 'وہ خود فرماتے ہیں کہ جب میں ان کے پاس پنچاتو انہوں نے کہا: معمور! آپ ائمہ (امراء) پرجو طعن کیا کرتے ہیں اس کا کیا حال ہے؟"

میں نے کما: "اس وقت اس بات کو رہنے دیجئے" اور جس کام کے لئے ہم آئے بیں 'اس میں ہمارے ساتھ نیک سلوک کیجئے" مگر حضرت معاویی نے فرمایا کہ:

"دنسي" آپ جھے اپنول کی ساری باتیں بتائے۔"حضرت مسور" فرماتے ہیں کہ اس پر جی جان پر لگایا کر آتھا وہ سب بیان کردیئے" ایک نہیں چھوڑا 'حضرت معاویہ نے من کر فرمایا : "کناہوں ہے کوئی بری نہیں 'کیا آپ اپنے اندر ایسے گناہ محسوس نہیں کرتے جن کے بارے جس آپ کو یہ خوف ہو کہ اگر اللہ نے انہیں معاف نہ فرمایا تو آپ کو بلاک کریں گے؟"

میں نے عرض کیا: "ہاں میرے بھی ایسے گناہ ہیں کہ اگر اللہ تعالی انہیں معاف نہ فرمائے تو میں ان کے سبب سے ہلاک ہو جاؤں۔" حضرت معاویہ" نے فرمایا: "پھر کیا وجہ ہے کہ آپ اپنے آپ کو مجھ سے زیادہ مغفرت کا مستحق سمجھتے ہیں؟ خدا کی قسم ایمیں عوام کی اصلاح' حدود شرعیہ کی اقامت اور جماد فی سبیل اللہ کی جن خدمات میں مشغول ہوں'وہ ان عیوب سے زیادہ ہیں جو آپ نے بیان کئے۔ اور میں ایک ایسے دین کا پیرو ہوں جس میں خدا حسنات کو قبول فرما آباور سیئات سے در گزر فرما آ ہے۔"

اس كے بعد معزت معاوية نے فرمايا:

والله على ذلك ما كنت لاخير بين الله وغير ه الا اخترت الله على غيره مماسواه م

"اس کے علاوہ وہ خدا کی حتم! جب بھی مجھے اللہ اور غیراللہ کے ورمیان اختیار ملتا ہے میں اللہ کے سوا اور کسی کو اختیار کرنے والا نہیں ہوں۔"

حضرت مسورین مخرمہ فرماتے ہیں کہ ''ان کے ارشادات پر میں غور کر تا رہا تو مجھے پہۃ چلا کہ انہوں نے وا تعتد ولا کل میں مجھے مفلوب کردیا۔'' راوی کہتے ہیں کہ اس کے بعد حضرت مسور رضی اللہ تعالی عنہ جب بھی حضرت معاویہ کا ذکر کرتے تو ان کے حق میں دعائے خیر فرماتے۔۔۔

(۲) حافظ ابن کثیر نقل فرماتے ہیں کہ "ایک فخص نے حضرت معاویہ" کو ان کے منہ پر بہت برا بھلا کہا اور ان کے ساتھ بری سختی سے پیش آیا۔ کسی نے کہا کہ "آپ اس پر حملہ کیوں نہیں کرتے؟" حضرت معاویہ" نے فرمایا کہ :

انى لاستحيى من الله ان يضيق حلمى عن ننب احد من رعيتى كله م

" مجھے اللہ سے اس بات پر شرم آتی ہے کہ میری بردباری میری رعایا کے کے میری کناہ سے تک ہوجائے۔"

(۳) ابن خلدون نقل فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت معاویہ نے حضرت عدی بن حافظ کو چھیڑا' اور نداق میں انہیں حضرت علی کا ساتھ وینے پر تونیخ کی' اس کے جواب میں حضرت عدی نے فرمایا : "خداکی قتم! جن دلوں سے ہم نے خمیس بڑا سمجھا تھا وہ ابھی

ک سے واقعہ طافظ ابن کیٹر نے مصنف ابن عبدالرزاق کے حوالے سے دو سندوں کے ساتھ ذکر فرمایا ب (البدایہ والنمایہ ص ۱۳۳۴ج ۸)

ל ועוב שם מווה

ہمارے سینوں میں ہیں 'اور جن مکواروں سے تہمارا مقابلہ کیا تھا' وہ ابھی ہمارے کاندھوں پر لاکھی ہوئی ہیں اور اب اگر تم غدر کی طرف ایک بالشت برھے تو ہم جنگ کی طرف وہ ہاتھ برھ جا کمیں گئے 'اور یاو رکھنا کہ ہمیں اپنی شہ رگ کٹنے کی آواز اور سینے سے نگلنے والی موت کی سکیاں زیاوہ محبوب ہیں' بہ نسبت اس کے کہ ہم علی کے بارے میں کوئی ہری بات سیں۔ "سکیاں زیاوہ محبوب ہیں' بہ نسبت اس کے کہ ہم علی کے بارے میں کوئی ہری بات سیں۔ "معرت معاویہ نے یہ من کرلوگوں سے فرمایا : "یہ ساری باتیں حق ہیں' انسیں لکھ لو۔"اس کے بعد وہ وہ یہ تک معرت عدی ہے باتیں کرتے رہے۔ ا

(٣) عبدالله بن عمير فرماتے بيں كه ايك فض فے حضرت معاوية كو بهت دير تك سخت فت كما عضرت معاوية كو بهت دير تك سخت فت كما عضرت معاوية خاموش رہے تو لوگوں نے كما : "كيا آپ اس پر بھى بردبارى كا مظاہرہ فرمائيں ہے؟"حضرت معاوية نے فرمايا كه "ميں لوگوں اور ان كى زبانوں كے درميان حاكل شيس ہونا چاہتا الابيد كه وہ ہمارى حكومت كے درميان حاكل ہونے لكين " يعنى بعاوت پر آمادہ ہوجاكس -

(۵) ایک مرتبہ حضرت معاویہ نے اپنے گور نر زیاد کو ایک خط لکھا جس کا مضمون سے تھا

"لوگوں کے ساتھ بیشہ ایک جیسا طرز عمل اختیار کرنا ٹھیک نہیں 'نہ اتن زی کرنی چاہئے کہ وہ اترا جائیں اور نہ اتن تختی کہ وہ لوگوں کو ہلاکت میں وال دے ' بلکہ ایسا کرد کہ تختی کے لئے تم کافی ہو جاؤ اور رحمت والفت کے لئے میں ' ٹاکہ اگر کوئی شخص خوف کی حالت میں ہو تو اے داخل ہونے کے لئے ایک دروازہ مل جائے۔ " ہے۔

(۱) علامہ ابن اجیر نقل فرماتے ہیں کہ عبدالرحمٰن بن الحکم ایک شاعر تھے'شاعوں کی عادت ہوتی ہے کہ وہ امراء کی مدح میں قصیدے کما کرتے ہیں' حضرت معاویہ نے ان سے فرمایا:

"مح ع بج اس لے كدود ب حياؤل كى غذا ب"ك

ئے ابن افیر ص ۵ ج ۳

کے ابن ظدون میں ج ۳ سے البدایہ والنہایہ میں ۱۳۹ج ۸ (2) طبرائی اور حافظ ابن عساکر نقل فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت محاویہ جعد کا خطبہ دے رہے تھے مخطبے میں "فرار من الطاعون" کی حدیث ذکر فرمائی اس میں کوئی فروگذاشت ہوگئی تو حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالی عنہ نے خطبہ کے چے ہی میں کھڑے ہو کرفرمایا :

"تهارى مال بنده تم عدنيا وه عالم تقى-"

حضرت معاویہ نے نماز کے بعد حضرت عبادہ کو بلا کر اس طرز کلام پر تو زبانی تنبیہ۔ فرمائی مگر جب ان سے تحقیق ہوگئی کہ حدیث ای طرح ہے جس طرح حضرت عبادہ بیان فرما رہے تھے تو عصر کی نماز کے بعد منبرے خود اعلان فرمایا کہ :

> "میں نے تم سے منبر رایک صدیث ذکر کی تھی مگر جا کر پت چلا کہ حدیث ای طرح ہے جس طرح عبادہ کتے ہیں النذا اننی سے استفادہ کرو کو تکہ وہ جھے سے زیادہ فقیہ ہیں۔"کے

حضرت معاویۃ اور ان کے عمد حکومت کی ایک تصویریہ ہے جو ان جیسے ہے شار واقعات سے سامنے آتی ہے مگر مولانا مودودی صاحب ان کے عمد حکومت کی منظر کشی اس طرح فرماتے ہیں کہ :

"ضمیروں پر قفل چڑھادیے گئے ' زبانیں بند کردی گئیں 'اب قاعدہ یہ ہوگیا کہ منہ کھولو تو تعریف کے کھولو ورنہ چپ رہو 'اور اگر تہمارا ضمیرایا ہی زور دار ہے کہ تم حق گوئی سے باز نہیں رہ کتے تو قید اور قتل اور کو ژول کی مار کے لئے تیار ہو جاؤ' چنانچہ جو لوگ بھی اس دور میں حق بولنے اور غلط کاریوں پر ٹوکنے سے باز نہ آئے ان کو بد ترین لوگ بھی اس دور میں حق بولنے اور غلط کاریوں پر ٹوکنے سے باز نہ آئے ان کو بد ترین

ك ابن عساكرص ١٦٥ و٢١١ ج ٤ ومعاوة بن الصامت"

الله المراده سات واقعات ہم نے بغیر کمی خاص جبتو کے سرسری طور نے لکھ دیے ہیں ورنہ اس متم کے واقعات ہو ہے اورنہ اس متم کے واقعات ہو یہ مضمون لکھتے وقت ہماری تظرے گزرے ہیں استے زیادہ ہیں کہ بلامبالغہ ان سے ایک کتاب تیار ہو سکتی ہے۔ اس لئے ابن خلدون فرماتے ہیں کہ :

<sup>&</sup>quot;واخبارہ فی الحلم کشیرہ" (ان کی مجاری کے واقعات بہت ہیں)

مزائیں دی گئیں ہاکہ پوری قوم دہشت زدہ ہوجائے۔ "(س ۱۹۳ و ۱۹۳)
اور اس عمومی منظر کشی کی دلیل کیا ہے؟ صرف ایک تجربن عدی کا واقعہ جس کی حقیقت پوری تفصیل کے ساتھ آپ کے سامنے آپکی ہے۔ اللہ تعالی حضرت معاویہ کی قبر کو نورے بھردے ان کے درجات کی بلندی کے لئے اللہ تعالی کیے کیے سامان مہیا فرما رہ بیں؟

## يزيد كى ولى عهدى كامسكله

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر ایک مشہور اعتراض یہ ہے کہ انہوں نے بزید کو
اپنا ولی عمد نامزد کیا 'چنانچہ جناب مولانا مودودی صاحب نے بھی یہ اعتراض کیا ہے اور ساتھ
ہی یہ بھی کما ہے کہ حضرت معاویہ نے یہ کام خالص اپنے مفاد کے لئے کیا تھا 'وہ لکھتے ہیں :
"بزید کی ولی عمدی کے لئے ابتدائی تحریک کی صحح جذبے کی بنیاد پر نہیں
ہوئی تھی ' بلکہ ایک بزرگ (حضرت مغیوہ بن شعبہ ") نے اپنے ذاتی مفاد
کیلئے دو سرے بزرگ (حضرت معاویہ ") کے ذاتی مفاد سے اپیل کرکے اس
تجویز کو جنم ویا اور دونوں صاحبوں نے اس بات سے قطع نظر کرلیا کہ وہ
اس طرح امت جمریہ کو کس راہ پر ڈائل رہے ہیں۔ "

(ظافت وطوكيت ص - ١٥)

اس کے بعد انہوں نے ابن اخیر وغیرہ کی مختلف روایات سے میں ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت معاویہ نے بزید کے لئے بیعت لینے میں جرواکراہ 'خوف وطمع اور رشوت کے ذرائع سے تھلم کھلاکام لیا۔

اس موضوع پر اچی مختلو شروع کرنے ۔ قبل ہم ابتداء بی ش بید بات صاف کردینا چاہتے ہیں کہ یمال دو مسئلے الگ الگ ہیں :

(ا) حضرت معاویة كایزید كوولی عمد بنانا رائے تدبیراور نتائج كے اعتبارے صحح تھایا

(٢) دوسرے بیا کہ حضرت معاویہ نے بیا کام نیک نیتی کے ساتھ جواز شرعی کی صدود میں

ره كركيا تحايا خالص الية واتى مفادك لت حدود الله كوپامال كرك؟

جمال تک پہلے مسئلے کا تعلق ہے اس میں ہمیں مولانا مودودی صاحب سے اختلاف نمیں ہے۔ جمہور امت کے محقق علماء ہیشہ یہ کہتے آئے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ فعل رائے اور تدبیر کے درجے ہیں نفس الا مری طور پر درست ثابت نہیں ہوا۔ اور اس کی وجہ سے امت کے اجتماعی مصالح کو نقصان پہنچا۔ للذا اگر مولانا مودودی صاحب اپنی بحث کو اس حد تک محدود رکھتے تو ہمیں اس پر حفظہ کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔

البتہ مولانا ہے ہمارا اختلاف دو سرے مسئلے میں ہے' مولانا نے حضرت معاویہ یا کے اس اقدام کو محض رائے اور تدبیر کے اعتبار سے غلط قرار دینے پر اکتفا نہیں کیا' بلکہ براہ راست حضرت معاویہ کی نیت پر تہمت لگا کراس بات پر اصرار فرمایا ہے کہ ان کے پیش نظر براست حضرت معاویہ کی نیت پر تہمت لگا کراس بات پر اصرار فرمایا ہے کہ ان کے پیش نظر بس اپنا ذاتی مفاد تھا۔ اور اس ذاتی مفاد پر انہوں نے پوری امت کو قربان کردیا۔

جمہور امت کا موقف اس معاملے بیں ہیہ ہے کہ حضرت معاویہ کے اس نعل کو بلحاظ تدبیر و رائے تو غلط کما جاسکتا ہے لیکن ان کی نیت پر حملہ کرنے اور ان پر مفاد پر سی کا الزام عائد کرنے کا کسی کو حق نہیں ہے کہ حضرت عائد کرنے کا کسی کو حق نہیں ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ اقدام واقعے کے اعتبارے سوفیصد درست اور نفس الا مرجس معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ اقدام واقعے کے اعتبارے سوفیصد درست اور نفس الا مرجس یالکل سیحے تھایا انہوں نے جو پچھ کیا وہ بالکل سیحے تھایا انہوں نے جو پچھ کیا وہ بالکل میں نیک نیت تھے 'انہوں نے جو پچھ کیا وہ نیک نیتی کے ساتھ اور شرعی جو از کی حدود بیں رہ کرکیا۔

حقیقت بیہ کہ بیزید کی ولی عمدی اور خلافت کا مسئلہ ہمارے زمانے میں ہوئی نازک صورت اختیار کر گیا ہے۔ اس مسئلے پر بحث ومباحثہ کی گرم ہازا ری نے مسلمانوں میں دو ایسے گروہ پیدا کردیئے ہیں جو افراط و تفریط کی ہالکل آخری صدود پر کھڑے ہیں۔ ایک گروہ وہ ہے جو بیزید کو کھلا فاسق و فاجر قرار وے کر حضرت معاویہ اور حضرت مغیرہ بن شعبہ پر مفاویر تی 'خود غرضی' رشوت ستانی اور ظلم وعدوان کے الزامات عائد کردہا ہے' دو سری طرف ایک گروہ ہے جو برنید کو فرشتہ قرار دیکر حضرت حیداللہ بن زبیر جیسے جلیل القدر صحابہ ہے جو برنید کو فرشتہ قرار دیکر حضرت حیدن اور حضرت عبداللہ بن زبیر جیسے جلیل القدر صحابہ کو ہوس افتدار' جاہ طلبی اور اختشار پہندی کا مجرم بنارہا ہے اور جمور امت نے اعتدال کا جو راستہ اختیار کیا تھا' وہ منا ظرے کے جوش و خروش ہیں دونوں کی نگاہوں سے او جمل ہو چکا راستہ اختیار کیا تھا' وہ منا ظرے کے جوش و خروش ہیں دونوں کی نگاہوں سے او جمل ہو چکا

4

اس افراط و تفریط کی ساری وجہ بیہ ہے کہ صحابہ کرام کے باہمی اختلافات کو موجودہ زمانے کی سیاسی پارٹیوں کے اختلافات پر قیاس کرلیا گیا ہے اور چو تکہ آج کی مفاو پرست دنیا میں بیہ تصور مشکل ہی ہے آئے کہ دو مخالف سیاسی جماعتیں بیک وقت نیک نیجی کے ساتھ کسی صحیح 'جائز اور نیک مقصد کے لئے ایک دو سرے سے لؤسکتی ہیں 'اس لئے صحابہ کرام گی جماعت کے بائز اور نیک مقصد کے لئے ایک دو سرے سے لؤسکتی ہیں 'اس لئے صحابہ کرام گی وہ سرسری طور پر کسی ایک جماعت کے برخق اور نیک نیت ہونے کا فیصلہ کرتے ہیں 'اور بیہ فیصلہ ذہن میں جماکراس کی تائید و جماعت کے برخق اور نیک نیت ہونے کا فیصلہ کرتے ہیں 'اور اس سلیلے میں فیصلہ ذہن میں جماکراس کی تائید و جماعت کے لئے دلا کل تلاش کرتے ہیں اور اس سلیلے میں دو سرے فراق کے صحیح موقف کو سمجھنے کی کوشش کے بغیر اس پر الزامات واعتراضات کی بوچھاڑ شروع کردیتے ہیں۔

ہم دونوں فریقوں کو سرکار دو عالم محمر مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کی طرف توجہ دلاتے ہیں جوجمعہ کے دن ہر خطبے میں دہرایا جاتا ہے کہ :

> اللهالله فى اصحابى الانتخذوهم غرضا من بعن مير علي محاب كم معاطى من خدا س ورو خدا س ورو مير بعد انهي (اعتراضات) كانشانه مت بنانا-

ہم سید الاولین والا خرین صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرای کا واسطہ دیکریہ درخواست کرتے ہیں کہ وہ صحابہ کرام کی عظمت شان کو پیش نظرر کھ کران کے صحح موقف کو معنڈے دل کے ساتھ سمجھنے کی کوشش کریں 'اور دل سے بد گمانیوں کا غبار دھو کراس مسئلے پر غور فرمائیں۔

اس دردمندانہ گزارش کے بعد ہم اس مسئلے میں اپنے مطالعے کاحاصل پیش کرتے ہیں 'یماں تین چیزیں قابل غور ہیں : -

- () ولى عدينانى شرى ديثيت كياب؟
  - (٢) يزيد ظافت كالل تعايانسي؟
- (٣) ان روایات کی کیااصلیت ہے جن میں بزید کی بیعت کے لئے خوف وطمع کے ذرائع ہے کام لینے کا ذکر کیا گیا ہے؟ ہم مسئلے کے ان تینوں گوشوں پر مختفر گفتگو کرتے ہیں :

# ولى عهد بنانے كى شرعى حيثيت

یماں دو مسئلے قابل تحقیق ہیں 'ایک میہ کہ کوئی خلیفہ وفت اپنے بعد کے لئے کسی کو' خاص طور سے اپنے کسی رشتہ دار کو اپنا ولی عمد بنا دے تو اس کی میہ وصیت امت پر لازم ہو جاتی ہے یا اس کی وفات کے بعد اہل حل و عقد کی منظوری کی پابند رہتی ہے؟

جمال تک پہلے مسئلے کا تعلق ہے'اس بات پر امت کا اجماع منعقد ہو چکا ہے کہ خلیفہ وقت اگر کسی مخص میں نیک نیتی کے ساتھ شرائط خلافت پا تا ہے تو اس کے لئے جائز ہے کہ وہ اس کو ولی عہد بنا دے'خواہ وہ اس کا باپ بیٹا یا رشتہ دار ہی کیوں نہ ہو'البستہ بعض علماء نے بہرط لگائی ہے کہ اگر وہ اس کا باپ یا بیٹا ہو تو اٹل عل وعقد کے مشورے کے بغیرولی عہد بنانا بھی جائز نہیں ہے۔ ا

رہا دوسرا مسئلہ تواس میں علامہ ماوروی مشاہ ولی اللہ اور ابن خلدون کے بیانات سے
تو بدے تو سعات معلوم ہوتے ہیں ان کا رجمان اس طرف ہے کہ اگر کوئی خلیفہ کی ایسے
مخص کو ولی عمد بنا دے جس میں خلافت کی الجیت ہوتواس کی وصیت ساری امت پر لازم ہو
جاتی ہے اور اس کا نفاذ اہل عل و عقد کی مرضی پر موقوف نہیں ہوتا اکین علاء محققین کی
رائے کی ہے کہ ولی عمد بنانے کی حیثیت ایک تجویز کی می ہوتی ہے اور جب تک امت
کے ارباب عل و عقد اسے منظور نہ کرلیں اپر تجویز امت پر واجب العل نہیں ہوتی خواہ
کتنی نیک نیتی کے ساتھ کی گئی ہو بلکہ امت کے ارباب عل و عقد کو حق ہوتا ہے کہ وہ چاہیں
تو یا ہمی مشورے سے اس تجویز کو قبول کریں اور چاہیں تو رو کردیں۔ اسلامی سیاست کے
مشہور عالم اور مصنف قاضی ابو یعلی الفراء الحنیلی (متوفی ۱۹۵۸ھ) تحریر فرماتے ہیں کہ :
مشہور عالم اور مصنف قاضی ابو یعلی الفراء الحنیلی موجودگی کوئی ضروری نہیں ہے اس

أ تنصيل كے لئے ديجيئے۔ ازالة الخفاء عن خلافته الحلفاء ص ۵ جلد اول مطبع صدیقی برلمی ۱۳۸۷ه والاحكام السلطانید للماوردی ص ۸ الملبعة المحدودیة مصر الاحكام السلطانید لابی یعلی الفراء ص ۹ مصطفیٰ البابی مصر ۱۳۵۷ه و ۱۳۵۷ه و ۱۳۵۷ و ۱۳۵۷ و ۱۳۵۱ بالبنانی پیروت ۱۹۵۱ه

لئے کہ حضرت ابو بھڑنے حضرت عمر کو ولی حمد بنایا 'اور حضرت عمر نے چھ صحابہ کرام کو یہ فریضہ سپرد کیا 'اور سپرد کرتے دفت کی نے بھی اہل حل و عقد کی موجودگی کو ضروری نہیں سمجھا۔ اس کی عقلی وجہ یہ ہے کہ کسی کو ولی عمد بنانا اس کو خلیفہ بنانا نہیں ہے۔ ورنہ ایک بی زمانے ہیں فطاعہ کا اجتماع لازم آجائے گا جو جائز نہیں ہے 'اور جب یہ خلافت کا عقد نہیں ہے تو اہل حل و عقد کی موجودگی بھی ضروری نہیں ' ہاں ولی حمد بنانے والے کی وفات کے بعد ان کی موجودگی ضروری نہیں ' ہاں ولی حمد بنانے والے کی وفات کے بعد ان کی موجودگی ضروری نہیں ' ہاں ولی حمد بنانے والے کی وفات کے بعد ان کی موجودگی ضروری ہے۔ "

چدر سطرول کے بعد وہ لکھتے ہیں :

"فلیفہ کے لئے جائز ہے کہ وہ کسی ایسے مخص کو ولی عمد بنائے جو اس کے ساتھ باپ یا بیٹے کا رشتہ رکھتا ہو 'بشرطیکہ وہ خلافت کی شرائط کا حال ہو '
اس لئے کہ خلافت محض ولی عمد بنانے سے منعقد نہیں ہو جاتی بلکہ مسلمانوں کے قبول کرنے سے منعقد ہوتی ہے۔ اور اس وقت ہر تہمت وور ہو جاتی ہے۔ "لے

محقق علاء کے نزویک میں جات ہی ہے کہ اگر خلیفہ وقت تنمااپی مرضی ہے کی کوول عمد بنا دے تو اس کے لئے تو یہ جائز ہے 'لیکن اس کا یہ فیصلہ ایک تجویز کی حیثیت رکھتا ہے جے امت کے اہل عل وعقد اس کی وفات کے بعد قبول بھی کر سکتے ہیں اور رد بھی۔ ولا کل کی تفصیل کا تو یمال موقع نہیں ہے مختصریہ ہے کہ حضرت ابو بکڑنے خضرت عراکو ولی عمد تو بلا شبہ بنایا تھا 'لیکن بنانے ہے پہلے بھی اور بعد میں بھی اہل شوری ہے استصواب فرمایا اور جب دیکھا کہ تمام لوگ ان پر متفق ہیں ' تب اپنے فیصلے کا اعلان فرمایا کے نیزان کی وفات کے بعد بھی امت ان پر متفق ہوگئی۔

ل ابو بينى القراء: الاحكام الطائي ص ه مصطفل البابي الحيني معر ١٥٥١ه عبارت يه ب ويجوز ان يعهد الى من ينتسب البه بابوة اوينوة الأكان المعهود له على صفات الائمة لان الامامة لا تعقد للمعهود البه بنفس العهدوانما تنعقد بعهد المسلمين والتهمة تنتفى عنده لله علا تقد يو الفرى ص : ١١٨ ج ٢ والا مامت والبياسة لابن تختيب ص ١٩ و ٢٠ مصطفل البابي معر ١٣٥٨

اس تفصیل سے دویا تیں بسرحال واضح ہو جاتی ہیں۔

(ا) اگر کوئی خلیفہ وقت نیک نیتی کے ساتھ اپنے بیٹے کو خلافت کا اہل سجھتا ہے تو وہ اسے اپنا ولی عمد مقرر کر سکتا ہے 'میہ بات علماء کے ان دونوں گروہوں کے نزدیک متفق علیہ ہے جن کا اوپر ذکر کیا گیا ہے۔

(۲) علاء محققین کے نزدیک بیٹے کو ولی عمد بنانے کے لئے ارباب حل وعقدے مشورہ کرنا اور ان کا منظور کرنا ضروری ہے اس کے بغیراس کی خلافت منعقد نہیں ہوتی 'اور یمی قول صحیح و مختار ہے 'البتہ ایک جماعت اس بات کی بھی قائل رہی ہے کہ خلیفہ وقت تنہاا پی مرضی ہے اپنے بیٹے کو ولی عمد بنا سکتا ہے۔ اس سلسلے میں اہل حل وعقد کی منظوری کی بھی ضرورت نہیں ہے 'اور اس کی وصیت تمام امت پر لازم ہو جاتی ہے۔

اب بریدی ولی عهدی کے مسلے پر غور قرمائے 'مندرجہ بالا احکام کی روشنی ہیں ہے بات
اچھی طرح واضح ہو جاتی ہے کہ اگر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ دیانت داری ہے اپنے
بیٹے برید کو خلافت کا اہل سجھتے تھے تو اے ولی عهد بنا دینا شرعی اعتبار سے بالکل جائز تھا۔ اگر
وہ یہ کام پوری امت کے مشورے ہے کرتے تب تو باتفاق ان کا یہ فیصلہ ہر فرد کے لئے
واجب الا جاع ہو تا 'اور اگر تنما اپنی رائے ہے کرتے تو ان کے فعل کی حد تک تو یہ فیصلہ
باتفاق جائز تھا اور علماء کے ایک گروہ کے نزدیک امت کے لئے واجب العل بھی تھا 'لیکن
علماء کے راجج قول کے مطابق اس سے اہل و حل عقد کی منظوری کے بغیر بزید کی خلافت
منعقد نہیں ہو علی تھی۔

اب مسئلہ میہ رہ جاتا ہے کہ حضرت معاومیہ نے بزید کو خلافت کا اہل سمجھ کرولی عمد بنایا تھا یا محض اپنا ہیٹا ہونے کی وجہ ہے؟

# كياحضرت معاوية ميزيد كوخلافت كاابل سجهة تهج

واقعہ یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پوری دیانت داری اور نیک نیتی کے ساتھ یہ تجھتے تھے کہ حضرت کا اہل ہے۔ متعدد توا ریخ میں منقول ہے کہ حضرت عثمان خ کے صاجزادے حضرت سعید بن عثمان نے آکر حضرت معاویہ ہے شکایت کی کہ "آپ نے یزید کو ولی عمد بنا دیا ہے' حالا تکہ میرا باپ اس کے باپ سے میری ماں اسکی ماں سے آور خود

ہیں اس سے افضل ہوں۔ "حضرت معاویہ نے فرمایا کہ "فداکی حتم! تہمارے والد مجھ سے

ہیراور آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ قریب تھے۔ تہماری ماں بھی بزید کی ماں سے

افضل ہے' لیکن جمال تک بزید کا تعلق ہے' اگر سارا غوط تم بھیے آومیوں سے بحرجائے تو

ہی بزید تم سے بہتراور زیادہ محبوب ہوگا۔ "حضرت معاویہ کے یہ الفاظ صاف بتارہ ہیں کہ

وہ کمی ذاتی برتری کے تصور یا رشتے کی بناء پر بزید کو افضل نہیں سمجھ رہے تھے بلکہ ان کی

ویانت وا رانہ رائے بھی تھی۔ اس کے علاوہ متعدد توا رہے میں منقول ہے کہ انہوں نے ایک

فطبہ میں یہ وعا فرمائی کہ:

اللهمان كنت تعلماني وليته لا نه فيما اراه اهل للك فاتمم له ماوليته وان كنت وليته لاني احبه فلا تسم له ما ولينه أه

"اے اللہ! اگر تو جانا ہے کہ میں نے اے (یزید کو) اس لئے ولی حمد بنا لیا ہے کہ وہ میری رائے میں اس کا اہل ہے تو اس ولایت کو اس کے لئے پورا فرما دے اور اگر میں نے اس لئے اس کو ولی حمد بنایا ہے کہ جھے اس ے محبت ہے تو اس ولایت کو بورانہ فرما۔"

اور حافظ عشس الدین ذہبی اور علامہ جلال الدین سیوطی رحمتہ اللہ علیہ نے عطیہ بن قیس کے حوالہ ہے اس دعا کے بیر الفاظ نقل فرمائے ہیں :

> اللهم ان كنت عهدت ليزيد لما رايت من فضله فبلغه ما املت واعنه و ان كنت انما حملنى حب الوالد لولده و انه ليس لما صنعت بماهلا فاقبضه قبل ان يبلغ ذلكك

> "اے اللہ! اگر میں نے یزید کو اس کی فضیلت وکھ کر دلی عمد بنایا ہے تو اے اس مقام تک پنچا دے جس کی میں نے اس کے لئے امید کی ہے'

ك البداية والنباية ص١٨ج٨

ت الذمبيّ: تاريخ الاسلام وطبقات الشاهرو الاعلام ص ٢٦٥ج: كبيت القدى قابره ١٣١٨ه و السوطيّ تاريخ الحلفاء ١٥٥ اصح المطالع كراجي ١٨ ٢٠١ه

اوراس کی مدو فرما اور آگر بھے اس کام پر صرف اس محبت نے آمادہ کیا ہے جو باپ کو بیٹے سے ہوتی ہے تو اس کے مقام خلافت تک چنچنے سے پہلے اس کی روح قبض کر لے "

غور کرنے کی بات ہے کہ جس باپ کے ول ہیں چور ہو کیا وہ جمعہ کے ون مسجد کے منبر

پر کھڑے ہو کر قبولیت کی گھڑی ہیں اپنے بیٹے کے لئے الی دعا کر سکتا ہے؟ حضرت معاویہ
رضی اللہ تعالی عنہ کی اس پر خلوص دعا کے بعد بھی اگر کوئی شخص بیہ کہتا ہے کہ انہوں نے
یزید کو نااہل سجھنے کے باوجود محض بیٹا ہونے کی وجہ سے خلافت کے لئے نامزد کیا تھا تو یہ اتنا
یزا تھا ہم ہے جس کے لئے بڑے دل گردے کی ضرورت ہے۔ کی شخص کی نیت پر حملہ کرنا
دندگی ہیں بھی شریعت نے جائز قرار نہیں دیا، چہ جائیکہ اس کی دفات کے ساڑھے تیرہ سو
یرس بعد اس ظلم کا ار تکاب کیا جائے۔

یزید کی جو کروہ تصویر عموا ذہنوں ہیں ہی ہوئی ہے 'اس کی بنیادی وجہ کریا کا المناک
حادہ ہے 'ایک مسلمان کے لئے وا تعد ہیں تصور کرنا مشکل ہے کہ جس مخص پر کسی نہ کی
درجہ ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مجبوب نوا ہے کے قتل کی ذمہ داری عائد ہوتی
ہے 'اے صالح اور خلافت کا اہل قرار دیا جائے۔ لیکن آگر حقیقت حال کی واقعی تحقیق
مقصود ہو تو اس معالمے ہیں ہے بات فراموش نہیں کرنی چاہیے کہ جس وقت بزید کو ولی عمد
مقاود ہو تو اس معالمے ہیں معارف کریلا واقع نہیں ہوا تھا اور کوئی قض یہ تصور بھی نہیں کر سکا
تھاکہ بزید کی حکومت ہیں حضرت حسین کے ساتھ ایسا ظالمانہ سلوک کیا جائے گا۔ اس وقت
میزید کی شرت جھوٹوں کو بھی اس حیثیت ہے نہیں تھی جس حیثیت ہے آج ہے۔ اس وقت
تو وہ ایک صحابی اور ایک خلیفہ وقت کا صاحبزاوہ تھا۔ اس کے ظاہری حالات 'صوم و صلوا ق کی
پابٹدی 'اس کی دیوی نجابت 'اور اس کی انتظامی صلاحیت کی بناء پر یہ رائے قائم کرنے کی
پابٹدی 'اس کی دیوی نجابت 'اور اس کی انتظامی صلاحیت کی بناء پر یہ رائے قائم کرنے کی
پوری گنجائش تھی کہ وہ خلافت کا اہل ہے 'اور صرف یہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی
رائے نہیں تھی بلکہ بہت ہے دو سرے جلیل القدر صحابہ اور آبھیں بھی یہ رائے رکھتے
شے۔ دو سری صدی بجری کے مشہور مورخ علامہ بلاذری مورخ بدائی کے حوالے سے امام
المفرین حضرت عبداللہ بن عباس گائیہ واقعہ لفل کرتے ہیں :

"قال عامر بن مسعود الجمحي انابمكة اذمر بنابريدينعي

معاوية فنهضنا الى ابن عباس وهو بمكة وعنده جماعة وقد وضعت المائدة ولم يوت بالطعام فقلنا له يا ابن عباس جاء البريد بموت معاوية فوجم طويلًا ثم قال اللهم اوسع لمعاوية اماوالله ماكان مثل من قبله ولاياتي بعده مثله وان ابنه يزيد لمن صالحي اهله فالزموا مجالسكم واعطو اطاعتكم وبيعتكم "ك

عامرین مسعود بھی کہتے ہیں کہ جب ایک قاصد حضرت معاویہ کی وفات کی خبر لے کر آیا تو ہم مکہ مرمہ میں تھے۔ ہم اٹھ کر حضرت ابن عباس کے پاس چھے لوگ بیٹھے تھے اور پاس چلے گئے وہ بھی مکہ ہی میں تھے 'ان کے پاس پھھ لوگ بیٹھے تھے اور وسترخوان بچھ چکا تھا مگر ابھی کھانا نہیں آیا تھا'ہم نے ان سے کما کہ اب ابن عباس ! قاصد حضرت معاویہ کی موت کی خبر لے کر آیا ہے 'اس پروہ کافی دیر خاموش بیٹھے رہے پھر انہوں نے کما کہ ''یا اللہ! حضرت معاویہ کی دیے لئے اپنی رحمت کو وسیع فرما دے 'خدا کی ضم! وہ اپنوں سے پہلوں کی طرح نہیں تھے'اور ان کے بعد ان جیسا نہیں آئے گا'اور بلاشبہ ان کا بیٹا طرح نہیں تھے'اور ان کے بعد ان جیسا نہیں آئے گا'اور بلاشبہ ان کا بیٹا بینی اپنی جگہ بیٹھے رہو'اور بینے طاحت اور بیعت اسے دے دو۔"

اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے صاجزادے حضرت محدین حنفیہ کے بارے میں حافظ ابن کیٹر نے نقل کیا ہے کہ فتنہ حرہ کے موقعہ پر عبداللہ بن مطبع اور ان کے ساتھی حضرت محد بن حنفیہ کے پاس محکے اور ان سے کما کہ "بزید شراب پیتا ہے اور نماز چھوڑ آ ہے "اور کتاب اللہ کے احکام سے تجاوز کر آ ہے۔ "اس کے جواب میں حضرت محد بن حنفیہ نے فرمایا:

قد حضرته واقمت عنده فرايتهمواظباً على الصلاة متهجريا للخيريسال عن الفقه ملازمًا للسنة

" میں اس کے پاس گیا ہوں' اور ٹھمرا ہوں' میں نے اس کو نماز کا پابتد اور خیر کا طالب پایا' وہ فقہ کے مسائل پوچھتا ہے' اور سنت کا پابند ہے۔" انہوں نے کہا کہ بزید نے آپ کے سامنے تعنیقا ایسا کیا ہوگا' حضرت محمدین حنیہ نے

اللاوري : انباب الاشراف من ٣٥٣ مم ، روعهم ١٩٨٠ ع

فرایا کہ "اے جھے ہے کون ساخوف یا کون می امید تھی؟ اور کیا اس نے جہیں خودہتایا ہے وہم ہیں اس کے شریک ہوگے اور اگر اس نے جہیں خبیں بتایا تو تمہارے لئے طال نہیں ہے کہ بغیر علم کے شاوت دو۔ "انہوں نے کما کہ "اگر چہ ہم نے دیکھا نہیں لیکن ہم اس خبر کو چھے ہیں" حضرت محمہ بن حنفیہ نے فرمایا "اللہ نے شادت دینے والوں کے لئے الی بات کہنے کو جائز قرار نہیں دیا \*قرآن کا ارشاد ہے۔ الامن شہد بالحق وهم یعلمون۔ للذا جھے تہمارے معاطے سے کوئی تعلق نہیں ہے "انہوں نے کما "شاید آپ یہ بات پند نہیں کرتے تہمارے معاطے (پزید کے ظاف بغاوت) کی سرداری آپ کے سوا کی اور کو طے الذا ہم کہ اس معاطے (پزید کے ظاف بغاوت) کی سرداری آپ کے سوا کی اور کو طے الذا ہم آپ بی کو اپنا سردار بنا لیتے ہیں " حضرت محمد فرایا کہ "میں قال کو نہ آباج ہو کر طال سے بھتا ہوں نہ قائدین کر" ا

ان روایات سے بیہ بات واضح ہے کہ بزید کے ظاہری حالات ایسے تھے کہ ان کی موجودگی ہیں حضرت عبداللہ بن عباس جسے صحابی اس کے صالح اور اہل خلافت ہونے کی رائے رکھ کے تھے دو سری طرف اگر اس ماحول کو پیش نظر رکھا جائے 'جس ہیں بیہ خلافت منعقد ہو رہی تھی تو بلاشیہ بیہ رائے قائم کرنے کی بھی پوری مخبائش تھی کہ وہ موجودہ حالات من خلافت کا اہل نہیں ہے۔ خاہر ہے کہ جس ماحول ہیں حضرت حبیرات معبداللہ بن عبراللہ بن عبراللہ بن عبراللہ بن عبراللہ بن عبراللہ بن ابی بروغیرہ عبراللہ بن موجود ہوں 'اس ماحول میں بزید کو خلافت عبداللہ القدر صحابہ صلحائے امت اور مد برین موجود ہوں 'اس ماحول میں بزید کو خلافت کے لئے تااہل یا غیر موذوں سمجھنا کچھ بعید نہیں ہے ' زمانہ صحابہ کرام اور کبار آبھین کا تھا' کے لئے تااہل یا غیر موذوں سمجھنا کچھ بعید نہیں ہے ' زمانہ صحابہ کرام اور کبار آبھین کا تھا' معابر بلند کی ضرورت تھی ' خاہر ہے کہ بزید اس پر پورا نہیں اثر آنا تھا'ای لئے بعض صحابہ معابر بلند کی ضرورت تھی ' خاہر ہے کہ بزید اس پر پورا نہیں اثر آنا تھا'ای لئے بعض صحابہ معابر بلند کی ضرورت تھی ' خاہر ہے کہ بزید اس پر پورا نہیں اثر آنا تھا'ای لئے بعض صحابہ کرام شرق کی کھل کر مخالفت کی۔

تیسرے صحابہ کرام کا ایک گروہ وہ تھا جو حضرت حسین اور حضرت ابن عباس و غیرہ جیسے صحابہ کے مقابلے میں بزید کو خلافت کے لئے بمتر تو نہیں سجھتا تھا لیکن اس خیال ہے اس کی خلافت کو گوارا کر دہا تھا کہ امت میں افتراق و اختشار برپا نہ ہو مثلاً حمید بن عبدالرحمان کتے ہیں کہ میں بزید کی ولی عمدی کے وقت حضرت بشیر کے پاس گیا جو صحابہ میں لے البدایہ والنہایہ میں سماج ۸

#### ے تھ وانہوں نے فرمایا:

"يقولون انما يزيدلبس بخير امة محمد صلى الله عليه وسلم وانا اقول ذلك و لكن لان يحمع الله امة محمد احب الى من ان تفترق على"

لوگ کہتے ہیں کہ بزید امت محمد میں سب سے بہتر نہیں ہے' اور میں بھی یمی کہتا ہوں لیکن امت محمد کا جمع ہو جانا مجھے افتراق کی بہ نسبت زیادہ پند

-4

خلاصہ بیہ ہے کہ بزید کے بارے میں صحابہ کرام کا بیہ اختلاف بھی در حقیقت رائے اور اجتماد کا اختلاف تھا' اور اس معاطے میں کسی کو بھی مطعون نہیں کیا جا سکن' حضرت معاویہ پڑید کو محض اپنا بیٹا ہونے کی وجہ ہے نہیں بلکہ اسے خلافت کا اہل سجھنے کہ وجہ ہے' ولی عہد بنانا چاہتے تھے اور صحابہ کرام کی ایک بری جماعت دیا نتد اری کے ساتھ ان کی ہمنو احتی اور وہ پانچ صحابہ کرام جنہوں نے اس کی مخالفت کی تھی' وہ کسی ذاتی خصومت یا حرص افتدار کی بناء پر مخالفت نہیں کر رہے تھے' بلکہ وہ دیانت داری ہے یہ سبجھتے تھے کہ بزید ظافت کا اہل نہیں ہے۔

جیسا کہ ہم شروع میں عرض کر چکے ہیں 'خد کورہ بالا بحث ہے ہمارا مقصدیہ نہیں ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ اور معاویہ رضی اللہ تعالی عنم کی رائے واقعہ کے لحاظ ہے سوفیصد ورست تھی اور انہوں نے جو پچھ کیا وہ نفس الا مریس ٹھیک کیا' بلکہ خد کورہ بحث ہے ہیہ بات فابت ہوتی ہے کہ ان کی رائے کمی ذاتی مفاو پر نہیں بلکہ ویانت داری پر مبنی تھی' اور انہوں نے جو پچھ کیا وہ امانت کے ساتھ اور شرعی جواز کی حدود میں رہ کرکیا۔ ورنہ جمال تک رائے کا تعلق ہے 'جمہور امت کا کمنائے کہ اس معالمے میں رائے انہی حضرات صحابہ کی صحیح تھی جو بزید کو ولی عہد بنانے کے مخالف تھے' جس کی مندرجہ ذیل وجوہ ہیں :

(۱) حطرت معاویہ نے تو بے شک اپنے بیٹے کو نیک نیتی کے ساتھ طاونت کا اہل سجھ کرولی عمد بنایا تھا الیکن ان کا عمل ایک ایسی نظیرین گیا جس سے بعد کے لوگوں نے نمایت ناجائز فائدہ اٹھایا انہوں نے اس کی

ל ול אי זרל ועשון ש שוו ברו בר

آڑ کے کر خلافت کے مطلوبہ نظام شور کی کو درہم برہم کر ڈالا۔ اور مسلمانوں کی خلافت بھی شاہی خانواوے میں تبدیل ہوکررہ گئی۔

(۲) بلاشبہ حضرت معاویہ کے عمد میں بزید کا فسق و فجور کسی قابل اعتماد روایت سے ثابت نہیں اس لئے اس کو خلافت کا اہل تو سمجھا جا سکتا تھا،

لیکن امت میں ایسے حضرات کی کمی نہیں تھی جونہ صرف دیانت و تقویل بلکہ مکمی انظام اور سیاسی بصیرت کے اعتبار سے بھی بزید کے مقالم میں بہد درجہا بلند مقام رکھتے تھے، اگر خلافت کی ذمہ داری ان کو سونی جاتی تو بلاشبہ وہ اس سے کہیں بہتر طریقے پر اہل ثابت ہوتے۔

بلاشبہ وہ اس سے کہیں بہتر طریقے پر اہل ثابت ہوتے۔

یہ درست ہے کہ افضل کی موجودگی بیس غیرافضل کو خلیفہ بنانا شرعًا جائز ہے ' (بشرطیکہ اس میں شرائط خلافت موجود ہوں) لیکن افضل بھی ہے کہ خلیفہ ایسے مخص کو بنایا جائے جو تمام امت میں اس منصب کا سب سے زیادہ لا کُق ہو۔

(٣) نیک نیخ کے ساتھ بیٹے کو ولی عمد بنانا بھی شرعًا جائز تو ہے اکین ایک طرف موضع تحمت ہونے کی وجہ اس سے بچتا ہی بستر ہے اور شدید ضرورت کے بغیراییا کرنا اپنے آپ کو ایک سخت آزمائش میں ڈالنا ہے اس لئے تمام خلفاء راشدین نے اس سے پر بیز کیا۔ خاص طور سے معفرت عمر اور حضرت علی نے تو لوگوں کے کہنے کے باوجود اپنے قابل اور لا نکن فرزندوں کو ولی عمد بنانے سے صاف انکار کردیا تھا۔ کے

یزید اور اس کی ولی عمدی کے سلسلہ میں ہم نے اوپر جو کچھ کما ہے 'جمہور امت کے معتدل اور محقق علماء کا یمی مسلک ہے ' قاضی ابو بکرین عربی مالکی معنوبی کے اس فعل کو جائز قرار دینے کے ساتھ میہ بھی تحریر فرماتے ہیں :

ل ألماورديّ: الاحكام السلطاني ص ٢٠١ لمطبعت المحبوديد مصروابو يعلى القراء : الاحكام السلطانيد ص ٢ مصطفى البابي ١٣٥٦ السلطانيد ص ١ المعامّ: العرام المعامّ: العرام من القواصم من القواصم من القواصم من المعامّ: السلفية المساهد و ابن المحامّ: المسامرة ص ١٣١١ و ١٣١١ و ابن المحامّ:

ان معاوية ترك الافضل في ان يجعلها شوري، والايخص بها احدا من قرابته فكيف وللًا وان يقتدى بما اشار به عبدالله ابن الزبير" في الترك اوالفعل

بلاشبہ افضل بیہ تھا کہ حضرت معاویہ خلافت کے معاطع کوشوری کے ہرد
کر دیتے 'اور اپنے کی رشتہ دار 'اور خاص طور سے بیٹے کے لئے اس کو
مخصوص نہ کرتے 'اور حضرت عبداللہ بن ذبیر نے ان کو جو مشورہ دیا تھا '
ولی عمد بنانے یا نہ بنانے میں ای پر عمل کرتے 'لیکن انہوں نے اس
افعنل کام کوچھوڑ دیا۔ '
اور حافظ ابن کثیرر حمتہ اللہ علیہ لکھتے ہیں :

"كان معاوية لما صالح الحسن عهد للحسن بالامر من بعده فلما مات الحسن قوى امر يزيد عند معاوية وراى انه لذالك اهلا وذاك من شدة محبة الوالللو لده ولما كان يتوسم فيه من النجابة الدنيوية وسيما اولا دالملوك و معرفتهم بالحروب و ترتيب الملك و القيام بابهته و كان ظن ان لا يقوم احد من ابناء الصحابة في هذا المعنى ولهذا قال لعبد الله بن عمر فيما خاطبه به انى خفت ان افرالرعية من بعدى كالغنم المطيرة ليس لها راع على "

"جب حضرت معاویہ" نے حضرت حسن اے صلح کی تھی او انہی کو اپنا ولی عمد بھی بنایا تھا، لیکن جب ان کی وفات ہو گئی تو بزید کی طرف حضرت معاویہ کا رجحان توی ہو گیا ان کی رائے یہ تھی کہ وہ خلافت کا اہل ہے، اور یہ رائے باب بیٹے کی شدید محبت کی وجہ سے تھی، نیز اس لئے تھی کہ وہ بزید میں دندی نجابت اور شا بزادوں کی می خصوصیت، فنون جنگ ہے واقفیت، انتظام سلطنت اور اس کی ذمہ داری پورا کرنے کے صلاحیت واقفیت، انتظام سلطنت اور اس کی ذمہ داری پورا کرنے کے صلاحیت

ل العواصم من القواصم ص ۲۲۲ ك البدايه و النهايه ص ۸۰ ج ۸

دیکھتے تھے اور ان کا گمان یہ تھا کہ صحابہ کرام کے صاحبزادوں میں سے کوئی اس اعتبار سے بہترا نظام نہ کر سکے گا'ای لئے انہوں نے حضرت عبداللہ بن عرص خطاب کرتے ہوئے کہا تھا کہ جھے خوف ہے کہ میں عوام کو بمریوں کے منتشر گلے کی طرح چھوڑ کرنہ چلا جاؤں جس کا کوئی چروا ہانہ ہو"

اور علامه ابن نيميه رحمته الله عليه تحرير فرماتي بين:

یزید کے بارے میں لوگوں کے دو فریق ہیں 'اور پچھ لوگ بچ کی رائے رکھتے ہیں 'بعض لوگوں کا اعتقاد تو یہ ہے کہ وہ صحابہ یا خلفائے راشدین یا انہیاء میں تھا' یہ اعتقاد بالکل باطل ہے اور پچھ لوگوں کا کمنا یہ ہے کہ وہ اور اس کا اصل مقصد اپنے کافر رشتہ داروں کا بدلہ لینا تھا۔ یہ دونوں قول باطل ہیں' ہر عقلند انسان ان اقوال کو باطل سمجھے گا۔

اس لئے کہ بیہ مخص (یزید) مسلمان بادشاہوں میں سے ایک بادشاہ اور شاہی طرز کے خلفاء میں سے ایک خلیفہ تھا' نہ وہ ایسا تھا (جیسے پہلے گروہ نے کہا) اور نہ دیسا (جیسا دو سرے گروہ نے کہا)۔ لہ

اور علامه ابن خلدون كلفة بن

"حضرت معاویہ" کے دل میں دو سروں کو چھوڑ کراپنے بیٹے کو ولی عمد بنانے
کا جو واعیہ پیدا ہوا اس کی وجہ است کے اتحاد و انفاق کی مصلحت تھی،
بنوامیہ کے اہل حل و عقد اس پر متفق ہو گئے تھے، کیونکہ وہ اس وقت
اپنے علاوہ کی اور پر راضی نہ ہوتے۔ اور اس وقت قریش کی سرپر آوروہ
جماعت وہی تھی، اور اہل ملت کی اکثریت ان ہی میں سے تھی، اس لئے

ل ابن جمية: منهاج المنة م ٢٣٧ و ٢٣٧ ج ٢ بولاق معرا٣١٥ هم ارت يه به:
الناس في بزيد طرفان ووسط قوم يعتقدون اله من الصحابة اوم الحنفاء الراشدين المهدين اومن الانبياء وهذا كلمباطل و قوم يعتقدون انه كافر منافق في الباطن و انه كان له فصد في اخذ تاركفار اقاربه من اهل المدينة و بني هاشهد و كلا القوليين باطل يعلم يطلانه كل عاقل فان الرجل ملك من منوك المسلمين و خليفة من الخلفاء الملوك لاهذا ولاهذا

حضرت معاویہ نے اس کو ترجیح وی اور افضل سے غیرافضل کی طرف رجوع کیا... حضرت معاویہ کی عدالت اور صحابیت اس کے سوا کچھ اور گمان کرنے سے مانع ہے۔" لے

اصل میں جمہور امت کا طرز عمل صحابہ کرام کے بارے میں بھشہ ہے یہ رہا ہے کہ اگر ان کے کسی فعل کی کوئی الی توجیہ ہو سکتی ہو جو صحابیت کے مقام بلند اور ان کی مجمو گل سیرت کے شایان شان ہو تو ان کے فعل کو اس توجیہ پر محمول کیا جا تاہے مولانا مودودی صاحب بھی اصولی طور پر اس طریق کار کو درست قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں :

مام بزرگان دین کے معاطے میں عمواً اور صحابہ کرام کے معالمہ میں خصوصاً میرا طرز عمل یہ ہے کہ جمال بھک معقول ناویل سے یا کسی معتبر دوایت کی مدحبر ان کے کسی قول یا عمل کی صحیح تعبیر ممکن ہو' اس کو فلط قرار دینے کی جمارت اس دفت تک نہ کی جائے اور اس کو فلط قرار دینے کی جمارت اس دفت تک نہ کی جائے ہوں اس کے سوا چارہ نہ رہے۔"

(خلافت و ملوكيت ص: ٣٠٨)

سوال میہ ہے کہ کیا ندکورہ بالا بحث کے بعد میہ بات ٹابت نہیں ہو جاتی کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اس اقدام کی "معقول تاویل" ممکن ہے' اور بقول مولانا مودودی صاحب "لیپ پوت" یا "بھونڈی وکالت" کے بغیران کے اس عمل کو نیک نیتی پر محمول کیا جا سکتا ہے اور جب صور تحال میہ ہے تو خود مولانا کے بیان کردہ اصول کی روشنی میں انہیں "بدنیت" اور «مفاد پرست" قرار دینا کیوں کردرست ہو سکتا ہے۔

ك ابن خلدون": مقدمه ص ٢٥٧ باب س فصل ٣٠ بيروت ١٩٥١ء

## خلافت بزید کے بارے میں صحابہؓ کے مختلف نظریات

حضرت مغيروبن شعبة

یزید کو ولی عمد بنانے کی ابتدائی تحریک حضرت مغیرہ بن شعبہ کی طرف سے ہوئی تھی' جناب مولانا مودودی صاحب نے اس تحریک کو بھی حضرت مغیرہ کے ذاتی مفاد پر جنی قرار دیتے ہوئے لکھا ہے کہ:

"اس تجویزی ابتداء حضرت مغیرہ بن شعبہ" کی طرف ہے ہوئی حضرت معاویہ" انہیں کوفہ کو گور نری ہے معزول کرنے کا ارادہ رکھتے تھے۔ انہیں اس کی خبر مل گئی۔ فوراً کوفہ ہے ومشق پنچے اور بزید ہے مل کر کما کہ "صحابہ اکا ہر اور قرایش کے بوے لوگ دنیا ہے رخصت ہو چکے ہیں میری سمجھ میں نہیں آ تا کہ امیرالموسنین تممارے لئے بیعت لے لینے میں تالی کیوں کررہے ہیں۔" بزید نے اس بات کا ذکر اپنے والد ماجد ہے کیا۔ انہوں نے حضرت مغیرہ کو بلا کو بوچھا کہ یہ کیا بات ہے۔ جو تم نے بزید ہے کی محضرت مغیرہ نے جو اب دیا "امیرالموسنین آپ دیکھ چکے ہیں کہ قل عثمان کے بعد کیے کیے خون خرابے ہوئے اب بھتریں ہے کہ آپ بزید کو اپنی زندگی ہی میں ولی عمد مقرر کر کے بیعت لے لیس تاکہ اگر آپ کو پکھ ہو جائے تو اختلاف نہ ہو" حضرت معاویہ نے بوجھا" اس کام کو پورا کرنے ہو جائے تو اختلاف نہ ہو" حضرت معاویہ نے بوچھا" اس کام کو پورا کرنے

كى دەسەدارى كون ليگا؟"

انہوں نے کما ''اہل کوف کو میں سنبھال لوں گا اور اہل بھرہ کو زیاد'' یہ بات کرکے حضرت مغیرہ کوف آئے اور تنمیں آدمیوں کو تنمیں ہزار درہم دے کر اس بات پر راضی کیا ۔۔۔۔۔الخ" (ص ۱۳۸ د ۱۳۹)

مولانا نے بیہ قصہ کامل ابن اشیرے نقل کیا ہے اور ساتھ البدایہ اور ابن ظلدون کا حوالہ دے کریہ کما ہے کہ ان میں بھی اس واقعے کے بعض حصوں کا ذکر ہے 'واقعہ بیہ ہے کہ البدایہ اور ابن ظلدون میں کوئی البی بات نہیں ہے جس کی بناء پر حضرت مغیرہ کی اس تجویز کو ذاتی مفاد پر مبنی قرار دیا جائے ہم یہاں ابن ظلدون کی عبارت نقل کر دیتے ہیں جو انہوں نے طبری کے حوالہ سے لی ہے اور البدایہ والنہایہ میں بھی واقعہ کم و بیش اس طرح نقل کیا گیا

"حضرت مغیرہ حضرت معاویہ کے پاس آئے اور ان نے اپ ضعف کی شکایت کرکے (گور نری ہے) استعفی دے دیا۔ حضرت معاویہ نے اے منظور کر لیا اور حضرت سعید بن العاص کو ان کی جگہ گور نر بنانے کا ارادہ کیا "مغیرہ کے ساتھیوں نے ان ہے کہا کہ معاویہ آپ سے ناراض ہو گئے ہیں "انہوں نے کہا ذرا تھمرہ" پھروہ یزید کے پاس پہنچ گئے اور اسکے سامنے ہیں "انہوں نے کہا ذرا تھمرہ" پھروہ یزید کے پاس پہنچ گئے اور اسکے سامنے بیعت کا معالمہ پیش کرتے ہوئے کہا کہ اکا پر صحابہ اور قرایش کے بوے بوگ رفصت ہو کیے جس کے بار کے ہوئے۔

طبری طبری طافظ ابن کثیر اور ابن خلدون کے بیانات سے بیہ بات واضح ہے کہ حضرت معاویہ نے حضرت مغیرہ کو ازخود معزول نہیں کیا تھا 'بلکہ خود حضرت مغیرہ نے اپنے ضعف کی بناء پر استعفاء پیش کیا تھا۔ آری کے اولین ماخذ میں تو واقعہ صرف اتنا ہی لکھا ہے۔ اب سوال پیدا ہو تا ہے کہ اگر حضرت مغیرہ کو گور نری کا اتنا زیادہ شوق تھا کہ وہ اسکے لئے امت

ابن خلدون ص سسج س- وردت ١٩٥٤ء عبارت يه ب:

ذكر الطبرى بسنده قال قدم المغيرة على معاوية فشكا اليه الضعف فاستعفاه فاعفاه و ارادان بولى سعيد بن العاص و قال اصحاب المغيرة للمغيرة ان معاوية قلاك فقال لهمرويدا و نهض الى بريد و عرض لعبالبيعة وقال ذهب عيان الصحابة وكبراء قريش ... الخ محدیہ کے مفاد کو قربان کر سکتے تھے تو انہوں نے خود آگر استعفاء کیوں پیش کیا؟ اس سوال کا
ایک جواب تو وہ ہے جو علامہ ابن اشیر اور مولانا مودودی صاحب نے دیا ہے 'وہ یہ ہے کہ
در حقیقت یہ استعفاء بھی اپنی قیت بڑھانے کی ایک چال تھی۔ انہیں پہلے یہ معلوم ہو چکا ہو
گاکہ حضرت معاویۃ کی وجہ ہے ان کو معزول کرنا چاہتے ہیں۔ لاڈا انہوں نے بزید کی ولی
عمدی کو آڑ بنا کر حضرت معاویۃ کی خوشنودی عاصل کرنی چاہی گریہ سمجھا کہ آگر بحالات
موجودہ یہ رائے بیش کروں گا تو حضرت معاویۃ سمجھ جائیں گے کہ یہ تجویز محض گور نری
موجودہ یہ رائے بیش کی جارہ ہے 'اس لئے انہوں نے پہلے مصنوعی طور پر استعفاء پیش کردیا
بیانے کے لئے بیش کی جارہ ہے 'اس لئے انہوں نے پہلے مصنوعی طور پر استعفاء پیش کردیا
نزیرد تی مجھے گور نرینا دیں ہے۔ 'اس لئے انہوں نے کہ میں ان کا سچا خیرخواہ ہوں اور پھردہ
نزیرد تی مجھے گور نرینا دیں گے۔

اور دو سرا جواب اس طرح دیا جاسکتا ہے کہ حضرت مغیرۃ نے وا تعدہ خلوص کے ساتھ

اپ ضعف کی بناء پر استعفاء پیش کیا تھا لیکن جب حضرت معاویۃ نے کچھ کے بغیراستعفاء

منظور کرکے دو سرے کو گور نر بنانے کا ارادہ کیا تو لوگوں نے ان سے کما کہ معلوم ایبا ہو تا ہے

کہ تمہارے استعفاء دینے سے امیرالمو منین ناراض ہو گئے ہیں (جیسا کہ پرانے ماتحت کے

اچانک استعفاء دے دینے سے عموہ افسر بالا کو گرانی ہوا کرتی ہے) اس پر حضرت مغیرۃ نے

حضرت معاویۃ پر بیہ واضح کرنا چاہا کہ میں نے کمی رنجش یا ملت کے امور سے عدم دلچپی کی

بناء پر استعفاء نہیں دیا ' بلکہ ضعف کی بناء پر استعفاء دیا ہے۔ ورنہ جماں تک امت کے

بناء پر استعفاء نہیں دیا ' بلکہ ضعف کی بناء پر استعفاء دیا ہے۔ ورنہ جماں تک امت کے

اجتماعی امور کا تعلق ہے ان سے میری دلچپی اب بھی پر قرار ہے جس کا عملی ثبوت بیہ کہ

اجتماعی امور کا تعلق ہے ان سے میری دلچپی اب بھی پر قرار ہے جس کا عملی ثبوت بیہ کہ

میں حضرت معاویۃ کے بعد بزید کو ولی عمد بنانا چاہتا ہوں 'جو میری نظر میں خلافت کا اہل ہے

اور اس کی ولی عمدی میرے خیال میں امت کو افتراق سے بچا عتی ہے۔ اور اگر اس مقصد

سے لئے جمھے دوبارہ گور نری کی ضرورت پیش آئی تو جس بیہ خدمت دوبارہ انجام دینے کے لئے

تیار ہوں۔

اس واقعہ کی جو عبارت طبری ' حافظ ابن کثیر اور ابن خلدون کے نقل کی ہے 'اس میں واقعہ کی ان دونوں توجیعات کی بیساں مختجائش ہے۔ یہ عبار تنمی نہ پہلے مفہوم میں صریح ہیں نہ دوسرے مفہوم میں 'بلکہ پہلے مفہوم پر بھی پچھ عقلی اعتراضات وارد ہو سکتے ہیں 'اور دوسرے مفہوم پر بھی اور دونوں ہی صورتوں میں واقعے کے مہم خلاء کو قیاسات سے پر کرنا

-412

اب یہ فیصلہ ہم قار ئین پر چھوڑتے ہیں کہ وہ علامہ ابن اشیر اور مولانا مودودی صاحب کو غلطی ہے مبرّا طابت کرنے کے لئے پہلے مفہوم کو ترجیح ویتے ہیں ہو حضرت مغیرہ کے ساتھ بد گمانی ہی بد گمانی پر بخی ہے یا حضرت مغیرہ بن شعبہ کی جلالت شان اور صحابیت کے ماتھ بد گوچیش نظر رکھتے ہوئے دو سرے مفہوم کو افقیا رکرتے ہیں جو ہر طرح ان کے شایان شان ہے۔ خود ہمارا ضمیر تو یہ کہتا ہے کہ جس صحابی کی ساری زندگی اسلام کی خدمت میں شان ہے۔ خود ہمارا ضمیر تو یہ کہتا ہے کہ جس صحابی کی ساری زندگی اسلام کی خدمت میں کرری ہو 'جو غزدہ صدیعیہ کے ان خوش نصیب مجاہدین میں شامل ہو جن سے خوش ہونے کا اعلان خود اللہ نے کردیا ہے۔ لے جس نے اپنی آگھ غزدہ ہیر موک کے مقدس معرکے میں اللہ کے لئے قربان کردی ہو۔ ت جس نے جگ قادسیہ کے موقع پر پوری امت مسلمہ کا نمائندہ اللہ علیہ وسلم ہے ایک سوچھنیں احادیث روایت کی ہوں۔ تھاور جو اپنی عمر کا ایک بڑا حصہ اور بردھا نے کے لئے جھوٹ 'فریب' کر' رشوت 'ضمیر فروشی اور امت محمدیہ سے غداری اور بردھانے کے لئے جھوٹ 'فریب' کر' رشوت 'ضمیر فروشی اور امت محمدیہ سے غداری اور بردھانے کے لئے جھوٹ 'فریب' کر' رشوت 'ضمیر فروشی اور امت محمدیہ سے غداری بیا کی غلط ہے جو علامہ ابن اشراور مولانا مودودی صاحب نے اختیار کی ہے۔

اس واقعے کی اصل حقیقت اور اس کی تعبیرہ تشریح کے دونوں رخ ہم نے آپ کے سامنے پیش کردیئے ہیں۔ اب ہم خود مولانا مودودی صاحب ہی کے الفاظ نقل کئے دیتے ہیں جو حضرت علی کے بارے ہیں انہوں نے ککھے ہیں :

"کی کا جی جاہے کہ اس قصے کو باور کرے تو ہم اے روک نہیں سکتے۔ آریخ کے صفحات تو بسرحال اس سے آلودہ ہی ہیں ، حمر ساتھ ہی پھریہ مانتا

العدم ١٠٠٠ التذيب ص ٢٦٢ج ١٠وابن سعد ص ٢٠ ج٢ جزو٢١

ك ابن عد ص ٢٠٠٠ ٢ و١٦

ع البدايه والنمايه ص ١٩٠٥ ع

سي النوديّ تهذيب الاساء و اللغات ص ١٠٩ج اجزو ١٠٤رة القباعة المنيرية معر

رئے گاکہ خاکم بدین رسالت کا دعویٰ محض ڈھونگ تھا' قرآن شاعرانہ الفاظی کے سوا کچھ نہ تھا اور نقذس کی ساری داستانیں خالص ریا کاری کی داستانیں تھیں۔"

.....

"ہم خواہ مخواہ کسی کے ساتھ بحث و منا تھرہ بیں انہمنا چاہتے ہم نے یہ دونوں تصویریں بیش کردی ہیں۔ اب ہر صاحب عقل کو خود سوچنا چاہیے کہ ان میں کون می تصویر مبلغ قرآن صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت واصحاب کبار کی سرتوں سے زیادہ مناسبت رکھتی ہے 'اگر پہلی تصویر پر کسی کا دل رہ بھتا ہے تو رہ بھے 'مگراس کے ساتھ امیدواری و دعویداری پر کسی کا دل رہ بھتا ہے تو رہ بھے 'مگراس کے ساتھ امیدواری و دعویداری کا مسئلہ می طلب ہو جائے گا۔ "ا

## یزید کی بیعت کے سلسلے میں "بدعنوانیال"

مولانا مودودی صاحب نے قرمایا ہے کہ حضرت معاویہ نے بزید کی بیعت کے سلسلے میں خوف وطع کے ذرائع ہے کام لیا اس لئے مختقران روایات کے بارے میں بھی چند مختفر باتیں ذہن نشین کر ایجے جن ہے مولانا نے یہ بتیجہ نکالا ہے تاریخ میں جو روایات اس سلسلے میں اپنی ہیں وہ تین قشم کی ہیں 'بعض ہے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت معاویہ نے بیعت بزید پر جر واکراہ کیا۔ دو سری وہ ہیں جن ہے معلوم ہو تا ہے کہ انہوں نے اس معاطم میں مکروہ فریب ہے کام لیا تیمری وہ ہیں جن ہے معلوم ہو تا ہے کہ انہوں نے اس مقصد کے لئے لوگوں کو رشوت دی۔

جمال تک جرو اکراہ کا تعلق ہے یہ صرف کامل ابن اشیر کی ایک روایت ہے معلوم ہو آ ہے جو مولانا مودودی صاحب نے نقل کی ہے۔ یعنی یہ کہ حضرت معاویہ نے بیعت بزید کے مخالف صحابہ ہے کہا کہ ''اگر تم میں ہے کسی نے میری بات کے جواب میں ایک لفظ بھی کما تو دو سری بات اس کی زبان سے نکلنے کی نوبت نہ آئے گی تکوا راس کے سرر پہلے پڑ چکی

الم رمائل وسائل ص ١٥-١١عة ا

ہوگ۔"لیکن بیر روایت صرف کامل ابن اٹیر کی ہے۔ جو انہوں نے حسب عادت بغیر سند کے ذکر کی ہے۔ طبری میں ہمی جو ابن اٹیر کا سب سے بڑا ماخذ ہے اس کا کوئی ذکر نہیں۔ اس کے بر عکس مشہور مورخ احمد الیعقوبی حضرت معاویہ کے ای سفر کا ذکر کرتے ہوئے صاف لکھتے ہیں۔
ہیں۔

وحج معاوية تلك السنة فتالف القوم ولم يكرههم على البيعة

اور حضرت معاویہ نے اس سال حج کیا تو لوگوں کی دلداری کی 'ادر (یزید کی) بیعت پر انہیں مجبور نہیں کیا "لے

واضح رہے کہ یعقوبی وہ مورخ ہیں جن کا شیعہ ہوتا بہت مشہورہے 'اس کے باوجودوہ حضرت معاویہ ہے ہیعت بزید کے سلسلے میں جبرواکراہ کی صراحتہ تردید کرتے ہیں۔ الی صورت میں وہ کون می معقول وجہ ہے جس کی بناء پر ابن اشیر کی روایت کو قبول کیا جائے اور یعقوبی کی اس روایت کو چھوڑ دیا جائے ؟

رہ گئی ہے بات کہ حضرت معاویہ نے اس معاطے میں (معاذ اللہ) کرو فریب ہے کام لیا
ہو۔ یہ بات طبریؓ نے اس طرح نقل کی ہے کہ حضرت معاویہ خضرت عبداللہ بن عمر 'حضرت
عبدالر حمن بن ابی بکر اور دو سرے ان صحابہ ہے الگ الگ طے جو یزید کی ولی عمدی کے
مخالف تھے۔ اور ان میں سے ہرا یک سے کما کہ ''یزید کے مخالفین کے لیڈر آپ ہیں 'آپ
نے بیعت کرلی توسب کرلیں گے ''لیکن اس روایت کا راوی کون ہے؟
طبری فرماتے ہیں۔

رجلبنخلة ك مقام نخدكاايك مخص

کچھ پتہ نہیں کہ بیہ مخض کون ہے؟ کا فرہے یا مسلمان؟ یا سبائی اور منافق؟ حیا ہے یا جھوٹا؟ آخر اس جیسی روایات کی بنیاد پر حضرت معاویہ رصنی اللہ تعالیٰ عنہ پر کیسے اتنا پڑا الزام کر دیا جائے؟

له آرخ اليعقولي ص ٢٢٩ج ١وار صادر يروت ١٩٧٩ عاد

آخری اعتراض ہیہ ہے کہ حضرت معاویہ نے رشوتیں دے دے کر لوگوں کو اس بیعت پر آمادہ کیا۔ چنانچہ مولانا مودودی صاحب لکھتے ہیں:

" حضرت مغیرہ کو قد آئے اور دس آدمیوں کو تمیں بزار ورہم دیر اس بات
پر راضی کیا کہ ایک وفد کی صورت میں حضرت معاویہ کے پاس جائیں اور
یزید کی ولی عمدی کے لئے ان سے کہیں " یہ وفد حضرت مغیرہ کے بیٹے موئ
بن مغیرہ کی سرکردگی میں دمشق گیا اور اس نے اپنا کام پورا کر دیا۔ بعد میں
حضرت معاویہ نے موئ کو الگ بلا کر پوچھا " تسمارے باپ نے ان لوگوں
سے کتنے میں ان کا وین خریدا ہے ؟ " انہوں نے کما تمیں بزار درہم میں '
حضرت معاویہ نے کما "تب توان کا وین ان کی نگاہ میں بست بلکا ہے "

رشوت کی ہے روائی ہی صرف کامل ابن الحیری بی بی سند اور حوالہ کے نقل کی ایس۔ ابن جریہ طبری جو علامہ ابن الحیری کامب سے برا ماخذ ہے 'اس میں بھی اس کا کوئی ذکر نہیں 'اور حافظ ابن کھی جو ان کے بعد آئے ہیں 'اور بقول مولانا مودودی صاحب" وہ لیے متدین ہیں کہ آریخ نگاری میں واقعات کو چھپانے کی کوشش نہیں کرتے "لے وہ بھی اس تمیں ہزار درہم کے قصے کی طرف کوئی اشارہ تک نہیں دیتے۔ اگر الی غیر متند اور بے حوالہ روا بھول کی بنیاد پر ایک صحابی کو رشوت دینے کا طرح قرار دیا جا سکتا ہے تو پھر ایک حضرت معاویہ ہی کا نہیں تمام صحابہ کرام بلکہ انبیاء علیم السلام تک کا کردار داغدار دکھایا جا سکتا ہے اور پھر طوکیت کی جو تصویر مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ کے عمد کے سکتا ہے اور پھر طوکیت کی جو تصویر مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ کے عمد کے بارے جی دائی اور ''مکتا ہے۔ اس کی ابتداء اس سے پہلے بھی خلافت راشدہ کے عمد سے کہ سکتا ہے۔ اس کی خطرناک عبد سے کہ مطرت داؤد علیہ السلام کے اپنے ہے۔ سالار کی خوبھورت بیوی سے نگاح کرنے کے لئے اسے بے در بے گئی خطرناک خوبھورت بیوی سے نگاح کرنے کے لئے اسے بے در بے گئی خطرناک خوبھورت بیوی سے نگاح کرنے کے لئے اسے بے در بے گئی خطرناک حرم میں داخل کرلیا تہ اور اس بی کئی مقامات پر حضرت علی کی تصویر اس طرح پیش کی گئی حرم میں داخل کرلیا تہ اور اس بیش کئی مقامات پر حضرت علی کی تصویر اس طرح پیش کی گئی

له خلافت و ملوکیت ص ۱۵ منو کل کامل این اثیرص ۷۷ ج ا

ہے جیسے (معاذ اللہ) ان کی ساری عمر عمد ہ خلافت کی آر زو میں بیتاب ہوئے گذری تھی۔۔۔ اس پہلو کو ہم آگے قدرے تفصیل کے ساتھ واضح کریں گئے ان تاریخی روایات کی حیثیت کیا ہے؟اور علمی مباحث میں ان سے کس طرح استفادہ کیا جا سکتا ہے۔

### حضرت حسين كاموقف

اب یہاں یہ سوال پیدا ہو آ ہے کہ اگر یزید کی ولی عمدی نیک نیتی کے ساتھ عمل بیں

آئی تھی اور وہ کھلا فاسق وفاجر نہیں تھا تو حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اس کے خلاف

خروج کیوں کیا؟ یہ سوال اگر چہ ہمارے موضوع زیر بحث ہے براہ راست تعلق نہیں رکھتا ،

لیکن چو نکہ اس معالمے میں ایک دو سرے گروہ نے دو سری انتماء پر پہنچ کر حضرت حسین پر

اعتراضات و الزابات کا سلسلہ شروع کر رکھا ہے ، نے اس لئے یماں تفصیل میں جائے بغیر

نمایت اختصار کے ساتھ حضرت حسین کاوہ موقف بھی پیش کردیتے ہیں جو ہم نے سمجھا ہے۔

نمایت اختصار کے ساتھ حضرت حسین کاوہ موقف بھی پیش کردیتے ہیں جو ہم نے سمجھا ہے۔

ایک تجویز کی می ہوتی ہے اور خلیفہ کی وفات کے بعد امت کے ارباب حل و عقد کو اختیار

ہوتا ہے کہ وہ چاہیں تو ولی عمد ہی کو خلیفہ بنا کیں اور چاہیں تو باہمی مشورے سے کی اور کو

خلیفہ مقرر کردیں۔ للذا حضرت معاویہ کی وفات کے بعد بزید کی خلافت اس وقت تک منعقد

خلیفہ مقرر کردیں۔ للذا حضرت معاویہ کی وفات کے بعد بزید کی خلافت اس وقت تک منعقد

ضیں ہو سکتی تھی جب تک کہ امت کے ارباب حل و عقد اسے منظور نہ کرلیں۔

حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ 'بذات خود شروع ہی ہے بزید کو خلافت کا اہل نہیں سے مجھتے تھے اور جیسا کہ چیچے عرض کیا جا چکا ہے 'یہ ان کی دیا نتہ ارانہ رائے تھی۔ جب حضرت معاویہ کی وفات ہوئی تو انہوں نے دیکھا کہ تجاز کے اکا براور اہل حل و عقد نے جن میں حضرت معاویہ کی وفات ہوئی تو انہوں نے دیکھا کہ تجاز کے اکا براور اہل حل و عقد نے جن میں حضرت عبداللہ بن عمر وغیرہ شامل تھے 'ابھی تک بزید کی خلافت کو تسلیم نہیں کیا'اوہر عراق ہے واضح ہو تا تھا کہ اہل عراق بھی بزید کی خلافت کو قبول کرنے کے باس خطوط کا انبار لگ گیا جس سے واضح ہو تا تھا کہ اہل عراق بھی بزید کی خلافت کو قبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں وہاں کے لوگ مسلسل انہیں یہ لکھ رہے تھے کہ

ا مثال کے طور پر دیکھتے ص ۲۵ج ۳ کے جناب محود احمد عبای: خلافت معاوید ویزید اور تخفیق مزید

> اماان اضعیت فی یدیزید می یا پجری اینا با تھ یزید کے باتھ میں دے دول گا۔

اس کا صاف مطلب ہی ہیہ کہ حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو جب ہے معلوم ہو عمیا کہ بزید کا تسلط پوری طرح قائم ہو چکا ہے تو سلطان متخلب کی حیثیت سے وہ اس کے ہاتھ پر بیعت کے لئے رضا مند ہو گئے تھے' لیکن عبید اللہ بن زیاد نے شمر بن ذی الجوشن کے مشورے پر عمل کرکے ان کی کسی بات کو نہ مانا اور اس بات پر اصرار کیا کہ وہ غیر مشروط طور

ا الطبري : ص ٢٦٣ ج ٣- والبدائية ص ١٥١ و ١٥٢ ج ٨ و اليعقوبي ص ٢٣٢ ج ٢ والامة والسياسة -على الطبري من ٣١٣ ج ٣ البدائية والنهائية ص ١٥٥ ج ٨ وغيره من بھي اس تجويز كا ذكر ب ايك راوى كاكمتا ب كه حضرت حسين في بيه تجويز فيش نهيں كى ليكن اس كے مقابلے ميں وہ روايات زيادہ بيں جن ميں اس تجويز كا ذكر كيا كميا كيا ہے -

پر عبید اللہ بن زیاد کے پاس حاضری دیں۔ ظاہر ہے کہ عبید اللہ بن زیاد کی اس نامعقول بات کو ماننا حضرت حسین پر لازم نہیں تھااور وہ اس میں اپنی جان کا خطرہ سجھتے تھے'اس لئے بالّا خر انہیں مقابلہ کرنا پڑا۔اور کرملا کا المیہ پیش آکر رہا۔

جمال تک بیزید کا تعلق ہے 'یہ بالکل درست ہے کہ کمی بھی معترروایت ہے یہ ثابت نہیں ہو تاکہ اس نے خود حضرت حسین کو شہید کیا یا انہیں شہید کرنے کا تھم دیا بلکہ بعض روایات ہے یہ ثابت ہے کہ اس نے آپ کی شمادت پر افسوس کا اظمار کیا اور عبید اللہ بن روایات ہے یہ ثابت ہے کہ اس نے آپ کی شمادت پر افسوس کا اظمار کیا اور عبید اللہ نیاد کو اپنی مجلس میں برا بھلا کما لے لیکن اس کی یہ غلطی تا قابل انکار ہے کہ اس نے عبید اللہ بن زیاد کو اس تھین جرم پر کوئی سزا نہیں دی۔ للذا مولانا مودودی صاحب نے یہ بات بالکل صحیح لکھی ہے کہ :

"ہم میں روایت سیح مان لیتے ہیں کہ وہ حضرت حسین اور ان کے ساتھیوں

کے سرد کھے کر آبدیدہ ہو گیا اور اس نے کما کہ "جیں حسین کے قتل کے بغیر

بھی تم لوگوں کی طاعت سے راضی تھا' اللہ کی لعنت ہو ابن زیاد پر 'خدا کی
حسم آگر میں دہاں ہو تا تو حسین کو معاف کر دیتا "اور بیا کہ "خدا کی قتم اے
حسین 'جی تمہمارے مقابلے میں ہو تا تو ہیں تمہیں قتل نہ کر تا " پھر بھی یہ
سوال لاز آپیدا ہو تا ہے کہ اس ظلم عظیم پر اس نے اپنے سر پھرے گور نرکو
کیا سزا دی؟ حافظاین کیٹر کہتے ہیں کہ اس نے ابن زیاد کونہ کوئی سزا دی 'نہ
اے معزول کیا' نہ اے ملامت ہی کا کوئی خط لکھا۔"

ا البداية والنهاية ص ٢٠٢ و ٢٠٣ ج ٨

### چند اصولی مباحث

اس مقالہ میں ہمیں «خلافت و لموکیت» کی جن جزئیات پر مختلو کرنی تھی وہ پوری ہو گئیں 'اب ہم وعدہ کے مطابق چند اصولی مسائل پر مختر بحث کریں گے۔

#### عدالت صحابة كاستله:

مولانا مودودی صاحب کی کتاب "خلافت و ملوکیت" کو جمی دچہ ہے سب زیادہ تغیید
کا نشانہ بنتا پڑا ہے اور جمی دچہ ہے شجیدہ علی طقول نے بھی اس کی تردید کرنا ضروری سمجھا
ہے 'وہ ہیہ ہے کہ اگر اس کتاب کے ان مندرجات کو درست بان لیا جائے جو خاص طور ہے
حضرت معاویہ ہے متعلق ہیں 'قواس ہے عدالت سحابہ کا وہ بنیادی عقیدہ مجروح ہوتا ہے
جوائل سنت کا اجماعی عقیدہ ہے اور جے مولانا مودودی صاحب بھی اصولی طور پر درست
ہوائل سنت کا اجماعی عقیدہ ہے اور جے مولانا مودودی صاحب بھی اصولی طور پر درست
مانتے ہیں۔مولانا نے اپنی کتاب کے شمیعے ہیں یہ سوال اٹھا کر تقریبًا پانچ صفحات میں اس
اعتراض کا جواب دینے کی کوشش کی ہے۔ ہم نے ان کی اس بحث کو بار بار بنظر غائر پڑھا '
لیمن حقیقت یہ ہے کہ اس ہے اصل زیر بحث سوال بالکل حل ضیں ہوتا۔ مولانا نے
اسمایہ کامفہوم یہ ضیں ہے کہ صحابہ ہے کوئی غلطی سرزد نہیں ہو تا۔ مولانا نے
کہ اس عقیدے کا مفہوم یہ نہیں ہے کہ صحابہ ہے کوئی غلطی سرزد نہیں ہو تا۔ بلکہ اس کا
سمج مطلب یہ ہے کہ روایت حدیث میں انہوں نے پوری دیا نت اور زمہ داری ہے کام لیا
ہے۔ اس پر بحث کرتے ہوئے وہ کھیتے ہیں :۔

یماں یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ کیا کی مخص سے کوئی کام عدالت کے منانی
مرزد ہوئے کا یہ بھیجہ ہو سکتا ہے کہ صفت عدالت اس سے یا لکیہ منتفی
ہوجائے اور ہم سرے سے اس کے عادل ہوئے ہی کی نفی کردیں اور وہ
روایت حدیث کے معاطے ہیں نا قابل اعتاد ٹھمرے؟ میراجواب یہ ہے کہ
کی مختص کے ایک دویا چند معالمات ہی عدالت کے منانی کام کرگذرنے

ے یہ لازم نمیں آٹاکہ اس کی عدالت کی کلّی نفی ہوجائے اور وہ عادل کے بجائے فاسق قرار پائے در آنحا کیکہ اس کی زندگی میں مجموعی طور پر عدالت پائی جاتی ہو۔"

کیکن اس تفتگو میں مولانا نے اس بحث کو صاف نہیں فرمایا 'عقلی طور پر عدالت صحابہ ' کے تین مفہوم ہو کتے ہیں :۔

ا۔ صحابہ کرام معصوم اور غلطیوں سے بالکل پاک ہیں۔ ۳۔ صحابہ کرام اپنی عملی زندگی میں "معاذاللہ" فاسق ہو سکتے ہیں الیکن روایت حدیث

کے معاملہ میں وہ بالکل عاول ہیں۔

سا۔ سحابہ کرام نہ تو معصوم تھے اور نہ فاسق 'یہ ہوسکتا ہے کہ ان میں ہے کمی ہے بعض مرتبہ ہتقاضانے بشریت ''دو ایک یا چند '' غلطیاں سرزد ہو گئی ہوں 'لیکن حنبہ کے بعد انسوں نے توبہ کرلی اور اللہ نے انسیں معاف فرمادیا۔اس لئے وہ ان غلطیوں کی بناء پر فاسق نہیں ہوئے۔ چنانچہ یہ نہیں ہوسکتا کہ کمی صحابی نے گناہوں کو اپنی ''پالیسی '' بنالیا ہو جس کی وجہ ہے اے فاسق قرار دیا جا سکے۔

اصل سوال یہ ہے کہ مولانا مودودی صاحب ان بین سے کون سے مفہوم کو درست سجھتے ہیں؟ پہلے مفہوم کو توانہوں نے صراحہ غلط کما ہے اور جمہوراہل سنت بھی اسے غلط کہتے ہیں۔ اب آخری دومفہوم رہ جاتے ہیں 'مولانا نے یہ بات صاف نہیں کی ان بین سے کونیا مفہوم ہے لینی یہ کہ صحابہ کرام کونیا مفہوم ہے لینی یہ کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین صرف روایت حدیث کی حد تک عادل ہیں 'ورنہ اپنی عملی ذندگ بین وہ "محاذ اللہ " فاسق وفاجر بھی ہو سے ہیں تو یہ بات نا قابل بیان حد تک غلط اور خطرناک ہیں وہ "محاذ اللہ " فاسق وفاجر بھی ہو سے ہیں تو یہ بات نا قابل بیان حد تک غلط اور خطرناک ہے۔ اس لئے کہ اگر کمی صحابی کو فاسق وفاجر مان لیا جائے تو آخر روایت حدیث کے معالم میں اے فرشتہ تعلیم کرنے کی کیا وجہ ہے؟ جو شخص اپنے ذاتی مفاد کے لئے جھوٹ 'فریب' میں اے فرشتہ تعلیم کرنے کی کیا وجہ ہے؟ جو شخص اپنے مفاد کے لئے جھوٹ عدیث کیوں میں گئر سکا؟ روایت حدیث کے معالم کی کیا کہ کرکھے بحال کر سکتے تھیں گئر سکا؟ روایت حدیث کے معالم میں آپ اس کے اعتاد کو یہ کہ کرکھے بحال کر سکتے ہیں گئر سکا؟ روایت حدیث کے معالم میں آپ اس کے اعتاد کو یہ کہ کرکھے بحال کر سکتے معالم میں آپ اس کے اعتاد کو یہ کہ کرکھے بحال کر سکتے ہیں گئر سکا؟ روایت حدیث کے معالم میں آپ اس کے اعتاد کو یہ کہ کہ کرکھے بحال کر سکتا ہیں گئر سکا؟ روایت حدیث کے معالم میں آپ اس کے اعتاد کو یہ کہ کرکھے بحال کر سکتا ہیں گئر سکا؟

" بھی کی فریق نے کوئی صدیث اپنے مطلب کے لئے اپنی طرف سے محر

کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب نہیں کی' نہ کسی صحیح حدیث کواس بناء پر جھٹلایا کہ وہ اس کے مفادے خلاف پڑتی ہے۔"

اسی لئے تمام محد شمین اس اصول کو مانے آئے ہیں کہ جو محض فاسق وفاجر ہو اس کی روایت صحیح نہیں ہوتی 'ورنہ اگر روایات کو مستزد کرنے کے لئے یہ شرط لگادی جائے کہ رادی کا ہر ہرروایت میں جھوٹ بولنا ثابت ہو تو شاید کوئی بھی روایت موضوع ثابت نہیں ہونے گی اور حدیث کے تمام راوی معتبراور مستند ہوجائیں گے'خواہ وہ عملی زندگی میں کھئے بی فاسق وفاجر ہوں۔

بی فاسق وفاجر ہوں۔

اوراگر مولانا مودودی صاحب عدالت صحابہ کو تیسرے مفہوم میں درست سمجھتے ہیں جیسا کہ ان کی اوپر نقل کی ہوئی ایک عبارت سے معلوم ہو تا ہے سویہ مغہوم جمہورا ہل سنت کے نزدیک درست ہے کئین حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر انہوں نے جو اعتراضات اپنی کتاب ہیں کئے ہیں آگر ان کو درست مان لیا جائے تو عدالت کا یہ مفہوم ان پر صادق نہیں آسکیا۔مولانا مودودی صاحب کی کتاب سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت معاویۃ نے :

ا۔ اپنیٹے کے لئے خوف وطمع کے ذرائع سے بیعت لی۔ (ص ۱۳۸)

ال غرض كے لئے رشوتنی ديں۔(ص١٠٠٥)

س- مخالفین کو قتل کی دہمکیاں دے کر مجبور کیا۔(ص١٥٣)

۳۔ ججربن عدیؓ جیسے" زاہد وعابد صحابی "اور ان کے ساتھیوں کو محض ان کی حق گوئی کی وجہ ہے قتل کیا۔ (س ۲۱۵٬۱۲۳)

۵- مسلمان کو کافر کاوارث قرار دینے کی بدعت جاری کی-(ص ۱۷۳)

۲- دیت کے احکام میں بدعت جاری کرکے آدھی دیت خود اپنے ذاتی استعال کے لئے لئی شروع کردی۔(م ۱۷۵۳)

2- حضرت علی پر خود بر سر منبرست و شتم کرنے کی بدعت جاری کی۔ (ص ۱۷۲) ۸- مال غنیمت کی تقتیم میں خیانت کرکے سونا چاندی اپنے استعال میں لانے کا تھم دے دیا۔ (ص ۱۷۲)

9- ''اپنے والد ماجد کی زناکاری پر (جھوٹی) شماد تنس لیں اور اس کا ثبوت بہم پہنچایا کہ زیادان ہی کا ولد الحرام ہے۔ پھرای بنیاد پراے اپنا بھائی قرار دے دیا۔'' (س ۱۷۵) ١١- " يخ كور نرول كو قانون عالاتر قرارو عدوا-" (ص ١١٥)

اا۔ ان کے گور نروں نے (ان کی عملی رضا مندی سے) مسلمان عور توں کو کنیز بنایا اور "
" بیر ساری کارروائیاں گویا اس بات کا عملاً اعلان تھیں کہ اب گور نروں اور سپہ سالا روں کو اللہ سالا روں کو علی چھوٹ ہے "اور سیاس معاملات میں شریعت کی سمی حدکے وہ پابند نہیں ہیں۔ "

م می تھی چھوٹ ہے اور سیاسی معاملات میں سریعت کی سے حد کے وہ پابٹہ ہیں ہیں۔ "
بنیادی سوال بیہ ہے کہ اگر بیہ "چارج شیٹ" درست ٹابت ہوجائے تو اس کے بعد
حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ "معاذاللہ "فاسق۔ قرارپاتے ہیں یا نہیں؟ اگر فاسق قرار
پاتے ہیں تو عدالت کا بیہ تیسرا مفہوم ہے آپ درست مان کر آئے ہیں 'ان پر کیمے صادق آ
سکتا ہے؟ اور اگر وہ ان "کروہ برعتوں "اور "قرآن وسنت کے احکام کی صریح خلاف
ورزیوں "کے باجود فاسق نہیں ہیں تو آخر کیوں؟ جو شخص رشوت' جھوٹ کروفریب' قبل
نفس' اجراء بدعت غلول (مال غنیمت ہیں خیانت) جھوٹی گواہی 'جھوٹی نسبت' اعانت ظلم اور
ویاشت (مسلمان مورتوں کی آبروریزی پر عملاً راضی رہنا) جیسے عظمین اور گھناؤ نے جرائم کا
ویاشت (مسلمان مورتوں کی آبروریزی پر عملاً راضی رہنا) جیسے عظمین اور گھناؤ نے جرائم کا
الزام
مجرم ہواسے آخر کس بناء پر فسق کے الزام سے بری کیا جاسکتا ہے؟ ان تمام جرائم کا الزام

ورکسی مخص کے ایک دویا چند معاملات میں عدالت کے منافی کام کر گذرئے سے بیدلازم نمیں آناکہ اس کی عدالت کی کلی نفی ہوجائے اوروہ عاول کے بجائے فاسق قراریائے"(ص ۳۰۴)

کیا ان جرائم کو "ایک دویا چند "کناه "کرگذرنے" سے تعبیر کرنا اس اطلی ہوت" کی تعریف میں نہیں آتا جس سے مولانا مودودی صاحب بچنا چاہتے ہیں؟ جبکہ ان گنا ہوں میں سے ہرگناہ کمیرہ ہے' اس پر عذا ب جنم کی شدید وعیدیں وارد ہوئی ہیں' اور خود مولانا مودودی صاحب کے کہنے کے مطابق یہ گناہ انقاقی طور سے سرزد نہیں ہوگئے تھ' بلکہ باقاعدہ "پالیسی" بنالیا گیا تھا۔

واقعہ یہ ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے جو پچھ حضرت معاویہ کے بارے میں لکھا ہے'اگراہے صحح مان لیا جائے تو انہیں''فتق'' کے الزام سے بری قرار دینے کے کوئی معنی عی نہیں ہیں' پھر تو لازیا یہ کمنا پڑے گاکہ''معاذ اللہ'' وہ فاسق تھے' اور کا ہرہے کہ اس صورت ہیں''السحابۃ کلیم عدول''کا عقیدہ سلامت نہیں رہ سکتا۔ اور پھراس ایک عقیدے پرکیاموقوف ہے اطلام کے سارے عقائد اور سارے احکام ہی خطرے میں پڑجاتے ہیں۔

### تاريخي روايات كاسئله:

مولانا مودودی صاحب نے اپنی کتاب کے همیے میں اس پہلوپہ بھی بحث کی ہے کہ جن تاریخی کتابوں کے حوالے سے انہوں نے روایات نقل کی ہیں 'وہ قابل احتاد ہیں یا نہیں؟ انہوں نے حدیث اور تاریخ کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ جرح وتعدیل کے معروف طریقے دراصل احکامی احادیث کے لئے مقرر کے گئے ہیں 'اور تاریخی روایت کی اس معیار پر تحقیق شروع کی گئی تو تاریخ اسلام کا کم از کم مارہ حصہ نا قابل قبول ہوجائے گا۔

يال ميس دو گذارشيس كني بين :

پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ بات کہتے وقت مولانا نے مسئلے کی سیجے نوعیت کو محسوس نہیں فرایا 'یہ سئلہ جو اس وقت زیر بحث ہے 'محض تاریخ کا مسئلہ نہیں ہے 'بلکہ یہ عقا کہ وکلام کا مسئلہ ہے 'مشا جرات صحابہ بھیں کون جی پر تھا؟ کس ہے کس ہم کی غلطی سرز دہوئی؟ اور اس غلطی کا اثر عدالت صحابہ کے عقیدے پر کیا پر تا ہے؟ یہ تمام مسائل عقا کہ کہ مسائل اس غلطی کا اثر عدالت صحابہ کے عقیدے پر کیا پر تا ہے۔ علم عقا کہ وکلام کی کوئی کتاب ان بین ساری امت ان مسائل کو عقا کہ کا جزو مائتی آئی ہے۔ علم عقا کہ وکلام کی کوئی کتاب ان اور جب مولانا مودودی صاحب خودیہ تسلیم فرماتے ہیں کہ احکام شریعت کا استنباط ان مجول تا ریخی دوایا ہے میں ہوسکتا تو عقا کہ کا محالمہ ہر حال بلند ہے 'علاء کی تفریح کے مطابق تا کہ دوایا ہے جس کہ احکام شریعت کا استنباط کے لئے تاریخی دوایا ہو کہ بین عقا کہ کے استنباط کے لئے کریا اتنی خبیل ہو گا استنباط کے لئے کریا تا تی خبروا حد بھی کافی خبیل ہو تی ادکام کا استنباط ہو سکتا ہے 'کین عقا کہ کے استنباط کے لئے کری خبروا حد بھی کافی خبیل ہوتی 'ایسی صورت بیل اس مسئلے کا فیصلہ ان مجروح تاریخی مورت بیل اس مسئلے کا فیصلہ ان مجروح تاریخی کی خبروا حد بھی کافی خبیل ہو اس کے کہنے والے کہارے بھی بیٹھیتی کرنے کی اجازے بھی نہ دی معمولی بات ہے کہ اس کے کہنے والے کہارے بھی پیٹھیتی کرنے کی اجازے بھی نہ دی معمولی بات ہے کہ اس کے کہنے والے کہارے بھی پیٹھیتی کرنے کی اجازے بھی نہ دی معمولی بات ہے کہ اس کے کہنے والے کہارے بھی پیٹھیتی کرنے کی اجازے بھی نہ دی

یہ بات صرف عقیدت اور محبت کی بنیاد پر نہیں کہی جارہی 'بلکہ یہ عقل کا فطری نقاضا ہے کہ جس مخص کی زندگی میں مجموعی طور سے خیر غالب ہو' اس پر کسی گناہ کبیرہ کا الزام اس وقت تک درست تنگیم نمیں کیا جائے جب تک وہ مضبوط اور قوی دلا کل سے سیح ثابت نہ ہوچکا ہو۔ صحابہ کرام کا معاملہ تو بہت بلند ہے 'ہم تو دیکھتے ہیں کہ تمام معقولیت پندلوگ عام مسلمانوں کے بارے ہیں اس طرز فکر کو ضروری سیجھتے ہیں' آسانی کے لئے ہم ایک مثال پیش مسلمانوں کے بارے ہیں اس طرز فکر کو ضروری سیجھتے ہیں' آسانی کے لئے ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں :۔

مولانا مودودی صاحب ہے بہت ہے مسائل میں اختلاف کے باوجود ہمارا خیال میہ ہے کہ وہ اتنے باکردار ضرور ہیں کہ اپنا ضمیر پیج کر ملک وملت کی غداری پر آمادہ نہیں ہو سکتے۔ اب اگر کوئی فخص آکریہ اطلاع دے کہ وہ (خدانہ کردہ) ضمیر فروشی اور ملت کی غداری کے مرتکب ہوئے ہیں تو کیا اس خبر کی مکمل شختیق کئے بغیراس کی تصدیق کرلینا کسی معقولیت پیند انسان کا کام ہوسکتا ہے؟ ظاہر ہے کہ نہیں! ہرحقیقت پند انسان اس خبر کی تصدیق کرنے ے پہلے یہ معلوم کرنیکی کوشش کریگا کہ یہ خبردینے والا کون ہے؟ اس نے کس سے یہ بات سی ہے؟ بلاواسط سی ہے یا بچ میں کوئی واسطہ ہے؟ یہ واسطے کس حد تک قابل اعتماد ہیں اور ان میں کوئی مخص ایسا تو نہیں جو مولانا سے عنادر کھتا ہو؟ اگر شخفین کے بعدیہ ثابت ہو کہ بیہ خرویے والے نا قابل اعماد ہیں' یا ان میں سے کوئی ایک مخص افواہ طراز ہے' یاان کا معاندہے توکیا بھر بھی اس خبر کو بنیاد بنا کر مولانا پر بیہ تہمت لگانا قرین انصاف ہو گا؟ اور آگر بیہ خبر کسی متندا خبار میں چھپ جائے تو کیا اس کے بعد اس کے راویوں کی تحقیق ممنوع قرار یا کیگی؟ اور جو مخص اس مطبوعہ خبر کی تردید کے لئے اس کے راویوں کے حالات کی چھان بین کرے کیا اے بیہ کمہ کررو کا جاسکے گا کہ اس اخبار کا ایڈیٹر ثقنہ آدی ہے' لہٰذا اس کی چھائی ہوئی ہر خبر قابل تشکیم ہے؟ اور اگر کوئی مخص رپورٹروں کونا قابل اعتماد قرار دے کراس خبر کو جھٹلائے تو کیا اے میہ طعنہ ویا جاسکے گا کہ اگر ان غیر معتبر ربع ر ٹروں کی میہ بات تسلیم نہیں کرتے تو اخبار کی کوئی خرتشکیم کرنے کا حمہیں حق نہیں ہے کیونکہ اخبار کی تمام خبریں انہی ريور شول كى دى موكى يى؟

اگر ان تمام سوالات کا جواب نفی میں ہے' اور ظاہر ہے کہ نفی ہی میں ہے' تو پھر کیا وجہ ہے کہ حضرت معاویہ اور دو سرے صحابہ کے بارے میں سیہ تحقیق ممنوع قرار پاجاتی ہے' اور جو محض ان پر گمناہ کبیرہ کا الزام عائد کمنے والے راویوں کی تحقیق کے لئے اساء الرجال کی کتابیں 'کھولنا چاہتا ہے وہ مولانا مودودی صاحب کے نزدیک گرون زدنی ہو تا ہے؟ مولانا مودودی صاحب نے اس فرق پر بہت زوردیا ہے جو صدیث اور آری کے معیار استفاد میں ان کے نزدیک ملحوظ رہنا چا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ واقدی 'سیف بن عمر' کلبی اور ابو مدخنف جیسے راوی" کا کای احادیث" میں تووا قعی نا قابل اعتاد ہیں گر آریخی واقعات میں ان کے بیانات قابل قبول ہیں۔ مولانا نے فرمایا ہے کہ اگر آریخ کے معاملہ میں بھی انہیں نا قابل اعتاد قرار دے دیا گیا تو ہماری آریخ کا کم از کم مارہ حصہ بالکل غیر معتبر قرار پاجاے گا۔ لیکن جیسا کہ ہم پہلے عرض کر بچے ہیں 'آریخی واقعات میں ان راویوں کے قابل اعتاد ہونے کے معنی بید نمیں کہ ان کے بیان کئے ہوئے وہ واقعات بھی بے چوں وچ اسلیم اعتاد ہونے کے معنی بید نمیں کہ ان کے بیان کئے ہوئے وہ واقعات بھی بے چوں وچ اسلیم کرلئے جائیں جن کی زوعقا کہ یا احکام پر پڑتی ہے۔ کسی بات کے محض" آریخ کی کتاب میں تکھی ہوئی ہے فیصلہ صرف اس بات سے نمیں کیا جاسکتا ہے کہ وہ کسی تاریخ کی کتاب میں تکھی ہوئی ہو نمیں اور کیا ہے۔ کسی بات کے محض" تاریخ کی کتاب میں تکھی ہوئی ہوئے کے لئے اگر تاریخی کتابوں میں عقا کہ واحکام ہے متعلق کوئی چیز آئے گی توا ہے جانچنے کے لئے لاز اوری استعال کرتے پڑیں گے جو عقا کہ واحکام کے استرباط کے لئے مقرر ہیں۔ لاز اوری اصول استعال کرتے پڑیں گے جو عقا کہ واحکام کے استرباط کے لئے مقرر ہیں۔ واقعہ بیہ ہے کہ دوان کی روایتیں واقعہ بیہ ہے بعض راویوں کے بارے میں علاء نے جو یہ کما ہے کہ دوان کی روایتیں واقعہ بیہ ہے کہ دوان کی روایتیں

احکام کے معاطمے میں مردوداور سیروتواری میں مقبول ہیں "

اس سے مراد سیروتواری کے وہ واقعات ہیں جن سے عقائد واحکام پر کوئی اثر نہیں پڑتا کون ساغزوہ کون سے سن میں ہوا؟ اس میں گتنے افراد شریک تھے؟ اس کی قیادت کس نے کی؟ اس میں کسے افراد شریک تھے؟ اس کی قیادت کس نے کی؟ اس میں کس کو فتح اور کس کو فکست ہوئی؟ ظاہر ہے کہ بیہ اور اس جیسے دو مرب واقعات ایسے ہیں کہ ان سے عقائد و احکام پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ چنانچہ ان معاملات میں ضعیف راویوں کی روایات کو بھی گوارا کر لیا گیا ہے کہ لیکن مشاجرات صحابہ اور صحابہ کی عدالت کے وہ مسائل جو خالص عقائد سے تعلق رکھتے ہیں اور جن کی بنیاد پر اسلام میں کئی عراقت کے وہ مسائل جو خالص عقائد سے تعلق رکھتے ہیں اور جن کی بنیاد پر اسلام میں کئی فرقے پیدا ہو گئے ہیں۔ ان میں ان راویوں کی روایات ہرگز قبول نہیں کی جا سکتیں ' فیصلہ قرآن و سنت اور اجماع کے مضبوط دلا کل ہی ہے ہو سکتا ہے۔ فیکورہ بالا مسائل کا فیصلہ قرآن و سنت اور اجماع کے مضبوط دلا کل ہی ہے ہو سکتا ہے۔

ا گواراکن کا مغموم یمال بھی ہے نہیں ہے کہ ان روا بھوں کا مطالعہ کرتے وقت نقذ و نظرے تمام اصولوں پر بالکل بی آلا ڈال دیا جائے ' بلکہ مطلب ہے ہے کہ صرف ان راویوں کے ضعف کی بنیاد پر ان روا بھوں کو رد نمیں کر دیں ہے۔ چنانچہ اگر کچھ دو سرے دلا کل ان کے خلاف مل جائمیں تو ان روایات کو بھی تنکیم کرنے پر اصرار نہیں کیاجائے گا۔

اس کی صاف اور سادہ می مثال ہے ہے کہ آپ روزانہ اخبار میں ہے گار خرس پر عظم اور ان کے ربور ٹروں کی حقیق کو ضروری شیں سیجھے 'کین جن خبوں ہے کی معروف مخصیت پر کوئی عظین الزام لگتا ہویا ان ہے کوئی شری مسئلہ متاثر ہوتا ہوا شیں تسلیم کرنے سے پہلے ہر معقول آدی اس خبری شخصیت کرتا ہے 'اور اگر معلوم ہو کہ ربورٹرنا قابل اعتاد ہے تو اس خبری تصدیق شیں کرتا۔ آج فلاں جگہ بس الٹ گئے۔ فلاں شہر میں زلزلہ آئیا 'فلاں مقام پر فلاں سیاسی جماعت کا اجلاس منعقد ہوا۔ فلاں فلاں لیڈر نے ایک جلسہ عام سے خطاب کیا۔ آگری خبریں کسی ذمہ وار اخبار میں شائع ہوئی ہوں تو آپ انہیں تسلیم کر لیتے ہیں۔ خواہ کیا۔ آگری خبریں کسی ذمہ وار اخبار میں شائع ہوئی ہوں تو آپ انہیں تسلیم کر لیتے ہیں۔ خواہ آپ کو یہ یقین ہو کہ اس خبر کا ربورٹر کوئی وہریہ ہے 'کین آگر یہی وہریہ ربورٹر یہ خبردے کہ فلال مشہور عالم دین نے چوری کرئی ہے بیا فلال مشہور سیاسی لیڈر نے کسی غیر مکلی سفارت فلال مشہور عالم دین نے چوری کرئی ہے بی فلال مشہور سیاسی لیڈر نے کسی غیر مکلی سفارت فلال مشہور عالم دین کے چوری کرئی ہے بی فلال مشہور سیاسی لیڈر کے خبری اعتاد کرنے کے بجائے فلان ماس خبری بوری خبری کسی خبری اعتاد کرنے کے بجائے فلان آس خبری بوری خوری سیاسی لیڈر کو ضمیر فروش قرار شیں دے سے د

اگر کوئی محض رپورٹروں کو نا قابل اعتاد اور جھوٹا ٹابت کرکے الیی خبروں کی تردید
کرے تو کیا اس سے یہ کماجا سکے گا کہ یا تو اخبار کا اہر ہ حصہ 'جوانمی رپورٹروں نے مرتب کیا
ہے ' رد کردو' یا ان خبروں کو بھی ہے چون چرا درست مانو؟ .... اگریہ کمنا درست نہیں ہے '
اور کوئی معقول انسان اس اعتراض کو درست نہیں کر سکتا تو پیچاری تاریخ اسلام ہی اتنی
لاوارث کیوں ہے کہ اس کی شخفیق و تنقید کا جردروازہ بند ہو گیا ہے 'اور اب کوئی مخص اس

مقصد کے لئے اساء الرجال کی کتابیں بھی نہیں کھول سکتا؟ یمی دہ بات ہے جے اہل النتہ والجماعت کے علاء شروع سے کہتے چلے آئے ہیں کہ ان

ضعیف تاریخی روایات کے ذریعے محابہ کرام پر سمی مناہ کا الزام عائد نہیں کیا جاسکا عثال کے طور پر علامہ احمد بن حجرالم پیشعی اپنی مشہور کتاب الصواعق المحرقہ میں لکھتے ہیں :

> والواجب ايضاعلى كل من سمع شيئا من ذالك ان يتثبت فيه ولا ينسبه اللى احد منهم بمجرد روية في كتاب اوسماعه من شخص بل لابد ان يبحث عنه حتى يصح عنده نسبة اللى

احدهم فحین الواجب ان بلنمس لهما حسن الناویلات اله "اورجو هخص (سحابه کرام می لفزشوں سے متعلق) کھے نے تواس پر واجب ہے کہ اس معاطے میں تحقیق ہے کام لے اور صرف کی کتاب میں دکھے لینے یا کی مخص سے من لینے کی بناء پر اس غلطی کو ان میں سے کی کی طرف منموب نہ کرے ' بلکہ یہ تاکزیر ہے کہ اس کی پوری تحقیق کرے ' میاں تک کہ اس کی پوری تحقیق کرے ' یہاں تک کہ اس کی نوری تحقیق کرے ' یہاں تک کہ اس کی نبست ان کی طرف صبح عابت ہوجائے ہی مرطے پر یہاں تک کہ اس کی نبست ان کی طرف صبح عابت ہوجائے ہی مرطے پر یہ واجب ہے کہ ان کے لئے تاویلات تلاش کرے۔ " یہ واجب ہے کہ ان کے لئے تاویلات تلاش کرے۔ " اورا پی ایک دو سری کتاب تطمیرا لیمان میں رقم طراز ہیں :

لايجوز لاحدان يذكر شيئا مما وقع بينهم يستل به على بعض نقص من وقع له ذلك والطعن في ولايته الصحيحة اوليغرى العوام على سبهم و ثلبهم و نحوذلك من المفاسد ولم يقع ذلك الا للمبتدعة وبعض جهلة النقلة الذين ينقلون كلماراً وه ويتركونه على ظاهره غير طاعنين في سنده ولامشيرين لتاويله وهذا شديدالتحريم لما فيه من الفساد العظيم وهو اغراء للعامة ومن في حكمهم على ننقيص اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين لم يقم الدين الم يقم البيضاء عله

صحابہ کرام کے درمیان جو واقعات ہوئے ہیں 'کسی کے لئے جائز نہیں ہے 'کہ انہیں ذکر کرکے ان کے نقص پر استدلال کرے اور اسکے ذریعہ کسی صحابی کی ولایت صحیحہ پر معترض ہویا عوام کو انہیں برا بھلا کہنے پر

تطبير البنان واللسان بها مش السواعق الموقد: ص ١٥

البشمي السيمين الصواعق المحرقة في الردعلى اهل البدع والزندقة ص ١٢٩ مصطفى البابي مصر ١٢٣ اله : و المراح و المرا

اکسائے۔ یہ کام صرف اہل بدعت کا ہے اور بعض ان جاہل نا قلوں کا جو
ہراس چیز کو نقل کردیتے ہیں جو انہوں نے کمیں دکھے لی ہو اور اس سے
اس کا ظاہری مفہوم مراد لیتے ہیں 'نہ اس روایت کی سند پر کوئی طعن
کرتے ہیں 'اور نہ اسکی آویل کی طرف اشارہ کرتے ہیں 'یہ بات سخت
حرام وناجائز ہے کیوں کہ اس سے فساد عظیم روٹما ہو سکتا ہے 'اور یہ عام
لوگوں کو صحابہ " کے خلاف اکسانے کے مترادف ہے 'عالا تک ہم تک دین
کے پہنچنے کا واسط میں صحابہ ہیں جنھوں نے قرآن وسنت کو ہم تک نقل کیا
ہے۔ "

اور علامہ ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ اپنی مشہور کتاب "العقیدة الواسلیہ" میں اہل سنت کے المیازی عقائد بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ان هذه الآثار المروية في مساويهم منها ما هو كذب و منها ما قد زيد فيه و نقص و غير وجهه والصحيح منه هم فيه معنورون اما محتهدون مصيبون واما مجتهدون مخطئون وهم مع ذلك لا يعتقدون ان كل واحدمن الصحابة معصوم من كبائر الاثم و صغائره بل يجوز عليهم الننوب في الجملة ولهم من الفضائل والسوابق ما يوجب مغفر ته ما يصدر منهم ان صدر

"(اہل سنت یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ) جن روایات سے صحابہ کرام کی کی برائیاں معلوم ہوتی ہیں ان بین سے پچھ تو جھوٹ ہی جھوٹ ہیں اور پچھ ایسی معلوم ہوتی ہیں ان بین کردی گئی ہے اور ان کا اصل مفہوم بدل دیا گیا ہے اور ان کا اصل مفہوم بدل دیا گیا ہے اور ان بین صحابہ معقور ہیں کیا ہے اور ان بین صحابہ معقور ہیں کیا تو ہجتد برحق ہیں کیا اجتمادی غلطی کے مرتکب کین اس کے باوجود اہل تو ہجتد برحق ہیں کیا اجتمادی غلطی کے مرتکب کین اس کے باوجود اہل سنت کاعقیدہ یہ بھی نہیں ہے کہ صحابہ کا ہر ہر فرد چھوٹے ہیں مگران سنت کاعقیدہ یہ بھی نہیں ہے کہ صحابہ کا ہر ہر فرد چھوٹے ہیں مگران کی فضیائیں اس کی فضائل ان کی فضیائیں اس کی فضائل ان کی فضیائیں اس کی فضائل ان کی فضیائیں اس کے ہوگئی گناہ صادر ہوا بھی ہو تو یہ فضائل ان کی

مغفرت كاموجب بي-"ك

امل سنت کی لکھی ہوئی عقائد و کلام کی تمام کتابیں بڑھ جائے 'وہ اول ہے آخر تک اس معاملے میں یک زبان نظر آئیں گی کہ صحابہ کرام ﷺ سے کسی گناہ کا صدور خالصتُہ عقائد کا مسلہ ہے اور اس کا اثبات ضعیف مجروح "منقطع یا بلا سند تاریخی روایتوں سے نہیں ہوسکتا" خاص طورے مشاجرات صحابہ کے معاطے میں اس اصول کی بڑی شدت کے ساتھ پابندی كى ضرورت ہے كيوں كه بقول علامه ابن تيمية حفرت عثان كى شمادت كے بعد سبائى پروپیگنڈہ کے اثرے صحابہ کرام پر بے بنیاد شمت طرا زیوں کا سلسلہ بہت وسیع ہو گیاتھا 'اور اس پروپیگنڈے کے اٹرات ہے مشاجرات کے زمانے کی تاریخ بھی محفوظ نہیں رہ سکی ' بھی وجہ ہے کہ تمام اہل سنت نے حضرت علی اور حضرت معاویۃ کے اختلاف کو اجتمادی اختلاف اور حضرت معاویہ کی غلطی کو اجتمادی غلطی قرار دیا ہے' ورنہ ظاہرہے کہ جن روایات کی بنيادير آج مولانامودودي صاحب حضرت معاوية كو «حقيقي غلطي» اورسياس اغراض كيلية قرآن وسنت کی صریح خلاف ورزی کا مجرم قرار دے رہے ہیں وہ روایات آج چودھویں صدی میں کوئی نئ دریافت نہیں ہو گئی ہیں ' بلکہ یہ جیرہ صدیوں سے مسلمانوں کی تواریخ میں تفل ہوتی چلی آ رہی ہیں ۴س کے باوجود اہل سنت کے کسی ایک فرد نے بھی ان کی بناء پر حضرت معاویہ " پر بیہ الزام نہیں لگایا بلکہ عقائد کی جس کتاب کو اٹھا کر دیکھیے اس میں نہیں لکھا ہوا ملے گا کہ حضرت علی اور حضرت معاویۃ ہے اجتمادی غلطی ہوئی تھی کے سوال بیہ ہے کہ کیا عقا کد کے

یہ علاء وائمہ سب کے سب آریخی روا توں سے بے خبر سے؟ یا انہیں ان روا توں کا علم و تھا گراتی فیم نہیں تھی کہ وہ اجتمادی غلطی اور حقیق غلطی میں تمیز کر سے؟ یا انہیں روایات کا علم بھی تھا اور وہ ان کا مطلب بھی جھتے تھے تھ کرعقا کہ کی کتابیں مرتب کرتے وقت انہوں نے خیانت سے کام لیا اور اصلی واقعات کو چھپا کر محض جذباتی جوش عقیدت پر عقا کہ کی تھیر کھڑی کردی؟ اگر کوئی محض ان میں ہے کوئی بات اہل سنت کے تمام علاء تمام ائمہ اور تمام مشکلین کے بارے میں کہ سکتا ہے تو صاف صاف کیے اور واضح الفاظ میں اعلان کرے کہ حکلین کے بارے میں کہ سکتا ہے تو صاف صاف کیے اور واضح الفاظ میں ان میں سے مشکلین کے بارے میں ان میں سے کوئی بات اہل سنت کے عقا کہ کا پابھ نہیں ہے ' لیکن اگر ان حضرات کے بارے میں ان میں سے کوئی بات نہیں کی جا سے تو ان کے اس طرز عمل کا اس کے سوا مطلب کیا ہے کہ انہوں نے کوئی بات نہیں کی جا کے ان کوئی ہیں تھی کہ حافظ ابن کیٹر رحمت اللہ علیہ جنہوں نے خود اس قسم کی روایات اپنی تاریخ میں نقل کی ہیں 'وہ جنگ صفین کے بعد لکھتے ہیں :

وهذا هو مذهب اهل السنة والجماعة ان عليا "هو المصيب وان كان معاوية مجتهدا "وهو ما جو ران شاء الله شه

" می اہل سنت والجماعت کا مسلک ہے کہ حضرت علی حق پر تھے ہا گرچہ حضرت معلی حق پر تھے ہا گرچہ حضرت معلی حضرت معلی حضرت معاویہ بھی مجتد ہونے کی وجہ سے انشاء اللہ ماجور ہیں۔ " ہم مجھتے ہیں کہ ان روشن ولا کل کی موجودگی ہیں کوئی انصاف پیند انسان مولانا مودودی صاحب کے اس موقف کو درست تشلیم نہیں کرسکتا کہ صحابہ کرام پر نفسانیت پرستی صاحب کے اس موقف کو درست تشلیم نہیں کرسکتا کہ صحابہ کرام پر نفسانیت پرستی

حاشہ گزشت ہوست کے لئے "باغی" یا "امام جائز" کا لفظ استعال کیا ہے ان کی مراد بھی خود ان کی تفرت معاویہ کے لئے "باغی" یا "امام جائز" کا لفظ استعال کیا ہے ان کی مراد بھی خود ان کی تفریح کے مطابق صرف بی ہے کہ وہ حضرت حسن کی صلح سے قبل نفس الا مرکے اعتبار سے برسر جن ند تھے ورند چوں کہ ان کی ہیہ "بعاوت" آبیل کے ساتھ تھی اس لئے وہ مجتد مخفی تھے کا طاحظہ فرائے: فقح القدر میں اسم ج ۵ و ازالت الحفاء عن خلافت الحلقاء عن کی جا کو تطبیر البحان بمامش الصواعی میں کا جا کو تطبیر البحان بمامش الصواعی میں میں میں کے البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے الفواعی میں میں کا بایدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے گا البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے گا البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ کے کا البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے البدایہ و البدایہ و البدایہ و النہایہ میں ۲۷۹ج کے البدایہ و البد

اورار تکاب کبارکا الزام عاکد کرنے والی روایات کو ایکے ضعیف اور مجروح ہونے کے باوجود قبول کرلیا جائے۔ اور اس سلسلے میں ہر شم کی جرح و تقید کو ممنوع قرار دے ویا جائے واقعہ یہ ہے کہ آگر اس معالمے میں مولانا مودودی صاحب کا یہ عجیب وغریب طرز عمل افتیار کرلیا جائے تو کمی صحابی کی آبرہ محفوظ نہیں رہ سمتی اور کل کوئی نیا محقق ای شم کی روایات کے بل پر خود حضرات شیعین پر بوی آسانی سے دست درازی کرے ان کے حمد خلافت می میں طوکیت کے جرافیم و کھلا سکتا ہے۔ آج سے سالماسال پہلے خود مولانا مودودی صاحب یہ لکھ بچے ہیں کہ آگر اس شم کی روایات کو مان لیا جائے تو اس سے مودودی صاحب یہ لکھ بچے ہیں کہ آگر اس شم کی روایات کو مان لیا جائے تو اس سے تخصرت صلی اللہ علیہ و سلم کے تیار کئے ہوئے معاشرے کی کیا تصویر سامنے آتی ہے وہ وہ تی تی ہے۔ وہ تحریر فرماتے ہیں ۔۔

"أكر آپ اس تاريخ كو باور كرتے ہيں تو پھر آپ كو محمد رسول اللہ مسلفہ قرآن واعنی اسلام مزكی نفوس کی هخصیت پر اور الکی تعلیم و تربیت كے تمام اثرات پر خط شخ محینی دیتا پڑے گا اور یہ تسلیم كرنا ہو گاكہ اس پاكیزہ ترین انسان كی ١٩٣ سالہ تبلیغ وہدایت سے جو جماعت تیار ہو كی تھی اور اس كی قیادت میں جس جماعت نے بدر واحد اور احزاب و حین كے معرك سركركے اسلام كا جمنڈ ا دنیا میں بلند كیا تھا اس كے اخلاق اور اس كے اور اس كے اور اس كے اخلاق اور اس كے طور طریق عام دنیا پر ستوں سے ذرہ برابر مختلف نہ تھے "ا

# حضرت معاوية كے عهد حكومت كى صحيح حيثيت

آخر میں ہم اس سوال کا مختفر جواب دینا جا ہے ہیں کہ اگر حضرت معاویہ پر عاکد کردہ ہیہ الزامات غلط ہیں تو پھران کے عمد حکومت کی صحیح حیثیت کیا ہے؟ کیا وہ ٹھیک اسی معیار اور مرتبہ کے خلیفہ تنے جو معیار اور مرتبہ خلفائے راشدین کو حاصل تھایا نہیں؟ اگر تھے توانہیں خلیفۂ راشد کیوں قرار نہیں دیا گیا؟ اور اگر نہیں تھے توان میں اور خلفائے راشدین میں فرق کیا تھا؟

نہ کیا جاتا تھا اور یمال جلیل القدر صحابہ پرست وشتم کی ہو چھا ڑ ہونے گئی۔ پہلے ہال غنیمت میں خورد برد کا شبہ بھی نہیں کیا جاسکتا تھا ور ایک ہی دوسال میں اب با قاعدہ اس خیانت کے لئے احکام جاری ہونے گئے، پہلے کسی کی مجال نہ تھی کہ دہ اپنے افتدار کے سمارے لوگوں پر ظلم وستم کر سکے اور اب بیہ ظلم وستم خود مرکز کی پالیسی قرار پاگئی پہلے عوام کی غیرت اور حکام کی خدا ترسی کا عالم بیہ تھا کہ معمولی ہے معمولی آدمی خلیفہ کا گربیان تھام سکتا تھا اور اب کی خدا ترسی کا عالم بیہ تھا کہ معمولی ہے معمولی آدمی خلیفہ کا گربیان تھام سکتا تھا اور اب کی خدا ترسی کا عالم بوگیا کہ بی سال کے فرق سے لوگوں کی بے غیرتی اور حاکم کے جروتشدہ کا بیہ حال ہوگیا کہ خمیروں پر قفل چڑھ گئے اور کوڑے حق گوئی کا انعام بن گئے۔ غرض بیہ کہ جہ ھے کے ختم بوتے ہی محضی مفادات پر جنی سیاست کا وہ بازار گرم ہوگیا جو آج بیسویں صدی میں ہمیں خطر آتا ہے۔

یہ صور تحال نہ صرف ہیر کہ حالات کی اس تدریج کے خلاف ہے جو عمومًا تاریخ میں کار یا ہوا کرتی ہے بلکہ اگر اس صورت حال کو تسلیم کرلیا جائے تو ثم الذین بلونھم نم الذین ونھم کے ارشاد نبوی کا کوئی مطلب نہیں رہتا۔

لنذا خلافت راشدہ اور حضرت معاویہ کے عمد حکومت میں فرق تو بیشک تھا' کیکن وہ نقویٰ اور فسق کا فرق نہ تھا' بلکہ اس فرق کی بهترین تشریح وہ ہے جو مشہور صحابی حضرت عدی ن حاتم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان فرمائی ہے :

حضرت عدى بن حاتم حضرت على كمركرم حاميوں ميں سے تھے، مغين وغيرہ كى الكوں ميں انہوں نے كھل كر حضرت على كا ساتھ ديا اور حضرت معاوية كے زمانے ميں بھى وہ پخ اس موقف پر مضبوطى سے قائم رہے 'ايك مرتبہ حضرت معاوية نے ان سے پوچھا كه عارب عمد حكومت كے بارے ميں تمہارا خيال ہے 'وہ كيما ہے؟ حضرت عدى في فرمايا كه كريج كميں تو تمہارا خوف ہے اور جھوٹ كميں تو اللہ كا۔ حضرت معاوية نے فرمايا ميں تمہيں كم ديتا ہوں 'ج سج بيان كو۔

اس پر حفرت عدی شف ارشاد قرمایا: عدل زمان کم هذا حور زمان قدمضلی وجور زمان کم هذا عدل زمان مایاتی شه

العقوني عل ٢٣٢ج ٢ وارصادر يروف ١٢٤٩ه

"تہارے زمانے کا انساف پہلے زمانے کا ظلم تھا اور تہمارے زمانے کا ظلم آت دو اے کا انساف ہوگا۔"

حضرت عدی کے اس جامع جملے کا مطلب ہی ہے کہ حضرات خلفائے راشد ہو احتیاط تفوی اور احساس ذمه داری کے جس معیار بلند پر فائز تصیعد میں وہ معیار ہاتی نہیر رہا۔ خلفائے راشدین عزیمت پر عامل تھے اور حضرت معاویۃ نے ر خصوں میں توسعے کا لیا۔ وہ حضرات اپنی عموی زندگی میں تقویٰ اور احتیاط پر عمل کرتے تھے' اور حضرت معاور مباحات کی حد تک خلاف احتیاط باتوں کو بھی گوا را کر لیتے تھے۔ مثلًا خلفائے راشدین ﴿ عربيت اور احتياط ير عمل كرت موئ اين بيني كو ولى عمد نسيس بنايا " باوجود يك ال صاجزاووں میں خلافت کی شرائط پائی جاتی تھیں 'اس کے برخلاف حصرت معاویہ رضی اللہ عند نے رخصت پر عمل کرتے ہوئے بیٹے کوول عمد بنا دیا۔ خلفائے راشدین نے عزیمت او اور احتیاط کے تحت اپنا طرز معیشت نمایت فقیرانه بنایا ہوا تھا مگر مھرت معاویہ نے رخصہ و اباحت پر عمل کیا۔ اور ان کے مقابلے میں نستاً فراخی عیش اختیار فرمائی۔ کے خلفا۔ راشدین کے احساس ذمہ داری کاعالم میہ تھا کہ وہ عوام کے ایک ایک فرد کی خبر گیری اس۔ گھرجا جا کر کیا کرتے تھے 'اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں ایسی کوئی با<sup>ن</sup> مروی نہیں ہے 'خلفائے راشدین کی اصابت رائے اور صحت اجتماد کا عالم یہ تھا کہ خو آتخضرت صلی الله علیه وسلم نے اپنے اتباع کے ساتھ ان کے اتباع کا تھم فرمایا 'لیکن حصریا معادیہ رضی اللہ تعالی عند کے بارے میں جمهور امت کا عقیدہ بیر ہے کہ ان سے متعد اجتنادي غلطيال مرزد موئي-

ای شم کی چیزیں تھیں جن کے بارے میں حضرت عدی رضی اللہ تعالی عنہ فرمائے بیں کہ:

#### تمارے زمانے كا انساف يسلے زمانے كاظلم تھا۔

ک محربیہ فراخی میش بھی آج کل کے حکمرانوں کی می میش کوشی نہ تھی' ہوئس بن میسرہ کتے ہیں کا میں نے حضرت معاومیہ کو وعشق کے بازاروں میں اس حالت میں چلتے دیکھا ہے کہ انہوں نے پیوند ' موئی قلیمن پنی موئی تھی۔ (البدایہ والنہایہ 'ص ۱۳۴۴ج ۸) عقائد کے علاء وائمہ نے بھی خلفائے راشدین اور حضرت معاویہ کے عمد خلافت میں بھی فرق بیان فرمایا ہے۔علامہ عبدالعزیز فرماری رحمتہ اللہ علیہ جوعلم عقائد کے مشہور محقق عالم بیں 'تحریر فرماتے ہیں :

> قلت لاهل الخير مراتب بعضها فوق بعض وكل مرتبة منها يكون محل قدح بالنسبة الي التي فوقها.... ولذ اقبل حسنات الابرار سيئات المقربين وفسر بعض الكبراءقوله عليه السلام اني لاستغفر الله في اليوم أكثر من سبعين مرة بانه كان دائم الترقي وكلما كان يترقى الى مرتبة استغفرعن المرتبة التي قبلها واذا تقرر ذلك فنقول كان الخلفاء الراشدون لم يتوسعوا في المباحات وكان سيرتهم سيرة النبي صلى الله عليه وسلم في الصبر على ضيق العيش والجهد... واما معاوية فهو ان لم يرتكب منكرا لكنه توسع في المباحات ولم يكن في درجة االخلفاء الراشد ين في اداء حقوقالخلافةلكن عدمالمساواة بهملايوجب قدحافيه "ابل خیرے مختلف مراتب ہوتے ہیں 'جن میں سے بعض دو سرے بعض ے باند ہوتے ہیں۔ اور ان میں سے ہر مرتبہ اے سے بلند مرتبے کے اعتبارے قابل اعتراض ہو تا ہے ... ای لئے مقولہ مشہور ہے کہ سنیک لوگوں کے حسنات مقرب لوگوں کی برائیاں ہوتی ہیں" اور آنخضرت صلی الله عليه وسلم سے جوبير ارشاد مروى ہے كه " هي دن ميں سترے زيادہ وفعہ اللہ سے مغفرت طلب کرتا ہوں" اس کی تشریح بعض اکابرنے اس طرح فرمائی ہے کہ آپ کے درجات میں ہر آن ترتی ہوتی رہتی تھی'اور آپ جب بھی ترتی کا کوئی اگلا درجہ حاصل کرتے تو پچھلے ورجہ ہے استغفار فرماتے تھے 'جب بیات طے ہو گئی تو ہم یہ کتے ہیں کہ خلفاء راشدین نے مباحات میں توسع سے کام نہیں لیا تھا'اور شکی عیش یر صبراور جدوجمد کے معاطع میں ان کی سیرت آخضرت صلی الله علیه وسلم کے مثابہ تھی .... رہے حضرت معاویہ موانہوں نے آگرچہ کسی مشکر ( کھلے گناہ ) کا ارتکاب تو

نہیں کیا لیکن انہوں نے مباحات میں توسع اختیار کیا 'اور حقوق خلافت کی ادا گیگی میں وہ خلفاء راشدین کے درجے میں نہیں تھے 'لیکن ان کی برابری نہ کر سکناان کے لئے کسی قدح کا موجب نہیں ہے "الم

غرض ہے کہ اگر اکا بر صحابہ کرام کو حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عمد خلافت میں پچھ خرابیاں نظر آتی تھیں تو وہ خلفائے راشدین کی نبیت سے تھیں' ظاہر ہے کہ جو حضرات ابو بکر وعمرا اور عثمان وعلی کا نداز حکومت دیکھ چھے تھے انہیں حضرت معاویہ کے عمد حکومت میں خامیاں نظر آئیں تو پچھ بعید نہیں ہے 'لیکن اس سے اس بات کا کوئی جواز نہیں حکومت میں خامیاں نظر آئیں تو پچھ بعید نہیں ہے 'لیکن اس سے اس بات کا کوئی جواز نہیں ذکانا کہ ساڑھے تیرہ سو برس کے بعد کوئی مخص بعض صحابہ کرام کے اس آثر کو بنیاد بنا کر حضرت معاویہ کے عمد حکومت میں آج کی گندی سیاست کے تمام مظاہرے تلاش کرنے مشروع کر دے اور شحقیق کے بغیران پر جھوٹ 'خیانت' رشوت' اظافی پستی' ظلم وجور' بے مشروع کر دے اور شحقیق کے بغیران پر جھوٹ 'خیانت' رشوت' اظافی پستی' ظلم وجور' بے مشتی اور سیاس بازی گری کے وہ تمام الزامات عائد کرڈا لے جو آج سیاست دانوں میں نظر آتے ہیں۔

وا تعدیہ ہے کہ خلافت راشدہ کی نبت ہے ان کے عمد حکومت میں فرق ضرور تھا۔ لیکن میہ فرق فتق و معصیت اور ظلم وجور کی حد تک نہیں پنچا تھا'ان کی حکومت' حکومت عادلہ ہی تھی' حضرت سعدین الی و قاص رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر محانی ارشاد فرماتے

: 101

مارايت احلًا بعد عشمان "اقضلي بحق من صاحب هذا الباب بعني معاوية

''میں نے عثمان کے بعد کوئی مخص اس صاحب مکان بینی معاویہ سے زیادہ حق کا فیصلہ کرنے والا نہیں دیکھا"

امام ابو بکراٹر میں نے اپنی سندے ابو ہریرہ المسکتب کا قول نقل کیا ہے کہ ہم مشہور محدث امام اعمش کے پاس بیٹھے ہوئے تھے 'حضرت عمرین عبد العزیز' کے عدل وانصاف کا ذکر چل نکلا تو امام اعمش نے فرمایا کہ (تم عمرین عبد العزیز کے انصاف پر جیران ہو)'اگر معاویہ'کا

البزاس على شرح العقائد ص ٥١٠ مطبع روز بازار امرتسر ١٣١٨هـ
 البدايد والنمايد ص ١٣٣١ ج ٨

عمد حکومت پالیتے تو تعماراکیا حال ہو آ؟" لوگوں نے پوچھاکیا ان کے حلم کے اعتبارے؟"
امام اعمش نے جواب دیا" نہیں 'خداکی قشم ان کے عدل وانصاف کے اعتبارے۔ لاور حضرت قادہ ' حضرت محاور ' حضرت مجابد اور حضرت ابو اسحاق سیعی جیسے جلیل القدر آبعین اپنے زمانے کے لوگوں سے خطاب کرکے فرماتے ہیں کہ "اگر تم حضرت محاویہ کا عمد پالیتے تو یہ کہنے پر مجبور ہوتے کہ یہ مهدی (ہدایت یافتہ) ہیں "ئے اور کیوں نہ ہو؟ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت محاویہ کے حق ہیں یہ دعا فرمائی تھی کہ :

النهما حعلههاديًا مهديًا واهدبه

"اے اللہ ان کوہادی اور ہدایت یافتہ بنا اور ان کے ذریعے لوگوں کوہدایت دے " سے یہاں یہ اعتراض کیا جا سکتا ہے کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "میرے بعد خلافت تمیں سال تک رہے گی اور اس کے بعد کاٹ کھانے والی ملوکیت آجائے گی۔" یہ تمیں سال حضرت حسن کے عمد خلافت پر ختم ہو جاتے ہیں' اور اس کے بعد حضرت معاویہ کا عمد حکومت شروع ہو تا ہے۔

اں اعتراض کے جواب میں بعض علاءنے اس مدیث کی سند پر تنقید کرکے اے غیر صحیح قرار دیا ہے۔ چنانچہ قاضی ابو بکرابن عربیؓ فرماتے ہیں کہ ھذاحدیث لانقیع "(یہ مدیث صحیح میں ہے)۔

اور بعض دو سرے علاء نے فرمایا ہے کہ بیہ حدیث مجمل ہے اور اس میں تمیں سال کے بعد ایک عموی تھم بیان فرمایا گیا ہے ' ہر ہر فرد کی تفصیلات بیان نہیں کی حکمیں ' میں وجہ ہے کہ حضرت عمربن عبد العزیز 'کاعمد حکومت اس سے باتفاق مشتی ہے ' علامہ ابن جمہمتمی فرماتے ہیں کہ ایک دو سری حدیث میں اس کی تفصیل آئی ہے اور اس سے حضرت معاویہ فرماتے ہیں کہ ایک دو سری حدیث میں اس کی تفصیل آئی ہے اور اس سے حضرت معاویہ کے عمد حکومت کی صحیح حیثیت واضح ہوتی ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس ع روايت ہے كه آنخضرت صلى الله عليه وسلم في ارشاد

زيايا :

ا منهاج البنة م ۱۸۵ج ۳ بولاق معر ۱۳۲۳ ها اینا ت جویب سند احر (الفتح الربانی) م ۳۵ ج ۲۲ سے العواصم من القوامم من القوامم من القوامم من القوامم من القوامم اول هذا الامر نبوة ورحمة ثم يكون خلافة ورحمة ثم يكون ملكا ورحمة ثم يكون امارة ورحمة ثم ينكا دمون عليها تكادم الحمير

علامہ ابن جمر فرماتے ہیں کہ "رجالہ ثقات" لے (اس کے تمام راوی ثقه ہیں) اس حدیث میں واضح کردیا گیا ہے کہ خلافت راشدہ ختم ہونے کے بعد جو حکومت آئے گی وہ بھی "ملوکیت اور رحمت" ہوگی۔علامہ ابن حجماعت میں اس کی مزید تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں ک

> "بلاشبه حضرت معاومية ك حمد خلافت من بهت س اي امور واقع ہوئے جو خلفائے راشدین کے عمد میں مانوس نہیں تھے اور ان ہی امور پر مشتل ہونے کی وجہ سے ان کی خلافت کو "ملک عاض" (کاشخے والی الوكيت) س تعيركيا كيا اكرج حفرت معادية اين اجتمادكي وجر س ماجوری ہیں 'اس لئے کہ مجم حدیث میں آیا ہے کہ جمتد اگر حق پر ہوتو اے دواجر ملتے میں اور اگر تلطی پر ہو تواے ایک اجر ماہ ہو اور حضرت معاوية بلاشبه مجتد تے الذا أكر ان سے اجتماد من فلطي موكى تب بھى انس واب ملا اورب بات ان کے حق میں قابل اعتراض نس ہے میں ان کی حکومت کو جوان اجتمادی غلطیوں پر مشتمل تھی "عاض" ہی کما کیا ... (پر مجم طرانی کی ذکورہ روایت بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں).... خلافت کے بعدجس ملوکیت کا ذکر "طرانی کی" صدیث میں کیا گیا ہے "اس ے مراد حضرت معاویة کی حکومت ہے اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اے "رحت" قرار روا ہے۔ لنذا ان کی حکومت میں ایک اعتبار سے ملک عضوض کی شان ہے اور ایک اعتبار سے رحمت کی کیکن خارجی واتعات کے اعتبار سے یہ بات ظاہر ہے کہ حضرت معادیہ کے عمد حکومت میں رجمت کی شان زیادہ گا ہرہے اور ان کے بعد والے لوگوں مين طك عضوض كي-"ي

ا تطبیر البمان علی بامش السواعق المحرقة ص اس ت تطبیر البمان علی بامش السواعق: ص اس

الى ايك اوركتاب يس علامه ابن جمهيتمي رقم طرادين:

حطرت سفینہ اس جومروی ہے کہ حضرت معاویہ میلے باوشاہ ہیں اس سے یہ وہم نہ کیا جائے کہ حضرت معاویہ کی خلافت میج نہ تھی۔ اس لئے کہ ان کی مرادیہ ہے کہ اگرچہ ان کی خلافت صحیح تھی لیکن اس پر ملوکیت کی مثابت عالب المنى على اس لئے كدوہ بت سے معاملات ميس خلفائے راشدین کے طریقوں سے فکل کئی تھی۔ لنذا خلافت کی بات اس لئے سیج ہے کہ حضرت حسن کی دست برواری اور اہل حل وعقد کے اتفاق کے بعد حضرت معاوید کی خلافت حق اور صح عنی اور ملوکیت کی بات اس لئے درست ہے کہ ان کے عمد حکومت میں کھے ایسے امور واقع ہوئے جن کا منثاء غلط اجتناد تفاجس كي بنيادير مجتند كناه كارتونيس بوتا ليكن اس كارتبه ان لوگوں سے بہرحال محمث جاتا ہے جن کے اجتمادات سیجے اور واقعہ کے مطابق ہوں اور یہ حضرات خلفائے راشدین اور حضرت حسن رضی اللہ عنم تھے۔ لنذا جو مخص حضرت معاویة کے عمد حکومت ير ملوكيت كے لفظ كا اطلاق كريا ہے اس كى مراويد ہوتى ہے كہ ان كى حكومت ميں فدكوره اجتمادات واقع ہوئے اور جو فخص اے خلافت قرار ویتا ہے اس کی مرادیہ ہوتی ہے کہ حضرت حسن کی دست برداری اور اہل حل وعقد کے اتفاق کے بعد وہ خلیفہ برحق اور واجب الاطاعت تھے اور اطاعت کے لحاظ سے لوگوں پر ان کے وہی حقوق تھے جو ان سے پہلے خلقائے راشد بن کو حاصل تھے۔ لیکن یہ بات ان کے بعد آنے والے لوگوں کے بارے میں نہیں کی جا سکتی اس لئے کہ وہ اجتماد کے اہل نہیں تھے بلکہ ان میں سے بعض تو کھلے عاصی اور فاسق تھے اور انہیں کسی بھی اعتبارے خلفاء میں شار نہیں کیا جاسكا على وه طوك كى فرست بى مى آتے يوں-"ك

اس پوری بحث سے میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ حضرت معاویہ اور خلفائے راشدین ا کے عمد حکومت میں فرق تو بیشک تھا' حضرت معاویہ کی حکومت اس معیار کی نہیں تھی جو

له الصواعق الحرقه على الله ميمينه مصر ١٣٢٧ه

ظفائے راشدین کو عاصل تھا'لیکن جمہورامت کے نزدیک بیہ فرق اتنا بڑا نہیں تھا کہ ایک طرف تقویٰ ہو اور دو سری طرف فت وفجوریا ایک طرف عدل ہو اور دو سری طرف ظلم وجور' بلکہ بیہ فرق عزیمت و رخصت کا' تقویٰ اور مباحات کا'احتیاط اور توسع کا اور اصابت رائے اور قصور اجتماد کا فرق تھا۔ جن لوگوں نے اس فرق کا لحاظ کیا' انہوں نے ان کی حکومت کو ''ملوکیت'' کا نام دے دیا اور جن لوگوں نے یہ دیکھا کہ بیہ فرق فتی و فجور کی صد تک نہیں بہنچا تھا' انہوں نے اسے ''خلافت'' ہی قرار دیا۔ علامہ ابن تیمیہ نے بالکل صحح فراماکہ :

فلم يكن من ملوك المسلمين ملك خير من معاوية ولاكان الناس في زمان ملك من الملوك خير امنهم في زمن معاوية اذا نسب ايامه الى ايام من بعله واما اذا نسبت الى ايام ابى بكر" و عمر" ظهر التفاضل

"سلمان بادشاہوں میں سے کوئی حضرت معاویہ سے بھتر نہیں ہوا اور آگر ان کے زمانے کا مقابلہ بعد کے زمانوں سے کیا جائے تو عوام کسی بادشاہ کے زمانے میں استے بہتر نہیں رہے جتنے حضرت معاویہ سے زمانے میں بال آگر ان کے زمانے کا مقابلہ ابو بکڑ وعرش سے کیا جائے تو فضیلت کا فرق ظاہر ہوجائے۔" لے

یہ فرق جو عقائد و کلام کے ان بزرگوں نے بیان فرمایا ہے ' تاریخی تدریج کے مطابق بھی ہے ' اٹل سنت کے عقائد کو بھی اس سے تھیں نہیں لگتی تاریخ سے ٹابت بھی ہے اور صحابہ کرام "کے شایان شان بھی۔ اس کے برخلاف مولانا مودودی صاحب نے جو فرق بیان فرمایا ہے وہ کسی بھی اعتبارے قابل قبول نہیں ہے۔

خلافت راشدہ اور ملوکیت کے درمیان کیا فرق ہے؟اور کیا کسی الی حکومت عادلہ کا وجود ممکن ہے جو خلافت راشدہ تونہ ہو لیکن اسے شریعت اسلام کے دائرہ سے ہا ہر بھی نہ کما جاسکے؟اس موضوع پر شاہ اساعیل شہید رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی مشہور کتاب "منصب المامت" میں تقصیل کے ساتھ بحث کی ہے 'اس بحث سے مختلف حکومتوں کے مدارج بھی

ک مساج الند عن ۱۸۵ ج

معلوم ہوجاتے ہیں' ان کا شرعی علم بھی واضح ہوجاتا ہے اور یہ بھی پت چل جاتا ہے کہ حضرت معاویه رضی الله تعالی عنه کی حکومت کی صبح حیثیت کیا تھی؟اوراس میں اور خلافت راشدہ میں کیا فرق تھا؟ یہ بحث ہم حضرت شاہ صاحب ہی کے الفاظ میں بعینہ نقل کرتے ہیں۔ جس وقت اليا مخص "ليني ظيف راشد" منصب خلافت كو پنچا ہے تو ابواب ساست میں محض خدا کے بندوں کی اصلاح اور نیابت رسول اللہ کے حقوق کی ادائیگی میں مشغول رہتا ہے اپنے نفع کے حصول کی آرزواس کے دل میں نہیں گذرتی اور نہ کسی کے ضرر کا غبار اس کے دامن تک پنچتا ہے' اور اطاعت ربانی میں ہوائے نفس کی مشارکت کو شرک جانتا ہے اور کسی مقصد کا حصول سوائے رضائے حق کے اپنے ول کی خالص منزل کیلئے جنس کثافت خیال کر تا ہے۔اے بندگان خداکی تربیت کے سوا نہ کچھ ظاہر میں مطلوب ہے اور نہ باطن میں مرغوب ہے۔ جوہات قوانمین ساست ایمانی سے انحراف کا باعث اور آئین سیاست سلطانی کی طرف میلان کا سبب ہوگی اس سے ہر کر وقوع پذیرینہ ہوگی .... لیکن امام علمی بت سے مقتنیات نفسانیہ سے بالکل پاک نہیں رہ سکتا اور نہ ہی علا کق ماسوی اللہ سے بری ہوسکتا ہے' اس بناء پر مال ومنال اور جاہ وجلال کے حصول اور اخوان وا قران پر فوقیت ٔ امصار وبلدان پر تسلط کی آرزو اور دوستول اور قرابت دا رول کی پاسداری ٔ مخالفین واعداء کی بدخوا ہی اور لذات جسمانی اور مرغوبات نفسانی کے حصول کا خیال اس کے دل میں جاگزین ہوتا ہے' بلکہ امور نہ کورہ کو طلب کرتا اور سیاست کو اپنے مقاصد کے حصول کا ذریعہ بنا تا ہے اور طریق حکومت کو حکمت عملی کے ذریعہ اپنی دلی آرزو تک پہنچا آ ہے کی میں سیاست سلطانی ہے .... اور می ندکورہ لذات جسمانيه كاحصول جس وقت سياست ايماني سے مخلوط موجا آ ب ای وقت خلافت راشدہ مخفی اور سیاست سلطانی برملاہوجاتی ہے اور لذات نفسانيه كى طلب بحب اختلاف المخاص متفاوت موتى ہے " يہ موا وہوس بعض اشخاص پر اس قدر غالب ہوجاتی ہے کہ انہیں دین وایمان

کے دائرہ سے خارج کردی ہے۔ اور بعض پر اس قدر کہ فسق و فجور کی حد تک پنچا دیتی ہے اور بعض کو یہاں تک نقصان دیتی ہے کہ بوالیو سان آرام طلب کی لڑی میں مسلک کردیتی ہے۔

اس ہوا و ہوس کا اختلاط بھی سیاست ایمانی کے ساتھ چار مراتب پر خیال کرنا چاہیے۔

اول - باوجود خوا ہر شریعت کی پاسداری کے طالب لذات نفسانی ہو تا ہے ایعنی ظاہر شریعت کو ہاتھ سے نہیں جانے دیتا اور نہ ہی فسق و فجور اور جوروتعدی کی راہ لیتا ہے "لیکن اپنے نفس کی راحت رسانی میں اس قدر کوشاں رہتا ہے کہ ظاہرًا شریعت اے مباحات سے شار کرے "ہم اے سلطنت عادلہ کتے ہیں۔

دوسرا۔ نفسانی لذات کی طلب اورجسمانی راحت کی خواہش اس قدر غلبہ کرتی ہے کہ بھی بھی لذات کے حصول میں دائرہ شرع سے ہاہر ہوجا آ ہے اور خالمان بے پاک اور فاسقان سفاک کی راہ تک جا پہنچا ہے اور خراس پر پشیمان نہیں ہو آ اور نہ اس سے توبہ کرتا ہے۔ اے سلطنت جابرہ کما جائے گا۔

تیسرا۔ نفس کی پیروی اس قدر عالب آجاتی ہے کہ زمانہ بھر کا فاسق
وعیاش ہوجا تا ہے 'جرو تکبر کی داو دیتا' ظلم وتعدی کی بنیاد ڈالٹا اور عیش
کے قکر جس ہمت صرف کر تا اور مراتب تفرج کو کمال تک پہنچا تا اور فسق
و بھور تعدی دجور کے طریقوں کو ملت وسنت کے شوا بد کے مقابلہ جس فراہم
کر تا ہے اور اے اپنا تھز و کمال سے سجھتا ہے 'ہم اسے سلطنت ضالہ
کتے ہیں۔

چارم۔ اپ ساخت و پرداختہ قوانین کو شرع متین پر ترجیح دے اور سنت وطت کے طریقتہ کی اہانت کرے 'اور ردودقدح اور اعتراض واستزاء کے ساتھ اس سے چیش آئے' اور اپ آئین کے محاس ومنافع شار کر آ رہے اور شریعت کو عوام فریب باتوں کی مائند محض ہرزہ گردی اور بیودہ

مرائی میں سے سمجھے اور ملک العلام کے احکام اور سنت سیدالانام علیہ العلوۃ والسلام کو مزخرفات احمق فریب وناوال پندسے قرار دے اور الحادوز مرقد کی بنیاور کھے اسے ہم سلطنت کفر کمیں سے۔ "کے

اس کے بعد حفرت شاہ صاحب نے "سلطنت عادلہ" کی بھی دوفتمیں بیان فرمائی ہیں ایک "سلطنت کاملہ" اور دو سرے "سلطنت ناقصہ" جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ جو سلطان عادل اللہ کے خوف ہے فلا ہر شریعت کی پاس داری کرے وہ سلطان کامل ہے "اور جو مخلوق کے خوف ہے کوا ہر شریعت کی پاس داری کرے وہ سلطان کامل ہے "اور جو مخلوق کے خوف ہے کرے وہ سلطان ناقص "اس کے بعد شاہ صاحب تحریر فرماتے ہیں :

وسلطان کامل حکی ظیف راشد ہے میدی آگرچہ خلافت راشدہ تک نہیں پنچا کین خلافت راشدہ کے عمدہ آثار بعض خوا ہر شریعت کی خدمت صدق واخلاص ہے اس سے صادر ہوں کی آگر کی وقت سلطان کامل تخت سلطنت پر حشکن ہو اور اس وقت امام حق کا بھی وجود ہو خطافت کی لیافت رکھتا ہے قو متاسب ہے کہ امام حق منصب امامت پر قتاعت کرے اور اپنی کوشش ہدائت وارشاد کی طرف مبذول کرے اور سلطان کے ساتھ امور سیاست میں وست وگر بہاں نہ ہو اور رعایا اور افکاکو بنگ وجدال کے باتھ ہے ہوا ہاں نہ کرے آگرچہ خلافت راشدہ وجدال کے باکر نے میں ب سروسامان نہ کرے آگرچہ خلافت راشدہ کامنصب اعلی اس کے ہاتھ سے جارہا ہے کین عباداللہ کی خیرخواتی کے مد نظراس امرکو گوارا کرلے اور راضی ہقضا ہورہ اور تمام مسلمانوں پر نظراس امرکو گوارا کرلے اور راضی ہقضا ہورہ اور تمام مسلمانوں پر اس کو تقدق کردے ' میسا کہ امام حسن رضی اللہ عنہ نے سلطان شام اس کو تقدق کردے ' میسا کہ امام حسن رضی اللہ عنہ نے سلطان شام مسلمانوں پر مصاوبی ' سے بی طریقہ اعتبار کیا اور مخالفت کاوروا زہ نہ کھولا ' اس مصالحت کی بناء پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی تعریف کی اور خمایا :

ان ابنى هذا سيدلعل الله ان يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين

ل منصب امامت مترجمه عليم محد حمين علوى ص عه ما ص ٩٩ كيلاني بريس لا بور ١٩٣٩ء

(میراید بیٹا سید ہے ہوسکتا ہے کہ مسلمانوں کی دوبڑی جماعتوں بیں اس کے باعث اللہ تعالی صلح کرادے)۔

اس مدیث سے ظاہر ہوا کہ سلطان کامل پرامت کا اجماع کرتا خدا اور رسول کے خشاء کے مطابق ہے اور اس کی اطاعت درگاہ خداوندی ہیں مقبول ہے۔

تكته دوم

سلطان کال سلاطین اور ظفائے راشدین کے درمیان ایک برزخ کی طرح ہے 'اگر لوگ ویگر سلاطین کو دیکھیں تو اس سلطان کال کو خلیفتہ راشدین کا حال معلوم کریں تو اس سلطان کال معموم کریں تو اس سلطان کال سمجھیں 'چنانچے سلطان شام (معرت معاویہ ') نے فرمایا۔
سلطان کال سمجھیں 'چنانچے سلطان شام (معرت معاویہ ') نے فرمایا۔
سلطان کال سمجھیں 'چنانچے سلطان شام (معرت معاویہ ') نے فرمایا۔
سست فید کے مشل ابھی بکر و عصول کن سنرون امراء من بعدی
سم میں ابو یکر و عمر جیسا عمران تو نہیں ہوں لیکن میرے بعد عنقریب
امیرد یکھو گے۔ "

بناء بریں اس کی سلطنت کا زمانہ نبوت اور خلافت راشدہ کے ساتھ مشابت رکھتا ہے۔ پس اس وجہ سے یہ کمہ سکتے ہیں کہ خلافت راشدہ کے زمانہ کی ابتداء سے اس سلطنت کا لمہ کا زمانہ گذر جانے تک ترقی اسلام کا زمانہ ہے۔" کمھ

جارے نزدیک خلافت اور ملوکیت کے باہمی فرق' ان کے مختلف مدارج' اور حضرت معاویی کے عمد حکومت کی اس سے بهتر تشریح ولوجیه۔ نہیں ہو سکتی۔

له منصب امامت: ترجمه ماخوذ از محيم محمد حسين علوى اردو ترجمه منصب امامت: كيلاني پريس لا مور ١٩٣٥ء

### ایک ضروری بات

حضرت معاویہ کے بارے میں کوئی تفتگو کرتے وقت دو باتیں ضرور یاد رکھنی چاہئیں' ایک تو بید کہ ان کے خلاف ان کے زمانے ہی میں پروپیگنڈہ بہت زیادہ کیا گیا' خود حضرت معاویہ ہے یو چھا گیا کہ آپ کو بدھایا بہت جلد آگیا' اس کی کیاوجہ ہے؟ تو آپ نے جواب دیا کہ :

> كيف لاولا ازال ارى رجلا من العرب قائما على راسى يلقح لى كلا ما يلزمنى جوابه وان اصبت لم احمد وان اخطات سارت بها البرود

> ویوں نہ ہو؟ ہروقت عرب کا کوئی مخص میرے سرپر کھڑا رہتا ہے جو الی باتیں گھڑتا ہے جن کا جو اب دیتا لازم ہو جا تاہے 'اگر میں کوئی سیجے کام کروں تو کوئی تعریف نمیں کرتا' اور اگر جھ سے غلطی ہو جائے تو اسے اونٹیاں'(ساری دنیا) میں لے اثر تی ہیں''۔

لنذا ان كے بارے میں محقیق روایات كى ضرورت اوروں سے زیادہ ہے۔

ووسری بات یہ ہے کہ حضرت معاویہ کے بارے میں جو پروپیگنڈہ کیا گیا ہے اسے بلا شخصیق ورست مان لیا جائے تو صرف حضرت معاویہ ہی کی ذات مجروح نہیں ہوتی، بلکہ ووسرے صحابہ پر طعن و تشنیج کا بھی دروازہ کھل جاتا ہے چنانچہ تجربہ ہے کہ جولوگ حضرت معاویہ پر الزام عائد کرنے میں جری ہو جاتے ہیں ان کی زبان دو سرے صحابہ کے خلاف اور زیادہ دراز ہو جاتی ہے۔ حضرت رہیج بن نافع نے کتنی تجی بات کی تھی کہ:

معاوية ستر لاصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فاظ كشف الرجل الستراج ترأعلى ماوراءه ك

"معاوية اصحاب محمر صلى الله عليه وسلم كا أيك برده بي" جب كوكي محض

العليب: تاريخ بغداد ص ٢٠٩ج ا

ک البدایه والنمایه ص ۱۳۰ ج ۸

اس پردے کو کھول دے گاتواس کے پیچھے کے لوگوں پر اس کی جرا تیں بڑھ جا کیں گر۔" جا کیں گ۔" اور اسی لئے جب حضرت عبداللہ بن مبارک ؓ سے پوچھا گیا کہ حضرت معاویہ"افضل بیں یا حضرت عجربن عبدالعزیز" ؟ تو حضرت ابن مبارک ؓ نے فرمایا :

تراب في ألف معاوية افضل من عربت عيد العزيّن ا

"معاویہ" کی ناک کی مٹی بھی عمرین عبدالعزیزے بہترہے۔" اور اسی لئے حضرت ابراہیم بن میسرہ کہتے ہیں کہ "میں نے بہتی نہیں دیکھا کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز" نے کسی مخص کو مارا ہو البتہ ایک ایسے مخص کو کو ژوں سے مارا جس نے حضرت معاویہ کو برا بھلا کما تھا" کے

واخر دعوناان الحمدلله ربالعالمين

کے البدایہ والنہایہ ص ۱۳۹ج ۸ کے ایفنا

# حضرت معاوية

اور

## خلافت وملوكيت

حضرت معاویہ کے بارے میں احقر کے سابقہ مقالہ پر ماہنامہ ترجمان القرآن لاہور میں ایک مفصل تنقید شائع ہوئی تھی جو تیرہ ماہ تک جاری رہی اس کے جواب میں احقر کا جو مضمون ماہ تامہ البلاغ ذی الحجہ ۱۹ سامے کے شارے میں شائع ہوا وہ اس جھے میں پیش خدمت ہے۔ محمد تقی عثانی میں پیش خدمت ہے۔ محمد تقی عثانی

### بِسْمِ اللهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ

اللهم فاطر السموت والارص الت تحكم بين عبادك فيما كانوافيه يختلفون

> حضرت معادية اور خلافت وملوكيت

پچھلے سال ہم نے جناب مولانا سید ابو الاعلیٰ صاحب مودودی کی کتاب "فلافت و ملوکیت" کے ایک جھے پر تبعرہ شائع کیا تھا۔ جو آٹھ قسطوں میں کھمل ہوا۔ ہم نے اپنے مقالے کے شروع ہی میں بید بات واضح کردی تھی کہ ان موضوعات پر بحث و مناظرہ کو ہم پہند منیں کرتے۔ لیکن چو نکہ ہماری شامت اعمال سے بیہ بحث ہمارے ملک میں چھڑ گئ افراط و تعریف کرتے۔ لیکن چو نکہ ہماری شامت اعمال سے بیہ بحث ہمارے ملک میں چھڑ گئ افراط و تعریف کے نظریوں نے زبنوں کو بری طرح الجھا دیا "اور اس سلسلے میں ہم پر بھی سوالات کی بوچھاڑ شروع ہوئی "اس لئے ہم نے چاہاکہ خالص علمی انداز میں جمہور المسنت کا معتدل موقف دلا کل کے ساتھ بیان کردیا جائے آگہ جو حضرات مسئلے کی علمی حقیقت سجھنا چاہیں " وہ ذہنی طور پر مطمئن ہو سکیں۔

الله تعالی کا فضل و کرم ہے کہ ہمارے اس مقصد میں توقع سے زیادہ کامیابی ہوئی 'ملک و بیرون ملک سے ہمارے پاس خطوط اور پیغامات کا آنتا بندھا رہا 'بیسیوں غیرجانبدار حضرات نے بتایا کہ اس مقالے نے ان کے ولوں کو مطمئن کیا اور فٹکوک و شبہمات کے بہت سے کا نے نکال دیئے۔ اس بات پر ہم اللہ تعالی کا جتنا بھی شکرا داکریں کم ہے۔

"واد" کے ساتھ "بیداد" بھی مصنف کا بیشہ سے مقدر رہی ہے ' چنانچہ جن حضرات کو یہ مقالہ کسی وجہ سے پندنہ آیا 'انہوں نے بھی اسے اپنی نرم گرم ہر طرح کی تقید سے نوازا-بات تقیدے آگے سبّ و دشام تک بھی پنجی اور انتماء یہ کہ بعض جوشلے حضرات نے ہمیں "سوشلٹ" تک قرار دیا-اور نہ جانے کیے کیے القاب دیئے گئے۔

اس مقالے سے ہمارا مقصد صرف جمہور اہل سنت کے موقف کا یہ لک اظہار تھا'اس موضوع پر بحث و مناظرہ کی فضا پیدا کرنا ہر گر مقصود نہ تھا۔ ہمارے پاس مقالے کی تائید اور تردید ہیں خطوط اور مضامین کا ایک انہار لگ گیا تھا'لیکن ہم نے اپنی عدیم القرصتی کے باوجود ہراکیک کو انظرادی جواب دینا گوارا کیا'اور ان ہیں سے کوئی ایک خط بھی شائع نہیں کیا' تاکہ ہراکیک کو انظرادی جواب دینا گوارا کیا'اور اس نازک دور ہیں محاذ جنگ نہ بن سکے۔ بید مسئلہ صرف اپنی علمی حدود ہیں رہے اور اس نازک دور ہیں محاذ جنگ نہ بن سکے۔

لیکن ابھی ہمارے مقالے کی صرف دو قسطیں ہی شائع ہوئی تھیں کہ مولانا سید ابولاعلیٰ مودودی صاحب کے ماہانہ رسالہ ترجمان القرآن میں جناب ملک غلام علی صاحب نے اس پر قسط وار مفصل تبھرہ شردع کردیا 'جو مسلسل تبھرہ مینے جاری رہنے کے بعد چند ماہ پہلے ختم ہوا

جیساکہ ہم پہلے عرض کر بچے ہیں ' ہمارا مقصد صرف اپنے موقف کا مدلل اظہار تھا'
اس لئے ہمارا ارادہ اس موضوع پر مزید کچھ لکھنے کا نہیں تھا' ہماری دو سری زیادہ اہم مصروفیات بھی اس کی اجازت نہیں دیتی تھیں' لیکن احباب کا شدید اصرار ہے کہ ملک صاحب کے مضمون پر تبعرہ ضرور کیا جائے' ادھر ملک صاحب کے پورے مضمون کو پڑھنے کے بعد ہیں اس نتیج پر پہنچا کہ اس پر تبعرہ کرنے کے لئے زیادہ دقت صرف نہیں ہوگا'اس لئے بادل ناخواستہ اس موضوع پر دوبارہ قلم اٹھا رہا ہوں' اور سائھ ہی ہے بھی واضح کردینا چاہتا ہوں کہ بید اس موضوع پر البلاغ کی آخری تجریر ہوگی' اگر کوئی صاحب اس سے مطمئن ہوں ہواں کہ بید اس موضوع پر البلاغ کی آخری تجریر ہوگی' اگر کوئی صاحب اس سے مطمئن ہوں ہوا سے تبول فرمائیں' اور اگر مطمئن نہ ہوں تو ظاہر ہے کہ نظریات کے معاطے میں جر نہیں کیا جا سکا۔

لین شروع میں بیہ درد مندانہ التجامی پھر کروں گاکہ اس نازک معاطے میں ذاتی جذبات اور جماعتی تعصبات کو در میان سے ہٹا کر پوری مختیقی غیرجانبداری سے کام لیا جائے ' اور جو پھھ عرض کیا جا رہا ہے اسے خالص افہام و تنہم کے ماحول میں فصندے دل و دماغ کے ساتھ پڑھا جائے۔ خدا شاہد ہے کہ ان گزارشات سے کسی کی تنقیص و تو ہین مقصود نہیں 'نہ اس کے پیچے بات کی چے بھرنے کا جذبہ کار فرما ہے 'جو حضرات البلاغ کو پابندی سے پڑھے اس کے پیچے بات کی چے بھرنے کا جذبہ کار فرما ہے 'جو حضرات البلاغ کو پابندی سے پڑھے

رہے ہیں وہ جانتے ہوں گے کہ ہم نے اپنی کمی خلطی کے اعتراف میں بھی آبل نہیں کیا بلکہ جمال اپنی جائز جن بھی چھو ڈریا۔
جمال اپنی بات نیچی کرنے میں دین کا کوئی قائدہ محسوس کیا ہے وہاں اپنا جائز جن بھی چھو ڈریا۔
ہمارے پہلے مقالے کے بیچے جذبہ صرف بید کار قربا تھا کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم
المحمین دین کی پوری عمارت کی بنیاد ہیں 'اس بنیاد کی ایک این بھی اگر اپنی جگہ سے ہلائی
جائے تو پورا قصرا کھان متزلزل ہو سکتا ہے 'لاڈا ان حضرات کے بارے میں جو غلط فہمیاں پیدا
ہو گئی ہیں انہیں دور کرنے کی کو شش کی جائے۔ اس تحریر کا فشاء بھی اس کے سوا پھیے نہیں

### مجموعي تأثرات

یں جناب ملک غلام علی صاحب کا ممنون ہوں کہ انہوں نے اتنی تفصیل اور بسط کے ساتھ میرے مقالے پر تبعرہ فرمایا مکی مسلمان کی کوئی بات آگر غلط محسوس ہو توجذبۂ ایمان کا تقاضا بھی ہے کہ اسے اس پر متنبہ کرنے کی کوشش کی جائے۔ لیکن اس سلسلے میں چند یا تنمی عرض کرنی ہیں :

(0) تقید کا مسلّمہ اصول ہے ہے کہ جس شخص پر تقید کی جا رہی ہو' پہلے اے اپنی بات

پوری کرنے کا موقع ویٹا چاہئے' اس لئے کہ کسی کی بات کو انصاف کے ساتھ سمجے یا غلا ای

وقت کما جا سکتا ہے جب وہ اپنی بات کھل کرچکا ہو' اسی اصول کے مطابق میں نے ملک
صاحب کے مغمون پر اس وقت تک قلم نہیں اٹھایا جب تک ان کی تیرہ قسطیں پوری نہیں
موکئیں' لیکن ملک صاحب نے تقید کے اس اصول کا مطلق خیال نہیں فرمایا' ابھی میرے
مغمون کی آٹھ قسطوں میں سے صرف وہ ہی قسطیں منظر عام پر آئی تھیں کہ انہوں نے جو اب
مغمون کی آٹھ قسطوں میں سے صرف وہ ہی قسطیں منظر عام پر آئی تھیں کہ انہوں نے جو اب
اعتراضات کے بین جن کا مفصل جو اب میرے آئدہ مضامین میں آگیا ہے' اور اس کے بعد
اعتراضات کے بین جن کا مفصل جو اب میرے آئدہ مضامین میں آگیا ہے' اور اس کے بعد
انہوں نے اس جو اب سے کوئی تعرض نہیں فرمایا' نیز آگر وہ میرے کھل مضامین پڑھ کر تنقید
انہوں نے اس جو اب سے کوئی تعرض نہیں فرمایا' نیز آگر وہ میرے کھل مضامین پڑھ کر تنقید
کھنے تو شاید اس قسم کے الزامات عائد کرنے کی نوبت نہ آتی تکہ میرا میلان کسی بھی ورجہ
میں نا مبیت کی طرف ہے یا خود ان کے الفاظ میں انکار صدیث کی طرح میں ''انکار آریخ

اس طرز عمل كا ايك نقصان خود ملك صاحب في ذاتى طور يربيه اشحايا ب كهجومقاله میں نے ڈیڑھ مینے میں لکھ دیا تھا'اس پر تقید کے لئے موصوف کو پورے تیرہ مینے صرف كرتے پڑے 'اور تيرہ مينے بھى وہ جن بيں ملك كے اندر اسلام اور سوشلزم كامعرك اپنے شاب ير پهنچا مواتها-

(٢) على تقيد مين بحرتويه موتا ہے كه مخالف كى بات خود اى كے الفاظ ميں يورى كى پوری نقل کی جائے 'لیکن اگر اختصار کے پیش نظراس کی تلخیص ضروری ہو تو کم از کم خلاصہ نكالنے ميں يہ رعايت ضرور ہونى جائے كداس كاستدلال كاكوئى اہم جزر بنے نہ بائ كلك صاحب نے ہرجگہ میری بات کا خلاصہ نکالا ہے۔ محربہ خلاصہ بہت سے مقامات پر غیر مختاط اور بعض جكه صراحته غلط ب-

(m) جن حضرات كومير، مقالے كے مندرجات سے اتفاق نه ہوسكا انهول في بھى اس بات کا اظهار بسرحال کیا ہے کہ میری تنقید ایک خالص علمی اندا زکی تنقید تھی جس میں طنزو تعریض اور ذاتی چینے اڑانے سے کمل پر میز کیا گیا تھا ، خود ملک صاحب نے بھی دبی زبان ے اس کا عتراف فرمایا ہے 'لیکن افسوس ہے کہ خود انہوں نے تنقید کاجو انداز اختیار فرمایا وہ کمی طرح بھی ایک علمی بحث کے شایان شان نہیں تھا میں نے عرض کیا تھا کہ میں جو کچھ كه رہا ہوں 'افهام و تغييم كے ماحول ميں كه رہا ہوں 'ليكن انہوں نے براہ راست مناظرہ کے اس اسٹیج سے گفتگو شروع کروی جہاں مخالف پر طعن و تشنیع کرنے 'اور اس پر فقرے کنے اور چھینٹے اڑانے کے بغیر کوئی بات نہیں ہوتی اور جہاں صرف اس کوہی نہیں 'اس کے اکابر کو اور جن مدارس میں اس نے تعلیم پائی ہے ان کو بھی مطعون کرتا زور بیان کے لئے ضروری سمجھاجا تاہے۔

جمال تک راقم الحروف کی ذات کا تعلق ہے علک صاحب اس پر جو طعن و تشنیع بھی فرمائيں مجھے ذاتی طور پر اس لئے کوئی اعتراض نہیں ہے کہ میں "کم علم" ہے لے کر" ب عمل" تك برخطاب كوايخ حق مين درست سجهتا بول كيكن بم سب كويد ضرور سوچنا چاہے کہ اس انداز گفتگو کے ساتھ اس اسلام کی کوئی اچھی نمائندگی نہیں کر سکیں گے جو

فرعون کے سامنے بھی زم بات کمنے کی تلقین کر تا ہے۔

اگر ملک صاحب برانہ مانیں تو ایک خیرخواہانہ گذارش اور ہے' اور وہ بیہ کہ اول تو

علمی تغیروں میں طعن و تضنیع کا انداز فی نفسہ مناسب شیں۔ دو سرے اگر کسی زمانے میں اس کو مستحن سمجھا جا تا ہوتواب سے طریقہ سنجیدہ علمی حلقوں میں متروک ہوچکا ہے۔ اس دور میں طعن و تضنیع کے بارے میں عموماً تا ٹر بیہ ہو تا ہے کہ اس کے ذریعے علمی دلا کل کے خلا کو پر کرنے کی کوشش کی جمئے ہے ' تیرا اگر کسی کو طنزو تعریض کا ایسا ہی ذوق ہو تو پھر انشاء کی سے صنف تھوڑا سا ریاض چاہتی ہے 'اس کی زاکتوں پر قابوپانے کے لئے محنت کی ضرورت ہے ' اور اس محنت کے بغیرانسان کو طنزاور جمنجملا ہٹ کا فرق سمجھ میں نہیں آتا۔ اس فن کا سب اور اس محنت کے بغیرانسان کو طنزاور جمنجملا ہٹ کا فرق سمجھ میں نہیں آتا۔ اس فن کا سب کے پہلا سیق بیہ ہے طنز جمنجملا کر دانت پہینے کا نہیں ' بلکہ شمیم ذیر لب کے ساتھ چنگی لینے کا نام ہے۔ اور جب بیہ سبق ذہمی نشین نہ ہوتو بیہ گولی خود اپنے ہی اوپر چل جاتی ہے۔ بسرکیف ! جمال تک ملک صاحب کی تعریضات کا تعلق ہے ' ان کے جواب میں تو مرف اتنا ہی عرض کر سکتا ہوں کہ۔

تو دانی که مارا سر جنگ نیست و حر نه مجال سخن تک نیست

-19

آپ ہی اپنی اداؤں پر ذرا غور کریں ہم اگر عرض کریں کے تو شکایت ہو گی البتہ ان کے صرف ان دلا کل پر مختر تبعرہ ان صفحات میں پیش کررہا ہوں 'جو علمی توجیت کے ہیں اور جو دا تھات ذہنوں میں خلش پیدا کر سکتے ہیں۔

#### بدعت كاالزام

"قانون کی بالاتری کا خاتمہ" کے عنوان سے مولانا مودودی صاحب نے لکھا ہے:
"ان بادشاہوں کی سیاست دین کے آلع نہ تھی اس کے تقاضے دہ
ہرجائز د ناجائز طریقے سے پورا کرتے تھے اور اس معاطے میں طال وحرام
کی تمیز روا نہ رکھتے تھے 'مخلف خلفائے تی امیہ کے عمد میں قانون کی
پابندی کا کیا حال رہا۔ اسے ہم آگے کی سطور میں بیان کرتے ہیں۔

حضرت معاوية كے عمديس

یہ پالیسی حضرت معاویہ بی کے عمد سے شروع ہوگئ تھی' امام زہری ہی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور چاروں خلفائے راشدین کے حمد میں سنت یہ تھی کہ نہ کافر مسلمان کا وارث ہوسکا ہے'نہ مسلمان کافر کا' حضرت معاویہ نے اپنے زمانہ حکومت میں مسلمانوں کو کافر کا وارث قرار دیا اور کافر کو مسلمان کا وارث قرار نہ دیا' مسلمانوں کو کافر کا وارث قرار دیا اور کافر کو مسلمان کا وارث قرار نہ دیا' مسلمانوں کو مرین عبد العین نے آگراس بدعت کو ختم کیا۔''

(خلافت و لموكيت ص: ١١٢١)

يس في اس عبارت يردوا عراض كالعظ :

() مولانا مودودی صاحب نے خط کشیدہ جملے میں امام زہری کی طرف ہیہ بات منسوب کی ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ کے اس مسلک کو بدعت قرار دیا ہے ' حالا تکد البدایہ والنہایہ میں (جس کے حوالہ سے مولانا نے امام زہری کا یہ مقولہ نقل قرمایا ہے) امام زہری کا اصل عملی جملہ ہیہ ہے کہ :

راجعالسنةالاوالي ل

حضرت عمرين عبد العزيزت يهلى سنت كولوالوط

"پلی سنت کولوٹادیے" ور"بدعت کو ختم کرتے" میں جو زمین آسان کا فرق ہے وہ کی ہے پوشیدہ نہیں۔

میرا اعتراض به تفاکه مولانا نے "سنت اولی" کے لفظ کو "بدعت" سے کیوں بدلا؟ اگر مولانا خود حضرت معاویہ" کے اس مسلک کو "بدعت" سیجھتے ہیں تو وہ اپنی طرف سے اسے بدعت فرمائیں "لیکن امام زہری کی طرف وہ بات کیوں منسوب کی گئی جوانسوں نے ہرگز نہیں کئی؟

ملک غلام علی صاحب نے میرے اس اعتراض کا اپنے طویل مقالے میں کوئی جواب نمیں دیا۔

ل البدايه والنهايه ص ٢٣٢ ج ٩ مطبعته المعادة

(۲) میرادو سرا اعتراض بید تھاکھ ورودی صاحب نے جو حضرت معاویہ کا فقہی اجتماد مسلک کو "برعت" قرار دیا ہے اوہ درست نہیں اس لئے کہ بید حضرت معاویہ کا فقہی اجتماد تھا عمد قاتل اور فتح الباری کے حوالے ہے جس نے کما تھا کہ اس معاملہ جس صحابہ کے عمد سے اختلاف چلا آیا ہے احضرت معاویہ کے علاوہ حضرت معاذین جبل اور تابعین جس سے مسروق محسن بھری محمد بن حفیہ اور محمد بن علی بن حسین کا بھی بھی مسلک ہے کہ مسلمان کو کا فرکا وارث قرار دیا جائے گا اور یہ مسلک ہے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کے بنیاد بھی نہیں ہے 'بلکہ حافظ ابن حجم سلک کی بنیاد ایک مرفوع حدیث کو قرار دیا ہے۔

جو فضی ہی میرے مقالے میں یہ بحث پڑھے گا اس پر یہ بات واضح ہوجائے گی کہ میرا مقصدیہ نہیں تھا کہ حضرت معاویۃ اور حضرت معاذبن جبل کا یہ مسلک ولا کل کے لحاظ سے زیادہ قوی اور راج ہے 'بلکہ میری مفتلو کا حاصل یہ تھا کہ یہ ایک فقہی اجتماد ہے جس سے دلا کل کے ساتھ اختلاف تو کیا جاسکتا ہے لیکن اے" بدعت" اور" قانون کی بالا تری کا خاتمہ " نہیں کما جاسکتا "اور نہ اس پر اس قیاس کی عمارت کھڑی کی جاسکتی ہے کہ حضرت معاویۃ نے سیاسی اغراض کے لئے حلال وحرام کی تمیزروا نہیں رکھی۔

کین ملک غلام علی صاحب نے میرے اس اعتراض کے جواب میں جو طویل بحث فرمائی ہے اسکا عاصل ہید نظا ہے کہ حضرت معادیۃ اور حضرت معاذین جبل و فیرہ کے والا کل کنرور اور ایحے مقابلے میں جمہور فقماء کے والا کل مضبوط ہیں۔ حالا تکہ اگر مولانا مودودی صاحب کا مقصد صرف ہیں ہو تا کہ حضرت معاویہ کا یہ اجتماد کنرور 'مرجوح یا جمہور کے مسلک کے مطابق غلط ہے تو جمیں کوئی اعتراض نہ تھا اس صورت میں جتنے والا کل ملک صاحب نے حضرت معاویہ اور حضرت معاویہ کا فار کے مطابق کی جین 'ہم ان پر دوچار کا اور اضافہ کرسکتے تھے 'اس لئے کہ مسلک کے فاظ ہے ہم جمہور فقماً ہی کے مسلک کے قائل ہیں اور وہی مسلک جارے نزدیک دالا کل کے فاظ ہے مضبوط ہے 'لین بحث تو یماں ہے کہ حضرت معاویہ اور حضرت معاویہ کی بناء پر "بہ عت "کے مرتکب کی طرح ہو گئے؟ ہم نے حضرت معاویہ اور حضرت معاق کے حق میں جودلا کل چیش کے تھے 'اس ہے کہ جم نے مضرت معاویہ اور حضرت معاق کے حق میں جودلا کل چیش کے تھے 'اس ہے ایکے نہ جب کی تائید کرتا یا اے مضبوط قرار دینا مقصد نہیں تھا' بلکہ یہ و کھانا تھا کہ یہ حضرات بھتد ہیں اور ایکے قول کی ایک شرعی دلیل ہی ہے' وہ دلیل آگرچہ کنرور ہے کہ یہ حضرات بھتد ہیں اور ایکے قول کی ایک شرعی دلیل ہی ہے' وہ دلیل آگرچہ کنرور ہے کہ یہ حضرات بھتد ہیں اور ایکے قول کی ایک شرعی دلیل ہی ہے' وہ دلیل آگرچہ کنرور ہے کہ یہ جس جورات بھتد ہیں اور ایکے قول کی ایک شرعی دلیل ہی ہے' وہ دلیل آگرچہ کنور ہے

اور ای لئے انکا مسلک مختار نہیں لیکن اس کی بناء پر انہیں بدعت کا مرتکب قرار نہیں دیا جا سکتا۔ جہاں تک ان کے مسلک کے ولا کل کے لحاظ سے کمزور ہونے کا تعلق ہے 'یہ مسئلہ ہمارے اور مولانا مودودی صاحب کے درمیان مختلف فیہ نہیں تھا اسلئے ہم نے اس سے تعرض نہیں کیا۔

صورت واقعہ یہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کے درمیان بہت سے فقی مسائل میں اختلاف رہاہے 'جن میں ہر فریق اپنے پاس پچھ دلا کل رکھتا تھا'ایک جہتد کویہ تو اختیار حاصل ہے کہ اسکے اقوال میں جس کے دلا کل کو زیادہ مضبوط پائے 'اسے اختیار کرے اور جس کے دلا کل پر دل مطمئن نہ ہو اسے قبول نہ کرے' اور اسے اجتمادی غلطی قرار دے 'لیکن ان جیے مسائل ہیں کسی صحابی کے مسلک کو "برعت" جمیں کما جاسکا اور نہ چودہ سوسال میں آج تک کسی صحابی کے فقتی مسلک کو 'خواہ وہ بظا ہر کتنائی کمزور کیوں نہ محلوم ہو' برعت قرار دیا گیا ہے مثل اپو ذر غفاری رضی اللہ تعالی عنہ 'کا یہ مسلک مشہور و محروف ہو' برعت قرار دیا گیا ہے مثلا اپو ذر غفاری رضی اللہ تعالی عنہ 'کا یہ مسلک مشہور و محروف ہو' برعت قرار دیا گیا ہے مثلا اپو ذر غفاری رضی اللہ تعالی عنہ 'کا یہ مسلک مشہور و محروف ہو' بہت کہ وہ ایک دن کی روزی سے زیادہ رقم اپنے پاس رکھنا حرام سجھتے تھے' ظاہر ہے ان کا یہ مسلک قرآن و سنت کے واضح دلا کل کے خلاف ہے 'اسی وجہ سے صحابہ کرام میں سے کوئی ایک بھی اس معاملہ میں ان کا ہم نوا نہیں تھا' سب کے نزدیک ان سے اس مسئلے میں اجتمادی غلطی ہوئی تھی' اور جمہور امت نے بھٹہ دلا کل کے ذراید اس مسلک کی تردید کی اس سے قانون اجتمادی غلطی ہوئی تھی' اور جمہور امت نے بھٹہ دلا کل کے ذراید اس مسلک کی تردید کی اس سے قانون آج تک کسی نے یہ نہیں کما کہ ان کا یہ فعل "برعت" تھا' یا اس سے قانون اسلامی مجروح ہو تا تھا۔ ملک غلام علی صاحب کھتے ہیں :

"موال یہ ہے کہ اگر ایک طرف قرآنی آیات اور احادیث سحیحہ موجود ہوں اور موجود ہوں اور موجود ہوں اور موجود ہوں اور سنت خلقاء راشدین اربعہ موجود ہوں اور دوسری طرف کسی سحانی یا تلهمی کا قول یا فعل ہو جو صریحًا ان سب سے متعارض ہوتو کیا اے بھی دوسری سنت یا اجتماد کا تام دیا جا سکتا ہے؟"

ملک صاحب کا خشاء غالبًا یہ ہے کہ الی صورت میں اس سحانی یا تناہمی کے قول کو "اجتماد" نہیں بلکہ "بدعت" کما جائے گا کین انہوں نے اپنے اس دعوے کی کوئی دلیل میان نہیں فرمائی میرا جواب یہ ہے کہ اگر دہ صحابی یا تاہمی مجتمدہ ورائے اور اپنے قول کی بنیاد کسی شری دلیل پر رکھتا ہے (خواہ دہ شری دلیل ہمیں کمزور نظر آتی ہو) تو بلا شبہ کسی بھی شری دلیل پر رکھتا ہے (خواہ دہ شری دلیل ہمیں کمزور نظر آتی ہو) تو بلا شبہ کسی بھی شری دلیل پر رکھتا ہے (خواہ دہ شری دلیل ہمیں کمزور نظر آتی ہو) تو بلا شبہ

اے"اجتماد" ی کما جائے گا'اے بدعت یا تحریف نہیں کہ سکتے 'الی صورت میں عمل تو بلاشبہ قرآن وحدیث اور خلفائے راشدین کی سنت ہی پر کیا جائے گا محالی کے منفرد مسلک کو کزور 'مرجوح' یہاں تک کہ اجتمادی غلطی بھی کما جاسکتا ہے' لیکن اے''بدعت " قرار دين ك كوئى معنى شيس إي-

صحابہ كرام كا معاملہ تو بت بلند ب بعد كے فقهاء مجتدين سے ايسے بے شار اقوال مردی ہیں جو بظاہر قرآن وسنت کے خلاف نظر آتے ہیں الیکن چو تکہ ان کی کوئی نہ کوئی شرعی بنیاد کمزور یا مضبوط موجود ہے اس لئے ایسے اقوال کو اجتمادی فلطی تو کما گیا ہے لیکن "بدعت" سی نے نہیں کہا۔ مثلا امام شافعیؓ اس بات کے قائل ہیں کہ اگر کوئی ہخص ذہبے پر بسم الله يردهنا جان بوجه كرچمور وے تب بھى ذبيحہ حلال موتا ہے كه حالا تك قرآن كريم كى مرع آیت موجودے کہ:

> ولاناكلوممالم يذكراسم اللهعليه اوراس (زید) میں عمت کھاؤجس پر اللہ کا نام نہ لیا گیا ہو۔

جمور فقهاء نے امام شافعی کے اس مسلک کی تردید کی ہے'اسے کمزور کما ہے'اور اس پر عمل نہیں کیا' لیکن کیا کوئی ایک عالم بھی ایسا بتایا جاسکتا ہے جس نے اس مسلک کی وجہ سے امام شافعی پر بدعت کا الزام عائد کیا ہو؟ وجہ یمی ہے کہ امام شافعی مجتد ہیں اور ایے قول کی ایک شرعی بنیاد رکھتے ہیں' یہ بنیاد جمهور کے نزدیک کزور سمی' لیکن ان كو "برعت" اور "تحريف ين "كالزام ع برى كرنے كے كئے كانى ہے۔ ورنہ أكر ملك صاحب کے اصول کے مطابق "برعت" کے خطاب میں اتنی فیاضی سے کام لیا جائے تو امت كاشايد كوئى مجتد بھى اس نشرى زدے نيس في سے كاكيونك برايك كے يمال ايك دد ا قوال ضرور ایسے ملتے ہیں جو بظاہر قرآن رسنت کے خلاف نظر آتے ہیں اور جمہور امت نے ای لئے اکو تبول نہیں کیا بلکہ رو کردیا ہے مگران کے عمل کوبدعت کی نے نہیں کما۔ ہاں شرط یہ ہے کہ ایسے قول کا قائل اجتماد کی اہلیت رکھتا ہواور اسکے بارے میں

ير كمان نه كيا جاسكنا موكه وه خوامشات نفساني كي اتباع بين تحريف دين كا مرتكب موكا 'امام شاطبي رحمته الله عليه لكصة بين:

ف بدأيدًا لجند م ١٣٨٨ ج ١ مصطفى البابي ١٥ ١١١٥

ان الراى المذموم ما بنى على الجهل واتباع الهولى من غير ان يرجع اليه وماكان منه فريعة اليه وان كان فى اصله محمودًا وذلك راجع النى اصل شرعى فالاول داخل نحت حد البدعة وتتنزل عليه ادلة الذم والثانى خارج عنه ولا يكون بدعةً ابدًا

قابل فدمت رائے وہ ہے جو جمالت اور خواہشات کی پیروی پر جنی ہو اور رائے کی ہوارت اور خواہشات کی پیروی پر جنی ہواور اس میں کسی اصل شری کی طرف رجوع نہ کیا گیا ہو'اور رائے کی دو سری ہم وہ ہے جو آگرچہ اپنی اصل کے اعتبار ہے محدود ہو لیکن رائے فرموم کا ذریعہ بن سکتی ہے'اور اسکی بنیاد کسی شری اصل پر ہوتی ہے ان شرموم کا ذریعہ بن سکتی ہے'اور اسکی بنیاد کسی شری اصل پر ہوتی ہے ان شری ہوتی ہے ان شری ہوتی ہے اور اسپر فرمت کے شری ہوتی ہے والائل کا اطلاق ہوتا ہے'لیکن دو سری ہم کی رائے اس سے خارج ہے اور دو کمی بدعت نہیں ہوسکتی۔ ا

اور خود مولانا مودودی صاحب کی زبانی سفتے کہ وہ "اجتماد" کی کیا تعریف فرماتے ہیں؟
"اجتماد کی اصطلاح کا اطلاق میرے نزدیک صرف اس رائے پر
ہوسکتا ہے جس کے لئے شریعت میں کوئی مخبائش پائی جاتی ہو' اور
"اجتمادی غلطی" ہم صرف اس رائے کو کمہ سکتے ہیں جس کے حق میں
کوئی نہ کوئی شرعی استدلال تو ہو محمروہ صحیح نہ ہویا بید کمزور ہو۔ (خلافت د
مؤکیت 'ص ٣٣٣)

اب ملک صاحب غور فرمائیں کہ توریث مسلم کے مسئلے میں اکلی ساری بحث کا خلاصہ یمی تو نکاتا ہے کہ حضرت معاویہ اور حضرت معالاً بن جبل نے جس حدیث کے سے استدلال کیا

کے الشاطبی الاعتمام میں اساج ا مطبعت المنار معر اسسالہ
کے یماں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ ملک صاحب نے اس حدیث کو ضعیف قرار دیتے ہوئے کما ہے
کہ اس میں ایک راوی مجبول ہے اول تو خود ابو داؤد ہی میں اس کے مقصل روایت بغیر مجبول راوی
کے آئی ہے دو سرے ملک صاحب کی توجہ اس طرف نہیں گئی کہ یہ سند کی شخیق و تفیق ہم لوگوں کے
لئے تو دلیل ہے کین جن محابہ نے کوئی ارشاد براہ راست آپ سے سنا ہو ان کے لئے یہ بات
صدیث کورد کرنے کی وجہ کیے ہو عتی ہے کہ بعد کے راویوں میں کوئی شخص مجبول آگیا ہے۔

ہے وہ استدلال "بید کمزور" ہے یا زیادہ سے زیادہ" صحیح نہیں "لیکن اس سے خود مولانا مودودی صاحب کے بیان کے مطابق زیادہ سے زیادہ اجتمادی غلطی بی تو طابت ہوتی ہے، "بدعت" کیے طابت ہوگئی؟ ملک غلام علی صاحب لکھتے ہیں:

"اس سنت رسول اور سنت خلفائے راشدین کے بالمقائل امیر معاویہ کا ایک فیعلہ اور طریقہ ہے جس کے بارے بین کما جا آ ہے کہ یہ دو سری سنت ہے کیا یہ ایک فقیہ یا ایک مجتد کا قیاس واجتمادہ کو یہ بالکل دو سری سنت ہے کیا یہ ایک فقیہ یا ایک مجتد کا قیاس واجتمادہ کے بالکل الی بات ہے جسے آجکل ڈاکٹر فعنل الر جمن اور پرویز صاحب جسے لوگ کھے ہیں کہ مسلمانوں کا ہرامیریا مرکز ملت ہو بکھ طے کردے وہی سنت

جناب غلام علی صاحب ذرا محتد ول سے خور فرمائیں کہ وہ کیا بات فرمارہ ہیں؟

کیا میرے کی ایک لفظ سے بھی یہ اشارہ کیس نکانا ہے کہ حضرت معاویہ کا تھل "امیر" یا "مرکز ملت" ہونے کی حیثیت سے سنت ہے؟ بات توبیہ کی جارہی ہے کہ حضرت معاویہ صحابی اور فقیہ مجتد ہیں انہیں فقہی مسائل میں اجتماد کا حق حاصل ہے الذا الحے اجتمادات کو بدعت یا تحریف دین نہیں کما جاسکنا اور وہ "امیر" نہ ہوتے تب بھی انہیں یہ حق حاصل تھا اور جب امیرہن گئے تب بھی ان المیت اجتماد ختم نہیں ہوگئی۔ ظاہر ہے کہ اگر کوئی فقیہ مجتد "امیر" بنجائے تو اسے محض "امیر" ہونے کے جرم میں اجتماد سے محروم تو نہیں کیا جاسکنا۔ الی صورت میں اسکے فقبی اجتمادات مرکز ملت کی حیثیت سے نہیں بلکہ ایک مجتد جاسکا۔ الی صورت میں اسکے فقبی اجتمادات مرکز ملت کی حیثیت سے نہیں بلکہ ایک مجتد کی حیثیت سے نہیں بلکہ ایک مجتد

پرہمیں سخت جرت ہے کہ ملک صاحب کو حضرت معاویہ اور پرویز صاحب کے مرکز ملت کے درمیان کوئی فرق نظر نہیں آتا؟ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ عام امراء کی طمت کوئی امیر نہیں بلکہ ایک محالی اور صاحب فضائل ومناقب بزرگ ہیں ان کے قیاس واجتماد میں زمین و آسان کا تقاوت ہے علامہ ابن قیم سے زیادہ بدعات اور "رائے خدموم" کا وخمن اور کون ہوگا الیکن سنتے کہ صحابہ کے قیاسات اور آراء کے بارے میں وہ کیا فرماتے ہیں:

"رأى افقه الامة وابراالامة قلوبا واعمقها علما واقلهم تكلفا واصحهم قصودا واكملهم فطرة واتمهم ادراكاواصفاهم انهانا الذين شاهد والتنزيل و عرفوا التاويل و فهموا مقاصد الرسول فنسبة آرائهم وعلومهم وقصودهم الى ماجاء به الرسول من بعدهم فى ذلك كالفرق بينهم و بينهم فى الفضل فنسبة من بعدهم ألى دأيهم كنسبة قدرهم الى قدرهم" أ

"ان حعرات كى رائے ہو تمام امت ميں سب نيادہ فقيہ سب
عزيادہ نيك دل سب سے بردھ كر عميق علم ركھنے والے سب سے كافات كرنے والے سب سے برخ نيتوں كے حافل اور سب سے زيادہ كافل الفطرت تھے جن كا اوراك سب سے زيادہ عمل اور جن كے ذبن سب سے زيادہ عمل اور جن كے ذبن سب سے نيادہ عمل اور جن كے ذبن كاسب سے زيادہ عمل اور جن كے ذبن كاسب سے نيادہ جلایافتہ تھے ئيد وہ معزات جي جنوں نے زول قرآن كا مشاہدہ كيا۔ اس كے معانى كو سمجھا 'رسول كريم صلى اللہ عليہ وسلم كے مقاصد كو پچانا 'الذا ان معزات كى رائے آخضرت صلى اللہ عليہ وسلم كاللہ عليہ وسلم كالہ عليہ وسلم كالہ اورائي واجتماد) جي خوداكو آخضرت كى صحبت معاصل ہے 'اوراس معاطے (رائے واجتماد) جي القرارے الكے اور الكے بعد والوں كے درميان وہى فرق ہے جو فضيلت كے اختبار سے الكے درميان وہى فرق ہے جو فضيلت كے اختبار سے الكے درميان وہى فرق ہے جو فضيلت كے اختبار سے الكے درميان نہيں لوگوں كى ماتھ دوى نہيت ركھتى ہے جو ان جيے لوگوں كى ان جيے لوگوں كے ساتھ موجود پایا جا تا ہے 'لذا بعد والوں كى رائے ان حضرات كى رائے كے ساتھ موجود نہيت ركھتى ہے جو ان جيے لوگوں كى ان جيے لوگوں كے ساتھ موجود نہيت ركھتى ہے جو ان جيے لوگوں كى ان جيے لوگوں كے ساتھ موجود

فلاصہ یہ کہ زیر بحث مسئلہ میں صحیح نتیج تک پہنچنے کے لئے دیکھنے کی بات یہ نہیں ہے کہ حضرت معاویہ اور حضرت معاذبین جبل کی رائے دلا کل کے لحاظ سے مضبوط ہے یا کمزور ' دیکھنے کی بات یہ ہے کہ ان میں اجتماد کی المیت ہے یا نہیں اگر ان میں اجتماد کی صلاحیت پائی جاتی ہے اور وہ کسی فقہی مسئلے میں کوئی رائے دیتے ہیں تو خواہ وہ ہمیں کتنی ہی کمزور معلوم ہو'

ك ابن القيم": اطلام الموتعين ص ٢٦ ج ١٠ ادارة العباعة الميريد

اس سے اختلاف تو کیا جاسکتا ہے کیکن اے بدعت قرار دینے کا کوئی جواز نہیں ہے۔ اسکی
ایک وجہ ہے کہ اس تنم کے شاذ نداجب میں ہم تک صرف ان حضرات کے اقوال پنچ ہیں
ایک ولائل تفصیل کیما تھ نہیں پنچ سکے ورنہ اگر ایکے کمل دلائل ہم تک وسنچے تو شاید
ایکے دلائل تفصیل کیما تھ نہیں البطلان بھی معلوم نہ ہوتے۔

اب سنے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کاعلم وفقہ میں کیا مقام ہے؟ یہ روایت تو بت سے محد مین اور مور نیون نے اپنی کتابوں میں درج کی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کے حق میں یہ دعا فرمائی تھی کہ:

اللهم علم معاوية الكتاب

اے اللہ معادیة کو کتاب (قرآن) کا علم عطافرما

نیزجامع ترزی کی روایت ہے کہ آپ نے حضرت معاویہ کے لئے دعا بھی فرمائی کہ:

اللهم إجعله هاديًا مهليًا واهدبه م

یا الله انگور جنما اور بدایت یافته بنا اور اسکے ذریعہ لوگوں کو ہدایت دے

اور حافظ مٹس الدین ذہبی نے سند کے ساتھ روایت نقل کی ہے کہ ایک مرتبہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاویہ کو سواری پر اپنے بیچے بٹھایا ' پھر آپ نے فرمایا کہ تمہارے جسم کا کون ساحصہ مجھ سے متصل ہے؟ حضرت معاویہ نے جواب دیا کہ

" بيث "آپ نے فرمايا:

اللهم املاً وعلمًا تله "يا الله اكوعلم عبرد ع"

چنانچہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بید دعا قبول ہوئی۔ صبح بخاری کی بید روایت میں اپنے پہنانچہ آخضرت معاویۃ کے بارے میں قرمایا

اله فقيه بلاشيه وه فقيه إي

الم البدايه والنهايه من ١٣٢ ج ٨ مطبعته العادة معر الله محكوة المصابح: ص ٥٥٥ اسح المطالع كرا جي: الذبي آرخ الاسلام من ٣١٩ ج٢

علامہ ابن القیم نے اعلام المو تعین میں اور حافظ ابن مجر نے الا صابہ میں ان محابہ کرام کے اسائے گرامی شار کرائے ہیں جو فقہ واجتماد میں معروف تھے 'انہوں لے صحابہ کرام کے تین طبقے قرار دیئے ہیں 'ایک وہ جن ہے بہت سے فقاوی مروی ہیں ' دو سرے وہ جن سے ان سے کم فقاوی منقول ہوئے ہیں اور تیسرے وہ صحابہ جن سے بہت کم فقاوی ہم فقاوی ہم تنک بہنچ ہیں 'چر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو متوسط طبقے ہیں شار کیا ہے ل

کی وجہ ہے کہ توریث مسلم من الکا فرکے مسلے میں فقہاء امت نے جمال بھی صحابہ " تابعین اور دو سرے فقہاء کے ندا ہب شار کرائے ہیں ' وہاں حضرت معاویہ ' حضرت معاذ ' بن جبل کے اس قول کو بھی بطور ایک فقہی مسلک کے ذکر کیا ہے اور چودہ سوسال کے عرصے میں کوئی ایک فقیہ جماری نظرے نہیں گذرا جس نے اس قول کو ''بدعت'' قرار دیا ہو۔

میں سمجھتا ہوں کہ جو فحض بھی حقیقت پیندی کے ساتھ ٹھٹڈے دل ہے ان حقا کُنّ پر غور کرے گا اس کے واسطے بات سمجھنے کے لئے یہ بحث کافی ہوگی' اور وہ یقینیا اس موقف کی نائید کرے گا کہ حضرت معاویہ اور حضرت معاذین جبل کو ایجے اس فقہی مسلک کی بناء پر بدعت کامر تکب قرار نہیں دیا جاسکتا۔

آخریں ملک غلام علی صاحب کے دیتے ہوئے ایک اور مغالطے کی نشاندہی ضروری ہے 'وہ لکھتے ہیں کہ:

"المغنى ج م م ١٣٦ پر ابن قدامة پہلے یہ بیان کرتے ہیں کہ محمد الحیف، علی بن حسین سعید بن المسب مسروق عبد الله بن معقل شعبی ابراہیم فخفی کی بین معلی بن معلی سے بیان کیا جاتا ہے کہ انہوں نے مسلم کو کافر کا وارث قرار دیا ہے اسکے بعد فرماتے ہیں ولیس ہو تق بہ عنم (اور اسکی نبست اکل جانب قائل اعتاد نہیں ہے۔) تقریباً میں وہ نام ہیں جنمیں البلاغ میں یار یار وجرایا گیا ہے۔"

رز جمان جون ۲۹ ص:۳۹) اس عبارت سے ملک غلام علی صاحب کا منشاء سیہ کہ میں لے حضرت معاویہ کے

ك ويكفي اعلام المو تعين ص 9 ج اول ادارة الطباعة الميريد والاصاب ص ٢٢ ج ١

اس فقتی مسلک کے بارے میں جو کما تھا کہ بہت سے حضرات تابین نے بھی اس مسلک کو افقار کہا ہے اس کی تردید کی جائے "لیکن اس مقصد کے لئے انہوں نے المغنی کی عبارت کو جس طرح نقل کیا ہے "اور اسکے مجموعی مفہوم کے ساتھ جو زیادتی فرمائی ہے اسکا اندازہ بوری عبارت کوسیات وسبات کے ساتھ دیکھ کرہی ہوسکتا ہے "علامہ ابن قدامہ کا پورافھرہ بیا ہے:

روى عن عمر و معاذو معاوية انهم ورثوا المسلم من الكافرولم يورثوا الكافر من المسلم وحكى ذلك عن محمد بن الحنفية و على بن الحسين وسعيد بن المسيب و مسروق و عبدالله ابن معقل والشعبى والنخعى و يحينى بن يعمر واسحاق وليس بموثوق به عنهم فان احمد قال: ليس بين الناس اختلاف فى ان المسلم لا يرث الكافراه

حضرت عرق محضرت معاق اور حضرت معاویة سے بید قول مروی ہے
کہ انہوں نے مسلمان کو کافر کا وارث قرار دیا اور کافر کو مسلمان کا
وارث نہیں بنایا " سی جمرین حنفیہ علی بن حبین " سعید بن مستب مسوق
عبدالللہ بن معقل شعبی نخوج کی بن یعم اور اسحاق ہے بھی معقول
ہے " لیکن ان حضرات کی طرف اس قول کی نسبت قابل اعتاد نہیں اس
لئے کہ امام احمد فرماتے ہیں کہ لوگوں کے درمیان اس معاطے میں کوئی
اختلاف نہیں ہے کہ مسلمان کافر کا وارث نہیں ہوتا۔ "

اب یہ بوالیجی ملاحظہ فرمائے کہ علامہ ابن قدامہ نے شروع میں اس مسلک کی نبست صرف محرین حفیہ وغیرہ بی کی طرف لفل نبیں کی ہے ' بلکہ حضرت عمر' حضرت معاد اور حضرت معاویہ کی طرف بھی لفل کی ہے ' اور چھر آخر میں ان تمام بی حضرات کے بارے بیں فرمایا ہے ''ان حضرات کی طرف اس قول کی نبست نا قابل احتاد ہے '' کے لیکن ملک غلام بیس فرمایا ہے ''ان حضرات کی طرف اس قول کی نبست نا قابل احتاد ہے '' کے لیکن ملک غلام

ل ابن قدامة : المغنى ص ٢٩١٠ ج ١ وارالمنار مصر ١٣١٤ م

ت اس لئے کہ انہوں نے دلیل میں امام احر کا قول نقل کیا ہے جس کے الفاظ یہ ہیں کہ "لوگوں کے درمیان اس محالے میں کوئی اختلاف نہیں ہے:" اس سے صاف واضح ہے کہ اس قول کی نبت نہ حضرت محاویہ و فیرہ کی طرف۔

علی صاحب حضرت عرق حضرت معاق اور حضرت معاویة کانام حذف کرکے صرف محدین عنفیہ وغیرہ کے اساء گرای ذکر کرتے ہیں اور بیہ با ثر دیتے ہیں کہ ابن قدامہ نے صرف ان حضرات کی طرف اس مسلک کی نبعت کو محکوک بتایا ہے حالا نکہ اگر ابن قدامہ کی بات مانئ ہے تہ تہ پوری مانے 'اور حضرت معاویة کے بارے ہیں ہی یہ کینے کہ انکی طرف بھی اس قول کی نبعت صحیح نہیں 'لذا مولانا مودودی صاحب نے انکے خلاف جو بحث چھیڑی ہے وہ برخمول ہی سے غلط ہے 'لین یہ آخر انصاف وویانت کی کوئی حتم ہے کہ ابن قدامہ کی بات کو جو برخمول ہی سے غلط ہے 'لین یہ آخر انصاف وویانت کی کوئی حتم ہے کہ ابن قدامہ کی بات کو حضرت معاویة کے بارے میں تو آپ واجب التسلیم قرار دیتے ہیں' اور وہ اس فقرے میں حضرت معاویة کے بارے میں جو کہہ رہے ہیں کہ انکی طرف اس قول کی نبعت لا تُق اعتماد نہیں 'تو اے نقل تک نہیں کرتے ' باکہ یہ کما جاسکے کہ حضرت معاویة اپنے اس مسلک میں تنا ہیں 'انکا کوئی ہم نوا نہیں 'اور پھر مولانا مودودی صاحب نے انہیں جو ''برعت 'کا مرتکب بتا یا ہے 'اسکی تقدیق و بائیدی راہ ہموار ہو سکے اس طرز عمل پر سوائے اظمار افسوس کے بتایا ہے 'اسکی تقدیق و بائیدی راہ ہموار ہو سکے اس طرز عمل پر سوائے اظمار افسوس کے اور کیا کیا جائے ؟

نصف ویت کا معاملہ: ووسرے نمبرر میں نے مولانا مودودی صاحب کی اس عبارت رحقید کی تقی:

"طافظ ابن کیر کہتے ہیں کہ دیت کے معالمہ میں بھی حطرت معاویہ " نے سنت کو بدل دیا اسنت بیہ تھی کہ معابد کی دیت مسلمان کے برابر ہوگ -مر حضرت معاویہ نے اسکو نصف کردیا اور باتی نصف خود لینی شروع کردی-(خلافت لموکیت میں ساماد سما)

مى ناس عبارت رچاراعتراض كے تھے:

() خط کشیدہ جملہ مولانا مودودی صاحب نے خود اپنی طرف سے بوھا دیا ہے اصل کتاب میں یہ جملہ بالکل موجود نہیں ہے نہ حافظ ابن کیٹر نے یہ جملہ کما 'نہ امام زہری ؓ نے۔

ملک قلام علی صاحب نے میراید اعتراض میری عبارت کے ذیل میں نقل کیا ہے '
لیکن نہ تو اسکا کوئی جواب دیا ہے نہ مولانا مودودی کی تعلظی کا اعتراف کیا ہے۔ عربی داں
حضرات خود بھی البداید والنمایہ ص ۱۳۹ج ۸ کھول کرد کھے سکتے ہیں۔

(۲) دو سرا اعتراض میں نے یہ کیا تھا کہ خط کشیدہ جھے کو چھوڑ کر باقی مقولہ کی نسبت حافظ ابن کثیر کی طرف کرنے میں بھی مولانا مودودی صاحب کومغالطہ ہوا ہے 'یہ مقولہ حافظ ابن کثیر کا نہیں 'امام زہری بی کا ہے 'میں نے لکھا تھا کہ: لکھ

وبهقال الزهرى كالفاظاس بشادين"

ایک دلچیپ غلطی : میرے اس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے ملک صاحب نے بوئ ہوئے ملک صاحب نے بوئ ہوئے ملک صاحب نے بوئ ہی دلچیپ بات لکھی ہے ، فرماتے ہیں:

"مریر البلاغ نے ابن کیٹر کے قول کے ساتھ سابق فقرے کے آخری الفاظ وبد قال الزهری کو غلط طریق پر ملا کر ابن کیٹر کے قول کو امام زہری کا قول بنا دیا ہے حالا تکہ قال افر بد قال (یا قال بہ) کے معانی کا فرق تو انہیں معلوم ہونا چاہئے تھا اور اس بات ہے بھی بے خبرنہ ہونا چاہئے تھا کہ بد قال کے الفاظ کو بالعوم آخر ش لایا جاتا ہے اور اس کا اشارہ قول ماسیق کی جانب ہوتا ہے " (ترجمان القرآن جون ۱۹۲۹ء صفحہ ۴۰۰)

اگر ملک غلام علی صاحب کے ذریعے ہماری عربی زبان کی معلومات میں کوئی اضافہ ہو
جاتا تو ہم ان کے ممنون ہی ہوتے "لیکن مشکل ہے ہے کہ "ہدیر البلاغ" کو ملک صاحب استفادہ کرنے کی سعادت حاصل نہیں ہو سکی اس کے بجائے اس نے "عربی ہدارس کے ماحول" میں تعلیم پائی ہے جہاں کا ادنی طالب علم بھی اس بات کو جانتا ہے کہ "بدقال" کی ایک قسم اور بھی ہے جو بھیشہ روایت کے شروع میں آتی ہے " یہ محد شین کا جانا ہو جھا طریقہ ہے کہ جب وہ ایک سند ہے کسی کا ایک مقولہ ذکر کرتے ہیں اور پھر آگے ای سند ہے ای مخص کا جب وہ ایک سند ہے کسی کا ایک مقولہ ذکر کرتے ہیں اور پھر آگے ای سند ہے ای مخص کا دو سرا مقولہ نقل کرنا چاہجے ہیں تو دو سرے مقولہ میں سند کا اعادہ کرنے بجائے شروع میں وہ بدقال کئے پر اکتفا کرتے ہیں۔ بہ کی خمیر سند کی طرف راجع ہوتی ہے " یعنی وبھذا السندخال وبد قال کئے پر اکتفا کرتے ہیں۔ بہ کی خمیر سند کی طرف راجع ہوتی ہے " یعنی وبھذا السندخال وبد قال کئے پر اکتفا کرتے ہیں۔ بہ کی خمیر سند کی طرف راجع ہوتی ہے " یعنی وبھذا السندخال وبد قال ہم تک پنچا ہے۔ "

ا ملک صاحب کا بید کمنا درست نمیں کہ "اس سے نفس مسلد پر پچھ اثر نمیں پڑتا" ہارے نزدیک بید بات صاف ہونی اس کئے ضروری ہے کہ اس کے بغیر سنن بیعی کی جو روایت ہم نے آمے نقل کی ہے 'اس کا کماحقہ اثر ظاہر نمیں ہوتا۔

یماں بھی "بدقال الزهری" کا جملہ اس معنی میں آیا ہے، شروع میں حافظ ابن کیڑنے توریث مسلم من الکافر کے سلسلے میں امام زہری کا قول نقل کیا ہے، اس کے بعد چو تکہ "فصف دے" کے ... بارے میں امام زہری کا مقولہ بھی ای سندے مروی تھا اس لئے اس کے شروع میں وبد قال الزهری کمہ دیا ہے، کما حظہ فرما یئے: البدایہ والنمایہ کی بوری عبارت اس طرح ہے:۔

وقال ابواليمان عن شعيب عن الزهرى مضت السنة ان لايرث الكافر المسلم ولا المسلم الكافر و اول من ورث المسلم من الكافر معاوية وقضى بللك بنوامية بعده حتى كان عمر بن عبدالعزيز فراجع السنة واعاده شام ما قضى به معاوية و بنو امية من بعده ويه قال الزهرى و مضت السنة ان دية المعاهد كلية المسلم وكان معاوية اول من قصرها الى النصف الخ

ابوالیمان شعیب اور وہ زہری ہے روایات کرتے ہیں کہ سنت سے چلی آتی تھی کہ نہ کافر مسلمان کا وارث ہوگا'نہ مسلمان کا فرکا' یمال تک کہ عمر بن عبد العزر آئے تو انہوں نے پہلی سنت کو لوٹا دیا' پھر ہشام نے اس فیصلے کو لوٹا دیا جو حضرت معاویہ اور ان کے بعد کے بنوامیہ نے کیا تھا'اور ذکور سند ہی ہے امام زہری کہتے ہیں کہ سنت سے چلی آتی تھی کہ معاہد کی دیت مسلمان کے برابر ہوگی' معاویہ پسلے وہ شخص ہیں جنوں نے اے کم دیت مسلمان کے برابر ہوگی' معاویہ پسلے وہ شخص ہیں جنوں نے اے کم کرکے نصف کر دیا الخ .....

اب اگر ملک صاحب کے ارشادات مطابق و بد قال الزهدی کے الفاظ کو اسکلے فقرے
کے بجائے سابق فقرے سے متعلق سمجھا جائے تو عبارت کا ترجمہ یہ ہو جائے گا کہ ... "پہلے
وہ فضی جنہوں نے مسلمان کو کافر کا دارث قرار دیا معاویہ جیں 'اسی پر ان کے بعد بنوامیہ
فیصلے کرتے رہے یہاں تک کہ عمرین عبد العزیر "آئے تو انہوں نے پہلی سنت کو لوٹا دیا 'پھر
ہشام نے اس فیصلے کو لوٹا دیا 'جو حضرت معاویہ اور ان کے بعد کے بنوامیہ نے کیا تھا 'اور پی

اب یہ طرف تماشہ ماحظہ فرمائے کہ ایک طرف تو ملک صاحب اس بات پر معری کہ

امام زہری کے نزدیک حضرت معاویہ کا یہ فیصلہ سنت نہیں 'بلکہ بدعت تھا' دو سری طرف یہ بھی فرماتے ہیں کہ بد قال الزهری کا تعلق توریث مسلم کے مقولہ ہے ہے' جس کا مطلب یہ ہی فرماتے ہیں کہ بد قال الزهری کا تعلق توریث مسلم کے مقولہ ہے ہے' اور جس چیز کو وہ "بدعت" مجھے ہیں اس کو اپنا تہ ہب بھی بتایا ہے۔ کیا جناب ملک صاحب اس پر راضی ہیں؟ "بدعت" محملے ہیں اس کو اپنا تہ ہب بھی بتایا ہے۔ کیا جناب ملک صاحب اس پر راضی ہیں؟ ویا تھا کہ مولانا مودودی صاحب ہے کہ اس خیارت کا مفہوم سجھنے ہیں غلطی ہوگئی ہے' یہ مقولہ ویا تھا کہ مولانا مودودی صاحب ہے اس عبارت کا مفہوم سجھنے ہیں غلطی ہوگئی ہے' یہ مقولہ عافظ ابن کیرگا نہیں' بلکہ امام زہری تھی کا ہے وبد قال الزهری کے الفاظ اس پر شاہد ہیں' اور پھر غلط فنمی سے بچانے کے لئے بد قال الزهری کا ترجمہ بھی ان الفاظ کے ساتھ کر دیا تھا کہ مخرک دورہ شد ہی ہے گا انگارہ فلط فنمی کا شرک ہوگا ہے۔ " ہم جھنے تھے کہ اہل علم کے لئے انتخا اشارہ فلط فنمی کا انتخارہ فلط فنمی کا شرب بین جائے گا' اور وہ جواب ہیں ہمیں "بد قال" کے مفہوم سے باخبر کرنے کی سعادت عطا فرمائیں گا۔

بسرکیف! جس شخص کو حدیث اور آریخ کی عربی کتابوں ہے اونی ممارست بھی رہی ہو وہ اس تشریح کے بعد اس حقیقت میں شبہ نہیں کر سکتا کہ دیت کے بارے میں بیر مقولہ حافظ ابن کیٹر نے صرف اسے نقل کیا ہے۔ ابن کیٹر کا بہا نہیں ' بلکہ امام زہری گا ہے' حافظ ابن کیٹر نے صرف اسے نقل کیا ہے۔ (۳) اس کے بعد ہم نے عرض کیا تھا کہ امام زہری گا بیہ قول یماں اختصار اور اہمال کے ساتھ بیان ہوا ہے' اس کی پوری تفصیل بیعق " نے اپنی سنن کبری میں روایت کی ہے' اور باق اس میں بیہ تصریح ہے کہ حضرت محاویہ "آدھی دیت مقتول کے ور جاء کو دیتے تھے' اور باق فصف بیت المال میں واضل کر دیتے تھے' لے لازا آوھی دیت کو اپنے ذاتی استعمال میں لانے کا کوئی سوال نہیں۔

یہ بالکل صاف اور سیدھی می بات تھی کہ حافظ ابن کثیرؓ نے امام زہریؓ کا مقولہ اختصار کے ساتھ لقل کیا ہے۔ بیمیؓ نے تفصیل کے ساتھ 'لنذا اعتبار بیمیؓ کی روایت کا ہو

ا۔ السن الكبرى للبيقى من ١٠١ج ٨ وائرة المعارف العثماني عيدرآباد وكن ١٣٥٣ه يورى عرارى

گا'اور اس کی موجودگی میں ہے کہنا بالکل غلط ہو گا کہ حضرت معاویہ ؓ نے آدھی دیت اپنے استعال میں لانی شروع کردی تھی' مولانا مودودی صاحب نے ایک جگہ لکھا ہے ۔۔
"تمام بزرگان دین کے معالمہ میں عمواً' اور صحابہ کرام ؓ کے معالمہ میں خصوصًا میرا طرز عمل ہے کہ جمال تک کی معقول آویل سے یا کی معتبرروایت کی مدھ ان کے کی قول یا عمل کی صحیح تعبیر ممکن ہو'ای کو معتبرروایت کی مدد سے ان کے کی قول یا عمل کی صحیح تعبیر ممکن ہو'ای کو افتیار کیا جائے اور اس کو غلط قرار دینے کی جمارت اس دفت تک نہ کی جائے ہو کہ اس کے سوا چارہ نہ رہے۔"

(خلافت و ملوكيت ص ٣٠٨)

اس لئے ہم سمجھتے تھے کہ سنن بہوتی کی اس "معتبرروایت" کو دیکھ کرمولانا کی طرف سے مسرت کا اظہار ہو گا کہ "اس کی مدد ہے" حضرت معاویہ" کے فعل کی صحیح تعبیر مل گئی' کین افسوس ہے کہ ملک غلام علی صاحب کو اب بھی اس بات پر ا صرار ہے کہ حضرت معاویہ " آدھی دیت ذاتی استعال ہی کے واسطے لیتے تھے'اور بیمق کی روایت میں جو ہیت المال کالفظ آیا ہے اس سے مراد بھی حضرت معاویہ کی ذات ہی ہے۔ولا کل ملاحظہ فرمائیں ا "واقعہ یہ ہے کہ مور تعین نے دو سرے مقامت پر بھی امیر معاویہ" اور دوسرے بنوامیہ کے عائد کردہ غنائم و محاصل کے لئے دونوں طرح کے الفاظ استعال كئے بين ايك ہى واقعہ ميں كميس لنفسه كالفظ ہے اور كميس لبيت المال كالفظ "اب أكربيت المال كي يوزيش في الواقع اميرمعاويه اور آپ کے جانشینوں کے زمانے میں وہی ہوتی جو عمد نبوی اور خلافت راشدہ میں تھی' تب توبد کما جا سکنا تھاکہ ہر جگد لنفسہ سے مراد لبیت مال المسلمين بيت المال أكرذاتي اورساى مقاصد و اغراض ك لئے بلا تامل اور بے در ایخ استعمال ہونے لگے، فرما نروا کے صرف خاص اور قوم کے بیت المال میں عملاً کوئی فرق نہ رہے اور مسلمانوں کا امیر بیت المال کے آمد و خرچ اور حباب و کتاب کے معالمے میں مسلمانوں کے سامنے جوایدہ نہ رہے تو پھرصور تحال الث جاتی ہے'اس صورت میں اخذ

لبيت المال بحى اخذلنفسد بن كرره جا آ --

ہماری پہلی گذارش تو یہ ہے کہ اگر ملک صاحب کے اس ارشاد گرای کے مطابق حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے حق میں "اخذلبیت المال" بھی "اخذلیف "بن کررہ گیا ہے تو ملک صاحب کو چاہئے کہ تاریخ میں جن جن مقامات پر حضرت معاویہ کا بیت المال کے لئے کہ لیما نہ کو د حضرت معاویہ کے "جرائم" کی فہرست میں شامل فرمالیں 'لئے کچھ لیما نہ کو د ہے 'ان سب کو حضرت معاویہ کے "جرائم" کی فہرست میں شامل فرمالیں 'اور جب کوئی پوچھے کہ یہ فعل جرم کیسے ہوا تو ہمی بلغ جواب وہرا ویں کہ حضرت معاویہ گئی شامل اخذلیف کے میں انتخاب اخذلیف کے معنی ویتا ہے۔

پھرکیا جناب غلام علی صاحب کوئی دلیل ایسی پیش کر بچتے ہیں جس سے میہ طابت ہوکہ حضرت معاویہ نے بیت المال کی رقوم اپنے ذاتی استعال میں لانی شروع کروی تھیں؟ اور عملاً ان کے ذاتی صرف اور بیت المال میں کوئی فرق نہیں رہا تھا؟ بجیب بات ہے کہ دعویٰ تو وہ کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ کے زمانے میں بیت المال ذاتی اغراض کے لئے بے در بیخ استعال ہونے لگا تھا محر خود اپنے اس دعوے کی کوئی دلیل پیش کرنے کے بجائے اس دعوے کی نفی پر دلیل ہم سے طلب فرماتے ہیں کہ:

ولا كوئى مخص بير بتا سكما ب كد ان كے عمد خلافت ميں خليف كے لئے ايك مشاہره متعين كرويا كيا ہو اور بيت المال كے مصارف ان كے زاتى مصارف سے بالكل الگ ركھ مح موں۔"

حالا تکہ بیت المال کی پوزیش میں تبدیلی کا دعویٰ خودانہوں نے کیا ہے اور دنیا بحرکے
مسکنہ اصول استدلال کی روے دلیل اس کے ذمہ ہے جو تبدیلی کا مدی ہے 'جو فخص تبدیلی
کا انکار کرتا ہے اس کے لئے انٹا کہ دینا کانی ہے کہ تبدیلی کی کوئی دلیل نہیں۔ اس لحاظ ہے
ان کے دعوے کی تردید کے لئے دلیل پیش کرنا ہماری ذمہ داری نہیں تھی 'گر تبرمًا ہم بید دلیل
پیش کرتے ہیں' اس مقالے کی تحریب کے دوران حضرت محاویہ ہے متعلق حدیث اور
تاریخ کی بیسیوں کتابیں ہماری نگاہ ہے گزری ہیں' ہمیں تو کہیں اس کا اوئی جوت بھی نہیں
تل سکا کہ وہ بیت المال کو ذاتی مصارف میں خرچ کرنے گئے تھے' اس کے بجائے ایک الی
روایت ملی جو شاید ملک صاحب کی بصیرت میں اضافہ کرسکے' حافظ حمس الدین ذہبی رحمتہ
روایت ملی جو شاید ملک صاحب کی بصیرت میں اضافہ کرسکے' حافظ حمس الدین ذہبی رحمتہ
اللہ علیہ سند حسن کے ساتھ نقل کرتے ہیں؛

عن معاوية وصعد المنبر يوم الجمعة فقال عند خطبته إيها الناس ان المال مالنا والفيئي فيئنا من شئنا اعطيناون شئنا منعنا فلم يجبه احد فلما كانت الجمعة الثالثة قال مثل مقالة فقام فلم يجبه احد فلما كانت الجمعة الثالثة قال مثل مقالة فقام اليه رجل فقال كلا! انما المال مالنا والفئي فيئنا من حال بيئنا وبينه حكمناه الى الله باسيافنا فنزل معاوية فارسل الى الرجل فادخل عليه فقال القوم هلك ففتح معاوية الابواب و دخل الناس فوجلواالرجل معه على السرير فقال ان هذا احياني احياه الله سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ستكون ائمة من بعنى يقولون فلايرد عليهم قولهم يتقاحمون في النار تقاحم القردة واني تكلمت فلم يرد على احد فخشيت ان اكون منهم فتكلمت الثانية فلم يرد على احد فقلت في نفسي اني من القوم ثم تكلمت الجمعة يخرجني الله منهم فاعطاه واجازه

حضرت محاویہ ہے روایت ہے کہ وہ ایک مرتبہ جعد کے دن مغبر پڑھے
اور خطبہ دیتے ہوئے فرمایا کہ مسماری دولت ہماری دولت ہے اور سارا
ال غفیت ہمارا مال ہے 'ہم جس کو چاہیں گے دیں گے 'اور جس کو چاہیں
گے روک دیں گے۔ "اس پر کس نے کوئی جواب نمیں دوا 'جب دو سرا
ہجد آیا تو انہوں نے پھر پی بات دہرائی 'گرکوئی نہ بولا 'پھرجب تیسرا جعد
آیا تو حضرت محاویہ نے پھر پی بات کی 'تو ایک فخص اٹھ کھڑا ہوا اور
اس نے کما : " ہرگز نمیں! مال تو سارا ہمارا ہے 'مال غفیمت بھی ہم سب کا
وربعہ اس کا فیصلہ اللہ کے پاس کے درمیان حائل ہوگا 'ہم اپنی تکوار کے
مزبرے اس کا فیصلہ اللہ کے پاس لے جائیں گے۔ " یہ عکر حضرت محاویہ گیا سراطل کیا گیا تو لوگ کہنے گئے کہ یہ فخص مارا کیا 'لیکن حضرت محاویہ کے پاس
داخل کیا گیا تو لوگ کنے گئے کہ یہ فخص مارا گیا 'لیکن حضرت محاویہ نے پاس
داخل کیا گیا تو لوگ کنے گئے کہ یہ فخص مارا گیا 'لیکن حضرت محاویہ نے
داخل کیا گیا تو لوگ کنے گئے کہ یہ فخص مارا گیا 'لیکن حضرت محاویہ نے
داخل کیا گیا تو لوگ کنے گئے کہ یہ فخص مارا گیا 'لیکن حضرت محاویہ نے
داخل کیا گیا تو لوگ کنے گئے کہ یہ فخص مارا گیا 'لیکن حضرت محاویہ نے
دوروازے کھول دیے' لوگ اندر داخل ہوئے تو دیکھا کہ دو فخص انکے

ساتھ چارپائی پر بیٹا ہوا ہے'اس پر حضرت معاویہ نے قربایا اللہ تعالیٰ اس فضی کو زندہ رکھے'اس نے جھے زندہ کرویا' بیس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کویہ قرباتے ہوئے سا ہے کہ "میرے بعد پکھ امراء ایسے آئیں گیے وہ رفاط) یا تیں کمیں کے جو (فاط) یا تیں کمیں کے جمران کا جواب نہیں دویا جائے گا'ایسے لوگ آگ بیں بندروں کی طرح داخل ہوں گے۔" میں نے (اپنا احتمان کرنے کے لئے) ایک بات کی تھی'کی نے اس کی تردید نہ کی' تو جھے ڈر ہوا کہ کمیں میں ان امراء میں داخل نہ ہو جاؤں' تو ہیں نے دویارہ وہ بی بات کی تی گھر ہی کی نے ہواب نہ دویا تو ہیں نے اپنے دل میں کما کہ میں ان کی لوگوں پر بھری کی نے جواب نہ دویا تو ہیں نے اپنے دل میں کما کہ میں ان کی لوگوں ہیں ہے ہوں' پھر میں کے جواب نہ دویا تو ہیں ہے اپنے دل میں کما کہ میں ان کی گوگوں ہیں' اور اللہ اسے زندہ کر دویا اب جھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ بھے ایسے امراء کے ذمو سے ذکھ دویا ہو ہیں' ہی روایت نقل کرکے قرباتے ہیں:
مافظ ذہی ہے روایت نقل کرکے قرباتے ہیں:

هناحىيثحسنك

(سند کے لحاظے) یہ صدیث صن ہے

اور سنے! محرین عوف طائل اپنی سند سے عطیہ بن قیس کا قول نقل کرتے ہیں کہ میں نے حضرت معاویہ کو خطبہ میں فرماتے ہوئے سنا کہ: "تمہمارے بیت المال میں و ظا نف اوا کرنے کے حضرت معاویہ کچھ رقم نے گئی ہے اب میں وہ بھی تمہمارے درمیان تقسیم کررہا ہوں اگر آئدہ سال بھی رقم نے گئی تو وہ بھی تقسیم کردیں کے ورنہ جھے پر کوئی الزام نہ ہوگا "فاندلیس ائدہ سالی و انعا ھو مال اللہ الذی افاعلیکم" اس لئے کہ وہ میرا مال نہیں بلکہ اللہ کا مال ہے جو اللہ عند کا مال ہے جو اللہ عند کا مال ہے جو

كيا آب بھى ملك صاحب بير فرمائيں مے كه حضرت معاومية كے زمانے ميں بيت المال

ا الذہبی تاریخ الاسلام می ۳۲۱ و ۳۲۲ ج ۲ مکتبة القدی ۱۳۷۸ ه این تیمیة منهاج السنه می ۱۸۵ ج ۳ بولاق ۲۲۳اه

ذاتی اغراض کے لئے بے دریغ استعال ہونے لگا تھا؟

(۳) چوتھا اعتراض میں نے یہ کیا تھا کہ مسکہ عہد صحابہ ہی سے مختلف فیہ چلا آ آئے کہ

ذی کی دیت مسلمان کے برابر ہوگی یا اس سے آدھی یا تمائی 'میں نے عرض کیا تھا کہ خود

آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس معاطے میں مختلف اعادیث مروی ہیں 'کی میں پوری

دیت اوا کرنے کا حکم ہے 'کس میں آدھی کا 'اس لئے حضرت عمر اور حضرت عثمان سے بھی

آدھی دیت لینے کا حکم مروی ہے 'حضرت عمربن عبد العزیز کا عمل بھی اس پر رہا 'اور امام مالک '

کا بھی ہی نہ ہب ہے 'امام ابو صنیفہ ' پوری دیت والی روایت کو ترجے دیتے ہیں 'اور مسلمان اور

ذی کی دیت میں کوئی فرق نہیں کرتے 'حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ان دونوں

ذری کی دیت میں کوئی فرق نہیں کرتے 'حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ان دونوں

ذرا ب کی درمیانی راہ افتقیار کرتے ہوئے متعارض اعادیث میں تطبق دی اور یہ مسلک اختیار کیا کہ آدھی دیت المال کو۔ میں نے صرف یہ

اختیار کیا کہ آدھی دیت معاویہ کا فقبی اجتماد ہے جس سے اختلاف کیا جا سکتا ہے مگراسے بی دعشرت معاویہ کا فقبی اجتماد ہے جس سے اختلاف کیا جا سکتا ہے مگراسے برعت نہیں کما جا سکتا ہے مگراسے برعت نہیں کما جا سکتا۔

ملک صاحب نے اس کے جواب میں پھر حضرت معاویہ کے وال کل پر شکھو کرکے انہیں کرور کرنے کی کوشش کی ہے اور ان کے مقابلے میں اپنے ولا کل چیش کے ہیں اگرچہ ان کے بیان کے ہوئے ولا کل پر بھی کلام کیا جا سکتا ہے کیان ہمارے خیال میں یہ اگرچہ ان کے بیان کے ہوئے ولا کل پر بھی کلام کیا جا سکتا ہے کیان ہمارے خیال میں یہ پوری بحث بالکل غیر متعلق ہے اس لئے کہ بحث سرے سے بیہ ہی نہیں کہ حضرت معاویہ کے معاویہ کے ولا کل مضبوط ہیں یا کمزور 'ہم خود بھی مسلک کے لحاظ سے حضرت معاویہ کے مسلک کے قائل نہیں ہیں 'تفتیگو تو بیہ کہ ایک فقید جہتد کے کی فقی مسلک کو دلا کل مطاب کے لحاظ سے کمزور قرار وینے کے بعد بھی اسے بدعت نہیں کما جا سکتا اور ہم جھتے ہیں کہ وقتی مسلم کی صورت مسلم "کے مسلم عیں ہم اس پر کافی بحث کر بھے ہیں 'یماں اس کے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔

مال غنیمت میں خیانت: مولانا مودودی صاحب نے حضرت معادیة پر اعتراض کرتے ہوئے لکھا ہے:

"مال نغیمت کی تقسیم کے معاطے میں بھی حضرت معاویہ نے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے صریح احکام کی خلاف ورزی کی-کتاب وسنت کی

روے پورے مال غنیمت کا پانچواں حصہ بیت المال میں واخل ہوتا چاہئے اور باتی چار صے اس فوج میں تقسیم ہونے چاہئیں جو لڑائی میں شریک ہو' لیکن حضرت معاویہ نے تھم ویا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سوتا ان کے لئے الگ نکال دیا جائے' پھر باتی مال شرعی قاعدے کے مطابق تقسیم کیا جائے۔"

مولانا مودودی صاحب نے اس واقعہ کے لئے پانچ کنابوں کے حوالے دیے تھے 'جن
میں سے ایک البدایہ والنہایہ ص ۲۹ جلد ۸ کا حوالہ بھی تھا' میں نے اس حوالے کی کمل
عبارت نقل کرکے خابت کیا تھا کہ اس میں صاف یہ الفاظ موجود ہیں کہ بحمع کلممن هذه
الغنیمة لبیت المال (اس مال غنیمت کا سارا سونا چاندی بیت المال کے لئے جمع کیا جائے۔)
ایسی صورت میں مولانا مودودی صاحب کے لئے جائز نہیں تھا کہ وہ اس کتاب کے حوالے
سے یہ تحریر قرمائیں کہ "حضرت معاویہ نے علم دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سونا'ان
کے لئے الگ تکال لیا جائے) محرّم ملک غلام علی صاحب اس پر تبعرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
مولانا مودودی نے اس بات کی شد میں پانچ کتابوں کے حوالے دیے تھے
جن میں سے پانچ اں اور سب سے آخری حوالہ البدایہ والنہایہ کا تھا۔
اب جناب عمر تقی صاحب نے کیا یہ ہے کہ باقی کتابوں کو چھوڑ کر صرف
البدایہ کا حوالہ نقل کردیا ہے۔"

ملک صاحب نے بیہ بات کچھ ایسے اندا زے فرمائی ہے کہ جیسے ہیں نے البدایہ کاحوالہ نقل کرکے کسی جرم عظیم کا ارتکاب کیا ہے 'سوال بیہ ہے کہ جب مولانا مودودی صاحب نے البدایہ کا حوالہ بقید صفحات خود اپنی کتاب میں درج فرمایا ہے 'اور ساتھ ہی ضمیمہ میں یہ بھی کھھاہے کہ:

> "اصحاب علم خود اصل كتابول سے مقابله كركے ديكھ سكتے ہيں" (خلافت و طوكيت ص ٢٩٩)

توکیا یمان "البدایہ" کی طرف رجوع کرنا محض اس وجہ سے گناہ ہو گیا ہے کہ اس سے مولانا مودودی صاحب کی ایک غلطی واضح ہوتی ہے؟

یہ درست ہے کہ باقی چار حوالوں میں بیت المال کا لفظ نہیں ہے الیکن میں ایک مثال

پیش لرقا ہوں (جے محض بات سمجھنے کے لئے پیش کیا جا رہا ہے 'اس لئے اس پر برا مانے ک
کوئی وجہ نہیں) ملک صاحب خور فرہائیں کہ اگر چار اخباروں بیں یہ خبرشائع ہو کہ "مولانا
مودودی صاحب نے اپنے لئے ایک لا کھ روپیہ چندہ وصول کیا" اور ایک پانچیں اخبار میں خبر
کے الفاظ یہ ہوں کہ "مولانا مودودی صاحب نے جماعت اسلامی کے لئے ایک لا کھ روپیہ
چندہ وصول کیا" پر کوئی فخص ان پانچوں اخباروں کے حوالے سے مولانا پر یہ الزام عائد
کرے کہ وہ اپنی ذات کے لئے چندہ وصول کرتے ہیں 'و کیا ملک صاحب اس الزام تراش
مخص کو پانچواں اخبار محض اس لئے نہیں دکھائیں گے کہ اس کا حوالہ پانچویں نمبریر سب
شخص کو پانچواں اخبار محض اس لئے نہیں دکھائیں گے کہ اس کا حوالہ پانچویں نمبریر سب
سے آخر میں دیا گیا تھا؟

ظاہرے کہ اس مخص ہے ہی کما جائے گا کہ پانچویں اخبار میں صراحت کے ساتھ "جماعت اسلای" کالفظ موجود ہے اس لئے تہمارے لئے جائز نہیں تھا کہ اس اخبار کا حوالہ بھی دو 'اور یہ بھی کمو کہ مولانا مودودی صاحب نے یہ چندہ اپنی ذات کے لئے وصول کیا ہے ' اس کے علاوہ ہر معقول آدی ان پانچوں اخبارات کو پڑھ کریہ کے گا کہ در اصل پہلے چار اس کے علاوہ ہر معقول آدی ان پانچوں اخبارات کو پڑھ کریہ کے گا کہ در اصل پہلے چار اخبارات میں خبر مجمل اور مختفر شائع ہوئی ہے 'اور پانچویں اخبار نے اصل حقیقت واضح کر دی ہے 'اس لئے اعتبارای کا ہوگا 'پہلے اخبارات نے یا تو معاملہ کی شخیق نہیں کی یا ان کے در پورٹروں نے مولانا ہے عناو کی بناء پر اس چندے کو مولانا کی ذات کی طرف منسوب کر دیا

سوال یہ ہے کہ آگر ہی بات میں نے حضرت معاویہ کے بارے میں کمہ دی تو کون سا
گناہ کیا؟ یماں تو پانچ حوالوں کا معالمہ ہے 'میں سجھتا ہوں کہ آگر دس کتابوں میں بھی حضرت
معاویہ یا کسی اور سحانی تنابعی یا کسی بھی شریف آدمی کی طرف ایک مجمل بات منسوب کی گئی
ہوجس سے اس کی ذات پر کوئی اعتراض وارد ہو سکتا ہو اور کوئی گیار ہویں کتاب اس کی
تفصیل بیان کرکے حقیقت واضح کردے تو عقل 'ویانت اور انصاف کا نقاضہ ہی ہے کہ دس
کی دس کتابوں کو اس آخری کتاب کی تشریح پر محمول کیا جائے۔

ہمارا خیال ہے کہ مولانا مودودی صاحب کی بیہ فلطی دو اور دو چار کی طرح واضح ہے' اسے سمجھنے کے لئے کسی لیے چوڑے فلنے کی ضرورت نہیں' اور آگر کوئی فخص اتنی واضح غلطی کو بھی صحیح قرار دینے پر اصرار کرے تو اسے اعلان کر دینا چاہئے کہ وہ مولانا مودودی صاحب کو معصوم اور غلطیوں سے پاک تضور کرتا ہے۔ ساری دنیا کی آنکھیں فریب کھا کتی ہیں الیکن ان کے قلم سے کوئی کو تاہی سرزد نہیں ہو سکتی۔

ملک صاحب فرماتے ہیں کہ چو تکہ حافظ ابن کیٹر رحمتہ اللہ علیہ ان پانچوں مؤرخین میں سب سے آخریش آئے ہیں 'اس لئے ان کا قول پہلے مؤرخین کے مقابلے میں مرجوح ہے 'لیکن اس کا نقاضا تو یہ ہے کہ حافظ ابن کیٹر رحمتہ اللہ علیہ نے جتنی ہا تیں پہلی تواریخ بیلی خلاف یا ان سے زائد نقل کی ہیں 'وہ ساری کی ساری رد کردی جائیں 'کیونکہ پہلی تواریخ بیلی ان کا کوئی ذکر نہیں ہے ' پھر تو حافظ ابن کیٹر نے فضول بی ایک مستقل آریخ کھنے کی تکلیف کواراکی 'انہیں چاہئے تھا کہ پہلی تواریخ بی راکتفاء فرمالیتے 'اورایک حافظ ابن کیٹر بی کیا موقوف ہے آگر آریخ کا بعد میں لکھا جاتا اس کی تردید کی دلیل ہے تواسلام میں جو آریخ سب موقوف ہے آگر آریخ کا بعد میں لکھا جاتا اس کی تردید کی دلیل ہے تواسلام میں جو آریخ سب موقوف ہے آگر آریخ کا بعد میں لکھا جاتا اس کی تردید کی دلیل ہے تواسلام میں جو آریخ سب موقوف ہے آگر آریخ کا بعد میں کو بھی اس موضوع پر قلم نہیں اٹھانا چاہئے تھا 'اور آگر کسی نے اٹھا لیا تھا تو ساری امت کو چاہئے تھا کہ بعد کی تمام تواریخ کو نذر آتش کردین کہ ان سے گراہیاں بھیلتی ہیں۔

مولانا مودودی صاحب کی اس صری غلطی کی تاویل کرنے کے لئے جناب غلام علی صاحب نے دلچپ ترین بات یہ لکھی ہے کہ ''آٹھویں صدی بجری تک ابن کھڑے پہلے جن لوگوں نے اس واقعہ کو نقل وروایت کیا ہے اور جنہوں نے ان پہلی تاریخوں کا مطالعہ کیا ہے کیا ان کا یہ بیان کرنا یا یہ بچھنا بالکل غلط ہو گاکہ امیر معاویہ نے یہ مال اپنی ذات کے لئے طلب کیا تھا؟'' ملک صاحب کا مشاء غالباً یہ ہے کہ اگر ایک تاریخی حقیقت کے مجمل رہنے کی وجہ سے ساتویں صدی تک کے انسان کی غلط فنی میں جٹلا رہے ہوں' اور آٹھویں صدی میں وہ حقیقت واضح ہو کر سامنے آئی ہو تو بعد کے لوگوں پر بھی واجب ہے کہ وہ حقیقت کے میں وہ حقیقت کے اس انگشاف سے آٹکھیں بند کر کے بد ستور غلط فنی ہی میں جٹلا رہیں' اور محض اس لئے اس انگشاف سے آٹکھیں بند کر کے بد ستور غلط فنی ہی میں جٹلا رہیں' اور محض اس لئے اس حقیقت پر کان نہ دھریں کہ وہ ساتویں صدی کے لوگوں پر واضح نہیں ہو سکتی تھی۔

یوں ملک صاحب کے مزید اطمینان کے لئے ہم یہ وٹوق کے ساتھ عرض کر سکتے ہیں کہ ساتویں صدی تک کے لوگوں نے بھی ان الفاظ کا نہی مطلب لیا ہو گا کہ حضرت معاویہ نے بیہ مال اپنی ذات کے لئے منسی بلکہ بیت المال کے لئے منگایا تھا'اس لئے کہ وہ لوگ زبان و بیان کے محاورات سے استے بے خبر نہیں تھے کہ الفاظ کے ظاہر ہی کو تھام کر بیٹھ جا کیں اور اس

بات سے قطع نظر کرلیں کہ اگر ایک امیر سلطنت اپنے کی ماتحت کو یہ تھم لکھ کر بھیجے کہ "خراج کا روپ پر جھے بھیج دو" تو محاور ق " جھے" سے مراد اپنی ذات نہیں ہوتی 'بلکہ سرکاری خزانہ ہوتا ہے 'اور اگر کوئی مخص اس " جھے" کے لفظ کو پکڑ کر بیٹھ جائے تو اس کو خلفائے راشدین کے احکام میں بھی (معاذاللہ) خیانت کی ہو آ سکتی ہے۔

ان ولا كل كى روشنى ميں بيہ بات تو واضح ہو جاتى ہے كہ حضرت معاوية نے بيہ سونا چاندى اپنى ذات كے لئے نہيں ' بلكہ بيت المال كے لئے منگايا تھا 'اس سلسلے ميں ملك صاحب نے جو تاويلات \_ ذكر فرمائى ہيں 'ا نكا جواب بھى عرض كرديا گيا 'اور ميں سجھتا ہوں كہ خود ملك صاحب بھى جب بھى تنهائى ميں اپنى ان تاويلات پر خور فرمائيں كے تو انہيں كوئى خوشى نہيں ہوگى۔

اب مسئلہ بیر رہ جاتا ہے کہ بیت المال ہی کے لئے سمی سارا سونا چاندی طلب کرلیتا شرعًا کمال جائز ہے؟ اس کا جواب میں نے بید دیا تھا کہ اگر سارا سونا چاندی پورے مال غنیمت کا پانچواں حصہ ہو تو بیہ تھم شریعت کے مطابق ہو جاتا ہے ' بیت المال میں سونے چاندی کی کمی ہوگی اس لئے حضرت معاویہ نے بیہ تھم دے دیا کہ سارا سونا چاندی (جو حضرت معاویہ نے بیہ تھم دے دیا کہ سارا سونا چاندی (جو حضرت معاویہ نے کہ اندازے کے مطابق کل مال غنیمت کا پانچواں حصہ تھا) بیت المال میں بھیج دیا جائے ملک صاحب اس کے جواب میں کھیتے ہیں :

"به استدلال بھی مہمل ہے کہ اس وقت بیت المال بی سونے چاندی کی کی تھی جے امیر معاویہ پورا کرنا چاہتے تھے 'اس زمانے میں مبادلہ زراور تبادلہ اشیاء کا نظام زیادہ ویجیدہ نہ تھا' اور سونے چاندی کے ذخائر بیت المال کے استخام کے لئے محفوظ رکھنے کی خاص ضرورت نہ تھی۔"

اب به مقام تو ہمارے محترم نقادی کو حاصل ہے کہ وہ چودہ سوسال پہلے کی حکومت کے بارے میں اس زمانے کے حکمران سے بھی زیادہ صحیح اندازہ لگا لیتے ہیں کہ اس وقت بیت المال میں سونے چاندی کی ضرورت تھی یا نہیں تھی، ہمیں کشف والهام کا یہ کمال تو حاصل نہیں 'للذا ہمیں یہ جراُت بھی نہیں ہے کہ اپنا اندازے کے خلاف ہرامکان کو ''مہمل" قرار دے دیں 'لیکن جو تھوڑی می عقل اللہ نے وی ہے 'اس سے اتنا خیال ضرور ہو آ ہے گرار دے دیں 'ایکن جو تھوڑی می عقل اللہ نے دی ہے 'اس سے اتنا خیال ضرور ہو آ ہے کہ اس زمانے میں جو نظام زر (MONETARY SYSTEM) رائج تھا' وہ دودھاتی

معیار (BI-METALISM) پر جنی تھا جس میں بیت المال کو سونے چاندی کی ضرورت سب سے زیادہ ہوتی ہے۔ اس نظام میں سکے بھی سونے چاندی ہی کے چلتے تھے 'اور آج کل کی طرح سونے چاندی کی کی زائد نوٹ چھاپ کرپوری نہیں کی جاسکتی تھی' اس لئے بیت المال کے استحکام کے لئے سونے چاندی کی ضرورت آج سے زیادہ ہو تو ہو کم کمی طرح نہیں تھی۔

اور آگر بالفرض اس وفت بیت المال کو سونے چاندی کی ضرورت آج کے مقابلے میں کم ہوتی تھی تو کیا اس کا مطلب ہیہ ہے کہ مجھی ضرورت پڑتی ہی نہیں تھی؟ اور کیا اس دور میں کسی میں کسی ایسے وفت کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا جس میں بیت المال کے اندر سونا چاندی ضرورت کے مقابلے میں کم ہوگیا ہو؟

ملک غلام علی صاحب نے تاریخ طبری کی ایک روایت پیش کرکے کہا ہے کہ حضرت معاویہ نے صرف سونا چاندی ہی نہیں بلکہ دو سری نفیس اور عمدہ اشیاء (الروائع) بھی طلب کی تھیں' لیکن طبری کی اس روایت میں کئی راوی مجبول الحال ہیں' اس کے مقابلے میں خود انہوں نے مشدرک حاکم کی جوروایت نقل کی ہے وہ سند کے لحاظ ہے مضبوط ہے' اور اس میں دوائع ''کالفظ نہیں ہے' لہذا یہ لفظ حاشیہ آرائی کے سوا پچھ نہیں۔

میں نے اپنے مضمون میں مولانا مودودی صاحب کی عبارت کو ان کے ماخذ کے مقابلے میں رکھ کریے دکھلایا تھا کہ دونوں میں کیا کیا تقاوت پایا جاتا ہے؟ اس کا مقصد صرف دونوں عبار توں کا فرق بیان کرنا تھا۔ وہاں حضرت معاویہ ؓ کے فعل کے جواز اور عدم جواز ہے بحث نہیں تھی 'یہ بحث میں نے آگے کی تھی 'لیکن جناب ملک فلام علی صاحب نے میرے مضمون کی نکات میں تقذیم و آخیر کرکے اضیں "آویلات "کا لقب عطا فرمایا اور پھران آویلات کی تکات میں تقذیم و آخیر کرکے اضیں "آویلات"کا لقب عطا فرمایا اور پھران آویلات کی تربید میں کئی صفحات پڑو قلم کے ہیں۔ جب خلط مجث اس حد تک پڑنج جائے تو ظاہر ہے کہ اس کا جواب دینا تطویل بھی ہے اور دفت کا ضیاع بھی ' ملک صاحب کے بنیادی نکات کا جواب میں نے اوپر دے دیا ہے اس خلط محث کے لئے میں قار سمن کو صرف یہ دعوت دیے جواب میں نے اوپر دے دیا ہے 'اس خلط محث کے لئے میں قار سمن کو صرف یہ دعوت دیے پر اکتفاکر آ ہوں کہ وہ میرے اور ان کے مضمون کو آ سے ساسنے رکھ کر مطالعہ فرمالیں۔ انشاء پر اکتفاکر آ ہوں کہ وہ میرے اور ان کے مضمون کو آ سے ساسنے رکھ کر مطالعہ فرمالیں۔ انشاء الله حقیقت واضح ہوجائے گی۔

### حضرت على برست وشتم

اس موضوع پر مولانا مودودی صاحب کی ذیر بحث عبارت به تھی :

"ایک اور نمایت کروہ بدعت حضرت معاویہ" کے عمد بیل بیر شروع ہوئی

کہ وہ خود اور اتنے تھم سے ان کے تمام گورز 'خطبوں بیل برسر منبر
حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب و شتم کی ہو چھا از کرتے تھے 'حق کہ مجد
نبوی بیل منبررسول پر بین روضہ نبوی کے سامنے حضور کے مجبوب ترین
عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی کی اولاد اور ان کے قریب
تزین رشتہ دار اپنے کانوں سے یہ گالیاں سنتے تھے۔ کی کے مرنے کے بعد
اس کو گالیاں دینا شریعت تو در کنار 'انسانی اظاتی کے بھی خلاف تھا اور
خاص طور پر جعہ کے خطبہ کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و اخلاق کے
خاص طور پر جعہ کے خطبہ کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و اخلاق کے
خاص طور پر جعہ کے خطبہ کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و اخلاق کے
خاص طور پر جعہ کے خطبہ کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و اخلاق کے

(خلانت و لموكيت صفحه ۱۷۲)

() میں نے اس پر سب سے پہلا اعتراض میر کیا تھا کہ مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ کی طرف میں اور محروہ بدعت" غلط مغسوب کی ہے کہ وہ خود خطبوں میں بر سر مغبر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب و هنته کی بوچھاڑ کرتے تھے۔" اس کا ثبوت نہ مولانا مودودی کے دیئے ہوئے حوالوں میں موجود ہے نہ تاریخ و حدیث کی کسی اور کتاب میں۔ ملک صاحب اس کے جواب میں کھتے ہیں :

" محمل عثانی صاحب کی شکایت اس عد تک تنلیم ہے کہ جن مقامات کے حوالے مولانا مودودی نے دیے جی وہاں یہ بات صراحة فدكور نمیں كم امير معاوية فودست وشتم كرتے تھے۔"

(ترجمان القرآن جولائي ١٩٦٩ء ص ٢٥ و٢٥)

لیکن اس کے بعد انہوں نے دعویٰ کیا ہے کہ بعض دوسری روایات سے معلوم ہو آ ہے کہ خود حضرت معاویۃ بھی اس فعل کا ارتکاب کرتے تھے 'اپنے اس دعوے کے ثبوت میں انہوں نے البدایہ والنہایہ سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں یہ الفاظ ہیں کہ : لما حج معاویة اخذبید سعدبن ابی وقاص وادخله دار الندوة فاجلسه معه علی سریره ثم ذکر علی بن ابی طالب فوقع فیه فقال ادخلتنی دارک واجلستنی علی سریرک ثم وقعت فی علی تشتمه الخ

(خود ملک صاحب کے الفاظ میں اس روایت کا ترجمہ یہ ہے)

"جب معاویہ" نے ج کیا تو انہوں نے سعد بن الی وقاص کو ہاتھ سے پکڑا
اور دارالندوہ میں لے جاکراپنے ساتھ تخت پر بٹھایا 'پھر علی بن ابی طالب ذکر کرتے ہوئے ان کی عیب جوئی کی ' حضرت سعد" نے جواب دیا "آپ نے جھے اپنے گھر میں داخل کیا ' اپنے تخت پر بٹھایا ' پھر آپ نے علیٰ کے حق میں بد گوئی اور سب وشتھ شروع کردی۔ "

ملک صاحب کے بقول اس روایت کے ''شواہد و متابعات''مسلم اور ترفدی میں بھی موجود ہیں ہمسلم کی ایک حدیث ہیہ ہے:

> عن عامر بن سعدبن ابى وقاص عن ابيه قال امر معاوية بن ابى سفيان سعلًا فقال ما منعك ان تسب ابا تراب فقال اما ما ذكرت ثلاثًا قالهن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلن اسبه

#### (مك صاحب ك الفاظ من ترجميه):

"عامرين سعد بن اني وقاص" اپنے والدے روايت كرتے إلى كه حضرت معاويد بن الي سفيان في حضرت سعد كو حكم ديا ، پر كماكه آپ كوكس چز في روكا ہے كہ آپ ابو تراب (حضرت على ) پر سب و شتم كريں؟ انهوں في روكا ہے كه آپ ابو تراب (حضرت على ) پر سب و شتم كريں؟ انهوں في دواب ديا كه جب بي ان تين ارشاوات كو يا وكر آ بوں جو رسول الله عليه وسلم في حضرت على في متعلق فرمائے تھے تو ہر كز ان پر سب و شتم نيس كر سكا الى "

یماں سب سے پہلا موال تو سے پیدا ہوتا ہے کہ اگر اس روایت کے اس ترجمہ کو درست مان لیا جائے جو جناب غلام علی صاحب نے کیا ہے 'اور اس سے بعینہ وہ تا از لیا جائے جو وہ لے رہے جی ' تب بھی اس کی روشنی میں مولانا مودودی صاحب کے اس قول کی دلیل کیے مل گئی کہ "دحضرت معاویہ" خطبوں میں ہر سمر مغیرت علی پر سب وہ مقامی کا و پھاڑ کرتے ہے "۔ ہر معقولیت پند انسان سے فرق محسوس کر سکتا ہے کہ نجی مجلسوں میں کی فخص پر اعتراضات کرنا اور بات ہے اور "جعہ کے خطبوں میں ہر سر مغیرست و شقم کی او چھا ڈ" بالکل دو سری چیز 'دعویٰ تو سے کیا جا رہا ہے کہ حضرت معاویہ جمعہ کے خطبوں میں سب و شقم کی او چھا ڈ کرتے تھے 'اور دلیل سے دی جا رہی ہے کہ ایک نجی مجلس میں ایک صحابی کے سامنے انہوں نے حضرت علی ہر بھی عرائے ماسے انہوں نے حضرت علی ہر بھی اعتراضات کئے 'اس پر ملک صاحب لکھتے ہیں:

"ممكن ہے كہ عثانی صاحب يهاں نكت اٹھائيں كہ اس ميں منبر كا ذكر شيں ہے " محرج كمتا ہوں كہ ايبا العل جس كا دو سروں كوا مركيا جائے اور جس پر عمل نہ كرنے كی صورت ميں باز پرس كی جائے كوئی معقول وجہ شيں كہ اس كا ارتكاب علانيہ نہ ہو۔ پھر بالفرض آگر يہ افعل منبر پر كھڑے ہو كر نہيں ' بكہ بربر پر بیٹھ كركيا جائے توكيا قباحت ميں كوئی كی واقع ہو جاتی ہے؟ بكہ ایک طرح سے پرائوٹ مجلس ميں سب و شتم اپنے ساتھ ا غيباب كو بھی جمع كرليتا ہے۔ "

اس سوالی کا جواب تو صرف ملک صاحب ہی کے پاس ہوگا کہ صرف پرائیوٹ مجلس ہی کی تفتگو ''ا خیباب ' کے ذیل میں کیوں آتی ہے؟ منبر پر ست و شتم کرنا ا خیباب کیوں نمیں؟ یہ بات فی الحال موضوع ہے خارج ہے' بسر کیف! ان کے کہنے کا خلاصہ یہ ہوا کہ پرائیوٹ مجلس میں کسی کو برا بھلا کہنا منبر پر ست و شتم کرنے ہے زیادہ براگناہ ہے۔ کیونکہ اس میں بقول ان کے اخیباب بھی شامل ہو جا تا ہے' لیکن شاید ملک صاحب یہ لکھتے وقت یہ بھول گئے کہ اس مسئلے میں مولانا مودودی صاحب کیا ارشاد فرما چکے ہیں' انہوں نے ذکورہ عبارت بی میں لکھا ہے کہ:

"کی کے مرنے کے بعد اس کو گالیاں دینا شریعت تو در کنار 'انسانی اخلاق کے بھی خلاف تھا اور خاص طور پر جعد کے خطبے کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین واخلاق کے لحاظ سے سخت گھناؤ تا تھل تھا۔"

خط کشیدہ الفاظ انہوں نے اس جرم کی شناعت کو بدھانے کے لئے ہی لکھے ہیں 'اگر ملک صاحب کے قول کے مطابق خطبے میں گالی دینا پرائیوٹ مجلس میں برا کہنے سے اہون ہے توبراه کرم وه اس کی تشریح بھی فرمادیں که اس "خاص طور پر "کاکیا مطلب ہوا؟

واقعہ یہ ہے کہ ذکورہ بالا روایت کا مفہوم ملک صاحب نے صحیح طور ہے بیان نہیں فرمایا ' حضرت علی اور حضرت معاویہ بین نقطۂ نظر کا جو شدید اختلاف تھا وہ کی ہے پوشدہ نہیں۔ حضرت علی اور حضرت معاویہ کو بخاوت کا مر تکب سجھتے تھے اور اس کا ظمار بھی فرماتے تھے ' دو سری طرف حضرت معاویہ یہ سجھتے تھے کہ حضرت علی قا تلین عثان ہے قصاص لینے میں مدا بہت برت رہے ہیں 'اس لئے بر خلط ہیں۔ نقطۂ نظر کے اس شدید اختلاف کا اظمار وونوں کی نجی مجلوں میں ہو تا رہتا تھا۔ حضرت معاویہ اپنے ذاتی خصائل و اوصاف اور فضائل و مناقب میں چونکہ حضرت علی ہے ہم پلہ نہیں تھے 'اس لئے ہو سکتا ہے کہ ان نجی فضائل و مناقب میں چونکہ حضرت علی ہے ہم پلہ نہیں تھے 'اس لئے ہو سکتا ہے کہ ان نجی مجلوں میں ان کے منہ ہے کوئی ایک آدھ لفظ فیر مختاط بھی نکل جاتا ہو 'لیکن اس رائی پر بیہ مبلوں میں ان کے منہ سے کوئی ایک آدھ لفظ فیر مختاط بھی نکل جاتا ہو 'لیکن اس رائی پر بیہ مبلوں میں ان کے منہ سے کوئی ایک آدھ لفظ فیر مختاط ہے کہ وہ ''عوانیہ خطبوں میں پر سر مضرت علی پر سب وشتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے۔ "

اصل میں قد کورہ روایت کے اندر لفظ "سبّ" استعال ہوا ہے عربی زبان میں اسکا مفہوم بہت وسیع ہے اردو میں لفظ سبّ و شتع جس مفہوم میں استعال ہو تاہے عربی زبان میں اسکا استعال اس مفہوم میں نہیں ہو تا۔

اگر کوئی مخص کمی کی غلط روش پر اعتراض کرے اس کی کسی غلطی پر ٹوکے اے خطا
کار تھمرائے کیا تھوڑا بہت برا بھلا کہ دے تو اردو میں اس کے لئے لفظ "ست و شمّ"
استعال نہیں ہوتا نہ اس پر "گالی" کے لفظ کا اطلاق ہوتا ہے کین عربی زبان میں معمولی ہے اعتراض یا تعلیط کو بھی لفظ "ست" ہے تعبیر کردیتے ہیں اور کلام عرب میں اس کی بہت می نظیریں ملتی ہیں۔

مسیح مسلم ہی کی ایک حدیث میں ہے کہ جوک کے سفر میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رفقاء کو بید ہدایت فرمائی تھی کہ کل جب تم جوک کے چشے پر پہنچو تو تم میں ہے کوئی مشخص اس کے پانی کو میرے پہنچنے سے پہلے نہ چھوٹ 'انقاق سے دو صاحبان قافلے سے آگے نکل کر چشتے پر پہلے پہنچ گئے 'اور انہوں نے پانی پی لیا' راوی کہتے ہیں کہ جب آنخضرت مسلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع ہوئی تو

فسبهما النبي صلى الله عليه وسلم

ان دونوں کو آنخضرت صلی الله عليه وسلم نے "سب" فرمايا ك

کیا کوئی فخص یمال روایت کابیر ترجمہ کر سکتا ہے کہ (معاذ اللہ) آپ نے انہیں گالیال دیں؟ یا ان پر "سب و شتم کی ہو چھاڑ" کردی؟ ظاہرے کہ نہیں! یمال "سب "کالفظ فلطی پر ٹوکنے ' خطاکار ٹھرانے یا غلطی پر سخت ست کہنے کے معنی میں استعال ہوا ہے ' اوھر میں نے اپنے پہلے مقالے میں صحح بخاری کی ایک روایت پیش کرکے ٹابت کیا تھا کہ ایک صاحب نے حضرت علی کے لئے محض "ابو تراب" کالفظ استعال کرنے کو "سب" سے تجیر صاحب نے حضرت علی کے لئے محض "ابو تراب" کالفظ استعال کرنے کو "سب" سے تجیر فرا دیا تھا۔

ان حالات میں بلاخوف تردید ہیات کی جاسکتی ہے کہ حضرت محاویہ نے حضرت سعظ کے ساتھ اپنی نجی مجلس میں بھی حضرت علی پر جو "سبت کیا" یا کرنے کی ہدایت کی تو وہ اردو والا "سبّ و شتم" نمیں تھا جے مولانامودووی صاحب نے بری آسانی کے ساتھ "گالیاں دیے" سے تعبیر قرما دیا ہے" بلکہ صحیح مسلم کی نہ کورہ صدیث کی طرح یماں بھی "سبب" سے مراد حضرت علی پر اعتراض کرنا اور ان کی (مزعومہ) غللی سے اپنی براًت کا اظہار ہے" اس مواد حضرت علی پر اعتراض کرنا اور ان کی (مزعومہ) غللی سے اپنی براًت کا اظہار ہے" اس حضرت علی کو اپنے ہے افضل قرار ویتے ہیں (واللّہ انی لا علم اند خیر منی وافضل) خرار صدائی سے بحتے ہیں کہ "میرے سامنے علی کے اوصاف بیان کو" اور جب وہ حضرت علی کی موا غیر معمولی تحریفیں کرتے ہیں تو کتے ہیں کہ "الله ابوالی کن (علی پر برقم کرے فدا کی شم وہ ایسے ہی ہے" (رجم اللّٰہ ابا الحسن کان واللہ کنلک) کے اور جب حضرت علی کی وفات کی خبر میں ہے تھا اور علم رخصت ہو گئے" ہوں اللہ کنلک) کے اور جب حضرت علی کی وفات کی خبر موت سے فقہ اور علم رخصت ہو گئے" ہنو سائفہ والعلم بموت ابن ابی طالب کی موت سے فقہ اور علم رخصت ہو گئے" ہنو سائفہ والعلم بموت ابن ابی طالب کی موت سے فقہ اور علم رخصت ہو گئے" ہیں بی چھاڑ کرنے کو جزو ایمان بھی جھے ہیں؟ ورفت ہیں گئیاں دیے "اور ان پر سبّ و شتم کی ہو چھاڑ کرنے کو جزو ایمان بھی جھے ہیں؟ اور والیان بھی جھے ہیں؟

ا معج مسلم ص ۲۳۳ ج ۱۲ صح المطابع كرا جى كتاب النفنائل باب مجزات النبي سلى الله عليه وسلم سي البدايد والنهابير ص ۱۳۹ ج ۸

ك الاستيعاب تحت الاصاب من ٣٣ و ٣٣ ج سد المكبّة التجارية الكبرى القابره ١٩٣٩ء ك البدايد والنهايد من ١٣٠ ج ٨

اگر حضرت سعظ کی ندکورہ روایت کو ان تمام روایات کے ساتھ ملا کر دیکھا جائے اور ساتھ بیں حضرت معاویہ کے مقام سحابیت'ان کے علم و فضل'ان کی شرافت و نجابت اور ان کے علم و تعمل 'ان کی شرافت و نجابت اور ان کے علم و تدبر کو سامنے رکھا جائے تو کسی بھی صاحب انصاف کو اس بات بیں شک نہیں رہ سکتا کہ یہاں ''سب ''کا ترجمہ 'دگائی'' ہے کرنا ایسی ہی زیادتی ہے جیسے صبحے مسلم کی ندکورہ حدیث کا یہ ترجمہ کرنا کہ:۔

" تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے (معاذاللہ) انہیں گالیاں دیں۔"

یں نے اپ مقالے میں نقل کیا تھا کہ حضرت معاویہ کے پاس جب حضرت علی گی واقت کی خبر پنجی تو وہ رونے گئے 'اور اپنی الجیہ ہے حضرت علی گی تعریف کی 'اس واقعے پر جو تبعیرہ طک غلام علی صاحب نے فرمایا ہے اس کا جواب دینا تو میرے بس ہے باہر ہے 'البتہ اے محض عبرت کے لئے قار کمین کے سامنے نقل کرنا چاہتا ہوں 'فرماتے ہیں۔ جھے اس رونے پر کسی شاعر کا یہ شعر بے اختیار یاد آئیا۔

الے محض عبرت کے لئے قار کمین کے سامنے نقل کرنا چاہتا ہوں 'فرماتے ہیں۔ آئے تربت پر مری ' روئے ' کیا یاد جھے آئے تربت پر مری ' روئے ' کیا یاد جھے فاک اڑانے گئے جب کر چکے برباد جھے واقعہ ہے کہ حضرت معاویہ کے روئے ہے تو دراصل میہ فاہت ہو تا ہے کہ ان کا مخیر خود جانا تھا کہ فلیفہ وقت ہے لؤ کر انہوں نے کس خطائے مطابع کا ارتکاب کیا تھا 'اور اٹکا دل خوب جانا تھا کہ بعنادت کی خطائے قطع نظر علی جیے مختص کے مقابلہ میں خود ان کا دعوائے خلافت کی قدر قطع نظر علی جیے مختص کے مقابلہ میں خود ان کا دعوائے خلافت کی قدر بے قابلہ

یماں تک ہماری گزارشات کا خلاصہ دوباتیں ہیں 'ایک ہید کہ مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ پر جو بیہ بے دلیل الزام عاکد کیا ہے کہ وہ "خطبوں ہیں بر سرمنبر حضرت علی پر سب و شتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے "اسکا ثبوت نہ صرف ہید کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں ہیں نہیں ہے ' بلکہ جو روایت ملک صاحب نے پیش کی ہے 'اس سے بھی بید الزام ثابت نہیں ہو تا 'کیو تکہ مولانا مودودی صاحب کا وعویٰ بیہ ہے کہ جمعہ کے خطبوں ہیں ہر سرمنبراس حرکت

ليرجمان القرآن جولائي ١٩٧٩ء ص ٢٨

کاار تکاب کیاجا تا تھا'جس کا عاصل ہیہ ہے کہ سب علی کو جزودین بنالیا گیا تھا'ای لئے اس کو انہوں نے "برعت" کے عنوان سے تعبیر کیا ہے' حالا نکہ ملک صاحب نے جو روایت پیش کی ہے'اس کے پیش نظریہ ایک ٹجی مجلس کا واقعہ تھا۔

دوسرے بید کہ اس نجی مجلس میں بھی جو "سبت" کا لفظ استعال ہوا ہے "اس کا ترجمہ
"گالی" ہے کرنا درست نہیں "اس کا حاصل حضرت علی کے طرز عمل پر اعتراض کرنا "ان کے
مؤقف کو غلط ٹھرانا "اور اس موقف ہے اپنی براءت کا اظہار ہے "اور بید ایسانی ہے جیسے کہ
معجم مسلم کی حدیث نہ کورہ میں آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف لفظ "سبت" سنسوب کیا
سام۔

(٣) دو سرا مسئلہ حضرت معاویہ کے گور نروں کا ہے ' مولانا مودودی صاحب کا دعویٰ سے ہے کہ ان کے دونمام گور نر" بلا استثناء خطبوں میں ست علیٰ کیا کرتے تھے ' اس دعوے کی رئیل میں مولانا مودودی نے صرف دو روایتوں کا حوالہ دیا تھا' ایک سے ٹابت ہو آ ہے کہ حضرت معاویہ نے خطرت مغیرہ بن شعبہ کو با قاعدہ ست علیٰ کی آکید فرمائی تھی' اور دو سری سے معلوم ہو آ ہے کہ مروان بن تھم اپنے خطبوں میں حضرت علیٰ پرست کیا کر آتھا۔

ان میں سے پہلی روایت کے بارے میں میں نے تفصیل کے ساتھ بتایا تھاکہ اس کے متابع بتایا تھاکہ اس کے متابع بتایا تھاکہ اس کے متابع دوال نے متابع روایت لائق اعتماد نہیں۔
ویکڈ اب" تک کما ہے' اس لئے سے روایت لائق اعتماد نہیں۔

ملک صاحب نے اس کے جواب میں "رواۃ تاریخ" کے عنوان سے لیمی چوڑی بحث
کی ہے "لیکن اس میں سب وہی ہاتیں وہرائی ہیں جو مولانا مودودی صاحب نے "خلافت و
ملوکیت" کے ضمیعے میں لکھی ہیں۔ میرے مقالے کی ساتویں قبط ملک صاحب کی اس بحث
کے بعد شائع ہوئی تھی "میں اس میں ان تمام ولا کل پر مفصل مختلو کرکے ان کا جواب دے
چکا ہوں " ملک صاحب نے میری اس بحث کا کوئی جواب اب تک نہیں دیا اس لئے جھے یمال
اس بحث کے اعادہ کی ضرورت نہیں "جو حضرات چاہیں" اس بحث کا مطالعہ فرما سکتے ہیں۔

ربی دوسری روایت سواس کے بارے میں میں نے صحیح بخاری کی ایک مدیث سے فابت کیا تھا کہ مروان بن تھم کا "سب" کیا تھا؟ ایک فخص نے معرت سل سے آگر شکایت

کی کہ مدینہ کا گور زر حضرت علی پر "سبّ" کرتا ہے ' حضرت سل نے پوچھا' "کیا کہتا ہے؟" اس نے جواب دیا

"حضرت علی کو او تراب کتا ہے" حضرت سل نے جواب میں اے بتایا کہ یہ لقب تو حضرت علی کو خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے محبت میں دیا تھا۔ میں نے عرض کیا تھا کہ مروان کے سب و شعتم کی حقیقت بس اتنی تھی کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت علی کو محبت میں اس عام ہے پکارتے تھے 'مروان زیادہ سے زیادہ اے اسکے حقیقی معنی میں استعال کرتا ہوگا۔ اسکے جواب میں ملک صاحب لکھتے ہیں :

"امام بخاری نے صدیث کا صرف وہ حصد روایت کیا ہے جس سے حضرت علی کی منقبت ثابت ہوتی ہے۔"

عالیًا ملک صاحب کا منظاء سے کہ یہاں مردان کی پکھے اور گالیاں بھی نہ کور ہوں گ جنیں امام بخاری چھوڑ گئے۔ میری گذارش سے ہے کہ ردایت کا جو حصہ امام بخاری چھوڑ گئے ہیں 'اگر جناب غلام علی صاحب کسی معتبر روایت سے وہ حصہ نقل کرکے دکھا دیے 'اور اس میں واقعنا حضرت علی کو گالیاں دی گئی ہو تیں 'تب تو ان کا سے کمنا بجا ہو سکیا تھا 'لیکن وہ باقی ماندہ حصہ پیش بھی نمیں کرتے تو محض ان کے قیاس بلکہ واہمہ کی بنیاد پر سے کیے کہ دیا جائے کہ اس روایت کا بچھ حصہ امام بخاری چھوڑ گئے ہیں 'اس طرح تو ہر باطل سے باطل مسلک کی دلیل سے لائی جا سکتی ہے کہ بخاری کی فلال صدیث امام بخاری نے فقرنقل کی ہے 'اس کا باقی ماندہ حصہ سے فلال بات ٹابت ہوتی ہے۔ ملک صاحب علی و تحقیقی مباحث میں کم از کم الی باتوں سے تو پر ہیز فرمائیس۔ آگے تحریر فرماتے ہیں :

عثانی صاحب کا بید خیال غلط ہے کہ مروان ابوتراب سے بس "مٹی کا
باپ" مراولیتا تھا'عربی میں "ابو" کا لفظ بطور مضاف صرف باپ کے معنی
میں نہیں آنا' "والے" کے معنی تیں بھی آنا ہے ... مروان طفراً اس لفظ کو
خاک آلود کے معنی میں استعال کرتا تھا۔"

میری گذارش میہ ہے کہ "ابوتراب" کا لفظی ترجمہ "آپ" مٹی کاباپ" کر لیجئے یا "مٹی والا" بسرحال میہ بیار بھرالقب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو دیا تھا "کوئی مخص سمی بڑی نیت سے میہ لفظ حضرت علی ہے گئے استعمال کرے تو یہ اس کی احتاز تعریض

ہے 'نیت کے لحاظ ہے اس کا یہ فعل لا کُق طامت ضرور ہے لیکن اس لفظ کو انصاف کے کسی جو تیت کے لحاظ ہے اس کا یہ فعل کا کہ بھی قاعدے ہے ''میت و شتم کی ہو چھاڑ'' یا ''گالی'' نہیں کہا جا سکتا۔ میں لکھ چکا ہوں کہ حضرت علی کے ایک فوجی افسر حضرت جارہہ بن قدامہ نے ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ کو کو ''ابو سنور'' (لمی والا یا بلی کا باب) کے نام ہے یا و کیا تھا' اگر لفظ ''ابو تراب' کو سب و شتم کی بوچھاڑ کہا جا سکتا ہے تو معلوم نہیں جتاب غلام علی صاحب ''ابو سنور'' کو کیا فرما تیں گے؟

یہ تو وہ دوروایتیں تھیں جن کا حوالہ مولانا مودودی صاحب نے دیا ہے لے ملک غلام
علی صاحب نے اپنے مقالے ہیں تین روایتیں اور پیش کی ہیں 'پہلے منداحمہ حضرت ام
سلم "کی ایک روایت پیش کی ہے کہ انہوں نے بعض اصحاب سے فرمایا 'دمیا تمہمارے یہاں
منبروں پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر سب ہوتا ہے؟" لوگوں نے پوچھا "وہ کیے؟"
حضرت ام سلم "نے فرمایا "الیس بسب علی و من احب؟" (کیا علی اور ان سے محبت کرنے
والوں پر سب نہیں ہوتا؟)

دوسرے ابو واؤر اور مند احمر ہے ایک روایت نقل کی ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ اُ کے سامنے کمی مخص نے حضرت علی پر لگا آر "ستِ" شروع کیا تو حضرت سعید بن زید نے حضرت مغیرہ کو تنبیہ نرمائی کہ تمہارے سامنے بید "ستِ" ہو رہا ہے اور تم اس پر کوئی تکیر شعر کہ ترہ"

تبیرے ابن جریہ طبری کی ایک روایت پیش کی ہے جس سے معلوم ہو تا ہے کہ معرت حسن نے حضرت معاویہ کے ساتھ صلح کرتے وقت منجملہ اور شرائط کے بیہ شرط بھی رکھی تھی کہ "ان کے بنتے ہوئے معزت علی پرست نہ کیا جائے۔"

یہ ہیں وہ تین روایتیں جن کی بنیاد پر انہوں نے سب علی کے بارے میں لکھا ہے کہ "میہ بات جس طرح تاریخ اور صدیث کی کتابوں میں مذکور ہے وہ اے قطعیت اور تواتر کا ورجہ وے رہی ہے۔"

ند کورہ بالا روایات کا محقیقی جواب دینے ہے قبل میں یماں کچھ اور روایات پیش کر ہا ہوں ' ملک صاحب براہ کرم ان کا بغور مطالعہ فرمائیں۔ (الف) ابن حبيب (متوفى ١٣٥٥هر) مشهور مورخ بين وه لقل كرتے بين :

> فلما قدمالكوفة على رضي الله عنه جعل اصحابه يتناولون عثمان فقال بنوالا رقملا نقيم ببلديشتم فيهعثمان فخرجوا الى الجزيرة فنزلوا الرها وشهدوا معمعاوية الصفين لم جب حضرت علی کوف میں آئے تو ان کے ساتھی حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی بدگوئی کرنے گئے ' بنوالار قم نے کما کہ ہم اس شہر میں نہیں رہ سکتے۔ جس میں حضرت عثمان پر سب و شتم کیاجا تا ہو' چنانچہ وہ جزیرہ کی طرف چلے گئے 'اور رہا کے مقام پر مقیم ہوئے اور حضرت معاویہ کے ساتھ جنگ مفین میں شریک ہوئے۔ کے

(ب) ابن جرير طبري نقل كرتے ہيں كه حضرت معاوية كے بھيج ہوئے ايك وفد سے خطاب كرتے ہوئے حضرت علی نے فرمایا

> معاويةالذى لميجعل الله عزوجل لهسابقة في الدين ولاسلف صنقفى الاسلام طليق بن طليق حزب من هذه الاحزاب لم يزلالله عزوجل ولرسوله صلى الله عليه وسلم و للمسلمين عدواهو وابوه حتى دحلافي الاسلام كارهين "معاويه وه بين جن كے لئے اللہ نے نه دين من كوئى فضيلت ركمي ب "نه

اسلام میں ان کا کوئی اچھا کار تامہ ہے 'خود بھی علیق ہیں 'اور ان کے باپ بھی طلیق ان احزاب میں سے ہیں (جو مدینہ پر چڑھ کر آئے تھے) اللہ اور

ل أبن حبيب " المجرم ٢٩٥ دائرة المعارف ١٣٧١ه ك ابن حبيب" المجرّ ، ص ٢٩٥ وائرة المعارف ١٣٦١ه

### اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ہیشہ دسٹمن رہے ' وہ بھی' اور ان كے باب بھى يمال تك كداسلام بى باول ناخواستدوا فل ہوئے۔

ای روایت میں آگے ہے کہ وفد کے لوگوں نے حضرت علی سے یوچھا کہ 'کمیا آپ گوای دیتے ہیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ مظلوماً قبل ہوئے۔" تو آپ نے فرمایا کہ "لا اقول انه قتل مظلومًا ولا انه قتل ظالمًا" (تديس بي كتابون كه وه ظالم بن كر قتل بوئ اور نہ ہیے کہتا ہوں کہ مظلوم بن کر قتل ہوئے)۔ اس پر وفدیہ کمہ کر چلا آیا کہ ''جو حضرت عثان کے قتل کو مظلوماً نہیں سمجھتا 'ہم اس سے بری ہیں۔" کے (ج) ابن جرية بي نقل كرتے ہيں كه ايك مرتبه حضرت علي انے صفين ميں خطبه ديتے

ہوئے فرمایا۔

"فان معاوية و عمر و بن العاص وابن ابي معيط و حبيب بن مسلمة وابن ابي سرح والضحاك بي قيس ليسوا با صحاب دين ولاقرآن انااعرف بهم منكم قدصحبتهم اطفالا وصحبتهم رجالافكانواشراطفالوشررجال"عم

و معاویهٔ عرفربن عاص ٔ ابن معیط ٔ حبیب بن مسلمه ٔ ابن سرح اور ضحاک بن قیس دین اور قرآن سے تعلق رکھنے والے نسیں ہیں میں ا نسیس تم سے زیادہ جانتا ہوں' میں ان کے ساتھ اس وقت بھی رہا ہوں' جب یہ بیجے تھے اور اس وقت بھی رہا ہوں جب سے مرد تھے' یہ بچے تھے تو ہد

رّين يج اور مرد تفي توبد رّين مرد-"

(و) حجر بن عدی محفرت علی کے معروف ساتھیوں میں سے تھے' ان کے اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں حافظ ابن کثیرٌ لکھتے ہیں :

> "انهم كانو اينالون من عثمان ويطلقون فيه مقالة الجورو ينتقدون على الامراءالخ" یہ لوگ حضرت عثان کی برگوئی کرتے اور الحے بارے میں ظالمانہ

> > سے ایشاص ۲۲ج

له الطري ص ١٥٥ج

#### باتين كيته تقيل"

(ه) بعض مورخین نے تو یہاں تک لکھا ہے کہ حضرت علی نے مین صلح کی گفتگو کے دوران بھی حضرت محاویہ کیات تحت توہین آمیز الفاظ استعال کئے اور ایکے ایمان تک کو مشکوک بتایا 'البدایہ والنہایہ ص ۲۵۸ج یم مورخین کے یہا قوال نقل کے لئے حافظ ابن کیئرنے ایکی تردید کی ہے۔

جمال تک ہمارا تعلق ہے 'ہم تو ان جیسی بیشتر روایتوں کو ان کی سند کے ضعف اور راویوں کے نا قابل اعتاد ہونے کی بناء پر ضیح نہیں سیجھتے اور ان میں سے بعض کو قطعی جھوٹ اور افترا سیجھتے ہیں 'لیکن مولانا مودودی صاحب اور ملک غلام علی صاحب جو تاریخی روایات کو بے چون و چرا مان لینے کے قائل ہیں ' براہ کرم "اساء الرجال کے دفتر" کھولے بغیریہ بتا کمیں کہ اگر ان روایات کی بناء پر کوئی شخص یہ عبارت لکھے کہ:

"ایک مروہ بدعت حضرت علی کے زمانے میں بیہ شروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے جھم ہے ان کے ساتھی خطبوں میں ہر سر منبر حضرت عثمان اور حضرت معاویہ پر سب و شم کی ہوچھاڑ کرتے تھے 'اور ان کے محبت رکھنے وائے دوست اپنے کانوں ہے بیہ گالیاں سنتے تھے۔۔"

اور پھر کوئی شخص نہ کورہ چار روایات کو نقل کر کے اس جینے کی تائید میں یہ لکھ دے کہ
یہ بات جس طرح تاریخ کی کتابوں میں نہ کور ہے وہ اسے قطعیت اور تواتر کا درجہ دے رہی
ہے۔ "تو مولانا مودودی صاحب اور محرم ملک غلام علی صاحب کے پاس اس کا کیا جواب ہو
گا؟ کیا وہ ان واقعات کو "قانون کی بالاتری کا خاتمہ" قرار دے کر ملوکیت کا آغاز معاذ اللہ
حضرت علی ہے کر عیں گے؟

ملک صاحب ہے اس تمہیدی سوال کے بعد میں اصل موضوع کی طرف رجوع کرتا ہوں' حقیقت سے ہے کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کے ورمیان نقطہ نظر کا شدید اختلاف تھاجو بالاً خرباہمی جنگ پر منتج ہوا۔ لیکن ان کا سے باہمی اختلاف بھی شرافت کی حدود ہے متجاوز شیس ہوا' جو روایتیں اس کے بظاہر خلاف نظر آتی ہیں' خواہ ان میں حضرت علی کا حضرت معاویہ اور حضرت عثمان پر سب و شم کرنا نہ کور ہویا حضرت معاویہ اور ان کے ساتھیوں کا

ل البدايه والنمايه م مه ج ٨

حضرت علی پر 'ان میں ہے اکثر تو فتنہ پرواز تشم کے سہائیوں کی گھڑی ہوئی ہیں 'اور ہو دو ایک روایتیں صحیح سند کے ساتھ آئی ہیں' ان میں لفظ سب سے مراد بلاشبہ ایک دو سرے کے موقف کو غلط قرار دینے اور اس سے اپنی برأت کا اظہار ہے۔

جن روا بنوں سے خود حضرت معاویة کا حضرت علی پر ست کرنایا اس کا تھم دینا معلوم ہو تا ہے'ان کی حقیقت تو ہم تفصیل سے بیان کر چکے ہیں' رہیں یہ تین روایتیں توان سے خود حضرت معاویہ کاست کرنا تو ظاہرے کہ ثابت نہیں ہو آ۔ان کے بعض ساتھیوں کاست کرنا معلوم ہوتا ہے "کیکن جس ماحول میں "ابوبراب" کہنے کو بھی"ست" سے تعبیر کردیا جاتا ہو' وہاں ہر شخص بیہ اندازہ لگا سکتا ہے کہ اس سے مراد '<sup>د</sup> گالی دنیا'' نہیں' بلکہ تغلیط و تعریض ہے یہ ممکن ہے کہ تغلیط و تعریض میں بعض لوگ کسی وقت حدود سے کسی قد ر متجاوز بھی ہو گئے ہوں'لیکن اس سے یہ متیجہ ہرگز نہیں نکالا جا سکتا کہ حضرت معاویہ مخود اور ایکے تھم ہے ان کے تمام گور نرجعہ کے خطبوں میں حضرت علی پر سب و شتم کی بوچھاڑ کیا کرتے تھے۔ حیرت ہے کہ مولانا مودودی اور غلام علی صاحب ایک طرف تو صرف لفظ ''ابو تراب'' كو "سبّ و تتم كي بوجها "كيني مصري أوسري طرف وه خود حضرت معاوية كو بغاوت كا مجرم قرار دیتے ہیں'ان کی طرف انسانی شرافت کے یکسرخلاف حرکات منسوب کرتے ہیں' انسیں مال غنیمت میں خیانت کا مرتکب بتاتے ہیں 'انہیں ظالم و جابر ثابت کرتے ہیں'ان كے باوجوديد مانے كے لئے تيار نہيں ہيں كه انهوں نے حضرت معاوية پر "سب و تتم كى بوچھاڑ" کی ہے۔ ملک صاحب نے اپنے مضمون میں ماضی قریب سے بعض مستفین کی عبار تیں بھی پیش کی ہیں کہ انہوں نے وہی باتیں لکھی ہیں جو مولانا مودودی صاحب نے لکھی ہیں۔ لیکن اول تو ان کے اور مولانا مودودی صاحب کے انداز بیان میں عموّما خاصا فرق ہے' دو سرے ظاہرہے کہ بیات کسی غلطی کے لئے وجہ جواز نہیں بن علی کہ وہ ماضی قریب کے بعض دو سرے مصنفین ہے بھی سرزو ہوئی ہے۔اس لئے اس پر مخفتگولا حاصل ہے۔ اس

لے اس ضمن میں حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی کی زبانی حضرت شاہ محمد اسامیل شہید کا جو واقعہ ملک صاحب نے حکایات الاولیاء سے نقل کیا ہے اس میں حضرت شاہ شہید کے شیعہ حضرات کو الاای جواب دیا ہے۔ اس سے بید لازم نہیں آنا کہ حضرت شاہ شہید کا نظریہ میں تھا۔

# استلحاق زياد

اس مسئلے میں مولانا مودودی صاحب کی زیر بحث عبارت بیہ :

" زیاد بن متیہ کا استلماق بھی حضرت معاویہ" کے ان افعال میں سے ہے جس میں انہوں نے سامی اغراض کے لئے شریعت کے ایک مسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی۔ زیاد طائف کی ایک لونڈی سے تامی کے بیت سے پیدا ہوا تھا۔ لوگوں کابیان بیر تھا کہ زمانہ جالمیت میں حضرت معاویة کے والد جناب ابوسفیان نے اس لونڈی سے زنا کا ار تکاب کیا اور اس سے وہ حاملہ ہوئی۔ حضرت ابو سفیان ؓ نے خود بھی ایک مرتبہ اس بات کی طرف اشارہ کیا تھا کہ زیاد انہی کے نطفہ سے ہے۔ حضرت علی کے زمانہ خلافت میں وہ آپ کا زبروست حای تھا اور اس نے بڑی اہم خدمات انجام دی تھیں ان کے بعد حضرت امیرمعاوییٹنے اس کواپنا حای اور مدد گار بنانے کے لئے اپنے والد ماجد کی زنا کاری پر شیاد تیں لیں اور اس کا ثبوت بہم پنچایا کہ زیاد انہیں کا ولدالحرام ہے۔ پھرای بنیاد پر اے اپنا بھائی اور خاندان کا فرد قرار دے دیا۔ یہ فعل اخلاقی حیثیت ہے جیسا کچھ مرود ب وو تو ظاہر بی ہے۔ مر قانونی حیثیت سے بھی یہ ایک صریح اور ناجائز فعل تھا کیو تک شریعت میں کوئی نب زنا سے ثابت نہیں ہو آ۔ نبی صلی الله علیه وسلم کا صاف عظم موجود ہے کہ ''بچہ''اس کا ہے جس کے بستر یر وہ پیدا ہو اور زانی کے لئے کنگر پھریں۔"ام الموسنین حضرت ام حبیبہ" نے ای وجہ ہے اس کو اپنا بھائی تشکیم کرنے ہے انکار کر دیا اور اس ہے يروه فرمايا-"

میں نے ابن خلدون وغیرہ کے حوالے سے یہ ٹابت کیا تھا کہ زمانہ جاہلیت میں سمیہ کے ساتھ حضرت ابوسفیان کے جس تعلق کومولانا مودودی صاحب نے زنا کا عنوان دیا ہے وہ در حقیقت جابلی نوعیت کا ایک نکاح تھا'اور اس نوعیت کا نکاح اگرچہ اسلام کے بعد منسوخ ہوگیا'نیکن اس متم کے نکاح سے جو اولاد جاہلیت میں پیدا ہوئی اے ٹابت النسب کماگیا'

وہ اولاد حرام نہیں ہوئی۔ زیاد کا معاملہ بھی بھی تھا کہ حضرت ابوسفیان نے اسلام سے پہلے خفیہ طو رہر بید اقرار کرلیا تھا کہ زیاد انہی کا بیٹا ہے' اس لئے اس کا نسب ثابت ہو چکا تھا' حضرت معاویہ نے دس گواہوں کے گواہی دینے پر (جن میں بیعت رضوان کے شریک صحابہ بھی شامل تھے) اس واقعہ کا صرف اعلان کیا' اور زیاد کو اپنا سوتیلا بھائی تنگیم کرلیا۔ جناب ملک غلام علی صاحب نے اس تبعرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

«ظاہر ہے کہ نسب واختساب کی بیہ صور تمیں جو جابلیت میں رائج تھیں وہ
اس وقت تک متحقق اور مسلم شار نہیں ہو سکتی تھیں جب تک سوسائی میں ان کا اعلان عام نہ ہو جائے اور مرد شلبی اولاد کی طرح نیچ کو اپنے میں رائے جس داخل نہ کرلے۔ "

ملک صاحب نے اپنے مضمون میں اسی بات پر زور دیا ہے کہ اگر زیاد زنا کے بجائے جائل نکاح سے پیدا ہوا تھا تو انتساب کا اعلان عام ضروری تھا' اور خفیہ طور پر اسلحاق کا اقرار شہوت نسب کے لئے کانی نہیں تھا لیکن اول تو غلام علی صاحب نے اس بات کی کوئی ولیل نہیں دی کہ جالمیت کے اس انتساب میں اعلان عام ایک لازی شرط کی حیثیت رکھتا تھا' جالمیت کے نکاحوں کی جو تفصیل حضرت عائشہ صدیقتہ ہے صبح بخاری میں مروی ہے' تھا' جالمیت کے نکاحوں کی جو تفصیل حضرت عائشہ صدیقتہ ہے صبح بخاری میں مروی ہے اس میں اس شرط کا کوئی بھی ذکر نہیں ہے' بلکہ جابل نکاح کے جواور طریقے اسلام سے پہلے اس میں اس شرط کا کوئی بھی ذکر نہیں ہے' بلکہ جابل نکاح کے جواور طریقے اسلام سے پہلے دائے تھے' ان پر نظری جائے تو صراحتہ ہے معلوم ہوجا تا ہے کہ ایسے انتساب ہوجا تا تھا' علامہ داؤدی تحریر فروری نہیں تھا' بلکہ اگر معاملہ بالکل خفیہ رہے تب بھی انتساب ہوجا تا تھا' علامہ داؤدی تحریر فرواتے ہیں:

بقى عليها انحاءلم تذكرها الاول نكاح الخدن وهوفى قوله تعالى ولا متخذات اخدان كانوا يقولون مااستتر فلا باس به و ماظهر فهولوم ك

جامل نکاح کی پچھ فتمیں ایسی بھی ہیں جو حضرت عائشہ نے بیان نہیں فرمائیں'ان میں سے پہلی فتم خفیہ آشائی کا نکاح ہے'اور اس کاذکر قرآن

اله ديم فق الباري ص ١٥٠ ج ٩ وعدة القاري ص ١٣١ ج ٢٠

کریم کے ارشاد ولا متخذات اخدان ش موجود ہے ، جالمیت کے لوگ کما کرتے تھے کہ ایبا تعلق اگر خفیہ طور پر ہو تو اس میں کچھ حرج نہیں ، اور علی الاعلان ہو تو وہ قائل ملامت بات ہے۔"

اس سے صاف واضح ہے کہ جابلی نکاح میں خفیہ تعلق یا خفیہ انتساب قابل طامت نہیں تھا الذا ملک غلام علی صاحب کا یہ کمنا بالکل غلط ہے کہ "فسب و انتساب کی بیہ صور تیں اس وقت تک مسلم نہیں ہو علی تھیں جب تک سوسائٹی میں ان کا اعلان عام نہ ہو جائے۔ "

پیراگر خفیہ اسلحاق جابلیت میں قابل قبول نہیں تھا تب بھی حضرت ابوسفیان نے کم از کم دس آدمیوں کی موجودگی میں نسب کا اقرار کیا تھا۔ مئورخ بدائنی نے ان دس گواہوں کے نام شار کرائے ہیں۔ اور حافظ ابن حجر ان نے انہیں نقل کیا ہے۔ اس لئے قانونی طور پر اس اقرار کو خفیہ نہیں کتا جا سکا ابن خلدون نے اس کے لئے "دخفیہ" کا جو لفظ استعال کیا ہے اس کا مطلب اس سے ذائد نہیں کہ عام لوگوں میں بیہ اقرار مشہور و معروف نہیں ہوا تھا۔

حقیقت یہ ہے کہ زیاد کا اسلحاق اگر ایسا ہی ہے بنیاد اور شریعت کے مسلمہ قاعدوں کی صریح خلاف ورزی پر جنی ہوتا جیسا کہ مولانا مودودی صاحب یا بعض دو سرے حضرات نے سمجھا ہے تو پھر ساتھ ہی یہ تسلیم کرلینا چاہئے کہ امت اسلامیہ ایسے خیرالقرون میں حق کے محافظوں سے یکسرخالی ہو گئی تھی' ورنہ کیا یہ بات عقل میں آ سکتی ہے کہ اتنی بری دھاندلی کا ارتکاب ایک ایسے دور میں کیا جائے جس میں چپہ چپہ پر نزول وی کا مشاہدہ کرنے والے صحابہ موجود ہوں' بیعت رضوان کے شریک صحابہ خود اس صریح دھاندلی کے حق میں گوائی ویں' اور ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ اس دھاندلی کے حق میں خود مرتصدیق شبت کرس؛

ملک غلام علی صاحب نے لکھا ہے: "ام الموشین نے سوچا ہوگا کہ بے چاروں کی حاجت روائی ہو۔ اس لئے ابن الی سفیان لکھ دیا۔"

ل ويكفيّ الاصاب ص ٥٦٣ ج ١١ كمكتبته التجارية الكبرى زياد بن ابيه

تصور تو قرمائے کہ اس کا مطلب کیا ہوا؟ مطلب یہ ہے کہ ام المومنین نے محض چند
"کیچاروں کی حاجت روائی" کی خاطر قرآن و سنت ہے اس صریح بغاوت کو گوارا کرلیا۔
خدارا غور قرمائیں کہ کیا معاذ اللہ ایک ولدا لڑنا کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا
براور نسبتی قرار دینے کی بے غیرتی ان ہے کسی بھی قیمت پر سرزد ہو سکتی تھی؟ چرت ہے کہ
جناب ملک غلام علی صاحب کو یہ گوارا ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما کے ساتھ
ایسا گمان کیا جائے" لیکن مولانا مودودی صاحب کی غلطی تسلیم کرنا کسی قیمت پر گوارا نہیں
سے۔

میں نے اپنے مضمون میں ثابت کیا تھا کہ جن معترضین نے اس وقت استلحاق زیاد پر عکتہ چینی کی تھی ان کی وجہ اعتراض بالکل دو سری تھی' ان کا کہنا یہ تھا کہ ابو سفیان جمبی سمیہ کے قریب تک نہیں گئے ، لیکن جب معالمہ دس گواہوں سے ثابت ہو گیا تو انہوں نے اپنے اعتراض سے رجوع کرلیا اور اپنے روئیے پر ندامت کا اظہار کرکے حضرت معاویہ سے معانی بھی ما تھی۔ ملک صاحب اسکے جواب میں صرف انتا لکھتے ہیں :

اس كاجواب يه ب كديد فيعلد خواه صحح تفايا غلط بسرحال اس مملكت من نافذ كرديا كيا جيساك ويت اور توريث كرفيط نافذ كرة مح تضرب

سوال بیہ ہے کہ اگر میہ فیصلہ غلط طور پر نافذ کیا گیا تھا تو معترضین نے اپنے سابقہ روتیہ پر شرمندگی کا اظہار کیوں کیا؟ حاکم کے کسی فیصلے کو زبروستی نافذ کرا دینا اور بات ہوتی ہے اور اسے صحیح تشلیم کرلینا بالکل دو سری چیز' یہاں معترضین نے صرف میں نہیں کہ اس فیصلے کے نفاذ بیں مزاحمت نہیں کی' بلکہ صراحة اقرار کیا کہ ان کا سابقہ اعتراض غلط فنمی پر جنی تھا'اور اب دہ اس پر ندامت محسوس کرتے ہیں۔

ملک صاحب کا یہ خیال بھی درست نہیں ہے کہ بعد میں تاریخ اور انساب کی کتابیں زیاد کو "زیادین ابیہ" اور "زیادین عبید" بی کلھتی چلی آئی ہیں۔ علم انساب کے سب سے مشہور عالم اور محورخ علامہ بلاذری دوسری صدی ہجری میں گزرے ہیں۔ انہوں نے اپنی معروف کتاب "انساب الاشراف" میں زیاد کا ترجمہ "زیاد بن ابی سفیان" بی کے عنوان سے کیا ہے۔

مك غلام على صاحب نے اس قضيہ سے بھی استدلال كرنے كى كوشش كى ہے جو

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں حضرت سعط اور حضرت عبد بن زمعۃ کے در میان پیش آیا تھا' لیکن یہ استدلال اس لئے درست نہیں کہ اس واقعہ میں باندی کے بیچ کے وعیدار دو تھے' ایک باندی کے آقا کی طرف ہے اس کے بھائی (حضرت عبد بن زمعۃ ) اور دو سرے عتبہ کی طرف ہے اس کے بھائی (حضرت سعط )۔ گویا ایک طرف خودصاحب فراش ووسرے عتبہ کی طرف خودصاحب فراش بیچ کا مدعی تھا اور دو سری طرف غیرصاحب فراش 'اس صورت کا تھم کھلا ہوا تھا کہ بچہ اس کو ملے گا جو فراش کا مالک ہو' چنانچہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بچہ صاحب فراش کو دیا اور حضرت سعد کا دعویٰ مسترد کر دیا۔

اس کے برخلاف زیاد کے معاملہ میں ابوسفیان کے سوائسی اور کا اقرار یا دعویٰ نسب ثابت نہیں' اس لئے اس کی نوعیت بالکل بدل جاتی ہے' اگر صورت واقعہ سے ہوتی کہ ایک طرف عبید (جس کے فراش پر زیاد پیدا ہوا تھا) زیاد کو اپنی طرف منسوب کرنے کا دعویٰ کر ہا' اور دو سری طرف ابوسفیان اے اپنی طرف منسوب کرنا چاہجے تو بلاشیہ بیہ معاملہ حضرت سعد ا کے قضیہ کے مثابہ ہو جاتا' اور اس صورت میں شرعاً زیاد کا نب عبیدے ثابت ہو آنہ کہ ابوسفیان سے 'کیکن جب خود عبید اس معاملے میں خاموش ہے اور زیاد کے انتساب کا دعویٰ نسیں کرتا تو اب دعویٰ صرف ابوسفیان کا ہے' اور چو نکہ بیہ دعویٰ اسلام ہے قبل ہو چکا تھا' اس لئے وہ قابل قبول ہے'اور اے حضرت سعد کے وعوے پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔ ملک صاحب نے اس موضوع پر جو بحث کی ہے وہ بہت منتشراور غیر مرتب ہے لیکن اس کے بنیادی نکات کا جواب میں نے اور دے دیا ہے ، میں سمجھتا ہوں کہ اس بحث میں اصل فیصلہ کن باتیں وہیں ہیں جو اوپر آنچکیں 'اور اگریہ نکات ذہن میں رہیں تو ملک صاحب كى علمى بحث كاجواب موجاتا ہے۔ ربى بديات كه ماضى قريب كے فلال فلال مصنفين نے بھی حضرت معاویۃ کے اس فعل پر اعتراض کیا ہے ' تو اصل واقعہ سامنے آنے کے بعدیہ کوئی علمی دلیل نہیں رہتی۔ اصل حقیقت کی دیانتدارانہ تحقیق کے بعد ہمیں اس پر شرح صدر ہے کہ جس جس نے اس معاملہ میں حضرت معاویة کو مطعون کیا ہے' اس نے غلطی کی ہے' خواہ مولانا مودودی ہوں یا مولانا ابو الکلام آزادیا کوئی اور۔ میں نہیں سجھتا کہ اگر ایک غلط بات مولانا مودودی صاحب کے علاوہ مولانا ابو الکلام آزاد' قاضی زین العابدین میرتھی اور مولانا سعید احر اکبر آبادی نے بھی لکھ دی ہو تووہ صحح کیو تکر ہو سکتی ہے۔

غلام علی صاحب نے حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی ایک عبارت تخفہ اثنا عشریہ سے نقل کی اور چیلنج کے انداز میں ارشاد فرمایا ہے کہ: "مدیر البلاغ مولانا مودودی اور شاہ عبدالعزیز صاحب کی تحریر آمنے سامنے رکھ کر ذرا جھے بتا کیں کہ مولانا مودودی نے دہ کیا خاص بات لکھی ہے اور ان کے بقول اس معاطے میں عام معترفین سے نوادہ سخت اور افسوسناک اور مکروہ اسلوب بیان اختیار کیا ہے۔" مولانا مودودی صاحب کی عبارت میں بحث کے شروع میں نقل کر چکا ہوں " قار کین اس کا مقابلہ حضرت شاہ عبدالعزیزصاحب کے مندرجہ ذیل جملوں ہے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویہ کے بارے عبدالعزیزصاحب کے مندرجہ ذیل جملوں ہے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویہ کے بارے عبدالعزیزصاحب کے مندرجہ ذیل جملوں ہے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویہ کے بارے عبدالعزیزصاحب کے مندرجہ ذیل جملوں ہے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویہ کے بارے عبدالعزیزصاحب کے مندرجہ ذیل جملوں ہے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویہ کے بارے عبدالعزیزصاحب کے مندرجہ ذیل جملوں ہے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویہ کے بارے

"اس وقت معاویہ" نے ابوسفیان کے اس کلے سے تمک کیا جو ان کی زبان سے عمروین عاص اور حضرت امیر کے روبرد نکلا تھا اور اس کو اپنا بھائی قرار دیا اور سم ھی زیاد بن ابی سفیان اس کا لقب تحریر کیا۔ تمام ممکنت میں اعلان کرا دیا کہ اس کو زیاد بن ابی سفیان کما کریں۔"

یہ درست ہے کہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب معاویہ کے اس تعلی کو درست ہیں سمجھتے 'اور اس معاطے میں ہمیں ان سے اختلاف ہے۔ انہوں نے زیاد کے حق میں بہت سخت الفاظ استعال کئے ہیں۔ لیکن کیانہ کورہ عبارت میں کوئی ایک لفظ بھی ایہا ہے جے حضرت معاویہ کے لئے اہائت آمیز کہا جا سکے ؟ اس کے بعد مولانا مودودی صاحب کی عبارت پھرزدہ لیجے اور دیکھئے کہ اس میں بقول ملک صاحب کے کوئی ''خاص بات '' ہے یا نہیں ؟ ....

## ابن غيلان كاواقعه

مولانا مودودي صاحب في لكما ي:

و معادیة نے اپ گور نروں کو قانون سے بالا تر قرار دیا اورا کی اورا کی نیادتیوں پر شری احکام کے مطابق کارروائی کرنے سے اتکار کردیا۔ان کا کور نر عبداللہ بن عمروبی خیلان ایک مرتبہ بھرے میں منبر خطبہ دے رہا تھا۔ ایک مخص نے دوران خطبہ میں اسکو کٹکر مار دیا۔اس پر عبداللہ نے اس مخص کے دوران خطبہ میں اسکو کٹکر مار دیا۔اس پر عبداللہ نے اس مخص کو گرفار کروادیا اوراسکا ہاتھ کٹوادیا۔ حالا تک شری قانون کی دو

ے یہ ایسا جرم نہ تھا جس پر ہاتھ کاٹ دیا جائے۔ حضرت معاویہ کے پاس استغاثہ کیا تو انہوں نے فرمایا کہ جس ہاتھ کی دیت تو بیت المال سے اوا کر دول گا گرمیرے عمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں "

یں نے اس واقعہ کے اصل مافذ (البدایہ والنہایہ) کے حوالہ سے ثابت کیا تھا کہ اس واقعہ یں جس فخص کا ہاتھ کا ٹاگیا تھا 'خود اسکے رشتہ واروں نے ابن غیلان سے یہ تحریر کلھوائی تھی کہ حاکم نے اس کا شہ یں ہاتھ کا ٹا ہے 'چنا نچہ مھرت معاویہ کے سامنے مقدمہ کی جو صورت خود استفاظ کرنے والوں نے پیش کی اور جس کا اقرار خود مدعا علیہ حاکم نے بھی تحریر کی طور پر کیا وہ یہ تھی کہ ابن غیلان نے ایک فخص کا ہاتھ شہ یس کا نہ ویا ہے۔ یش نے عرض کیا تھ شہ یس کا نہ ویا ہے۔ یش نے عرض کیا تھا کہ شہ یس ہاتھ کا خود دینا بلا شبہ حاکم کی تھین غلطی ہے۔ لیکن اس غلطی کی بناء پر کمن کے نزدیک بھی یہ تھم نہیں ہے کہ اس حاکم کی تھین غلطی ہے۔ لیکن اس غلطی کی بناء پر کمن کے نزدیک بھی یہ تھم نہیں ہے کہ اس حاکم سے قصاص لینے کے لئے اس کا ہاتھ بھی کا نہ ویا جائے 'بلکہ اس نظطی کی سزا میں اس پر تعزیر بھی جاری کی جاشتی ہے اور اسے معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کیا جاسکا ہے۔ نہ کورہ واقعہ میں معزول بھی کروا۔

میرے استدلال کے جواب بیں طلک غلام علی صاحب نے جو بحث کی ہے 'وہ خلط مجھ کا افسوس ٹاک نمونہ ہے۔ انہوں نے تین چار صفحات بیں تو خلفائے راشدین کے عدل وانصاف کے متفق واقعات ذکر کئے ہیں ' ظاہر ہے کہ حضرات خلفائے راشدین کے فیصلوں کے بلند معیارے کون انکار کرسکتا ہے؟ یہ دعویٰ بھی بھی بھی ہم نے نہیں کیا کہ حضرت معاویہ "کے فیصلے خلفائے راشدین کے فیصلوں ہے بہتریا حزم واحتیاط اور اصابت رائے میں معاویہ "کے فیصلے خلفائے راشدین کے فیصلوں ہے بہتریا حزم واحتیاط اور اصابت رائے میں انکے برابر تھے۔ "تکانون کی مانس ہے کہ ایکے فیصلے کو مولانا مودودی صاحب نے "قانون کی یا لاتری کا خاتمہ "اور شریعت کے خلاف قرار دیا ہے وہ شرعی قانون کی روے غلط کیو نکر کہا جاسکتا ہے؟

پر ملک صاحب نے لکھا ہے کہ چو نکہ وا تعتد اس فض کا ہاتھ شہر میں نہیں بلکہ حاکم کو کنگر مار نے پر کانا کمیا تھا اور 'وکنگر مار نے پر ہاتھ کاٹ دینا کسی طرح بھی شبہ کی اصطلاح فقی کی تعریف میں نہیں آسکتا'' اس لئے معرت معاویہ کا یہ فیصلہ فلط تھا۔ ملک صاحب آگر ذرا محدثہ نے دل اور انصاف سے خور فرمائیں تو ان پر بھی ہے بات واضح ہوسکتی ہے کہ ذکورہ واقعہ میں حضرت معاویہ کے سامنے کئر مارنے کا ذکرنہ استغاث کرنے والوں نے کیائہ برعاطیہ حاکم نے۔ ان کے سامنے تو واد رسی ہی اس بات کی طلب کی سامنے تو واد رسی ہی اس بات کی طلب کی سامنے تو واد رسی ہی اور برعاعلیہ دونوں ایک صورت واقعہ پر متعق ہیں تو حضرت معاویہ کو یہ علم غیب آخر کماں سے حاصل ہو سکتا تھا کہ مظلوم نے خود اصل واقعے کو چھپا کر معاطیہ کے جرم کو بلکا کردیا ہے۔ ملک صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت معاویہ کو اصل واقعے کی تحقیق کرنی چاہیے تھی۔ لین تحقیق اور تفتیش کا سوال وہاں چیش آ تا ہے جمال مدی اور مدعا علیہ بیس کوئی اختلاف ہو' جمال مقدمہ کے دونوں فرات کی بیان کردہ متفقہ صورت پر کردیا جائے تو فرات کی بیان کردہ متفقہ صورت پر کردیا جائے تو فرات کی میان کردہ متفقہ صورت پر کردیا جائے تو ماکم کو موردالزام نہیں ٹھرایا جاسکا' فرض سیجئے کہ زید عمر پر یہ دعوی کرتا ہے کہ اس نے میرے بھائی کو قتل کیا ہے۔ حاکم جب عمرے پوچھتا ہے تو وہ اقبال جرم کرلیتا ہے آگر اس مورت میں حاکم عمر قتل کی سزا عائد کردے تو کیا وہ گناہ گار کہلائے گا؟

جناب فلام علی صاحب نے اس بحث میں دو سری تضاد بیاتی ہید کی ہے کہ ایک طرف تو وہ مجھ سے بید مطالبہ فرماتے ہیں کہ : ''میں عثانی صاحب کا بڑا ممنون ہوں گا آگر وہ البلاغ ہی میں ہیہ بات واضح فرمادیں کہ بیہ عجیب و غریب اصول کتاب وسنت یا کمی فقهی کتاب کے کون سے مقام پر فرکور ہے کہ شبہ کا فائدہ جس طرح ملزم کو ملتا ہے' اسی طرح حاکم کو بھی ملتا ہے؟ گویا اسطرے وہ فقهی اصول کو صحیح تسلیم کرنے ہے انکار کررہے ہیں لیکن دو سری طرف خود ہی تحریر فرماتے ہیں ایکن دو سری طرف خود ہی تحریر فرماتے ہیں:

" بیہ اصول اپنی جگہ پر مسلّم ہے کہ ہرانسان کی طرح ایک حاکم قاضی بھی اپنے فیصلے میں غلطی کرسکتا ہے اور وہ جائز تحفظ کاحق دا رہے"

میں جران ہوں کہ ان دونوں باتوں میں کس طرح تظیق دوں؟ سوال ہے ہے کہ آگر ایک حاکم غلطی ہے کسی کا ہاتھ شبہ میں کاف دے (یعنی سرقہ کی تمام شرائط پوری ہونے میں کوئی کسررہ گئی ہو'اسکے باوجود وہ قطع پدکی سزا جاری کردے) تو آپ کے نزدیک سزا میں اس کا ہاتھ کئے گایا نہیں؟ ملک صاحب کی پہلی بات کا خلاصہ یہ لکتا ہے کہ اس کا ہاتھ کئے گالیکن اس کی دلیل میں انہوں نے شامی کی جو عبارت پیش کی ہے اس میں کہیں قصاص کاذکر نہیں۔ اس میں صرف انتا لکھا ہے کہ بعزد القاضی و بعزل عن القضا (قاضی کو تعزیر کی جائے گی اور اسے محمدہ قضاء سے معزول کردیا جائے گا) اس میں قصاص کا ذکر کمال ہے؟ اور یہ میں لکھے چکا ہوں کہ حضرت معاویہ نے ابن غیلان کو معزول کردیا تھا۔ جس کا ذکر مولانا مودودی نے حذف کردیا ہے۔ اور اگر ایکے نزدیک ہاتھ نہیں کئے گا جیسا کہ ملک صاحب کی دو سری عبارت کردیا ہے۔ اور اگر ایکے نزدیک ہاتھ نہیں کئے گا جیسا کہ ملک صاحب کی دو سری عبارت سے معلوم ہوتا ہے تو بھر میرا دعوی بھی تو ہی ہے کہ اس صورت میں حاکم پر قصاص نہیں آئے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزولی کی سزادی جائے گی۔ اس سے میرے استدلال کی تردید کیونکر ہوئی؟

یہ بات انتمائی افسوس ناک ہے کہ ملک غلام علی صاحب نے روا کمختار (شامی) کی جو عبارت نقل کی ہے اسمیں یہ بات صراحة موجود ہے کہ اگر کوئی قاضی یا حاکم شبہ میں سرقہ وغیرہ کی حد جاری کردے تو ضان بیت المال پر آنا ہے 'اور حاکم کو پورا شخط ملتا ہے اور اگر عبد اللی غلطی ہوئی ہو تو ضان خود اس پر آنا ہے اس پر تعزیر بھی کی جاتی ہے اور اسے معزول محرول بھی کیا جاتا ہے لیکن قصاص کی صورت میں نہیں آنا۔ علامہ ابن عابدین شای کی پوری عبارت یہ ہے ۔ الله عبارت یہ ہونے الله عبارت یہ ہونے الله عبارت یہ ہونے ۔ الله عبارت یہ ہونے ۔

واما الخطافى حقه تعالى بان قضى بحد زنا اوسرقة اوشرب واستوفى الحدثم ظهران الشهودكما مرفالضمان فى بيت المال وان كان القضاء بالجور عن عمد واقربه فالضمان فى ماله فى الوجوه كلها بالجناية والاتلاف ويعزر القاضى ويعزل عن القضاء

اور رہا حاکم کا حق اللہ کے معاملہ میں فلطی کرنا شاہ ہے کہ اسنے حد زنا عد سرقہ یا شراب نوشی کی حد کا فیصلہ کرکے حد جاری کردی پھر معلوم ہوا کہ مواہ حسب سابق الیتی ناایل ) تنے تو ضان بیت المال پر آئے گا اور اگر فیصلہ جان ہو جھ کر ظلم پر جنی ہو تو تمام صور توں میں خواہ وہ بدنی نقصان رسانی کی ہوں یا بالی ا تلاف کی مضان خود قاضی کے مال پر آئے گا اور قاضی کو تعزیر ہمی کی جائے گا اور قاضی کو تعزیر ہمی کی جائے گی اور اے قضاء کے عمدہ سے معزول بھی کیا جائے گا۔"

ل الشائي": روا لمحتار ع ٥٣٠ ج م بولاق معر "مطلب في مالو تفني القاضي بالجور"

اس عبارت میں جو پہلی صورت (گواہوں کے تا اہلی ہونے کی) بیان کی گئے ہوہ بینہ حضرت معاویۃ والے مقدمے کی ہے اس لئے کہ النے سامنے مقدمہ قضا یا اللہ کا چیش ہوا تھا اس بارے بین علامہ شامی نے صاف لکھا ہے کہ طمان (دیت) بھی بیت المال پر ہوگا اس بارے بین علامہ شامی نے صاف لکھا ہے کہ طمان (دیت) بھی بیت المال پر ہوگا الم پر نہیں۔ بلکہ اس عبارت سے توصاف یہ معلوم بھی ہوجا تا ہے کہ اگر حضرت معاویۃ کو معلوم بھی ہوجا تا ہے کہ اگر حضرت معاویۃ کو معلوم بھی ہوجا تا ہے کہ اگر حضرت معاویۃ کو معلوم بھی ہوجا تا کہ قضاء قاضی بالجور ہوئی ہے تب بھی اس پر قصاص نہ آتا بلکہ صان الموری معلوم بھی ہوجا تا کہ قضاء قاضی بالجور ہوئی ہے تب بھی اس پر قصاص نہ آتا بلکہ صان الموری معلوم بھی ہوجا تا کہ طک معلوم بھی ہوجا تا کہ معلوم بھی دی جاتیں۔ اب یہ اختا درجے کی ولاوری ہی کی بات ہے کہ طک صاحب شامی کی اس عبارت کوجو صراحۃ النے موقف کی تردید کررہی ہے اپنی تا تکہ بین چیش صاحب شامی کی اس عبارت کوجو صراحۃ الے جیں۔ اِن ھندا المنین عباب ا

## كور نرول كي زياد تيال

اس کے بعد مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ کے پی اور گور نرول کی نیاد تیوں کے واقعات درج کئے تھے اور انکاؤمہ دار حضرت معاویہ کو تھمرایا تھا ان میں سے پہلا داقعہ زیاد کا تھا کہ اسنے بعض لوگوں کے ہاتھ صرف اس جرم پر کاٹ دیے کہ انہوں نے اسپر خطبہ کے دور ان سٹک باری کی تھی' اس روایت میں پہلی بات تو یہ ہے کہ اسکے ایک راوی علی بین جن سے عربی شبہ نے یہ روایت نقل کی ہے آگر یماں علی سے مراد علی بن عاصم ہیں تو اکنی روایات اتمہ جرح وتعدیل کے نزدیک تابل استدلال نہیں ہیں اس بات پر تو بھی متفق ہیں کہ روایات کے معالمے میں بھڑت فلطیاں کرتے ہیں، عافظ میں کمزور ہیں' اور انہیں وہ بم بہت ہوجا تا ہے اور فلطی کا اعتراف بھی نہیں کرتے پیر، عافظ میں کمزات کے ان پر کذب کا الزام کہنا تو یہ ہے کہ جان ہو تھ کر جھوٹ نہیں ہولئے اور بعض حضرات نے ان پر کذب کا الزام بھی لگایا ہے۔ یزید بن ہارون فرماتے ہیں: مازلنا نعر فدبال کند (ہمیں مسلم اسلے جھوٹ کی بھی لگایا ہے۔ یزید بن ہارون فرماتے ہیں: مازلنا نعر فدبال کند (ہمیں مسلم اسلے جھوٹ کی اطلاعات ملتی رہی ہیں) انہوں نے کئی روایات خالد الخذاء سے نقل کی ہیں جب صفرت خالد اطلاعات ملتی رہی ہیں) انہوں نے کئی روایات خالد الخذاء سے نقل کی ہیں جب صفرت خالد سے تھدین کی گئی تو انہوں نے سب کا اٹکار کیا۔ ت

ک عربن شبر کے اساتدہ یں معلی " نام کے دو استادوں کا ذکر ملا ہے۔ ایک علی بن عاصم ہیں ( (تمذیب من ۱۳۹۰ج) اور دو سرے علی بن محد جن سے طبری میں کنی ردایتی مروی ہیں۔ ک ابو عاتم الرازی: الجرح و التحدیل من ۱۹۸ و ۱۹۹ ج ۳ و تمذیب التنذیب من ۳۴۴ آ ۳۴۸ ج ۷

اور آگر اس سے مراوعلی بن مجر ہیں جیسا کہ تاریخ طبری ہی کے بہت سے مقامات پر عمر
بن شبہ علی بن مجر سے روایت کرتے ہیں تو عمر بن شبہ کے ہم عصروں ہیں بھی اس نام کے دو
صاحبان گزرے ہیں۔ ایک علی بن مجر مدائن یہ بھی متعلم فیہ ہیں۔ اور دو سرے علی بن مجمہ
موصلی۔ انہیں خود ان کے شاگرہ حافظ ابو تعیم نے کذاب قرار دیا ہے ہے پھران کے استاد
مسلمہ بن محارب ہیں 'جتنی اساء الرجال کی کتابیں ہارے پاس ہیں ان میں کہیں انکا کا تذکرہ
نہیں مل سکا۔

اس دوایت کو درست بھی مان لیا جائے تو کمی تاریخ بین میں مجدود نہیں ہے کہ حضرت معاویہ اس روایت کو درست بھی مان لیا جائے تو کمی تاریخ بین میہ موجود نہیں ہے کہ حضرت معاویہ کو اسکی اطلاع ہوئی اور انہوں نے اس پر زیاد کو کوئی تنبیہہ نہیں گ۔ طک صاحب نے اس اختال کو رد کیا ہے کہ حضرت معاویہ کو اس واقعہ کا علم نہیں ہوا' میرے نزویک بھی اسمیں اختال کو رد کیا ہے کہ حضرت معاویہ کو اس واقعہ کا علم نہیں ہوا' میرے نزویک بھی اسمیں شک نہیں کہ یہ محض احتال ہی ہے' اسے نہ قطعیت کا درجہ دیا جاسکتا ہے اور نہ قوی احتال قرار دیا جاسکتا ہے اور نہ قوی احتال قرار دیا جاسکتا ہے اور نہ قوی احتال قرار دیا جاسکتا ہے اس لئے محتی بات ہی ہے کہ یہ روایت نا قابل احتاد ہے۔

دو سرا واقعہ بسرین ابی ارطاۃ کا تھا کہ انہوں نے یمن میں حضرت علی کے گور نرعبید اللہ بن عباس کے دو بچوں کو قتل کردیا 'اور بھدان میں بعض مسلمان عور توں کو کنیزینالیا۔

جمال تک بچوں کے قتل کا تعلق ہے بیں نے عرض کیا تھا کہ یہ حضرت معاویہ کے جمد طلافت کا نہیں بلکہ مشاہرات کے زمانہ کا قصہ ہے جبکہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کے لئکر باہم ہر سریکار تھے۔ اور اول تو ان جنگوں کے بیان میں راویوں نے رنگ آمیزماں بہت کی ہیں ' حافظ ابن کیٹر بھی اس قصے کو نقل کرکے لکھتے ہیں وغی صحت مندی نظر اس قصے کی محت پر جھے اعتراض ہے (البدایہ ۱۳۲۳ ت) دو سرے یہ شدید افرا تفری کا دور تھا جس میں گور نر اور فوج کے سالار مسلسل لڑا ہُوں میں معروف رہے ہیں۔ ان حالات میں ان پر ہمہ وقت پورا قابور کھنا بہت مشکل تھا' حضرت علی اور حضرت معاویہ دونوں نے اپنے ماتحوں کو میں ہوا بھی ہوا ہے کی ہوئی تھی کہ وہ قبال کے وقت حد ضرورت سے آگے نہ ہوجیس خود انمی برانے مخص میں مقولہ میں نے نقل کیا تھا جس سے معلوم ہو تا ہے کہ حضرت معاویہ نے انہیں ہرانے مخص

ل العبقلائي لمان الميزان من ٢٥٣ج ٢ دائرة المعارف دكن ١٣٣٠هـ على الذهبي: ميزان الاعتدال ص ٢٣٧ج ٢ مطبعته المعلوة ٢٥٣اهـ کے قل ہے ہی منع کیا تھا چہ جائیکہ چھوٹے بچوں کو ہی قل کریں۔اب اگر گور نراور پ
سالار اس عمد پر قائم نہیں رہے تو یہ اکلی غلطی ہے اور جس زمانے میں کئی کئی محاذوں پ
لڑائی ہوری ہو اس وقت عمد ول میں اکھا ڑپھیا ڑا آسان نہیں ہوتی اسی بعاء پر حضرت عثان ال
کے قا تکوں کا گروہ جو ہر گز کسی رعایت کا مستحق نہیں تھا اس دور میں حضرت علی کے ساتھ لگا
رہا اور ان میں ہے بعض لوگ او نچے منصبوں پر فائز رہے اس لئے کہ انہیں اس نازک
وقت میں اکھا ڑنا نے نے فتوں کا سب بنرآ جنگی روک تھام حضرت علی کے لئے تحت مشکل
میں اسی قسم کی مجبوریاں حضرت محاویہ کے ساتھ بھی تھیں جن کی بناء پر وہ گور نروں اور
سی سالاروں پر کماحقہ نظر نہ رکھ سکے الیکن جب یہ افرا تفری کا وقت گذر گیا تو انہوں نے بسر
ابن ابی ارطاقہ کو معزول بھی کردیا۔ ملک غلام علی صاحب نہ جانے کیوں معزولی کو تسلیم نہیں
ابن ابی ارطاقہ کو معزول بھی کردیا۔ ملک غلام علی صاحب نہ جانے کیوں معزولی کو تسلیم نہیں
فرماتے طالا نکہ میں نے تاریخ ابن خلدون کا حوالہ بقید صفحات دیا تھا۔ جو صاحب چاہیں
تاریخ نہ کور ص ۸ کہ جلد سا مطبوعہ بیروت و دبعث معاویت العمال الی الا مصار کا مطالعہ
تی برائیں۔

رہا مسلمان عورتوں کو کنیربتانے کا قصہ ' سویس نے عرض کیا تھا کہ یہ قصہ الاستیعاب کے سواکسی کتاب میں جھے نہیں ملا ' اور استیعاب میں جو سند ذکر کی گئی ہے وہ بھی ضعیف ہے ' کیونکہ اس کے راوی موی بن عبیدہ ہیں جتکے بارے میں امام احر" کا قول ہے کہ ان سے روایت کرنا طال نہیں۔ اس کے جواب میں ملک غلام علی صاحب لکھتے ہیں کہ: «مولانا نے ابن عبد البر کا جو قول نقل کیا ہے وہ موی بن عبیدہ وغیرہ کے حوالے ہے نہیں نقل کیا ہے ' ابن عبیدہ والی روایت بعد میں بطور آئید آئی بلکہ ابو عمروالشیبانی ثقتہ راوی ہیں۔"

یمال ملک صاحب نے عافظ ابن عبد البرے کلام کی بالکل غلط تشریح کی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ شروع میں عافظ ابن عبد البرنے ابو عمروالشہبانی کے حوالہ سے بسرین ابی ارطاق کے مدینہ پر خروج کرنے کا ذکر کیا ہے اور اسکے بعد ایکے الفاظ یہ بین:

وفى هذه الخرجة التى ذكرابو عمرو الشيباني اغاربسرين ارطاة على همدان وسبى نساءهم

برین ارطاق کے جس سفر کابیہ ذکر ابو عمرہ شیبانی نے کیا ہے ای سفریس بسرین ارطاق نے ہمدان پر حملہ کرکے وہاں کی عور توں کو قید کیا ہے۔

پراس کی دلیل میں موئی بن عبیدہ والی سند بیان کی ہے۔ اس سے صاف واضح ہے کہ عور توں کو کنیز بنانے کا قصہ ابو عرشیبانی کی روایت سے بیان نہیں کیا گیا بلکہ شیبانی کا ذکر محض سفر کے حوالہ کے طور پر آیا ہے کہ جس سفر کا انہوں نے ذکر کیا ہے اس سفر میں موئی ابن عبیدہ کی روایت کے مطابق عور توں کو کنیز بنانے کا واقعہ بھی پیش آیا ہے۔ لنذا اس قصے کو عبیدہ کی روایت کے مطابق عور توں کو کنیز بنانے کا واقعہ بھی پیش آیا ہے۔ لنذا اس قصے کو عبیدہ کی روایت کے مرمنڈھ دینا کسی طرح صبح نہیں۔!

پیر ملک صاحب فرماتے ہیں: "آریخی بحث میں ہرقدم پر راوی کی خیریت معلوم کرنے
کی کوشش کرنا نہ ممکن ہے' نہ آج تک کسی ہے ہوسکا ہے" لیکن میں اس مسئلہ پر تفصیل
کے ساتھ آریخی روایات کا مسئلہ کے تحت میں "فقگو کرچکا ہوں کہ جن روایتوں ہے سحابہ
کرام پر فسق یا ارتکاب کبیرہ کا الزام لگنا ہو ان میں راوی کی "خیریت" ضرور معلوم کی جائے
گی' اور میں نہیں سمجھتا کہ کسی مسلمان کے لئے یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ راویوں کو ضعیف
مجروح جھوٹا کڈ اب اور افتراء پر واز سمجھنے کے باوجود اننی کی بات مان کر صحابہ کرام کو مطعون
کرنا گوارا کرلے۔

، می حت اور جمنا وقت ان معرات سے سابوں می ورد اگر میں کر ما تو شاید میں بھی متعدد مائیدی حوالے پیش کردیتا "ت

ا الاختیاب تحت الاصابت من ۱۹۳ ج ۱۱ مکتبت التجارید ۱۳۵۸ه لا الاختیاب تحت الاصابت من ۱۹۳۸ ج ۱۱ مکتبت التجارید ۱۳۵۸ من کلما تعا جبکد اس کے ساتھ دوسرے اس کے ساتھ دوسرے داشتے رہے کہ میں کلما تعا جبکد اس کے ساتھ دوسرے داشتے رہے کا مسلح پر ایسلم سنج پر اللہ مسلم پر اللہ

اس کے بعد انہوں نے اسد الغابہ کی ایک عبارت اور نقل کی ہے کہ اس میں بھی ہے قصہ موجود ہے۔ لیکن موصوف جو عبارت تائید کے طور پر لائے ہیں' وہ بلا سندو حوالہ ہے' میرا خیال ہے کہ اس سے بمتر تو استیعاب ہی کی روایت تھی کہ اس کی ایک' ضعیف سی' سند تو ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ ہمیں اب تک تلاش بسیار کے باوجود مسلمان عورتوں کو کنیزینائے
کا بیہ قصہ کمی صحیح سند کے ساتھ کہیں نہیں مل سکا۔ اور اتنا ول گردہ ہم میں نہیں ہے کہ
راویوں کو ضعیف اور مجروح جانتے ہوجھتے ہم یہ باور کرلیں کہ حضرت عثان کی آ تکھ بند ہوتے
ہی وہ امت جے خیرالقرون کما گیا ہے 'غیرت و حمیّت ہے اتنی کوری 'خدا کے خوف ہے اتنی
بے نیاز اور آخرت کے خیال ہے اتنی بے فکر ہوگئی تھی کہ اسے مسلمان عورتوں کی عزت
و آبرو کا بھی کوئی یاس باتی نہیں رہا تھا؟

اس کے بعد مولانا مودودی صاحب نے دو واقعات ذکر کے تھے جن میں لڑائی کے دوران مخالفین کا سرکاٹ کرایک جگہ سے دوسری جگہ بھیجا گیا 'ایک حضرت عمار بن یا سڑکا سرحضرت معاویۃ کے پاس لایا گیا اور دوسرا عمروین الحمق کا۔

یمال آمے ہوئے ہے پہلے یہ سمجھ لیجئے کہ سرکاٹ کرایک جگہ سے دوسری جگہ لے جانے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ مٹس الائمہ سرخی رحمتہ اللہ علیہ باغیوں کے احکام بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

واكره ان تئوخذر عوسهم فيطاف بها في الافاق لانه مثلة وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن المثلة ولوبالكلب العقور ولانه لم يبلغنا ان عليا رضى الله عنه صنع ذلك في شيئى من حروبه وهو العتبع في الباب... وقد حوز ذلك بعض المتاخرين من اصحابنا ان كان فيه كسر شوكتهم او طمانينة قلب اهل العلل استدلالا بحليث ابن مسعولا حين

تحریری کام بھی جاری تنے اس کے مقابلے میں ملک غلام علی صاحب کا مضمون تیرہ مینے جاری رہا اور اس عرصے میں ان کی کوئی اور تحریر سامنے نہیں آئی۔

عاشيه كزشت يوست

حمل راس ابي جهل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم ينكرعليهك

میں اس بات کو محروہ سمجتنا ہوں کہ باغیوں کے سرا تار کران کا گشت کرایا جائے کو تکدیہ مثلہ ہے اور آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کلکھنے کتے كابھى مثلہ كرنے مع فرمايا ہے انيزاس لئے كہ جميں كوئى روايت الى نمیں پنجی کہ حضرت علی نے اپنی جنگوں میں ایسا کیا ہو اور اس باب (باغیوں سے اوائی) میں وہی قابل اتباع ہیں۔.... اور امارے اصحاب (حننیہ) میں سے بعض متا خرین نے اس عمل کو جائز قرار دیا ہے 'اگر اس ے باغیوں کی شوکت ٹوٹتی ہویا اہل عدل کو دلی طمانیت حاصل ہوتی ہوئیہ حضرات این مسعود کی حدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ وہ ابو جہل کا سرا آر کر آمخضرت صلی الله علیہ وسلم کے پاس لائے تھے تو آپ نے ان پر

كولى تكيرسين فرمائي تقى-"

جہاں تک حضرت عمارین یا سررضی اللہ عنہ کے واقعہ کا تعلق ہے اس کے بارے میں میری گذارش میہ تھی کہ بیہ روایت مولانانے صحیح نقل کی ہے کین اس میں صرف اتناذ کر ہے کہ حضرت عمار کا سر حضرت معاویة کے پاس لایا گیا اس میں نہ تو بید ند کور ہے کہ بید عمل حضرت معاویة کے تھم ہے ہوا 'اور نہ ہیا کہ حضرت معاویة نے اس کی ہمت افزائی یا تصدیق و توثیق فرمائی ' بلکہ میں نے یہ خیال فلاہر کیا تھا کہ جس طرح حضرت علی نے حضرت زمیر بن عوام كا سركات كرلانے والے كو زباني تنبيه فرمائي تقي اى طرح حضرت معاوية نے بھي اس پر افسوس کا اظهار کیا ہوگا جے راوی نے ذکر نہیں کیا۔ ملک غلام علی صاحب فرماتے ہیں كه أكر حضرت معاوية نے اس پر اظهار افسوس كيا ہو يا تو روايت ميں اس كا ذكر ضرور ہو يا' جیے ان کی دو سری مفتگو روایت میں نقل کی گئی ہے۔ میں اعتراف کر تا ہوں کہ میرے گمان کے لئے روایت میں کوئی دلیل نہیں ہے اور میدبات بھی میں نے محض ایک اخمال کے طور پر کمی تھی لیکن کیا اس بات ہے بھی انکار کیا جاسکتا ہے حضرت معاویۃ نے اس عمل کا تھم

ل الرضي: المسوط من ١٦١٦ م مصحد العادة معر ١٢٣١ه

میں دیا تھا'اور نہ کوئی ایساکام کیا ہے اس عمل پر پہندیدگی کا اظہار کہا جاسکے۔ اوحر مبسوط سرخی کی فدکورہ بالا عبارت ہے واضح ہو تا ہے کہ یہ ایک مجتدفیہ مسئلہ ہے جس میں زیادہ سے زیادہ بات کراہت کی حد تک پہنچتی ہے۔ اس کردہ عمل کا ارتکاب حضرت معاویہ کے میں ایا ایماء کے بغیر کچھ لوگوں نے کرلیا۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ ان لوگوں کو حضرت معاویہ کا است معاویہ کا است معاویہ کا است معاویہ کا تناوں کی بالا تری کا خاتمہ ہوگیا تھا۔ ان کھٹی میں کہ عارت کو ساست دین کے تابع نہیں رہی تھی۔ اس کے تقاضے وہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے کی سیاست دین کے تابع نہیں رہی تھی۔ اس کے تقاضے وہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے کو سیاست دین کے تابع نہیں رہی تھی۔ اس کے تقاضے وہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے کہ سیاست دین کے تابع نہیں رہی تھی۔ اس کے تقاضے وہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے کہ سیاست دین کے تابع نہیں میں طال وحرام کی تمیزردانہ رکھتے تھے۔

دوسراواقعہ عمروین المحق کا تھا کہ حضرت معاویہ نے ان کے سرکاگشت کرایا ہیں نے

گذارش کی تھی کہ گشت کرانے کا قصہ مولانا کے دیئے ہوئے چار حوالوں بی سے صرف
البدایہ و النہایہ بیں ہے ' تمذیب التہلیب بیں گشت کرانے کا قصہ نہیں ' محر موصل سے
حضرت معاویہ نے کہاں جانے کا قصہ موجود ہے۔ اس کے بر خلاف طبری کی روایت بی نہ
سرکانے کا ذکر ہے نہ اس لیجانے کا بیان ہے اور نہ گشت کرانے کا قصہ ہے ' بلکہ حضرت
معاویہ کا یہ ارشاد موجود ہے کہ '' ہم عمروین المحق پر زیادتی نہیں کرنا چاہجے ' انہوں نے
معاویہ کا یہ ارشاد موجود ہے کہ '' ہم عمروین المحق پر زیادتی نہیں کرنا چاہجے ' انہوں نے
مخترت عثان پر نیزے کے نو وار کئے تھے ' لئم بھی ان پر نیزے کے نو وار کو " اس بیں یہ
الفاظ کہ '' ہم ان پر زیادتی نہیں کرنا چاہجے '' واضح طور سے حضرت معاویہ کی طرف ہے ہر
نیادتی کی تردید کررہے ہیں۔ بیں کے یہ لکھا تھا کہ طبری کی یہ روایت دو سری روایتوں کے
مفالے بین زیادہ قابل ترجیح ہے ' کونکہ وہ حضرت معاویہ کے بردیارانہ مزاج سے زیادہ
مفالے بین زیادہ قابل ترجیح ہے ' کونکہ وہ حضرت معاویہ کے بردیارانہ مزاج سے زیادہ
مفاست رکھتی ہے 'اس کے بر نکس البدایہ والنہایہ کی روایت سندہ حوالہ کے بغیر بھی ہا ور
مفاست معاویہ کے مزاج سے بعید بھی۔ مولانا مودودی صاحب حضرت علی کے یارے بیں

"جب دونوں طرح کی روایات موجود ہیں اور سند کے ساتھ بیان ہوئی ہیں تو آخر ہم ان روایات کو کیوں ترجع نہ دیں جو ان کے مجموعی طرِز عمل ہے

الم الفرى": تاريخ الام والملوك ص ١٩٤ ج م ملحد الاستقام ، قابره ١٩٨٥ اله

مناسبت رکھتی ہیں اور خواہ مخواہ وہی روایات کیوں قبول کریں جو اس کی ضد نظر آتی ہیں۔" (خلافت و ملوکیت ص ۳۴۸)

میں نے پوچھا تھا کہ اس اصول کا اطلاق حضرت معاویہ پر کیوں نہیں ہو تا؟ اس کے جواب میں جناب غلام علی صاحب لکھتے ہیں :"فرض کیا کہ امیر معاویہ نے اے گشت نہ کرایا ہو لیکن اتن بات تو البدایہ اور تہذیب دونوں میں منقول ہے کہ یہ سرموصل ہے بھرہ وکوفہ اور وہاں ہے دمشق امیر معاویہ تک پہنچا۔"

میری گذارش بیہ ہے طبری کی روایت حضرت معاویہ کی طرف سے ہرزیادتی کی تردید کردہی ہے اور اس میں سرکاٹ کر بیمینے کا بھی ذکر نہیں ہے۔ تاہم اگر بالفرض موصل کے عامل نے بیہ سر بھیجا بھی ہو تو حضرت معاویہ اس سے بری ہیں کیونکہ انہوں نے ہر قتم کی زیادتی سے صراحة منع فرمادیا تھا۔

جربن عدى" كاقتل

حضرت معاویہ پر ایک الزام ہے بھی ہے کہ انہوں نے حضرت جربی عدی ہو تاجائز طور

یر قبل کیا مولانا مودوی صاحب نے بھی اس الزام کو تفصیل کے ساتھ اپنی کتاب میں ذکر کیا

ہے۔ میں نے اس کے جواب میں حضرت جربین عدی گئے قبل کا پورا واقعہ تاریخ طری وغیرو

سے نقل کرکے بیان کردیا تھا، جس کی روے مولانا مودودی صاحب کے اس موقف کی تردید

ہوجاتی ہے کہ جربین عدی کو محض ان کی حق گوئی کی سزا میں قبل کیا گیا۔ میں نے حوالوں کے

ساتھ طابت کیا تھا کہ حضرت جربین عدی نے سائی فتنہ پروا زوں کے اکسانے پر حضرت

معاویہ کی حکومت کے خلاف ایک بھاری جمعیت تیار کی تھی جو مختلف او قات میں ان کی

معاویہ پر لعن طعمی کو اپنا وطیرہ بنالیا اور بالاً خر حضرت معاویہ کی حکومت کے خلاف بر سریکار

معاویہ پر لعن طعمی کو اپنا وطیرہ بنالیا اور بالاً خر حضرت معاویہ کی حکومت کے خلاف بر سریکار

ہوگئی۔ حضرت مغیرہ اور زیاد بن ابی سفیان نے نرمی اور گرمی کا ہر طریقہ آزمالیا، گریہ لوگ

ہوگئی۔ حضرت مغیرہ اور زیاد بن ابی سفیان نے نرمی اور گرمی کا ہر طریقہ آزمالیا، گریہ لوگ

بوگئی۔ حضرت مغیرہ اور زیاد بن ابی سفیان نے نرمی اور گرمی کا ہر طریقہ آزمالیا، گریہ لوگ

و تابعین بھی شامل سے ان نہ آئے کار کوفہ کے ستر شرفاء نے جن میں او نچے درج کے صحابہ اپنی شورش سے بازنہ آئے 'ان کے خلاف مندرجہ بالا امور کی شمادت دی 'اس شمادت کے بعد و تابعین بھی شامل ہے 'ان کے خلاف مندرجہ بالا امور کی شمادت دی 'اس شمادت کے بعد حضرت معاویہ نے جربن عدی گئے کا فیصلہ کیا۔

جناب ملک غلام علی صاحب نے اس مسلے میں میرے مضمون کے جواب میں جوطویل بحث کی ہے وہ تقریبا اڑتالیس صفحات پر مشمل ہے' اس لمبی چوڑی بحث میں ہے اگر مناظرانہ عبارت آرائی' طعن و تضنع' غیر متعلق باتوں' سیاسی جذبات انگیزیوں کو خارج کردیا جائے تو تین تکتے ایسے ملتے ہیں جو ٹی الواقعہ علمی نوعیت کے بھی ہیں اور زیر بحث مسلہ ہے متعلق بھی۔ اس لئے وہ جواب کے مستحق ہیں' یہاں میں مختقراانی پر محفظو کروں گا۔

پہلا نکتہ یہ ہے کہ بغاوت کا جرم صرف اس وقت سزائے موت کا مستوجب ہوتا ہے جبکہ اہل بغی ایک طاقت ورجماعت اور بھاری گروہ پر مشتل ہوں اور مسلح ہو کر اسلای حکومت کا مقابلہ کریں ' ملک غلام صاحب کا کہنا ہے ہے کہ حضرت جربن عدی ؓ کے گروہ پر بیہ تعریف صادق نہیں آتی ' بلکہ انہوں نے جو پچھ کیا' وہ ایک معمولی ایجی نمیشن تھا۔ زیاد کی پولیس کے خلاف انہوں نے جو لڑائی لڑی اس جس اسلحہ بھی استعمال نہیں ہوئے۔ اس پولیس کے خلاف انہوں نے جو لڑائی لڑی اس جس اسلحہ بھی استعمال نہیں ہوئے۔ اس پولیس کے خلاف انہوں نے جو لڑائی لڑی اس جس اسلحہ بھی استعمال نہیں ہوئے۔ اس پولیس کے خلاف انہوں کے جو لڑائی لڑی اس جس اسلحہ بھی استعمال نہیں ہوئے۔ اس

\* جواباً عرض ہے کہ اگر جمرین عدیؒ کے واقعات کو تفصیل کے ساتھ تاریخوں ہیں دیکھا جائے تو اس میں کوئی شبہ باقی نہیں رہ جا تا کہ ان کی جمعیت ایک بھاری اور طاقت ورجمعیت تھی جے قابو میں لانے کے لئے زیاد جیسے گور نر کو بڑی مشقت و محنت اٹھائی پڑی۔ مندرجہ زیل دلا کل اس کی تائید کرتے ہیں۔

() حافظ منس الدين ذہبي نے لكھا ہے كد ايك مرتبہ جمربن عدى تين بزار افرادى مسلح جمعيت لے كر حضرت معاوية كے ظلاف كوفد سے لكلے تصد (فساد حجر عن الكوفة فى ثلاثة الاف بالسلاح)ك

(۴) ان كى جمعيت اتنى برى تقى كه اى كے بل پر انهوں نے حضرت حسين رضى الله تعالى عنه كو حضرت معاوية كى حكومت كے خلاف بيد كه كر آماده كرنا چا اتھا كه اگر آپ اس معاطے (خلافت) كو طلب كرنا بند كرتے ہوں تو ہمارے پاس آجا ہے اس لئے كه ہم لوگ آپ كے ساتھ مرنے كے لئے اپنى جانوں كو تيار چكے جيں (فان كنت تحب ان تعللب هذا الاعو

ل الذبيُّ: يَارِخُ الاسلام ص ٢٥٦ج كجة القدى ١٣٦٨ه

فاقدم الينا فقد وطنا انفسنا على الموت معك) لم

(۳) ان کے طاقتور ہونے کا اندازہ اس ہے بھی کیا جاسکتا ہے کہ زیاد جب حضرت عمروین حریث رضی اللہ عنہ کو اپنا نائب بٹا کربھرہ گیا تو وہ ان لوگوں پر قابونہ پاسکے اور زیاد کو خطیس لکھا کہ:

"اگرتم كوف كو بچانے كى ضرورت مجھتے ہو تو جلدى آجاؤ۔"ك

(٣) طبری "نے نقل کیا ہے کہ زیاد نے تین مرتبہ اپنی پولیس جر کے پاس بھیجی ہریار پولیس کی تعداد میں اضافہ بھی کیا گیا' لیکن کمی بھی مرتبہ پولیس جر اور ان کے ساتھوں پر غالب نہ اسکی۔

(۵) پولیس کی ناکامی کے بعد زیاد نے ہدان مجیم ' ہوا زن ' ابناء اعمر' ندجج ' اسد اور غطفان کے قبائل پر مشمل ایک پوری فوج تیار کی ہے اور اسے کندہ میں ججڑ کے مقابلے کے لئے بھیجا ' میہ فوج بھی مجڑ کو گرفتار نہ کر سکی ' یہاں تک کہ حجر بن عدیؓ نے اپنے آپ کو گرفتاری کے لئے بیش کیا۔

(۱) حضرت واکل بن ججڑا ورکیٹرین شماب حضرت ججربن عدی کے خلاف کواہیوں کا جو صحیفہ لیکر گئے تھے اور جس پر انہوں نے خود بھی کوابی دی اس بیس بیہ الفاظ بھی ہیں کہ:
"انہوں نے امیرالموسنین کے عامل کو تکال باہر کیا ہے" خلام ہے کہ دوچار افراد پر مشملل ایک چھوٹی می ٹولی بید کام نہیں کر عتی۔ طک صاحب فرماتے ہیں کہ جھے کسی تاریخ کی کتاب بیس بیہ واقعہ نہیں ملا کین جب ستر صحابہ و تابعین اس پر کوابی دے رہے ہیں 'اور طبری اسے ذکر کرتے ہیں تو معلوم نہیں تاریخ کی کتاب میں واقعہ ملنے کا اور کیا مطلب ہے؟

میں سمجھتا ہوں کہ اگر ملک غلام علی صاحب ان تمام باتوں پر غور فرمائیں سے تو ان کا بیہ شبہ آسانی سے دور ہوجائے گا کہ حجرتی جماعت ایک معمولی سے گردہ پر مشتمل تھی جس پر اہل بغی کی تعریف صادق نہیں آتی۔

ل الديوريّ: الاخبار اللوال من ٢٢١

ك طبقات ابن سعد ص ۲۱۸ ج ۲ جز ۲۲ دار صادر بيروت و البدايه و النهايه ص ۵۳ ج ۸

س ابن عسارٌ: تنديب تاريخ ومثق من ٣٧٣ و ١٧٣ ج ٢ رونته الشام ١٣٣٠ و ١٩٨ تا

جناب غلام علی صاحب نے دو سرا نکتہ بیہ اٹھایا ہے کہ اگر بالفرض حجر بن عدیؓ بعناوت کے مرتکب ہوئے تھے تو گر فقاری کے بعد انسیں قتل کرنا جائز نسیں تھا 'کیونکہ باغی اسپر کو قتل کی سزا نہیں دی جاتی۔

لیکن جی شخص نے بھی فقہ کی کتابوں میں اسلام کے قانون بغاوت کا مطالعہ کیا ہو'وہ

ہہ آسانی اس نتیج تک پنج سکتا ہے کہ ملک صاحب کا یہ کمتا کسی طرح درست نہیں کہ باغی
اگر گرفتار ہوجائے تو سزائے موت سے نیج جاتا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ اگر کسی باغی کے بارے
میں یہ اندیشہ ہو کہ اگر اسے آزاد کردیا گیا تو وہ پھر اسلامی حکومت کے خلاف جمعیت بنا کر
دوبارہ بغاوت کا مرشکب ہوگا تو اسے قتل کرنے کی اجازت تمام فقہاء نے دی ہے' سزائے
موت صرف اس وقت موقوف ہوتی ہے جبکہ باغیوں کی جماعت لڑائی میں ختم ہوگئی ہو'اور
جودو چارا فراد باتی رہ گئے ہوں ان کی موجودگی اسلامی حکومت کے لئے خطرہ نہ بن سکتی ہو۔
اس سلسلے میں فقہاء کی حسب ذیل تصریحات ملاحظہ فرائے: حمس الائمہ سر خسی رحمتہ اللہ
علیہ تحریر فرائے ہیں:۔

وكذلك لا يقتلون الاسر اذا لم يبق لهم فئة... وان كانت له فئة فلا باس بان يقتل اسبرهم لا نه ما اندفع شره ولكنه مقهور ولو تخلص انحاز الى تثته فاذاراً ى الامام المصلحة فى قتله فلا باس بان يقتله

ای طرح اگر باغیوں کی کوئی جماعت باتی نہ رہ گئی ہو تو قیدی کو قتل نہیں کریں گے۔۔۔ اور اگر اس کی جماعت باتی ہو تو ان کے گر فقار شدہ باغی کو قتل کرنے میں کوئی حرج نہیں اس لئے اس کا شردفع نہیں ہوا' وہ محض مجبور ہو گیا ہے' اور اگر اے آزاوی مل گئی تو وہ اپنی جماعت کے ساتھ مل جائے گا'لذا اگر امام اے قتل کرنے میں مصلحت دیکھے تو اے قتل کرنے میں مصلحت دیکھے تو اے قتل کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ "لے میں کوئی حرج نہیں۔ "لے فقاوی عالمگیریہ میں اسی مسلے کویوں بیان کیا گیا ہے:

ك الرخيّ: المبوط عل ١٢١، ج ١٠: مفيعته العادة ١٣٢٠ه

ومناسر منهم فليس للامام ان يقتله اذاكان يعلم انه لولم يقتله لم يلتحق الى فئة ممتنعة اما اذاكان يعلم انه لولم يقتله يلتحق الى فئة ممتنعة في قتله

اور باغیوں میں ہے جو محض کر فار ہوجائے تو اگریہ معلوم ہو کہ اے قتل

نہ کرنے کی صورت میں وہ کمی طاقت ورجماعت ہے جانہیں طے گا تو امام

کو اسے قتل کرنے کا حق نہیں 'لیکن اگر اسے یہ معلوم ہو کہ اگر اسے قتل

نہ کیا گیا تو وہ کمی طاقت ورجماعت ہے جالمے گا تو اسے قتل کر دے۔" ل

جربین عدی کے بارے میں حضرت معاویہ کو پورا اندیشہ تھا کہ اگر انہیں چھوڑ دیا گیا تو

وہ پھر حکومت کے خلاف بعناوت کے مرتکب ہوں گے 'چنا نچہ ایک موقعہ پر انہوں نے اس کا
اظہار بھی قرمایا :

ان حجرًا راش القوم واخاف ان خلیت سبیله ان یفسد علی مصری که

جَرُّاس پوری قوم کے سردار ہیں'اور اگر ہیں نے انہیں چھوڑ دیا تو مجھے خطرہ ہے کہ وہ میری حکومت کے خلاف فساد کریں گے۔" اور ایک اور موقعہ پر انہوں نے ارشاد فرمایا:

قتله احب الى من ان اقتل معه مائة الف

"ان كا قل كرنا مجھے زيادہ پند ہے بہ نسبت اسكے كہ ميں اسكے ساتھ ايك لاكھ آدميوں كو قتل كردل-"ك

ان حالات میں خود فیصلہ کرلیا جائے کہ جناب غلام علی صاحب کا بیہ موقف کس حد تک درست ہے کہ گر قنار ہونے کے بعد حجر بن عدی کو قتل کرنا جائز شیں رہا تھا۔

ا فادی عالی م ۱۳۰ ج ۲ نوکشور مزید ما حظه فرمایت روا لحتار م ۱۳۸ ج ۳ و فتح القدر م اسماج ۲ م الفری م ۱۳۰ ج ۲ م ۲۰۰ ج ۲ م م ۱۳۸ ج ۸ م ۱۳۸ ج ۲ م ۱۳۸ م ۱۳۸ ج ۲ م ۱۳۸ م

ملک فلام علی صاحب کواس کارروائی پر تیبرا قابل ذکراعتراض بیہ ہے کہ زیاد نے ستر گواہیوں کا جو صحیفہ حضرت معاویہ کے پاس روانہ کیا وہ سب لکھی ہوئی گواہیاں تھیں جو فقہی اصطلاح کے مطابق «کتاب القاضی الی القاضی" کے تحت آتی ہیں 'اور گواہی کا بیہ طریقہ حدودوقصاص کے معاملات میں معتبر نہیں ہوتا۔

لین ملک صاحب موصوف نے اس پر خور نہیں فرمایا کہ ان ستر گواہوں ہیں ہے دو کواہ خود حضرت واکل بن جبڑاور حضرت کثیر بن شماہ بھی تھے جن کے ذریعے یہ صحیفہ بھیجا کیا تھا' لازا ان دو گواہوں نے اپنی گواہی حضرت معاویہ کے سامنے زبانی پیش کی تھی' اور باتی گواہیاں محض تائید کے طور پر تھیں' شرعی نصاب شمادت حضرت واکل اور حضرت کھڑکی زبانی گواہیوں ہے بورا ہوگیا تھا' چنانچہ حافظ منہس الدین ذہی تکھے ہیں :

" و جاء الشهود فشهد واعند معاوية عليه "

دی واہ آئے اور انہوں نے حضرت معاویہ کے روبرو ججربن عدی کے خلاف گوائی دی" لے

بلکہ عافظ ذہی ؓ نے "شمود" کا لفظ صیغنہ جمع کے ساتھ استعال کیا ہے جس سے معلوم

ہو آ ہے کہ ان دو حضرات کے علاوہ بھی بعض گوا ہوں نے زیائی شمادت دی تھی ' رہا حضرت

شریح کا قصد ' سوان کی تردید کے باوجو د نصاب شمادت باتی تھا ' اس لئے کہ حضرت وا کل " اور
حضرت کیرین شماب نے نے اپنی گواہیوں سے رجوع نہیں کیا تھا ' پھر حضرت شریح ؓ نے جن

الفاظ میں تردید کی ان میں حضرت جربن عدی ؓ کے عابدو زاہد ہونے کا ذکر تو موجود ہے لیکن

جن باغیانہ سرگرمیوں کی شمادت دو سروں نے وی تھی ' ان کی نفی نہیں ہے۔ اس لئے قانونی
طور پر ان کی تردید سے اصل مسئلہ پر کوئی اثر نہیں ہو آ۔

میں سمجھتا ہوں کہ ان تین نکات کی وضاحت کے بعد ملک غلام علی صاحب کی پوری بحث کا جواب ہوجا تا ہے کیونکہ ان کی ساری تفتگو انہی نکات پر جنی ہے "البتہ آخر میں ان کے ایک اور اعتراض کا جواب بھی چیش خدمت ہے جو عام ذہنوں میں خلص پیدا کرسکتا ہے "

ك الذبي تاريخ الاسلام ع ٢٤١٠ ج م كيت القدى ١٣٦٨ ه

### مك صاحب لكية بن :

و حدرت معاویہ نے بعض سحابہ کے کئے پر چھ افراد کو چھوڑویا اور آٹھ کو اس کے کا علم دیا سوال ہے ہے کہ اس دو گونہ اور انتیازی سلوک کی وجہ کیا ہے؟ جھے معلوم ہوا ہے کہ عائی صاحب نے اس سوال کا جواب بعض ہو چھنے والوں کو بیہ دیا ہے کہ یائی کا قتل واجب نہیں صرف جائز ہے اس لئے امیر معاویہ نے جھا قتل کرادیا ، جے چا امعاف کردیا ع ناطقہ سر کم بیان ہے اے کیا کہنے! اس کے معنی توبیہ ہیں کہ عنی صاحب ناطقہ سر کم بیان ہے اے کیا کہنے! اس کے معنی توبیہ ہیں کہ عنی صاحب ناطقہ سر کم بیان ہے اے کیا کہنے! اس کے معنی توبیہ ہیں کہ عنی صاحب طرح ناز کرنا چاہج ہیں کہ معاملہ عدالت کا نہیں ، شیعت کا تھا ، ہیں بیہ حقیقت کو تھا کہن کہ اول توبیہ اسحاب ہر کرنا فی نہ نے اور بالفرض اگر تھے بھی تو کرفنار ہوجانے کے بعد بھرد جرم بعناوت کی سزا ہر کر قتل نہیں ہے۔ اب میں حثانی صاحب سے مطالہ کرنا ہوں کہ وہ جہا چیا کرنے بات ہے۔ اب میں حثانی صاحب سے مطالہ کرنا ہوں کہ وہ جہا چیا کرنے بات کرنے کے بیاتے صاف صاف بتا کیں کہ انہوں کہ وہ جہا چیا کرنے بات کرنے کے بیاتے صاف صاف بتا کیں کہ انہوں کہ وہ جہا چیا کرنے بات کرنے کہ باغی امیر کا قتل واجب تو نہیں ، گرجائز ہے؟"

(ترجمان القرآن ومر١٩٩٩ء ص ١١٨)

ملک صاحب کا یہ مطالبہ بالکل ایہ اے جیسے کوئی کی ہے یہ کئے گئے کہ صاف صاف بتاؤیم نے یہ اصول کماں ہے اخذ کیا ہے کہ نماز کے لئے وضو ضروری ہے؟ جی جران ہوں کہ وہ کس بنیاد پر جھ سے یہ مطالبہ فرمارہ ہیں۔ جس مخص کو بھی فقتی کتابوں ہے ادنی میں ہو وہ اس مواصول "کے اثبات کے لئے ایک وہ نہیں بلا مبالغہ فقتماء کے بیمییوں حوالے چیش کرسکتا ہے 'ملک صاحب مجبور فرماتے ہیں توان جس سے چند ذیل جس چیش کرتا ہوں۔ ورسختار فقتہ حقی کا معروف متن ہے 'اس جس لکھا ہے:

کے یہ بات جھے ہے ایک خط میں ہو چھی گئی تھی ملک صاحب کے اس ارشاد ہے اندازہ ہوا کہ یہ خطوط کمال سے اور کس تحقیم کے ساتھ آرہے تھے۔ کے زبان کی شیرتی طاحظہ فرمائیے۔

والامام بالخيار في اسيرهم ان شاء قنله وان شاء حبسه له "كرفار شده بافي كيار عين الم كوافقيار ب اكر چاب توات قتل كرد اور اگر چاب توات محبوس ركع"

امام كمال الدين بن بهام اس "افتيار" كي وضاحت كرتے موئے لكھتے ہيں:

ومعنی هذا الخیار ان یحک نظره فیما هو احسن الا مرین فی کسر الشو کة لا بهوی النفس والتشقی که اس افتیار کا مطلب بیر ب کدام (هایم) اس بات پر خور کرے کہ باغیوں کی شوکت تو رہے کے گئون می صورت زیادہ بھر ب محض خواہشات نفس اور سک دلی کوجہ سے کوئی صورت افتیار نہ کرے۔ ملک العلماء کا سائی رحمتہ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں:

واما اسير هم فان شاء الامام فتله است صالا لشافتهم وان شاء حبسه لاند فاع شره بالاسر والحبس وان لم يكن لهم فة يتحيزون اليها لم يتبع مدبرهم و لم يجهز على جريحهم ولم يقتل اسير هم لوقوع الامن عن شرهم عندانعدام الفئة تله مجال تك بافي امير كا تعلق ب قوام اگر چاب قوات قل كردك ناكه الى محل نخ كنى بوجات اور اگر چاب قوات قيد ركح اس لئے كه اس كا شركر قارى سے بھى دور بوسكا ب اور اگر باغيوں كى كوئى الى جميت نه بوجال وہ بناه لے كيس قوند ان كے بھا كے والے افراد كا تعاقب كيا جائے گا اور نہ ان كر قرقر والى افراد كا تعاقب كيا جائے گا اور نہ ان كر قرقر شيس دى شده افراد كو قل كيا جائے گا اور نہ ان كر قرقر شيس دى شده افراد كو قل كيا جائے گا اور نہ ان كر قرقر شيس دى شده افراد كو قل كيا جائے گا اور نہ ان كر قرقر شيس دى شده افراد كو قل كيا جائے گا اور نہ ان كر قرقر قران كے شركا بی كوئى جمیت نمیس دى قران كے شركا بھی كوئى خوف نمیس دیا۔ "

ل الدرا لمختار مع روالحتار عص ۱۸۸ ج ۳ بولاق مصر-ت ابن المحام فن القدير ص ۱۳۳ ج ۴ ت الكاساني بدائع الصنائع عن ۱۳۱ ج ۲ مطبعه جماليد معر۲۸ ۱۳۳ه

### علامه مرخنائي صاحب بدايد تحرير فرمات بي:

فان كانت (اى فئة) يقتل الامام الاسير وان شاء حبسه الريافيون كى جعيت موجود بوتوان كرفارشده افراد كوامام قل كرد اورجاب توقيد ركار

یہ چند حوالے بیں نے محض مثال کے طور پر پیش کردیے ہیں 'ورنہ فقہ کی کوئی ہی کمل کتاب اس مسئلے سے فالی نہیں ہے ' فقہاء ہی ان تقریحات سے قدر مشترک کے طور پر جوبات ثکلتی ہے وہ یہ ہے کہ جس بافی اسر کی جعیت باتی ہو 'اسے قتل کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ امام کے سرد کیا گیا ہے آگہ وہ حالات کے پیش نظر مناسب فیصلہ کرسکے 'اگر کمی قیدی کا وجود باغیوں کی جعیت کو تقویت پہنچا سکتا ہو اور اس سے ان کی بھاصت کی شوکت میں اضافہ ہو سکتا ہو توا سے گئی کروا ہے کہ ہوجائے کہ ہوسکتا ہو توا سے قتل کروا ہے کہ ہوجائے کہ ہوسکتا ہو توا سے گئی کروا دے 'اور جس قیدی کے بارے میں ظن غالب یہ قائم ہوجائے کہ باغیوں کی شوکت کو تو ڑنے کے لئے اسے قتل کرنا ضروری نہیں ہے تواس کی سزائے موت کو موقوف کردے۔

تمام فقهاء "اس تھم کے بیان پر متفق ہیں اور ہرا یک فقهی کتاب ہیں امام کویہ افتیار ویا کیا ہے "اب آگر جتاب ملک فلام علی صاحب کویہ بات تاکوار ہے تو وہ میدان حشر ہیں ان تمام بزرگوں ہے جنہوں نے اپنی کتابوں ہیں یہ مسئلہ لکھا ہے یہ سوال ضرور کریں کہ آپ نے صرف حضرت محاویہ تی کو جمیں "اسلامی محومت کے تمام فرماں رواؤں کو " یعنب من بنا ، صرف حضرت محاویہ تی کو جمیں "اسلامی محومت کے تمام فرماں رواؤں کو " یعنب من بنا ، وبنفرلدن بنا ، کے مقام عالی پر کیوں فائز کردیا "اور اپنی کتابوں ہیں بار بار ان شاء فتلہ وان شاء حسد لکھ کرعدالت کے اس مسئلے کو «محقیت "کا مسئلہ کس طرح بتاویا ؟

### ایک ضروری گذارش

ہم نے صرت جربن عدی کے بارے جی جو کھے لکھا ہے اس کا حاصل یہ ہے کہ ان کی سرگرمیاں نفس الا مرجی بخاوت کے تحت آتی تھیں 'اس لئے معزت معاویہ نے ان کے ساتھ جو معالمہ کیا 'اس جی وہ معذور تھے 'لیکن اس کا یہ مطلب بھی تہیں ہے کہ معزت جر بن عدی ّاس بخاوت کی بناء پر فسق کے مرتکب ہوئے ' بلکہ علاء نے لکھا ہے کہ بخاوت کرنے والا آگر صاحب بدعت نہ ہواور نیک بختی کے ساتھ معذبہ دلیل و تاویل کی بنیاد پر اسلامی والا آگر صاحب بدعت نہ ہواور نیک بختی کے ساتھ معذبہ دلیل و تاویل کی بنیاد پر اسلامی

عکومت کے خلاف خروج کرے تو اگرچہ اس پر احکام تو اہل بغیبی کے جاری ہوں گے'
لین اس بناء پر اسے فاسق بھی نہیں کما جائے گا' جیسا کہ حضرت معاویہ نے حضرت علی کے
خلاف لڑائی کی' اس میں جمہور المستقت کے نزدیک حق حضرت علی کے ساتھ تھا' اس لئے
صفرت علی نے ان کے ساتھ اہل بغی کا سامعا ملہ کرکے ایکے خلاف جنگ کی' اس جنگ میں
صفرت معاویہ کے بہت سے رفقاء شہید بھی ہوئے اور خلا برہے کہ ان کی شہادت میں حضرت
علی کا چنداں قصور بھی نہیں تھا کیونکہ وہ اہام برحق تھے' لیکن اس بناء پر حضرت معاویہ کو
مرتکب فسق قرار نہیں دیا گیا' بلکہ انہیں جہتد معخطئی کما گیا' علامہ موفق الدین بن قدامہ اس بیات کوواضح کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں؛

والبغاة اذالم يكونوا من اهل البدع ليسوا بفاسقين وانما هم يخطئون في تاويلهم والامام واهل العلل مصيبون في قتالهم فهم جميعا كالمجتهدين من الفقهاء في الاحكام من شهد منهم قبلت شهادته اذا كان عدلاً وهذا قول الشافعي ولا اعلم في قبول شهادتهم خلافاله

"اور باغی لوگ اگر اہل بدعت ہیں ہے نہ ہوں تو وہ فاسق نہیں ہیں ' بلکہ اکل تاویل غلط ہے ' اور اہام اور اہل عدل بھی ان ہے جنگ کرنے ہیں برحق ہیں ' اکلی مثال الی ہی ہے جیے احکام شرعیہ ہیں مجتد فقماء (کہ ان میں ہے ہرایک دو سرے کو برغلط مجمتا ہے ' لین مر تکب فتق کوئی نہیں ہوتا) لاذا ان ہیں ہے جو ہخص گوائی دے اسکی گوائی مقبول ہے بشرطیکہ وہ عدل ہو ' یہ اہام شافعی' کا قول ہے اور اسکی شمادت کو قبول کرنے ہیں علاء کے کمی اختلاف کا مجھے علم نہیں ہے۔ "

حضرت جربن عدی چونکہ ایک عابد و زاہد انسان تھے 'اور ان سے بیہ توقع نہیں کی جا کتی تھی کہ انہوں نے حضرت معاویہ کی حکومت کے خلاف جو پچھ کیا 'اس کا منشاء طلب اقتدار تھا'اس لئے غالب گمان بھی ہے کہ انہوں نے خروج کا ارتکاب کسی تاویل کے ساتھ ہی کیا ہوگا'اس لئے ان کا ذکر بھی اوب و احترام کے ساتھ ہونا چاہئے 'اور شاید بھی وجہ ہے ہی کیا ہوگا'اس لئے ان کا ذکر بھی اوب و احترام کے ساتھ ہونا چاہئے 'اور شاید بھی وجہ ہے

ك ابن قدام": المعنى ص عاداور ١٨٨ ج ٨- وارالمنار معرعا ١١١ه

کہ بعض علاء شاہ مش الائمہ سرخی رحمتہ اللہ علیہ نے ان کی موت کے لئے شہاوت کالفظ استعال کیا'اورچو نکہ وہ نیک نیتی کے ساتھ اپنے آپکواہل عدل میں سے سمجھتے تھے'اس کئے جمال مثس الائمه رحمته الله عليه نے بعض شدائے اہل عدل کی وصیتیں نقل کی ہیں 'ان میں حضرت حجربن عدی کی وصیت بھی لقل فرمادی ہے کہ مجھے عسل نہ دیا جائے کے کیونکہ عمس الائمه سرخی رحمته الله علیه کا اصل مقصد اس جگه بیر بتانا ہے کہ اہل بغی کے ساتھ جنگ كرتے ہوئے جو الل عدل شهيد ہوجائيں انہيں عشل نہيں ديا جائے گا' اس كى وليل ميں انہوں نے جمال حضرت عمار بن یا سڑاور حضرت زیدبن صوحان کی وصیت نقل کی ہے' وہیں حضرت جربن عدی کی وصیت بھی نقل کردی ہے جس کا مقصد اس کے سوا پچھ نہیں کہ وہ چو تکہ اپنے آ بکواہل عدل میں ہے سمجھتے تھے اور انہوں نے بیہ وصیت کی کہ مجھے عسل نہ دیا جائے' اس کتے معلوم ہوا کہ شمدائے اہل عدل کو ان کے نزدیک عسل کے بغیر دفن کرنا چاہئے۔ اس سے ملک صاحب کا یہ اشتباط درست شیں ہے کہ حضرت حجربن عدی قلس الا مرمیں بھی اہل عدل میں سے تھے اور انہیں قتل کرنا جائز نہیں تھا م کیونکہ اگر انہیں وا تعتہ الل عدل میں سے مانا جائے تو پھرلازما کہنا بڑے گا کہ ان کے مقابلہ میں حضرت معاویة الل ہفی میں سے تھے 'اب کیا ملک صاحب یہ بھی فرمائیں گے کہ خلیف برحق حجرین عدی تھے اور حضرت معاویہ ان کے مقابلے میں باغی تھے 'جبکہ اہل سنت کا اس پر اجماع ہے کہ خضرت حسن سے مصالحت کے بعد ان کی خلافت بلاشبہ منعقد ہو چکی تھی؟ اور غالباً مولانا مودودی صاحب کو بھی اس سے انکار شیں ہوگا۔

یں نے جربن عدی کے واقعے پر تبعرہ کرتے ہوئے شروع میں لکھا تھا کہ: "اس واقعے میں بھی مولانا مودودی صاحب نے اول تو چند یا تیں البی کمی ہیں جن کا ثبوت کمی بھی تاریخ میں یہاں تک کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں میں بھی شمیں ہے۔" ان چند یاتوں میں تاریخ میں یہاں تک کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں میں بھی شمیں ہا تھا 'بعد میں ل گیا ہے ایک بات تو حضرت عائشہ کا قول تھا جو جمعے پہلے کمی کتاب میں شمیں ملا تھا 'بعد میں ل گیا تو جمادی الگان کے دیا تھا۔ ملک صاحب فرماتے تو جمادی الگان کردیا تھا۔ ملک صاحب فرماتے ہیں کہ آپ نے "چند یا تیں" بھیغہ جمع لکھا ہے 'اگر مولانا مودودی کی کوئی اور بات ابھی تک

الرضي : المبوط ص اسلاج ١٠ مضعته العادة مصر ١٣٣٧ه

کتابوں میں نہ طی ہو تو اس کی نشاندی کی جائے ورنہ غیر ذمہ وارانہ باتوں سے پر ہیز کیا جائے۔

اس کے جواب میں طک صاحب سے گذارش ہے کہ براہ کرم رہیج الثانی ۱۹ ۱۳ اللہ غ میں صفحہ ۱۹ کا عاشیہ طلاحظہ فرہائیں جس میں بین ہے تتایا ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے زیاد کے بارے میں لکھا ہے کہ : "وہ خطبے میں حضرت علی کو گالیاں دیتا تھا" لیکن جتنے جوالے انہوں نے وسیئے ہیں ان میں کہیں بھی زیاد کا حضرت علی کو گالیاں دنیا فہ کور نہیں ' جوالے انہوں نے وسیئے ہیں 'ان میں کہیں بھی زیاد کا حضرت علی کو گالیاں دنیا فہ کور نہیں ' بیک تا تعلین عثان پر احنت کرنا فہ کور ہے۔ طبری ' ابن اشیر' البدایہ اور ابن خلدون سب کی عبار تنس میں نے البلاغ کے فہ کورہ صفحے پر کھی دی ہیں۔ کیا ملک صاحب نے ان کا مطالعہ نہیں فرمایا ؟

يزيد كى ولى عهدى

یزیدگی ولی عمدی کے مسئلے جی ملک غلام علی صاحب نے جیرے مضمون پر جو تیمو فرہایا ہے اے بار بار فسٹرے ول ہے پڑھئے کے بعد جی اس کے بارے جی آدلی ور آویل کے بعد بنگی ہے بنگی بات بید کہ سکا ہوں کہ غالباً ملک صاحب نے میرے مضمون کو بنظر غائر پڑھنے ہے تبل ہی اس پر تبعرہ لکھنا شروع کروا ہے اور میرے موقف کو سیجے تیجھنے کی مطلق کوشش نہیں کی۔ موصوف کی اس بحث جی جگہ بید نظر آنا ہے کہ وہ اپنی طرف ہے ایک موقف نوا کر جھ ہے منسوب کرتے ہیں اور پھراس کی تردید جی صفحات کے صفحات کھنے ہے جا جا در پھراس کی تردید جی صفحات کے سیاہ ہیں تنظر بیا ہوگئی ہے ان کے اس تبعرے جی کہیں نزاع لفظی باتی رہ اگیا ہے اگر میری معروفیات جی "در کہیں بالکل فیر متعلق بحثیں چھڑگئی ہیں۔ مشمون کے ایک ایک جزیر تبعرہ کرکے بتا آلکہ انہوں نے میرے موقف کو قوڑ مووثر کر چیل مضمون کے ایک ایک ایک جزیر تبعرہ کرکے بتا آلکہ انہوں نے میرے موقف کو قوڑ مووثر کر چیل کرنے میں کن کن تضاوعیا تیوں اور لفظی مفاطوں کا ارتکاب کیا ہے اور بات کہاں سے کہاں بنچاوی ہی ہوں تبیرا کہ جی بالر بار عرض کرچکا ہوں "میرے چیش نظرمنا تھرہا تھو باذی کہاں ہو سکے جی کا ان کا دور اس پر جو علی تو عیت کے افکالات نہیں ان کا دفعیہ ہے "اس لئے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن اس کے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن اس کے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن البتہ جن ان کا دفعیہ ہے "اس لئے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن البتہ جن ان کا دفعیہ ہے "اس لئے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن البتہ جن اس کے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن البتہ جن ان کا دفعیہ ہے "اس کے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمررہ گیا ہے "البتہ جن البتہ جن ان کا دفعیہ ہے "اس کے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمرہ گیا ہوں " البتہ جن البتہ جن البتہ جن اس کے اس مسئلے جی میرا کام بہت مختمرہ گیا ہے "البتہ جن البتہ ہوں " میرا کام بہت مختمرہ گیا ہوں " میں البتہ کی البتہ جن البتہ کی البتہ کی البتہ جن البتہ کی کو البتہ کی البتہ کی کی کے البتہ کی کی کی کو البتہ کی کی کی کی کی کی

حضرات کو ملک صاحب کے فن مناظروے زیادہ دلچیں ہو'ان سے میری درخواست ہے کہ وہ ایک مرتبہ میرے اور ان کے مضمون کو آئے سامنے رکھ کر ضرور مطالعہ فرمالیں'انشاء اللہ بڑی بصیرت وغیرت عاصل ہوگ۔

میں نے برید کی ولی عمدی کے سلسطے میں اہل سنت کے جس موقف کا اظہار کیا تھا'وہ

یہ تھا کہ برید کو جائشین نامزد کرنا حضرت معاویہ گی رائے کی غلطی تھی جو ویانت واری اور نیک

نیتی ہی کے ساتھ سرزد ہوئی' لیکن اس کے نتائج است کے لئے اجھے نہ ہوئے' میں نے بحث

کے شروع ہی میں واضح کردیا تھا کہ اس مسئلے میں مولانا مودودی صاحب ہے ہمارا اختلاف یہ

ہے کہ ان کے نزدیک میہ صرف رائے کی ویانت وارانہ غلطی نہیں تھی بلکہ اس کا محرک
حضرت معاویہ اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کا ذاتی مفاوتھا' اس مفاد کو پیش نظر رکھ کر ''دونوں
صاحبوں نے اس بات سے قطع نظر کرلیا کہ وہ است مجدیہ کو کس راہ پر ڈال رہے ہیں۔ ''اور
ہمارے نزدیک یہ محض رائے کی غلطی تھی' حضرت معاویہ نے بزید کو صرف اس لئے ولی عمد
ہمارے نزدیک یہ محض رائے کی غلطی تھی' حضرت معاویہ نے بزید کو صرف اس لئے ولی عمد
ہمارے نزدیک اکے فیصلہ کی اصل بنیاد یہ تھی کہ ان کے نزدیک وہ خلافت کا اہل بھی تھا اور
ہمارے نزدیک اکے فیصلہ کی اصل بنیاد یہ تھی کہ ان کے نزدیک ان کے فیصلے کی بناء صرف یہ
ہمارے نزدیک ان کے فیصلہ کی اصل بنیاد یہ تھی کہ ان کے نزیک ان کے فیصلے کی بناء صرف یہ
ہمارے نزدیک ان کے فیصلہ کی اصل بنیاد یہ تھی کہ ان کے نزیک ان کے فیصلے کی بناء صرف یہ
ہمی کہ وہ ان کا بیٹا ہے۔

میرا بیہ موقف میرے مضمون سے بالکل واضح ہے اور اس کے مفصّل ولا کل میں نے پیش کئے تھے اور آخر میں لکھا تھا:

"جبیساکہ ہم شروع میں عرض کر بچے ہیں اندکورہ بالا بحث ہے ہمارا مقصدیہ نہیں ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ اور معاویہ کی رائے واقعہ کے لحاظ ہے سو فیصد درست بھی اور انہوں نے جو پچھ کیا وہ نفس الا مرمیں ٹھیک کیا بلکہ فدکورہ بحث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ان کی رائے کی ذاتی مفاد پر شمیں بلکہ دیا نداری پر جنی تھی اور انہوں نے جو پچھ کیا وہ امانت کے بر شمیں بلکہ دیا نداری پر جنی تھی اور انہوں نے جو پچھ کیا وہ امانت کے ساتھ اور شری جو از کی صدود میں رہ کرکیا ور نہ جمال تک رائے کا تعلق ماج بجہورامت کا کمنا یہ ہے کہ اس معاطے میں رائے انہی حضرات سحابہ کی سیح تھی جو پرید کو ولی عمد بنانے کے خالف تھے جکی مندرجہ ذیل وجود

:0

(۱) حطرت معاویہ نے تو بینک اپنے بیٹے کو نیک نیتی کے ساتھ خلافت کا اہل سمجھ کرولی عمد بنایا تھا، لیکن ان کا یہ عمل ایک الیمی نظیر بن عمل ایک الیمی نظیر ہوگوں نے نہایت ناجائز فا کدہ اٹھایا 'انہوں نے اسکی آڑ لے کر خلافت کے مطلوبہ نظام شور ٹی کو در ہم پرہم کر ڈالا 'اور مسلمانوں کی خلافت بھی شاہی خانوا دے میں تبدیل ہو کررہ می الحق مسلمانوں کی خلافت بھی شاہی خانوا دے میں تبدیل ہو کررہ می الحق شروع میں میراکیا لیکن ملک غلام علی صاحب بزید کی ولی عمدی کی بحث کے بالکل شروع میں میراکیا موقف بیان فرماتے ہیں؟ ملاحظہ فرمائیے :

"اب بزید ک ونی عدی کو سحی خابت کرنے کے لئے حثانی صاحب فرماتے
ہیں کہ اس بات پر امت کا اجماع منعقد ہوچکا ہے کہ ظیف وقت اگر اپنے
ہیں کہ اس بات پر امت کا اجماع منعقد ہوچکا ہے کہ ظیف وقت اگر اپنے
ہیا دو سرے رشتہ وار میں نیک نیتی کے ساتھ شرائط خلافت پا آ ہے تو
اے ولی عمد بنا سکتا ہے اور خلیفہ کی نیت پر حملہ کرنے کا کسی کو حق نہیں
ہے۔ اس کا صاف مطلب دو سرے لفظوں میں سے ہوا کہ خلافت علی
منهاج النبوة اور خاندانی بادشاہت دونوں اسلام میں کیسال طور پر جائز و
مباح ہیں اور مسلمان ان دونوں میں سے جس طرز حکومت کو چاہیں
مباح ہیں اور مسلمان ان دونوں میں سے جس طرز حکومت کو چاہیں

(ترجمان القرآن جنوري ١٥٠٥م ٣٣)

میرے اور ملک صاحب کے اس اقتباس کا ایک ایک جملہ ملا کردیکھئے' ہمارے فاضل تبعرہ نگار کی بخن فنمی' امانت و دیانت اور نقل وہیان کی خوبصورتی ملاحظہ فرمائیے' اور اس کے بعد بتائیے کہ جو بحث اس بخن فنمی کی بنیاد پر ایسی علمی دلاّوڑی کے ساتھ شروع کی مجئی ہو' اس کا کیا جواب دیا جائے۔۔۔۔؟

میں بار بار لکھ چکا ہوں کہ میری بحث کا منشاء حضرت معاویۃ کے اس فعل کی تصویب و

تائید شیں ہے' بلکہ یہ بتانا ہے کہ ان کا یہ فیصلہ نیک نیتی پر جنی تھا' اس لئے کہ وہ بزید کو

غلافت کا اہل سجھتے تھے' اس کے لئے منجملہ اور دلا کل کے ایک دلیل میں نے یہ بھی پیش کی

تھی کہ حضرت معاویۃ نے یہ دعا قرمائی کہ یا اللہ اگر بزید اس منصب کا اہل ہے تو اس کی

ولایت کو پورا فرمادے 'ورند اس کی روح قبض کرلے ' اس پر مخطکو کرتے ہوئے ملک غلام علی صاحب نے بیربات تشکیم فرمالی ہے وہ لکھتے ہیں:

"ان دعائيه كلمات ، بھى يزيدكى فعنيلت والميت ثابت نبيس ہوتى بلكه صرف يه ثابت ہوتا ہے كہ امير معاوية اپنى رائے ميں نيك نبتى كے ساتھ اے ايما مجھتے تھے "كيكن بيه رائے جيسا كه عرض كيا جاچكا" غلطى اور مبالغے كے احمال سے خالى نہيں ہو كتى۔"

(ريان مارچ ١٩٤٠ ص ٢٥)

میری گذارش بہ ہے کہ جو چیزاس دعا ہے بھول آپ کے ٹابت نہیں ہوتی اسے میں کے ٹابت نہیں ہوتی اسے میں نے ٹابت کرنا ہی کب چاہا ہے؟ میرا بدعا بھی اس سے زا کہ پچھ نہیں ہے کہ "حضرت معاویہ اپنی رائے بیں نیک نیتی کے ساتھ اسے ایسا سجھتے تھے۔" جہاں تک اس رائے بیں "فلطی اور مہا لینے کے اخمال "کا تعلق ہے ، بیں نے بھی اس کی تردید نہیں کی 'جب ملک صاحب نے حضرت معاویہ کو نیک نیت مان لیا تو میرا مقصد حاصل ہوگیا 'اب نہ جانے فلام علی صاحب میری کس بات کی تردید فرمارہ ہیں؟ جب یہ بات میرے اور ملک غلام علی صاحب کے میری کس بات کی تردید فرمارہ ہیں؟ جب یہ بات میرے اور ملک غلام علی صاحب کے درمیان متفق علیہ ہوگئی کہ حضرت معاویہ نے یہ فیصلہ نیک نیتی کے ساتھ کیا تھا تو پھر خود ہی فیصلہ کرلیجے کہ مولانا مودودی صاحب کا مندرجہ ذیل جملہ اس "نیک نیتی "میں کس طرح فٹ بیٹھ سکتا ہے کہ مولانا مودودی صاحب کا مندرجہ ذیل جملہ اس "نیک نیتی "میں کس طرح فٹ بیٹھ سکتا ہے کہ:

"بزیدگی ولی عمدی کے لئے ابتدائی تحریک کسی سحی جذبے کی بنیاو پر نہیں ہوئی تھی' بلکہ ایک بزرگ (حضرت مغیرہ بن شعبہ") نے اپنے ذاتی مفاد کے لئے دو سرے بزرگ (حضرت معاویہ") کے ذاتی مفادے اپیل کرکے اس تجویز کو جنم دیا اور دونوں صاحبوں نے اس بات سے قطع نظر کرلیا کہ وہ اس طرح امت محدیہ گوکس راہ پر ڈال رہے ہیں"

لیکن یہ مجیب وغریب بات ہے کہ جناب غلام علی صاحب ایک طرف تو تسلیم فرماتے ہیں کہ "امیر معاویہ" اپنی رائے میں نیک نیتی کے ساتھ اسے ایما سمجھتے تھے" اور دو سری طرف مولانا مودودی صاحب کی اس عبارت میں کوئی غلطی تسلیم کرنے کے لئے بھی تیار شیس 'مولانا مودودی صاحب کا دفاع کرتے ہوئے انہوں نے جو علمی نکات بیان فرمائے ہیں وہ

نمایت دلچپ ہیں ' فرماتے ہیں کہ: مولانا مودودی صاحب نے نیت کا لفظ استعال نہیں کیا جذبے کا لفظ استعال نہیں کیا جذبے کی بنیاد پر نہ ہونا اور کام کرنے والے نیک نیت نہ ہونا اور اس کی نیت کا متم ہونا دونوں صور تیں کیسال نہیں ہیں۔ "کم از کم میری عشل تو اس فرق کو محسوس کرنے سے بالکل عاجز ہے جو ملک صاحب "نیت" اور "جذبہ " میں بیان فرمانا چاہجے ہیں۔ ملک صاحب سے میری پر خلوص گذارش بیہ ہے کہ وہ خواہ مخواہ اس لفظی تاویل میں پڑنے کے بچائے مولانا کو مشورہ دیں کہ وہ نہ کورہ عبارت واپس لے لیں۔

حقیقت بہ ہے کہ حضرت معاویہ کے اس تعلی کو نیک نیتی پر محمول کرتے کے بعد ملک غلام علی صاحب نے مولانا مودودی صاحب کے اس قول کی خود بخود تردید کردی جس میں انہوں نے حضرت معاویہ کے فعل کو ذاتی مفاد پر بینی قرار دیا ہے 'اس کے بعد ان کی ساری بحث شدید تھم کے نزاع لفظی کے سوا کچھ نہیں 'اور میں اس لفظی ہیر پچیر میں الجھ کر ملا وجہ اپنا اور تار کمین کا وقت ضائع کرنا کسی طرح صبح نہیں سمجھتا۔

## عدالت صحابة

میں نے اپنے مقالہ کے آخر میں تمین اصولی مباحث پر مختلو کی تھی۔ عدالت سحابہ " آریخی روایات کی حیثیت اور حضرت معاویہ کے عمد حکومت کا سمجے مقام' ان بیں ہے آخری دو موضوعات کو تو ملک غلام علی صاحب نے تیرہ قسطیں لکھنے کے بعد "اختصار "کے چیش نظرچھوڑ دیا ہے' البنة عدالت صحابہ کے مسئلہ پر طویل بحث کی ہے۔

جناب ملک صاحب کے انداز بحث میں سب سے زیادہ قابل اعتراض بات یہ ہے کہ
وہ میرے مضمون کے اصل نقطے پر حفظکو کرنے کے بجائے ادھرادھری غیر متعلق یا غیر بنیادی
باتوں پر اپنا سارا زور صرف کرتے ہیں ' نتیجہ یہ ہے کہ النے مضمون میں صفحات کے صفحات
پڑھنے کے بعد بھی بنیادی یا تیں جوں کی توں تھنہ رہ جاتی ہیں 'اور ان کے بارے میں آخر تک
یہ نہیں کھلٹا کہ ان کا موقف کیا ہے؟ اور اگروہ میری کی بات پر تبعرہ کرتے ہیں تواسے سیاق
وسباق سے کائے کر من مانا مفہوم پہناتے ہیں اور اسکی مفصل تردید شروع کردیے ہیں۔
اس عدالت صحابہ کے مسئلہ میں میں نے بحث کو سمیٹنے کے لئے ایک تنفیح قائم کرتے
ہوئے یہ عرض کیا تھا کہ صحابہ کی عدالت کے عقالہ تمین مفہوم ہو سکتے ہیں' مولانا مودودی

صاحب نے عدالت کی جو تشریح کی ہے اس سے میہ بات صاف نمیں ہوتی کہ وہ کون سے
مفہوم کو ورست سجھتے ہیں 'لذا انہیں اور ان کا دفاع کرنے والے حضرات کو چاہیے کہ وہ
صاف طریقے سے میہ واضح کریں کہ عدالت کی ان تشریحات ہیں سے کوئی تشریح ان کے
مزدیک درست ہے؟ اور اگر وہ ان تینوں کو درست نہیں سجھتے تو دلا کل کے ساتھ اکی تردید
کرکے ان تینوں کے علاوہ کوئی چو تھی تشریح چیش کریں۔

جناب فلام علی صاحب نے عدالت صحابہ یکے مسئلے پر پینتالیس صفحے لکھے ہیں 'اوران میں بعض بالکل غیر متعلق باتوں پر کئی گئی ورق خرج کئے ہیں 'مگر آخر تک میرے اس سوال کا واضح جواب نہیں دیا کہ عدالت کے ان تمن معانی میں سے کونسا مفہوم ان کے نزدیک ورست ہے۔عدالت محابہ کے میں نے تمن مفہوم بیان کئے تھے۔

() محاب رام معصوم اور غلطیوں سے پاک ہیں۔

(۱) صحابہ کرام اپنی عملی زندگی میں (معاذ اللہ) فاسق ہو کتے ہیں الیکن روایت حدیث کے معاملہ میں وہ بالکل عادل ہیں۔

(۳) صحابہ کرام نہ تو معصوم تھے اور نہ فاسق ' یہ ہوسکتا ہے کہ ان میں سے کی سے بعض مرتبہ ہتقاضائیے بشریت ''دو ایک یا چند'' غلطیاں سرزد ہوگئی ہوں' لیکن 'نمبہ کے بعد انہوں نے توبہ کرلی اور اللہ نے انہیں معاف فرمادیا۔ اس لئے وہ ان غلطیوں کی بنا پر فاسق نہیں ہوئے' چنانچہ یہ نہیں ہوسکتا کہ کسی صحابی شے گناہوں کو اپنی ''پالیہ ہوجس کی وجہ سے اسے فاسق قرار دیا جا سکے۔

میں نے لکھا تھا کہ "اصل سوال ہے ہے کہ مولانا مودودی صاحب ان میں ہے کون سا مفہوم درست سجھتے ہیں؟" پہلا تو ظاہر ہے "کسی کا مسلک نہیں" اب آخری دو مفہوم رہ جاتے ہیں" مولانا نے بیہ بات صاف نہیں کی کہ اٹکی مراد کونسا مفہوم ہے "اس کے بعد ہیں نے

له مولانا مودودی نے عدالت کی تشریح ہید کی ہے: " بین السحابت کھم عدول کا مطلب ہید نہیں لینا کہ تمام سحابہ بید خطا تھے 'اور ان بین کا ہرایک فرد ہر هم کی بشری کمزوریوں سے پاک تھا اور ان بین سے کسی نے بھی کوئی غلطی نہیں کی ہے ' بلکہ بین اس کا مطلب ہید لینا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی نے بھی کوئی غلطی نہیں کی ہے ' بلکہ بین اس کا مطلب ہید لینا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرنے یا آپ کی طرف کوئی بات منسوب کرنے بین کسی صحابی نے بھی رائی سے برگز تجاوز نہیں کیا ہے "

#### لكما تفاكه:

"اگر اکلی مراد دو سرا منہوم ہے یعنی یہ کہ سحابہ کرام صرف روایت صدیث

کی حد تک عادل ہیں 'ورند اپنی عملی زندگی ہیں وہ (محاذ اللہ) فاسق وفا جر
ہیں ہو بیکتے ہیں تو یہ بات نا قابل حد تک خطرناک ہے .....اور اگر مولانا
مودودی صاحب عدالت سحابہ 'کو تیسرے منہوم ہیں درست سیجھتے ہیں '
جیسا کہ ان کی اوپر نقل کی ہوئی ایک عبارت ہے معلوم ہوتا ہے 'سویہ
منہوم جمہورانل سنت کے نزدیک درست ہے 'کین حضرت محادیہ پ
انہوں نے جو اعتراضات کئے ہیں 'اگر اکلو درست مان لیا جائے تو عدالت
کایہ منہوم ان پر صادق نہیں آسکتا۔ " (ابہلاغ۔ رجب ۸۹ھ ص ۱۱)
میری اس عبارت ہے صاف واضح ہے کہ ہیں نے عدالت کا کوئی منہوم مولانا
مودودی صاحب کی طرف متعین طور سے منسوب نہیں کیا 'لیکن ملک غلام علی صاحب تحریر

"مدیر ابرلاغ کا کارنامہ ملاحظہ ہو کہ تو جیہ القول بمالایرضیٰ قائلہ ہے کام
لیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر مولانا مودودی کا یہ مغموم ہے کہ صحابہ کرام
صرف روایت حدیث کی حد تک عادل ہیں ورنہ اپنی عملی زندگی ہیں وہ
(معاذ اللہ) قاس قاجر بھی ہو کتے ہیں تو یہ بات نا قابل بیان حد تک غلط اور
خطرناک ہے۔۔۔۔۔ فضب یہ ہے کہ مولانا عثمانی صاحب بناء الفاسد علی
الفاسد کے اصول پر پہلے تو مولانا مودودی کے منہ میں زبردستی یہ الفاظ
مونے ہیں کہ صحابہ کرام اپنی عملی زندگی میں فاست وفاجر ہو کتے ہیں اور پھر
اس فاسد اور فرضی بنیاد پر دو سرا روایہ جماتے ہیں کہ الخ"

میری اوپر کی عبارت پڑھے ' پھراس پر طک صاحب کا تبھرہ 'بالحضوص خط کشیدہ جملہ ' ویکھتے ' اور ہمارے فاضل تبھرہ نگار کے عدل وانصاف ' علمی دیانت اور فن مناظرہ کی داو ویجئے ' بیس بار بار کمہ رہا ہوں کہ مولانا مودودی صاحب نے بیہ بات صاف نہیں کی کہ وہ عدالت کے کون سے مفہوم کودرست سجھتے ہیں؟ وہ متعین کرکے بتا کیں کہ ان بیس ہے کوئی تشریح ان کے نزدیک سمجے ہے؟ پھر ہر تشریح سے پیدا ہونے والے مسائل کا الگ الگ ذکر کرتے ہوئے یہ بھی لکھ رہا ہوں کہ مولانا مودودی کی ایک عبارت سے بیہ معلوم ہو تا ہے کہ
وہ تیبرے مغموم کی طرف ماکل ہیں 'گر ملک صاحب آگے پیچھے کی تمام باتوں کو چھوڑ کر
صرف بچ کا ایک جملہ نقل کرکے اپنے قار کین کو یہ باور کراتے ہیں کہ عدالت کا دو سرا مغموم
ہیں نے '' زبردستی مولانا مودودی صاحب کے منہ میں ٹھونس دیا ہے'' خدا جانے ملک صاحب
کے نزدیک ما بلغظ من قول الالدیدر قیب عنید کا کوئی مطلب ہے یا نہیں؟

اس طرز عمل کا آخرت میں وہ کیا جواب دیں گے؟ بیہ تو وہ خود ہی بھتر جانتے ہوں گے، بہر حال' اس سے اتنا معلوم ضرور ہوا کہ عدالت کے دوسرے مفہوم کو وہ درست نہیں سمجھتے۔

اب صرف تیرا مفہوم باقی رہ گیا' میں نے اپنے طور پر اسی مفہوم کو سحیح اور جسوراہل سنت کا مسلک قرار دیا تھا' ملک غلام علی صاحب پہلے تواس کو" سرا سرغلط اور بے دلیل موقف" قرار دیتے ہیں (ترجمان اپریل 20 م مسم) لیکن ایک مینے کے بعد آگے چل کر کھتے ہیں کہ :" آہم مولانا مودودی کی کوئی تحریر عدالت کی اس تعریف ہے بھی متصادم نہیں ہے" (ترجمان می 20 م مسم)۔ یمان پہلا سوال تو بیہ ہے کہ آگر یہ تعریف" مرا سرغلط اور بے دلیل " ہے تو مولانا مودودی کی کوئی تحریر اس سے متصادم کیوں نہیں؟ مولانا نے عدالت کی جو تعریف کی ہے' اس کے بارے میں جناب غلام علی صاحب نے لکھا ہے : "عدالت کی جو تعریف کی ہے' اس کے بارے میں جناب غلام علی صاحب نے لکھا ہے : "عدالت صحابہ ہی کا س سے بہتراور محکم تر تعریف اور نہیں ہو سے " (ترجمان 'اپریل 'من سے) اب بیر سحابہ کی اس سے بہتراور محکم تر تعریف "جو ایک " مرا سرغلط اور بے دلیل موقف " کو بھی اپنے و غریب " بہتراور محکم تر تعریف" جو ایک " مرا سرغلط اور بے دلیل موقف " کو بھی اپنے دامن میں سمیٹ لیتی ہے' اور اس سے متصادم نہیں ہوتی؟

دو سرا سوال ہے ہے کہ آگر ہے تیسرا مفہوم بھی آ کچے نزدیک سرا سر غلط اور ہے دلیل ہے تواس کا مطلب ہے ہوا کہ بیس نے عدالت کی جو تین تشریحات پیش کی تعییں وہ تینوں آ کچ نزدیک غلط ہو گئیں اب آپکا فرض تھا کہ کوئی چو تھی تشریح خود پیش کرکے حضرت معاویہ کو اس پر منطبق فرماتے لیکن پورے مضمون بیس آپ نے ان کے علاوہ کوئی اور مفہوم بھی پیش نہیں کیا۔ ملک صاحب شاید اس کے جواب بیس سے فرمائیس کہ مولانا مودودی صاحب کے الفاظ میں عدالت کی جو تشریح انہوں نے نقل کی ہے 'وئی چو تھی تشریح ہے' کیکن میں سے ماضا کرچکا ہوں کہ وہ تشریح انہوں نے نقل کی ہے' وہی چو تھی تشریح ہے' کیکن میں سے عرض کرچکا ہوں کہ وہ تشریح جمل ہے' اس سے بیہ تو معلوم ہو تا ہے کہ روایت حدیث میں عرض کرچکا ہوں کہ وہ تشریح جمل ہے' اس سے بیہ تو معلوم ہو تا ہے کہ روایت حدیث میں

تمام صحابہ عادل اور راست باز تھ 'لیکن عام عملی زندگی میں بھی وہ عادل تھے یا نہیں؟ یہ بات صاف نہیں ہے 'ای بات کو صاف کرنے کے لئے میں نے یہ تمین تنقیعات قائم کی تھیں ' میں کا حاصل یہ تھا کہ عام عملی زندگی کے اعتبار ہے کسی صحابی کو فاسق کما جاسکتا ہے یا نہیں؟ آپ نے اس احتمال کو بھی رد کردیا کہ انہیں فاسق کما جاسکتا ہے 'اور اس احتمال کو بھی کہ انہیں فاسق نہیں کما جاسکتا 'اس ''ارتفاع نقیضین '' کا ارتکاب کرنے کے بعد خدا را یہ تو تنہیں فاسق نہیں کا موقف ہے کیا؟

یں نے اپنے سابقہ مقالہ میں عرض کیا تھا کہ مولانا مودودی صاحب کی ایک عبارت سے یہ مترقی ہوتا ہے کہ وہ عام عملی زندگی میں بھی کسی صحابی کو فاسق قرار دینا درست نہیں سی سے بیٹ متری بیان کردہ تیسری تشریح کے مطابق یہ کتے ہیں کہ ''دکسی شخص کے ایک دویا چند معاملات میں عدالت کے منافی کام کرگزرنے سے بیدلازم نہیں آبا کہ اسکی عدالت کی قلی نفی ہوجائے اور وہ عادل کے بجائے فاسق قرار پائے" اس بات کو درست مانتے ہوئے میں نفی ہوجائے اور وہ عادل کے بجائے فاسق قرار پائے" اس بات کو درست مانتے ہوئے میں "انہیں نے بیا اعتراض کیا تھا کہ مولانا مودودی نے جو الزامات حضرت معاویہ پر عاکد کئے ہیں' انہیں "اکہ دویا چند معاملات" سے تعبیر کرنا درست نہیں'اگر مولانا مودودی کے عاکد کئے ہوئے تمام الزامات ورست مان لئے جائیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ حضرت معاویہ نے رشوت' محمود فی فیر نہیں گیا گئہ ان کو با قاعدہ جموث کرد فریب' قبل نا حق نا جو نا بیان کرنا اور اعانت ظلم جیسے کیرہ گناہوں کا صرف ار تکاب بی نہیں کیا' بلکہ ان کو با قاعدہ "پالیسی" بنالیا تھا' اس لئے اسے "ایک دویا چند گناہ کرگذر نے " سے تعبیر نہیں کیا جاسکا' بیان کرنا ور اعانت غلم جیسے کیرہ کو اپنی "پالیسی" بنالے تو خواہ وہ ساری رات تعبد پڑھنے میں گذار تا ہو' اسے فاسق ضرور کما جائے گا' لاڈا یا تو یہ کینے کہ (معاذ اللہ) حضرت معاویہ بھی فاسق تھے' یا چربیہ مائے کہ جوالزامات ان پر مولانا مودودی صاحب نے عاکد کئے ہیں' وہ سے نہیں ہیں۔ نہیں بیا ہے عاکد کئے ہیں' وہ سے نہیں ہیں۔ نہیں بیا ہے کہ بیا تھیں ہیں۔ نہیں بیا ہیں میں بیا ہیں۔ نہیں بیا ہے کہ جوالزامات ان پر مولانا مودودی صاحب نے عاکد کئے ہیں' وہ سے نہیں۔ نہیں بیا ہیں۔ نہیں بیا ہیں۔ نہیں بیا ہی فران کیا ہو کہ کہ کو الزامات ان پر مولانا مودودی صاحب نے عاکد کئے ہیں' وہ سے نہیں۔ نہیں بیا ہوں کہ کہ کو الزامات ان پر مولانا مودودی صاحب نے عاکد کئے ہیں' وہ سے نہیں۔ نہیں بیا ہیں۔ نہیں بیا ہوں کہ کا مودودی صاحب نے عاکد کئے ہیں' وہ سے نہیں۔ نہیں بیا ہیں۔ نہیں بیا ہیں کہ کو اس کیا گا کہ کیا ہو کہ کو اس کی کیا ہو کہ کیا ہو کہ کا کہ کیا ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا گیا ہو کہ کو کیا ہو کیا ہو کیا گا کہ کیا ہو کیا ہ

میرے اس اعتراض کے جواب میں ملک غلام علی صاحب نے حسب عادت خلط مجٹ کا ارتکاب کرتے ہوئے پہلے آن تمام الزامات کو از سرنوبر حق ثابت کرنے کی کوشش کی ہے'اور پھر آخر میں لکھا ہے:

"میں عزیزم محد تقی صاحب عثانی سے کتا ہوں کہ آپ کے پاس جو

"خلافت ولموكيت "كا نسخه ب" آپ جاجي تواس جن "ايك دويا چند" كے بجائے كيارہ يا اس سے اوپر كا كوئى عدد درج كرليں ' فقره اپنى جكه پجر بحى صحح اور به خبارر ب گا-"

میرے "بزرگوار محترم" مطمئن ہیں کہ اپناس" مشخانہ" مشورے کے بعد انہوں نے میرے اعتراض کا جواب دیدیا ہے 'چنانچہ آگے وہ دو سری فیر متعلق بات شروع کردیتے ہیں 'اب آگر کوئی " بے ادب " یہ سوال کرنے گئے کہ رشوت جموٹ کرو فریب 'صلحاء کے قتل 'اجراء بدعت' مال غنیمت میں خرد برد 'جموٹی گوائی 'جموٹی نسبت اور اس جیسے بہت سے گناہوں کو "پالیسی" بنالینے والا فاسق کیوں شمیں ہو آج تو یہ اس کی صریح نالا تھی اور قرب قیامت کی علامت ہے کہ وہ بزرگوں کی بات کوں بے چون وچرا شمیں مانتا؟

## حضرت معاوية اور فسق وبعناوت

مل غلام على صاحب لكعت بين:

«مولانا مودودی نے تو فت یا فاس کے الفاظ امیر معاویہ کے حق میں استعال نہیں کئے لیکن آپ چاہیں تو میں اہل سنت کے چوٹی کے علاء کی فتان دی کرسکتا ہوں جنہوں نے سالفاظ بھی کہے ہیں۔"

اس کے بعد انہوں نے اہل سنت کے دوعالموں کی عبار تیں پیش کی ہیں ایک حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب کی ہیں ایک حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب کی ہے اور دو مری میرسید شریف جرجائی کی ضروری ہے کہ اس غلط فنمی کو بھی رفع کیا جائے جو ان عبار توں کے نقل کرنے سے پیدا کی گئی ہے ' حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب کی عبارت سے ہی جس میں وہ حضرت معاویۃ کے بارے بیں جنگ صفین و غیرہ پر تبعرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

«پس نمایت کارش این است که مرتکب کبیره ویاغی باشد و الفاسق لیس یاهل اللعن"

(قادی عزیزی۔ رجید دیو بند ص ۱۷۷) اس جس سب سے پہلی بات تو ہیہ ہے کہ یمال شاہ صاحب ّ اصل بیں اس مسئلہ پر گفتگو فرمارہے ہیں کہ حضرت معاویة پر لعن طعن جائز نہیں 'اس ذیل میں وہ کہتے ہیں کہ ''ان کے پارے میں انہائی بات ہے ہے کہ وہ مرتکب کبیرہ اور باغی ہوں 'اور فاسق لعنت کے لاکق نمیں ہو تا "اس میں وہ اپنا مسلک بیان نمیں کررہ کہ معاذاللہ وہ وا تعتد ً باغی اور فاسق تھے ' بلکہ علی سبیل السلیم ہے کہ رہ جیں کہ اگر انہیں فاسق بھی مان لیا جائے تب بھی ان پر لعن طعن جائز نمیں۔ دو سرے واقعہ ہے کہ حضرت شاہ عبد العزیز صاحب ؓ نے اپنی تصانیف میں اس مسئلہ سے متعلق اپنی جو آراء فلا ہر کی ہیں وہ بڑی حد تک ویچیدہ ' مجمل اور بظا ہر نظر متفاد معلوم ہوتی ہیں 'اور جب تک اس مسئلے میں ان کی مخلف عبار تیں سامنے نہ ہوں اس وقت سکے ان کی مراد کو ٹھیک ٹھیک سمجھا نہیں جاسکتا' میں سمجھتا ہوں کہ ان کے صبح خشاء کو سمجھنے کے لئے تحفد ان اعشریہ کی مندرجہ ذیل عبارت بڑی حد تک مفید ہوگی:

"اب حضرت مرتضی سے الانے والا اگر ا ذراہ بغض وعداوت الرائے ویہ علائے اہل سنت کے زویک بھی کا فرہے اس پر سب کا اجماع ہے ..... اور شبہ فاسدہ اور اویل باطل کی بناء پر 'نہ نیت عداوت و بغض سے ' حضرت سنہ فاسدہ اور اویل باطل کی بناء پر 'نہ نیت عداوت و بغض سے ' حضرت سے الانے والا شگا اصحاب جمل اور اصحاب سفین تو یہ خطائے اجتمادی اور بطلان اعتقادی میں مشترک ہیں ' فرق انتا ہے کہ اصحاب جمل کی یہ خطائے اجتمادی اور فسق اعتقادی تحقیر کو جائز نہیں کر آ (اسکی وجوہ بیان خطائے اجتمادی اور فسق اعتقادی تحقیر کو جائز نہیں کر آ (اسکی وجوہ بیان کرتے ہوئے آگے لکھتے ہیں) مثلاً حضرت موئی کی عصمت وعلو مرتبہ پر جو نصوص قرآنیہ تطعیہ وارد ہیں وہ اس عمل پر آپ پر طعن کرتے یا آپی نصوص قرآنیہ تطعیہ وارد ہیں وہ اس عمل پر آپ پر طعن کرتے یا آپی سرزد ہوا مرف ہے بائع ہو کمیں جو آپ کے بھائی کے بارے میں آپ سے سرزد ہوا مرف ہے تالمی اور عبلت کی بناء پر 'ورنہ یہ سب پچھ للد فی اللہ میں ذرہ ہوا مرف ہے تالمی اور عبلت کی بناء پر 'ورنہ یہ سب پچھ للد فی اللہ میں نہ شیطان کے وسوسہ ہو 'طاشا جنایہ میں ذلک۔

اور اصحاب صفین کے بارے میں چو تکہ سے امور با تقطع ثابت نہیں ہیں اس لئے توقف و سکوت لازی ہے 'ان آیات و احادیث کے عوم پر نظر رکھتے ہوئے جو فضائل صحابہ میں وارد ہیں ' بلکہ تمام متومنین کے فضائل میں ان کی نجات اور اکلی شفاعت کی امید پروردگارے رکھنے کا فضائل میں ان کی نجات اور اکلی شفاعت کی امید پروردگارے رکھنے کا حکم ظاہر کرتی ہیں 'اگر جماعت اہل شام ہیں ہے ہم بالیقین کی کے متعلق جان لیس کہ وہ حضرت امیر (علی ہی کے ساتھ عدادت و بغض رکھتا تھا '

آ آنکہ آپکو کافر ٹھرا آ'یا آ نجاب علی قباب پرست وطعن کر آ تواس کو ہم یقیناً کافر جانیں ہے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے پایہ ثبوت کو نہیں پنچی اور ان کا اصل ایمان بالیقین ثابت ہے تو ہم تمک اصل ایمان سے کریں ہے۔''

اس عبارت میں حضرت شاہ صاحب نے اصحاب جمل واصحاب صغین کے بارے میں بیک وقت "خطائے اجتمادی" کا تھا ہمی استعمال فرمایا ہے اور "فتق اعتقادی" کا بھی بظا ہم نظر اس میں تضاہ معلوم ہو تا ہے 'لیکن حضرت شاہ صاحب کی یہ عبارت اور اس نوع کی بعض دو سری عبار تیمی بنظر غائر پڑھنے کے بعد میں ان کا موقف یہ سمجھا ہوں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت چو نکہ نمایت مضوط دلا کل ہے منعقد ہو چکی تھی اس لئے حضرت عائشہ یا حضرت معاویہ کا ان کے خلاف قمال کرنا بلاشیہ غلط تھا 'اور دیٹوی احکام کے اعتبار سے بعناوت کے ذیل میں آتا تھا جو نفس الا مرکے لحاظ ہے گناہ کبیرہ یعنی فتق ہو 'ای اعتبار سے بعناوت کے ذیل میں آتا تھا جو نفس الا مرکے لحاظ ہے گناہ کبیرہ یعنی فتق ہوں یا اعتبار سے بوئوں سے یہ عمل حضرت علی کی عداوت یا بغض کی وجہ سے نہیں 'بلکہ شب حضرت معاویہ' دونوں سے یہ عمل حضرت علی کی عداوت یا بغض کی وجہ سے نہیں 'بلکہ شب اور تاویل کی بناء پر صاور ہوا تھا' اور بسرطال وہ بھی اپنے پاس دلا کمل رکھتے تھے جو غلط فنمی پر میں سی 'لیکن دیانت وارانہ شے 'اس لئے اخروی احکام کے اعتبار سے ان کا یہ عمل اجتمادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے' اس لئے اخروی احکام کے اعتبار سے ان کا یہ عمل اجتمادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے' ای لئے ان پر طعن کرنا جائز نہیں۔

اس کی مثال یوں سمجھے کہ ذبیحہ پر جان بوجھ کر بہم اللہ چھوڑ کراہے ماردیٹا اور پھر اے کھانا ولا کل تطعیہ کی بناء پر گناہ کبیرہ ہے 'کیکن امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے اجتمادے اے جائز سمجھا' اس لئے اگر کوئی شافعی المسلک انسان اے کھالے تو اس کا بیہ عمل ولا کل شرعیہ کی روہے گناہ کبیرہ اور فسق ہے لیکن چو تکہ وہ دیانت وا رانہ اجتماد کی بنیاد پر صادر ہوا' اس لئے اس مخص کو فاسق نہیں کہا جائے گا' اسی طرح کمی امام برحق کے

لے سخفدانا عشریہ ص ۱۱۳ مطبوعہ ولی محر ایند سنز کراچی: اس عبارت سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ حضرت شاہ صاحب کے نزویک حضرت معاویہ کا حضرت علی پرست و طعن کرنا معتبرروایات سے ثابت منبیں۔

خلاف بغاوت کرنا گناہ کبیرہ اور فسق ہے 'لیکن جیسا کہ ہم نے حضرت حجربین عدی ؓ کے مسکلے میں علامہ ابن قدامہ ؓ کے حوالہ سے لکھا ہے 'اگر کوئی فخص جو اجتناد کی اہلیت رکھتا ہے اپنے ویا نتد ارانہ اجتناد کی روے اسے جائز سمجھتا ہو' تو اس کی بنا پر وہ فاسق نہیں ہو تا' بلکہ اسکی غلطی کو خطائے اجتنادی کما جاتا ہے۔

میں نے حضرت شاہ عبدالعزر: صاحب کی تحریروں پر جتنا غور کیا ہے میں اس نتیج پر پنچا ہوں کہ انہوں نے حضرت معاویة اور حضرت عائشة کے خروج کے لئے جو فسق اعتقادی کالفظ استعال کیا ہے۔ اس سے مرادی ہے کہ بغاوت فی نفسہ فتق ہے ، لیکن اس سے بیہ بتیجہ نہیں نکالا جاسکتا کہ اس کی بناء پر (معاذاللہ) بیہ حضرات فاسق ہو گئے ' بلکہ چو تکہ ان کی جانب ہے اس تھل کا صدور نیک نیتی کے ساتھ اجتماد کی بنیادپر ہوا'اور پیہ حضرات اجتماد کے اہل بھی تھے' اور اپنے موقف کی ایک بنیاد رکھتے تھے' اس لئے یہ اکلی اجتمادی غلطی تقی۔ ورنہ ظاہر ہے کہ اگر حضرت شاہ صاحب کا خشاء یہ ہو باکہ وہ وا قعبةٌ حضرت معاویة یا حضرت عائشة كو (معاذ الله) اس خروج كى بنا پر فاسق قرار ديں 'جيسا كه ملك غلام صاحب نے معجما ہے تو پھروہ اپنی فد کورہ عبارت میں اے "خطائے اجتمادی" ہے کیوں تعبیر کرتے ہیں؟ اور میرے نزدیک کی مراوان " کئیر من اصحابنا" کی بھی ہے جن کا قول میرسد شریف جرجائی نے شرح مواقف میں نقل کیا ہے "کیونکہ انہوں نے تفسیق کی نسبت خطاکی طرف ک ہے 'حضرت معادیہ کی طرف نہیں اور یہ بات اہل علم سے مخفی نہیں ہے کہ کمی تعل کا فسق ہونا اس کے فاعل کے فاسق مونے کو معتلزم نہیں ہے؟ اجتنادی اختلاف میں ایک محض کا عمل دو سرے کے نظریہ کے مطابق فسق ہو تا ہے الین اے فاسق نہیں کما جاتا ، جیے ذبیحہ کی مثال میں عرض کیا جاچکا ہے' ورنہ آگر یہ بات مراد نہیں ہے تو میر سید شریف رحمتہ اللہ تو کثیر من اصحابنا کمہ رہے ہیں 'کوئی مخص اہل سنت کے کسی ایک عالم کا قول کمیں د کھلائے جس نے حضرت معاویة یا حضرت عا نشة كوجنك منين وجمل كي بناء پر فاسق قرار ديا ہو۔

اور اگر میراید خیال غلط ب اور ان کا منطاع یی ہے کہ حضرت عائظ معفرت طوق معفرت اور اس کا منطاع یی ہے کہ حضرت علی سے محاربہ کرنے کی بناء پر زیر معفرت معاویہ اور حضرت علی ہے محاربہ کرنے کی بناء پر معاذاللہ) فاسق ہو گئے تھے کو اکلی یہ بات بلاشک وشیہ غلط اور جمہورامت مسلمہ کے مسلمات کے معاداللہ کے مسلمات کے معادی خلاف ہے میں اپنے سابقہ مضمون کے آخر میں حوالوں کے ساتھ لکھ چکا ہوں کہ ساری

امت ازاول آ آخر ان حضرات کی اس غلطی کو اجتمادی غلطی قرار دینی آئی ہے 'اہل سنت کی عقائد و کلام کی کما ہیں ان تصریحات ہے ہمری ہوئی ہیں 'اور ان میں سے کسی نے ہمی اس بناء پر ان حضرات کو فاسق قرار دینے کی جراًت نہیں گی 'اگر بغرض محال شاہ عبدالعزیز آیا میرسید شریف جمنوات کو فاسق قرار دینے کی جراًت نہیں گی 'اگر بغرض محال شاہ عبدالعزیز آیا میرسید شریف جرجائی وا تحد اس کے خلاف کوئی رائے فا ہر کرتے ہیں تو جمهورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمهورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمہورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمہورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمہورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمہورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمہورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کرتے ہیں تو جمہورامت کے مقابلے میں انکا قول ہر کر مقبول نہیں ہوگا۔

# جنگ مفین کے فریقین کی صحیح حیثیت

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ اور حضرت عائشہ نے حضرت علی ہے جو جنگیں الرین ان سے حضرت علی ہے نوادہ کون متاثر ہوسکتا ہے الیکن برعم خود حضرت علی ہے محبت رکھنے والے خور سے سنیں کہ وہ حضرت معاویہ اور ان کے ساتھیوں کے بارے بیں کیا فرماتے ہیں؟ چنانچہ حضرت مجدد الف ٹائی نے شارح مواقف کی سخت تردید کی ہے۔ (کتوب فرماتے ہیں؟ چنانچہ حضرت مجدد الف ٹائی نے شارح مواقف کی سخت تردید کی ہے۔ (کتوب محدد)

حضرت المحق بن را ہوئیہ حدیث و فقہ کے مشہور امام ہیں 'وہ اپنی سند سے روایت کرتے ہیں:

> سمع على يوم الجمل و يوم الصفين رجلًا يغلوفي القول فقال لاتقولوا الا خيرا انما هم قوم زعموا انا بغينا عليهم و زعمنا انهم بغواعلينا فقاتلناهم

> حضرت علی نے جنگ جمل و صغین کے موقع پر ایک مخص کو سنا کہ وہ (مقابل فظر والوں کے جن جس) تشدد آمیزیا تیں کمہ رہا ہے' اس پر آپ نے فرمایا کہ ان حضرات کے بارے جس کلمنہ خیر کے سواکوئی بات نہ کمو' دراصل ان حضرات نے بیا سمجھا ہے کہ ہم نے ان کے خلاف بعناوت کی ہے اور ہم یہ سمجھے جیں کہ انہوں نے ہمارے خلاف بعناوت کی ہے' اس بناء پر ہم ان سے لڑتے ہیں کہ انہوں نے ہمارے خلاف بعناوت کی ہے' اس بناء پر ہم ان سے لڑتے ہیں کہ

ا بن جية: منهاج النه ص الاج سولاق معرسه اله حعرت محدد الف الى في اس قول على الله الله على الله الله منع بالله الله مناهد الله مناهد

اور علامہ ابن خلدون وغیرہ کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت علی ہے ایک مرتبہ پوچھا گیا کہ جنگ جمل اور جنگ صغین میں قتل ہونے والوں کا انجام کیا ہوگا؟ حضرت علی نے دونوں فریقوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:

لایمونن احدمن هئو لاءو قلبه نقی الادخل الجنة مه ان میں سے جو مخص بھی صفائی قلب کے ساتھ مرا ہوگاوہ جنت میں جائے گا۔

حضرت علی کے ان ارشادات ہے بیہ بات روز روشن کی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ خود
ان کے نزدیک بھی حضرت معاویہ اور حضرت عائشہ ہے انکا اختلاف اجتمادی اختلاف تھا،
اور وہ نہ صرف بید کہ انہیں اس بناء پر فاسق نہیں سمجھتے تھے، بلکہ ان کے حق میں کلمات خیر
کے سواکسی بات کے روادار نہ تھے، دو سری طرف حضرت معاویہ تشم کھا کر فرماتے ہیں کہ
افعالی بحص ہے بہتر اور جھ سے افضل ہیں اور میرا ان سے اختلاف صرف حضرت عثمان کے
قصاص کے مسئلہ میں ہے، اور اگر وہ خون عثمان کا قصاص لے لیں تو اہل شام میں ان کے
باتھ پر بیعت کرنے والا سب سے پہلے میں ہو نگائے ای طرح جب قیصر روم مسلمانوں کی
باتھی پر بیعت کرنے والا سب سے پہلے میں ہو نگائے اس طرح جب قیصر روم مسلمانوں کی
باتھی خانہ جنگی سے فائدہ اٹھا کر ان پر حملہ آور ہونا چاہتا ہے اور حضرت معاویہ کو اس کی
باطلاع ہوتی ہے تو آی اسے خط میں تحریر فرماتے ہیں کہ: ''اگر تم نے اپنا ارادہ پورا کرنے کی
اطلاع ہوتی ہے تو آی اسے خط میں تحریر فرماتے ہیں کہ: ''اگر تم نے اپنا ارادہ پورا کرنے کی
خمان کی تو میں ضم کھا تا ہوں کہ میں اپنے ساتھی (حضرت علی ہے) سے صلح کرلونگا، پھر تہمارے
خلاف انکا جو لشکر روانہ ہوگا اس کے ہر اول دستے میں شامل ہو کر قسطنلیہ کو جلا ہوا کو کلہ بنا
دوں گا اور تہماری حکومت کو گا جر مولی کی طرح اکھا ڈ پھیکیوں گا۔ " نشہ

عاشه كزشت بوسة

یہ الفاظ بھی نقل کے بیں کہ لیسوا کفرة ولا فتقت (بیان كافريس اور ند فاسق) كمتوبات كمتوب ٩٩ ص ١١٠

ح ما شيعفيم ا

ك ابن خلدون : مقدمه ص ٣٨٥ فصل ٣٠٠ دارالكتاب اللبناني بيوت ١٩٥١ء

ك ابن كير: البدايه والنهايه ص ١٢٩ ج دوص ٢٥٩ ج ٨

الديدي: آج العروس م ٢٠٨ج ٤ وارليبيا بنفازي ١٠ مطفلين

حقیقت یہ ہے کہ ان حضرات صحابہ کی بیہ باہمی لڑائیاں اقدار کی خاطر نہیں تھیں'
اور نہ ان کا اختلاف آج کی ساسی پارٹیوں کا سااختلاف تھا' دونوں فریق دین ہی کی سربلندی
چاہیج تھے' ہراکیک کا دوسرے سے نزاع دین ہی کے تحفظ کے لئے تھا' اور بیہ خود ایک
دوسرے کے بارہ میں بھی ہی جی جانے اور مجھتے تھے کہ ان کا موقف دیا نتدارانہ اجتماد پر ہمنی
ہے' چنانچہ ہر فریق دوسرے کو رائے اور اجتماد میں غلطی پر سجھتا تھا' لیکن کسی کو فاسق قرار
نمیں دیتا تھا۔ ہی وجہ ہے کہ شاید دنیا کی تاریخ میں بیہ ایک ہی جنگ ہوجس میں دن کے وقت
فریقین میں جنگ ہوتی اور رات کے وقت ایک لفکر کے لوگ دوسرے فشکر میں جا کرا کے
مقتولین کی تجمیزہ تھفین میں حصہ لیا کرتے تھے۔ کے

اور خود سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کی طرف رجوع کرکے آپ کے
ارشادات میں یہ بات تلاش کیجئے کہ حضرت علی اور حضرت معاویۃ کی جنگ آپ کے نزدیک
کیا حیثیت رکھتی تھی؟ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی متعدد احادیث میں اس جنگ کی
طرف اشارے دیئے ہیں 'اور ان سے صاف یہ معلوم ہو آکہ آپ اس جنگ کو اجتماد پر ہنی
قرار دے رہے ہیں۔

سیج مسلم اور مند احر میں معنرت ابو سعید خدری رضی اللہ تعالی عنہ سے متعدد محیم سندوں کے ساتھ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد منقول ہے کہ:

تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين تقتلهم اولى الطائفتين

مسلمانوں کے باہمی اختلاف کے وقت ایک گروہ (امت سے) نکل جائے گا اور اس کو وہ گروہ قتل کرے گا جو مسلمانوں کے دونوں گروہوں میں حق سے زیادہ قریب ہوگا۔

اس مدیث می امت سے لکل جانے والے فرقہ سے مراد باتفاق خوارج ہیں 'انہیں

ا البدايد و النهايد ص ٢٥٧ ج ٧- اس هم ك مزيد الحان افروز واقعات ك لئ ديكه تنديب الرخ ابن عساكر ص ١٨٧ ج ١ ك ابيناً ص ٢٥٨ ج ٧ حضرت علی کی جماعت نے قتل کیا جن کو سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اولی الطا نفتین بالحق (دو گروہوں میں حق سے زیادہ قریب) فرمایا ہے "آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ان الفاظ سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کا اختلاف کھلا حق و باطل کا اختلاف میں ہوگا، بلکہ اجتماد اور رائے کی دونوں جانب گنجائش ہوسکتی ہے "البتہ حضرت علی کی جماعت حق سے نبادہ قریب ہوگی اگر آپ کی مرادیہ نہ ہوتی تو حضرت علی کی جماعت کو سحق سے زیادہ قریب ہوگی "اگر آپ کی مرادیہ نہ ہوتی تو حضرت علی کی جماعت کو سحق سے زیادہ قریب "کے بجائے محض "برحق جماعت" کما جا آ۔

ای طرح محیج بخاری صحیح مسلم اور حدیث کی متعدد کتابوں بیں نهایت مضبوط سند کے ساتھ میہ حدیث آئی ہے کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

> لا تقوم الساعة حتى تقتل فئتان عظيمتان تكون بينهما مقتلة عظيمة دعواهما واحدة

قیامت اس وقت تک قائم نیس ہوگی جب تک کہ (سلمانوں کی) دوعظیم جماعتیں آپس میں قال نہ کریں' اسلے ورمیان زبردست خونریزی ہوگی حالا تکہ دونوں کی دعوت ایک ہوگی۔

علماء نے فرمایا ہے کہ اس حدیث میں دو عظیم جماعتوں سے مراد حضرت علی اور حضرت معلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کی دعوت کو محضرت معلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کی دعوت کو ایک قرار دیا ہے 'جس سے صاف معلوم ہو تا ہے کہ کسی کے بھی چیش نظر طلب اقتدار نہیں تھا بلکہ دونوں اسلام ہی کی دعوت کو لے کر کھڑی ہوئی تھیں 'اور اپنی اپنی رائے کے مطابق دین ہی کی بھلائی چاہتی تھیں۔

یمی وجہ ہے کہ جنگ صفین کے موقع پر صحابہ کی ایک بری جماعت پر بیہ واضح نہ ہوسکا کہ حق کس جانب ہے اس لئے وہ کمل طور پر فیرجانبداررہے 'بلکہ امام محمین سیرین رحمتہ اللہ علیہ کا تو کمنا بیہ ہے کہ صحابہ کی اکثریت اس جنگ میں شریک نہیں تھی' امام احرائے نمایت صحیح سند کے ساتھ ان کا بیہ قول نقل کیا ہے:
نمایت صحیح سند کے ساتھ ان کا بیہ قول نقل کیا ہے:

هاجت الفتنة واصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم

ل نودي": شرح ملم م م ٢٠٠٠ ت ٢ اسح الطال كراچى-

عشرات الالوف فلم بحضرها منهمانة بل لم يبلغوا ثلاثين مه جس وقت فتد بها بواتو محابه كرام وسيول بزاركي تعداد من موجود ته " كين ان من سي موجى اس من شريك نيس بوت كيك محابة من سي شرك نيس بوت كيك محابة من سي شركاء كي تعداد تمن تك بحى نيس كيني -

نیزامام احر"ی روایت کرتے ہیں کہ امام شعبہ" کے سامنے کسی نے کہا کہ ابوشیہ نے کما کہ ابوشیہ نے کما کہ ابوشیہ نے کم کی طرف منسوب کرکے عبدالرحمان بن ابی لیلی کا بیہ قول نقل کیا ہے کہ جنگ سفین میں ستریدری صحابہ شال تھے ' حضرت شعبہ ' نے فرمایا کہ ابوشیہ نے جھوٹ کما 'خدا کی قتم اس معالمہ میں میرا اور تھم کا زاکرہ ہوا تھا تو ہم اس نتیج میں پہنچ کہ سفین کی جنگ میں بدری صحابہ میں ہے سوائے حضرت خزیمہ بن ثابت کے کوئی شریک نہیں ہوا۔

(منهاج السنة بحوالة بالا)

سوال بیہ ہے کہ اگر حضرت معاویہ کا موقف صراحة باطل اور معاذ اللہ ''فعا تو صحابہ کی اتنی بری تعداد نے کھل کر حضرت علی کا ساتھ کیوں نہیں دیا؟ اگر وہ صراحة بر سرِ بعناوت تھے تو قرآن کریم کا بیہ حکم کھلا ہوا تھا کہ ان سے قبال کیا جائے پھر صحابہ کی اکثریت نے اس قرآنی تھم کو کیوں پس پشت ڈال دیا؟ حضرت ابن کثیر نے بھی نہ کورہ دو حدیثیں اپنی آری خیس نقل کرے لکھا ہے:

وفيه ان اصحاب على ادنى الطائفتين الى الحق وهذا هو
مذهب اهل السنة والجماعة ان عليه هوالمصيب وان كان
معاوية مجنهدًا وهو ما جور إن شاء الله تله
اس مديث ب يه مجى ثابت بهواكه حطرت على كم اصحاب دونون
جماعتون من حق ب زياده قريب تي اور يى الل سنت والجماعة كامسلك
ب كه حطرت على برحق تي اكرچه حطرت معاوية مجتد تي اور انشاء
الله اس اجتنادير الهيس بحى ثواب للے گا۔
الله اس اجتنادير الهيس بحى ثواب للے گا۔

له ابن تیمیه اس روایت کی شد نقل کرے لکھتے ہیں: حذا الاسناد اصح اسناد علی وجہ الارض (بید شد روئے زمین پر صحح ترین شد ہے) منهاج الستہ ص ۱۸۹ج ۳) که البداید والنهاید عل ۲۷۹ج ۷

### هیخ الاسلام محی الدین نووی رحمته الله علیه ای حقیقت کوبیان کرتے ہوئے کتنے واضح الفاظ میں لکھتے ہیں:

منهب اهل السنة والحق احسان الظن بهم والامساك عما شجربينهم وتاويل قتالهم وانهم مجتهد ون متاولون لم يقصلوا معصية ولا محض الدنيا بل اعتقد كل فريق انه المحق و مخالفه باغ فوجب عليه قتاله ليرجع الى امر الله وكان بعضهم مصيبا وبعضهم مخطئا معذورا فى الخطا لانه باجتهاد والمجتهداذا اخطا لا اثم عليه وكان على رضى الله عنه هو المحق المصيب فى ذلك الحروب هذا منهب اهل السنة وكانت القضايا مشتبهة حتى ان جماعة من الصحابة تحير و ا فيها فاعتزلوا الطائفتين ولم يقاتلوا ولو تيقنوا الصواب لم يتاخروا عن مساعدته مله

"الل سنت اور اہل حق کا ذہب ہیہ کہ صحابہ کے ساتھ نیک گمان رکھا جائے ' اور اکل جائے ہی صحح توجیہ کرتے ہوئے ہے کہا جائے کہ وہ مجتند اور متاول تھے ' انہوں نے نہ گناہ کا قصد کیا اور نہ محض دنیا کا ' بلکہ ہر قریق کا اعتقادیہ تھا کہ وہ حق پر ہے اور اس کا مخالف بر سر بغاوت ' اس لئے اس سے قال کرتا اس پر واجب ہے آکہ اللہ کے احکام کی طرف لوٹ آئے ' ان جس سے بعض کی رائے وا تعتہ صحح تھی 'اور بعض کی ظف ' لیکن چونکہ یہ غلط رائے بعض کی رائے وا تعتہ صحح تھی 'اور بعض کی غلط ' لیکن چونکہ یہ غلط رائے ہیں اجتماد کی وجہ سے قائم ہوئی تھی اور مجتند آگر غلطی بھی کرے تو اس پر جسی اجتماد کی وجہ سے قائم ہوئی تھی اور مجتند آگر غلطی بھی کرے تو اس پر جسی محذور تھے اور جسی اور غیر واضح تھا کہ صحابہ گی لیک بری جساعت اس محاسلے جس کوئی فیصلہ نہ کر سکی اور غیر جانبدار رہ کر لڑائی جس جساعت اس محاسلے جس کوئی فیصلہ نہ کر سکی اور غیر جانبدار رہ کر لڑائی جس

ک نووی شرح ملم من ۲۹۰ ج

شريك نه موئى والائكه أكر ان حفزات محابة ك سائے اس وقت حق ينين طور پرواضح بوجا آتووه اس كي نفرت سے چيچے نه رہے۔" یہ ہے اہل سنت کا صحح موقف جو قرآن وسنت کے مضبوط ولا کل محمح روایات اور محابہ کرام کی مجموعی سیرتوں پر مبنی ہے'اب آگر ان تمام روشن دلا کل' قوی اعادیث اور ائمہ اہل سنت کے واضح ارشادات کے علی الرغم کسی کا دل ہشام' کلبی اور ابومعضف جیسے لوگوں کے بیان کئے ہوئے افسانوں ہی پر فریفتہ ہے'اوروہ ان کی بناء پر حضرت معاویہ کو موردالزام محمرانے اور گناہ گار ثابت کرنے پر ہی مصرب تو اس کے لئے ہدایت کی دعا کے سوا اور کیا کیا جاسکتا ہے؟ جس مخص کو سورج کی روشنی کے بجائے اند میرا ہی اچھا لگتا ہو تو اس ذوق کا علاج كس كے پاس ہے؟ ليكن ايبا كرنے والے كو خوب اچھى طرح سوچ لينا چاہيے كہ مجر معالمه صرف معادية بي كانسي إن كي ساتھ معارت عائشة معرت علية معرت زبیر و معرت عمروین عاص اور معرت عباده بن صامت پر بھی (معاذ اللہ) فسق کا الزام عائد كرنا موكا اور پراجله محابة كي وه عظيم الثان جماعت بهي اس ناوك تفسيق سے نيس فكا عتی جس نے (نعوذباللہ)ان حضرات کو کھلے فتق کا ارتکاب کرتے ہوئے دیکھا' امت اسلامیہ کے ساتھ اس صریح دھاندلی کا تھلی آئھوں نظارہ کیا' اور جفرت علی کو جواس وهاندلی کے خلاف جماد کررہے تھے ' بے یا رورد گار چھوڑ کر کو شد عافیت کو اختیار کرلیا کلندا عشره مبشره میں سے حضرت سعدین الی و قاص اور حضرت سعیدین زید اور باقی اجله صحابہ میں حضرت ابو سعید خدری مضرت عبدالله بن سلام محضرت قدامه بن مطعول مصرت كعب بن مالك" معرت نعمان بن بشير معرت اسامه بن زيد معرت حسان بن ابت معرت عبد الله بن عمره حضرت ابوالدرواع مضرت ابوامامه بإيلى حضرت مسلمه بن مخلف اور حضرت فضالہ بن عبیہ جیے حضرات کے لئے بھی بید ماننا پڑے گاکہ انہوں نے حضرت علی کا ساتھ چھوڑ کر باطل کے ہاتھ مضبوط کئے اور امام برحق کی اطاعت کو چھوڑ کر فسق کا ارتکاب کیا۔ اگر کوئی مخص بیہ تمام ہاتیں تسلیم کرنے کو تیا رہے تو وہ حضرت معاویہ کو بھی فاسق قرار وے لیکن پھراہے پردے میں رکھ کربات کرنے کے بجائے جراکت کے ساتھ کھل کران تمام باتوں كا اقرار كرنا جا ينے اور واضح الفاظ ميں اعلان كردينا جا ينے كه محابة كے بارے ميں تعظیم وتقذیس کے عقائد انکی افضیلت کے وعوے 'ان کے حق میں خیرالقرون کے خطابات

سب ڈھونگ ہیں 'ورند عملاً ان میں اور آج کے دنیا پرست سیاستدانوں میں شمر برابر کوئی فرق نہیں تھا۔

آخر میں ملک غلام علی صاحب کے ایک اور سوال کا جواب دیتا چاہتا ہوں ' میں لے لکھا تھا کہ اگر صحابہ کرام کو عام عملی زندگی میں فاسق قرار دے دیا جائے تو دین کے سارے عقا کدوا حکام خطرے میں پڑجائیں سے کیونکہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام اصادیث ہمیں انہی کی واسطہ سے پہنچی ہیں ' اوراگر وہ عملی زندگی میں فاسق ہو سکتے ہیں تو پھر احادیث ہمیں انہی کی واسطہ سے بہنچی ہیں ' اوراگر وہ عملی زندگی میں فاسق ہو سکتے ہیں تو پھر روایت حدیث کے معاملہ میں انہیں فرشتہ تسلیم کرنے کی کیا وجہ ہے؟ اسکے جواب میں روایت حدیث کے معاملہ میں انہیں فرشتہ تسلیم کرنے کی کیا وجہ ہے؟ اسکے جواب میں جناب غلام علی صاحب بچھ سے ہوچھتے ہیں :

"روایت مدعث اور تبلیخ دین کے لئے عدالت کاجومعیار آپ محابہ کرام کے لئے وضع فرمارہ ہیں کیا اس کو آپ پورے سلسلۂ رواۃ پر نافذ اور چیاں کریں ہے؟"

ملک صاحب نے بیہ بات کچھ ایسے اندازے تکھی ہے جیسے روایات کے ردو تبول کے قواعد آج ہم پہلی بار مدون کرنے بیٹے ہیں 'اور ہمارے اختیار ہیں ہے کہ انسان فاسق نہ اصول چاہیں مقرر کرلیں 'میں عرض کرچکا ہوں کہ عدالت کا مفہوم بیہ ہے کہ انسان فاسق نہ ہو' بیہ بات اس کی روایت تبول کرنے کے لئے لازی شرط ہے' بیہ شرط آج ہیں نے اپنی جانب سے نہیں گھڑ دی ہے' اصول حدیث کی جو کتاب چاہیں کھول کر و کھے لیجے اس ہیں بیہ شرط کسی ہوئی مطے گی اور چودہ سوسال ہے اس شرط کے مطابق عمل ہوتا رہا ہے' اب صحابہ کرام ہے کہ بارے ہیں چو نکہ امت کا عقیدہ بیہ ہے کہ ان ہیں ہے کوئی فاسق نہیں تھا بلکہ ان میں سے ہر فرد عادل ہے' اس لئے آئی تمام روایات مقبول ہیں' اس کے برخلاف دو سرے مراوات مقبول نہیں' بلکہ ان ہیں سے ہر راوی کے حالات کی تحقیق کرکے بیہ دیکھا جائے گا کہ وہ عادل رواۃ حدیث کے بارے ہیں بین کما جاسکا کہ وہ سب عادل شخ 'اس لئے آئی ہر روایت مقبول نہیں' اگر وہ عادل ہو تو آسکی روایت قبول کی جائے گی' اور اگر فاسق ہو تو آسے دو کردیا جائے گا' لیکن صحابہ کرام ہے بارے ہیں اس شخیق کی ضورت نہیں' وہ چو تکہ سب کے جائے گا' لیکن صحابہ کرام ہے بارے ہیں اس شخیق کی ضورت نہیں' وہ چو تکہ سب کے جائے گا' لیکن صحابہ کرام ہے بارے ہیں اس شخیق کی ضورت نہیں' وہ چو تکہ سب کے ان کی بیان کی عدالت کو بجودح کرکے بیا بیان کی عدالت کو بجودح کرکے کی بیان کردہ صدیث کورد نہیں 'اس لئے ان کی ہر روایت مقبول ہے' ان کی عدالت کو بجودح کرکے کی بیان کردہ صدیث کورد نہیں کیا جاسکا۔

اب آگر کوئی مخض محابہ کی عدالت پر طعن کرکے انہیں فاسق قرار دیتا ہے تو اس کا مطلب میہ ہے کہ وہ ان روایات کو بھی مشتبہ بنارہا ہے جو ان سے مروی ہیں اور جنہیں امت نے غیر مشتبہ سمجھ کران پر بہت سے احکام ومسائل کی ممارت کھڑی کردی ہے۔

دوسرے راویان حدیث کا معاملہ تو یہ ہے کہ ان کے ایک ایک قول و فضل کو جائج

کدیکھا گیا ہے کہ وہ عدالت کے معیار پر پورے اترتے ہیں یا نہیں؟ اور جو اس معیار پر
پورا نہیں اترا اس کی روایات کو رو کردیا گیا ہے ' لیکن صحابہ کرام آئے بارے ہیں یہ عقیدہ
مسلم رہا ہے کہ وہ عدالت کے معیار بلند پر فائز ہیں ' للذا انکی ہر روایت قابل اعتباد سمجی گئ

ہے 'اب اگر کوئی مخص اس عقیدے میں ظلل اندازی کرے تو وہ اس بات کی دعوت رہتا ہے
کہ ایک ایک صحابی کے فجی طالات زندگی کی از سر تو شخیق کرکے یہ طے کیا جائے کہ جو
روایتیں اس نے بیان کی ہیں وہ درست ہیں یا نہیں؟ آپ خود فیصلہ کر لیج کہ بیہ اقدام دین کی
ساری محارت کو متزازل کرنے کے حزادف ہے یا نہیں؟

ملک صاحب میری اس دلیل کو تو" عجیب و غریب استدلال" فرماتے ہیں 'اور لکھتے ہیں کہ اس میں " مغالطے مضمر ہیں " لیکن حضرت علی ہے امیدواری خلافت کا اعتراض دور کرتے ہوئے جو پچھے مولانا مودودی صاحب نے لکھا ہے' اس کے بارے میں نہ جانے ان کا کیا خیال ہوگا؟ مولانا لکھتے ہیں:

روکیا واقع کی تصویر ہے محمر صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اہل بیت اور ان کے امل بیت اور ان کے اصحاب کہار کی کیا اللہ کے رسول کی کی پوزیش تھی کہ وہ دنیا کے عام بانیان سلطنت کی طرح ایک سلطنت کا بانی تھا؟ کیا پیغیر خدا کی ۲۳ سالہ تعلیم 'صحبت اور تربیت ہے کی اخلاق ' کی سیر تیں اور کی کروار تیار ہوتے ہوئے ۔ اس قصے کو باور کرے تو ہم ہوتے تھے ؟ ..... تاہم اگر کی کا بی چاہتا ہے کہ اس قصے کو باور کرے تو ہم اسے روک نہیں سکتے ' تاریخ کے صفحات تو بسر حال اس سے آلووہ ہی ہیں ' مگر پھر ساتھ ہی ہی مانا پڑے گا کہ خاکم بد ہن رسالت کا دعوی محض ایک قصونگ تھا ' قرآن شاعرانہ لفاظی کے سوا پچھ نہ تھا ' اور تقذیب کی ساری وصونتا وسونتا میں ریا کاری کی واستانیں تھیں .... ہر صاحب عقل کو خود سونتا واستانیں ریا کاری کی واستانیں تھیں .... ہر صاحب عقل کو خود سونتا واستانیں ریا کاری کی واستانیں تھیں .... ہر صاحب عقل کو خود سونتا واستانیں ریا کاری کی واستانیں تھیں .... ہر صاحب عقل کو خود سونتا واستانیں دیا ہے کہ ان جس ہے کوئی تصویر مسلط قرآن صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ

کے اہل بیت واصحاب کبار کی سرتوں سے زیادہ متاسبت رکھتی ہے' آگر پہلی تصویر پر کسی کا دل رکھتا ہوتوریجھے، مگراس کے ساتھ آیک امید واری اور دعویداری کا مسئلہ ہی نہیں' پورے دین وایمان کا مسئلہ عل طلب ہوجائے گا"

سوال ہے ہے کہ آگر آریخ کے صفحات حضرت علی کی سرت پر امیدواری خلافت کا داغ لگاویے ہیں تو اس سے تو پورے دین وابحان کا مسلد حل طلب ہوجا آ ہے ' رسالت کا دعوی محض ایک ' وہوگی'' بن جا آ ہے ' قرآن شاعرانہ لفاظی کے سوا پچھ نہیں رہتا' اور نقدس کی ساری داستانیں ریا کاری کی داستانیں ہوجاتی ہیں ' لیکن حضرت عثان ' حضرت معادیہ ' حضرت عروین عاص ' حضرت مغیوبین شعبہ ' حضرت عائشہ خضرت طوہ ' حضرت نویر محضرت عبودہ بن صامت ' حضرت ابوسعید خدری' حضرت سعد بن ابی و قاص ' حضرت سعد معن زیر مختوت عبداللہ بن عرف حضرت اسامہ اور ان جیسے دو سرے بہت سے حضرات کی بن زیر ' حضرت عبداللہ بن عرف کا کے دین و ایجان کا کوئی مسللہ حل طلب نہیں ہو آ؟جو استدلال بھیانک تصویر بنتی رہے ' اس سے دین و ایجان کا کوئی مسللہ حل طلب نہیں ہو آ؟جو استدلال حضرت علی ارب میں کیا گیا تھا وہی استدلال ان حضرات صحابہ کے بارے میں کیا گیا تھا وہی استدلال ان حضرات صحابہ کے بارے میں کیا گیا تھا وہی استدلال ان حضرات صحابہ کے بارے میں کیا گیا تھا وہی استدلال ان حضرات صحابہ کے بارے میں کیا گیا تھا وہی استدلال ان حضرات صحابہ کے بارے میں کھی کیا جا آ ہے ' اور اس میں ' منا اللے مضم'' ہوجاتے ہیں۔ ع

عدالت سحابی بحث کے دوران ملک صاحب نے لکھا ہے:

"البلاغ میں چونکہ یہ سوال خاص طور پر اٹھایا گیا ہے کہ کمی سحابی
یا کسی راوی کی جانب بدعت کے انتساب کے بعد اس کی بیان کردہ
حدیث کیسے قابل قبول ہو سکتی ہے'اسلئے میں مناسب سمجھتا ہوں کہ
اس مسئلہ پر بھی مختصر بحث کردول"
اس مسئلہ پر بھی مختصر بحث کردول"

اله رسائل ومسائل ص سمع تا 24: اسلام بيليكيشز الاجور 1901ء

قول و فعل پر بدعت کا اطلاق اس کی روایت میں کس حد تک قاوح ہو سکتا ہے؟ لیکن میں جیران ہوں کہ جس سوال کو انہوں نے جھ سے منسوب کر کے فرمایا ہے کہ اسے البلاغ میں "خاص طور پر" اٹھایا گیا ہے " وہ میں نے کب اور کس جگہ لکھا ہے؟ میری ساری بحث تو فتی کے بارے میں تھی " یہ بحث تو میں نے کہیں بھی نہیں چھیڑی کہ مبتدع کی روایت کس حد تک قابل قبول ہے؟ چہ جائیکہ اس سوال کو "خاص طور پر" اٹھایا ہو۔ لیکن ملک صاحب میں کہ خواہ مخواہ اس دعوے کو مجھ سے منسوب کرکے اس کی مفصل تردید بھی کردہ ہیں " بین کہ خواہ مخواہ اس دعوے کو مجھ سے منسوب کرکے اس کی مفصل تردید بھی کردہ ہیں اور بیج میں طنزو تعریض بھی فرمار ہے ہیں " آپ بی بتائے کہ میں جواب میں اس کے سواکیا اور بیج میں طنزو تعریض بھی فرمار ہے ہیں " آپ بی بتائے کہ میں جواب میں اس کے سواکیا عرض کروں کہ۔

وہ بات میرے فسانے میں جس کا ذکر نہیں وہ بات ان کو بری ناگوار گذری ہے آخری گذارش

ترجمان القرآن میں تیرہ ماہ تک مسلسل اس موضوع پر بحث ومباحثہ کرنے کے بعد ملک صاحب نے اپنے مضمون کے آخر میں اتحاد کی دعوت بھی دی ہے' اور مولانا مودودی صاحب اور جماعت اسلامی کی خدمات گناتے ہوئے لکھا ہے کہ" اگر اب بھی ہم نے باہمی خانہ جنگی جاری رکھی اور ہراختلافی مسئلہ میں ایک دو سرے کو تو ہین اسلام کا مرتکب قرار دیا تواس کا فائد داعدائے اسلام ہی کو پہنچے گا۔"

اس نیک جذبے کی پوری قدردانی کے ساتھ میں یہ ضرور دریافت کرنا چاہتا ہوں کہ مولانا مودودی صاحب کے نظریات سے اختلاف یا اس پر علمی تنقید کوئی لغت کی رو سے "خانہ جنگی" کے نجے کا واحد راستہ میں کے "خانہ جنگی" کے نجے کا واحد راستہ میں کے مولانا مودودی صاحب کے تمام نظریات کو بے چون وچرا تسلیم کرلیا جائے؟ وہ جس موقع پر 'جس زمانے میں 'جو چاہیں تحریر فرماتے رہیں 'خواہ اس کی ضرورت ہویا نہ ہو'خواہ اس سے امت میں انتشار پیدا ہوتا ہویا غلط نہیاں پھیلتی ہوں 'لیکن اکئی تحریریں پڑھنے والے کا کام صرف یہ ہونا چا ہیے کہ وہ ان پر بلا مطالبہ دلیل ایمان لے آئے؟ وہ صحابہ کرام شمند میں کی حد تک تنقید فرمائیں تو اے "علمی ضرورت"کا نام دیا جائے لیکن کوئی شخص خود منتقیص کی حد تک تنقید فرمائیں تو اے "علمی ضرورت"کا نام دیا جائے لیکن کوئی شخص خود

مولانا مودودی کے نظریات پر تنقید کے لئے خالص علمی انداز میں بھی زبان کھولے تو "خانہ جنگی"کا مجرم قراریائے۔

اگر اتحاد وانقاق كامفهوم يمي كچه ب كدا مند كھولوتو تعريف كے لئے كھولوورند جي ر بول" تو ملک صاحب خود انصاف کے ساتھ غور فرمالیں کہ بیا"اتحاد وانقاق" بھی قائم ہوسکتا ہے یا نہیں؟ مولانا مودودی صاحب نے مغربی افکار و نظریات کے مقابلے میں جو کام کیا ہے وہ بلاشبہ قابل تعریف اور قابل قدر ہے اس شعبے میں ان کی خدمات کو ان سے اختلاف رکھنے والے بھی سراجتے ہیں 'اور ہم نے بھی اس کے اظہار میں بھی تامل نہیں کیا' لیکن کاش!کہ مولانا اپنے دائرہ عمل کو ای حد تک محدود رکھتے 'اور اسلام کے بلند مقاصد کی غاطراس نازک دور میں وہ مسائل نہ چھیڑتے جنہوں نے مسلمانوں میں انتشار پیدا کرنے کے سوا کوئی خدمت انجام نہیں دی اگر ان کا قلم حجاج کی تکوار کی طرح کفروالحاد کے ساتھ اسلام کے ستونوں کو بھی اپنا ہدف نہ بنالیتا تو علماء یا عام مسلمانوں کو ان سے کوئی ذاتی پر خاش شیں تھی' یمی علاء اور یمی عام مسلمان جو آج "مودودی" کے نام سے بد کتے ہیں' ان کے وست وبازو بن کر کفروالحاد کے سیلاب کا یک جہتی کے ساتھ مقابلہ کرتے ' لیکن افسوس ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے جس شدومد کی ساتھ مغربی الحاد کا مقابلہ کیا 'ای تندی اور تیزی کے ساتھ اپنے قلم کا رخ آریخ اسلام کی ان شخصیتوں کی طرف بھی پھیردیا جوامت مسلمہ کے عما کد ہیں اور جن کے بارے میں مسلمانوں کا ضمیرا نتائی حساس واقع ہوا ہے۔ میرا انتهائی ورد مندانہ التماس ہے کہ مولانامودودی صاحب اور ایکے رفقاء جماعت خدا کے لئے بھی اس بات پر بھی مھنڈے دل اور ہجیدگی کے ساتھ غور فرمائیں کہ اس دقت اہل سنت ان مکاتب فکر کے مجموعہ ہے عبارت ہے جو دیوبندی ' برملوی اور اہل حدیث کے ناموں سے معروف ہیں' ان میں سے کوئی کمتب فکر ایسا نہیں ہے جو مولانا مودووی صاحب کے ان نظریات سے بیزار نہ ہو' سوال بیہ ہے کہ کیا بیہ سارے کے سارے مسلمان عقل و

خردے بالکل خالی ہیں؟ یا ان سے انصاف ودیانت بالکل اٹھ گئی ہے؟ یا یہ سب کے سب

لے یہ انقاظ مولانا مودودی صاحب نے دور ملوکیت کے خصائص میں ذکر کئے ہیں اور مصرت معاویہ مجران کوچسپاں کیا ہے۔

حاسد اور کینہ پرور ہیں؟ کہ خواہ مخواہ مولانا کے پیچھے پڑگئے ہیں؟۔۔۔ آخر کوئی توبات ہے جس سے ان مکاتب فکر کے سجیدہ 'صاحب بصیرت اور علمی مزاج رکھنے والے لوگوں کے دل بھی مجروح ہوئے ہیں اور جس کی وجہ سے وہ لوگ بھی بولنے پر مجبور ہوگئے ہیں جو اس نازک وور میں فرقہ وارانہ مباحث چھیڑنے سے بھیٹہ پر ہیز کرتے رہے ہیں۔

مولانا مودودی صاحب کے جن نظریات ہے ان سارے مکاتب فکر بیں کہیدگی پیدا ہوئی اور جن سے ملک کے طول وعرض میں فرقہ وارانہ مباحث کا در کھل گیا' تھو ژی دیر کے لئے فرض کیجئے کہ وہ سوفیصد حق ہیں' لیکن کیا اس" حق" کا اظہار ای وقت ضروری تھا جبکہ اسلامی صفوں میں معمولی سا انتشار دشمنوں کی پیش قدی کو میلوں آگے بردھالا آئے' سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی آرزو تھی کہ کھبہ کو از سرنو بتائے ابراہی پر تقیر فرمائیں' یہ اقدام سوفیصد ہر حق تھا' لیکن آپ نے محض اس بتاء پر اس نیک کام کو چھو ژویا کہ اس سے امت میں انتشار کا اندیشہ تھا۔ افسوس۔ اور نہایت افسوس ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے جو اسلام کے بلند مقاصد کا پر جم لے کر چلے تھے' اس واضح حقیقت کو نہیں پہچانا کہ آگر وہ ان اختلافی مسائل کو نہ چھیڑتے تو ملت کا نقشہ کیا ہو تا؟

پھراس پر طرہ یہ ہے کہ ان کے رفقائے جماعت کا جو مزاج مجموعی طور پر تیار ہوا ہے'
اس نے عملاً مولانا کے ایک ایک لفظ کو پھر کی لکیر سمجھ لیا ہے' ان میں ہے اکثر حضرات
جماعت اسلامی کے باہر ہے مولانا پر تنقید کا ایک لفظ برداشت کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں'
خواہ وہ کفتی درد مندی' کفتی سنجیدگی ادر کفتی تہذیب و شائنگل کے ساتھ کی گئی ہو' عملاً وہ
مولانا مودودی صاحب کو تنقید ہے بالا تر ہی سمجھنے گئے ہیں' اور اس طرز عمل نے پوری
جماعت کوعام مسلمانوں کی نگاہ میں ایک فرقہ بنا دیا ہے۔

اگر کوئی مخص امت کے عام مسلمات کے خلاف کوئی تحریر شائع کرتا ہے تواہے کم از
کم اس کے لئے تو تیار رہنا چا ہے کہ جانب مخالف سے علمی اور جھیقی انداز بیں اس پر تنقید
کی جائے ' لیکن جماعت اسلامی کے بہت سے پُر جوش کارکنوں اور مولانا کے معقدین کی
طرف سے جو خطوط مجھے موصول ہوئے ہیں ' انکا خلاصہ یہ ہے کہ مولانا کے کسی نظریئے کے
خلاف زبان تنقید کھولنا ہی جرم ہے ' اور بعض خطوط کو پڑھ کر تو مجھے ایسا محسوس ہوا کہ جھے
علی تنقید لکھ کر (خدانخواستہ) ہیں نے وائرہ اسلام سے باہر قدم رکھ دیا ہے۔ خود ملک

صاحب نے جن تیوروں کے ساتھ اس کا جواب دیا ہے اس کا حاصل میہ ہے کہ مولانا سے اظہار اختلاف کے بعد میں ان لوگوں کی صف میں آگیا ہوں جن سے علمی مباحثہ نہیں 'لڑائی ضروری ہے۔ جو حضرات نظریاتی اختلاف کے مدلل اظہار اور نزاع وجدال میں عملاً خود کوئی فرق نہ رکھتے ہوں 'جرت ہے کہ انہیں دو سروں سے خانہ جنگی کی شکایت ہے۔

میری صاف گوئی مولانا 'ان کے مخفذین اور اکلی جماعت کو ممکن ہے ناگوار ہو'کین خدا شاہر ہے کہ میں نے یہ باتیں و کھے ہوئے دل کے ساتھ خیر خوابی کے جذبے ہے اس احساس کے تحت تکھی ہیں کہ ان کے ذکورہ طرز عمل ہے امت کو کتنا نقصان پہنچ رہا ہے۔ مولانا مودودی صاحب نے جس محنت جانفشانی اور خوداعتادی کے ساتھ مغربی افکار کا مقابلہ مولانا مودودی صاحب کے جس محنت جانفشانی اور خوداعتادی کے ساتھ مغربی افکار کا مقابلہ کیا ہے 'خطرہ ہے کہ ان کا یہ طریق کار ان ساری خدمات کے اثر کو زائل نہ کردے۔ اگر آج بھی مولانا مودودی اور اکئی جماعت نے اپنی تقلین غلطیوں کو محسوس نہ کیا تو مجھے بھین ہے کہ ایک نہ ایک دن انہیں اپنی غلطی کا احساس ہوگا'لیکن پانی کے سرے گذر جانے کے بعد اس احساس کا کوئی فائدہ امت نہیں اٹھا سکے گی۔ کاش! کہ درد مندی سے نکلے ہوئے یہ کلمات ان جس سے سی صاحب دل کے سینے میں اثر سکیں۔

الله تعالی ہم سب کواپنے دین کی صحیح سمجھ عطا فرمائے 'اسکی صحیح خدمت کی توفیق بخشے 'اور مسلمانوں کوہا ہمی نزاع وجدال کے فتنے سے بچاکران میں اتحاد وانفاق پیدا فرمائے۔ آمین

واخر دعو إناان الحمدللدرب العالمين

محمد تقى عثانى ۱۳۹۰ساھ

دارالعلوم كراجي

حصرسوم

حضرت معاویی الله معاوی الله معاویی الله معاویی الله معاوی الله مع

مولانا محمودا شرف عثاني

# حضرت معاویہ مخصیت کردار اور کارناہے

جلیل القدر صحابی حضرت معاویه رضی الله تعالی عنه عالم اسلام کی ان چندگنی چنی مستیوں میں ہے ایک ہیں جن کے احسان سے بید امت مسلمہ سبکدوش نہیں ہو سکتی۔ آپ ان چند کیار صحابہ میں جن کو سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں مسلسل حاضری اور حق تعالی کی جانب سے نازل شدہ وحی کو لکھنے کا شرف حاصل ہے۔

پھر۔۔ آپ اسلامی دنیا کی وہ مظلوم ہستی ہیں جن کی خوبیوں اور ذاتی محاس و کمالات کو نہ صرف نظرانداز کیا گیا بلکہ ان کو چھپانے کی پیم کوششیں کی گئیں' آپ پر بے بنیاد الزامات لگائے گئے' آپ کے متعلق الی باتیں گھڑی گئیں اور ان کو پھیلایا گیا جن کا کسی عام صحالی ہے تو در کنار کسی شریف انسان ہے بایا جانا مشکل ہے۔

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند کے خلاف جس شدور کے ساتھ پروپیگنٹ کا طوفان کھڑا کیا گیا اس کی وجہ ہے آپ کا وہ حسین ذاتی کردار نظروں سے بالکل او جھل ہوگیا ہے جو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فیض صحبت نے پیدا کیا تھا' نتیجہ یہ ہے کہ آج دنیا حضرت معاویہ کو بس جنگ صغین کے قائد کی حیثیت سے جا نتی ہے جو معرت علی کے مقابلے کے لئے آئے تھے' لیکن وہ معرت معاویہ جو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منظورِ نظرتے' جنہوں نے کئی سال تک آپ کے لئے کتابت وجی کے نازک فرائض انجام دیے' آپ سے جنہوں نے کئی سال تک آپ کے لئے کتابت وجی کے نازک فرائض انجام دیے' آپ سے این علم و عمل کے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے معرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این علم و عمل کے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے معرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این علم و عمل کے لئے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے معرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این علم و عمل کے لئے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے مصرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این علم و عمل کے لئے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے مصرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این علم و عمل کے لئے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے مصرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این علم و عمل کے لئے بہترین دعائیں لیس' جنہوں نے مصرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این میں این کا این کی سال کی این دعائیں لیس' جنہوں نے مصرت عمرہ جسے خلیفہ کے زمانے میں این کی سے دیا کہ دیا ہوں کے معاویہ کی دیا ہے۔

اپی قائدانہ صلا میوں کا لوہا منوایا ، جنہوں نے باریخ اسلام ہیں سب سے پہلا ، کری پیڑہ تیا رکیا ان کے وانت کیا اپنی عرکا بہترین حصہ روی عیسائیوں کے خلاف جماد ہیں گذارا 'اور ہریاران کے وانت کھٹے کے آج دنیا ان کو فراموش کر پھی ہے 'لوگ بیہ تو جانتے ہیں کہ حضرت معاویہ وہ ہیں جن کی حضرت علی ہے ساتھ جنگ ہوئی تھی 'لیکن قبرص' روؤس' مقلیہ اور سوڈان جیسے اہم ممالک کس نے فتح کئے؟ سالھا سال کے باہمی خلفشار کے بعد عالم اسلام کو پھر سے ایک جھنڈے تلے کس نے جتم کیا؟ جماد کا جو فریضہ تقریباً حروک ہوچکا تھا انے از سرنوکس نے بعد کومت ہیں ہے حالات کے مطابق شجاعت وجواں مردی' علم و عمل و بردیاری' امانت ودیانت میں نظم و ضبط کی بھترین مثالیس کس نے قائم کیس؟ بیہ ساری یا تھی وہ ہیں جو پردیپیگنڈے کی غلظ تھوں ہیں چھپ کررہ گئی ہیں' اس مقالہ میں حضرت معاویہ یا تھی وہ ہیں جو پردیپیگنڈے کی غلظ تھوں ہیں چھپ کررہ گئی ہیں' اس مقالہ میں حضرت معاویہ کی ذندگی کے اپنی حسین پہلوؤں کو سامنے لانا مقصود ہے' بیہ آپ کی ممل سیرت نہیں' بلکہ کی ذندگی کے اپنی حسین پہلوؤں کو سامنے لانا مقصود ہے' بیہ آپ کی ممل سیرت نہیں' بلکہ آپ کی سیرت کے وہ گو جی ' بی آپ کی سیرت کے وہ گو جی اور ان کے مطالعہ سے حضرت معاویہ شکے کردار کی ایک ایک تصویر میں تاریخ اسلام کے جو جر کھاتھ سے دکھی کردار کی ایک ایک تصویر میں تاریخ اسلام کے جو جر کھاتھ سے دکھی کردار کی ایک ایک تصویر میں تاریخ اسلام کے اس عظیم کردار کی ایک وہ تو تھی کہ دور کی ایک وہ تو کھی سیس کے۔

## ابتدائي حالات

آپ عرب کے مشہورہ معروف قبیلہ قریش سے تعلق رکھتے ہیں جو اپنی شرافت ہ نجابت اور جود وسنی میں پورے عرب میں ممتاز حیثیت رکھتا تھا' اس قبیلہ کو یہ شرف حاصل ہے کہ اس میں آقائے دوجہاں مبعوث ہوئے۔ پھر قریش میں سے آپ اس نامور خاندان بنوامیہ سے تعلق رکھتے تھے جو نہی و منصی حیثیت سے بنو ہاشم کے بعد سب سے زیادہ معزز سمجھا جا آ تھا۔

حضرت معاویہ کے والد ماجد 'حضرت ابوسفیان اسلام لانے سے تجل بی اپنے خاندان میں متاز حیثیت کے مالک اور قبیلہ کے معزز سردا رول میں شار ہوتے تھے 'آپ ہے کہ کے دن اسلام لائے 'آپ کے اسلام لانے کی آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بہت سرت ہوئی اور آپ کے اعلان قرمایا: "جو مخص بھی ابوسفیان کے گھریش داخل ہوجائے گا ہے امن دیا جائے گا۔" اسلام لانے سے قبل زمانہ جاہلیت میں بھی آپ اعلیٰ صفات کے مالک اور اخلاق کر بھانہ کے حامل تھے 'علامہ ابن کثیر ککھتے ہیں:

وكان رئيسا مطاعًا ذا مال جزيل

آپ اپنی قوم کے سردار تھے' آپ کے تھم کے اطاعت کی جاتی تھی اور آپ کا شار مال دار لوگوں میں ہوتا تھا۔ ا

پھر آپ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں رہے اور غزوہ حنین اور غزوہ یرموک میں شرکت کی۔ یمال تک کہ اس میں آپ کا انتقال ہو گیا۔

حضرت معاویہ آپ بی کے فرزند ارجند تھے 'بعثت نبوی سے پانچ سال قبل آپ کی ولادت ہوئی۔ معاویہ آپ بی کے قرزند ارجند تھے 'بعثت نبوی سے پانچ سال قبل آپ کی ولادت ہوئی۔ معاور معنی بی سے چنانچہ ایک حرات ہو عمر تھے آپ کے والد ابوسفیان نے آپ کی طرف دیکھا اور کہنے گئے:

میرا بیٹا بوے سروالا ہے اور اس لا کُق ہے کہ اپنی قوم کا سردار بنے 'آپ کی والدہ ہند نے بیہ شاتو کہنے لکیں:

"فقط اپنی قوم کا؟ بی اس کو ردول اگریہ پورے عالم عرب کی قیادت نہ کرے" یے ای طرح ایک بار عرب کے ایک قیافہ شاس نے آپ کو چھٹ پنے کی حالت میں دیکھا تو بولا: "میرا خیال ہے کہ یہ اپنی قوم کا سردار بنے گا۔" کے

ماں باپ نے آپ کی تربیت خاص طور پر کی اور عظف علوم وفنون سے آپ کو آراستہ
کیا اور اس دور میں جبکہ لکھنے پڑھنے کا رواج بالکل نہ تھا اور عرب پر جمالت کی گھٹا ٹوپ
آر کی چھائی ہوئی تھی ، آپ کا شار ان چھر گئے چنے لوگوں میں ہونے لگا جو علم وفن سے
آراستہ تھے اور لکھنا پڑھنا جانے تھے۔

ك ابن كثيرة البداية والنهاية ص ٢١ ج ٨ مطبوعة معر٩٩٩٩ء

ك ابن جير: الاصاب ص ٣٥٠ ج ٣ مطيوم كست التجارية الكبري ١٩٣٩ء

م حواله فدكوره بالا

ی علامه این کثیر: البداید و النهاید ص ۱۱۸ ج ۸ مطبوعه مطبحته کردستان العلمیة مصر ۱۳۳۸ ا

### اسلام

آپ فاہری طور پر فتح کمہ کے موقع پر ایمان لائے گردر حقیقت آپ اس سے قبل بی
اسلام قبول کرچکے سے لیکن بعض مجبوریوں کی بناء پر ظاہرنہ کیا تھا، مشہور مورخ واقدی کہتے
ہیں: کہ آپ صلح حدیبیہ کے بعد بی ایمان لے آئے سے گر آپ نے اسپنا اسلام کو چھپائے
رکھا اور فتح کمہ کے دن ظاہر کیا۔ اپ اسلام کو چھپائے رکھنے اور فتح کمہ کے موقع پر ظاہر
کرنے کی وجہ خود حضرت معاویہ نے بیان کی۔ چنانچہ فاضل مورخ ابن سعد کا بیان ہے: کہ
حضرت معاویہ فرمایا کرتے ہے کہ دہیں عمرة القصنا ہے پہلے اسلام لے آیا تھا، گرمینہ جائے
ہے ڈرٹی تھا کیوں کہ میری والدہ کہا کرتی تھیں کہ اگر تم گئے تو ہم ضروری اخراجات زندگ
دینا بھی بند کردیں گے۔ "اس عذر اور دو سری مجبوریوں کی بنا پر آپ نے اپ والدے ہمراہ
دینا بھی بند کردیں گے۔ "اس عذر اور دو سری مجبوریوں کی بنا پر آپ نے اپ والدے ہمراہ
دینا بھی بند کردیں گے۔ "اس عذر اور دو سری مجبوریوں کی بنا پر آپ نے اپ والدے ہمراہ
دند تی 'اور غزدہ حدیبیہ بیس آپ کفار کی جانب ہے شریک نہ ہوئے طالا تکہ اس وقت آپ
جو جوان برج چڑھ کر مسلمانوں کے فلاف جنگ بیس حصہ لے رہے سے اور آپ کے ہم
باوجود آپ کا شریک نہ ہونا ظاہر کرتا ہے کہ اسلام کی تقانیت ابتداء بی ہے آپ کے دل ش

# آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ساتھ تعلق

اسلام لانے کے بعد آپ مستقلا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں گئے رہے اور آپ اس مقدس جماعت کے ایک رکن رکبین تھے جے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کتابت وحی کے لئے مامور فرمایا تھا' چنانچہ جو وحی آپ پر نازل ہوتی اے قلبند فرماتے اور جو خطوط و فراجن 'سرکار دوجمال کے دربارے جاری ہوتے انہیں بھی تحریر

هاين جرالاصاب ص ١١٦ج ٢ مطبوع مصر٨٥ ١١٥

فرمات۔ وجی خداوندی لکھنے کی وجہ سے ہی آپ کو کاتب وجی کما جاتا ہے۔ علامہ ابن حزم " لکھتے ہیں کہ: اللہ

نی کریم کے کا تبیین میں سب سے زیادہ حضرت زید بن ثابت آپ کی خدمت میں عاضر رہے اور اس کے بعد دو سرا ورجہ حضرت معاویۃ کا تھا۔ یہ دونوں حضرات دن رات آپ کے ساتھ گئے رہے اور اس کے سواکوئی کام نہ کرتے تھے۔ ک حضور کے زمانے میں کتابت وحی کا کام جتنا ٹازک تھا اور اس کے لئے جس احساس وحضور کے زمانے میں کتابت وحی کا کام جتنا ٹازک تھا اور اس کے لئے جس احساس ومہ داری' امانت ودیانت اور علم وقعم کی ضرورت تھی وہ مختاج بیان نہیں' چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مسلسل حاضری محتاب وی امانت ودیانت اور دیگر صفات محمود کی وجہ سے نبی کریم نے متعدد بار آپ کے لئے دعا فرمائی۔ حدیث کی مشہور کتاب جامع محمود کی وجہ سے نبی کریم نے متعدد بار آپ کے لئے دعا فرمائی۔ حدیث کی مشہور کتاب جامع

اللهم اجعلمهادیا مهدیا واهدبه

دور الله معاویة کو برایت ویخ والا اور برایت یافته بناویجخداوراس
کوریجه اوکول کوبرایت ویجک "یه
ایک اور حدیث میں ہے کہ نمی کریم نے آپ کو دعا دی اور فرمایا:
اللهم علم معاویة الکناب والحساب وقعالعناب

الترفدي ميس بكراك بارني كريم في آپ كودعادى اور فرمايا:

ك جمال الدين بوسف: النجوم الزاهرة في ملوك مصر و القاهره ص ١٥٣ ج المطبوعة وزارة الثقافة والارشاد والقوى مصر مجع الزوائد و منبع الفوائد ص ٣٥٠ ج ٩ مطبوعة وارالكتاب بيروت ١٩٩٤ : ابن عبد البرز الاستيعاب تحت الاصاب ص ٣٥٥ ج ٣ مطبوعة كتبته التجارية الكبرى ١٩٣٩ : البداية والنهائية عمد ١٨٠ مطبوعة مصر ١٨٠٨ عليه والنهائية عمل ١٢ ج ٨ مطبوعة مصر ١٨٠٨ مصر ١٨ عليه المسلمة

ک این وم: بوامع البرة ص ۲۷

جامع الرندی می ۲۳۷ج ۲ مطبوعه ایج- ایم- سعید قرآن محل کراچی- این اشیز: اسدالغابه می
 ۳۸۲ ج ۳ مطبوعه مکتبه اسلامیه طران ۱۳۸۳ه- حافظ خطیب: آریخ بغداد می ۲۰۸ ج ۱ مطبوعه دارالکتاب بیروت

اے اللہ معاویہ کو حماب کتاب سکھا اور اس کوعذاب جہتم ہے بچائے مشہور صحابی حضرت عمرو بن العاص بیان کرتے ہیں کہ میں نے نبی کریم کو یہ فرماتے

خاند

اللهم علمه الكتاب ومكن له فى البلادوقه العذاب ا ما الله معاوية كوكتاب محملاو ما اور شهول من اس ك لئ محكاتا بنا و ما وراس كوعذاب عليال المناه

نی کریم نے آپ کی امارت و خلافت کی اپنی حیات میں یہ پیشن کوئی فرمادی
تھی اور اس کے لئے وعا بھی فرمائی تھی جیسا کہ فدکورہ حدیث سے ظاہر ہے۔ نیز حضرت
معاویہ خود بھی بیان کرتے ہیں کہ ایک بار میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے وضو کا
پانی لے کر گیا۔ آپ نے پانی سے وضو فرمایا اور وضو کرنے کے بعد میری طرف دیکھا اور فرمایا
اے معاویہ! اگر تممارے سپرد امارت کی جائے (اور حمیس امیر بناویا
جائے) تو تم اللہ سے ڈرتے رہنا اور افساف کرنا اللہ
اور بعض روایات میں ہے کہ اس کے بعد آپ نے فرمایا:

جو فض اچھا کام کرے اسکی طرف توجہ کر اور مہمانی کر اور جو کوئی برا کام کرے اس سے درگذر کر۔

حضرت معاویة اس حدیث کوبیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں: مجھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان کے بعد خیال نگا رہا کہ جھے ضرور اس کام میں آزمایا جائے گا۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا (جھے امیرینا دیا گیا)۔ ان روایات سے صاف واضح ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو دربار نبوی

في ابن عبدالبرد الاستيعاب تحت الاصابه ص ٣٨١ جسد ايننا مجمع الزوائد من ٣٥٦ ج ١ ايننا كم ابن عبدالبرد الاستيعاب تحت الاصابه عن ١٩٨٨ ج سدر آباد وكن كراجي ١١١١ه كنزا لعمال ص ١٨٥ ج ١ بحواله ابن النجار (كر) مطبوعه وائرة المعارف حبيد آباد وكن كراجي ١١١١ه علم الزوائد و فنج الفوائد ١٩٥٣ ج ٩ طبع بيروت ايينا النجوم الزابرة من ١١٣٨ ج ١ مطبوعه مصر الينا النجوم الزوائد عن ١١٥٥ ج ١ مطبوعه بيروت: الله ابن حجر الاصابه من ١١٣ ج ١ مطبوعه مصر الينا مجمع الزوائد عن ١١٥٥ ج ١ مطبوعه بيروت: وفيه! رواه احمد والطبراني في الاوسط والكبيرور جال احمد وافي يعلى رجال المحي

میں کیا مرتبہ حاصل تھا؟ اور آپ ان سے کتنی محبت فرماتے تھے؟

ایک روایت میں تو یمال تک ہے کہ نمی کریم نے حضرت ابو پڑاور حضرت عزالو کی کام میں مشورہ کے لئے طلب فرمایا محردو ٹول حضرات کوئی مشورہ نہ دے سے تو آپ نے فرمایا ادعوا معاورہ احضر وہ امر کے فائدہ قوی امین

کہ معاویہ کو بلاؤ اور معالمہ کو ان کے سائے رکھو کیوں کہ وہ قوی ہیں استفرہ دیں گے) لین اس استفرہ دیں گے) لین اس رمخورہ نہ دیں گے) لین اس روایت کی سند کرور اور ضعیف ہے۔

نیز ایک اور روایت میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سواری پر سوار ہوئے اور حضرت معاویة کواپنے بیچھے بٹھایا تھوڑی ویر بعد آپ نے فرمایا:

> "اے معاویہ! تمہارے جم کا کون سا حصہ میرے جم کے ساتھ ٹل دیا ہے۔ انہوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! میرا پید (اور سینہ) آپ کے جم مبارک کے ساتھ ملا ہوا ہے۔ یہ سن کر آپ نے دعا دی:

> > اللهماملاهعلنا

اے اللہ اس کوعلم سے بحروے سل

جب آپ کے والد اسلام لے آئے تو انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! میں اسلام لانے سے قبل مسلمانوں سے قبال کر آتھا اب آپ مجھے تھم ویجئے کہ میں کھارے لڑوں اور جماد کروں 'نبی کریم' نے فرمایا:

ضرور! جماد كروسكله

چنانچہ اسلام لانے کے بعد آپ اور آپ کے والدنے الخضرت کے جراہ مخلف

" مجمع الزدائد ومنع الفوائد م ٣٥٦ ج ٩ مطبوعه بيروت دفيه : رواه العبراني و البرار با نتضار و رجاله ثقات في بعضهم خلاف وشيخ البرار ثقة وشيخ العبراني لم يوثقة الاالذهبي في الميران وليس فيه جرح مفسروم ذلك فه وحديث منكر : الينا حافظ ذهبي تاريخ الاسلام م ١٣٥ ج

> سل حافظ زہیں: تاریخ الاسلام ص ۳۱۹ ج۲ سل حافظ این کثیرة البدايد والنمايد ص ۲۱ ج ۸ مطبوعه مصر

غزوات میں شرکت کی اور کفارے جہاد کیا۔ آپٹے نے آنخضرت کے ہمراہ غزوّہ حنین میں شرکت کی اور رسول کریم نے آپ کو قبیلہ ہوا زن کے مال غنیمت میں سے سواونٹ اور چالیس اوقیہ چاندی عطا فرمائی گا۔

# حصرت معاوية صحابة كى نظرمين

ان احادیث ہے سرکار دوجہاں صلی اللہ علیہ وسلم کا حضرت معاویہ ہے تعلق اور اس ہے آپ کی فضیلت صاف طَا ہرہے'اس کے علاوہ دو سرے جلیل القدر صحابہ ہے بھی متعدد اقوال مروی ہیں جن ہے ان کی نظر میں حضرت معاویہ کے مقام بلند کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

ا یک بار حضرت عمرفاروق کے سامنے حضرت معاوید کی برائی کی محی تو آپ نے فرمایا:

دعونا من ذم فتى قريش من يضحك فى الغضب ولاينال ماعندهالاعلى الرضا ولا يوخذما فوق راسه الامن تحت قدميه لله

قرایش کے اس جوان کی برائی مت کرد جو خصہ کے وقت ہنتا ہے (ایعنی انتہائی بردیار ہے) اور جو کچھ اس کے پاس ہے بغیراس کی رضامندی کے حاصل نہیں کیا جاسکتا اور اس کے سربر کی چیز کو حاصل کرتا جاہوتو اس کے قدموں پر جھکتا پڑے گا (ایعنی انتہائی غیور اور شجاع ہے۔)

اور حضرت عمر عمر معقول ہے کہ آپ نے فرمایا: اے لوگو! تم میرے بعد آپس میں فرقہ بندی ہے بچو اور اگر تم نے ایسا کیا تو سمجھ رکھو کہ معاویۃ شام میں موجود ہیں کہا ہے فرقہ بندی ہے بچو اور اگر تم نے ایسا کیا تو سمجھ کا ذکر کرنا دلچھی ہے خالی نہ ہوگا جس سے حضرت معاویۃ کی اپنے بیوں کے مقابلے میں اطاعت شعاری اور حضرت عمر کی اپنے گور نروں اور مخصو میں پر کڑی بیوں کے مقابلے میں اطاعت شعاری اور حضرت عمر کی اپنے گور نروں اور مخصو میں پر کڑی

<sup>🔑</sup> حافظ ابن کثیرة البدامیه و التهامیه ص ۱۱۱ ج ۸ مطبوعه مصر

ابن عبدالبرة الانتياب تحت الاصابر ص ٢٥٥ ج مع مطبوعه معر

ابن جرة الاصابه من ١١٣ج ٣ مطيوعه مصر

#### تکرانی ظاہر ہوتی ہے۔

علامہ ابن جر نے آئی کتاب الاصابہ میں نقل کیا کہ ایک بار حضرت معاویہ معاویہ معاویہ علامہ ابن جر نے اس وقت ایک میزر تک کا جوڑا پہنا ہوا تھا، صحابہ کرام نے حضرت معاویہ کی طرف دیکھنا شروع کردیا، حضرت عماویہ کی طرف دیکھنا تو کھڑے ہوئے اور درو لے کر حضرت معاویہ کی طرف برجے اور مار نے لگے۔ حضرت معاویہ پکارتے رہے: اللہ معاویہ کی طرف برجے اور مار نے لگے۔ حضرت معاویہ پکارتے رہے: اللہ اللہ اس امیرالموشین! آپ کیوں مارتے ہیں؟ مگر حضرت عرف نے کچھ جواب نہ دیا۔ یمان تک کہ واپس اپنی جگہ پر آکر بیٹھ گئے، صحابہ کرام، حضرت عرف سے کہ تاب نے اس جوان (حضرت معاویہ ) کو کیوں عضرت عرف سے کھڑ آپ نے اس جوان (حضرت معاویہ ) کو کیوں مارا؟ حالا تکہ ان جیسا آپ کی قوم میں ایک نہیں!

حضرت عرائے جواب دیا: میں نے اس مخص میں بھلائی کے علاوہ کچھ نہ پایا اور اس کے متعلق مجھے صرف بھلائی کی ہی خبر ملی ہے الیکن میں نے چاہا کہ اس کو اتاروں اور میہ کمہ کر آپ نے حضرت معاویہ کے لباس کی جانب اشارہ کیا ہے۔

نیز آپ کے متعلق حضرت عرفر فرمایا کرتے ہے: تم قیصرو کسریٰ اوران کی سیاست کی تعریف کرتے ہو حالا تکہ خود تم بی معاویہ موجود ہیں۔ حضرت عرفی نظرین آپ کا مرتبہ اور مقام اس سے فلا ہر ہے کہ انہوں نے آپ کے بھائی بزید بن ابی سفیان کے انتقال کے بعد آپ کوشام کا کور ز مقرر کے کیا۔ ونیا جانتی ہے کہ حضرت عرف اپ کور زوں اور والیوں کے تقرر کے کیا۔ ونیا جانتی ہے کہ حضرت عرف اپ کور زوں اور والیوں کے تقرر کے معالمہ بی انتقائی مختلط تھے اور جب تک کی مخص پر کھل اطمینان نہ ہوجا آ اسے کسی مقام اور علاقہ کا امیر مقرر نہ کرتے تھے ، پھر جس مخص کو مور زیناتے اس کی پوری تکرانی فرماتے ، اور جب بھی معیار مطلوب سے کور زیناتے اس کی پوری تکرانی فرماتے ، اور جب بھی معیار مطلوب سے فروز محسوس ہوتا اسے معزول فرمادیے تھے ، ان کا آپ کوشام کا کور ز

مقرر کرنا اور آخر حیات تک انہیں اس عمدے پریاتی رکھنا طاہر کرتا ہے انہیں آپٹر کھل اعتاد تھا۔

حضرت عمرفاروق کے بعد حضرت عثان عُی کا دور آیا 'وہ بھی آپ پر کھل اعتاد کرتے شے اور تمام اہم معاملات میں آپ سے مشورہ لینے اور اس پر عمل کیا کرتے تھے۔ انہوں نے بھی آپ کو شام کی گورنری کے حمدہ پرنہ صرف باتی رکھا بلکہ اس کے ساتھ ساتھ آس پاس کے دو سرے علاقے اردن' عمس' قنسوین اور فلسطین وغیرہ بھی آپ کی ماتحت گورنری میں دے دیئے۔

اس کے بعد حضرت عثمان عنی شہید کردیے گئے اور حضرت علی کرم اللہ وجد کے ہاتھ پر مسلمانوں کی ایک جماعت نے بیعت کرلی اور آپ خلیفہ ہوگئے اور آپ کے اور حضرت معاویۃ کے درمیان قاتلین عثمان سے قصاص لینے کے ہارے میں اختلاف پیش آیا جس نے بیعے کر قبال کی صورت اختیار کرلی اور مسلمانوں کے درمیان تفرقہ کی بنیاد پڑگئی محرجیسا کہ ہر ہوش مندجات ہے کہ اس میں دونوں جانب اختلاف کا منتاء دین ہی تھا اس لئے فریقین ایک ہو درمیان شخصا کو رقی مقام اور ذاتی خصائل و اوصاف کے قائل شخے اور اس کا اظہار بھی فرماتے ہے۔

حافظ ابن کثیرے نقل کیا ہے کہ حضرت علی جب جنگ مغین سے واپس لوٹے تو فرمایا

ايهاالناس لاتكرهواامارة معاوية فانكم لوفقدتموه راينم الرؤس تندر عن كواهلها كانما الحنظل 19ه

"ا ب لوگو! تم معاوید کی گور زی اور امارت کو ناپندمت کرو کیونکد آگر تم نے انہیں مم کردیا تو دیکھو کے کہ سراپے شانوں سے اس طرح کٹ کٹ کر گریں کے جس طرح حنظل کا پھل اپنے درخت سے ٹوٹ کر گر آ ہے۔"

خلفائے راشدین کے علاوہ دیگر اجلہ صحابہ کرام کو دیکھتے کہ ان کی نگاہ میں حضرت معاویة کی کیا قدرومنزلت تھی؟

قلِ حافظ ابن كثير: البداية والنهاية ص ١٣١٦ ج ٨ مطبوعه مصر

حضرت ابن عباس سے ایک فقهی مسئلہ میں حضرت معاوید کی شکایت کی می او آپ نے فرمایا:

انهفقيه

يقيباً معاوية فقيه بي-

(جو کھے انہوں نے کیا اپنے علم وفقہ کی بنا پر کیا ہوگا) ایک اور روایت میں ہے کہ آپ نے جواب میں فرمایا:

انهقد صحبر سول الله صلى الله عليه وسلم

کہ معاویہ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کا شرف اٹھایا ہے (اس لئے ان پر اعتراض بھا ہے)۔ اللہ

حضرت ابن عباس کے بید الفاظ بتارہ ہیں کہ صرف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی معبت کا شرف انھانا بی اتن بری نفیلت ہے کہ کوئی نفیلت اس کے برابر نہیں ہو سکتی۔ معبت کا شرف انھانا بی اتن بری نفیلت ہے کہ کوئی نفیلت اس کے برابر نہیں ہو سکتی۔ اس طرح ایک بار حضرت ابن عباس کے آزاد کردہ غلام حضرت کریب نے آگر آپ سے شکایت کے لیجے میں بیان کیا کہ حضرت معاویہ نے وترکی تین رکھوں کے بجائے ایک رکھت پر حس ہے تو حضرت ابن عباس نے جواب دیا:

اصاباى بنى ليس احدمنا اعلم من معاوية كم

ووے بینے! جو کھ معاویہ نے کیا مسج کیا کول کہ ہم میں معاویہ ہے براہ کر کوئی عالم نہیں۔

اس سے ظاہر ہے کہ حضرت ابن عباس آپ کے علم وتفقہ اور تقویٰ سے کس درجہ متاثر تھے' بیہ حال تو دینی امور میں تھا' دنیاوی امور میں حضرت ابن عباس کا قول مضہور ہے:

مارايت اخلق للملكمن معاوية كل

على ابن كثيرة البدايه والنهايه ص ١٢٣ ج ٨ مطبوعه معر اعلى ابن حجرة الاصابه ص ١٢٣ ج ٣ ايينا: محج بخاري ص ٥٣١ ج امطبوعه نور محد ديلي ١٣٥٧ ه

الله الله الله الله والنسامية المرى عن ٢٦ ج ٣ مطبوعه حيد آباد و كن ١٣٥١ه الله الله الله الله والنسامية الله الله والنسامية من ١٣٥٠ ج ١٨ ابن جمرة الاصابه من ١٣٨ ج ٣ مطبوعه مصر من ٢٠٠٨ ج ١٨ ابن الميمة الله معرود معرود معرود معرود معرود الله من ١٣٥٠ ج ١٨ ابن الميمة الله معرود معرود معرود معرود معرود معرود الله من ١٣٥٠ من ١٨٠٨ من المن ١٨٨ من المن من المن المن من المن من المن من المن من من ا

کہ میں نے معاویہ سے برس کر سلطنت اور بادشاہت کا لا کُل کسی کو نہ پایا۔

حضرت عمیر بن سعط کا قول حدیث کی مشہور کتاب ترفدی میں نقل کیا گیا ہے کہ حضرت عمر فاروق نے عمیر بن سعط کو عمل کی گور نری سے معزول کردیا اور ان کی جگہ حضرت معاویة کو مقرر کیا تو کچھ لوگوں نے چہ میگوئیاں کیں 'حضرت عمیر نے انہیں بختی سے ڈائٹا اور فرمایا:

لاتذكروا معاوية الابخير فاني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اللهم اهدبه

معادیہ کا صرف بھلائی کے ساتھ ذکر کرو کیونکہ میں نے نبی کریم کو ان کے متعلق میہ دعا دیئے شا ہے: اے اللہ اس کے ذریعہ سے ہدایت عطا فرمائے حضرت ابن عمر فرماتے ہیں: کہ میں نے معاویہ سے برچے کر سردا ری کے لا کُق کوئی آدمی نہیں یایا ہے۔

سید ناسعد بن ابی و قاص جو عشرہ مبشرہ میں سے ہیں اور حضرت علی اور حضرت معاویة کی آپس کی جنگوں میں غیرجانب دار رہے ، فرمایا کرتے تھے:

> مارایت احدا ً بعد عثمان أقضى بحق من صاحب هذا الباب بعنى معاوية ﴿

> کہ میں نے حضرت عثمان کے بعد سمی کو معاویہ سے بردھ کر حق کا فیصلہ کرنے والا ضیں پایا ہے

> > حضرت تبيدين جابركا قول ب:

مارايت احدًا اعظم حلما ولا اكثر سوددًا ولا ابعداناة ولاالين مخرجا ولا ارحب باعا بالمعروف من معاوية كله

سن جامع الترزی هم ۲۴۷ج ۴ مطبوعه سعید کراچی هنه این کیژز البدامیه والنهامیه ص ۱۳۵ج ۸ مطبوعه مصر ات این کیژز البدامیه والنهامیه ص ۱۳۳۳ج ۸ سن حافظ این کیژز البدامیه و النهامیه ص ۱۳۵ج ۸ جلال الدین سیوطی: تاریخ الحلفاء ص ۱۵۹ مطبع نور محد کراچی "میں نے کوئی آدمی ایسا نہیں دیکھا جو (حضرت) معاویۃ سے بردھ کر بردہار'
ان سے بردھ کر سیاوت کا لا کُق' ان سے زیادہ باو قار' ان سے زیادہ نرم
دل' اور نیکی کے معالمہ میں ان سے زیادہ کرامۃ آپ کے متعلق کیا رائے
ان چند روایات سے بخوبی اندازہ ہوسکتا ہے کہ صحابہ کرامۃ آپ کے متعلق کیا رائے
رکھتے تھے؟ اور ان کی نگاہ میں آپ گا مرتبہ کیا تھا؟

## حضرت معاوية البعين كي نظرمين

آبعین کرام میں آپ کی حیثیت کیا تھی؟ اس کا اندازہ اس سے نگایا جاسکتا ہے کہ حضرت عمرین عبدالعزیز ؒ نے اپنے دور خلافت میں مجھی کسی کو کو ژوں سے نمیں مارا 'گرایک مختص جس نے حضرت معاویہ پر زبان درازی کی تھی 'اس کے متعلق انہوں نے تھم دیا کہ اے کو ژے لگائے جائیں شک

حافظ ابن کیڑنے بیان کیا ہے کہ حضرت عبداللہ ابن مبارک جو مشہور آبعین بیں ہے ہیں 'ان ہے کسی نے حضرت معاویہ کے بارے میں پوچھاتو حضرت ابن المبارک جواب میں کہنے گئے: بھلا میں اس مخص کے بارے میں کیا کھوں؟ جس نے سرکار دوجہال کے پیچھے نماز پڑھی ہو اور جب سرکار کے سمع اللہ لمن حمدہ 'کما تو انہوں نے جواب میں رہناولک الحمد کما ہو ہے۔

امنی عبداللہ ابن المبارک ہے ایک مرتبہ کسی نے سوال کیا: کہ یہ بتلائے کہ حضرت معاویہ اور حضرت عمرین عبدالعزیز " میں ہے کون افضل ہیں؟ سوال کرنے والے نے ایک جانب اس صحابی کو رکھا جس پر طرح طرح کے اعتراضات کئے گئے تھے 'اور دو سری طرف اس جلیل القدر آ بھی کو' جس کی جلالت شان پر تمام امت کا اتفاق ہے ' یہ سوال سن کر عبداللہ ابن المبارک غصہ ہیں آگئے اور فرمایا: تم ان دونوں کی آپس ہیں نسبت پوچھتے ہو'

على ابن عبدالبر: الاستيعاب تحت الاصاب ص ٣٨٣ ج ٣ مطبوعه مصر وافظ ابن كثير البدايد والنهايد من عبدالبر: الاستيعاب من ١٣٩١ ج ٨ مطبوعه من عالم المن كثير البدايد والنهايد من ١٣٩٩ ج ٨

ابن کثیرالبدایه والنهایه ص ۱۳۹ ج ۸

خداکی شم! وہ مٹی جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ جماد کرتے ہوئے حضرت معاویہ کی ناک کے سوراخ میں چلی گئی 'وہ حضرت عمرین عبدالعزیز سے افضل ہے۔ "

ای قتم کا سوال حضرت معانی بن عمران ہے کیا گیا تو وہ بھی خضب تاک ہو گئے اور فرمایا: بھلا ایک تا بعی کسی صحابی ہے برا بر ہو سکتا ہے؟ حضرت معاویہ نبی کریم کے صحابی ہیں ' ان کی بمن نبی کریم کے عقد میں تھیں 'انہوں نے وحی خدا وندی کی کتابت کی اور حفاظت کی ' بھلا ان کے مقام کو کوئی تا جی کیسے پہنچ سکتا ہے؟

اور پھر میہ حدیث پڑھ کرسنائی کہ نبی کریم نے فرمایا: "جس نے میرے اصحاب اور رشتہ دا روں کو برا بھلا کما اس پر اللہ کی لعنت مو" نے

مشہور تا بھی حضرت اصف بن قیس اہل عرب میں بہت طیم اور بردبار مشہور ہیں ایک مرتبہ ان سے بوچھا کیا کہ بردبار کون ہے؟ آپ یا معاویہ ؟ آپ نے قرمایا: بخدا میں نے تم سے بوا جاہل کوئی نہیں ویکھا (حضرت) معاویہ قدرت رکھتے ہوئے علم اور بردباری سے کام لیتے ہیں اور میں قدرت نہ رکھتے ہوئے بردباری کرتا ہوں النزامیں ان سے کیے بردھ سکتا ہوں؟ یا ان کے برابر کیے ہو سکتا ہوں؟ نا

سوانح

جیسا کہ ہم اوپر تحریر کر بچے ہیں ' حضرت معاویہ کی ولادت بعثت نہوی ہے پانچ سال عبل ہوئی اور آپ نے فتح مکہ کے موقع پر اپنے اسلام لانے کا اعلان کیا ' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد آپ شام وغیرہ کے علاقوں میں مصروف جہاد رہے ' اسی دور ان آپ نے جنگ بمامہ میں شرکت کی 'بعض مور نمین کا خیال ہے کہ مدعی نبوت مسیلہ کذاب

ت حواله يدكوره بالا

اع ابن كثير: البدايه والنهايه ص ١٣٩ ع ٨ مطبوعه مصر

الله تاریخ طبری ص ۱۸۷ج ۱- العقدالفرید ص ۱۷۵ج ۸ بحواله "مطرت معاوید"" مولفد تحکیم محمود احمد ظفر

کو آپ ہی نے قتل کیا تھا مگر صحے یہ ہے کہ حضرت وحثی نے نیزہ مارا تھا اور آپ نے اس کے قتل میں مددی تھی۔ کی

پر محرت عراکا دور آیا اور ۱۹ه میں انہوں نے محرت معاویہ کے بھائی 'بزید بن ابی سفیان کو جو اس دفت شام کے گور نرہے ' محم دیا کہ '' قیساریہ ''کو فتح کرنے کے لئے جماد کریں ' '' قیساریہ '' روم کا مشہور شر اور رومیوں کی فوجی چھاؤنی تھی ' چنانچہ بزید بن ابی سفیان نے شرکا محاصرہ کرلیا ' یہ محاصرہ طول کھنچ گیا تو بزید بن ابی سفیان آپ کو اپنا تائب مقرر کرکے دمشق چلے گئے ' صفرت معاویہ نے ' '' تیساریہ ''کا محاصرہ جاری رکھا یماں تک کہ شوال ۱۹ ھیں اے فتح کرلیا ' اس فتح کے ایک ماہ بعد ہی ذیقعدہ ۱۹ ھیں بزید بن ابی سفیان '' مطرت معاویہ کے ' صفرت عراکو ان کی موت کا بہت صدمہ ہوا اور پکھ طاعون کے مملک مرض میں دفات پا گئے ' صفرت معاویہ کو شام کا گور نربتا دیا اور آپ کا و تھیفہ ایک عرصہ بعد آپ نے ان کے بھائی حضرت معاویہ کو شام کا گور نربتا دیا اور آپ کا و تھیفہ ایک برار در جم ماہانہ مقرر فرمایا ' صفرت عراکے دور خلافت میں آپ نے چار ممال شام کے گور نر بحد و اس مرحمے میں آپ نے روم کی مرحدوں پر جماد جاری رکھا اور بحث میں مدر فرمایا ' صفرت کی سرحدوں پر جماد جاری رکھا اور بحث میں مدر کے گئے گئے۔

حضرت عمرفاروق کی وفات کے بعد حضرت عثمان خی نے آپ کواس عمدہ پر نہ صرف باقی رکھا' بلکہ آپ کے جس انتظام' تدبر اور سیاست سے متاثر ہوتے ہوئے' جمع' تسرین' اور فلسطین کے علاقے بھی آپ کے ماتحت کردیے' حضرت عثمان خی کے دور غلافت میں کل بارہ سال یا اس سے پچھے ڈاکد آپ نے گور نرکی حیثیت سے گذارے'اس عرصے میں بھی آپ'اعلاء کلمۃ اللہ کے واسطے جماویس مصوف رہے۔

۳۵ میں آپ نے روم کی جانب جماد کیا اور عموریہ تک جاپنچ اور راستے میں فوجی مرکز قائم کئے۔

ك حافظ ابن كثيرة البداية والنهاية ص علاج ٨

الله ابن عبد البرة الاحتياب تحت الاصابر ص ٣٥٥ ٣٤٦ ٣٤٦ ج ٣ و ديكر كتب تاريخ

مت علامه ابن ظدون: يَارِيْ ابن ظدون ص ١٩٥٨ ج اصطبوعه دار الكتاب اللبناني بيوت ١٩٥١ء

ك أرخ ابن ظدون ص ١٠٠١ج ٢ طبع مودت

-4

قبرص بجيرہ روم ميں شام كے قريب ايك نمايت ' زرخيز اور خوب صورت بزيرہ ب
اور يورب اور روم كى طرف سے محروشام كى فتح كا دروا زہ ہے اس مقام كى بہت زيا وہ ابميت
على كيونكه محروشام جمال اب اسلام كا پر جي امرار ہا تھا ' ان كى حفاظت اس وقت تك نه
ہوسكتى تھى ' جب تك كه بحرى ناكه مسلمانوں كے قبضے ميں نہ آئے ' اسى وجہ سے حضرت
عرفارون کے زمانہ بى سے آپ كى اس زرخيز 'حسين اور اہم بزيرہ پر نظر تھى اور ان كے دور
خلافت ميں آپ ان سے قبرص پر لفكر كشى كى اجازت طلب كرتے رہے گر حضرت عرش نے
مندركى مشكلات اور دو سرى وجوہات كى بناء پر اجازت نہ دى ' جب حضرت عثمان كا دور آيا تو
سمندركى مشكلات اور دو سرى وجوہات كى بناء پر اجازت نہ دى ' جب حضرت عثمان گا دور آيا تو
آپ نے ان سے اجازت طلب كى اور اصرار كيا تو حضرت عثمان نے اجازت ويدى اور آپ
نے مسلمانوں كى آدريخ ميں پہلى بار بحرى بيڑہ تيار كرايا اور صحابہ كرام کى ايك جماعت كے
ہمراہ سے تاہ قبر مى كى جانب روا نہ ہوئے۔ نئ

مسلمانوں کی تاریخ میں بحری بیڑہ کی تیاری اور بحری بنگ کا بد پہلا واقعہ تھا۔ ابن طلدون کیسے ہیں: حضرت معاویہ پہلے فلیفہ ہیں جنہوں نے بحری بیڑہ تیار کرایا اور مسلمانوں کو اس کے ذریعے جماد کی اجازت دی۔ سی پہلی بار بحری بیڑہ تیار کرانا حضرت معاویہ کی محض ایک تاریخی خصوصیت ہی نہیں ہے بلکہ اس لحاظ سے نمایت عظیم سعاوت ہے کہ آنحضرت ایک تاریخی خصوصیت ہی نہیں ہے بلکہ اس لحاظ سے نمایت عظیم سعاوت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلا بحری جماد کرنے والوں کے حق میں جنت کی بشارت دی تھی پہنا تھی جنانچہ امام بخاری نے اپنی کتاب میں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل فرمایا چنانچہ امام بخاری نے اپنی کتاب میں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل فرمایا

اول جیش من امتی یغزون البحر فداو جبوا میری امت کے پہلے تھرتے جو بحری الزاقی الاے گا'ا پنا اور جنت واجب کل ہے وی

ك حافظ ذبي: العبر ص ٢٩ ج المطبع حكومت الكويت ١٩٦٠ ايناً تاريخ ابن ظدون ص ١٠٠٨ ج ٢ طبع اليوت بين علدون على ١٠٠٨ ج ٢ طبع بيروت

مقدم این خلدون: می ۱۵۳ مطبوعه بیروت محدویل سیم البخاری می ۱۳۵۰ مطبوعه نور محدویل

علاہ میں آپ اس کی طرف اپنا بحری بیڑہ لے کر روانہ ہوئے اور ۲۸ھ میں وہ آپ کے ہاتھوں فتح ہوگیا اور آپ نے وہاں کے لوگوں پر جزید عائد کیا۔ ت
سس میں آپ نے افر نظینہ ' ملایتہ 'اور روم کے کچھ قلعے فتح کیے۔ ت
مسم میں غزوہ ذی خشب پیش آیا 'اور آپ نے اس میں امیر لفکر کی حیثیت سے مشرکت فرمائی۔ ت

وقدوردمن غير وجهان ابامسلم الخولاني وجماعة معه دخلوا على معاوية فقالواله: انت تنازع علياً ام انت مثله؟ فقال: والله اني لاعلم انه خير منى وافضل واحق بالامرمني ولكن الستم تعلمون ان عثمان قتل مظلومًا وانا ابن عمه وانا اطلب بدمه وامره الى فقولو اله فليسلم الى قتلة عثمان وانا اسلم له امره فاتوا عليا فكلموه فى ذلك فلم يدفع اليهم احدا فعند ذلك صمم اهل الشام على القنال مع معاوية سي مسم اهل الشام على القنال مع معاوية سي مسم الهل الشام على القنال مع معاوية سي مسم الهل الشام على القنال مع معاوية سي مسم الهل الشام على القنال مع معاوية سي مسم الما المناس كين قرات من كله مناس المناس كين المناس كيناس كين المناس كيناس كين المناس كين المناس كين المناس كيناس كين المناس كين المناس كين المناس كيناس كين المناس كين المناس كين المناس كين المناس كينا

ن جمال الدين يوسف: الني م الزابرة من ٨٥ ج المطبوع معر

الله ابن ظدون: من ١٠٠٨ ج ٢ يروت

سي مافظ ذهبي: العبرص ٢٣٠ ج المطبوع كوعت

ت جال الدين يوسف: النوم الزابرة م ١٠ ج ١

ي حافظ ابن كثيرة البدايه والنهايه ص ١٢٩ ج ٨ مطبوعه مصر

کہ حضرت علی اور معاویہ کے اختلاف کے دوران محضرت ابو مسلم خولائی
لوگوں کی ایک جماعت کے ہمراہ حضرت معاویہ کے پاس پنچ آکہ ان کو
حضرت علی کی بیعت پر آمادہ کر عیس اور جاکر حضرت معاویہ سے کما: تم
علی ہے جھ رہے ہو آکیا تمہارا خیال ہیہ ہم علم وضل میں اس جیسے ہو؟
حضرت معاویہ نے جواب دیا: خدا کی صم! میرا یہ خیال نہیں میں جانا
ہوں کہ علی جھ سے بہتر ہیں افضل ہیں اور خلافت کے بھی جھ سے زیادہ
مستحق ہیں اکین کیا تم ہیہ بات تعلیم نہیں کرتے کہ عثان کو ظلماً شہید کیا آگیا
ہوا کہ اور میں ان کا چھازاد بھائی ہوں اس لئے جھے ان کے خون کا قصاص
اور بدلہ لینے کا زیادہ حق ہے۔

تم جا کر حضرت علی سے بید بات کو کہ قاتلین عثمان کو میرے سرد کردیں ، میں خلافت کو ان کے سرد کردوں گا۔ بید حضرات حضرت علی کے پاس آئے ان سے اس معاملہ میں بات کی الکین انہوں نے (ان معقول ولا کل و اعذار کی بناء پر جوان کے پاس تھے) قاتلین کو ان کے حوالہ نہیں کیا۔ اس موقعہ پر اہل شام نے حضرت معاویہ کے ساتھ لڑنے کا فیصلہ کرلیا۔

اس واقعہ کے بعد اس شبہ اور بستان کی کیا گنجائش باتی رہ جاتی ہے کہ حضرت معاویہ اُ ڈاتی نام ونمود اور افتذار کی خواہش کے لئے ایسا کررہے تھے۔

اس بات کا اندازہ اس ایمان افروز خط ہے لگایا جاسکتا ہے جو حضرت معاویہ نے ان
جی اختلافات کے دوران قیصرروم کو تحریر فرمایا تھا' روم کے بادشاہ قیصر نے بین اس وقت
جبکہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کا اختلاف شباب پر تھا اور قتل و قبال کی نوبت آرہی تھی'
ان اختلافات ہے فائدہ اٹھانا چاہا اور شام کے سرحدی علاقوں پر لفکر کشی کرنے کا ارادہ کیا'
حضرت معاویہ کو اس کی اطلاع مل گئی' آپ نے اے ایک خط بجوایا اور اس میں لکھا:
محرت معاویہ کو اس بات کا علم ہوا ہے کہ تم سرحد پر لفکر کشی کرنا چاہجے ہو' یا در کھو!
اگر تم نے ایسا کیا تو جس اپنے ساتھی (حضرت علی سے صلح کرلوں گا۔ اور
ان کا جو لفکر تم ہے لڑنے کے لئے روانہ ہوگا' اس کے ہراول دستے میں
ان کا جو لفکر تم ہے لڑنے کے لئے روانہ ہوگا' اس کے ہراول دستے میں
شامل ہو کر قسطنے کو جلا ہوا کو کلہ بنا کر رکھ دول گا" جب یہ خط قیصرروم

کے پاس پنچاتو وہ اپنے ارادہ سے باز آلیا اور نظر کھی سے رک کیا ہے کیونکہ وہ جانتا تھا کہ یہ لوگ کفر کے مقابلہ میں اب بھی ایک جسم وجان کی طرح ہیں اور ان کا اختلاف سیاسی لیڈروں کا اختلاف نہیں

بسرحال یہ افسوستاک اختلاف اور قبال پیش آیا 'اور دراصل اس بیں بڑا ہاتھ ان مفسدین کا تھاجو دونوں جانب غلط فہمیاں پھیلاتے اور جنگ کے شعلوں کو ہوا دیتے رہے۔ ساتھ بیں صفر کے ممینہ میں واقعہ صغین پیش آیا گئاس جنگ میں حضرت معاویہ کے ہمراہ ستر ہزار آدی شریک ہوئے جس میں صحابہ اور آبھین شامل تھے۔ آپ کے اور حضرت علی کے در میان یہ جنگ جاریا کچے سال تک جاری رہی گئے

اس کے بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ شہید کردیئے گئے 'آپ پر بھی قاتلانہ حملہ کیا گیا اور آپ کو زخم آئے۔

حضرت علی کے بعد ان کے بدے صاحبزادے سید ناحس خلافت پر مسمکن ہوئے جو
ابتداء بی سے صلح جو اور مسلمانوں کے آپس کے قبال سے سخت مشفر تھے 'شروع میں مفسدین
نے انہیں بھی بدھکایا محروہ ان کے کیے میں نہ آئے اور اسم میں انہوں نے حضرت معاویہ اسمانوں کے خلافت آپ کے سروکی 'آپ نے ان کے لئے سالانہ دس لاکھ در ہم وظیفہ مقرر کردیا ہے۔

حضرت حسن بعری معضرت معاویہ اور حضرت حسن کے ورمیان صلح کے واقعہ کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

> استقبل والله الحسن بن على معاوية بكتائب امثال الحبال فقال عمرو بن العاص انى لارى كتائب لا ثولى حتى يقتل

> > عه تاج العروس ص ٢٠٨ج يم ماده اصطفلين مطبوعه دار ليبيا: بنكازي

العرص ١٨ ج الطبوع كوي

الله عافظ زجي: العبرص ١٠٠ ج المطبوعه كويت

ابن عد البرز الاستيعاب تحت الاصابه ص ٢٥٦ج ٣ مطبوعه مصر

مرة حافظ زين: العبرص ١٩٩ ج المطبوع كويت

اقرانها فقال له معاوية وكان والله خير الرجليس أى عمروا ان قتل هئولاء هئولاء و هئولاء هئولاء من لي بالمور المسلمين؟ من لي بنسائهم؟ من لي بضيعتهم؟

کہ سید ناحس' پہاڑ جیے نظر نے کر حضرت معاویہ کے مقابلہ پر سائے
آئے تو حضرت عمروبن العاص حصرت معاویہ ہے کہنے گئے:
میں نظروں کو دیکھ رہا ہوں کہ بغیر قتل عظیم کے واپس نہ لوٹیس گے۔
(یعنی قبال عظیم ہوگا) تو حضرت معاویہ فرمانے گئے:
بٹلاؤ! اگر انہوں نے انہیں قتل کیا اور ان لوگوں نے ان کو قتل کیا تو
مسلمانوں کے معاملات کی دیکھ بھال کون کرے گا؟ ان کی عورتوں کی
رکھوالی کی ضانت کون دے گا؟ اور پہتم بچوں اور مال و متاع کا ضامن کون
ہوگا؟ فی

اس نے فاہر ہو تا ہے کہ حضرت معاویہ کے ول میں قوم و ملت کا کتنا ورد تھا اور وہ مسلمانوں کی باہمی خانہ جنگی کو کتنی بری نگاہ سے دیکھتے تھے 'اس کے علاوہ علامہ ابن خلدون نے نقل کیا ہے کہ جب حضرت معاویہ نے حضرت حسن سے صلح کا اراوہ کیا تو ایک سفید کاغذ منگوایا اور اس کے آخر میں اپنی مراگائی اور کاغذ حضرت حسن سے پاس روانہ فرما کر کملا بھیجا کہ یہ سفید کاغذ آپ کی طرف بھیج رہا ہوں اور اس کے آخر میں 'میں نے اپنی مراگادی ہے' آپ جو چاہیں شرمیں تحریر فرماویں جھے منظور ہیں چنانچہ حضرت حسن نے پچھ شرمیں لکھ دیں اور اس طرح اس ھی آپ کے اور حضرت حسن کے ورمیان صلح ہوگئی اور تمام مسلمانوں نے منظقہ طور آپ کو خلیفہ مقرر کرکے آپ کے ہاتھ پر بیعت کی 'اس سال کو مسلمانوں نے منظقہ طور آپ کو خلیفہ مقرر کرکے آپ کے ہیے وہ سال ہے کہ جب میں امت کا منتشر شیرازہ پھر مجتمع ہوگیا اور دنیا بھر کے مسلمانوں نے ایک خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کرئی۔ منتشر شیرازہ پھر مجتمع ہوگیا اور دنیا بھر کے مسلمانوں نے ایک خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کرئی۔ منتشر شیرازہ پھر مجتمع ہوگیا اور دنیا بھر کے مسلمانوں نے ایک خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کرئی۔ منتشر شیرازہ پھر مجتمع ہوگیا اور دنیا بھر کے مسلمانوں نے ایک خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کرئی۔ علامہ ابن کیر کی تھیت ہیں ایک جب حضرت حسن مسلم کرکے مدینہ تشریف لائے تو ایک علامہ ابن کیر کیسے ہیں ایک جب حضرت حسن مسلم کرکے مدینہ تشریف لائے تو ایک

هي جمع الفوائد ص ٨٣٣ طبع مدينه متوره مح البداري ص ٣٧٢ سع ١ مطبوعه تور محر ديلي هي مقدمه ابن خلدون ص ٨٧٦ طبع بيروت

### مخص نے معزت معاویہ سے صلح کرنے پر آپ کو برابھلا کما تو آپ نے فرمایا:

لاتقل ذلك فأني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقوللانذهبالايام والليالي حتى يملكمعاوية

مجھے برا بھلامت کو کول کہ میں نے نبی کریم کوبد فرماتے سا ہے کہ رات اور دن کی گروش اس وقت تک ختم نه ہوگی جب تک که معاویة امیرنه

حضرت معادية كاميرالمومنين موجائے كے بعد جماد كاوہ سلسلہ از سرنو شروع موكيا، جو حضرت عثمان غی کی شماوت کے بعد برتر ہوگیا تھا' آپ نے اہل روم سے جماد کیا' آپ نے امل روم کے خلاف سولہ جنگیں اؤیں 'آپ نے لشکر کو دو حصوں میں تقسیم کردیا تھا'ایک حصد کو آپ گری کے موسم میں جماد کے لئے روانہ فرمادیتے تھے ' پھرجب سردیوں کا موسم آ آ او آپ دو سرا آزہ دم حصہ جمادے لئے بھیج تھے اپ کی آخری وصیت بھی یہ تھی:

شدخناقالروم

"روم كا كلا كمونث دوست

مسم میں آپ نے قط طنیر کی جانب زبروست لشکر روانہ کیا جس کاسیہ سالار سفیان بن عوف کو مقرر کیا تھ اس نظر میں اجلہ صحابہ کرام شریک تھے' اور یکی وہ غزوہ ہے جس کی نی کریم نے اپنی حیات میں ہی میشن کوئی فرمادی تھی اور اس میں شریک ہونے والوں کے متعلق فرمايا تها:

اول جيش يغزوا لقسطنطنية مغفور لهم يهلا للكرجو تنطنطنيه كاجهاد كرے كا ان كو بخش ديا جائے گا۔ سے آپ ہی کے دور خلافت میں مقلیہ کے عظیم الثان جزیرہ پر مسلمانوں نے فوج کشی کی

عافظ ابن كثيرة البدايه والنهايه ص ١٣١ج ٨ مطبوعه مصر

ا بن کثیرٌ: البدایه و النهایه من ۱۳۳۳ ج ۸

٥٣ ا لتغرى برديٌّ : النح م الزا برة ص ١٣٣٠ ج ا

عافظ ابن كثيرة البدايه والنهاميه ص ١٣٤ ج ٨

اور کیر تعدادیں' مال غنیمت مسلمانوں کے قبضہ میں آیا تھائے نیز آپ بی کے زمانے میں مجستان سے کابل تک کاعلاقہ فتح ہوا اور سوڈان کا پورا ملک اسلامی حکومت کے زیر تمین الکیائے۔
الکیائے

ذیل میں ان غزوات کا ایک انتہائی اجمالی خاکہ پیش خدمت ہے جو حضرت معاویہ کے عمد حکومت میں پیش آئے'

اس سے تبل حضرت عراور حضرت عثمان کے عمد خلافت میں حضرت معاویہ ایک طویل عرصہ تک شام کے گور نر رہے' اس دوران انہوں نے روی نصرانیوں کے خلاف بہت سے جماد کئے' وہ سب ان کے علاوہ ہیں۔

### غزوات عل

21ء اس سال آپ بحری بیڑہ لے کر قبرص کی جانب بردھے 'مسلمانوں کی' آریخ میں پہلی بحری جنگ تھی۔

ATA قبرص كاعظيم الثنان جزيره مسلمانوں كم التمون فتح موكيا-

اس سال حضرت معاویہ نے قطعطنیے کے قریب کے علاقوں میں جماد جاری رکھا۔

٣٣٥ الونطيه ملاي اورروم كر يحد قلع فتح بوك

۵۳۵ آپ کی قیادت میں غزوہ ذی خشب پیش آیا۔

مسمھ غزوہ بحشان پیش آیا اور سندھ کا کچھ حصہ مسلمانوں کے زیر تکمین آگیا۔

سوم ملک سوڈان فتح ہوا اور بحستان کا مزید علاقہ مسلمانوں کے قبضہ میں آیا۔

مهمه کابل فتح ہوا اور مسلمان ہندوستان میں قدائیل کے مقام تک پہنچ گئے۔

۵ م افریقه پر نظر کشی کی گئی اور ایک بردا حصه مسلمانوں کے زیر تملین آیا۔

عل اس نقشه كے حوالد كے لئے ملاحظه مو: حافظ ذہى: العبر فى خبر من خبر ج المطبوعه كويت ١٩٦٠ء و

ويكركت تاريخ

۵۵ مقدمه این خلدون: ص ۲۵۳ مطبوعه بیروت

ابن جزم: جوامع السيرة من ٣٣٨ ايناً سيوطي: تاريخ الخلفاء من ١٣٩ طبع نور محمد

۱۳۸ مقلیہ (سلی) پر پہلی بار حملہ کیا گیا اور کثیر تعداد میں مال ننیمت مسلمانوں کے قبضے میں آیا۔ ۱۳۷ ماریقہ کے مزید علاقوں میں غزوات جاری رہے۔ ۱۵۸ م۵۵ غزوہ قسطنطنیہ پیش آیا 'یہ قسطنطنیہ پر مسلمانوں کا پہلا حملہ تھا۔ ۱۵۲ مسلمان نمر جیمون کو عبور کرتے ہوئے بخارا تک جا پہنچ۔ ۱۵۲ غزوہ سمرقد پیش آیا۔

#### -/-

آپ ایک وجید اور خوبصورت انسان تھے' رنگ گورا تھا اور چرہ پرو قار اور بردباری
تھی۔ حضرت مسلم فرماتے ہیں کہ معاویہ ہمارے پاس آئے اور وہ لوگوں ہیں سب نیا دہ
خوبصورت اور حسین تھے ہے۔ اس ظاہری حسن وجمال کے ساتھ اللہ تعالی نے آپ کو
سیرت کی خوبیوں ہے بھی نوازا تھا' چنانچہ ایک بہترین عادل حکمراں ہیں جو اوصاف ہو سکتے ہیں
وہ آپ کی ذات میں موجود تھے' حضرت عمر فرمایا کرتے تھے:

دیم قیصر و کسری اور ان کی سیاست کی تعریف کرتے ہو حالا نکہ تم میں
معاویہ موجود ہیں' ہے۔
معاویہ موجود ہیں' ہے۔

### حكرال كي حيثيت سے

حضرت امیر معاویہ کے زمانے میں مسلمانوں کی طاقت میں اضافہ ہوا' حضرت عثمان کے زمانے سے خانہ کے خمد حکومت کے زمانے سے خانہ جنگی کی وجہ سے فتوحات کا سلسلہ رک کیا تھا' آپ کے حمد حکومت میں یہ سلسلہ بوری قوت کے ساتھ جاری ہوگیا' حضرت معاویہ نے حضرت عثمان کے زمانے

ه ابن حجرة الاصاب البداية والنهاية "ابن اشيروغيره م ^ مجمع الزواكد ومنبع الفوائد م ٣٥٥ ج ٩ ٩ ابن طباطبا: الفحزي ص ١٢٩ بی میں بحری فوج قائم کرلی تھی اور عبداللہ بن قیس حارثی کو اس کا افسر مقرر کیا تھا اپنے عمد حکومت میں انہوں نے بحری فوج کو بہت ترقی دی مصروشام کے ساحلی علاقوں میں بہت سے جماز سازی کے کارخانے قائم کئے چنانچہ ایک ہزار سات سوجنگی جماز رومیوں کا مقابلہ کرنے جماز سازی کے کارخانے قائم کئے چنانچہ ایک ہزار سات سوجنگی جماز رومیوں کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار رہجے تھے ' بحری فوج کے کمانڈر جنادہ بن ابی امیہ تھے ' اس عظیم الثان بحری طاقت سے آپ نے قبرص ' روڈس جیسے اہم یونانی جزیرے فتح کئے اور اس بحری بیڑہ سے فتط نے تار سے تھر کی بیڑہ سے اہم یونانی جزیرے فتح کئے اور اس بحری بیڑہ سے قبط میں بھی کام لیا۔

ڈاک کا محکمہ حضرت عمرؓ کے زمانے میں قائم ہوچکا تھا آپ نے اس کی تنظیم وتوسیع کی اور نتمام حدود سلطنت میں اس کا جال پھیلا دیا۔

آپ نے ایک نیا محکمہ دیوان خاتم کے نام سے بھی قائم کیا۔

نیز آپ نے خانہ کعبہ کی خدمت کے لئے متعدد غلام مقرر فرمائے اور دیبا وحریر کا بمترین غلاف بیت اللہ پر چڑھایا۔

آپ اکتالیس سال امیررہ نے حافظ ابن کیڑ آپ کے عمد حکومت پر تبعرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

> واجمعت الرعايا على بيعتكفى سنة احدى واربعين كاقدمنا فلم يزل مستقلاً بالامر في هذة المدة الى هذه السنة الني كانت فيها وفاته والجهاد في بلاد العدو قائم وكلمة الله عالية والغنائم ترد اليه من اطراف الارض والمسلمون معه في راحة وعيل وصفح وعفولة

آپ کے دور حکومت میں جماد کا سلسلہ قائم رہا' انلہ کا کلمہ بلند ہو تا رہا اور مال فیرے دور حکومت میں جماد کا سلسلہ قائم رہا' انلہ کا کلمہ بلند ہو تا رہا اور مسلمانوں مال فیرے سلطنت کے اطراف ہے بیت المال میں آتا رہا' اور مسلمانوں نے راحت و آرام اور عدل وانصاف ہے زندگی بسری۔

آپ آلیف قلب' عدل وانصاف اور حقوق کی ادائیگی میں خاص احتیاط برتے تھے۔

نة عافظ ابن كثيرٌ: البدايه والنهايه ص ١٣٤ج ٨ ن حافظ ابن كثيرٌ: البدايه والنهايه ص ١٩٩ج ٨ ن ابن تيميةٌ: منهاج السنة ص ٢٨٣ج ٢ ای وجہ سے حضرت سعد بن ابی و قاص جو عشرہ مبشرہ میں سے ہیں ' آپ کے متعلق فرمایا

مارايت حكابعدعثمان اقضى يحق من صاحب هذا الباب کہ میں نے حضرت عثمان کے بعد حضرت معاویہ سے بردھ کر کسی کو حق کا فيعله كرف والانديايا - "ق حضرت ابوا تحق السيعيُّ فرمايا كرتے تھے: '' أكر تم حضرت معاوية كو ديك<u>صة</u> يا ان كا زمانه پالينة تو (عدل وانصاف كي وجه ے) تم ان کومدی کتے۔ کا اور حضرت مجاہر ؓ ہے بھی منقول ہے کہ وہ فرماتے: اگرتم معاویہ کے دور کویا لیتے تو کتے کہ ممدی توبیہ ہیں گئے ای طرح ایک بار امام اعمش می مجلس میں حضرت عمر بن عبد العزیز کا تذکرہ ہوا تو امام

> اگرتم حضرت معادية ك زمانے كو پاليتے تو حميس پية چل جا يا الوكوں نے پوچھا ان کے حکم اور بردیاری کا؟ فرمایا: نہیں! بلکہ ان کے عدل وانصاف

آپ کی ان بی خوبیوں کی وجہ سے حضرت امام اعمش" آپ کو "المعصف" کے نام سے 世色三人三

آپ کا دور حکومت ہراعتبارے ایک کامیاب دور شارکیاجا آہے۔ آپ کے دور میں مسلمان خوش حال رہے اور انہوں نے امن وچین کی زندگی گزاری ' آپ نے رعایا کی بهتری

الحمش فرمائے لگے:

ت حافظ ابن كثيرٌ: البدايه والنهايه ص ١٣١٠ج ٨

كة حواله ذكوره بالا-

وية العواصم من القواصم ص ٢٠٥

لله حوالا فدكوره بالا

قاضي ابو بكرين عربي: العواصم من القواصم ص ٣١٠

اور دیکھ بھال کے لئے متعدد اقدامات کے جن بیں ہے ایک انظام آپ نے یہ کیا کہ ہر قبیلہ اور قصبہ میں آدی مقرد کئے جو ہر خاندان میں گشت کرکے یہ معلوم کرتے کہ کوئی بچہ تو پیدا شیں ہوا؟ یا کوئی میمان باہر ہے آکر تو یمال نہیں ٹھیرا؟ اگر کسی بچے کی پیدائش یا کسی میمان کی آمد کا علم ہو آتو اس کا نام لکھ لیتے اور پھر بیت المال ہے اس کے لئے وظیفہ جاری کردیا جا آتا تھا ہے۔

امام بخاری نے اپنی کتاب الاوب المفرد میں بیان کیا ہے کہ جھڑت معاویہ نے تھم ویا تھا کہ دمشق کے غنڈوں اور بدمعاشوں کی فہرست بنا کر جھے بھیجی جائے اس کے علاوہ آپ نے مادہ ماہد تقیر رفاہ عامہ کے لئے نہریں کھدوا کیں 'جو نہریں بند ہو چکی تھیں انہیں جاری کروایا مساجد تقیر کرا کیں اور عامۃ المسلمین کی بھلائی اور بہتری کے لئے اور کئی دو سرے اقدامات کئے۔ آپ کے ان اقدامات کی وجہ سے عوام بھی آپ سے محبت کرتے تھے اور آپ پر جان نار کرنے کے لئے ہمہ وقت تیار رہجے تھے۔

اين تيمية لكمة بن:

كانت سيرة معاوية مع رعيته من خيار امير الولاة وكان رعيته يحبونه وقد ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال خيارا ئمتكم الذين تحبونهم و يحبونكم و تصلون عليهم و يصلون عليكم على

حضرت معاویہ کا بر آؤ اپنی رعایا کے ساتھ بھترین تھران کا بر آؤ تھا اور اپ کی رعایا آپ کے ساتھ بھترین تھران کا بر آؤ تھا اور آپ کی رعایا آپ سے محبت کرتی تھی اور سحیحین بخاری و مسلم میں یہ صدیث ثابت ہے کہ نبی کریم نے فرمایا: تہمارے امراء میں سب سے بہتر امیروہ ہیں کہ تم ان سے محبت کرتے ہو اور وہ تم سے اور تم ان پر رحمت سمیروہ ہیں کہ تم ان سے محبت کرتے ہو اور وہ تم سے اور تم ان پر رحمت سمیرے ہواور وہ تم ہے۔

یمی وجہ تھی کہ اہل شام آپ پر جان چیز کتے تھے اور آپ کے ہر تھم کی دل وجان سے

ثة ابن تيميه: منهاج النشة ص ١٨٥ج ٣ في امام بخاريُّ: الادب المفروص ٥٥٢ مطبوعه دارالاشاعت كراجي كه ابن تيميهٌ: منهاج النشة ص ١٨٩ج ٣

تغیل کرتے تھے 'چنانچہ ایک مرتبہ حضرت علی نے اپنے لشکریوں سے مخاطب ہوتے ہوئے ارشاد فرمایا:

کیا ہے عجیب بات نہیں کہ معاویہ اکھڑ جاہاوں کو بلاتے ہیں تو وہ بغیر عطیہ اور داوو دہش کے اس کی چروی کرتے ہیں اور سال میں دو تین بارجد هر چاہیں اوھر انہیں لے جاتے ہیں اور میں خمیس بلاتا ہوں' حالا تک تم لوگ عقل مند ہو' اور عطیات پاتے رہے ہو گرتم میری نا فرمانی کرتے ہو' میرے خلاف کھڑے ہوجاتے ہو' اور میری مخالفت کرتے رہے ہو۔'

آپ کی رعایا کے آپ پر فدا ہونے کا ایک سب یہ بھی تھا کہ آپ رعایا کے ایک اونیٰ فرد کی معیبت اور اس کی تکلیف کو اپنی تکلیف محسوس کرتے تھے اور ان کی تکلیف دور کرنے میں کسی قشم کا کوئی دقیقہ باتی نہ جھوڑتے تھے۔ چنانچہ ایک واقعہ سے اس بات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

حضرت البت جو ابوسفیان کے آزاد کردہ غلام تھے وہ بیان کرتے ہیں کہ میں روم کے
ایک غزوہ میں حضرت معاویہ کے ساتھ شریک تھا' جنگ کے دوران ایک عام سابی اپنی
سواری ہے کر پڑا اور اٹھ نہ سکا تو اس نے لوگوں کو مدد کے لئے پکارا سب پہلے جو مخص
اپنی سواری ہے از کراس کی مدد کو دوڑا وہ حضرت معاویہ تھے گئے آپ کے ان اوصاف اور
آپ کے دور حکومت کی ان خصوصیات کا اعتراف عام مؤر خین کے علاوہ خود شیعہ مؤر خین
کو بھی کرنا پڑا۔ چنانچہ شیعی مؤرخ امیر علی کھتے ہیں :

"مجوعی طور پر حضرت معاویہ" کی حکومت اندرون ملک بڑی خوشحال اور پر امن مخموعی طور پر حضرت معاویہ" کی حکومت اندرون ملک بڑی خوشحال اور پر امن مخمی اور خارجہ پالیسی کے لحاظ سے بڑی کامیاب مخمی۔ "ت اور اس کی وجہ بیہ تھی کہ حضرت معاویہ عام مسلمانوں کے معاملات میں دلچہی لیتے ' ان کی شکایات کو بغور نے اور پھر حتی الامکان انہیں دور فرماتے تھے۔

ال تاريخ طرى ص ١٣١٨ ج ٥

الله مجمع الروائد و منع الغوائد ص ١٥٥ جه

سلى بحواله حفرت معاوية؛ مولفه عكيم محبود احمد ظفرسيالكوثي

### حضرت معاوية كروزمره كے معمولات

مشہور مؤرخ مسعودی نے آپ کے دن بھرکے اوقات کا تفصیلی نقشہ کھینچا ہے۔ مسعودی لکھتے ہیں:

آپ فجری نماز اوا کرکے ذیر سلطنت ممالک سے آئی ہوئی رپورٹیں سنتے پھر قرآن کیا تھیم کی تلاوت فرماتے اور تلاوت کے بعد گھر تشریف لے جاتے اور وہاں ضروری احکامات جاری کرتے 'پھر نماز اشراق اوا کرکے باہر تشریف لاتے اور خاص خاص لوگوں کوطلب فرماتے اور ان کے ساتھ دن بھر کے ضروری امور کے متعلق مشورہ کرتے 'اس کے بعد ناشیہ لایا جا آ ہو رات کے ساتھ دن بھر کے ضروری امور کے متعلق مشورہ کرتے اس کے بعد ناشیہ لایا جا آ ہو رات کے نیچ ہوئے کھائے میں سے ہو آ۔ پھر آپ کائی دیر تک مختلف موضوعات پر باتیں کرتے رہے اور اس کے بعد گھر تشریف لے جاتے۔ تھو ڈی دیر بعد باہر تشریف لاتے اور مجد میں مقصورہ سے کمر لگا کر کری پر بیٹھ جاتے 'اس وقت میں عام مسلمان جن میں اور مجد میں مقصورہ سے کمر لگا کر کری پر بیٹھ جاتے 'اس وقت میں عام مسلمان جن میں کمزور' دیماتی بچ 'عور تیں سب شامل ہوتے' آپ کے پاس آتے اور اپنی ضرور تیں تکیفیس بیان کر لیتے اور آپ ان سب کی دل دہی کرتے 'ضرور تیں پوری فرماتے 'اور ان کی متعلق تکلیفوں کو دور کرتے تھے۔ جب تمام نوگ اپنی حاجتیں بیان کر لیتے اور آپ ان کے متعلق تکلیفوں کو دور کرتے تھے۔ جب تمام نوگ اپنی حاجتیں بیان کر لیتے اور آپ ان کے متعلق احکام جاری فرما دیتے اور کوئی باتی نہ بچتا تو آپ اندر تشریف لے جاتے اور وہاں خاص خاص خاص احکام جاری فرما دیتے اور کوئی باتی نہ بچتا تو آپ اندر تشریف لے جاتے اور وہاں خاص خاص احکام جاری فرما دیتے اور کوئی باتی نہ بچتا تو آپ ان در تشریف لے جاتے اور وہاں خاص خاص لوگوں 'معززین اور اشراف قوم سے ملا تات فرماتے 'آپ ان سے کہتے :

"حضرات! آپ کو اشراف قوم اس لئے کما جاتا ہے کہ آپ کو اس مجلس خصوصی میں حاضر ہونے کا شرف حاصل ہے 'لاڈا آپ کا فرض ہے جو لوگ یمال حاضر نہیں ہیں ان کی ضرور تیں بیان کریں۔"

وہ ضرور تیں بیان کرتے اور آپ ان کو پورا فرماتے بھردوپہر کا کھانا لایا جا آ اور اس وقت کاتب بھی حاضر ہو آ وہ آپ کے سرمانے کھڑا ہوجا آ اور باریاب ہونے والوں کو ایک ایک کرے پیش کر آ اور جو بچھ وہ اپنی مشکلات اور معروضات تحریر کرکے لاتے 'آپ کو پڑھ کرنا آ رہتا آپ کھانا کھاتے جاتے اور احکام لکھواتے جاتے تھے اور ہریاریاب ہونے والا مختص جب تک حاضر رہتا کھانے میں شریک رہتا' پھر آپ گھر تشریف لے جاتے اور ظہری مختص جب تک حاضر رہتا کھانے میں شریک رہتا' پھر آپ گھر تشریف لے جاتے اور ظہری

اله يادر يك يه مشهور متعقب معزل مورخ بي

نماز کے وقت تشریف لاتے۔ ظہر کی نماز کے بعد خاص مجلس ہوتی جس میں وزراء ہے مکی اور کے متعلق مشورہ ہوتا اور احکامات جاری ہوتے۔ یہ مجلس عصر تک جاری رہتی' آپ عصر کی نماز اوا کرتے اور پھرعشاء کے وقت تک مختلف امور میں مشغول رہتے' عشاء کی نماز کے بعد امراء ہے امور سلطنت پر گفتگو ہوتی۔ یہ گفتگو ختم ہوتی تو علمی مباحث چھڑجاتے اور یہ سلملہ رات گئے تک جاری رہتا تھا۔ همسعودی کا بیان ہے کہ آپ نے دن میں پانچ او قات یہ سلملہ رات گئے جن میں لوگوں کو عام اجازت تھی کہ وہ آئیں اور اپنی شکایات بیان کریں۔

# طم 'بردباری اور نرم خوتی

آپاس درجہ کے علیم اور بردبار سے کہ آپ کا حلم ضرب المثل بن گیا اور آپ کے تذکرہ کے ساتھ حلم کا تصور انٹالازم ہوگیا کہ بغیراس کے آپ کا تذکرہ ناکمل ہے'آپ کے خالفین آپ کے پاس آتے اور بسا او قات انتہائی نازیبارویہ اور سخت کلای کے ساتھ پیش آتے'گر آپ اے بنسی میں ٹال دیتے' ہی وہ رویہ تھا جس نے بوے بوے مردا روں اور آپ کے خالفوں کو آپ کے سامنے سرچھکانے پر مجبور کردیا' چنانچہ حضرت فبیصہ بن جابر کا قول ہے کہ ا

ومیں نے مطرت معاویہ ہے بو حکر کسی کو بردیار نہیں پایا "ع

ابن عون کابیان ہے کہ حضرت معاویہ کے زمانے میں ایک عام آدمی کھڑا ہو آاوران سے کتا: اے معاویہ ایم ہمارے ساتھ ٹھیک ہوجاؤ ورنہ ہم تہیں سیدھا کردیں گے'اور سیدنا معاویہ فرماتے: بھلا کس چیزے سیدھا کو گے؟ تووہ جواب میں کہتا کہ لکڑی ہے' آپ فرماتے: اچھا! بھرہم ٹھیک ہوجائیں گے۔''

حضرت مسور کا واقعہ مشہور ہے کہ شروع میں آپ کے مخالف تھے پھروہ آپ کے پاس

سي ملحض از معودي: مردج الذبب بهامش كامل ابن اثير ص ١٠٠٣ تا ١٠٠٥ ج١

في النجوم الزاهرة ص ١١٠ ج ١

الله حافظ ذايي: آريخ الاسلام ص ٣٢٣ ج

ا پئی کسی حاجت ہے آئے "آپ نے وہ حاجت پوری کی پھرا نہیں بلایا اور فرمایا:

اے مسور! تم ہم پر کیا پچھ طعن و تشنیع کرتے رہے ہو؟

حضرت مسور نے جواب دیا: اے امیرالمومنین! جو پچھ ہوا اے بھول جائے۔

آپ نے فرمایا: نہیں! وہ سب باتیں جو تم میرے متعلق کما کرتے تھے بیان

کو۔

چنانچہ حضرت مسور نے وہ تمام ہاتیں آپ کے سامنے دہرادیں جو وہ آپ کے متعلق کما کرتے تھے' آپ نے خترہ پیشانی کے ساتھ تمام الزامات کو سنا اور ان کا جواب دیا' آپ کے اس روتیہ کا اثر میہ ہوا کہ اس واقعہ کے بعد حضرت مسور جب بھی حضرت معاویہ کا ذکر کرتے بہترین الفاظ میں کرتے اور ان کے لئے دعائے خیر کیا کرتے تھے بھ

آپ کے علم اور بردباری کے واقعات اکتب آریخ میں بھرے پڑے ہیں۔ منہ بھٹ لوگ اور مخالفین آتے اور جس طرح منہ میں آنا شکایتیں پیش کرتے گر آپ انتائی برو باری سے کام لیتے ان کی شکایات نے ان کی تکلیفوں کو حتی الامکان دور کرتے اور ان کو انعامات نے نواز تے تے اس کا نتیجہ تھا کہ جبوہ آپ کی مجلس سے اٹھتے تو آپ کے گرویدہ ہو کر مجلس سے باہر آتے 'خود حضرت معاویہ' کا قول ہے کہ:

ضدے بی جانے میں جو مزہ مجھے لما ہے وہ کی شے میں نہیں لمائے محربہ سب حلم اور بردیاری اس وقت تک ہوتی جب تک کہ وین اور سلطنت کے امور پر زدنہ پڑتی ہو ای وجہ ہے اگر کہیں سختی کرنے کا موقعہ ہوتا تو سختی بھی فرماتے اور اصولوں پر کسی قشم کی مدا ہنت برداشت نہ کرتے۔ چنانچہ آپ کا قول ہے:

انى لااحول بين الناس و بين السنتهم مالم يحولوا بيننا و بين ملكنا 23

کہ میں لوگوں اوران کی زبانوں کے درمیان اس وقت تک حاکل نہیں

کے خطیب بغدادی: تاریخ بغداد ص ۲۰۸ ج اسطبوعہ بیروت کئے تاریخ طبری ص ۱۵۵ ج ۲ مطبوعہ حیدر آباد و کن کئے ابن اشیر: تاریخ کامل ص ۵ ج ۳

ہوتا جب تک کہ وہ مارے اور ماری سلطنت کے درمیان ماکل نہ ہوتے گئیں۔"

ای طرح ایک اور موقعہ پر حضرت معاویہ اصول سیاست بیان کرتے ہوئے فرماتے:
"جال میرا کو ڈاکام دیتا ہے دہاں مگوار کام میں نہیں لا آئ جمال زبان کام
دیجی ہے دہاں کو اکام میں نہیں لا آئ آگر میرے اور لوگوں کے درمیان بال
برابر تعلق بھی قائم ہو اے قطع نہیں ہوتے دیتا 'جب لوگ اے کھینچے
ہیں تو میں وجیل دیدیتا ہوں اور جب وہ وجیل دیتے ہیں تو میں کھینچ لیتا
ہوں نے

### عفوودر كذراور حسن اخلاق

حق تعالی نے آپ کو دیگر صفات محمودہ کے علاوہ حسن خلق اور عضو ودر گذرکی اعلیٰ صفات ہے بھی نوازا تھا' ہم پہلے بیان کر بچے ہیں کہ مخالفین اور جہلاء آپ کے پاس آتے' بر تمذیبی کے ساتھ پیش آتے اور آپ بلند حوصلگی ہے کام لے کردر گزر کرتے' اس سلسلہ میں ایک مجیب وغریب واقعہ کا ذکر کرتا ہے نہ ہوگا' جس سے حضرت محاویہ ہے صبرو تحل' فداکاری اور اطاعت رسول کر روشنی پڑتی ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات بابر کات میں حضرت واکل بن جوجود و حضر موت کے بادشاہ کے بیٹے تھے کہ آپ کی خدمت میں اسلام قبول کرنے کے لئے عاضر ہوئے اور مشرف بہ اسلام ہونے کے بعد پچھ روز آپ کے پاس مقیم رہ بجب وہ واپس ہونے گئے تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاویہ کو کسی ضرورت کی وجہ واپس ہونے گئے تو آخضرت معاویہ ساتھ ہو لئے۔ یہ پیدل تھے اور واکل بن ججڑاون پر سوار۔ حضرت واکل خاندانی شنزادے تھے اور نئے نئے اسلام لائے تھے اس لئے شنزادگی کی خور ایمی باقی تھی اس لئے انہوں نے حضرت معاویہ کو ساتھ بنھانا گوارانہ کیا کہ وور تک تو خضرت معاویہ کو ساتھ بنھانا گوارانہ کیا کہ وور تک تو حضرت معاویہ کو ساتھ بنھانا گوارانہ کیا کہ وور تک تو حضرت معاویہ بیدل جا گوارانہ کیا کہ وور تک تو حضرت معاویہ کی معراکی گری الامان والحفیظ ایمب پاؤں تھی ہوئی ہوئی ہوئی

ث يعقولي ص ٢٣٨ج٢

ریت میں جھلنے لگے تو تک آکر حضرت وا کل سے گری کی شکایت کی اور کما کہ:۔ مجھے بھی اپنے ساتھ سوار کر لیجئے 'مگروہ شنزادگی کی شان میں تھے ' کہنے لگے: " یہ کیوں کر ممکن ہے کہ میں تنہیں سوار کرلول تم ان لوگوں میں سے نہیں ہو جوباد شاہوں کے ساتھ سوار ہو بچتے ہوں۔"

حضرت معاویہ ؓ نے کما: احجا! اپنے جوتے ہی دے دیجئے کہ ریت کی گری ہے کچھ پیج جاؤں 'گرانہوں نے اس سے بھی انکار کردیا اور کہنے گگے:

تہمارے لئے بس اتنا شرف کانی ہے کہ میری او نتنی کا جو سابیہ زمین پر پڑرہا ہے اس پر
پاؤں رکھ کر چلتے رہو' مختصریہ کہ انہوں نے نہ حضرت معاویہ کو سوار ہونے دیا اور نہ اس
قیامت خیز گری سے بچنے کا کوئی اور انتظام کیا۔ اور سارا راستہ حضرت معاویہ نے پیدل طے
کیا۔ ظاہر ہے کہ حضرت معاویہ بھی خاندانی اعتبار سے پچھ کم رتبہ نہیں تنے وہ بھی سردار
قریش کے بیٹے تنے۔ لیکن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم کی اطاعت کے لئے پیشانی پر
شکن لائے بغیران کے ساتھ چلتے رہے۔

محری واکل بن جو حضرت معاویہ کے پاس اس وقت آتے ہیں جب وہ خلیفہ بن کچے ہیں تو حضرت معاویہ انسیں پہچانے ہیں اور وہ سارا واقعہ ان کی آ کھوں کے سامنے پھر جا آ ہے۔ مگر اس کے باوجود وہ سب کچھ بھلا کر ان کی بحر پور مہمانداری کرتے ہیں اور ان کے ساتھ انتہائی عزت واکرام کا بر آؤ کرتے ہیں ہے اس واقعہ سے آپ کے اخلاق کرمانہ 'بلند حوصلگی اور عضوودر گذر کا پچھ اندازہ لگایا جاسکا ہے۔

## عشق نبوي

آپ کو سرکار دوعالم سے گرا تعلق اور عشق تھا 'ایک مرتبہ آپ کو پہۃ چلا کہ بھرہ میں ایک محتص ہے جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بہت مشابہت رکھتا ہے 'آپ نے وہاں کے گور نر کو خط لکھا کہ تم فوراً اسے عزت واکرام کے ساتھ یہاں روانہ کردو' چنانچہ

الله ابن عبد البرز الاستيعاب تحت الاصاب من ١٠٥ ج ٣ مطبوعه معرز اليناً تاريخ ابن خلدون من ٨٣٥ ج ٢ مطبوعه معرز اليناً تاريخ ابن خلدون من ٨٣٥ ج ٢ مطبوعه بيروت

اے عزت واکرام کے ساتھ لایا گیا' آپ نے آگے بڑھ کراس کا استقبال کیا'اس کی پیشانی پر بوسہ دیا اور اس کو انعامات اور خلعت ہے نوا زائے

ائی عشق رسول کی بناء پر آپ نے سرکار دوجہال کے کئے ہوئے ناخن ایک کیڑا اور بال مبارک سنبھال کر حفاظت کے ساتھ رکھے ہوئے تھے جن کے متعلق آپ نے اپنی وفات کے وقت وصیت کی کہ انہیں میری ناک کان اور آئکھوں میں رکھ کر جھے وفنا دیا جائے۔ یہ کے وقت وصیت کی کہ انہیں میری ناک کان اور آئکھوں میں رکھ کر جھے وفنا دیا جائے۔ یہ کے وقت وصیت کی کہ انہیں میری ناک کان اور آئکھوں میں رکھ کر جھے وفنا دیا جائے۔ یہ کہ وان کا ایک طرح وہ چاور جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب بن زہیر کو ان کا قصیدہ من کر مرحمت فرمائی تھی اسے آپ نے رقم دے کر حاصل کیا تھا۔ یہ ت

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ای تعلق کی وجہ سے آپ کی بہت ی اواؤں میں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی اواؤں کی جھلک پائی جاتی تھی' چنانچہ حضرت ابوالدرداء فرمایا کرتے تھے:۔

کہ میں نے نماز پڑھنے میں کسی کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ انامشابہ نہیں پایا 'جتنے معزت معاویہ آپ سے مشابہ تھے ہے۔ یسی عشق رسول تھا جس کی وجہ سے آپ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر قول و تھل کو دل وجان سے قبول کرتے تھے۔

حضرت جبلہ بن سمجیم بیان کرتے ہیں کہ ایک بار میں حضرت معاویہ کی خلافت کے دوران ان کے پاس گیا تو دیکھا کہ مجلے میں رسی پڑی ہوئی ہے جسے ایک بچہ تھینچ رہا ہے اور آپ اس سے تھیل رہے ہیں' جبلہ بن سمجیم کہتے ہیں کہ بیس نے پوچھا: اے امیرالمومنین! بیہ آپ کیا کررہے ہیں؟

حضرت معادیہ نے جواب دیا "بیو قوف چپ رہو! میں نے نی کریم کویہ فرماتے ساہے کہ اگر کسی کے پاس بچہ ہو تو وہ بھی بچوں کی می حرکتیں کرلیا کرے ٹاکہ بچہ خوش ہوجائے لیے

<sup>12 15</sup> OF

ميد ابن افيز تاريخ كامل م سج سر ابن عبد البرز الاحتياب تحت الاصاب م ٣٨٠ ج ٣

سي تاريخ ابن خلدون ص ۸۱۸ ج ۴ طبع بيوت هيم مجمع الزوائد و منبع الغوائد ص ۱۵۳ ج ۹ سيوطي: تاريخ الحلفاء ص ۱۵۳

### اطاعت پيمبر

اطاعت رسول کی ایک نادر مثال دہ واقعہ ہے جو مقلوۃ شریف میں منقول ہے کہ حضرت معاویہ اور اہل روم کے در میان ایک مرتبہ صلح کا معاہدہ ہوا 'صلح کی مت کے دور ان آپ اپنی فوجوں کو روم کی سرحدوں پر جمع کرتے رہے ' مقصدیہ تھا کہ جو نمی مرت معاہدہ ختم ہوگی فورا حملہ کردیا جائے گا' روی حکام اس خیال میں ہوں گے کہ ابھی تو مدت ختم ہوگی ہے اسی فورا حملہ کردیا جائے گا' روی حکام اس خیال میں ہوں گے کہ ابھی تو مدت ختم ہوگی ہو آپنی جلدی مسلمانوں کا ہم تک پنچنا ممکن نہیں 'اس لئے وہ حملہ کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہوں گے 'اور اس طرح فتح آسان ہوجائے گی چنانچہ ایسا ہی ہوا'اور جیسے ہی مدت پوری ہوئی' آپ نے پوری قوت سے رومیوں پر میلخار کردی وہ لوگ اس ناگمانی حملے کی آب نہ لائے 'اور اپ ہونے گئے' آپ روم کا علاقہ فتح کرتے ہوئے چلے جارہے تھے کہ ایک صحابی حضرت عموین جسٹ پکارتے ہوئے آگ: "وفا 'لا غدر" مومن کا شیوہ و وقا ہے غد ر و خیا نہ نہیں '

آپ نے پوچھا:کیابات ہے؟

وہ کمنے لگے: میں نے نبی کریم کو یہ فرماتے سا ہے کہ ''جب دو قوموں کے در میان کوئی صلح کا معاہدہ ہو تو اس معاہدہ کی مدت میں نہ تو کوئی فریق عمد کھولے ننہ باندھے (پینی اس میں کوئی تغیرنہ کرے) یماں تک کہ مدت گزر جائے۔''

حضرت عمرو بن مبسا کا مقصدیہ تھا کہ اس صدیث کی روسے جنگ بندی کے دوران جس طرح حملہ کرناناجائز ہے ای طرح و شن کے خلاف فوجوں کولے کر روانہ ہوتا بھی جائز نہیں 'چنانچہ جب حضرت معاویہ نے سرکار دوجہاں صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان سنا تو فوراً عظم دیا کہ فوجیں واپس ہوجائیں 'چنانچہ پورا لشکرواپس ہوگیا اور جو علاقہ فتح ہوچکا تھا اسے بھی خالی کردیا کیا۔ ایفاء عمد کی یہ جرت انگیز مثال شاید ہی کسی اور قوم کے پاس ہو کہ عین اس وقت جبکہ تمام فوجیں فتح کے نشہ جس چور ہوں 'صرف ایک جملہ من کر سارا علاقہ خالی کرنے کا تھم دیویا 'اور لشکر کا ایک ایک فرد کسی جیل و جمت کے بغیر فورا واپس لوٹ کیا۔ اس وقت جبکہ تمام و لشکر کا ایک ایک فرد کسی جیل و جمت کے بغیر فورا واپس لوٹ کیا۔ اس طرح ایک بار حضرت ابو مربم الازدی آپ کے پاس گئے 'آپ نے پوچھا کیے 'آنا

ية مكولة المصابع إب اللهان من عصور مطبور أور محركرا حي رواه ابو واؤد و التردى

2613

کے گے! میں نے ایک حدیث تی ہوہ آپ کو سائے آیا ہوں اور وہ حدیث ہے ہے کہ میں نے نی کریم کو یہ کہتے سا اس فرمارہ سے کہ جس شخص کو اللہ نے مسلمانوں پر مقرر کیا اور اس نے مسلمانوں اور اپنے در میان پر دے حاکل کرلئے تو اللہ اس کے اور اپنے در میان پر دے حاکل کرلئے تو اللہ اس کے اور اپنے در میان پر دے حاکل کرنے ہیں کہ جسے بی جھ سے حضرت در میان پر دے حاکل کردے گا۔ ابو مریم الا ذدی بیان کرتے ہیں کہ جسے بی جھ سے حضرت محاویہ نے یہ حدیث می فور اس کا مواکد ایک آدی مقرر کیا جائے جو لوگوں کی حاجتوں کو ان کے سامنے چیش کرتا رہے ہے۔

## خثيت بارى تعالى

حضرت معاویہ کے بارے میں ایے بہت سے واقعات ملتے ہیں جن سے آپ کے خوف سے خوف و خشیت اور فکر آخرت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ آپ مواظدہ قیامت کے خوف سے لرزہ براندام رہتے تھے 'اور اس کے عبرت آموز واقعات من کرزار وقطار روتے تھے۔ علامہ ذہی نے اپنی آریخ میں نقل کیا ہے کہ حضرت معاویہ ایک جحہ کو دمشق کی جامع مجد میں خطبہ دینے کے تشریف لائے اور فرمایا:

ان المال مالنا والفینی فینا مسئنا عطینا و من شنا منعنا ده ده است منعنا ده ده می مرف مرف مارا من می مرف مارا می مرف مارا می می مرف مارا می می مرف مارا می می می مرف مارا می می وی می می می دوک لیس می دود کار می کار می دود کار می کار می کار می دود کار می کار

آپ نے بیہ بات کی مکی نے اس کا جواب نہ دیا 'اور بات آئی گئی ہوگئی' دو سرا جمعہ آیا اور آپ خطبہ کے لئے تشریف لائے تو آپ نے چری بات دہرائی 'چرکس نے جواب نہ دیا اور خاموشی طاری رہی' تیسرا جمعہ آیا اور آپ نے چریبی فرمایا تو ایک آدی کھڑا ہوا اور کہنے لگا:

ث حافظ ابن كثيرة البداية والنماية ص ١٣١ج ٨

و ترزی ابواب الربه بحوالد تاریخ اسلام از شاه معین الدین ندوی ج ۲ ص ۲۳ مطبوعد اعظم کرده

ہرگز نہیں! مال ہمارا ہے اور مال غنیمت کا مال بھی ہمارا ہے 'جو ہمارے اور اس کے در میان حائل ہو گا ہم تکواروں کے ذرایعے اللہ تک اس کا فیصلہ لے جائیں گے 'یہ سن کر آپ منبرے از آئے اور اس آوی کو بلا بھیجا اور اندر لے گئے 'لوگوں میں چہ میگوئیاں ہونے لگیں 'آپ نے تھم دیا کہ مب دروا زے کھول دیئے جائیں اور لوگوں کو اندر آنے دیا جائے 'لوگ اندر گئے تو دیکھتے ہیں کہ وہ حضرت معاویہ ہے ساتھ ہیٹھا ہوا ہے۔

حضرت معاویہ نے فرمایا: اللہ اس مخص کو زندگی عطا فرمائے اس نے جھے زندہ کردیا'
میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے ساتھا' آپ فرمائے تھے: میرے بعد پچھ عکمراں ایسے
آئیں گے جو (غلط) بات کہیں گے اور ان پر تکیر نہیں ہوگی اور ایسے حکمران جہنم میں جائیں
گے۔ تو میں نے یہ بات پہلے جعہ کو کئی اور کئی نے جواب نہ دیا تو میں ڈرا کہیں میں بھی ان
عکمرانوں میں ہے نہ ہوجاؤں' پھردو سرا جعہ آیا اور اس میں بھی یہ واقعہ پیش آیا تو جھے اور
قکر ہوگئی' یہاں تک کہ تیسرا جعہ آیا اور اس مخص نے میری بات پر تکیر کی اور جھے ٹو کا تو جھے
امید ہوئی کہ میں ان حکمرانوں میں سے نہیں ہوں نے

## سادگی اور فقرواستغناء

حضرت معاویہ کے مخالفین نے اس بات کا پروپیگنڈہ بزی شدومد کے ساتھ کیا ہے کہ آپ ایک جاہ پندانسان تھے' حالا نکہ حقیقت اس کے برعکس ہے۔

حضرت ابو مجلز ﷺ روایت ہے: وہ فرماتے ہیں کہ ایک بار حضرت معاویہ کو کسی مجمع میں جانے کا اتفاق ہوا تو وہاں جو لوگ موجود تھے وہ احرّامًا آپ کے لئے کھڑے ہو گئے۔ گر آپ نے اس کو بھی تاپیند کیا اور فرمایا:

ایمامت کیا کروا کیونکہ میں نے نمی کریم کویہ فرماتے سا ہے کہ جو فخض اس بات کو پند کر تا ہو کہ لوگ اس کے واسطے کھڑے ہوا کریں وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بتا لے۔ اُٹ آپ کی سادگی کا عالم میہ تھا کہ یونس بن میسرہ کا بیان ہے کہ میں نے حضرت معاویۃ کو

ال مافظ زمى: تاريخ الاسلام ص ١٣٥ و٢٣٣ ج٢ ال اللخ الهاني على ترتيب منذ الاطعم احمد ص ١٣٥ ج٢٢

دمشق کے بازاروں میں دیکھا' آپ کے بدن پر پیوند گلی ہوئی قلیص تھی اور آپ دمشق کے بازاروں میں چکرلگارہے تھے یک

ای طرح ایک مرتبہ لوگوں نے آپ کو دمشق کی جامع مبجد میں خطبہ دیتے ہوئے دیکھا کہ آپ کے کپڑوں پر پیوند لگے ہوئے ہیں۔ "ج

یہ تو آپ کی طبعی سادگی اور استغناء کی شان تھی گرشام کی گورنری کے دوران آپ نے ظاہری شان و شوکت کے طریقے بھی اختیار کئے اور اس کی وجہ یہ تھی کہ یہ علاقہ سرحدی علاقہ تھا'اور آپ چاہتے تھے کہ کفار کے دلوں پر مسلمانوں کی شان وشوکت کا دبد بہ قائم رہے' شروع شروع میں حضرت عمرفاروق کو آپ کی یہ ظاہری شان وشوکت ناگوار بھی ہوئی اور انہوں نے آپ سے اس کے متعلق باز پرس کی' آپ نے جواب میں کما: اے امیر المومنین ہم ایک ایسی سرزمین میں ہیں جمال و شمن کے جاسوس ہروقت کثیر تعداو میں رہے المومنین ہم ایک ایسی سرزمین میں ہیں جمال و شمن کے جاسوس ہروقت کثیر تعداو میں رہے اس میں المام اور ایل اسلام اور ایل اسلام کی بھی عزت ہے۔

اس موقع پر حضرت عبدالرحمان بن عوف جمی حضرت عمرفاروق کے ہمراہ تھے وہ آپ کے اس حکیمانہ جواب کو من کر کہنے لگے: امیرالمومنین! دیکھئے کس بهترین طریقے ہے انہوں نے اپنے آپ کوالزام ہے بچالیا ہے۔

حضرت عمرفارون نے جواب دیا: ای لئے تو ہم نے ان کے کاند عوں پر بیار گراں ڈالا سیالیہ

علم وتفقع

اللہ تعالی نے آپ کو علوم دینید میں کامل وسترس اور کمال تفقد عطا فرمایا تھا۔ ابن حزم لکھتے ہیں: آپ کا شار ان صحابہ میں سے ہو صاحب فتونی ہونے کی حیثیت سے جی نیز

٩٢ حافظ اين كثيرة البدايه والنهامة ص ١٣٣٠ ج ٨

عادة ابن كثيرة البداية والنهاية ص ١٣٥ ج ٨

عافظ ابن كثيرة البداية والنهاية ص ١٢٣ و ١٢٥ ج ٨

وه ابن جرم : جوامع السرة ص ٣٠٠

ابن جڑے بھی آپ کوان محابہ کے متوسط طبقے سے شار کیا ہے جو مسائل شرعیہ میں فتویٰ دیتے تھے۔ ان

حفرت ابن عباس آپ کے متعلق فرمایا کرتے تھے اند فقید لینی حضرت معاویہ یقیناً قید ہیں۔

#### ظرافت

آپ ایک بنس کھ اور خوش اخلاق انسان تھے 'اونیٰ ہے اونیٰ آدمی آپ سے بغیر کی خوف کے ملتا اور آپ سے ہر قتم کی فرمائش کردیتا' آپ سے اگر ممکن ہو یا تو پورا کردیتے ورنہ ٹال دیتے 'ایک بار ایک فخص آپ کے پاس آیا اور کہنے لگا بیں ایک مکان بنار ہا ہوں'

الله ابن جرز: الاصابر في تمينيرا لمحابر ص ٢٢ج ا

ع ابن حرم : جوامع السرة ص ١٥٤٠ سيوطي : تاريخ الحلقاء ص ١٧٩

٥٠٠ ابن جرز: الاصاب ص ١١٣ج ٣

وي ابن نديم: النرسة ص ١٣٢ بحواله تاريخ اسلام شاه معين الدين ندوى ص ٢٣ ج٢

آپ اس میں میری مدد کرد بچئے اور بارہ ہزار در فت عطا کرد بچئے آپ نے پوچھا مگر کمال ہے؟

کنے لگا بھرہ میں! آپ نے پوچھا! لمبائی چو ژائی کنٹی ہے۔ کنے لگا دو فرسخ لمبائی ہے اور دوہی فرسخ چو ژائی' آپ نے مزامؓ فرمایا:

لانقل داری بالبصرة ولکن فل البصرة فی داری "بیر مت کمو کر میرا گریمره می ب بلدیوں کموکد بعره میرے گریس ب-"نا

#### وفات

آپ کی پوری زندگی علم وعمل کی زندگی تھی' آپ سے جتنا کچھ بن سکا آپ نے مسلمانوں اور عوام الناس کی اصلاح اور بہود کے لئے کام کیا اور اس کے لئے اپنی پوری زندگی خرچ کردی محراس کے باوجود جب مخالفین آپ پر بے سروبا الزامات لگاتے اور آپ کو طرح طرح کے اعتراضات کا نشانہ بناتے تو آپ کو اس کا افسوس ہو آ' چنانچہ حضرت معاویہ سے کی جھا:

كيابات ٢٠ آب ربوها باجد آكياتكوجواب من فرايا:

کیوں نہ آئے؟ جب دیکھتا ہوں اپنے سرپر ایک اکھڑ جامل آدمی کو کھڑا یا آہوں جو مجھ پر قتم قتم سے اعتراضات کا ٹھیک ٹھیک جواب دے ویتا ہوں تو تعریف کا کمیں سوال نہیں! اور اگر جواب دینے ہیں مجھ سے ذراسی چوک ہوجائے تو وہ بات چمار عالم میں پھیلادی جاتی ہے۔ لئے

٢٠ يس جبك آپ عمرى المحترويل منزل سے گذرر بے تھے "آپ كى طبيعت كچوناساز

" عافظ ابن كثير: البداية والنهاية ص ١٣١ج ٨ الله حافظ ابن كثير: البداية والنهاية ص ١٣٠٠ج ٨ ہوئی اور پھر طبیعت خراب ہوتی چلی می اور طبیعت کی ناسازی مرض وفات میں تبدیل ہوگئ اس مرض وفات میں آپ نے خطیہ ویا جو آپ کا آخری خطبہ تھا اس میں اور باتوں کے علاوہ آپ نے فرمایا:

> ایها الناس: ان منزرع قدا ستحصدوانی قدولیتکمولن یلیکماحدبعدی خیر منی و انما یلیکم من هو شرمنی کما کان من ولیکم قبلی خیرامنی

"ا \_ اوگو! بعض کھیتیاں ایم ہیں جن کے کٹنے کا وقت قریب آچکا ہے میں تہمارا امیر تھا' میرے بعد مجھ سے بمتر کوئی امیر نہ آئے گا جو آئے گا جھ سے کیا گذراہی ہوگا' جیسا کہ مجھ سے پہلے جو امیر ہوئے وہ مجھ سے بمتر تھے لئالے

اس خطبہ کے بعد آپ نے جیمیزو تکفین کے متعلق وصیت فرمائی 'فرمایا: کوئی عاقل اور کما! سیجھدار آوی مجھے حسل دے اور اچھی طرح حسل دے ' پھراپنے بیٹے بیزید کو بلایا اور کما! اے بیٹے! میں ایک مرجہ نبی کریم کے ہمراہ تھا آپ اپنی عاجت کے لئے نکلے ' میں وضو کاپانی لئے ربیجھے گیا اور وضو کرایا تو آپ نے اپنے جسم مبارک پر پڑے ہوئے دو کپڑوں میں سے ایک لئے ربیجھے گیا اور وضو کرایا تو آپ نے اپنے جسم مبارک پر پڑے ہوئے دو کپڑوں میں سے ایک کپڑا مجھے عنایت فرمایا ' وہ میں نے حفاظت سے رکھ لیا تھا اور تا خن مبارک کاٹے تو میں نے حفاظت سے رکھ لیا تھا تو تم کپڑے کو تو میرے کفن بال اور ناخن مبارک کاٹے تو میں نے انہیں جمع کرکے رکھ لیا تھا تو تم کپڑے کو تو میرے کفن کے ساتھ رکھ دینا اور ناخن اور بال مبارک میری آئکھ ' منہ اور تجدے کی جگہوں پر رکھ دینا اور پھرار تم الرا حمین کے حوالے کرویتا گئا۔

آپ نے بیہ وصیت کی اور اس کے بعد مرض بڑھتا گیا یہاں تک کہ ومثق کے مقام پر وسط رجب ۴۰ھ میں علم علم اور تدبر کابیہ آفتاب بھشد کے لئے غروب ہو گیا یکنلہ اناللہ واناالیہ راجعون

الع حواله فدكوره بالاص اساج ٨

سنه ابن عبدالبردُ الاستيعاب تحت الاصابه ص ٣٧٨ ج ٣ ابن اثيرُ: آريخُ کامل ص ٣ ج ٣ ابن کثيرُ: البدايه والنهايه ص ١٩١١ ج ٨

این جر: الاصاب من ۱۳۱۳ ج ۱۳ ایشًا این خلدون من ۲۳ ج ۱۳ مطبوعه بیروت

آپ کی نماز جنازہ حضرت ضحاک بن قیس نے پڑھائی اور دمشق میں بی باب العفیر میں آپ کی تدفین ہوئی مسجح قول کے مطابق آپ کی عمرا ٹھتر سال تھی نالے علیہ موان آپ علامہ ابن اٹیر نے اپنی تاریخ کامل میں نقل کیا کہ ایک دن عبدالملک بن مروان آپ کی قبر کے قریب سے گذرے تو کھڑے ہوگئے اور کافی دیر تنک کھڑے رہے اور دعائے نیر کی قبر سے ایک آدی نے بوجھا کہ یہ کس کی قبر ہے؟عبدالملک بن مروان نے جواب دیا:

قبرر حل کان واللہ فیماعلمتہ بنطق عن علم ویسکت علی حدم افااعطی اغنی وافا حارب فنلی تم عجل له الدهر ما اخره لغیره ممن بعده هذا قبر ابی عبدالرحمان معاویة سیدا سر محض کی قبر ہے کہ جب بواتا تو علم و تدیر کے ساتھ بواتا تھا۔ اور اگر خاموش رہتا تھا۔ یہے دیتا اگر خاموش رہتا تھا۔ یہے دیتا اسے غنی کردیتا جس سے اوتا اے فاکر والا آلات

### آپ کے دور حکومت پر ایک شیعہ مؤرخ کا تبصرہ

مضمون کے آخریں اس تبعرہ کو نقل کردیتا غیر مناسب نہ ہوگا ہو ساتویں صدی ہجری کے مشہور مؤرخ ابن طباطبا نے اپنی کتاب الفعنوی میں حضرت معاویۃ اور ان کے دور عکومت پر کیا ہے۔ اس تبعرہ کی اہمیت اس لئے بھی زیادہ ہے کہ یہ تبعرہ ایسے مؤرخ نے کیا ہے جو شیعہ ہے اور اثناء عشری طبقے ہے تعلق رکھتا ہے 'اگر چہ اس تبعرہ میں کہیں کہیں انہوں نے جانبداری ہے بھی کام لیا ہے گر بحیثیت مجموعی اس میں تعصیب کم اور حقیقت کا عضر زیادہ غالب ہے۔ ابن طباطبا اپنی کتاب میں لکھتے ہیں:۔

حضرت معادية دنيوى معاملات بين بهت بي دانا تقے وزانه وعالم تقے طيم اور باجبوت فرمانروا تھے سياست بين كمال حاصل تھا اور دنياوى معاملات كو سلحھانے كى اعلى استعداد ركھتے تھے وانا تھے وضيح وبلغ تھے ا

هنه ابن عبدالبرة الاستيعاب تحت الاصابه من ٢٥٨ج ٣ الله ابن اشيرة تاريخ كامل من ٥ج ٨

طلم کے موقع پر حلم اور تختی کے موقع پر سختی بھی کرتے تھے الیکن حلم بہت غالب تھا، بخی تھے 'مال خوب دیتے تھے 'حکومت کو پیند کرتے تھے بلکہ اس ے دلچیں تھی' رعایا کے شریف لوگوں کو انعامات سے نوازتے رہے تھے' اس کئے قریشی شرفاء شاعبداللہ عباس" عبداللہ بن زبیر" عبداللہ بن جعفر" طيار' عبدالله بن عمر' عبدالرحمان بن ابي بكر' ابان بن عثان بن عفان ' اور خاندان ابوطالب کے دوسرے لوگ دمشق کا سفر کرکے ان کے یاس جاتے تھے اور (حضرت) معادیہ خاطر تواضع اور مہمان نوازی کے علاوہ ان کی ضروریات ہوری کرتے رہے۔ یہ لوگ ہیشہ ان سے سخت کلای کرتے اور نمایت تا پندیدہ اندازے پیش آتے لیکن سے بھی تواہے ہمی میں اڑا دیتے اور بھی سُنی ان سُنی کردیتے اور جب ان حضرات کو رخصت كرتے تو برے اعلى تحاكف اور انعامات ويكر رخصت كرتے ايك بار انہوں نے ایک انصاری کے یاس یانچ سودیتاریا ورہم بھیج انصاری نے بت كم خيال كيا اور اين بينے به كماكه بير رقم لے جاؤ اور (حضرت) معاویہ کے منہ پر مار کرواپس کردو' پھراس ہے قتم دے کر کما کہ جیسا میں نے بتایا ہے ای طرح کرے 'وہ رقم لے کر (حضرت) معاویہ کے پاس پہنچا :45,01

اے امیرالموسین! میرے والدگرم مزاج اور جلد بازیں 'انہوں نے اسم دیکر ایبا تھم دیا ہے اور جن ان کے خلاف جانے کی قدرت نہیں رکھا ہے من کر (حضرت) معاویہ نے اپنے مند پر ہاتھ رکھ دیا اور کما کہ نہمارے والد نے جو کچھ تھم دیا ہے اسے پورا کر لوائے بچا کے (یعنی نہمارے والد نے جو کچھ تھم دیا ہے اسے پورا کر لوائے بچا کے (یعنی میرے) ساتھ نری بھی طحوظ رکھو (یعنی زور سے نہ مارو) وہ صاحبزادے شرائے اور رقم ڈال دی 'حضرت معاویہ نے رقم دوگنی کرکے انصاری کو جوادی۔

ان ك ازك يزيد كوجب خربوئى تو غصد من اي والدك پاس آيا اور كما: آپ علم من مبالغه س كام لينے لكے بين انديشہ ب كه لوگ اس آپ کی کزوری اور بزدلی پر محمول کرنے لگیں سے 'انسوں نے جواب دیا کہ بیٹے! حلم میں نہ کوئی ندامت کی بات ہے نہ برائی کی تم اپنا کام کرو اور مجھے میرے حال پر چھوڑ دو'

اس متم کے کروار نے (حضرت) معاویة کو خلیفہ عالم بنادیا اور مهاجرین وانسار میں ہروہ مخض ان کے آگے جنگ کیا جو اپنے آپ کو ان سے زیادہ حق وار خلافت سجمتا تھا' حضرت معاویة مدہر ترین انسان تھے (حضرت) عمر بن خطاب نے ایک بارائل مجلس سے فرمایا:

"تم لوگ قیصرو سری اور ان کی سیاست کی تعریف سرتے ہو حالا تک تمهارے اندر معاویة موجود ہیں۔"

حضرت معاویة کئی حکومتوں کے مرنی کئی امتوں کی سیاست چلانے والے اور کئی ملکوں کے راعی تھے ، حکومت میں انہوں نے بعض الی چیزیں بھی ایجاد کیں جو ان سے پہلے کی نے نہیں کی تھیں مثلاً انہوں نے سب سے پہلے قرما زواؤں کے لئے باڈی گارڈ مقرر کئے جو ان کے سامنے ہتھیار تانے رہے تھے اور جامع معجد میں اننی نے مقصورہ تیار كرايا جس ميں فرما زوا ور خليفه اوكوں سے الگ الگ موكر تنها نماز ادا كرسك امير المومنين عليه السلام (حفرت علي ) كے ساتھ جو كچھ پش آيا ای کے خوف سے (حضرت) معاویہ نے ایسا کیا.... اور انٹی نے سب سلے برید (ڈاک) کا وہ طریقہ اختیار کیا جس سے جلد جلد خبریں مل جایا كريں عريد سے مراديہ ہے كه مختلف جكول ير نمايت چست شه سوار متعین کردیئے جائیں ٹاکہ جہاں ایک تیز رفتار خبررساں پہنچے اور اس کا محورًا تھک چکا ہو تو دو سراشہ سوار دوسرے تازہ دم محورث ير آكے روانہ ہوجائے اور ای طرح ایک چوکی سے دوسری چوکی تک تیزی کے ساتھ خبر پہنچ جائے ، حضرت معاویہ رضی اللہ عند نے مکی معاملات میں ایک نیا محکمہ جے دیوان خاتم کہتے ہیں (یعنی میریں ثبت کرنے کا محکمہ) قائم کیا ' یہ دوسرے قابل اعتبار محکموں میں سے ایک تھا ' بنی عباس تک ب

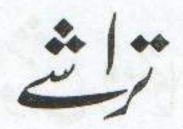
طريقه جاري رما پربعد مي ترك كرديا كيا ويوان خاتم كامطلب يد بيك یہ ایک محکمہ تھا جس میں کئی ملازمین ہوتے جب کسی معاملہ میں خلیفہ کے د شخطوں سے کوئی تھم صادر ہوتا تو وہ پہلے اس محکمہ میں لایا جاتا اور اس کی ایک کابی یمال نتھی کرلی جاتی اور اے موم (لاکھ) سے سربمہر کردیا جاتا' اس کے بعد اس محکمہ کے ا ضراعلیٰ کی مرنگادی جاتی محضرت معاویہ " معاملات ونیوی کو عل کرنے میں پیشہ مصروف کار رہے تھے ان کی فرما نروائی بڑی معتکم تھی اور پیچیدہ معالمہ ان کے لئے آسان تھا۔ عبدالملك بن مردان كو ديكھتے وہ اس مضمون كو كس خوبي سے اوا كرتے ہیں۔ یہ جب حضرت معاویہ كی قبریر مجئے اور ان کے لئے دعائے خیر ك ل الك وايك محض في وجهاكه: ا امرالمومنين! يه كم كي قبر ؟ انہوں نے جواب دیا کہ جمال تک میراعلم اس فخص کے بارے میں ے وہ یہ ہے کہ صاحب قبر پوری وا تغیت کے بعد بو<sup>ر</sup> اتفا اور علم کی وجہ ے خاموش رہتا تھا' جے دیتا اے غنی کر دیتا' اور جس سے او تا اے فتا کر ڈالٹا تھا۔ (حضرت) عبداللہ بن عباس جو بڑے نقاد تھے کہتے ہیں : که ریاست فرمانردائی کی طرف تؤجه دینے میں (حضرت) معاویہ سے زیادہ لا گئے میں نے اور کمی کو شیس دیکھائے ا

كنا ابن طباطبانا النحزي عل ١٢٩ مطبوعه اداره شافت اسلاميه لاجور

# تقوش وفتكال

حبنس مفتى محدقتي عثماني صاب

الخالق المجالف المحالف



مُطالعے کے دوران پُضے ہُوئے دلچسپ اقعات علمی وادبی لطالف اورمعلو اتی نکات

جَسسُ مُفتى مُحِدتَ فَي عُثاني صَاحِب

الخالق المجتارة في المنافقة ال

## ماتنر يخبرت عارفي



عارف بالله دهنرت في كالمرمحة عبد الحق صاحبُ عار في قدّى بسرة كمزاج و مذاق اسيرت اورا فادات كا تذكره

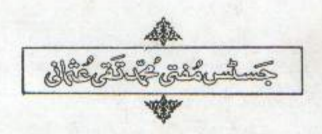


ڮڛۺڛؿۿؿٷڮڐڰۿۿٵڰ



اِيَّ الْعُلَاجِيِّ الْفِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ الْحِيَّ





اِيَّانَةُ الْمُعَنَّانِ وَنَ يَكْرُلُجُيًّا