

سدمحموحسين المليامليا الله. عَارَكُمْتُهُ الميزان فىتفسيرالقرآن (علمي، فلسفى، ادبي، تاريخي اورحديثي معارف سے مزين تفسير القرآن بالقرآن) 27 آيت الله حسن رضاغديرى ناشر الغديراكيرمى، يأكستان

يراكميز انجلد ا جمله حقوق بحق الغديرا كيرمى ياكستان محفوظ بي انىزىشى سىنىدرد بك نمبرنگ ايجنسى، اسلام آباد \_\_\_رجسٹر د ISBN 969-8947-02-7 تام كتاب ...... " الميز ان" في تغيير القرآن جلد اقل ا تاليف سينين الطباطياتي طابيت الله علامه السد محرضين الطباطياتي طاب تزاه ترجمه مستعديري مدخله العالى اجتمام وتزكين المجتمع ويدي المجتمع ويدي يحميل تدوين وترتيب ويعرض الشيخ باشم رضاالغد يرى المجفى تاريخ اشاعت بإرادل جولائي 2002ء ناشر المعراج تميني ياكتان تاريخ اشاعت باردوم ..... ايريل 2004ء ناشر المعراج تميني ياكتان تاريخ اشاعت بارسوم مستمبر 2006ء تاريخ اشاعت باريجارم ..... مارچ 2011ء ناشر .... الغد يراكيدي باكتان مطبع مطبع ..... حيدري يريس لا بور المفكاية: ٨ الغد يراكيدى حسينيه بال، بوب رود ، لوكوشيد ، لا بور- 54900 (ياكتان) فون 36862267 / 36862267 (+92-42) حق برادرز غزنی سٹریٹ الجمد مار کیٹ، ارددبازار۔لاہور فون 0333-4431382 **Hussaini Research Center** ☆ 45-Peter Avenue, London, NW10 2DD U.K Tel & Fax: (+44) 208 621 4088

ر انجلد ا

| خداکے چارصفاتی اسائ                 | عرض ناشر                              |
|-------------------------------------|---------------------------------------|
| عالمين                              | ابتدائتير(مقدمه مولف)                 |
| قيامت كےدن كى ملكيت                 | حرف اول (مقدمه مترجم طبع اول)         |
| ایک اہم نکتہ                        | سب سے پہلے کتاب کی اہم خصوصیات ۲۴     |
|                                     | مولف ایک عظیم شخصیت                   |
| ردایات پرایک نظر                    | مقد مهطبع سوم ۵۴                      |
| امام رضاً کاار شاد گرامی<br>منابع   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| اسم إعظم سے مثيل                    | سورهٔ فاتخه ۵۷                        |
| آيت بسم التدكى جزئيت                | یبلی پانچ آیات                        |
| عظیم ترین آیت                       | تفسير ديب <u>ان</u>                   |
| ہرکام سے پہلے                       | میرانید.<br>میلی آیت                  |
| این عباس کی روایت                   |                                       |
| الله،رجمان ورجيم كامطله             | ایک اولی نکته<br>پسری سرد             |
|                                     | اسم کی بحث                            |
| امام جعفر صادق کاجا <sup>مع</sup> ا | ایک سوال اوراس کا جواب                |
| کشف الغمیہ کی روایت<br>ا            | ايک تاريخي تجزيه                      |
| الحمدللد كي تفسيرا ما معلّى كي      | <u> </u>                              |
| ايك فلسفيانه بخنث                   | الله                                  |
| عبادت داستعانت كااخز                | لفظ 'الله' کے اختصاص کی وجہ           |
| ایک اہم نکتہ                        | رحمان ورحيم                           |
| چھاہم مطالب                         | حمدوستائش كااختصاص (الحمديليد)        |
| ······· ÷ ·   · ÷                   | ايک اہم نگتہ اک                       |
| ·······                             | •                                     |

| خدائے چارصفاتی اسمائی              |
|------------------------------------|
| عالمين                             |
| قیامت کےدن کی ملکیت دحاکمیت        |
| ایک اہم نکتر                       |
| روايات پرايك نظر                   |
| امام رضاً کاارشاد گرامی ۸۷         |
| اسم إعظم سيحتثيل ۷۸                |
| آيت بسم اللدكي جزئيت كاواضح بيان   |
| عظیم ترین آیت                      |
| ہرکام سے پہلے                      |
| این عباس کی روایت                  |
| الله، رحمان ورحيم كامطلب           |
| امام جعفرصا دق کاجامع ارشاد        |
| کشف الغمیہ کی روایت                |
| الحمدللد كي تفسيراما معلى كي زماني |
| ايك فلسفيانه بخنث                  |
| عبادت داستعانت كااختصاص            |
| ایک اہم نکتہ                       |
| چهابهم مطالب                       |
|                                    |

•••

| فبرست                            | تفييرالميز ان جلد ا                       |
|----------------------------------|-------------------------------------------|
| کن لوگوں کاراستہ                 | آیات۲وک                                   |
| سورهٔ فاتحدکی معنوی تقشیم        | تفسيروبيان                                |
| ديگرروايات پرايک نظر             | سید ھے داستہ کی ہدا بیت کے حصول کی دعا ۹۲ |
| صراط متنقیم سے مراد کیا ہے       | ایک ادبی نکته                             |
| معانى الاخباركى روايت            | منع عليهم                                 |
| امام زين العابدين كافرمان        | صراطادر سبیل کی بحث                       |
| محبت إبلېبيت کې دعا              | صراط متنقيم اورديگررايت                   |
| قرآن کا ظاہروباطن                | پاچ اہم نکات ۱۰۲<br>                      |
| <u> </u>                         | صراط منتقیم کی اہمیت                      |
| سوره بقره ۱۳۰۱                   | صراط متنقيم والون كامقام دمنزلت           |
| کیلی پاچی آیات ۱۳۳               | ہدایت کی حقیقت                            |
| تفسيروبيان ۴۳۳                   | ہدایت کے بعدطلب ہدایت کاراز               |
| الم                              | ایک سوال ادراس کا جواب                    |
| متقین کے لئے سرچشمہ ہدایت ۵ ساا  | ایک اغتراض اوراس کاجواب ۱۱۳               |
| ایمان کاحواله ۱۳۹                | صراط مستقیم کی وجهامتیاز ۱۱۲              |
| ایمان کی مربوطہ جہت کا حوالہ ۴۳۹ | ردایات پرایک نظر ۱۱۷                      |
| آخرت پریقین کاحوالہ              | عبادت کی تین قسمیں                        |
| تقویٰ کانتیجہ اسما               | حضرت امیرالمونین کاارشاد گرامی            |
| روایات پرایک نظر                 | امام جعفرصادق كاقول                       |
| غیب پرایمان لانے دالے            | الل سِنت کی بیان کردہ جدیث ۱۱۹            |
| خدائی رزق سے خرچ کرنے دالے ۲ ۱۳۲ | تحف العقول کی ایک روایت                   |
| تلاوت قرآن کرنے والے             | اهدناالصراط المتنقيم كي تغسير             |
| ايك فلسفيانه بحث                 | حضرت علیٰ کاارشاد گِرامی                  |
| دوسری فلسفیانه بحث               | غلواور تقصیرے پاک راستہ                   |

|            | تفيرالميز ان جلد ا                     |
|------------|----------------------------------------|
| تغ         | وضاحت                                  |
| £          | یہلی دلیل کا جواب ۸ ۱۳ M               |
| ė          | دوسری دلیل کاجواب                      |
| قر         | ايك مغالطه اوراس كاازاله               |
| <b>2</b> . |                                        |
| r.         | آيات ۲ وك                              |
| <i>?</i> . | تفسيروبيان ۱۵۴                         |
| قر         | کفراختیار کرنے والوں کے بارے میں ۱۵۴   |
| Ī          | دلوں اور کانوں پر مہریں آتکھوں پر پردے |
| ķc         | روايات پرايک نظر                       |
| Í          | کفر کی پانچ اقسام اوران کی نشر تح ۱۵۶  |
| r1         | کفر جحود کی پہلی قشم                   |
| ۊ          | کفر چمود کی دوسری قشم ۱۵۷              |
| ÷          | کفرگی تیسری قشم                        |
| ۊ          | كفركي چوتھى قشىم                       |
| Ĩ          | کفرکی پانچویں فتہم ۱۵۹                 |
| ?          | · · · · · ·                            |
| Í          | آیات۲۰۵۸                               |
| Ļ          | تفسيروبيان                             |
| 1          | لبعض الفاظ کے معانی                    |
|            | منافقوں کی بابت ایک تمثیل              |
| 1          | بارش بے ذریع تمثیل                     |
| ,          |                                        |
| ;          | آيات ۲۵۲۲۱                             |

|             | فسيروبيان                                   |
|-------------|---------------------------------------------|
| 179         | مبادت کاعموی تظم                            |
| ی+∠ا        | مداكے مقابل وہمسر بنانے كى ممانعت           |
| ا∠∙         | ر آن کے بارے میں کھلاچینچ                   |
| ۱ <u>۲۲</u> | یجز دادرا <sup>س</sup> کی حقیقت             |
| 121         | بحزه کی بابت ایک <b>ف</b> ی سوال            |
| ا∠۳         | قاب                                         |
|             | گر آن کامعجزه ہونا                          |
|             | يك امكاني سوال ادراس كاجواب                 |
|             | م<br>م بحوالہ سے بنی                        |
|             | یک غلط بنی اوراس کااز اله                   |
|             | س شخصیت کے حوالہ سے <sup>چ</sup> یلنج جس پر |
|             | قرآن نازل کیا گیا                           |
| i/r         | نیبی خبریں دینے کے حوالہ سے چیلنج           |
|             | قرآن میں اختلاف نہ ہونے کے حواا             |
| ۱۸۹         | ایک سوال مااعتراض                           |
| 1/19        | جواب                                        |
| 19+         | ایک ادر سوال ادر اس کا جواب                 |
| 19r         | بلاغت کے ذریعے کی                           |
|             | ایک سوال اوراس کاجواب                       |
| 196         | جواب يا تاويل                               |
| 19A         | اصل اعتراض كاجواب                           |
| r+r         | الفاظ ومعانى كى مطابقت كابيان               |
|             | قرآن میں معجزہ کامعنی اوراس کی حقیق         |

.....

فبرست

\_\_\_\_\_

•

| فبرست                                      | تفسيرالميز انجلد ا                               |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| جردتفویض کی بحث                            | قانونِ عليت عامد کے بارے میں قرآنی تقدریق ۲۰۴    |
| روايات پرايک نظر                           | قرآن میں خارق العادت امر کا ثبات                 |
| جروتفويض كي مطلق نفى                       | ایک نهایت اجم سوال اور اس کاجواب ۲۱۰             |
| قضادقدرکی بابت حضرت علی کاداضح بیان ۲۵۴    | قرآن ان تمام موجودات کی نسبت خدا کی طرف دیتا     |
| تبعر ووتجزيير                              | ہےجس کی نسبت مادی علت کی طرف جاتی ہے ۲۱۴۷        |
| جبروتفویض کی بابت امام رضاً ارشادگرامی ۲۵۶ | معجزات میں انبیاء کی خاص قوت کا قر آنی اثبات ۲۱۶ |
| استطاعت کے معنی کی وضاحت                   | قرآن مجيد بجزات كوانبياء كے ساتھ ساتھ            |
| مخلوق کے افعال کا خالق سے خلق              | خدا کی طرف منسوب کرتا ہے                         |
| جرواستطاعت کی مزیدوضاحت ۲۷۱۴               | قرآن معجز بے کوبھی مغلوب نہ ہونے والے            |
| فضادخلات زياده وسيع                        | سبب کی طرف منسوب کرتا ہے                         |
| محمه بن عجلان کی روایت سے استناد           | ایک سوال یا اعتراض                               |
| امام صادق کامهزم سے مکالمہ                 | جواب                                             |
| فرمان نبوی بزیان اِمام                     | قرآن کی نظرمیں معجزہ عام دلیل نہیں               |
| چاراصحاب کاایک ہی بیان                     | بلکہ رسالت کی حقانیت کا داضح ثبوت ہے ۲۲۲۳        |
| امام جعفرصادق کاعظیم بیان                  | جهنم کاایند هن انسان اور پتھر                    |
| توحيد کی بابت امام علیٰ کا جامع ارشاد      | وقود(ایند حن)۲۳۲                                 |
| بعض مر بوطه روایات                         | بخاره (پتحر)                                     |
| ايك فلسفيانه بحث                           | بهشت میں پاکیزہ بیویاں                           |
| ایک احتمالی سوال اور اس کاجواب             | روایات پرایک نظر                                 |
|                                            |                                                  |
| آیات ۲۸ و۲۹                                | آیات۲۲و۲۷                                        |
| تفسيروبيان                                 | تفسيروبيان                                       |
| الله كا تكارمكن نبيس                       | ممثيل كاخدائي انداز                              |
| زندگی سے پہلے موت کا ذکر                   | فاسقين كااستثنائ                                 |

e

|   | فهرست                                 | تقييرالميز ان جلد ا                       |
|---|---------------------------------------|-------------------------------------------|
|   | ایک اہم مطلب کی وضاحت                 | سات آسانوں کی تخلیق                       |
|   | روایات پرایک نظر                      |                                           |
|   | تخلیق آ دم اور عکم سجده               | آیات • ۳۳۳۳ سیسی ۲۹۱                      |
|   | سجده فظیمی تھا                        | تفسيروبيان                                |
|   | يغير إسلام كي فضيلت ١٣٣               | فرشتول ب خدا کا خطاب                      |
|   | اما مع مولى كاظم كافرمان              | فرشتول کے اظہارات                         |
|   | عبادت کی اصل واساس                    | أدم كوتعليم إسائ                          |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | نامون کا تذکره                            |
|   | آيات ۳۹۳۳۵                            | خداظامروباطن سے آگاہ ہے                   |
| s | تفسيروبيان                            | کتمان و پوشیدہ کئے گئے امور سے آگاہی      |
|   | بہشت میں قیام کرنے کا تھم             | روایات پرایک نظر                          |
|   | سیرہوکرکھانے کیا جازت                 | فرشتوں کے جواب کی دضاحتا • ۳              |
|   | درخت کے قریب جانے کی ممانعت           | قدرىيكامنەتور جواب                        |
|   | خدا کی حکم عدولی ظلم ہے               | اساء کے ایک مصداق کاذکر                   |
|   | شيطان کا برکاوه                       | فضیل بن عباس کی روایت                     |
|   | بہشت سے نگلنے کاتھم                   | دادد بن سرحان کابیان                      |
|   | آدمٌ كالكمات سيكصنا                   | خلافت إلبيه بحاستحقاق كي حامل شخصيات ٣٠ ٣ |
|   | ایک سوال اور اس کاجواب                | توضيح وتحقيق                              |
|   | ايك لطيف نكته كى طرف اشاره            | روایات طینت کا تذکره ۳۰۰۳                 |
|   | سب سے پہلادینی فرمان                  | تفكروتد بر                                |
|   | آدم کی خطاء ہے کیا مراد ہے            |                                           |
|   | ایک امکانی سوال اوراس کاجواب          | آیت ۳۴                                    |
|   | ایک نهایت اجم مطلب کی وضاحت           | تفسيروييان                                |
|   | روایات پرایک نظر                      | سجدهٔ آ دم کانتم                          |

فبرست

| فهرست                                         | تقسيرالميز ان جلد ا                     |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 7 7 A                                         | 1141                                    |
| تفسیروبیان۹ <sup>مرم</sup><br>بیا ذرح سر دلا  | شفاعت کن لوگوں کی ہوگی                  |
| آل فِرعون کے مظالم۹ م <sup>م م</sup>          | کون شفاعت کرے گا                        |
| بنی اسرائیل پرخدائی عنایت۹ <sup>مه مه</sup>   | شفاعت کالعلق س چزہتے ہے ۲۱۴             |
| چالیس راتون کادعده                            | شفاعت کب فائدہ دیے گی۔۔۔۔۔ بے اسم       |
| توبیکاتیم                                     | روایات پرایک نظر                        |
| خدا کے نزد یک بہتری                           | شفاعت کی بابت فرمان نبوی                |
| ردایات پرایک نظر                              | پنج بر اسلام کیلیج خدا کی خاص عنایت     |
| بداءكاايك مصداق                               | شفاعت کے بارے میں امام صادق کا ارشاد    |
| ایک دوسرے کے کا کلم                           | سب سے زیادہ امیر دلانے والی آیت         |
| دس ہزارافرادکاقش                              | شفاعت کے وسیع دائرہ کا تذکرہ            |
| من وسلوی کانز دل ادر باره چشموں کا چھوٹنا ۲۵۴ | محمة صطفى شفيع روزجزا                   |
| تىزىل كى مصداقى نصوير ۴۵۴                     | شفاعت کرنے والے تین گروہ                |
| انبیاء کے کشیقت                               | حديث الاربعتة ما قاب استناد             |
|                                               | بہشت کے آٹھ دروازے                      |
| آيت ۲۲                                        | امام جعفر صادق کاایک خط                 |
| تفسيروبيان                                    | سیدہ فاطمہ زہڑا کی شفاعت کے بارے میں اس |
| ردایات پرایک نظر                              | شفاعت پغیرگا مذکره                      |
| سلمان فاری کے سوال کا جواب ۲۰۲۰               | روایت کی تشریح                          |
| نصاریٰ کی وجہتسمیہ                            | قیامت کے دن بخلی پروردگار               |
| سابئین کادین                                  | پغیبر اسلام کاکھلکھلا کرہنستا           |
| ایک تاریخی بحث                                | ایلیس کی تمنائے شفاعت                   |
|                                               | فلسفيانه بحت                            |
| آبات ۲۳ ۲۵                                    | ایک معاشرتی بحث                         |
| رویان ۲۹<br>تفسیروییان                        | ايك مكل مرل منت                         |
|                                               | rra it                                  |
| كوه طوركا تذكره ۲۹                            | آيات ۲۹ تا ۲۱ بيسي ۲۵ م                 |

| فہرست                                              | 1+                                      | تقسيراتميز أن جلد أ                    |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| ے کام کابراانجام                                   | . (                                     | ایک غلطفنمی اوراس کاازاله ۰ ۷ ۲        |
| یات پرایک نظر                                      |                                         | تقویٰ کے حصول کی ترغیب ۲۷              |
| دیوں کے ایک گروہ کا تذکرہ                          | ا يرو                                   | گائے ذن کرنے کا تکم الا                |
| بت کے منگرین کا انجام                              | ا ولا:                                  | بنی اسرائیل کاقش کی بابت تنازع ۲۷ ۳    |
| an <u>an an a</u> |                                         | قاتل كامراغ لكان كاطريقه               |
| ت ۸۸۲۸۳                                            |                                         | بنی اسرائیل کی سنگد کی کا تذکرہ        |
| روبیان                                             | Ján | خشیت الہی کا حوالہ ۸۹ م                |
| سرائیل سے مبدو پیان۱۵                              | بن                                      | ردایات پرایک نظر                       |
| ین کے ساتھ حسن سلوک ۵۱۲                            | 1                                       | تلبی وبدنی قوتوں سے استفادہ ۴۸۲<br>سر  |
| سوال اوراس کاجواب                                  |                                         | حلبی کی روایت                          |
| یزی کی ممانعت ۱۹۳                                  | فوز                                     | ایک حدیث نبوئ                          |
| ) پشت پناہی                                        | باتهى                                   | بنی اسرائیل کے بےجاسوالات کا نتیجہ ۳۸۳ |
| منوع عمل کاذ کر                                    |                                         | فل کے واقعہ کا تذکرہ                   |
| اور كفر كاساته ساته ہونا كيونكر۵۱۵                 | ايمان                                   | ایک فلسفیانه بحث                       |
| پر پردے                                            | دلوں                                    | ایک علمی داخلاقی بحث                   |
| ت پرایک نظر                                        | روايا                                   | ·····                                  |
| با تیں کرنے کانٹم                                  | ا چھی                                   | آیات۸۲۳۷۵                              |
| ر باقر کاارشاد گرامی ۵۱۷                           | امام ج                                  | تفسيروبيان                             |
| لواروں میں سے ایک ۵۱۷                              | پانچت                                   | يہوديوں سے بےجاتو تعات كاذكر           |
|                                                    |                                         | الل كِتَاب كَنفاق كابيان               |
| ۵۱۹ ۹۳۲۸۹                                          |                                         | من گھڑت باتیں کرنے والےلوگ             |
| دیان                                               |                                         | سخت عذاب کاشکارافراد                   |
| قرآن کاذکر                                         | نزول                                    | تحریف کرنے والوں کی سزا                |

1

|     | فبرست       | · :- U.F.                        | 11 | تفيرالميز انجلد ا                   |
|-----|-------------|----------------------------------|----|-------------------------------------|
|     |             | EHR CARRY                        |    |                                     |
|     | ۵۳۸         | لم إلى كي وسعت                   | 5  | یہودیوں کی تمنادا نظار              |
|     | ۵۳۸         | بریل سے دھمنی کیوں؟              | 2  | يچانے کے بعدانکار                   |
|     | ۵۳۹         | بریل کی دساطت سے قر آن کانز دل   | :  | بغادت اور حسد کانتیجه               |
|     |             | مدا کی کافر دل سےعداوت           |    | بے دربے غضب الہی                    |
|     | ۵۴۰         | س ، كفركي اصل وجه                | ;  | تورات کے منگر                       |
|     | ۵۳۱         | وايات پرايک نظر                  | ,  | انبيائے الہی کاقش                   |
|     | ۵۴۱         | ہودی عالم کے آمخصرت سے سوالات    | :  | بچر کی محبت                         |
|     | ۵۳۳         | وايت کي تشريح                    | ,  | خدانی سرزنش داستهزای                |
|     |             | · 3                              |    | روایات پرایک نظر                    |
|     | ۵۳۵         | يات • • او ا • ا                 | r  | يبوديون كى كهانى امام صادق كى زبانى |
|     | ۵۴۲ <u></u> | فسيروبيان                        |    | ابن عِباس کی روایت                  |
|     |             | يغبر إسلام كي آمد كاحواله        |    |                                     |
| * 7 | <u>.</u>    |                                  |    | آیات ۹۹۳۹۳                          |
|     | ۵۴۷         | یات ۱۰۲ و ۱۰۳                    | ſ  | تفسيروبيان                          |
|     | ۵۳۹         | فسيروبيان                        |    | یہودیوں کےاظہارات کاجواب            |
|     | ۵۳۹         | بدسِلیمان میں جادوکی تعلیم کاذکر |    | اللد کے پاس                         |
|     | ۵۳۹         | یردی کرنے والے؟                  |    | دعوائے اختصاص                       |
|     | ۵۳۹         | لاوت؟                            | -  | تمنائے موت سچاہونے کی دلیل          |
|     | ۵۴۹         | ياطين كون؟                       | •  | اعمال کا منتجه                      |
|     | ۵۵۰         | ليمان كاملك؟                     | -  | زندگی کے لالچی لوگ                  |
|     | ۵۵۰         | نيطانون كاكفر؟                   |    | شرک کرنے دالے                       |
| I   | ۵۵۰         | ادوکی تعلیم؟                     | ,  | عذاب البی سے چھٹکارہ کمکن نہیں ۲۳۵  |
|     | ۵۵۰         | ليانازل بوا؟                     |    | ایک ہزارسال زندگی کی آرزو           |

| ۵۹۷                                           | ايك فلسفيانه بحث                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 821                                           | ایک علمی بحث                                                                                                                                                            |
|                                               |                                                                                                                                                                         |
| ۵۷۵                                           | آيات ۱۰۱٬۴ و ۱۰                                                                                                                                                         |
| ۵Ź۹                                           | تفسيروبيان                                                                                                                                                              |
| ٥٢٢                                           | اہل ایمان سےخطاب                                                                                                                                                        |
| ۵۸۱                                           | ایک اعتراض ادراس کا جواب                                                                                                                                                |
| ۵۸۲                                           | كلمة كفركهني كممانعت                                                                                                                                                    |
| ب                                             | کافروں کے لئے دردنا ک عذا                                                                                                                                               |
| ۵۸۴                                           | اہل کِتاب میں سے کافرلوگ                                                                                                                                                |
| ۵۸۵                                           | روایات پرایک نظر                                                                                                                                                        |
| ***                                           | اہل ایمان کے سردار علی ہیں                                                                                                                                              |
| ωνω                                           | ······································                                                                                                                                  |
| <i>ωπω</i>                                    | ······································                                                                                                                                  |
|                                               | ۱۹ إيمان محتروار في                                                                                                                                                     |
| ۵۸۷                                           |                                                                                                                                                                         |
| ۵۸۷                                           | آیات۲+او۷+۱                                                                                                                                                             |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸                             | آیات۲ • او۷ • ۱<br>تفسیروبیان                                                                                                                                           |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸                             | آیات۲ • او۷ • ۱<br>تفسیروبیان<br>نسخ کاخدانی عمل                                                                                                                        |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸<br>۵۸۹                      | آیات ۲ • او ۷ • ۱<br>تفسیرو بیان<br>نسخ کا خدائی عمل<br>ایک قامل توجه نکته                                                                                              |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸<br>۵۸۹<br>۵۹۰               | آیات ۲ ۱۰ او ۲ ۱۰<br>تفسیر و بیان<br>نسخ کا خدائی عمل<br>ایک قامل توجه نکته<br>نسخ پراعتر اض کی دومکه خصور تیر<br>ایک اد بی نکته                                        |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸<br>۵۹۰<br>۵۹۰               | آیات ۲ • او ۷ • ۱<br>تفسیرو بیان<br>نسخ کا خدائی عمل<br>ایک قامل تو جدنکته<br>نسخ پراعتراض کی دومکنه صورتیگر                                                            |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸<br>۵۹۰<br>۵۹۰<br>۵۹۰        | آیات ۲ ۱۰ و ۲ ۱۰ و ۲ ۱۰<br>تفسیروبیان<br>نسخ کا خدائی عمل<br>ایک قابل توجیکته<br>نسخ پراعتر اض کی دومکنه صور تیز<br>ایک اد بی تکته<br>آیات کا عملواد یا جانا            |
| ۵۸۷<br>۵۸۸<br>۵۸۸<br>۵۹۹<br>۵۹۰<br>۵۹۲<br>۵۹۲ | آیات ۲ ۱۰ او ۲ ۱۰<br>تفسیر و بیان<br>نسخ کا خدائی عمل<br>ایک قامل توجنگته<br>نسخ پر اعتر اض کی دوممکنه صور تیز<br>ایک اد بی نکته<br>ایک اد بی نکته<br>روایات پر ایک نظر |

فهرست

| ۵۵۰   | نازل كبإجانا                             |
|-------|------------------------------------------|
| ۵۵۱   | دو <b>فر شت</b> ے؟                       |
|       | بابل شهر ماعلاقه؟                        |
| ۵۵۱   | تعليم اورسکھانا؟                         |
| 00r   | كفراختياركرنا؟                           |
| ۵۵۲   | لفظ(ان دونوں)؟                           |
| ۵۵۲ 🧏 | میاں و بیوی کے درمیان تفرقہ ڈالنے والی   |
| ۵۵۳   | حضرت سلیمان کے بارے میں                  |
| ۵۵۵   | ہاروت و ماروت کے بارے میں                |
| ۵۵۲   | سلیمان سے کفر کی نفی                     |
| ۵۵۷   | ہاروت وماروت پرنا زل ہونے والی چیز       |
|       | فرشتوں سے تعلم                           |
| ۵۵۷   | جادوکی تا ثیراوراذن خِدا                 |
|       | جادواورآخرت                              |
|       | نهایت براسودا                            |
|       | ايمان اور تقويل                          |
|       | خدائي اجرد ثواب                          |
|       | روایات پرایک نظر                         |
| ۵۵۹   | جادوکی کہانی امام محمد باقر کی زبانی     |
|       | امام رضًا ادر مامون رشید کے مکالمہ سے اق |
| 041   | حضرت سلیمان کی انگوشی کادا قعہ           |
|       | پاروت و ماروت اورز جره کی داستان<br>به   |
| ۵۲۳   | روايت كالحقيقي جائزه                     |

تفسيرالميز ان جلد ا

| فهرست                                                                                                          | 11                                       | تفسيرالميز ان جلد ا                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قدرت اللي كاتذكره                                                                                              | ب ۲۰۰                                    | بداءادر ن<br>آخضرت کی طرف نسیان کی غلط نسب                                                                                                                   |
| ایک علمی دفلسفیانه بحث                                                                                         | Y+1<br>Y+0                               | آیات ۱۰۸ تا ۱۱۵<br>تغیروییان<br>مسلمانوں کا اپنے نی سے طرز عمل                                                                                               |
| تفسیرو بیان ۲۲۰<br>جاہل ونادان لوگوں کے اظہارات ۲۲۰<br>ہلی یقین کے لئے داضح نشانیاں ۲۲۱<br>جہنمیوں کے بارے میں | 4+4<br>4+2<br>4+2<br>4+3                 | صدق دِل سے ایمان لانے والے<br>تلاوت کِتماب کا حوالہ<br>مسجدوں سےرو کنےوالےلوگ<br>کفار کامسجد الحرام میں داخل ہونا                                            |
| آیات • ۱۲ تا ۱۲۳                                                                                               | Y+9<br>YI+<br><br>YI+<br>YI+<br>YII      | مشرق ومغرب سميت تمام سمتيں اللد به<br>ہرطرف خدا ہے<br>روايات پرايک نظر<br>صحراميں سمت قبلہ کا مسئلہ<br>نافلہ نمازوں ميں قبلہ رخ؟<br>آئمہ اطہار گاطريقة تفسير |
| روایات پرایک نظر ۲۲۸<br>تلاوت قرآن کی حقیقت<br>آیات میں تد بردنظر ۲۳۹<br>آیت ۱۲۴۲ ۱۳۴۲<br>تفسیر و بیان ۲۳۲     | אוד<br>אור<br>אור<br>אור<br>אוץ <u>.</u> | آیات ۱۱۶ تا ۱۱۷<br>تفسیرو بیان<br>یہودونصار کی کے باطل اظہارات<br>پاکیز گی خدا کا اظہار<br>خصوع کاعملی مظاہرہ                                                |

÷

| ł | انجلد  | لميز | تفسيرا |
|---|--------|------|--------|
| ł | أن جلر | ٣.,  | 1      |

| ЧЧ <u>∠</u> | تعمير كعبه كاآغاز                      |
|-------------|----------------------------------------|
|             | ابراہیم واساعیل کی مشتر کہ دعا         |
| 449         | اسلام اور کمال بندگی دعا               |
| ۲८•         | ایک علمی تکته کااشاره                  |
| ۲∠۲         | الكال ك مشاهده وتوبيك دعا              |
|             | ايك سوال ادراس كاجواب                  |
|             | بعثت نبوی کی دعا                       |
|             | روايات پرايک نظر                       |
|             | ج-معلق ایک فقهی مسئله                  |
|             | بيت الله کي پا کيزگ کامعنیٰ            |
|             | خانه کندامیں داخل ہونے کی شرط          |
|             | داستان إبرامیمی کےتاریخی حوالے         |
|             | حضرت ابراہیم کا قصہ امام صادق کی زبانی |
|             | کوہ اِبونتیس نے امانت واپس کردی        |
|             | بہشت کے میں پتھر<br>بر دیتہ اور ب      |
|             | روایات کے متعلق ایک قول اور اس کا جواب |
|             | امت مجمر بیگا کنھاری مصداق             |
|             | توضيح دنشريخ                           |
|             | ایک مکنداعتراض اوراس کاجواب            |
|             | ایک علمی بحث<br>حریب بر                |
| Y9Y         | ج تح م كااعلان                         |
|             |                                        |
| 499         | آیات • سالتا ۱۳۴۲                      |

į.

| ۱۳۵          | آیت کےالفاظ کی تشریح                   |
|--------------|----------------------------------------|
|              | كلمات كاتذكره                          |
|              | ایک سوال اوراس کا جواب                 |
| ۲ <b>۳</b> + | مقام إمامت كااعطاء                     |
| ¥r" 9        | ايك سوال يا اعتراض اوراس كاجواب        |
| 101          | ظالموں کی عہدہ امامت سے محرومی         |
|              | روايات پرايك نظر                       |
| ۲۵۳          | حفرت ابراتيم كمناصب جليله              |
| Yóx          | فرمودات محصوبين سےاستناد               |
| YÂN          | خدا پرستی کاواضح اظہار                 |
| ۸۵۲          | حديث نبوي كاحواله                      |
|              | مخلوق کیا طاعت کا دائرہ                |
| Y09          | کلمات کے پوراکرنے کاذکر                |
| -            |                                        |
|              | آيات ١٢٩٢١٢٥                           |
|              | تفسروبيان                              |
|              | خانة كعبه كاتذكره                      |
|              | مقام إبراتيم كاتذكره                   |
| in a me      | الما يتعظن الماعماع المركم مرمنا مناكم |

 $\langle \rangle$ 

۱۴

| - CO       |                                         |
|------------|-----------------------------------------|
| אאר        | ابراہیم واساعیل سے لئے گئے عہد کا تذکرہ |
| אארי       | حفرت ابرا ہیمؓ کی اہل مِکہ کیلیے دعا    |
| YYY        | الل إيمان كاخصوصى تذكره                 |
| ۲۹۷        | کافروں کے لئے متاع قلیل                 |
| <u>۲۲۷</u> | كافركانجام كار                          |

Ż

| 10 | تفييرالميز انجلد ا                    |
|----|---------------------------------------|
|    | تفسيروبيان                            |
|    | ملت ابرا ہیجی سے منہ موڑنے دالے       |
| ŀ  | ابراہیم کاخدائی انتخاب                |
|    | أخرت كامقام ومرتبه                    |
| ł  | ایک ابم نکتہ                          |
|    | ابراہیم کی بیٹوں کودصیت               |
|    | تاحیات اسلام کی پیروی                 |
|    | انبیاءکادین دآئین                     |
|    | معبود صرف أيك                         |
|    | اسلام کاتا کیدی اقرار                 |
|    | ردامات پرایک نظر                      |
|    | اسلام ادرایمان کی مثال ۲۱۷            |
|    | شہادتین کے آثاروا حکام ۲۱۷            |
|    | امام علی کاجامع فرمان ۱۸              |
|    | شرک کی ایک صورت ۸۱۷                   |
|    | خداکے چاہنے والوں کی صفات             |
| ,  | فرمودة رسول بزبان إمام                |
|    | تجزيم<br>المجزيم                      |
| ,  | تفسیر قمق کی روایت                    |
|    | ایک حدیث نبوی                         |
|    | مصداق کی نشاند ہی                     |
|    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ,  | آيات ١٣١٥ ١٣١ ١٣٨                     |
|    | <u>•</u>                              |

| فهرست |                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------|
|       | تفسيروبيان                                          |
|       | یہودونصاری کے تقابلی بیانات                         |
|       | ایک علمی نکته کابیان                                |
|       | آئین ابرا ہیٹی کی پیروی کا حکم                      |
| ZTZ   | کال ایمان لائے کی تاکید                             |
| 219   | بى اسرائيل كحقبائل                                  |
|       | ایمان اور بدایت کارابطه                             |
|       | خدائی نفرت دمددکادعده                               |
|       | خدائی رنگ                                           |
|       | بندگی کااقرار                                       |
|       | خداکے بارے میں جھگڑا کیوں                           |
|       | یہودونصار کی کا نبیاء کے بارے<br>ما                 |
|       | علم خداسے تقابل ممکن نہیں<br>سر قدار عظام           |
|       | کتمان شِہادت ظلم عظیم ہے<br>شخ                      |
|       | ہر شخص اپنے اعمال کا جوابدہ ہے<br>سین               |
|       | روایات پرایک نظر<br>حد ذ ک جا مید                   |
|       | حنیفیت کی اصل داساس<br>حد ذرب کی مدہ دو             |
|       | حليفيت كي وسعت<br>حدة لعن كه: كري                   |
|       | صنیفیت لیعنی پا کیز گی<br>مخاطب ومصدات کانعین       |
|       | خاطب ومصدان کا ین<br>خدانی رنگ یعنی اسلام اورولا ید |
| ٢٦٢   | حکران کرنگ میں اعمل م اور ولا میں                   |
|       | آيات ۲۳۲ تا ۱۵۱                                     |
|       |                                                     |

÷

. F

| نيكيوں كى طرف سبقت كرنے كاتكم ٢٢      |   |
|---------------------------------------|---|
| كعبك طرف دخ كرفكاتكم                  |   |
| قبلدرخ كرف كاعمونى تكم                |   |
| قبله کی تبدیلی کے فوائد کا بیان       |   |
| زير بحث آيت کے بارے میں آیک دائے      |   |
| بعثت نبوی کا تذکره خیل                |   |
| رسول اور تلاوت آیات اللی              |   |
| روايات پرايک نظر                      |   |
| فتحويل قبله كاتاريخي پس منظر          |   |
| انبیاءدا تمدی گواہی دیں گے            |   |
| درمیانی امت سے کون مراد ہے اے         |   |
| امت مسلمه کاخصوصی اعزاز               |   |
| قيامت كدن مقام رسول                   |   |
| بيت المقدس قبله أوَّل                 |   |
| تجزيد وتبفره                          |   |
| ايمان: مجموعه قول وعمل                |   |
| مسحبة مبلتدين کی وحبة شمیه            |   |
| امام مُحمد باقر * کاارشادگرامی        |   |
| ادصاف نبي داصحاب نبي                  |   |
| ایک علمی بحث                          |   |
| سمت قبله کے تعین کی تحقیق             |   |
| ایک اجتماعی دمعاشرتی بحث ۹۷۷          |   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |   |
| ×                                     | 1 |

| ∠۳۱          | تفسيروبيان                            |
|--------------|---------------------------------------|
| ۲۴۱          | قبله کی تبدیلی کاتھم اور اس پر اعتراض |
| ۷۳۲          | یہودونصاریٰ کےاعتراض کاخلاصہ          |
| ۷۴۳          | اعتراض كاجواب                         |
| 2 <b>~</b> ~ | سفیہ و بیوتوف لوگوں کے اظہارات        |
| 200          | قبله کی تبدیلی کیوں؟                  |
| ۷۳۴          | ہرسمت خداکے لتے ہے                    |
| ۷۳۵          | صراط متنقیم کی ہدایت،خدا کی عنایت     |
| ۷۳۵          | درمیانی امت کامقام دمر شبه اور کردار  |
| 4149         | ایک اہم مکتہ                          |
| ۷۵۰          | ايک سوال                              |
| ۷۵۰          | جواب                                  |
| ۷۵۱          | ایک اعتراض                            |
| 201 <u>-</u> | چواپ                                  |
| ۷۵۴          | تبديلي قبله كااصل مقصد                |
| ۷۵۲ <u></u>  | قبله کی تبدیلی اور رضائے رسول         |
| ۲۵ <i>۲</i>  | مسجد حرام کی طرف درخ کرنے کافرمان     |
| ۵۸           | ابل کتاب کی حق آشائی کا حوالہ         |
| ۷۵۸          | اہل کتاب کی ڈھٹائی کا بیان            |
| ۷۵۹          | خواہشوں کی بیردی ظلم ہے۔              |
| ∠۵۹          | ابل بِمَاب کی حق شای کاذکر            |
| ∠1• <u>.</u> | ایک ادبی سوال اور اس کاجواب           |
| ۷۱۱ <u></u>  | ىق كاخقىقى سرچىشمە                    |

| . I.                                                                                                | تشيرالميز ان جلد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| چوتھا اعتر<br>ایک سوال<br>تجوی<br>ایل ایک ا<br>مرکر ا<br>ایک اخلا<br>ایک اخلا<br>میر امس<br>تیر امس | تر این ان جلر این این جام این این جواله سے ذکر کی مثال ۲۸۵<br>نسیان کے حواله سے ذکر کی مثال ۲۸۵<br>زر جدا اور این کا مقصد ۲۸۵<br>ذکر خدا اور این کا مقصد ۲۸۵<br>ذکر خدا اور این کا مقصد ۲۸۵<br>ذکر خدا کا ملد مقام و مرتبه ۲۹۵<br>خیفقی اولیا نے الہٰی کے اوصاف ۲۹۵<br>خار چیزیں اور چارچیزیں ۲۹۵ |
| خدائی رج<br>موضوع                                                                                   | ذکرواطاعت الہی<br>تشریح وتوضیح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| روایات<br>برز خ او<br>قبر میں م<br>مونین ک<br>اروای م<br>روحیں جس<br>ایک قل                         | آیات ۱۵۳ تا ۱۵۷۹۷<br>تفسیرو بیان۵۹۷<br>مبرد صلوا ة کے ذریع استعانت۵۹۷<br>ایک اہم مکتہ۹۹۷<br>شہداء کی حیات کاذکر۹۹۷<br>پہلا اعتراض۹۹۹<br>دومرا اعتراض۹۹۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| فهرست                                     | 12       |
|-------------------------------------------|----------|
| يقااعتراض                                 | ę   2    |
| ب سوال اوراس کاجواب                       | .i 4     |
| محصالم برزخ کے بارے میں                   | . 4      |
| ېږېنس کې بحث                              |          |
| ل<br>بايمان كاابتلاءوامتحان               |          |
| بر کرنے والوں کے لئے نوشخبری ۸۱۴          | ~ _      |
| ب اخلاقی بحث                              | 1.1      |
| پلامسلک                                   |          |
| د مرامسلک                                 |          |
| ب<br>ب سوال اوراس کاجواب                  |          |
| بسرامسلک ونظریہ                           | . 2      |
| ملوات اور رحمت خداوندی سے فیضیاب لوگ • ۸۳ |          |
| مرائی رحمت سے بہر ہ درلوگ                 |          |
| وضوع سے مربوط ایک ادبی نکتہ               | ~ 4      |
| وایات پرایک نظر                           |          |
| زخ ادر موت کے بعدروح کی زندگی کابیان ۸۳۳  |          |
| بر میں مومن وکا فر سے سوال جواب           |          |
| ومنين كى روحول كامقام ومرتبه              |          |
| رواح مومنین کی مخصوص کیفیت                |          |
| ومن اور کافر کی روحوں کا فرق              | ~ 2      |
| وحين جسمون كي صورت مين                    |          |
| یک فلسفیانه بحث                           | ΞĪΛ      |
| لم اخلاق کی بحث                           | د م<br>۸ |

| ļ | انجلد | لميز | تفسيرا |
|---|-------|------|--------|
|---|-------|------|--------|

|                 | کفر کی حالت میں مرنے والے لو             |
|-----------------|------------------------------------------|
|                 | جېنم کادائمی عذاب                        |
|                 | ایک اہم نکتہ                             |
| ۸۸۹             | روايات پرايك نظر                         |
| ماديق           | کتمان کرنے والوں کے مختلف مص             |
| ٨٨٩             | آیت کی تصدیق میں فرمان رسول              |
| ٨٩٠             | لعنت کرنے والے افراد                     |
| . <u> </u>      | · · ·                                    |
| *               | آیات ۱۹۳ تا ۱۷۷                          |
| ٨٩٣             | تفسيروبيان                               |
| ٨٩٣             | معبود کی وحدانیت                         |
| ۸۹۵             | <sup>ن</sup> فی وا ثبات کا خوبصورت انداز |
| ٨٩٢             | ایک سوال اور دوجواب                      |
| ن               | رحمت کے وسیع ودائمی ہونے کا بیال         |
|                 | وجودخالق کی آفاقی نشانیاں                |
| ۸۹۸             | خلقت وأفرينش كے منفرد شاہكار             |
| <u>۸۹۸</u>      | ستاروں اور سیاروں کے دکش سلسلے           |
| 9++             | انسان:خدا كاعظيم شابهكار تخليق           |
| 9+r             | گردش کیل ونہارکا حوالہ                   |
| 9+1             | کشتی کی روانی خدا کی نشانی               |
| ى               | انسان کی بنائی ہوئی چیز دل کی خدا        |
| 9+ <sup>(</sup> | طرف نسبت كامستله                         |
| رگی             | پانی سے زمین اورز مین مخلوق کی زنا       |
|                 | بوا ذ <sup>ل</sup> كاادهراد هرجانا       |

łΛ

فهرست

|             | صفات کا درخت                                                |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| ۸۵۳         | اخلاق کی بابت ایک نظریہ                                     |
| ۸ <u>۳۲</u> | اخلاق کے حوالہ سے روایات پرایک اور نظر                      |
| A41         | مجاہد کے دواجر                                              |
| ۸۲۷         | صادق الوعد كاليك مصداق                                      |
| A4A         | اللله والاليه راجعون كالمتن                                 |
| ۸۹۸         | تين خدائي عطيو لکا تذکره                                    |
| A 19        | صلوات کے تین معنی                                           |
|             | :                                                           |
|             | آيت ۱۵۸                                                     |
|             | تغيروبيان                                                   |
|             | صفااورمروه اللدكي دونشانيان                                 |
|             | نیک عمل کانیک صلہ                                           |
|             | شا کرونلیم خدائے دومقدس نام                                 |
|             | ردایات پرایک نظر                                            |
|             | سعی کاد جو بی ظلم                                           |
|             | پی پیر اسلام کے ادائے جج کا حوالہ                           |
| ۸۷۸         | صفادمروہ پررکھے ہوئے دوبتوں کی کہانی                        |
|             |                                                             |
| A29         | آيات۱۲۲۴ مينين<br>تن                                        |
| ΛΛI         | آفسیروبیان                                                  |
|             | حقائق اوران پر پردہ ڈالنے والےلوگ<br>علمہ میں سر سر بردہ ڈا |
|             | علم وآگاہی کے بعدا نکار                                     |
|             | لعنت کے حقدارلوگ                                            |
| <u>۸۸۵</u>  | توبدادراصلا خفيس كرنے والے افراد                            |
|             |                                                             |

| جلد ا                 | تغييرالميز ان    |
|-----------------------|------------------|
|                       |                  |
| كياجانا               |                  |
| ، حامل لوگ            | عقل وقہم کے      |
| عات ومراتب            | حجبت کے در       |
| 910                   | محبت خِدا        |
| مرکز خداکی ذات ہے ۹۱۸ | طاقت كالحوره     |
| کاابدی ٹھکانہ         |                  |
| ب نظر                 | ردايات پرايک     |
| ليدن درس توحيد        |                  |
| ران کے بیروکار        | ظالم يبيثواءاو   |
| اانتجام               |                  |
| 977                   |                  |
| نه بحث                | دوسرى فلسفيان    |
| 972                   | يبلااعتراض       |
| 972                   | دوسرااعتر اض     |
| 972                   | تيسرااعتراض      |
| 972                   | چوتھااعتر اض     |
| في                    |                  |
| کاجواب                |                  |
| اض کاجواب             | دونمر بےاعتر     |
| اض کاجواب • ۹۳        | تيبر ےاعترا      |
| ں کاجواب              | چو تھے اعتر اخ   |
| ن کاجواب              | يا نچو يں اعتر ا |
| بث کے والہ سے ایک بحث |                  |
| الكميلى حصبه)         | (سابقه بحث       |
|                       |                  |

|                                                                                                              | آیات ۱۶۸ تا ۱۷                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                              | تفسيروبيان                                                                                                                                                                              |
| 917 8                                                                                                        | حلال وبإك اشياءكهاني كاتح                                                                                                                                                               |
| 9749                                                                                                         | شیطان کی کارستانی                                                                                                                                                                       |
| جدادگی پیروی • ۹۳                                                                                            | خدا کی پیروی کی بچائے آبادا                                                                                                                                                             |
| ۹۳ •                                                                                                         | جابل وكمراه آباءكاا تباع                                                                                                                                                                |
| ل                                                                                                            | کافروں کی حوالہ سے ایک مثا                                                                                                                                                              |
| 90° t'                                                                                                       | ردایات پرایک نظر                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                              | بيخ كوذن كرف كي قشم                                                                                                                                                                     |
| ۹۴۲                                                                                                          | طلاق بعطق ادرنذر کی قشم                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                              | می کام کے ترک کرنے ک <sup>و</sup>                                                                                                                                                       |
| ۹۳۳                                                                                                          | متثیل کی واضح تشریح                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                              |                                                                                                                                                                                         |
| ۹۳ ۳ <u></u>                                                                                                 | ایک اخلاقی ومعاشرتی بحث .                                                                                                                                                               |
|                                                                                                              |                                                                                                                                                                                         |
| ۹۳ ۹                                                                                                         | <br>آیات ۲۷ تا۲۷ ا                                                                                                                                                                      |
| 96° 9                                                                                                        | آیات ۲ کا تا۲ کا<br>تفسروبیان                                                                                                                                                           |
| 90° 9<br>901<br>901                                                                                          | آیات ۲۷ تا۲۷<br>تفسیروبیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم                                                                                                                                |
| ۹۴۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲                                                                                     | آیات ۲۷ تا۲۷<br>تفسیروبیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی نکتہ سے ایک اہم مط                                                                                                |
| ۹۴۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲                                                                       | آیات ۲۷ تا۲۷ ا<br>تفسیروبیان<br>پاک وطیب رزق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی نکتہ سے ایک اہم مط<br>عطائے رہانی پر عطائے شکر کا                                                                |
| ۹۴۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲ میککااشاره<br>۹۵۲ میلیکا                                                            | آیات ۲ کا تا۲ کا<br>تفسیرو بیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی نکتہ ہے ایک اہم مط<br>عطائے رہانی پر عطائے شکر کا<br>حرام کی گنی اشیاء کا تھم                                |
| ۹۳۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲                                                         | آیات ۲ کا تا۲ کا<br>تفسیر دیمان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی نکتہ ہے ایک اہم مط<br>عطائے رہانی پر عطائے شکر کا<br>جرام کی گئی اشیاء کا تھم                                |
| ۹۳۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲<br>۹۵۲                                                         | آیات ۲ کا تا۲ کا<br>تفسرو بیان<br>پاک دطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی تکتہ ہے ایک اہم مط<br>حطائے رہانی پر عطائے شکر کا<br>حرام کی گئی اشیاء کا تھم<br>اضطراری حالت میں استثنائی کچ |
| ۹۳۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲۹۵۲<br>۹۵۲۹۵۲<br>۹۵۳۹۵۳<br>۹۵۳۹۵۳<br>۹۵۲۹۵۲                                          | آیات ۲ کا تا۲ کا<br>تفسیرو بیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی نکتہ ہے ایک اہم مط<br>حرام کی گنی اشیاء کا تھم<br>اضطرار کی حالت میں استثنائی کے<br>ماانزل اللہ کا تمتان     |
| ۹۳۹<br>۹۵۱<br>۹۵۱<br>۹۵۲ میلیکااشاره<br>۹۵۲ میلیکااشاره<br>۹۵۲ میلیکا<br>۹۵۳ میلیک<br>۹۵۳ میلیک<br>۹۵۳ میلیک | آیات ۲ کا تا۲ کا<br>تفسرو بیان<br>پاک دطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک اد بی تکتہ ہے ایک اہم مط<br>حطائے رہانی پر عطائے شکر کا<br>حرام کی گئی اشیاء کا تھم<br>اضطراری حالت میں استثنائی کچ |

| ا ا                                                                                                            | تفسيراكميز ان جلد ا                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| تفسيروبيان                                                                                                     | مجمع البیان کی روایت                       |
| قصاص کا داضح تھم + ۹۷                                                                                          | آتش جبنم پر صبر کیوں؟                      |
| ديت كا قانونى حق                                                                                               | امام جعفر صادق کے ارتثادات                 |
| نیک سلوک داحسان کانظم                                                                                          |                                            |
| خدا کی طرف سے نرمی درجت ۱۷۹                                                                                    | آيت ٢٧٤                                    |
| قصاص میں زندگی ہے                                                                                              | تفسیروبیان                                 |
| روایات پرایک نظر                                                                                               | مشرق ومغرب کی طرف رخ کرنا ہی نیکی نہیں ۹۵۸ |
| قصاص کاایک عملی پہلو                                                                                           | نیکی اور نیک کی اصل حقیقت                  |
| آیات احکام کی تغسیر                                                                                            | ايمان داعتقاد كاذكر                        |
| ایک علمی بحث                                                                                                   | اعمال کاذ کر                               |
| www.easternative.com.easternative.com.easternative.com.easternative.com.easternative.com.easternative.com.east | اخلاقی صفات کاذکر                          |
| آيات ١٨٠ تا ١٨٢                                                                                                | صدافت دسچانی کاذ کر                        |
| تفسيروبيان                                                                                                     | تقوی و پر میزگاری کاذگر بنج                |
| وصيت كاشرعي حكم ۹۸۴                                                                                            | تکلیفوں میں صرکر نیوالے                    |
| وصيت ميں تبديلي كاعدم جواز                                                                                     | ردایات پرایک نظر                           |
| اصلاح کرنے والے کا تھم                                                                                         | ایمان کی تحمیل کاذریعہ                     |
| روايات پرايک نظر                                                                                               | ظاہروباطن میں یکسانیت                      |
| وصيت سے متعلق ايک شرق حکم                                                                                      | ذوى القربي كون بين؟                        |
| قريبيوں کے لئے وصيت کرنا ٩٨٦                                                                                   | فقیر مسکین اور بائس کے معانی               |
| وصيت ميل مقدار كالغين ٩٨٢                                                                                      | ابن السبيل كاجامع معنى ٩٢٢                 |
| وصيت دميراث كي آيتو لكاربط                                                                                     | غلام کی آزادی کانثر کی ظلم ۲۷۷             |
| جنف کامعنی                                                                                                     | صبراورصابرین کے بارے میں ۲۲۷               |
| وصيت کې تبديلي کاجواز دعدم جواز                                                                                |                                            |
| وصیت میں تبدیلی کے جواز کا سبب ۹۸۸                                                                             | آیات ۱۷۸ و ۱۷۹                             |

٠

اس جلد میں شامل اہم موضوعات

|       | برالميز انجلد ا | تغب |
|-------|-----------------|-----|
| )<br> | 0               |     |

ابمموضوعات

## بِسْمِ الله الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ()

ٱلْحَمُدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ لَّ الرَّحُمْنِ الرَّحِيُمِ لَٰ مَلِلَثِ يَوْمِ الدِّيْنِ لَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ لَ اِهْدِنَا الصِّرَ اطَ الْمُسْتَقِيْمَ لَ صِرَاطَ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِ مُ<sup>ْ</sup>غَيْرِ الْمَغْضَوُ بِعَلَيْهِ مُو كَالضَّ آيْدُن حُ

خوش نفیب بیل وہ موسین جن کی زندگی میں انہیں دین سے وابستگی ،ادائے فرض وواجبات ،اتمال صالحہ کی ادائیگی اور قرآ ن فہنی کی توفیق حاصل ہوئی اوران کی وفات کے بعد ان کے لواحقین و پسما ندگان نے ان کی ارواح کوشا دکر نے اوران کے زادِ رادِ آخرت میں اضافہ کرنے کے لیے قرآ ن خوانی ، مجالس عزائی ، محافل دعا اور با قیات الصالحات کا اہتما م کیا، اس ک ایک مثال ما نچسٹر میں مقیم جناب الحاج شیخ سعید الحسن صاحب ہیں جنہوں نے اپنے والدین مرحومین اورا پنی زوجہ مرحومہ ک ایس مثال ما نچسٹر میں مقیم جناب الحاج شیخ سعید الحسن صاحب ہیں جنہوں نے اپنے والدین مرحومین اورا پنی زوجہ مرحومہ ک ایس ال واب کے لئے دیگر اعمال خیر کے ساتھ ساتھ کا ب المیز ان فی تفسیر القرآ ن کی پہلی جلد کی تجدید اشاعت میں مالی مرحومہ ہی افرات کی ، خداوند عالم ان کے اس عمل خیر کے ساتھ ساتھ کا ب المیز ان فی تفسیر القرآ ن کی پہلی جلد کی تجدید اشاعت میں مالی مرحومہ ہی افرات کی ، خداوند عالم ان کے اس عمل خیر کے ساتھ ساتھ کا ب المیز ان فی تفسیر القرآ ن کی پہلی جلد کی تجدید اشاعت میں مالی مرحومہ ہیں افرات کے ایک میں خیر کے ساتھ ساتھ کا ب المیز ان فی تفسیر القرآ ان کی پہلی جلد کی تجدید اشاعت میں مالی مرحومہ ہی افرات کی ، خداوند عالم ان کے اس عمل خیر کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے اور ان کے والدین مرحومین اورز وجہ مرحومہ ہی افتر حسن اور فرزند مرحوم عاصم حسن کو جوار رحمت میں جگہ دے اور انہیں شفاعت محمد و آل محمد میں مال اسیب

اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الاحياء منهم والاموات تأبع اللهم بنينا و بينهم بالخيرات انك هجيب المعوات انك على كل شيى قدير برحمتك يا ارحم الراحمين

الغد يراكيرمي ياكستان

نسيراكميز انجلد ا

عرض نا نثر

۲۴

قر آن مجید، خداوند عالم کا وہ عظیم ومقد کلام ہے جسے اس نے اپنے سب سے بڑے ادر آخری نبی سید الانبیاء حضرت محم مصطفی کے قلب مبارک پر جبرئیل امین کے ذریعے نازل فرمایا۔ قرآن مجیدا پنے لفظوں میں معانی کی ایک کا نئات سمیٹے ہوئے ہےاور حضرت علی کے ارشاد کرامی کے مطابق اس کے ہرظاہر کے ستر باطن ہیں، اس مقدس کلام کا ہر حرف سرچشمہ ہدایت ہے، اس کے الفاظ سے معانی کے کشف کرنے کاعمل کہ جسے تغییر کہا جاتا ہے نزول قرآن ہی کے زمانہ سے شروع ہو چکا تھااور حضرت پیغمبر اسلام نے آیات کے معانی پر پڑے ہوئے حجابوں کوالٹ کراپٹی امت کوتھا کتی کی تصویر دکھانے کا عمل خود انجام دیا کہ جس سے اصول تفسیر سے آگاہی حاصل ہوگئی، انہیں اصولوں کی بنیا د پر آئمہ اہل ہیت نے سلسلة تفسیر جاری رکھا اور آیات کے معانی کی وضاحت فرمائی، حضرت رسول خدانے میرکام بوسیلۂ وحی انجام دیا اور کشف کے بجائے بیان ووضاحت کے ذریعے معانی ومفاہیم اور حقائق کو آشکار فرمایا، اسی طرح آتمہ معصومین علیم السلام نے علم امامت کے ذریع قرآنی آیات کی تغییر وتشریح کی جلیل القدر صحابہ کرام نے تغییر کی بابت اپنی کاوشیں بروئے کارلاعیں، بیسلسلہ علماء کرام اورامت کے دانشوروں کے ذریع جاری ہو گیا اوراس میں وسعت پیدا ہوئی چنا تحیر تیمی تغییر کے ساتھ ساتھ موضوعی تفسیر کاباب بھی کھل گیا اور اس میں بھی اہل علم و دانش نے کلام الہی سے ہدایت وسعادت کے جواہر تک رسائی کی ہمہ جہت کوششیں کیں، ہر عالم وحقق نے اپنے علمی ذوق کے مطابق احادیث مبارکہ دارشادات نبو ہی کی مدد سے تفسیر کاعمل انجام دیا، اس اثناء میں تفسیر القرآن بالقرآن کی وہ روش جس کی بنیا دحضرت پنج براسلام فے خودرکھی اور آئمہ اہل ہیت نے اسے اپنایا اس ك السلسل مي جن اكابرين في ايتى قكرى وعلى توانا تيول ت عملى مظاهر پيش ك ان ميں ايك نام الميز ان في تغسير القرآن ے مؤلف کا ہے کہ جنہوں نے تفسیر القرآن بالقرآن کی بنیاد پر منفر دانداز میں قرآ ن بنی کی کوشش میں کر دارا دا کیا، المیز ان فی تغییر القرآن کے اردوتر جمہ کواہل علم حضرات کی طرف سے جو پذیرائی حاصل ہوئی اس کا انداز ہواسی سے لگایا جاسکتا ہے کہ پہلی جلد کی اشاعت کا تیسر امر حلہ الغد یرا کیڈی کے ذریع انجام پڑ پر ہو کر آپ کے ہاتھوں میں ہے ہماری کوشش ہے کہ بیں جلدوں کے اس عظیم مجموعہ کی اشاعت کو کیے بعد دیگر جلد از جلد پایر بخمیل تک پہنچا نمیں، پروف ریڈنگ کی بابت حتی الا مکان کوشش کی گئی ہے کہ اس علمی خزانہ کو کتاب کی غلطیوں سے مبر اومنزہ صورت میں پیش کیا جائے اس کے باوجود اگر کسی مقام پر کوئی غلطی باقی رہ گئی ہوتو قارئین کرام کی نشاندہی پران کے شکر یہ سے ساتھ آئندہ اشاعتوں میں اسے دور کردیا جائے گا، خداوند عالم ہماری اس مخلصا نہ خدمت کواپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے۔

(سیددولت علی زیدی) الغد یرا کیڈمی، پا کستان

تفسيراكميز انجلد ا

بِسْمِراللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

## ابتدائيه

مقدمةمؤلف

بسم الله الرحن الرحيم الحمد لله الذي الزل الفرقان على عبدة ليكون للعالدين نذيراً والصلوة والسلام عليمن ارسله شاهداً ومبشراً و نذيراً و ذاعياً الى لله باذنه و سراجاً منيراً وعلى آله الذين اذهب الله عنهم الرجس و طهر هم تطهيراً

اللہ کے نام سے شروع کرتا ہوں جونہایت مہر بان ، ہمیشہ رحم کرنے والا ہے، ہر حمد وستائش اللہ سے مخصوص ہے، وہ کہ جس نے جن کو باطل سے جدا کرنے والی کتاب اپنے بند سے پر نازل کی تا کہ وہ پوری کا ننات کے لئے۔ ہادی ور ہنما اور انذار کرنے والا ہو، اور در ودوسلام ہوا س بستی پر جسے اس نے شاہد وگواہ ، بشارتیں وخوش خبریاں دینے والا ، انذار اور عذاب اللی سے ڈرانے والا ، اپنے اذن وعکم سے دعوت الی اللہ دینے والا اور روش چراغ بنا کر بھیجا، اور اس کی آل پر۔ در ودوسلام ہو۔ کہ اللہ نے جن سے ہر طرح کے رجس ونا پا کی کو دور کر دیا اور انہیں اس طرح پاک کیا جس طرح پاک کرنے کا حق متم ہید:

ہم اس مقدمہ میں نہایت اختصار کے ساتھ یہ بیان کرنا چاہتے ہیں کہ اس کتاب (اکمیز ان) میں قرآنی آیات کر یمہ کے معانی کی بابت ہمارا طریقہ ہجت کیا ہے اور آیات کی تفسیر میں ہم نے کیاروش اختیار کی ہے۔ سب سے پہلے اس حقیقت کا ذکر ضرور کی سمجھتے ہیں کہ'' تفسیر'' یعنی قرآنی آیات کے معانی ک وضاحت اوران کے مقاصد کو سمجھنے کے لیے بحث و تحقیق کا کام ان نہایت اہم علمی کا وشوں میں سے ایک ہے جوقد یم زمانہ سے ابتدائيه

اہل اسلام انجام دیتے چلے آ رہے ہیں کشیقت امریہ ہے کہ اس طرح کی بحث وتحقیق جے'' تفسیر'' کہاجا تا ہے اگر اس کے تاریخی پس منظر پرغور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کا اصل آغاز نزول قر آن ہی کے زمانہ سے ہو چکا تھا جیسا کہ قر آن مجید میں خدائے قددس کے ارشاد گرامی سے ظاہر ہوتا ہے جس میں حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

سورهء بقره، آیت ۵۱:

ݿݦݴݴݨݰݩݩ<u>ݫݔݣ</u>ݷݿݭݫلا<u>ݘ</u>ݩݣݦݶݑݪݸݳݝݵݵݣݥݳݔݓݔݳݹݵݬݣݵݣݥݸݵݝݶݔݣݥݳݪݤݖ<u>ݑݸݳݫݘݣ</u>ݵݑ

(جس طرح ہم نے تم میں ایک رسول تم ہی میں سے بھیجا جو تمہارے سامنے ہماری آیات کی تلاوت کرتا ہے اور تمہارا تزکیہ ففس کرتا ہے اور تمہیں کتاب دھکت کی تعلیم دیتا ہے۔۔..)

اس آیت مبارکہ میں '' کتاب کی تعلیم' سے مراد قرآنی آیات کے معانی کی وضاحت اوران سے مربوط مطالب کا بیان وتشریح کہ جسے '' تغییر' کہا جاتا ہے۔

مفسرین اسلام کا پہلا طبقہ چند صحابہ عکرام پر مشمل تھا (یا در ہے کہ یہاں صحابہ سے ہماری مراد حضرت علی علیہ السلام اور آئمہ آبل بہت علیم السلام نہیں ہیں کیونکہ ان ہستیوں کے بارے میں ہمارانظریداس سے بالاتر ہے اور ہم اس سلسل میں بہت جلد تفصیلی : زکرہ کریں گے ) جن میں جناب عبداللہ ابن عباس " ، جناب عبداللہ ابن عراور جناب اُلی وغیرهم مرفہرست ہیں ان حضرات نے تفسیر کے حوالہ سے نہایت اہمیت اور بھر پور توجہ سے کام کیا ، اس دور میں عام طور پر جو بحش

۱۔ آیات کےاد بی پہلو ۲۔ شان نزول ۳۔ ایک آیت کے معنی کی دضاحت کے لیے دوسری آیت سے مختصرات تدلال ۳۔ تاریخی دا قعات ادرمبدء دمعاد۔۔خداد قیامت۔۔وغیرہ کی بابت حضرت پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ دآلہ دسلم سی منقول ردایات داحادیث کے حوالہ سے آیات کی تفسیر۔

یجی روش اور طریقہ، بحث دوسرے طبقہ میں آنے والے مفسرین یعنی '' تابعین'' میں بھی رائج رہا جن میں مجاہد' قادہ' ابن ابی لیلیٰ ' شبعی، سدی اور پہلی و دوسری صدی ہجری کے دانشور حضرات شامل ہیں ان سب حضرات نے صحابہ ، کرا م ہی کے طریقہ ، بحث وتفسیر کواختیار کیا البتہ ایک چیز کے اضافہ کے ساتھ اور دہ یہ کہ انہوں نے طبقہ ، اول کے مفسرین کی نسبت زیادہ روایات ذکر کیں (افسوس ہے کہ ان روایات میں یہودیوں اور دوسرے مذاہب کے ہیں دکاروں کی من گھڑت روایات

تفسيراكميز انجلد ا

بھی شامل ہو گئیں ) اور وہ روایات بھی شامل کر دیں جو گزشتہ اقوام کے حالات واقعات اور تخلیق عالم سے تعلق رکھتی ہیں مثلاً آسانوں کی تخلیق کی ابتدائذین کی تکوین وآفرینش دریاؤں کی تخلیق اور شداد کے باغ ارم انہیاء کی لغزشیں تحریف قر آن اور اس طرح کی دیگر بائیں صحیح روایات واحادیث میں شامل کردی گئیں یہی وجہ ہے کہ ان میں سے بعض روایات تفسیری وغیر تفسیری کتب میں آج بھی موجود ہیں۔

پھر حضرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد خلفاء کے دور میں علم کلام کی بحثیں مسلما نو ل کے ہاتھوں مفتو حہ مما لک کی اقوام اور گونا گوں ادیان دمذا جب کے علماء سے ملاقا توں دمیل جول کے منتجہ میں رواج پا کئیں۔

دوسری جانب پہلی صدی ہجر کی کے آخری حصہ میں اموی سلطنت اور پھر عباسیوں کے دور حکومت میں فلسفہ ء یونان کاعربی زبان میں ترجمہ ہوااورعلمائے اسلام کے درمیان فلسفیانہ وعظی مباحث کا سلسلہ وسعت اختبار کر گیا۔

تیسری طرف بیہ وا کہ فلسفیانہ وعظی بحثوں کے عام ہونے کی وجہ سے تصوف وعرفانی مباحث فے بھی اسلام میں راہ پالی اورلوگوں کے ایک طبقہ میں بیر جمان پیدا ہو گیا کہ دینی معارف وحقائق کو سی لفظی وعظی دلیل و بر ہان کے بجائ مجاہدت وریاضتِ نفس کے ذریعے حاصل کیا جائے۔

اور چوتھی سمت میہ ہوا کہ پچھلوگوں نے کہ جنہیں اہل الحدیث کہاجا تا ہے قرآنی آیات کوروایات واحادیث کے ظاہری الفاظ ہی کے ذریعے تجھنے پراکتفاء کرتے ہوئے ان کے معانی کے ادراک کی بابت آیات کے ادبی پہلوؤں کے علاوہ کسی بھی دوسری جہت میں بحث وتحقیق اورغور دفکر کرنے کو درخور اعتناء نہ ہمجھا۔

یکی دو چار عوامل سے جن کے با عث قرآن مجید کی تغییر میں علماء و محققین کی روش میں میسانیت ندر بنی اور سب سے بر صر تغییر کے باب میں اہل علم و شخفیق کی روش وطریقد ، بحدث کے مختلف ہونے کا سبب ان کے مذاہب و مسالک کا مختلف ہو تقااور اسی مذہبی فرق و مسلکی اختلاف کے سبب مسلمانوں کے در میان کلمہ ، تو حید و رسالت یعنی لا الدالا اللہ تحد رسول اللہ کے خاہری الفاظ کے علاوہ کسی بات پر اتفاق رائے قائم نہ ہو سکا بلکہ اس کے علاوہ سے کہ ہر مسلہ میں اختلاف رائے پیدا ہو گیا چنا نچہ خداوند عالم کے اسماء مبارکہ صفات مقد سہ وا فعال کر بید آسانوں اور جو پھوان میں ہے زمین اور جو پھواس میں ہے چنا نچہ خداوند عالم کے اسماء مبارکہ صفات مقد سہ وا فعال کر بید آسانوں اور جو پھوان میں ہے زمین اور جو پھواس میں ہے قضاء و قدر خبر و تفویض ثو اب و عذاب موت ' برز خ' بعث و نشر قبر سے اختنا قیامت کے دن خدا کی بارگاہ میں حاضر ک بہشت و دور خ' مختصر سے کہ ان تمام مساکل کے معانی و مفاہیم میں اختلاف نظر پیدا ہو گیا جن کی تعلق کی بھی باختر کو حقائق و معارف سے تھا اس کا نتیجہ سے ہوا کہ اہل اسلام میں قرآنی آبانوں اور جو کھوان میں ہے زمین اور طریقہ میں حاضر ک اختلاف پیدا ہو گیا اور میں اس کا نتی ہوں کہ ہوں کہ معانی و مفاہیم میں اختلاف نظر پیدا ہو گیا جن کا تعلق کی بھی پہلو ہو دین معاکن و معارف سے تھا اس کا نتیجہ سے ہوا کہ اہل اسلام میں قرآنی آبا یات کے معانی کو تو میں کر اور اور طریقہ میں جن اختلاف پیدا ہو گیا اور ہر گردہ نے اپنی ہو کہ اور اسلام میں قرآنی آبات کے معانی کو تو تعلق کی بھی پہلو ہو تی میں بیان کرده روایات بی کے ذریع قرآنی آیات کے بیچھنے پراکتفاء کی اور جرآیت کی بابت صحابہ وتا بعین کی ' روایات' کو بنیاد قرار دے کرآیات کے معانی و مفاہیم کی بابت بحث و تحقیق کی لہٰذا جن آیات کی بابت روایات میسر آعیں انہوں نے ان کی روشن میں آیات کی تفییر کی اور اگر کسی آیت کے بارے میں انہیں کوئی حدیث وروایت ندل کی تو اس کی بابت بحث و تحقیق اور غور دفکر کرنے کے بجائے اس کی بابت ' توقف' اختیار کر لیا (یعنی کسی قسم کی رائے قائم کرنے سے اجتناب کیا) اور صرف ' حدیث' وروایت کو آیات کے معانی کی بابت کا ٹی سمجھا اور میہ کہ کر ان آیات کی بابت خور دفکر کرنے سے اجتناب کیا) د تو ان آیات کے الفاظ کسی مطلب کو واضح طور پر بیان کرتے ہیں کیونکہ ان آیات کی بابت خور دفکر کرنے سے اختیار کی کہ نہ ہی ان آیات کی ابت کوئی روایت و معانی کی بابت کا ٹی سمجھا اور میہ کہ کر ان آیات کی بابت خور دفکر کرنے سے دور کی اختیار کی کہ نہ دن ان آیات کے الفاظ کسی مطلب کو واضح طور پر بیان کرتے ہیں کیونکہ ان آیات کی بابت خور دفکر کرنے سے دور کی اختیار کی کہ نہ ہی ان آیات کی ابت کوئی روایت و معانی کی بابت کا ٹی سمجھا اور میہ کہ کر ان آیات کی بابت خور دفکر کرنے سے دور کی اختیار کی کہ نہ ان آیا یات کی بابت کوئی روایت و معادی کی باب کا ٹی موجود ہے لہٰذا اس سلسلے میں ہم اس قرآئی آیا ہے سے حسن کر کے بی جن میں جس

وَ الرَّسِخُوُنَ فِ الْعِلْمِ يَقُوُلُوْنَ أَمَنَّا بِهِ ' كُلُّ قِنْ عِنْبِ مَ بِّنَا" (جوراسخون فی العلم ہیں علم کی بلندیوں پرفائز ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ ہم تو اس بات پرایمان رکھتے ہیں کہ سب پچھ ہمارے پروردگارکی طرف سے ہے)

حقیقت ہے ہے کہ ان حفرات کا بی موقف ۔۔ اور اس پر اس آیت سے تمسک واستد لال ۔۔ غلط و نا درست ہے کیونکہ اس طرح انہوں نے عقل وقکر کی تو توں کو بے کار کر و یا اور تفکر وند بر کے مل کو بے سود قرار دے دیا اور صرف روا یا ت و احادیث کے ظاہر کی الفاظ سے تمسک اختیار کرنے پر اکتفاء کی جبکہ ایہا کر نا ہر گز درست نہیں کیونکہ خداوند عالم نے اپنی مقد س کتاب قرآ ان جیر۔ میں عقل کو حجت قرار دینے کی ہر گز مخالفت و ممانفت نہیں کی اور نہ ہی عقلی تفاکق کو غلط و نا درست قرار دیا ہے اور یہ بات کیونکر ممکن و معقول ہے کہ قرآ ان عقل دفکر کو حجت قرار ندد سے جبکہ قرآ ان مجید اور اس کے کلام خدا ہونے کی اصل ہے اور یہ بات کیونکر ممکن و معقول ہے کہ قرآ ان عقل دفکر کو حجت قرار ندد سے جبکہ قرآ ان مجید اور اس کے کلام خدا ہونے کی اصل دلیل ہی عقل ہے لیڈ احقیقت جال اس کے برعکس ہے یعنی خدا نے عقل وفکر کو حجت قرار دیا ہے اور صحابہ و تا کی اصل دلیل ہی عقل ہے کر کان دمقول ہے کہ قرآ ان عقل دفکر کو حجت قرار ندد سے جبکہ قرآ ان مجید اور اس کے کلام خدا ہونے کی اصل دلیل ہی عقل ہے لیڈ احقیقت جال اس کے برعکس ہے یعنی خدا نے عقل وفکر کو حجت قرار دیا ہے اور صحابہ و تا بعین کے اقوال اور دلیل ہی عقل ہے لیڈ احقیقت جال اس کے برعکس ہے یعنی خدا نے عقل دول کو حجت قرار دیا ہے اور صحابہ و تا بعین کے اقوال اور در و دو تعلیم کر لو کہ دو ترم ارت کی جہت قرار نہیں جی تی پر نہیں فر مایا کہ صحابہ د تا بعین کے اور ان کر در و ایات میں اس قدر اختلاف پایا جاتا ہے کہ آئیں جمت قرار دیا ہی نہیں جا سکتا اور ہے بات قرآ ٹی عظرت کے سراس مرمنا فی ہے کہ کہ دو لوگوں کو سفسطہ و بر دیل چرکی دعوت د سے کر اینی باتوں کو تسلیم کر لینے کی تر غی دلاتے جو تناقض د اخلان ان پر مشکس کہ دوں اور کی محل ہوں اور کی تعلم ہے مراس دی پر مشکس کی تو میں ایس اور اور اور دو تعلیم دوں اور اور دو تر کی مسل میں اور کو تک کی تر خین کے بیا تات د کہ دو اوگوں کو سفسطہ و بر دیل چر کی دعوت د سے کر ایسی باتوں کو تسلیم کر لینے کی ترغیب دلاتے جو تناقض دو ادر ان کی سر میں دو تا تیں کر تعنی کی تو تو ہیں توں اور دو اور دو دو اور کی تھیں اور دو اور کی تھی کر نے ہیں تر تی تیں کی تی تو ہیں تھی دو کی تو تو ہیں کی تو ہوں دو دو دو دو تو ہو تا ہے دو تا ہی دو تو تا تی تو دو دو تا تو تا ہوں دو دو دو دو دو تا تی ہ کی تو نو ہی ہ معانی کو سیحضی ترغیب دلانا کسی صورت میں قرآنی مقام ومنزلت سے ہم آ ہنگ نہیں بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ قرآن ہجید نے اپنی مقدر و پاکیزہ آیات میں تد برونظر کی دعوت دی ہے اور اس امر کی ہمر پور ترغیب دلائی ہے کہ قرآنی آیات کو سیحضے لیے اپنی عقلی وفکری قوتیں بروئے کار لاکر آیات کے در میان ظاہر کی طور پر نظر آنے والے اختلاف کو دور کریں۔ کیونکہ حقیق معنوں میں قرآنی آیات کے در میان کوئی اختلاف ودو گا گی نہیں پائی جاتی ہے۔ اور یہ کام علی وفکر کو کام میں لانے اور تد بر کے ذریعے ہی نتیج خیز ثابت ہو سکتا ہے اور سب سے بڑی بات ہے۔ خداوند عالم نظر آن فرآن ہو کہ قرآن ہے کہ قرر ہر چیز کے واضح بیان پر مشتمل کتاب قرار دیا ہے تو یہ کوئکر ممکن ہے کہ فور اپنی روشن کی دوسر کے قور سے حاصل کر ۔ ؟ دو ختی ہو اور ہو ہو دو این پر خان ہو ہو کہ کا ہو ہو ہو کا گھن نو دو کا تکی نہیں پائی جاتی ہے۔ اور یہ کام علی ان موجیز کے واضح بیان پر مشتمل کتاب قرار دیا ہے تو یہ کوئکر ممکن ہے کہ فور اپنی روشن کی دوسر کے قور سے حاصل کر ۔ ؟ اور دو اس جو چیز ہدایت کر نے والی ہو وہ خود اپنی ہدایت کے لیے کسی دوسر کی محتان ہو؟ اور ہو کہ ہو کہ دوسر کے قور ہو کہ کہ کہ دوسر کے قرار ہو کہ دور ہو ہو کہ ہو کہ دوسر کر آفر دور دو ضح بیان پر مشتمل کتاب قرار دیا ہے تو دیہ کوئکر ممکن ہے کہ فور داپتی کی دوسر کے قور سے حاصل کر ۔ ؟ اور دو ضح بیان پر مشتمل ہو وہ اپنی ہو این اور اپنے معانی و مطال کی وضا حت کے لیے کسی دوسر کے لیے کہ دور چیز کھر ہو ایل

اب رہی'' منتظمین'' کی بات' توانہوں نے اختلاف مسلک کی وجہ سے اپنے زہبی نظریات کوتفسیر قرآن کی بنیاد قرارد بے کرآیات کے معانی اس انداز میں کئے کہ ان کے عقائلہ وافکار اور مذہبی آراء وخیالات سے مطابقت ہوا ور اگر کوئی آیت ان کے نظریات سے نکراتی ہوتو اس کی ت اویل کردیں اورت اویل بھی اپنے ہی مذہبی نظریات ومسلکی افکار کی روشن میں کریں۔

بہر حال تفسیر قرآن مجید کی بابت مخصوص نظریات کو بنیاد قرارد بے کرددسروں سے الگ روش اختیار کرنے کے تین اسباب ہو سکتے ہیں:

ملی نظریات کا مختلف ہونا
 دوسروں کی اندھی تقلید
 دوسروں کی اندھی تقلید
 تومی وطی تعصّبات وغیرہ

یہاں ان اسباب کوزیر بحث لاکران کی صحت وسقم کی بابت اظہار خیال کی ضرورت نہیں البتہ ہم انتا ضرور کہتے ہیں کہ اس طرح کے طریقہ ، بحث کو '' تغییر' کے بجائے '' تطبیق '' کہنازیا دہ مناسب ہوگا کیونکہ جب کوئی شخص تحقیق کے مرحلہ میں مخصوص نظریات کو بنیا دقر ارد بنو اس کا مطلب سیہ ہوتا ہے کہ دہ اینی آراء دافکار کو قرآ ان قبلی کی اساس سمجھتا ہے اور قرآن کواپنے عقائد دنظریات کی روشن میں دیکھتا ہے گویا دہ قرآن کو اپنے نظریات سے ہم آ جنگ کرتا چا جا اینی قرآ ٹی مطالب کو اپنے افکار وآراء سے تطبیق دینا چاہتا ہے اور اپنے نظریات کو مطالب کرتا چا ہتا ہے نہیں ہے، اس لیے اس قسم کی روش بحث کو 'دنظیق'' کاعمل کہنا تفسیر کہنے سے زیا دہ موزوں ہے۔ ( کیونکہ تفسیر کا اصل معنی

| آیات کے مختلف پہلودوں پر بحث اوران میں غور وفکر کر کے ان سے مطالب اخذ کرنا ہے تا کہ ان مطالب کو عقائد و             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نظریات اورا فکار وآراء کی بنیاد قرارد یا جائے )۔                                                                    |
| بنابرایں جو شخص قرآنی آیات میں سے سی آیت کی بابت بحث کرتے ہوئے اظہار خیال کرنا چاہے تو اس کے                        |
| اظہار کی دوصورتیں ہوسکتی ہیں (یعنی وہ بحث و تحقیق کے مرحلہ میں پیربات سوچ سکتا ہے کہ )                              |
| ا۔ اس آیت سے کیا مرادب ؟                                                                                            |
| ٢- أسآيت كوكس معنح يرجمول كرماجابي؟ (أس ت كون سا معنى مرادليما جابي)                                                |
| ظاہر ہے کہ ان دونوں صورتوں میں بہت فرق ہے کیونکہ پہلی صورت میں دہ سیجھنا چاہتا ہے کہ قرآن کا مطلب و                 |
| مقصود کیا ہے اور قرآن کیا کہنا چاہتا ہے لہٰذا اسے ہرطرح کے نظریات وافکار اور شخص خیالات وآراء کو بالائے طاق رکھ کر  |
| آیت کے معنی ومفہوم پر غور کرتا ہو گا جبکہ دوسری صورت میں وہ اپنے نظریات کو بنیا دقر ارد ب کر آیت کے معنی سے مفہوم   |
| حاصل كرما چاہتا ہے تو وہ قرآن سے بچھ حاصل كرنے كے بجائے اسے اپنے نظريات ميں ڈھالنے كے دربے ہوتا ہے اس               |
| لیے بحث و حقیق کے اس انداز کو آیت کے معنی کے سمجھنے اور اس کے اصل مطلب ومراد سے آگا ہی حاصل کرنے کی کوشش کا         |
| نا منہیں دیا جاسکتا کیونکہ اس صورت میں وہ پخص کوئی معنی حاصل کرنے سے پہلے ہی ایک معنی ذہن میں رکھ کرا سے قرآ نی رنگ |
| دینے میں کوشاں ہوتا ہے اس کیے اس کے ایسا کرنے کو'' تطبیق' (قرآن کو اپنے نظریات کے مطابق بنانا) کا نام دینا          |
| زياده مناسب ب-                                                                                                      |
| اب رہے فلاسفر حضرات ' تو وہ بھی متکلمین کی طرح تفسیر کی بیجائے'' تطبیق'' کی دادی میں کھس گئے اور انہوں              |
| المحمق وقربها كالمستحققة والمسامع بكالتع بريد من المسامية المسام                                                    |

نے جلی قرآئی آیات کی بابت بحث وحقیق میں ان آیات کی ت اویل وتوجیہ کا ارتکاب کیا جوابیے ظاہری الفاظ میں ان کے فلسفیانه نظریات واصولوں سے ہم آ ہنگ نتھیں ٰیہاں بیہ بات قامل ذکر ہے کہ ' فلسفہ' سے اس کا وہ عام وجامع معنی مراد ہے جس میں علوم ریاضیات طبیعیات الہیات ادر حکمت علیہ سب شامل میں مزید وضاحت کے لیے سد امر قابل ذکر ہے کہ فلاسفد کے دومسلک ہیں: ایک "مشائ" کا مسلک کہلاتا ہے اور دوسرا" اشراق" کا مسلک کہلاتا ہے بہلے مسلک والوں کو ''مشائلین''اور دوسرے مسلک دالوں کو''اشراقیین '' کہا جاتا ہے مشائلین کے نظریاتی اصولوں کی بنیا دیہ ہے کہ وہ بحث و تحقیق کوصرف ظاہری دلیل و برہان کے حوالہ سے صحیح سمجھتے ہیں جبکہ اشراقیین ، حقائق دمعارف کو تہذیب نفس دریاضت کے ذریلیے حاصل کرنے کو درست قرار دیتے ہیں' یہی وجہ ہے کہ''مشائین''نے ان تمام آیات کی ت اُویل کر دی جوان تقائق کے بیان پر مشمل تھیں جو مادرائے طبیعت ٔ خلقت و آ فرینشِ عالم ؓ آ سانوں اور زمین کی تخلیق ٗ ہرزخ ومعاد اور قیامت کے بارے میں ہیں بلکہ اس سے بالاتر بیکہ انہوں نے ان تمام آیات کی ت اُویل کی جوان کے اپنے بنائے ہوئے معیاروں و فرضیات اور سائنسی علوم کے مقررہ اصولوں وضابطوں ہے ہم آ ہنگ نہ تھیں مثلاً افلاک کے کلی وجزئی نظام عناصر کی تر تیب و ترکیب ادرافلاک دعناصر کے احکام دخصوصیات' ان کی بابت انہوں نے کئی معیار مقرر کردیتے جنہیں وہ'' اصول موضوعہ''

کہتے ہیں اور ان اصولوں کے بارے میں وہ خود ہی کہتے ہیں کہ بیسب ان کے اپنے ہی بنائے ہوئے (خود ساختہ ) ایسے معیار ہیں جن کی بابت کوئی تھوں دلیل موجود نہیں لیکن اس کے باوجودافلاک وعناصر کے احکام انہی مقررہ وموضوعہ اصولوں و معیاروں کی بنیاد پراستوار کے گئے ہیں اوروہی اصول موضوعہ ان کے تمام نظریات کی اصل واساس ہیں بنابرایں اگرکوئی آیت ان کے ان مقررہ اصولوں اور معیاروں پر بوری ندائرتی ہوتو وہ فورا اس کی ت اویل کردیتے ہیں۔

۳1

اور جهال تك "متعوف، كالعلق بتوجونكدان كامسلك اورطريقدوروش بيب كدوه عالم ظامركو مركز درخورا عتناء نهيس تبحصته بلكها بتى بحثوب ميس تمام ترتوتيهات باطن خلقت پر مركوز ركھتے ہيں اور صرف انہى آيات كى بابت بحث وتحقيق کرتے ہیں جن کا تعلق عالم باطن اور نفوس کے اسرار سے ہواور آفاق وکا نتات سے مربوط آیات کی بابت غور وفکر کرنے کے بجائے ان کی تاؤیل کرنے پراکتفاء کرتے ہیں اور '' تنزیل'' (قرآنی آیات کے ظاہری الفاظ سے تمسک) کی بجائے " تاؤیل" کاراستداختیار کرتے ہیں ان کا ایسا کرنالوگوں میں آیات کی تاؤیلیں کرنے کے عمل کے روائح کا سبب بناجس کا منیجه بیه مواکه آیات کے معانی کو بچھنے کا معیاد لوگوں کا اپناطر زنظر ہی قرار پایا اور قرآ نی آیات کو شعری مطالب (کہ جن کا تعلق عام طور پرخیالات کی دنیا کے علاوہ کسی چیز سے نہیں ہوتا) سے خلط ملط کر کے ان کے معانی متعین کرنے کی کوشش کی گٹی اور پھر ہر چیز سے ہر چیز پر استدلال کیا جانے لگا' پھران کے اس عمل وروش کا سلسلہ اس حد تک وسیح ہو گیا کہ آیات کی تفسیر میں ان کی تقسیم کردی گئی اور کہا گیا کہ پچھا یات داضح وروثن ہیں اور پچھغیر داضح ومجمل ' پچھ حروف نورانی ہیں اور پچھ ظلمانی مین حروف کی تقسیم نورا در ظلمت کے حوالہ سے کی گئی اور ہر آیت کی تغسیر میں کہا گیا کہ اس کے فلال حروف نورانی ادر فلا بظمانى بين اور پھران نورانى دظلمانى حروف كے ليخصوص احكام وآثار مقرر كرديت اورائى آثاروا حكام كوآيت كم معنى ومفہوم کے شخصے کی بنیاد قرار دے دیا۔

یہ امرواضح ہے کہ قرآن مجیدان من گھڑت نظریات کے حال افراد۔متقوفہ۔ بی کی ہدایت کے لیے نازل تہیں ہوا اور نہ ہی اس کے مخاطبین صرف علم الاعداد واوفاق اورعلم الحروف کے ماہرین ہیں اور نہ ہی قرآنی معارف کی بنیا دوہ خود سا محتد امور ہیں جنہیں مجمین (علم نجوم وفلکیات کے ماہرین) نے اپنی بحثول کے بنیا دی اصول ومعیار قرار دیا ہے اور بیات کسی وضاحت کی مختاج نہیں کہ نجومیوں کے نظریاتی اصول قرآنی معارف کی بنیاد کیونکر بن سکتے ہیں جبکہ نجوم وفلکیات کے اصول ونظریات یونانیوں وغیرہ سے لے کرح بی زبان میں ڈھال دیتے گئے ہیں۔

بال مديات درست ب كد حضرت بيغ براسلام صلى الله عليه وآله وسلم اور آئمه الل بيت عليهم السلام سے بچھ دوايات

منقول بي جن عن انهول في ارشاد فرمايا: (ان للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطناً الى سبعة ابطن او الى سبعين بطناً ) "قرآن كاليك ظاہر بادرايك باطن بادر جرباطن كاليك باطن يا سات باطن يا ستر باطن بين (الحديث)

تاہم ان کے اس بیان سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ انہوں نے قرآن کے دونوں پہلووں کو لو طوط رکھا ہے اور دونوں کو اہمیت کی نگاہ ہے دیکھا ہے اور ظاہر کو بھی ای طرح قابل تو جدقر اردیا ہے جس طرح باطن کو اور '' تنزیل'' کو ای طرح اہمیت دی ہے جس طرح '' تاویل'' کو دی ہے ۔ انہوں نے کسی مقام پر قرآن کے ظاہر کو یکسر نظر انداز کر کے اس کے باطن سے تمک اختیار کرنے پر اکتفاء نہیں کی ۔ انشاء اللہ ہم سورہ آل عمر ان کی ابتدائی آیا ت کی ظاہر کو یکسر نظر انداز کر کے اس کے باطن سے تمک اختیار کرنے پر اکتفاء نہیں کی ۔ انشاء اللہ ہم سورہ آل عمر ان کی ابتدائی آیا تا کی تفیر میں '' تاویل'' کی بابت تفصیلی ذکر کرتے ہوئے اس امر کو داخت طور پر بیان کریں گے کہ عام طور پر '' تاویل'' کا جو معنی سمجھا جاتا ہے وہ درست نہیں کیونکہ '' متصوف '' اور ان کے مسلک پر چلنے والوں کی نظر میں تا ویل کا مطلب میہ ہے کہ آیا ت سے وہ معانی مراد لیے جا عیں جو ان کہ طاہر کی الفاظ و معانی سے مطابقت نہ رکھتے ہوں اور '' تا ویل'' کا جو معنی سمجھا جاتا ہے وہ درست نہیں کیونکہ کہ طاہر کی الفاظ و معانی سے مطابقت نہ رکھتے ہوں اور '' تا ویل'' کا بی معنی نز ول قرآن اور وی وت اسلامیہ کے دستے پیل جو ان پر کیل اف ط و معانی سے مطابقت نہ رکھتے ہوں اور '' تا ویل' کا می معنی نز ول قرآن اور وی وت اسلامیہ کے دستے پیل جو ان کہ طاہر کی الفاظ و معانی سے مطابقت نہ رکھتے ہوں اور '' تا ویل'' کا می معنی نز ول قرآن اور وعوت اسلامیہ کے دستے پیل جو ان سے وہ '' معنی و منہوں'' کے باب سے نہیں' (لہذا متصوفہ نے '' تا ویل'' کا جو معنی کیا ہے دہ درحقیقت '' تا ویل'' کی غلط تا ویل ' کی غلط تا و بل ہے وہ '' معنی و منہوں'' کے باب سے نہیں' (لہذا متصوفہ نے '' تا ویل'' کا جو معنی کیا ہے دہ درحقیقت '' تا ویل'' کی غلط تا ویل ' کی معلی تا و ہو '' کا ہو معنی کی یا ہوں ' کی معلی ہو در تا ویل '' کے نظ سے تو میں ' کی غلط تا ویل ' کی جو معنی کی خو تا ہیں '' کی غلط تا ویل ' کی خو معنی کر ہو میں ' کی غلط تا ویل ' کی غلط تا ویل ' کی غلط تا ویل ' کی معلی کی ہوں کی کی ہوں '' کی معنی ہو ہوں ' کی خو معنی کی ہو ہوں ' کی کی ہو میں '' کی غلط تا ویل ' کی خو معنی کی ہو ہوں ' کی معلی ہو ہو '' کی معلی ' کی کی ہو ہ کی ہو گی ہ کی ہ

تفسيراكميز انجلد ا

یہ ہیں ان نام نہا دمسلمانوں کے دین حقائق کے بارے میں نظریات اور انہوں نے اپنے ان موہوم نظریات کو تلح قرار دینے کے لیے روایات کے بارے میں یوں اظہارِ خیال کیا ہے:

<sup>20</sup> چونکہ روایات میں اصلی دجعلی سب مخلوط ہو چک ہیں اس لیے ان میں سے کوئی بھی قابل اعتماد نہیں اور آئیں احکام و قوانین کی اصل واساس قر ار نہیں دیا جاسکتا البتد صرف ای حدیث وروایت کو قابل قبول سمجھا جاسکتا ہے جو کتاب البی قر آن مجید سے مطابقت رکھتی ہوا ور جہاں تک قر آن کا تعلق ہے تو اس کی تفسیر میں قدیم مذاہب اور آ راء دنظریات کو بنیا دنہیں بنایا جا سکتا کیونکہ وہ سب عقلی استد لال کی بنیاد پر استوار ہیں جبکہ موجودہ ترقی یا فتہ دنیا میں علم نے حس و تجربہ کی بنیاد پر عقلی استد لال کو غلط و تا درست ثابت کر دیا ہے لہٰ اضرور کی ہے کہ ہم قر آن کی تفسیر صرف ای انداز و مسلک کے ساتھ کریں جو نود قر آن بتایا ہے سوائے ان موارد کے کہ جہاں ہمارے علوم نے وضاحت کر دی ہے یعنی ان میں قر آن کے بتائے ہو کے طریقہ دو اصول کی بچائے ہم اسپنے علوم کی روشنی میں تفسیر کریں گے۔'

ہیہ ہےان حضرات کے نظریات وافکار کی بنیاد کہ جسے انہوں نے اپنے صرح وداضح بیانات میں خود ذکر کیا ہے یا ان کے بیانات کی روثنی میں ضمنی طور پر مجھی جاسکتی ہے کہ ہر چیز کی اصل بنیا دس وتجربہ ہے اور تفسیر قر آن بھی ان امور میں سے ایک ہے جن کے لیے ص وتجربہ ہی کواصل واساس قرار دینا چاہیے۔

ہم حال ہم اس مقام پران کے نظریات وافکار کی غلط بنیادوں اوران کے علمی وفلسفی اصولوں کوزیر بحث نہیں لا نا چاہتے البتہ اس امر کا اظہار ضروری سیجھتے ہیں کہ ان حضرات نے جو اعتراض سابقہ مفسرین پر کیا ہے کہ ان کا طریقہ ۔تفسیر نا درست تھا کیونکہ وہ تفسیر کے بجائے <sup>در ت</sup>طبیق'' کا عمل تھا تو یہی اعتراض بعد پنہ خودان پر کیا جا سکتا ہے کہ ان کا طریقہ ۔تفسیر بھی تفسیر کی بجائے دنظیق ' ہے، بیاور بات ہے کہ انہوں نے خود بی تفسیر قرآن کے صحیح طریقہ دور ق اور اسلوب کے بارے میں اس امر کی وضاحت کر دی ہے کہ تفسیر القرآن بالقرآن لیعنی قرآن ہی سے قرآن کی تفسیر کرنا حقیق معنے میں '' تفسیر ' ہے۔ بنابراین ہم ان حضر ات سے یہ یو چھنا چاہیں گے کہ اگر آپ نے قرآنی آیات کے معانی کو سیحینے کے لیے اپنی طرف سے کوئی بات شال نہیں کی اور اپنی نظریات کو تفسیر قرآن اور آیات کے معانی کو سیحینے میں بنیا دقر ارتیس دیا تو پھر اپنی طرف مسلّمہ اصولوں ' کا درجہ کیوں دیتے ہیں اور ان سے روگر دانی یا انہیں بنیا دقر ارتیس دیا تو پھر اپنی کمان نظریات کو ' ہیں؟ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان حضر ات نے سابقہ مفسرین کے طریقہ تفسیر میں کوئی اصلاحی روش نہیں اپنائی اور ان کے انداز دوست سیمیت انداز دو اسلوب کی خرابیوں کو دور کرنے میں کوئی اہم کر دارا دائی ہیں کیا۔

بہر حال بیا یک مسلمہ حقیقت ہے کہ تنسیر کی روش اور طریقہ واسلوب میں جوا ختلا فات ذکر کئے گئے ہیں ان کا سبب کلمات یا آیات میں کسی مفر دلفظ یا جملے کے لغوی وعرفی معنی و مفہوم میں اختلاف رائے نہیں کیونکہ بید کلام واضح عربی زبان میں ہے اور اس کے سب کلمات و آیات اس قدر واضح عربی الفاظ پر مشتمل ہیں کہ ان کے معانی کو بچھنے میں کوئی اہل عرب اور نہ ہی

ابتدائيه

تفسيراكميز انجلد ا

کوئی غیر عرب کہ جوعربی زبان کی لغت واسلوب کلام سے آگاہ ہوکسی قشم کی پیچیدگی کا شکار نہیں ہوسکتا' اور بیجی واضح ہے کہ قرآن مجید کی تمام آیات۔جو کہ کی ہزار ہیں۔ میں سے کوئی ایک آیت بھی ایسی پیش نہیں کی جاسکتی جس کے مفہوم میں اس قدر پیچیدگی ادر غیر داضح صورت موجود ہوجس کی وجہ سے اس کا سجھنا د شوار ہو آخرابیا کیوں ہوجبکہ قرآن مجید ہر کلام سے زیادہ فضیح كلام باور فصاحت وبلاغت ميں كوئى كلام اس كا بمسر نبيس اور كى كلام ميں فصاحت كى اہم ترين شرط ہى بيا ب كدوہ مرقسم ے اغلاق وتعقید یعنی معن میں بیچید گی اور غیر واضح کیفیت سے مبر ا ہواہذا قرآ ان مجید کی کسی آیت میں معنے کے لحاظ سے کو کی يجيد كما ادراس في مفهوم كو يحض من كوتى ابها مى كيفيت نبيس بائى جاتى يهال تك كدوه آيات جنهين " آيات متشابهات " كها جاتا ہے جیسے منسوخ شدہ آیات دغیرہ تو وہ بھی مفہوم کے لحاظ سے نہایت واضح ہیں اوران کا'' متشابہات'' ہوناان کے ظاہری الفاظ سے معانی و مفاہیم کے بیچھنے میں کسی قشم کی دشواری کے سبب سے نہیں بلکہ ان کے مرادی معانی کے تعین کے حوالہ سے ہاورتفسیر کے باب میں جوا ختلاف نظر اور طریقہ واسلوب میں فرق پایا جاتا ہے اس کی اصل وجہ سیے کہ ہر خص نے کلمات کے مصداق کے تعین میں الگ الگ رائے قائم کی اور مفرد دمر کب الفاظ کے معانی دمغا ہیم کی تطبیق کے موارد میں علیجد ، علیجد ہ نظريات قائم كركياوراس امريس بحى اختلاف كميا كرآيات ك الفاظلم منطق كى ردشى ميں فصور دنصديق ك لحاظ ب كميا معنی دیتے ہیں اس کی وضاحت یوں ہے کہ عام طور پر (جیسا کہ کہا گیاہے) ہم جب بھی کوئی لفظ یا جملہ سنتے ہیں تو ہمارے ذہنوں میں اس لفظ یا جملے سے اس کا ظاہری۔ مادی معنى ہى آتا ہے اور كى دوسر معن سے پہلے اس كے اس معنى كى طرف ہماری توجہ مبذول ہوجاتی ہے جو مادّی یا مادہ سے تعلق رکھتا ہو، اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم انسان اس مادّی دنیا میں رہے ہیں اور ہمارا بدن اور اس کی تمام قوتیں ماڈہ ہی سے وابستہ ہیں اور اس کے گردگھومتی ہیں چنانچہ ہم جب زندگی علم قدرت شمع و بھڑ کلام وارادہ رضاوغضب اورخلق وامر جیسے الفاظ سنتے ہیں تو ہمارے ذہنوں میں ان کے مفاہیم کے مادی دجو دنمایاں ہو جاتے ہیں یعنی ان الفاظ کے وہی معانی لوح ذہن میں مثبت ہوجاتے ہیں جن کاتعلق مادہ سے ہے اس طرح ہم جب آسان و ز مین اوج وقلم عرش وکری ملا تکه اور ان کے پڑشیطان اور اس کالشکر وغیرہ جیسے الفاظ سنتے ہیں توفور آ ان سب کے مادی معانی ہمارے ذہنوں میں آتے ہیں ای بنیاد پر جب ہم بدالفاظ سنتے ہیں کہ 'خدانے کا مکات کو پیدا کیا'' اور' خدانے فلال کام کیا' ، 'خدافلال چیز کاعالم بے' ، 'خدانے فلال چیز کاارادہ کیا ہے یا ارادہ کرتا ہے' یا ''اس نے فلال چیز کو چاہا یا چاہتا ہے'' تو ہم فور ان جملوں سے دبن معانی شجھتے ہیں جو ہمارے ذہنوں میں ہیں یعنی ماضی کے صیغ (اس نے فلاں کا م کیا) سے گزرے ہوئے زمانہ اور مضارع کے صیفے (وہ فلال کا م کرتا ہے) سے حال یا مستقبل کے زمانے کا تصور ذہن میں آتا ہے اور جب ان جملوں کوخدا کی طرف نسبت کے ساتھ سنتے ہیں تب بھی ہمارے ذہنوں میں ان کے وہی معانی آتے ہیں جن کا تعلق ''زمانہ' سے بے یعنی ماضی کے صیغہ سے، گز رے ہوئے زمانہ اور مضارع کے صیغہ سے ، حال پامستقبل کے

ابتدائيه

زمانے کی طرف توجہ ہوجاتی ہے مثلاً '' خلق اللہ'' (خدانے پیدا کیا) تو چونکہ بیغل ماضی کا صیغہ ہے لہٰذا اس سے یہی پیچھتے ہیں کہ بیکام گز رے ہوئے زمانہ میں وقوع پذیر ہوا اور'' یخلق'' (وہ پیدا کرتا ہے) چونکہ فعل مضارع کا صیغہ ہے اس لیے اس سے سیجھتے ہیں کہ خدا اس کا م کو کرتا ہے یا کرے گالینی حال وستقبل کے زمانہ کو ذہن میں لاتے ہیں اسی طرح جب ہم ب

> وَلَكَ بَيْنَامَذِيْنٌ (سوره وق، آيت ٣٥) - حارب پاس اس بحى زياده ب-، اور لَا تَخَذُ نُهُ مِنْ لَكُنَّا (سوره وانبيا و، آيت ١٢) - ، مما ا اين طرف ايدا بنات -...

اور \* وَ مَاعِنْهَ اللهِ خَيْرٌ لِلْا بَرَاسِ (سورہ ، آل عمران، آیت ۱۹۸)۔ جو پچھ خدا کے پاس ہے دہ بہتر ہے نیک لوگوں کے لئے۔..

اور إلَيْدِتُوْجَعُوْنَ (سوره وبقره، آيت ٢٨) \_ يم اى كاطرف لونادين جاؤ كر...

توان تمام الفاظ سے دہی معانی ہمارے ذہنوں میں آئے ہیں جن کا تعلق مکان یعنی جگہ سے ہے مثلاً: ''ہمارے پاس''، ''اپنی طرف''، ''اس کی طرف' وغیرہ ایسے الفاظ ہیں جن سے ان کے مکانی معانی ہمارے ذہنوں میں موجود ہیں اس لیے جب ان الفاظ کو خدا کے لیے اور اس سے نسبت کے ساتھ استعال کیا جاتا ہے تو اس صورت میں بھی ہمارے ذہنوں میں دہی معانی آتے ہیں ای طرح جب ہم بیدارشاد خداوند کی سنتے ہیں:

" إِذَآ أَكَدُ نَآاَتْ نُّقَلِكَ قَدْيَةً أَمَرْ نَا مُتُوَفِيهُمَا • • • " (سورهٔ اسراء، آیت ۱۲)۔۔جب ہم نے کسی بسق کوتباہ کرناچاہا تواس کے خوش عیش (صاحبان ثروت) لوگوں کو تکم دیا۔۔۔،

اور وَنُرِيْدُ أَنْ نَمْنَ عَلَى الَّنِ بِينَ ... (سوره و مقص، آيت ٥) ... بم چات بي كداحيان كري ان لوگوں پر .....

اور پُرِینُ اللَّو بِکُمُ الَیُسُو (سورہ مورہ بقرہ، آیت ۱۸۵)۔۔خدائمہارے ساتھ زی کرنا چاہتا ہے۔۔، توان تمام آیات میں ' ارادہ' اور' چاہنے' کاوبی معنی و مطلب سجھتے ہیں جو ہمارے ذہنوں میں پہلے سے موجود ہے گویا ہم اپنے اور خدا کے اراد ہے کوایک جیسا سجھتے ہیں اور اس طرح کے الفاظ سے ان کے وہی معانی مراد لیتے ہیں جو عام طور پر ہمارے ذہنوں میں موجود ہوتے ہیں اور بیصورت حال ان تمام الفاظ کی بابت ہے جن کو ہم اپنی نجی و معاش زندگ میں استعال کرتے ہیں اور ہم ایسا کرنے میں جن بجان بھی ہیں کیونکہ ان الفاظ کی بابت ہے جن کو ہم اپنی نجی و معاشرتی زندگ کہ ہم معاشرتی زندگی میں ایک دوسر کے لوافہا موجود ہوں کی بی کیونکہ ان الفاظ کی بابت کا واضح طور پر اظہار کر سکے ان کے وہی معانی مراد لیتے ہیں جو عام چونکہ معاشرتی زندگی میں ایک دوسر کے لوافہا موضیح مور اور اپنے مانی الفاظ کی بناوٹ کی ضرورت ہیں اس لیے چیں آئی

''الفاظ'' کوایک قشم کی علامتیں اورنشانیاں قراردیا تا کہان کے ذریعے ہم اپنے مطلوبہ مقاصد کوحاصل کرسکیں اس لیے ہرلفظ کو ایک خاص چیز اور مخصوص امر کے لیے عین کردیا ادرا پنے روز مرہ کے استعالات میں ان الفاظ ہے دہی مقررہ دمعینہ معانی ہی سجھنے لگےلیکن ہمیں اس حقیقت کو ہمیشہ خاطر میں لانا چاہیے کہ جن چیزول کے لیے ہم نے الفاظ وضع کئے چونکہ وہ مادی ہیں اور مادی اشیاء میں تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہےاور وہ ضرورت کی بنیاد پرتحول و تکامل کے حوالہ سے بدلتی رہتی ہیں ( معاشرتی زندگی میں انسان کی ضرورتیں روز براز براتی ہیں اوران میں تبدیلی آتی رہتی ہے وہ ادنی سے اعلیٰ کی شکل اختیار کرلیتی ہیں ) مثلاً لفظ ''جراغ'' تو پیلفظ ابتداء میں ایک ایسے برتن کا نام رکھا گیاجس میں گھی یا تیل ڈال کر اس سےفتیلہ (بق) کوجلایا جا تا تھا تا کہ اس سے روشنی حاصل کی جاسکے اور جب بھی ''چراغ'' کالفظ بولا جاتا تو اس سے دہی برتن سمجھا جاتا تھا' پھر رفتہ رفتہ اس میں تبدیلی آتی گئی اور کملی دمعاشرتی ترتی کے ساتھ ساتھ اس کی شکل دصورت بہتر سے بہتر ہوتی چلی گئی یہاں تک کہ وہ بجل کے بلب کی شکل اختیار کر گیا اور اب'' جراغ'' کا لفظ اس برتن کی بجائے بلب پر استعال ہوتا ہے جبکہ اس میں اس برتن کے اجزاء میں سے کوئی چیز بھی نہیں یائی جاتی یعنی نہ وہ برتن نہ گھی یا تیل اور نہ ہی فنتیلہ (بق) کمیکن پھر بھی اسے'' چراغ'' کہاجا تا ہے'اس طرح لفظ''میزان'' یعنی تراز دُنو بیچی ابتداء میں اس چیز کے لیے بنایا گیا تھا جس سے چیز دں کوتولا جاتا تھا اور اس کے ذ ریعے اشیاء کا وزن ومقدار معلوم کی جاتی تھی تگراب بیلفظ صرف چیز وں کی مقداراوروزن معلوم کرنے کے لیے ہی نہیں بلکہ گرمی دسردی حرارت و برودت کی مقدارادروزن معلوم کرنے کے آلات کوبھی میزان یعنی تراز دکہا جاتا ہے یہی حال' 'اسلحہ' کے لفظ کا ہے ( کہ پہلے پہل ڈنڈوں اور چاقو ڈن کو اسلحہ کہا جاتا تھا مگر رفتہ رفتہ تلوار خنجر اور اب ٹینک توپ بندوق اور کلاشکوف کے لیے 'اسلح'' کالفظ استعال کیا جاتا ہے ) تو اس سے معلوم ہوا کہ اب ان الفاظ کی گفظی صورت ہی باقی رہ گئی ہے ورندجن چیزوں کے لیے وہ الفاظ نام کے طور پر پہچانے جاتے تھے اب ان میں اس قدرتبدیلی آچک ہے کہ سابقہ اشیاء کی کوئی صورت باقی نہیں رہی نہ دوہ اجزاء ہیں اور نہ ہی ان کی سابقہ ترتیب وتر کیب باقی ہے یعنی ذات وصفات اور اوصاف سب بدل چکے ہیں صرف نام باق بے۔ اس کی وجد صرف بد ہے کدان چیز ول کے نام تجو بز کرتے وقت ان کی شکل وصورت کو محوظ نہیں ركها كما تها بلكهان سے جوكام لينا مقصودتها وہ مراد وطحوظ ركھا كمالېذا جب تك وزن معلوم كرنے يا روشن حاصل كرنے يا اپنا دفاع کرنے کا مقصد حاصل ہوتا رہے گا اس وقت تک تراز ؤچراغ اور اسلحہ کے الفاظ ہی استعال کیے جائیں گے ای طرح دوسرے تمام الفاظ کہ جوکسی معین غرض کے لیے تبجو پڑ کئے گئے توجب تک وہ غرض حاصل ہوتی رہے گی وہ الفاظ بھی استعال ہوتے رہیں گےخواہ ان کی شکل وصورت بدل ہی کیوں نہ جائے۔ بنابرایں اس امر کی طرف توجد رکھنی چاہیے کہ کسی نام کے صحیح استعال کے لیے اصل معیار سہ ہے کہ اس کا مصداق

ا پنی اصلی غرض وغایت کا حامل ہو یعنی جس مقصد کے لیے وہ نام تجویز کیا گیا تھا وہ اس سے حاصل ہوتا ہو نہ بید کہ صرف اس ک

ظاہری شکل وصورت ہی کے لیے وہ لفظ استعمال کیا جائے۔ مثلاً لفظ ''جراغ'' سے اس کا وہی قدیم معنی (یعنی وہ برتن کہ جس میں تیل اور بق ہوتی تھی ) سمجھا جائے اور ''اسلی' صرف ڈنڈوں اور چاقو ڈوں ہی کو کہا جائے۔ اس طرح کا لفظی جود ہر گز درست نہیں اور اس طرح کے لفظی جود کی کوئی وجہ بھی معلوم نہیں ہوتی سوائے اس کے کہ الفاظ کے استعمال کی عام عادت اور ان کے معانی سے ذہنی انس مذکورہ امور کی طرف تو جہ رکھنے کا سبب ہے اور یہی بات اس امر کا باعث بنی کہ اصحاب حدیث میں سے گروہ مقلدین یعنی فرقہ حشوبی اور فرقہ مجمعہ نے تغییر کے سلسلے میں آیات کے طاہری الفاظ ہے استعمال کی عام میں سے گروہ مقلدین یعنی فرقہ حشوبی اور فرقہ مجمعہ نے تغییر کے سلسلے میں آیات کے ظاہری الفاظ پر اکتفاء کی تا ہم ان کا ایسا کر نادر حقیقت آیات کے طواھر پر اکتفاء کر مانہیں بلکہ آیات کے مصادیق کی تشخیص میں ابنی عادت اور ذہنی انس کو بنی د قر ار وضاحت ہوتی ہے کہ آیات کے طواھر پر اکتفاء کر مانہیں بلکہ آیات کے مصادیق کی تشخیص میں ابنی عادت اور ذہنی انس کو بنی د قر ار وضاحت ہوتی ہے کہ آیات کے معانی کو بیچھنے کہ خود انہی طواھر آیات میں ایک عادت اور ذہنی انس کو بنی د قر ار معان کے تبی کی میں ایک معانی کر کے نظر کی تعنی کر مانٹی کہ تعادہ کہ تن کہ ہوتا ہو کہ اس کا ایں ا

اور لا تُنْسَى كُدُالا بْصَائُ وَ هُوَ يُنْ سِكُ الا بْصَابَ وَ هُوَ اللَّطِينَ الْحَدِيرُ (سورة انعام، آيت ١٠٣) -- نظامین اس كادراك نمين كرشتين جبكدوه نظرون كادراك واحاط كرسكتا باوروه مهربان وآگاه ب،

اور سُبُحنَاللهِ عَمَّابَصِفُوْنَ (سورہ ، مومنون، آیت ۹۱) ۔ خداس سے پاک وبالاتر ہے جو وہ اس کی توصیف کرتے ہیں۔۔،

ان آیات مبار کدیم واضح طور پر اس امر کی نفی کی گئی ہے کہ خدااور ہمارافہم وادراک ایک جیسا ہے یا کوئی چیز اس جیسی ہو سکتی ہے اور یہی بات اس امر کا سبب بنی ہے کہ لوگ آیات کے معانی کو سیجنے کے لیے اپنے معمولی فہم وادراک کا سہارا لے کر آیات کے وہ معانی مراد نہ لیس جن سے ان کے اذ حمان مانوس ہوں جیسا کہ جمہول و نا معلوم نتائج کے حصول کے لیے ہر قسم کی خطاء و فلطی سے بچنے کے مقصد اعلیٰ نے انسان کو اس بات کی دعوت دی کہ وہ علمی بحث و خشق کا وامن تھا ہے اور آن مجید کے بلند پا یہ حقائق کو سیجنے سے مقصد اعلیٰ نے انسان کو اس بات کی دعوت دی کہ وہ علمی بحث و خشق کا دامن تھا اور قرآن محمد کے بلند پا یہ حقائق کو سیجنے کے مقصد اعلیٰ نے انسان کو اس بات کی دعوت دی کہ وہ علمی بحث و خشق کا دامن تھا ہے اور قرآن محمد کے بلند پا یہ حقائق کو سیجھنے اور اس کے عظیم مقاصد کی تشخیص نے لیے ہر پہلو کو زیر بحث لات کے لہذا آیات کے معانی اور ان کے مصادیق کی صحیح تشخیص میں علمی مباحث کی وادی میں قدم رکھنا نا گزیر ہوا اور رہے کہ تفسیر قرآن کے لیے درج ذیل دوصور توں

(۱)۔ اپنی فکر دنظر کو بنیا دقر اردے کر بحث کریں اور وہ یوں کہ جس مسللہ کو کسی آیت میں ذکر کمیا گیا ہے سب سے پہلے علمی وفلسفیا نہ بحث کر کے اس کی اصل حقیقت کو سمجھنے کی کوشش کریں اور جب اس کامعنی ومفہوم سمجھ میں آ جائے تو اس پر محول کریں اور میکہیں کہ آیت بھی اس مطلب کو بیان کرتی ہے (جوہم نے سمجھا ہے)' میطریفہ اگر چیفکر دنظر اورعلی بحث

تفسيراكميز انجلد ا

وتحقيق كے حوالہ سے نہايت پسنديدہ ب كيكن قرآن اس سے ہر گرا تفاق نہيں كرتا جيسا كه آپ سابقہ مطالب سے تبجھ حكے ہيں كدقرآن مجيد مين اسطرح كطريقه بتغبير كى تائيذ نبيس موتى-(٢)- قرآن کی تغییر قرآن کے ذریعے کریں اور وہ اس طرح کہ کسی آیت کے معنی کو بچھنے کے لیے اس جیسی دوسرى آيت ميس غور وفكركرن اور تفكر وندبر كاس طريقه وروش كواپنا عي جوخود قرآن مجيد ميں مورية وجد قرارديا كيا باور آیات کے مصادیق کی شخیص ادران کی صحیح پہچان کے لیے انہی خصوصیات کو معیار قرار دیں جوآیات قرآ نیہ نے بتائی ہیں جیسا كمخداوند عالم ف ارشاد فرمايا : (آيات ملاحظه بول) سوره وخل، آیت ۸۹: ۅؘڹؘڒٛڶڹٵؘۘۘۼۘڵؽڬٵڶڮڹؗڹؾؚؠ۬ؽٵڹٞٵؾؚڴڷۺ<u>ؽ</u> (ہم نے آپ کی طرف کتاب نازل کی جو کہ ہر چیز کاواضح بیان ہے) اس آیت مبارکه میں قر آن کو ہر چیز کا داضح بیان ۔ یا ہر چیز کو داضح طور پر بیان کرنے والی کتاب ۔ کہا گیا ہے تو یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ خودتو ہر چیز کا واضح بیان کرنے والا ہولیکن خودا پنی وضاحت نہ کر سکے ہرگز ایسانہیں ہوسکتا۔ سوره ءلقره، آيت ۱۸۵: ۿؙڴؘۜڰڵؚڹٚٞؖٳڛۅؘڹٙؾؚؚڹؾؚؚڝؚٞڹٳڷۿؙڵؗۘۘۘۘۘۘٷٳڶڡؙؙۯۊؘٳڹ (وہ لوگوں کے لیے ہادی در ہنما ہے اور ہدایت کی واضح نشانیاں اور حق وباطل کے درمیان فرق کو واضح کرنے والاہے) سوره ءنساء، آيت ۲۷-۱: ٱنْزَلْنَآ اِلَيْكُمْ نُوْمًا هَٰبِيْنَا (ہم نے تمہاری طرف نور مبین بھیجا) ان آیات کے باوجود سے بات کیونکر درست ہو سکتی ہے کہ قرآن مجید لوگوں کے لیے ہراس چیز میں ہادی ورہنما' واضح نشانی ، حق وباطل کے درمیان فرق کو داضح کرنے والا اور تابندہ نور ہوجس کی وہ احتیاج رکھتے ہیں لیکن ان کے لیے خود این بابت کفایت ند کرے جبکہ لوگ ہر چیز سے زیادہ قرآ ن کے مختاج ہیں؟ اس کے علاوہ یہ کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا :4 سوره عنكبوت، آيت ۲۹: وَالَّنِ يْنَجَاهَلُوْافِيْنَالَنَهْ بِيَنَهُمُ سُبُلَبًا (جولوگ ہماری بابت کوشش کریں ہم ضرورانہیں اپنے راستوں کی رہنمائی کرتے ہیں )

توکون می ایسی کوشش ہے جو کتاب خدا کے معانی کو سمجھنے میں اپنی توانا ئیاں بروئے کارلانے سے زیادہ اہمیت رکھتی باوركون ساايساراستدب جوقر آن سے زياده بدايت ور جنمائي كرف والاب ؟ ہم حال اس موضوع کی بابت کثیر تعداد میں آیات موجود ہیں ادران سب کے بارے میں ہم تفصیلی تذکرہ سورہ ء آل عمران کےادائل میں '' محکم و متشابہ ''آیات کی بحث میں کریں گے۔ اب دیکھنامیہ ہے کہ حضرت پنج مراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آئمہ اہل ہیت علیم السلام نے تفسیر قرآن کے سلسلہ میں کیاروش دطریقہ اپنایا ہے؟ کیونکہ خدانے آخصرت کوقر آن کی تعلیم دی ادر پھرانہیں اپنی اس مقدس کتاب کا معلم قرار دیا جیا کدارشادالی بے: سوره وشعراء، آیت ۱۹۴: نَزَلَ بِدِالرُّوْمُ الْأَحِينُ ٢ عَلْى قَلْبِكَ (اسرو الاين ف آب ك دل يراتارا) سوره چک، آیت ۳ ۳: وَٱنْزَلْنَآ إِلَيْكَالَنِّ كُرَلِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزٍ**ّ** لَ إِلَيْهِمُ (اورہم نے آپ پرذکر ( قرآن) نازل کیا تا کہ آپ لوگوں کو واضح طور پر بتا تھی کہ ان کے لیے کیا نازل کیا گیا ے) سورهء جمعه، آیت ۲: يَتُلُوْاعَلَيْهِمْالِيْرَهِوَ يُزَكِّيْهِمُوَيُعَظِّمُهُمُالْكِتْبَوَالْحِكْمَةَ<sup>ّن</sup> (وہ (پیغیبر) لوگوں کے سامنے آیات کی تلاوت کرتا ہےاور ان کا تزکیہ ففس کرتا ہےاور انہیں کتاب وحکمت کی تعلیم ویتا ے) ان آیات میں آنحضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو قرآن کے علوم ومعارف اور مقد س حقائق کی تعلیم دینے والا کہا گیا باورواضح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ آب لوگوں کو کتاب و حکمت کی تعلیم دیتے ہیں اوران کے سامنے آیات البی کی تلاوت کرتے ہیں آ نحضرت نے بیدمقام (یعنی قرآن کی تعلیم دینا اورلوگوں کو کتاب خدا کے بیانات سے آگاہ کرنا) آئما طہار علیہم السلام کوعطافر مایا اور اس اہم کام کے لیے انہیں اپنا قائم مقام بنایا' چنانچے فریقین ( شیعہ وسیٰ ) کے نز دیک متفقہ حدیث میں آنحضرت نے ارشادفر مایا:

انی تارك فیكم الثقلین كتاب الله و عترتی اهل بیتی ما ان تمسكتم بهها لن تضلوا بعدی ابداً و انهها لن یفتر قاحتیٰ یر دا علیّ الحوض (میں تم میں دوگرانقرر چزیں

تفسيرالميز انجلد ا

چوڑ کرجار ہا ہوں ایک اللہ کی کتاب اور دوسری اپنی عترت اہل ہیت اگرتم نے ان دونوں سے تمسک اختیار کیا توتم ہرگز گمراہ نہ ہو گے اور بید دونوں بھی ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے یہاں تک کہ دونوں میرے پاس حوض کوٹر پر آجائیں گے )۔ \_ كتاب بسائر الدرجات صفحه ۱۳ ۲ --- ، اس بیان میں حضرت پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قرآن واہل ہیتؓ کے مقام ومنزلت کو واضح طور پر ذکر فر ما یا ہے اور اہل بیت کو قرآن کے ساتھ ساتھ قرار دیا ہے اور لوگوں کو دونوں کے ساتھ تمسک اختیار کرنے اور اسے برقرار ر کھنے کا حکم دیا ہے آنخصرت کے ارشاد گرامی کی تصدیق ان آیات مبار کہ سے ہوتی ہے : سوره واحزاب، آيت ٣٣: ٳڹۧؠٵؿڔؚؽۯؙٳٮڷ۠ۉڸؽۮ۫ۿؚڹؘۼڹٛڴؙؙٛؗؗؗؗؗؗؗؗٵڶڗٟڿڛٙٳؘۿڶٳڶڹۜؿؾؚۏؿڟۣۿۣڒڴؗؗؗؗؗ؞ٛؾٞڟۿۣؿڗٞٳ (اے اہل ہیتؓ ! خدا کا ارادہ ہے کہ وہ ہوتھم کے رجس کوتم سے دور رکھے اور تمہیں اس طرح پاک رکھے جس طرح یاک رکھنے کاحق ہے) سوره ءوا قعه، آبات ٢٢ تا ٢٩: ٳڹۧۮؘڵڨؙۯٲڹٛػڔؚؽؗؠٞۿٚ؋۬ؽؚڬؚؾ۠ۑ۪ۿٙڬڹؙۅٛڹ۞ۨ؆ٙؽؠؘۺؙۿٙٳ؆ٙٵؽؠڟۿۘۏڹ۞ (بیقر آن کریم ہے،ایک پوشیدہ کتاب میں ہے، کہ جسے پاک ومطہرافراد کے سواکوئی چھونہیں سکتا) تويددوسراطريقة يتغييركه جسيبهم في ذكركيا ب-اسحضرت يبغم اسلام صلى الله عليه وآلدوسكم اورآ تمه ابل بيت عليهم السلام نے اپنا یا چنانچہ اس سلسلے میں متعد دروایات واحادیث موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پنجبر اسلام ًاور اً تمهابل بيتٌ نے تفسير قرآ ن کی بابت اسی روش کواختيار کيا۔ ہم عنقريب ان روايات کواس کٽاب ميں'' روايات پرايک نظر' کے عنوان سے آیات کی تفسیر کے ذیل میں ذکر کریں گے اور آپ ان کا مطالعہ کر کے ا<sup>ی حق</sup>یقت سے بخو بی آگاہ <sup>ہ</sup>و جا<sup>س</sup>یں گے کہ آج تک کسی محقق نے ان روایات واحادیث میں تفسیر قر آن کی بابت کوئی ایک مورد ومقام بھی ایسانہیں پایا جس میں ٱ تمهابل بيتٌ نے سی علمی فرضيہ بافلسفی نظر بيکو بنيا دقرارد يا ہواوروہ ايسا کيونگر کر سکتے تھے جبکہ حضرت پيغمبراسلام صلی اللّٰدعليہ وآلدوسلم فے قرآن کے بارے میں واضح طور پرارشاد فر مایا ہے : فاذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرأن فأنه شافع مشفع، و ماحل مصدق، من جعله اماماً قادة الى الجنّة، ومن جعله خلفه ساقه الى

النار، وهو الدليل يدل على خير سبيل، و هو كتاب تفصيل، و بيان و تحصيل، و هوالفضل ليس بالهزل، و له ظهر و بطن، فظاهر لا حكمة، و باطنه علم ، ظاهر لا انيق، و باطنه عميق، له نجوم ، وعلى نجومه نجوم، لا تحطى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى، و منار الحكمة، و دليل على المعروف لمن عرف النصفة ، فليرع رجل بصرة ، ويبلغ الصفة نظرة ، ينجو من عطب ، و يخلص من نشب ، فان التفكر حياة قلب البصير كما يمشى المستنير في الظلمات بالنور ، يحسن التخلص، و يقل التربص »

جب فننے سیاہ رات کے عکروں کی طرح تم پر آپڑیں اور حق و پاطل کے درمیان تمیز کرما تمہارے لیے مشکل ہو جائے تو اس وقت تم قرآن سے تمسک اختیار کرو کیونکہ دہی شفاعت کرنے والا ہےادراس کی شفاعت قابل قبول واقع ہوگی ادر دہی ہے جو صحح ادر حق وحقیقت کے اثبات میں قابل تصدیق کردار ادا کر سکتا ہے جو شخص اسے اپنا پذشوا قرار دیے تو وہ ( قرآن)اے بہشت لےجائے گااور جواہے پس پشت ڈال دیتو وہ اسے جہم میں دھکیل دیےگا' قرآن ایسارا ہنما ہے جوسب سے بہتر رائے کی نشاند بی کرتا ہے وہ ایسی کتاب ہے جس کے ذریعے حق وباطل کے درمیان تمیز ہو سکتی ہے اور وہ الی کتاب ہےجس میں ہرچیز کا داضح بیان موجود ہے ای کے ذریعے جق دحقیقت کا حصول ممکن ہے وہ خدا کی کھلی ہوئی کتاب ہے کہ اس میں حق وباطل کی پہچان کے بنیا دی اصول نہایت سنجید گی کے ساتھ۔ بیجا وفضول باتوں سے منز ٥- ذکر کئے گئے ہیں' وہ ایسی کتاب ہے جس کا ظاہر بھی ہے اور باطن بھی اس کا ظاہر سراسر حکمت ودانائی اور اس کا باطن بھر یورعلم ہے اس کا ظاہر عمدہ ودکش اوراس کا باطن نہایت عمیق ہے اس کے کئی نچوم اور روثن نشانیاں ہیں اوران تمام نچوم پر کئی اور نچوم ہیں' قر آن کے عجائبات اور یا کیزہ قدروں کوشارنہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی اس کے امرار ورموز کی عظمتیں بوسیدہ ہوسکتی ہیں اس میں ہدایت کے روشن چراغ اور حکمت ودانانی کے درخشندہ مینار ہیں قرآن ہرنیکی کا راستہ دکھا تا ہے کیکن اسے جوانصاف پسند وحقیقت شناس ہوٴ لہٰذا برحض کو چاہیے کہ پوری توجہ کے ساتھ اس کا مطالعہ کرے اس کی گہرا ئیوں میں فکر دنظر کرے اور اس کی اصل حقیقت اور مقدس صفات کو طحوظ رکھتے ہوئے اس کے معانی پرغور کرے ایسا شخص تباہی کے گہر ہے کھڈیمیں گرنے سے پیج جائے گا اور آئلھوں میں دھول جھو نکنے والوں کے حملوں سے امان میں رہے گا کیونکہ دانا واہل بصیرت شخص کے لیے جن و حقیقت کو بیجھنے کی خاطرغور دفکر کرنا اصل میں دل کی زندگی ہے ادر وہ اس طرح سے ہے جیسے کوئی شخص چراغ ہاتھ میں لے کر اند هیروں میں چلتا ہے تا کہاس کی روشن سے منزل مقصود کا راستہ دیکھ سکے اور نہایت آ سانی کے ساتھ تاریکیوں سے نجات یا كرايخ مقصد ك حصول مل كامياب موسك )

اس طرح حضرت على عليه السلام في ( من البلاغد - خطبه اسا - من قرآن مجيد كى توصيف كضمن ميں ) يوں ارشاد فرمايا:

ابتلرائتيه



تفسيراكميز انجلد ا

ج)

"ینطق بعضه بعضاً ویشه بعضه علی بعض (قرآن کالبض حصہ دوس مے کی وضاحت کرتا ہے اور اس کالبض حصہ دوس نے بعض کی صدافت پر گواہ

تو بیطریقہ تغییر بی در حقیقت اس باب میں صراط منتقم ۔ قرآنی حقائق کو بیجنے کا سیدھا راستہ۔ ہے اور ایسی بی معلمین قرآ ان اور لوگوں کوقرآنی معارف دحقائق سے آگا بی دلانے والے آئمہ اہل بیت علیم السلام نے تغییر کے باب سی ا اختیار کیا ہے ہم بھی اپنی اس کتاب میں انشاء اللہ تعالیٰ اسی روش دطریقہ کو اپنا عیل گے اور اسی کو بنیا دقر اردے کر قرآنی آیات کی بابت مطالب بیان کریں گے۔ بنابر ایں ہم نے اپنی تمام بحثوں میں اور مطالب کے بیان میں فلسفار ان بی علیم مفروضات یا عرفانی مکا شفات میں سے کسی چیز کو ہر گر بنیا دقر ارتبیں دیا تا کہ قرآن کی تغییر قرآن بی کے در لیے اور آن بی کے مطالب کے بیان میں فلسفیانہ نظریات یا علی کے حوالہ سے کی جائے۔

یہاں بیام بھی قابل ذکر ہے کہ ہم نے اس تفسیر میں صرف انہی ادبی نکات کوذکر کیا ہے جن کا جاننا عربی زبان کے اسلوب کلام کو بیچنے کے لیے ناگزیر ہے یعنی صرف ان ادبی پہلوڈل کے بدیمی ومسلّمہ اور نا قابل انکار اصولوں یاعملی معیاروں کوذکر کیا ہے جن کی بابت سب کی سوچ کیسال ہے۔

بہر حال مذکورہ مطالب سے میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ہم نے تغییر قرآن میں جس طریقہ دروش کوا پنایا ہے اس میں ہماری تمام تر کوشش مید ہی ہے کہ ہم آئمہ اہل میت علیہم السلام کے انداز تفسیر کو بنیا دقر ارد بے کرقر آن کی تفسیر قرآن ہی کے ذریعے کریں اس لیے ہم نے درج ذیل امور کوا پنی تمام بحثوں کا محور قرار دے کران کی بابت اہم مطالب ذکر کئے ہیں : (1) وہ مطالب جن کا تعلق خداوند عالم کے اساء مبار کہ وصفات کریمہ مثلاً حیات علم قدرت 'مح' بھر ادر

وحدانیت د غیرہ سے بے لیکن جہاں تک اس کی در در تک ہے جب بہ جب بر نہ رضاف کر پیر سیاسی سے سیاف سیاسی کے کہ قرر آن دات کردگار کو ہر قشم کے بیان دوضاحت سے بے نیاز قرار دیا ہے لینی وہ اس قدر داضح وآ شکار حقیقت ہے کہ اس کے لیے مزید کسی اظہار دبیان کی ضرورت ہی نہیں۔

۲) وه معارف جن کاتعلق خداوند عالم کے افعال سے ہے جیسے خلق ،امر،اراده، مشیّت ،ہدایت ، اضلال و گمراہی کی تاریکی میں ڈالنا، فضاوقدر ، جبروتفویض،رضاد غضب دغیرہ۔

(۳) وہ معارف جن کا تعلق ان وسا ئط سے ہے جو خدااورانسان کے در میان واقع ہیں جیسے حجابات کو صوقکم عرش وکرس بیت المعور آسان وزیین فرشتے 'شیاطین' جن دغیرہ۔ (۴) وہ معارف جن کا تعلق انسان کے دنیا میں آنے سے پہلے سے ہے۔ (۵) وہ معارف جن کا تعلق انسان کے ساتھ ای دنیا میں ہے جیسے نوع انسانی کی تخلیق کے حالات وادوار سے آگاہی اس کی اپنے بارے میں آگاہی اور اپنے معاشرتی اصولوں سے آگاہی نبوت ورسالت وی والہام کتاب الہی اور دین وشریعت وغیرہ سے آگا ہی ای طرح انبیاء کر املیہم السلام کے مقام ومر تبہ کہ جوان سے مربوط واقعات کے تذکر سے سے معلوم ہوتا ہے اس سے آگاہی کے امور۔

(۲) وہ معارف جن کا تعلق انسان کے ساتھا ال دنیا سے جانے کے بعد سے ہیتی برزی اور معاد وغیرہ۔ (۷) وہ معارف جن کا تعلق انسان کے اخلاقیات سے ہے ال ضمن میں اولیائے الہی کے وہ بلند مقامات و مراتب بھی ہیں جن سے ان کے مقام بندگی کا ثبوت ملتا ہے یعنی اسلام، ایمان، احسان دنیکی، اخبات داخلاص وغیرہ۔ اور جہاں تک احکام سے مربوط آیات کا تعلق ہے توہم نے ان کی بابت تفصیلی بیان سے احتناب کیا ہے کیونکہ اس موضوع کا تعلق فقہ سے ہے تفسیر سے نہیں۔

اس کتاب میں اختیار کی گئی روش وطریقہ وتفسیر سے جواہم منتیجہ حاصل ہوادہ یہ ہے کہ کسی آیت کی تفسیر میں اس کے ظاہری منتنے کے برعکس کوئی معنی ذکر نہیں کیا گیا یعنی آیت کی تفسیر میں اس کی ایسی ت اویل نہیں کی گئی جس سے اس کا ظاہری معنی ہی بدل جائے بلکہ اس معیار پرت اویل کی گئی جسے قرآن مجید نے خود متعدد آیات میں درست قرار دیا ہے اور آپ خود اس امر سے آگاہ ہوجا سی سے کہ دہت اویل معنے کے باب سے نہیں۔

پھرہم نے آیات کی تفسیر اور ان کے مربوط مطالب کے بیان کے بعدر وایات کی متفرقہ بحثیں بھی شامل کردی ہیں جنہیں''روایات پرایک نظر'' کے عنوان پر ذکر کیا گیا ہے اس میں ہم نے مقد ور بھر وہی روایات ذکر کی ہیں جو فریقین ۔ عامہ وخاصہ یعنی شیعہ وسی محدثین و محققین نے حضرت پنجبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آئمہ اہل بیت علیم السلام کے حوالوں سے بیان کی ہیں لیکن وہ روایات جو صحابہ وتا بعین میں سے مفسرین نے بیان کی ہیں تو چونکہ وہ صحح و خلط کے خلوط ہوجانے اور مطالب میں تناقض کی وجہ سے سی مسلمان کی نظر میں قائل قبول نہیں مجمی جانیں اس لیے ہم نے انہیں ذکر نہیں کیا۔

اس امر سے آگاہ ہوجا عیں گے کہ ہم نے اپنی اس کتاب میں جس نے طریقہ تفسیر اور اسلوب بحث کو اپنایا ہے وہ در حقیقت تفسیر قرآن کے باب میں تمام طریقوں سے پہلے اور سب سے مقدم روش ہے کیونکہ میدوہ طریقہ ہے جسے قرآنی حقائق کے معلّم آئمہ اہل ہیت نے اختیار فرمایا ہے۔

یہاں اس امر کا ذکر بھی ضروری ہے کہ ہم نے اس کتاب میں مختلف مقامات میں گونا گوں بحثیں شامل کی ہیں مثلاً فلسفیانۂ علمیٰ تاریخی اجتماعی و معاشرتی اور اخلاقی وغیرہ ٗ اور ان تمام بحثوں میں جو اہم ترین مطالب بیان کئے گئے ہیں وہ ہماری بھر پور کاوش کا نتیجہ ہے اور ہم نے ہر بحث میں کوشش کی ہے کداس موضوع سے متعلق ومر پوط بنیا دی امور ہی ذکر کئے جانحی اور جن امور کااس بحث کی اصل واساس سے بنیا دی تعلق نہیں انہیں ذکر نہ کیا جائے۔ ہم ایٹی کوشش اور علمی کاوش کے متیجہ خیز ہونے کے لیے بارگاہ الہی میں دست بردعا ہیں کہ وہ ہمیں ہر مرحلہ میں ایٹی عنایات خاصہ سے بہرہ ور ہونے اور قرآنی حقائق سے ہدایت کی روشنی پانے کی توفیق عطافر مائے کہ دہی سب سے بہتر مدد کرنے والا اور ہدایت کرنے والا ہے۔

ہرحال میں خداکی عنایت کا محتاج وطلب گار

(محد سين طباطباني)

تفيراكميز ان جلد ا

حفاقل

۲**۲** 

na an<u>a a</u>na amin'ny sora-Ny Tanàna amin'ny sora-daharana

مقدمهء مترجم (طبع اول)

بسمرالله الرحن الرحيم الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا و نبينا محمد و آلەالطاھرين،

بدايك مسلمه حقيقت ب كقرآن مجيد كالفسيراوراس كى مقدس آيات محمعانى كاوضاحت وتشرت غير معمولى ابميت کا حامل امر بے اور صح معن میں ریکام انہی ہستیوں کوزیبا ہے جو اس عظیم کتاب ہدایت کے اسرار ورموز سے آ شاہیں در ندان کے علادہ جو خص خواہ وہ علم ودانش کے بلندترین مقام پر فائز کیوں نہ ہواس کی کاوشیں قرآن مجید کی بلندیا یہ تقیقوں کے کمل ادراک میں نتیج بخش ثابت نہیں ہو سکتیں تا ہم علوم المہید کے خازن سے کسب فیض کرنے والے اہل علم وارباب بصیرت نے اس مقدس کلام اللی کی لفظی توضیح اور معنوی تشریح کے سلسلے میں اپنی علمی وفکری توانا ئیاں بروئے کار لا کرجن جواہر پاروں سے عاشقان قر آن کے دامنِ معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہکی پہلو سے خالقِ کلام کے عظیم کلام کے تقائق سے آگا ہی دلانے میں ضرور مدد ديتے ہیں۔

قرآن مجيداً مين زندگ اور سرچشما سعادت ب- اس كى پاكيزه تعليمات بن نوع آدم كو فطرت فصراط متلقيم پرلا کھڑا کرنے کی صانت دیتی ہیں اور عظیم آئیں الہی کی عظمت وحقانیت اس امر کی متقاضی ہے کہ اس کی سورتوں کی حقیقی اور ظاہری و باطنی صورتوں کو دامنچ طور پر دیکھا جائے اور اس کی آیتوں کو ہدایت کی نشانیاں قرار دے کر ان سے زندگی کے "سيد صحداست، كى رہنمائى حاصل كى جائے۔

قرآن مجید کے ظیم معانی کوالفاظ کے پردوں سے نکال کرلوج فکر پر شبت کرنے کا دوسرا نام ' د تفسیر' ہے بلکہ اس

حرفياةل

۴Z

تفسيراكميز انجلد ا

سے واضح لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ آیات کے الفاظ کو معانی کی دلیلیں قرار دے کران کے جملہ پہلوؤں کی بابت فکری توانا ئیاں صرف کرتے ہوئے قرآنی حقائق کو پیچھنے کی کوشش کا نام' ' تفسیر'' ہے۔

سب سے پہلے کتاب کی اہم خصوصیات کا تذکرہ '' المیز ان' میں تغییر قرآن کا جو اسلوب اور طریقہ و بحث اختیار کیا گیا ہے وہ'' قرآن کی تغییر قرآن کے ذریعے'' کی بنیاد پر استوار ہے یعنیٰ ' تفسیر القرآن بالفرآن' کی روش کوا پناتے ہوئے آیات کی تفسیر آیات ہی کے ذریعے ک صحی ہے تا کہ الفاظ کے معانی میں اپنی آراء دنظریات کے دخل سے محفوظ دہا جا سکے اور حضرت پیغیر اکرم اور آئمہ اہل بیت علیم السلام کے طریقۂ تفسیر کی بیروی بھی ہواور ' یہ خس القرآن بعضہ بعضا '' (قرآن کا بعض حصہ دوسر کے بعض کی

تفیر کرتا ہے) کے اصول کی عملی صورت سامنے آسکے ظاہر ہے کہ اس طریقہ تفییر کے نتیجہ میں تفسیر بالرائے کے مذموع مل کا ارتکاب بھی نہیں ہوتا اور قرآن فہمی کی بابت حقائق کے ادراک میں فکری تشویش بھی لاحق نہیں ہوتی 'ادر بیطریقہ ۔تفسیر قدیم زماند سے تفسیر قرآن کے باب میں رائج ہے بلکہ اگر تحقیق نظر سے دیکھا جائے تو بیطریقہ سب سے پہلے معلم قرآن حضرت نبی اكر صلى الله عليه وآله وسلم في اينايا إدراس طرح آخصرت ك بعد آتمه اطهار عليهم السلام اورصحابه كرام ميں سے مفسرين ف تجمی ای طریقہ ڈیفسیر کواختیار کیا جیسا کہ ذہبی ، دمخشر کی، طبری، ابن کثیر سیولی اور دیگرمحد ثین دمفتر بن نے اس کی بابت واضح الفاظ میں شواہداور مثالیں ذکر کر کے بیان کیا ہے کہ یہی اصل میں تفسیر قرآن کا صحیح طریقہ وروش ہے جسے حضرت پنج بر اكرم اور آب كے بعد آئمداطها راورد يكرمفسرين فے اختيار كميا اكر فور كميا جائے تو اس طريقة تفير كى اصل بنيا دكا تذكره خود قرآن مجید میں موجود ہے اور قرآن ہی نے اسے آیات کے معانی کو بچھنے کی اساس قرار دیا ہے لہٰذا یہ کہنا بے جانہ ہوگا کہ الميز ان مي تفسير كاقر آني طريقدا بنايا كياب اوراب بى آيات مح معانى كو يحضى بنياد قرارديا كياب چنانجد آيات قر آسيد میں تدبر کے علم کومولف تن فرآن کی تفسیر قرآن کے ذریعے کرنے کے معنے میں لیا ہے اور آیت مبارکہ '' أَفَلا يَتَ کَ بَكُرُوْنَ الْقُرْانَ حَوَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِيغَ يُراللهِ لَوَجَدُ وْافِنْهِ مِاخْتِلافًا كَتْبَيْرًا " (بيلوك قرآن مي تدبروغور وقكر كيون بيس كرت کہ (اگروہ خدا کےعلاوہ کسی اور کی طرف سے آیا ہوتا توبیلوگ ضروراس میں بہت زیادہ اختلاف یاتے ) میں تد بر سے مراد بیر لیا ہے کہ بعض آیات کے معانی کو بچھنے کے لیے دوسری آیات سے استفادہ کرنا ہے تا کہ معلوم ہو سکے کہ اس مقدس کلام الہی يس مى يہلو سے كوئى اختلاف ودور كى نہيں يائى جاتى بلك تمام آيات ايك دوسر بے كى تصديق وتا ئىدكرتى بين اسى طرح آيات کی تفسیر میں جوروایات واحادیث دارد ہوئی ہیں انہیں بھی آیات ہی سے حاصل شدہ معانی کی تائید دنصدیق کے حوالہ سے دیکھا گیا ہےتا کہ'' قرآن کی تغییر قرآن کے ذریعے'' کی روش دطریقہ یقسیر میں سی دوسری چیز کوشامل نہ کہا جا سکے۔ المیز ان میں قرآ ٹی طریقہ یفسیر کواس حد تک اپنایا گیا ہے کہ کہ آیت میں اس کے متعلقہ پہلوؤں کی بابت بحث کرتے ہوئے موضوع سے مناسبت کی حامل آیات کو موز دن انداز میں ذکر کر دیا گیا ہے تا کہ آیات کے موضوع اور اس سے مربوطه مطالب سے آگاہی حاصل کرنا آسان ہوا درصرف یہی نہیں بلکہ حضرت پنج برا کرم صلی اللہ علیہ دوآلہ وسلم ادر آئمہ اہل بیت علیم السلام کی روایات کا تذکرہ اس انداز میں کیا گیا ہے جس سے آیات کے معانی کو بچھنے کے لیے آیات ہی کی طرف

رجوع کرنے کی رہنمائی ہوتی ہے گویا روایات کی صحت دستم کو پر کھنے کا معیار بھی آیات ہی کو قرار دیا گیا ہے۔ '' المیز ان'' میں ہر موضوع کی بابت اس سے متعلقہ ومر بوط پہلو دَں کو داخت کرنے دالی آیات کا انتخاب نہایت خوبصورت علمی انداز میں کیا گیا ہے تا کہ کی ایک موضوع کے ذکر سے متعدد موضوعات میں بکھری ہوئی آیتوں کے باہمی تعلق وربط سے آگاہی حاصل ہو سکے۔

" الميز ان "ميں مرسورہ كي آغاز ميں اسورہ ميں مذكور موضوعات كي تذكرہ كى حامل واضح ترين آيات مختصر تشريح كے ساتھ ذكر كردى كئى بين تاكه مطالعه كرنے والے كے ذہن ميں سورت كي تمام مضامين كى فہرست آجائے اور وہ اپنى ذہنى وفكرى آماد كى كے ساتھ تمام آيات كى بابت تفسير كے موارد ميں مطلوب استفادہ كر سكے۔

'' المیر ان ''میں سورتوں کے کمی یامدنی ہونے کے عمومی تذکرہ کے ساتھ ساتھ ان کے انتساب کی صحت دستھ پر بھی اظہار رائے کی ضرورت محسوں ہونے کی صورت میں اس سے اجتناب نہیں کیا گیا تا کہ آیات کے سیاق و سباق اور موضوعات کے باہمی ارتباط کی موزونیت کا صحیح اندازہ ہو سکے۔

" الميز ان "يس آيات سے الفاظ كاتشرت كى بابت لغت بے حوالد سے ضرورى حد تك بحث كى منى بتا ہم اہل لغت سے اقوال ذكر كردينے پراكتفاء كرنے كى بجائے كتب تفسير سے بھى استناد پیش كيا كيا ہے تا كہ اہل لغت سے نزديك مسلمہ معانى كى تصديق سے ساتھ ساتھ ان سے مناسب و موزوں موارد سے آگا ہى حاصل ہو سے اور آيت سے مطلوبہ معنى و مقصود كى وضاحت ہو سے البتہ بيدا مر ملحوظ رہے كہ آيت سے لغوى معنى كى تصديق سے طور پر اگر كمى مقام پر عربى اشعار سے استناد كيا كيا ہے تو اس سے ہرگز بينيس سمجھا جا سكتا كہ مؤلف نے اشعار اور ين كى حقائق كے اتب كے ليلور دليل ذكر كيا ہے بلكہ ان كاذ كر صرف ادبى بہلوكودا ضح كرنے كى غرض سے ہوا۔

" الميز ان "ميں اگر سى مقام پرآيت كاعراب ميں تبديل سے مطلوبہ منى ميں يسر تبديلى لازم آتى ہوتواس كى ضرورى وضاحت دوسرى آيت كے حوالہ سے كردى گئى ہے تاكة قرائت ميں صحت كے ساتھ ساتھ متى ميں صحت بھى لمحوظ رہے۔ " الميز ان " ميں آيات كے معنى كو بہتر طور پر سمجھنے كے ليے علم بيان اور فصاحت و بلاغت كے اصولوں كا ضرورى حد تك تذكرہ كيا گيا ہے تاكہ مطلوبہ معانى كے ادبى وعلى پہلوؤں كو تحضے ميں كوئى مشكل پيش ندائے۔

» المير ان " مين على انداز تحقيق اختيار كرت ہوئے مفسرين كاتوال دارادر نظريات كى تصديق يا تر ديد من كى مخصوص عقيدہ ادر نظريہ پر انحصار كرنے كى بجائے نہايت وسعت نظرى كا ثبوت ديا گيا ہے تا كہ ہر كمتب فكر كے پيروكار مطالعہ کرتے دفت تقلیدی زنجروں میں جکڑ بہوئے افکار کی بجائے تحقیقی زاور یہ ہائے نگاہ سے آگاہ ہو سکیں۔ '' المیز ان ' ' میں الفاظ کے مخصوص زاویوں ہی کو مورد بحث قرار دینے پر اکتفاء کرنے کی بجائے آیات کے حوالہ جات سے ہر ممکن پہلو پر اختصار کے ساتھ علمی اشارے کئے گئے ہیں مثلا عقلیٰ علمیٰ فلسفیٰ اخلاق ' تاریخی اور اجماع و معاشرتی بحثوں کے صمن میں آیات سے مربوط معانی کی روشن میں دوسر ےعلوم کو قر آن قبمی کی بابت مورد بحث قرار دیا گیا سے تا کہ ارباب ذوق اس گلدستہ معارف سے حسب منشا گل چینی کر کے لطف اندوز ہو کیں۔

'' المیر ان '' میں آیات کی طبقہ بندی کے عمل میں نہایت منفردانداز اختیار کیا گیا ہے اور آیات تحکمات و متشابہات اور تغییروت اویل کے معانی کی وضاحت میں علمی نکات ذکر کئے گئے ہیں جن سے کتاب کی تھوں علمی حیثیت واضح ہوجاتی ہے۔

<sup>22</sup> الميز ان <sup>24</sup> يلى ان تمام موضوعات كوزير بحث لا يا كميا ب جوعصر حاضر كه دانشورون اورار باب تحقيق كه در ميان رائح بين ان موضوعات كى بابت تمام پهلو دن كو تفصيلى طور پر ذكركيا كميا ب تاكه جديد ترتى يافته دور مين مورد توجتر ار پانے والے موضوعات قرآنى حوالد سے تشده بحث ندره جا ئيں مثلاً آزادى معاشرتى روابط عورت كى معاشرتى ذمه دارياں اور حقوق انسانى معاشره مين حكر انى سے متعلق امور بشرى تخليق كى بابت فلسفيانه نظريات اشتراكى نظام حكومت اسلامى نظام حاكميت اور معاشرتى رسم وروان كى تقليدى جيتون وغيره كو نهايت على انداز مين زير بحث لا يا كرانى بين ان موفر

" الميز ان " ميں اس امركى بھر بوركوشش كى كى ب كە كى موضوع كى بابت بحث كرتے ہوئے يجا طوالت و نامر بوط امور كے نذكرہ سے اجتناب كيا جائے اور اسى حد تك مطالب كے بيان ميں كفايت كى جائے جس سے آيات كے معانى كے بچھنے ميں آسانى ہو۔

" الميز ان " على قرآ فى طريقة بتغسيركى روشى مين" روايات پرايك نظر " يعنوان سے اعتقادى يہلووں پر مشتل احاديث وروايات با تبعره وبلا تبعره دونوں صورتوں ميں ذكركى مى ييں تاكم كى مجى نظريد پر اعتقاد ركھنے والوں اوراس كا الكاركرنے والوں كوقر آ فى معانى ومفاهيم سے بعر پورآ زادى وفكر كے سايد ميں اعتقادى اصولوں كے تعين ميں مددل سے " الميز ان " ميں نظرياتى تعصبات كى زنجيروں كوجس تفوس على انداز ميں تو ژاكميا ہے اس سے بحث وتقق اور قرآ فى معارف سے آگاہى حاصل كرنے ميں بہت مدد ملتى ہے اور ہرانصاف پيند محقق ودانشور اس عظيم مجموعہ عبدايت سے

تفسيراكميز انجلد ا

استفاده كرسكتا ہے۔

" الميز ان "ميں علوم قرآن كى بابت تحقيق زادىيہ تگاہ سے بحث كى كى ہےادرآيات كے حوالوں سے قرآنى علوم كم متلہ الميز ان " ملك متله متلہ متلہ اللہ مسلمان مسلم مسلمان مسلمان

بہرحال اگرچ المیز ان کوفر آن مجید کی جامع ترین تفسیر تونہیں کہا جا سکتا لیکن قر آ ٹی معارف دحقائق کو بھنے کے لیے مشعل راہ کہلانے میں اس کے علمی موضوعات اور طریقہ ، بحث کو دلیل ضرور قرار دیا جا سکتا ہے۔

یہاں اس امرکاذ کر ضروری ہے کہ المیز ان انہی حضرات کے استفادہ کے لیے ہے جوعکم ودانش کے ابتدائی مراحل طے کر چکے ہوں اور قرآن فہنی کے علمی ذوق کے حامل ہوں ٹا ہم عوام الناس اور متوسط علمی طبقہ سے تعلق رکھنے والے افراد کے استفادہ کے لیے ہم نے آسان سے آسان اردو جلے استعال کرنے کی کوشش کی ہے لیکن بعض علمی اصطلاحات میں ہم نے عام فہم ترجمہ کرنے کو کسی غلط نہنی کا پیش خیمہ بچھتے ہوئے ترک کیا ہے اور چونک المیز ان کی ترجمہ زگاری کا کام ایک نذ رشر کی ک ادا یک سے مربوط ہوا ہے اس لیے اداء واجب کے طور پر قربتدالی اللہ اس انجام ویا گیا ہے اپر ان کی ترجمہ زگاری کا کام ایک نذ رشر کی ک ادا یک سے مربوط ہوا ہے اس لیے اداء واجب کے طور پر قربتدالی اللہ اس انجام ویا گیا ہے اپند الر باب دانش سے توقع ہے کہ ہمارے اس کام کو علمی عبادت قرار دیتے ہوئے بارگاہ الٰہی میں اس کے شرف قبولیت پانے کی دعا کریں گے اور اس کی بخیر و

مؤلف: ایک عظیم شخصیت " المیز ان " کی کتابی خصوصیات کے تذکرہ سے ضمن میں اس عظیم علمی کا وش اور قرآن مجید کے معانی و مطالب کی تغییر وتفہیم کے باب میں صرف کی کنی توانائیوں کے اجمالی ذکر کے ساتھ سناتھ اس کے عظیم و بلند مرتبت مؤلف کی پاکیزہ علمی شخصیت کے بارے میں چند بائنیں ذکر کرنا ضروری سجھتا ہول مجھے ان سے علمی استفادہ کرنے اور ان سے حضور شرف تلمذ پانے کی سعادت حاصل ہوتی ہے ان کی عبقری شخصیت کا تذکرہ تما معلمی پہلوؤں سے تو نیس ہوسکتا تا ہم ان کے متعلق اہم ترین بنیا دی امور کے تذکرہ پر اکتفاء کی جاتی ہے۔

عالم جلیل القدر حضرت آیت الله علامہ سید محمد حسین طباط بائی سی کا شارد نیائے اسلام کے ان بلند یا بی مفکرین و محققین میں ہوتا ہے جنہوں نے اپنے علمی مقام و مرتبہ کا اظہار گونا گوں علوم میں مہارت حاصل کرنے کے بعد منفر و انداز میں

کیا۔علامہ طباطبائی ۲ دذی الحجتہ ۲۱ ۳۱ ھکوتبریز (ایران) میں پیدا ہوئے آپ کا خاندان علمی حوالہ سے دنیا بھر میں مشہور ہے اور آپ اس خاندان کے پیم وچراغ ہیں جس کے علاء ودانشور اپنی علمی رفعتوں کے ساتھ پچانے جاتے ہیں آپ کے خاندان میں چودہ پشتوں سے جیدعلماءو مفکرین کا موجود ہوناعلمی تاریخ کا درخشندہ باب سمجعا جاتا ہے۔علامہ طباطبا کی ؓ نے ابتدائی تعلیم اپنے آبائی شہر تبریز میں حاصل کی اور ۲۳ سال کی عمر میں نجف اشرف روانہ ہو گئے دس سال تک وہاں علم و معرفت کی تحصیل میں مصروف رہے حوزہ علمیہ نجف اشرف سے علمی مراحل کی بھیل کے بعد واپس تبریز تشریف لے آئے ادر گیارہ برس تک تبریز میں علوم دینیہ کی تدریس اورلوگوں کوقر آنی حقائق کی تعلیم دینے میں مصروف رہے پھرا یران کے مذہبی شہر المقدس من تشریف لے گئے اور وہاں ہزاروں تشدگان علوم الہید کو سیراب کرتے رہے۔علامہ طباطبانی سے دیگر علوم کی تدریس کے ساتھ ساتھ علم فلسفہ کوغیر معمولی اہمیت دی اور اس کی تدریس کے لیے وسیع لائچ عمل مرتب کیا۔علامہ طباطبا کی سے اینے خودنوشت حیات نامہ میں اپنے جن اسا تذہ کرام اور بزرگان کا تذکرہ کیا ہے ان میں سرفہرست پیرحفرات ہیں: حضرت آیت الله العظلى مرزامجمه حسن تا کین آیت الله العظلى محرحسین کمیانی \* ، حضرت علامه سید حسین با دکونی \* اور علامه سید ابوالقاسم خوانساریؓ۔علامہ طباط بائیؓ سے کسب فیض کرنے والے ہزاروں خوش نصیب افراد میں سرفہرست علامہ مرتضی مطہر کؓ ہیں جن کا علم و دانش اورفلسفی مقام ومرتبہ کسی سے پوشیرہ نہیں۔مترجم کوان دونوں شخصیتوں سے علمی استفادہ کا موقع ملا ہے۔علامہ طباطبانى " اين دور يحظيم فلسفى مفسر اور مجتهد يتط ان كى مطبوعه دغير مطبوعه تاليفات مديني: اصول فلسفه وروش رئالسم (فارس) علم فلسفہ کی درسی نصابی کتاب۔ پانچ جلدین اس کا عربی ترجمہ علامہ جعفر سجانی نے کیا ہے۔ الاعداد الاولیہ علم رياضى مي عظيم تاليف ٣- بداية الحكمة (حربي) علم فلسفه كي نصابي كتاب (٣)- تعليقات على الاسفار (فارى) ٢ جلدي(٥) له تعليقات على اصول الكافي (٢) له تعليقات على بحار الانوار (٤) له تعليقات على كفاية الاصول (٨) الاسماء والصفات (عربي) (٩) . الاعتبارات (عربي) (١٠) . اعجاز (فاري) (١١) . الافعال (عربي) (١٢)-الانسان بعد الدنيا (عربي)(١٣)- الانسان في الدنيا (عربي)(١٣)- الانسان قبل الدنيا (عربي) (١۵) \_ البربان (عربی) (١٢) \_ التحليل (عربی) (١٢) \_ التركيب (عربی) (١٨) \_ الذات (عربی) (١٩) \_ علم امام (فارى) (۲۰) القوة والفعل (عربي) (۲۱) المشتقات (عربي) (۲۲) المغالط (عربي) (۲۳) النوّات و المنامات (عربی)(۲۴)\_ حکومت اسلامی (فاری)(۲۵)\_ وحی (فاری)(۲۲)\_ الوسائط (عربی) (٢٤)-الولاية (عربي) (٢٨)- الشيعه في الاسلام (عربي) (٢٩) على والفلسفة الالهيه (عربي) (٣٠) قرآن در

اسلام (فاری) (۳۱) میدید ۲ جلدی (فاری) (۳۲) رزن در اسلام (فاری) (۳۳) معنویت تشیخ (فاری) (۳۳) درسیائے از اسلام (فاری) (۳۵) مر رہنمائے قرآن (فاری) (۳۲) مدویز گیہاے اسلام (فاری) (۳۷) قواعد خط فاری (منظوم) (۳۸) رنہایة التحکمة (عربی)علم فلسفہ کی نصابی کتاب (۳۹) میزان فی تفسیر القرآن (عربی) ۲۰ جلدیں

علامہ طباطبائی سے کتاب '' المیز ان ٹی تفسیر القرآن '' کی ۲۰ جلدیں تقریبا سترہ برس کے طویل عرصہ میں تالیف کیں ' تالیف کیں 'سب سے پہلی جلد ۱۹۲۵ء میں شائع ہوئی یعنی ۷۵ سا حدیں اور آخری جلد کی تالیف کا کام ۱۳۹۲ حد (۱۹۷۹ء) میں اتمام کو پہنچا۔علامہ طباطبائی " این ان عظیم علمی کا دشوں کے حوالہ سے ہمیشہ یا در بیں گے۔

<sup>••</sup> الميز ان " كاردوتر جمدى بابت بيد بات قائل ذكر ب كه بم ف مقد ور بحركوش كى ب كه زبان كى تبد يلى كى وجه سير بي متن كى على لطافت سير وم نه بوجا سي تا بم عوام الناس وخواص كاستفاده ك لي جملول ميں سلاست كو طوظ ركھا كيا ب يبال تك كه كى بار جملة تبديل كرك آسان سة ممان عبارتيں لا ف كى كوش كى ب بم اپنى اس كوشش ميں مس حد تك كاميا ب بوئ بين اس كا فيصلة و ابل علم قارئين ہى كريں گے بم متمام قارئين كرام سے دعاؤں كى استدعا كرت بين كه خداوند عالم بين شرح و آل محملة و ابل علم قارئين ہى كريں گے بم متمام قارئين كرام سے دعاؤں كى استدعا كرت بين كه خداوند عالم بين شرح و آل محملة و ابل علم قارئين ہى كريں گے بم متمام قارئين كرام سے دعاؤں كى استدعا كرت بين كه خداوند عالم بين شرح و آل محملية ميں قرآ فى حقائق كر بي تي متمام قارئين كرام سے دعاؤں كى استدعا كرت بين اينا فى كى سعادت نصيب كر ب خميرى طرف سے ادارہ مصباح القرآن ٹرسٹ ك جمله اراكين و كاركنان بالخصوص جناب ذاكٹر نور حمد صاحب اور برادرعز يزشيخ حمد امين سير حصاحب لائق شخصين بين كه ام بول خين و كاركنان بالخصوص

العبرحسن رضاغد يرى عفى عنه

حوزه علميه جامعه المنتظر مانچسر (الكليند)

a sa Aigina Baryar sa s

تفسيراكميز انجلد ا

مقدمه صحبع سوم

بسم الله الرحن الرحيم الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدينا و نبينا محمد وآله الطاهرين

۵ř

تغییر المیز ان اپنی علی دمعلوماتی خصوصیت کے ساتھ محواص میں متبول ہے اس کی افادیت کے پیش نظر قلیل مدت میں تیر کی اشاعت آپ کے سامنے ہے، اس کے مطالب اور مخصوص طرز تغییر لیحی تغییر القرآن بالقرآن ، تی کی بنیا دی وجہ ہے کہ اسے علی حلقوں اور اد باب ذوق حضر ات نہا ہیت دلچیں سے پڑ صفتہ ہیں ۔ تغییر قرآن کے حوالہ سے بالعوم بیا مر لمحوظ ہوتا ہے کہ اس مقدس کلام کی مبارک آیات سے استفادہ کرنے میں علوم و معارف اور حقائق سے ہیرہ مندی ہوا در کلام الی ہوتا ہے کہ اس مقدس کلام کی مبارک آیات سے استفادہ کرنے میں علوم و معارف اور حقائق سے ہیں مندی ہوا در کلام الی ہوتا ہے کہ اس مقدس کلام کی مبارک آیات سے استفادہ کرنے میں علوم اور ابدی حیات کے حکم مندی ہوا در کلام الی ہوتا ہے کہ اس مقدس کلام کی مبارک آیات سے استفادہ کرنے میں علوم اور ابدی حیات کے صامن تا بندہ دستورات موجود ہوتا ہے جس میں افراد بشر کے لئے سعادت مند زندگی کے زریں اصول اور ابدی حیات کے صامن تا بندہ دستورات موجود ہیں اس کی پا کیزہ تعلیمات انسان مازی کا مرچشہ اور اس کے حقائق حکمتوں کے خزانے ہیں، قرآن مجد کی ہرآیت اپنے گوہ بربائے گراں بہا مل جاسی ارزی کا مرچشہ اور اس کے حقائق حکمتوں کے خزانے ہیں، قرآن محملہ میں تعاور ان موجود کو کی موقد ہو اپنی دولت سینے ہوتے ہے۔ اس عظیم دوریائے نور میں غوط زنی کرنے والے نوش تع میں من استفادہ کا گوہ بربائے گراں بہا مل جس اس پرائیں بارگاہ درب العزت میں اور ایے خور میں غوط زنی کرنے والے نوش تعلیم کا میں معلی ہو کو کی موقد ہو اپنی دولت سینے ہوتے ہے۔ اس عظیم دوریائی نور میں غوط زنی کرنے والے نوش تع میں میں کو خلار کی کا میں کا خلی میں علی معلی جا معارف البیہ سینے بھی دیا رکھ در بالعزت میں اور ایک کی معان کی مقالی حطبہ سے استفادہ کا کو کی موقد ہو تھر سی جان دو بنا چی ہوتی بیاں کاہ در بالعزت میں اور ایک کی معالی معالی کو میں کی خلی محلی کی خلی ہوتی کی معلی کی معالی محلی کی معال میں کی خلی میں کی خلی ہو میں میں معلی معال کی تو کی ہو ہوت کی معن میں کی میں میں کی خلی کے اور اس کی تکا میا میں کی خلی کی کی جلی ہولی ہوت میں انسان کی تمام بنیا دی خلی ہوں ہوت کی کی کی خلی ہو ہوں ہو ہو ہوں کی کی کی کی ہوتی ہا کی تر ہو ہوں ہوں ہوں کی تک کی کی جان ہو ہوں ہو کی ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہوتوں ہی کی ہو ہوں ہو ہو ہوں ہوں ہو کی کی کی

مقدمه طبع سوم

تفسيراكميز انجلد ا

ہیں بلکہ اس سے بالاتر میہ کہ دنیاوی زندگی کے ساتھ ساتھ اخروی حیات کی سعادت مندی کویقینی بنانے کے پختہ اصول مذکور ہیں کہ جن سے آگا، یکا حصول ان پر عمل کر کے ان سے فیض پانے کے مرحلے کی کامیابی کا پہلا زینہ ہے، ای لیے آیات مبارکہ کی تغییر ایک ناگزیر امر ہے ۔ اس سلسلے میں ارباب دانش کی کاوشیں ہرحوالہ سے قابل قدر ہیں خواہ ان کا دائر ہ لغت و ادب تک محدود بو یا حدیث وروایات تک وسیع بو،تر تیمی صورت میں بو یا موضوع شکل میں بو،انفرادی طور پر بو یا اجتماع کاوش میں بفظی تشریحات سے مخصوص ہویا معنوی دمغہوی تفہیمات دقعہمات کی مساعی کا مین ہو ہر لحاظ سے ہرکوشش اپنے مقام پراورا پنی حیثیت میں لائق ستائش ب، انہی عظیم کا وشوں میں ایک نام المیز ان فی تفسیر القرآن کا ہے کہ جس کے بارے میں ایک ہی جملہ ہی اس کی کمل پیچان کر داسکتا ہے اور وہ یہ کہ یہ کتاب تفسیر القرآن بالقرآن کا بے مثال مرقع ہے کہ جس کے ہر صفحہ پر آیات اس طرح ایتی نورانی عظمتیں بھیردہی ہیں جس طرح فضائے فلک پر ستارے دسیارے اندھیری رات میں روشی کی بستی آباد کرے دیکھنے والی ہر آنکھ کونور ادر دھڑ کنے والے ہر دل کوسر ورعط کرتے ہیں۔اس کے ساتھ ساتھ بیہ بات ہمارے لیے باعث عزت وافتخار ہے کہ ہمیں روشن کے میناروں حضرات محمد وآل محم علیہم السلام کے ارشادات وفرامین کہ جو قرآن کی تفسیر میں دارد ہوئے بین ان سے استفادہ کر کے کلام الہی سے کسب معارف کی توفق حاصل ہے کیونکہ وہی ستایاں ہیں کہ جواسرار درموز قر آنی سے کامل آگاہی رکھتی ہیں اور ہرآیت کی اصل حقیقت بتاسکتی ہیں جیسا کہ حضرت امیر الموننین علی عليہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ مجھ سے قرآن کی آیت کے بارے میں یوچھنا چاہو یوچھو میں تہمیں بتاسکتا ہوں کہ کون تی آیت کب، کہاں،اور کس کی شان میں اتری، رات میں اتری یا دن میں اتری، در یا میں اتری یاصحراء میں اتری،جنگل میں اتری یا پہاڑ پراتری، اور میں بیچی بتاسکتا ہوں کہ ان میں سے ناسخ کون سی ہے اور منسوخ کون سی ہم محکم کون سی ہے اور متشابہ کون سے بحکی کون بی ہے اور مدنی کون سی ہے، حضرت علی علیہ السلام اپنے علم کے بارے میں ارشا دفر ماتے ہیں کہ میں نے اس طرح حضرت پنجبراسلام سے علم حاصل کیا ہے جس طرح پرندہ اپنی چو پنج سے غذا حاصل کرتا ہے اور جس طرح شیر خوار بحیہ اپنی ماں سے دود ہ بیتا ہے لہذا جب تک میں تم موجود ہوں جو چاہو مجھ سے پوچھ لو کہ میں آسانوں کے راستوں کوزمین کے راستوں سے زیادہ بہتر جا فتاہوں تو الی عظیم استیوں سے داہشگی کی نعت سے بہرہ مندی کے بعد ہمیں کلام خدا سے ہدایت کے حصول میں ہر گز دشواری لائن نہیں ہو سکتی۔ بیہ کتاب انہی معصوم مستیوں کے پاکیز ، مکتب سے کسب فیض کا نتیجہ ہے۔ اس کی عبارتوں کواردو میں ڈھالنے کی سعادت کے حصول پر بارگاہ خدادندی میں ادائے شکر کے ساتھ ساتھ بیا ظہار ضروری ہے کہ اس سلسلے میں دہ تمام احباب لائق تشکر ہیں جنہوں نے ترجمہ کی بابت تشویقی کلمات سے نواز ااور اس کی پیمیل کے بھر پور اصرار کی صورت میں شریک عبادت ہوئے۔اس مقام پر اگرڈ اکٹر سیڈسیم الحسن صاحب ( مانچسٹر ) کاشکر بیدا دانہ کیا جائے تو حق تلفى ہو کہ جن کی فکری تر غیبات اس جلد کی ادبی صورتگری میں شامل رہیں۔اوراب اس کی تجد ید طبع میں نہایت مخلص مومن اہل

ہیت جناب سید دولت علی زیدی حفظہ اللہ تعالیٰ کی کاوشیں قامل قدر ہیں کی جنہوں نے ہمیشہ کی طرح اس سلسلہ میں وسیع خد مات پیش کمیں ،اللہ تعالیٰ ہم سب کوقر آن فہنی اوراس کی اعلیٰ وارفع تعلیمات برعمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔ ترجمه کی بابت چند امور کا تذکره ضروری ب: اس جلد کی سابقہ اشاعتوں میں پر دف ریڈنگ کی بابت ناشر کی طرف سے عجلت وعدم توجی کے نتیجہ میں املائی اغلاط اور صفحہ بندی میں ترتیبی خامی ، آیات ور دایات کی ترکیب دتر تیب میں عدم تظیم ادرعنادین دعبارات کی تدوین میں عدم تناسب وغیرہ کے باعث کتاب کی طباعتی حیثیت مطلوبہ حسن کی حال ندر ہی لہذاان تمام امور میں کسی حد تک در تگی کے عمل کویقینی بنایا گیااورعلاء کرام بالخصوص خطباء حضرات کی طرف سے فرمائش پر احدیث وردایات کی عربی عبارتیں شامل کردی گئیں لیکن بدکام جز وی طور پرانجام ہوسکا کیونکہ وفت کی قلت کے ساتھ ساتھ کتاب کا حجم بھی ملحوظ تھا اس لیے بعض اہم مقامات کے انتخاب پر اکتفاء کرتے ہوئے اس کام کو آیندہ جلدوں پر موقوف کردیا گیا۔البتداحادیث وردایات کےعنادین کی از سرنوننظیم تعیین کےعمل سے احباب کی فرمائشوں کو پورا کرنے کی مقد دع بھرکوشش کی گئی۔اس کےعلاوہ ادبی حوالہ سے سہ بات قامل ذکر ہے کہ املاء وا نشاء کےقدیم اصولوں کے تناظر میں جدید مروجہ محاوروں اورتحر پر وتکلم کےامتزاج کے ساتھ بعض الفاظ کی جوصورت گری ہوئی اس میں قارئین کے ذوق قرائت کو کمحوظ رکھا گیا چنانچہ اس حوالہ سے بیہ جز وی تبدیلی واقع ہوئی مثلاً مفرد ادر جمع کے مخصوص قرائن کے علاد ہدیگر موارد میں جملہ بندی کی بیہ صورت رہی: حوالہ ہے حوالے ،سلسلہ سے سلسلے،فقرہ سے فقرے،معنی سے معنے،مطالبہ سے مطالبے، معجزہ سے معجزے، واقعہ ہے دافتے ،مشاہدہ سے مشاہدے،طریقہ سےطریقے ،سلیقہ سے سلیقے، قافلہ سے قافلے ،نظریہ سے نظریے، جملہ سے جہلےادراس طرح کے دیگرالفاظ میں تلفظ کو کوظ ویپش نظر رکھا گیا تا کہ قارئین کوعمومی طور پرآ سانی ہوادرقد یم طرز دردِش اور اصول ادب بھی محفوظ رہیں ۔اور بیکوشش کی گئی کہ عربی متن سے لفظی دمفہومی تر جمہ کی ملی جلی صورت پیدا ہوتا کہ تطبیق کے مل میں دشواری نہ آنے پائے۔ آیات مبارکہ کے حوالہ جات کونما پال کر کے واضح جگہ دی گئی تا کہ محققین کو آیات تک رسائی میں سہولت ہو۔اس کےعلادہ بعض موارد میں ترتیبی تبدیلی کی گئی جس سے تلاوت وقرائت میں مزید آسانی ہوگئی۔اللہ تعالیٰ سے ان تمام امورادر مخلصانہ کادشوں کی قبولیت کی دعا کرتا ہوں کہ وہی دلوں کے راز جانے والا اور نیتوں سے آگاہ ہے۔خدایا اینے مقدس کلام کی بابت ہماری اس نہایت معمولی خدمت کوشرف قبولیت عطافر ما کہ تو ہی ہرعمل کو قبول کرنے والا ہے۔

العدحسن رضاغد يريحفي عنهر

لندن

تفسيرالميز انجلد ا

سورہ فاتحہ

(ابتدائی سورت)

اس سورت میں سات آیات ہیں

تفسيراكميز انجلد ا

سورةالفأتحة

51

|                  | بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ                      | 0 |
|------------------|-----------------------------------------------------------|---|
| $\overline{(1)}$ | ٱلْحَمْدُ بِنَّهِ مَتِ الْعَلَيِينَ ٥                     | Ō |
| (٢)              | الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ لِ                                | 0 |
| (٣)              | ملِكِ يَوْمِ الرِّيْنِ                                    | Ö |
| (~)              | إيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ لَ              | 0 |
| (۵)              | إهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ لَ                    | 0 |
| (٢)              | صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ )                 | 0 |
| (2)              | غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ         | 0 |
|                  | تر محمه                                                   | ~ |
| 0                | آغاذِ کاراللہ کے نام سے جووسیع رحمت والانہایت مہر بان ہے۔ | 0 |
| (r)              | ہر حد مخصوص بے خدا کے لیے جنو کا تنات کا پر ور دگا رہے۔   | 0 |
| (                | م مو من 2, «. بدانا م ابر جريجه المان بد                  | 0 |

جورسیچ رحمت والا نبایت مہریان ہے۔
 جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔
 جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ میں مدد چاہتے ہیں۔
 ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ میں مدد چاہتے ہیں۔
 نہ کہ ان کا داستہ جن پر تو نے قصی مازل ہوا۔ اور نہ ہی ان کا جو گراہ ہیں۔

\*\*\*

پېلى پانچ آيات

69

بسماللوالرحلن الرحيم 1 ٱلۡحَ**ن**ُكُنِيٰۡهِ مَبِّ الۡعُلَمِيۡنَ ۲ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ ٣ لملِكِ*يَ*وْمِرالَّدِيْنِ ۴ ٳؾؚٙٳڬڡؘ*ۼڹ*ؙڽؙۅؘٳؘؾؘٳڬٙۺؾۼؽڹؙ ۵

ترجمه آغاز كاراللد كمام سي جووسي رحت والأنهايت مهرمان بł ہر حفوص ہے خدائے لیے جو کا منات کا پر دردگار ہے۔ ۲ جووسيع رحمت والانتمايت ممربان ب-٣ جوقیامت کےدن کا حاکم ہے۔ ۴ ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔ ۵ \*\*\*

255

یمل آیت: پېل آیت:

بِسْمِاللهِالرَّحْلِنِالرَّحِيْمِ

تفسيروبيان

۷.

یجی بات خدا کے کلام میں بھی پائی جاتی ہے خالق کا منات نے اپنے مقدس کلام کا آغاز اپنے سب سے پیارے و محبوب نام سے کیا تا کہ اس کا کلام اس کی عظمتوں کا حامل وتر جمان اور اس کی لاز وال ذات ہی سے وابستہ دمر بوط رہے اور اس کے ساتھ ساتھ اپتی تلوق کو ایک پا کیزہ روش اور رفتا رائے پند یدہ آ داب سے بھی آگاہ کر یے جس کو اپنا کرلوگ اپنے ہرکام کی ابتداءاس کے مقدر وبابر کت تام ہی سے کریں تا کہ اس کی برکتیں اور عنایتیں ان کے شامل حال ہوں اور اس کی ابدیت نواز صفات کی روحا نیت ان کے اعمال واقوال پر محیط ہوجائے اور ان کی ہر بات اور ہر کام کا مقصد اعلی خدا کی رضا و

خوشنودی حاصل کرنے کے سوا کچھ بھی نہ ہؤاس سے لوگ اپنے مقاصد میں کا میاب ہو سکتے ہیں ادراپنے اعمال میں ہرطرح کی ناکامی و پریشانی اور شکست و تباہی سے نجات پا سکتے ہیں کیونکہ جس لاز وال متی کے نام سے انہوں نے ابتداء کی وہ ہمیشہ باقی ر بن والی ب اور اس کی بابت فناد ما بودی کا تصور ہی نہیں ہوسکتا' چنانچہ خدادند عالم نے اس حقیقت کا اظہار اپنے پاکیزہ کلام میں کئی مقامات پر کیا ہے کہ''جوکام اس کی رضا ونوشنودی کے لیے انجام نہ دیا جائے وہ نہ تو نتیجہ بخش ثابت ہوگا اور نہ ہی اس کے ثبات و پائداری کی توقع کی جاسکتی ہے بلکہ وہ بے انثر وبے نتیجہ اور مٹ جانے والا ہے' اور خدانے ارشاد فرمایا: ''وہ عنقریب لوگوں کے اعمال کا جائزہ لے کران تمام کا موں کوجن میں اس کی رضاد خوشنودی کے حصول کی کوشش شامل نہ ہوگ خاک کے اڑتے ہوئے ڈروں کی مانٹد بناد نے کا کہ جن کی کوئی قدرو قیت نہیں ہوتی اور ان کے ان اعمال پریانی چھیرد سے گا جواس کی مقدس ذات کی خوشنودی کے لیے انجام نہ دیئے گئے ہوں گے'۔اس کے علاوہ خالق کا ننات نے بیا مرتبھی واضح کر دیا کہ اس کی ذات کے سواکسی چیز کو بقاود دام حاصل نہیں لہٰذا جو کام اس کی ذات کی رضا کے حصول کی خاطرانجام دیا جائے اور اس کے پاکیزہ نام کے ساتھ شروع کیا جائے وہ ہمیشہ باتی رہے گااور کبھی محود نابود نہیں ہو سکتا۔ بنابرایں ہر چیز کی بقا کاراز چونکہ خدا کی ذات کی نوشنودی کے حصول کی کوشش میں مضمر ہے اس لیے اس کی بقا کی مقدار بھی اتن ہی ہوگی جتنارضائے الہی کے حصول کی کوشش کا اس میں دخل .....، بیدہ مسلم الثبوت حقیقت ہے جوفر یقیرن (شیعہ و سى) يے زديكة متفق عليد حديث نبوي ميں بيان كي كئى ہے كه حضرت پيغ سراسلام صلى اللہ عليہ وآلہ وسلم فے ارشا دفر مايا: ·· كل امرذى بال لمريب أفيه باسم الله فهو ابتر (جوابهم كام اللدك نام سے شروع ندكيا جائے وہ بے اثر وبے نتيجہ ہے) عربی زبان میں'' ابتر'' بے اثر و بے نتیجہ چیز کو کہتے ہیں لینی وہ چیز جس کا انجام کار کچھ نہ ہو۔ بنابرایں بد کہنا ہوا کر '' بسم اللہ '' کی ب کے تمام معانی میں سے اس مقام پر '' ابتدائ'' کامعنی ہی مناسب بالبذا" بسم اللد" كاترجمه يول بوكا: "مين شروع كرتا بول اللد الته عنا ! يا "ميرى ابتداء الله عنام " ! اس مناسبت کی ایک اہم وجہ ریچی معلوم ہوتی ہے کہ کلام خدا کی ابتدابھی اس جلے سے ہوئی اور ''کلام' افعال میں سے ایک فعل ہے جسے دحدت حاصل ہے اور کسی کلام کی وحدت اس کے معنی ومغہوم کی دحدت کی دجہ سے ہوتی ہے لہٰذا بیتسلیم کر تا پڑے گا کہ خدا کا کلام بھی اول سے آخرتک حقیقی معنی میں دحدت کا حامل ہے (یہی وہ بنیا دی طنتہ ہے جس کا خدانے اپنے کلام کی ابتداء میں ارادہ فرمایا ہے' اللہ'' کے نام سے شروع کرنے میں یہی راز پوشیدہ ہے کہ اس کی حقیقی وحدت کا تصور ہر حال میں باق

رہے) اب دیکھنا ہیہ ہے کہ کلام خدامیں معنی کی وحدت سے کیا مراد ہے؟ تو اس سلسلے میں خدادند عالم نے اپنے کلام لینی قرآن مجید کے بارے میں یوں ارشادفر مایا :

سوره وما مکره، آیت ۱۵\_۱۱: \* قَنْجَاء كُمْقِنَ اللهِ نُوْرُو كَتْبُ مَّبِينٌ فَ يَهْدِى بِهِ اللهُ (یقینا تمہارے پاس اللہ کی طرف سے نور اور کتاب میں آئی اس کے ذریعے خدا ہدایت کا کام انجام دیتا \_\_\_\_\_ اس آیت کے علاوہ ویگر متعدد آیات میں یہی مطلب بیان کیا گیا ہے اور سدامر واضح کر دیا گیا ہے کہ کلام البی ۔ کتاب خدا قرآن مجید۔ کا مقصد لوگول کی ہدایت کے سوا کچھ بھی نہیں لینی لوگول کوجن وحقیقت کی رہنمانی کرنا ہی قرآن کے نزول كاواحد مقصد وغرض ب لبذا" بدايت" بى وه معنى بجس كى ابتداء خداك ما سے بوتى " دەخدا جور جمان ب رحيم ب اوروبی کردگارومعبود برخ بے جس کی طرف تمام لوگوں کی بازگشت ہے وہ رحمان ہے اور اپنے تمام بندوں کوابنی رحمت عام کا وہ راستہ دکھا تا ہے جوان کے وجود وحیات کی صلاح و بہتری کا ضامن ہوخواہ وہ بندے مؤمن ہوں یا کافر ! وہ رحیم ہے اور ا پنی رحمت خاص کی راہ اہل ایمان کے لیے واضح کردیتا ہے یعنی ان کی اخروی سعادت کے حصول اورا پنی بارگاہ میں ان کی شرف يابى كاراستدانيس دكهاتا ب ، چنانچدارشاد بوا: سوره اعراف، آيت ۱۵۱: \* وَمَحْمَتِى وَسِعَتْكُلْ شَيْء فَسَا كُنْبُهَالِلَّذِينَ يَتَّقُونَ (میرى رحت ہر چیز پر چھائى ہوئى ہے اور ميں عنظريب اپنى رحت كوشقى و پر ہیز كارلوكوں ے ليے تخصوص كردوں كا) ہم حال " ابتداء " کامذکورہ معنی پورے قرآن کی بابت ذکر کیا گیا ہے جسے دوسر کے لفظوں میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ پورے قرآن کا مقصد صرف ایک چیز یعنی 'ہدایت'' ،ادراس کا آغاز خداکے پاکیزہ نام سے ہوا ہے۔ يمال بدامر قائل ذكر بحكه خدادند عالم فى المي مقدس كلام مي كنى مقامات پرلفظ "سوره" استعال كياب چندآ مات ملاحظه جون: سورهٔ یونس، آیت ۸ ۳۰: \* فَأْتُوابِسُوْ مَ لَاِمِّتْلِهِ ( پس فراد ال جيرايك سوره ...) سوره بهود، آيت ۱۳ \* فَأَتُوابِعَشْرِسُوَ بِقِتْلِهِ مُفْتَرَ لِتٍ. (پس لے آ وُاس جیسی دس سورتیں من گھڑت۔۔) سوره وتوبه، آيت ٨٢: \* وَإِذَا أُنْزِلَتْ سُوْمَةً ( اورجب نازل کی جاتی ہے کوئی سورت۔۔۔)

موره ونور، آیت ا: \* سُوْرَةُ أَنْدَلْنَهَاوَ فَرَضْنَهَا حيدرا بادلطيف آباد، ينت تسر ٨- 6 ( اوروه سورت جسم بن تازل كيااورا - فرض كرديا --- ) ان آیات مبارکہ سے بخوبی معلوم ہوتا ہے کہ خدادند عالم نے اپنے کلام کے ہرجزء پر شتمل حصہ کو 'سورہ' کا نام دیا ہے اور بیکدان تمام سورتوں میں سے ہرایک سؤرہ کلام الی کا ایک حصہ با اگر چ خداوند عالم فے ان سب کو ایک دوسرے ے جدا کر کے ذکر کیا ہے کیکن ان میں سے ہرایک قرآن کا ایک حصہ ہونے کی وجہ سے معنی دعفہوم کی مخصوص وحدت کا حامل بالی وحدت جوندتوسورہ کے اجزاءادرندی دوسورتوں کے درمیان نظر آتی باس سے مید حقیقت بھی کط کرسا منے آجاتی ہے کہ ہرسورہ کا مقصد وغرض مستقل اور ایک دوسرے سے علیحد ہ دمختلف ہے یعنی ہرسورہ ایک مخصوص مقصد کے لیے ہے اور خاص مطلب کو بیان کرما ہی اس کی بنیا دی غرض ہے لہٰذا جب تک وہ غرض حاصل نہ ہوجائے اس کا اختیا م نہیں ہوتا' لہٰذا ہر سورہ سے پہلے" بسم اللہ " کا ذکر کرنا اس لیے ہے کہ اس سورہ سے خاص غرض وخصوص مقصد کو حاصل کیا جا سکے - ہر سورہ کی ابتداء میں ''بسم اللہ'' کی بازگشت اس سورہ میں ملحوظ غرض کی طرف ہے۔ بنابراي سوره الحمد مين وبسم الله كالعلق اس غرض وياكيزه مقصد سے ب جواس سوره ش طحوظ ب ادر صرف اسى مقصد کا حصول ہی مطلوب ہے جو اس سورہ کے مزول کی اصل بنیا دیے سورہ فاتحد کی ترتیب وتر کیب سے پتہ چاتا ہے کہ اس یں جوبنیادی مقصد محوظ رکھا گیا ہے وہ سے : ''خدا کی حمہ بحالا ناحقیقی مصنے میں اس کی بندگی وعبودیت کا اظہار کرتے ہوئے اوراس کی بارگا ہ میں سربسجد ہ ہو کر اور صرف ای سے مدد ما تکتے ہوئے اور صرف اسی کے حضور ہدایت ورہنمائی کی درخواست لے کر ...... سورہ فاتحددر حقیقت ایک ایسا کلام ہے جوخدانے اپنے بند ہے کی طرف سے خود اس کیے ارشاد فرمایا کہ دہ (بندہ) اس کی بارگاہ ذی جاہ میں اظہار بندگی دعبودیت کے انہی مخصوص آ داب کوا پنائے جوخدانے اسے تعلیم دیتے ہیں۔ اظہارِ بندگ وہ پا کیز ہمل ہے جسے ''عبر'' اپنے معبود کے حضور بجالاتا ہے اور ایسا آہم کام ہےجس کی انجام دہی کا اقدام كرتاب چنانچاس عمل واہم كام كى ابتداء خدائے رجمان ورجيم كے مبارك نام سے كرتا باور دبسم اللد ' سے اپن عمل كا آغاز کرنے کا مطلب ہی ہیے ہے کہ گویا وہ بیہ کہدرہا ہے کہ خدایا! تیرے نام سے تیرے حضور اظہار بندگی کا شرف حاصل کرتا يول\_

ایک اد بی نکتہ سورۂ الحمد کی''<sup>و</sup>بسم اللٰدُ' میں حرف(ب) کا تعلق ابتداء سے ہے۔۔ب کا متعلق ابتدا ہے۔۔ یعنی ابتداء خدا کے نام سے ُ اس کا بنیا دی مقصد ہیہ ہے کہ اپنی بندگی کے اظہار کوا خلاص کی عظمتوں سے ہم آ ہنگ کرکے بارگاہ ربو بی میں شرف سخن حاصل کیا جائے۔

عربی اوب کے بعض ارباب فکر ونظر کا خیال ہے کہ ''سم اللہ'' میں بکامتعلق استعانت لیتی مدد طلب کرنا ہے اگرچہ اس نظریہ کو بھی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا لیکن ابتداء لیتی شروع کرنے کامتنی و مفہوم ہی زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کیونکہ خود سورة مبارکہ میں استعانت (مدد طلب کرنے) کے صریح الفاظ موجود ہیں: '' اِیَّالَکَ نَعْبُلُ وَ اِیَّالَکَ نَسْتَعِدَیْنُ '' (ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ ہی سے مدد چاہتے ہیں) للہذا '' بسم اللہ'' سے اس (استعانت) کے علاوہ ہی معنی مراد لیتا زیادہ موز ول معلوم ہوتا ہے۔

اسم کی بحث ' ' اسم '' نام ، عربی زبان میں اس لفظ کو کہتے ہیں جو کسی چیز کی پیچان کا ذریعہ ہویا جو کسی حقیقت کی نشاند ہی کرتا ہو۔ '' اسم '' کے اشتقاق لیعنی لفظی بناوٹ کے سلسلہ میں دوا مکان پائے جاتے ہیں : ا۔ '' سمتہ '' سے بنایا گیا ہے جس کا معنی ہے ملامت ونشانی! ۲۔ '' سمو '' سے بنایا گیا ہے جس کا معنی ہے رفعت و بلندی!

بہر حال لغت اور عرف عام دونوں میں '' اسم '' سے وہ لفظ مرادلیا جاتا ہے جو کسی چیز پر دلالت کر ے (یعنی اس کی پیچان دمعرفت کا ذریعہ ہو) اس سے بیہ بات صاف ظاہر ہوتی ہے کہ 'اسم'' جس چیز کی پچان کا ذریعہ بن رہا ہے اس کی '' حقیقت' سے قطعی مختلف ہے یعنی اس چیز کی حقیقت کا حصہ ہیں ہوگا بلکہ صرف اس کی پچپان کا ذریعہ دوسیلہ ہوگا (اسم اور ہے اور سمی پچھاور)۔

''اسم'' کوذات کے معنے ٹی بھی استعال کیا جاتا ہے اور بیت ہوتا ہے جب اساس ذات کے حقیقی اوصاف ٹی سے کسی ایک وصف سے بنایا گیا ہو (یعنی اسم سے وہ ذات مراد لیں جس کے اوصاف میں سے ایک وصف ہمار مے لمحظ خاطر ہو) تو اس صورت میں وہ (اسم) ''الفاظ' کے دائر ے سے نکل کر''اعیان''اور ذوات کی دنیا میں شار کیا جائے گا اور اسم ک پہلے معنے کی روشن میں اصل' دمسی'' بن جائے گا مثلا لفظ' عالم' سی جو کہ خدا کے اسمائے مبار کہ میں سے ایک ہے ۔ ہے جواب ''دمسی'' (جس کے لیے بنایا گیا ہے) کی پہچان کر داتا ہے لیون وہ ذات جس کا وصف علم ملحوظ ہے اور یہی لفظ (عالم) لبینہ اس ذات کا اسم ہے جس کی بابت اس کی صفات کے علاوہ ہمیں کسی چیز کاعلم میں سی اس کی اصل ذات کی جگہ

تفسيراكميز انجلد ا

اس کی صفات ہی ملحوظ ہیں۔۔۔۔۔(لہذا بیاسم بھی ہے اور اس کا <sup>دومس</sup>ی'' بھی )۔۔۔۔۔ بنابرایں ان دومعانی میں سے پہلے معنے ک روشن میں اسم کی حیثیت ایک ایسے لفظ سے زیادہ نیفنی جوذات کی پچان کا ذریعہ ہوجس میں ذات کی ذاتی خصوصیات شامل نہ تقمیں اور دوسر بے مصنے کی روشنی میں اسم خودذات ہی کی تصویر ہے جس میں ذات کی حقیقی صفات شامل ددخیل ہیں۔

ایک سوال اوراس کا جواب یہاں بیسوال پیدا ہوسکتا ہے کہ جب اسم جو کہ الفاظ میں سے قعا اور ذات کی پیچان کروانے کے علاوہ اس کا کوئی کام نہ تھا تواسے ذات کی حقیق صفات کے حوالہ سے ذات کی ایک تصویر کیونکر بنادیا گیا؟ لیتنی پہلے معنی کے مطابق اسم الفاظ کے باب سے تھا اور دوسرے معنے کے مطابق ''اعیان' میں کیونکر شامل ہوا؟

ایک تاریخی تجزییر صد اسلام کے علی حلقوں کا تاریخی تجزیر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانہ میں علاء ودانشوروں کے درمیان اس مسلہ میں شدید بحث ونزاع کا بازارگرم تھا کہ آیا اسم غین مسی ہے یا اس کا غیر ہے؟ لیتن نام اور ذات دونوں ایک ہی

الثر

حقیقت رکھتے ہیں یاان میں فرق پایا جاتا ہے؟ اس سلسلہ میں ' ' متطلمین ' (الہیات کے ماہرین) میں شدید اختلاف رائے پایا جاتا تھا اور اس موضوع کی بابت ان کے درمیان باہمی تنازعات کی داستا نیں صدر اسلام کی تاریخ کا وسیع حصہ ہیں لیکن عصر حاضر میں اس طرح کے مسائل روز روثن کی طرح واضح ہو چکے ہیں اور اب ان کے بارے میں لوگ اس حد تک آگا ہی حاصل کر چکے ہیں کہ ان مسائل کی بابت کسی دلیل و بر بان پیش کرنے کی ضرورت ہی محسوں نہیں ہوتی لہٰذا اب اس سلسلے میں بحث و تحیص ضیاع وقت کے سوالی کی بابت کسی دلیل و بر بان پیش کرنے کی ضرورت ہی محسوں نہیں ہوتی لہٰذا اب اس سلسلے میں اسلام کے دانشوروں نے نظریات محقوظ رکھتے ہوئے جبح د فلط کی تمیز کے نام پر اپنی تو انا نیک آس مرف کی جا تک اور احقاق حق ( حق کو ثابت کرنے) اور ابطال باطل (باطل کو باطل ثابت کرنے) کے نام پر آپنی تو انا نیک کی کی موتی بروئے کار لائی جا س بنا برایں ہم بھی اس سلسلہ میں مزید بحث کرنے ساختر از داختنا ہے کرنا ہی مناس سیجھتے ہیں۔

Y۲

عربی زبان کی لغت کے مطابق '' اللہ '' لفظ '' الم' سے بنا ہے جس کے معنی عبادت و پرستش کرنے کے ہیں چنانچہ جب کہا جاتا ہے :' الله الو جل یا له'' تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ'' ال صحف نے عبادت کی' یا '' وہ شخص عبادت کرتا ہے''۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی اصل '' الہ' کی بجائے '' ولہ' ہو جس کا معنی تحیر ہے چنانچہ جب کہا جائے: '' اللہ الرجل'' تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ'' وہ شخص ورطہ حیرت میں پڑ گیا اور یہی معنی '' ولہ الرجل'' کا ہے۔ '' اللہ '' فعال کے وزن پر اسم مفعول کا معنی دیتا ہے جیسے لفظ'' کتاب'' ، کمتوب یعنی کہتی ہوتی چیز کے معنے میں آتا ہے۔

ند كوره دونوں معنوں كى ردشى ميں لفظ ' اللَّّهُ كَامتنى يا تو ' مبعود ' ہوگا يعنى وہ ذات جس كى عبادت و پرستش كى جائے يا الَّي ذات كَه جس كى حقيقت كو يحض سے عقل دنگ ہے اور اس كى بابت افكار ورطرء جيرت ميں پڑے ہوئے ہيں۔ ' ' اللّٰه ' خداد ند عالم كا خاص ومخصوص نام ہے۔...عربی زبان ميں مخصوص نام كو ' نسم من کہتے ہيں۔ اور بيدنام نزول قرآن سے قبل عربوں ميں معروف و منتعمل تھا اور زماند ، جاہلیت بے عرب بھى اس سے آشا ہے جیسا كہ سورہ زخرف آيت سے ميں اس كى طرف اشارہ كيا گيا ہے : ( سالَ مَن سَلَتَهُمْ مَنْنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُوْلُنَّ اللَّٰهُ

tana in

تفسيراكميز انجلد ا

اى طرح سورەانعام آيت ٢ ١٣ مى ب : \* فَقَالُواْ هَذَالِتَّهِ بِذَعْمِهِمْ وَهْ ذَالِشُوكَا بِنَا ؟ (اپنى قربانيوں مے متعلق كہتے ہيں كريہ اللہ ؟ کے لیے باور سام ارے شركاء کے لیے ہے۔ جنہيں ہم نے خدا كا شريك بنايا ہوا ہے )۔

''اللَّذ' خداوند عالم کامخصوص نام (علم) ہونے کے علاوہ صرف وہی معنی دیگا جو مادہ''الم'' (عبادت و پرستش) میں پوشیدہ ہے اور اس کے سوا کوئی اہم مطلب اس سے ظاہر نہ ہو سکے گا ( کو یا لفظ' اللّذ' کا معنی معبود یعنی وہ ذات جس کی پرستش ہوتی ہے اجو پرستش کے لائق ہے)۔

ر جمان و رئیم رحمان و رئیم ہمان درحیم دوالی صفتیں ہیں جو''رحمت'' سے مشتق ہیں۔رحمت ایک الی انفعالی صفت ہے جو خاص اثر کی حامل ہے اور وہ اثر اس وقت دل پر ظاہر ہوتا ہے جب کوئی نا دارد حاجتمند خص دکھائی دے کہ جو اپنی حاجت کے پورا ہونے میں سی چیز کا محتاج ہو، الیی صورت میں انسان کا دل اس بیچارے حاجتمند کی حالت کو دیکھ کر سخت متاثر ہوتا ہے اور وہ اس کی ضرورت کو پورا کرنے اور اس کی حاجت روائی کے لیے اپنی تمام تر تو انا ئیاں و صلاحیتیں بروئے کارلاتے ہوئے مید ان م میں کود پڑتا ہے، لیکن بیرسب پچھ خدا کی ذات کے بارے میں تب ہی درست قر اردیا جا سکتا ہے جب اسے ممکنات کی حدود سے خارج کر کے داجب الوجود کے آئینہ میں دیکھیں کیونکہ خدا کی بابت ''رحمت'' کا معنی صفحہ دل پر ظاہر ہونے والی خاص کیفیت کا نام نہیں بلکہ اس سے مراد اعطاء وفیض اور حاجت روائی کا حقیقی مفہوم ہے اور اسی معنی میں خدا کو رحمت کی صفت سے متصف کیا جاتا ہے یعنی خدا کو رحمت کی صفت کا حقیقی سز اوار اس لیے کہا جاتا ہے کہ ریے صفت اپنے مانوق المادہ معنے میں اس کے ساتھ تعلق رکھتی ہے۔

44

رحمان ر ممان "فعلان" کے وڑن پر مبالغد کا صیغہ ہے اور اس میں رحمت کی کثرت کامتنی پایا جاتا ہے۔ جملہ (خدار حمان ے) کا مطلب مد ہے کہ وہ کثیر الرحمت ہے، (زیادہ رحمت کرنے والا ہے)۔

تفسيراكميز انجلد ا

مورہ واحزاب، آیت ۳۳: \* وَ كَانَ بِالْمُؤْ مِنِيْنَ مَرَحِيْسَمًا ۞ (خدا، مونين پرديم م م سان پر بميشدر حت نازل کرنے والا ہے)۔ مورہ و توب، آیت کاا: \* إِنَّكَ بِهِمْ مَرَعُوْ فُ سَّرَحِيْمٌ فَيْ ای طرح دیگر متعدد آیات شرار حیم سے رحمت کی بیشکی اور اس کا مونین سے مخصوص ہونا مرادلیا گیا ہے، ای بناء پر کیا گیا ہے کہ رحمان عام ہے اور حیم خاص یعنی رحمان سے مراد ہے ہے کہ اس کی رحمت مومن و کافر سب کے لیے ہے اور رحیم سے مراد ہی ہے کہ اس کی رحمت مونین کے لیے مخصوص ہونا مرادلیا گیا ہے، ای بناء پر مراد ہی ہے کہ اس کی رحمت مونین کے لیے مخصوص ہے۔

حمدوستائش كااختصاص الحيديلة

حمد کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ الی تحریف ہے جو کسی ایس ایت کھی کا م پر کی جائے جوارادہ واختیار سے انجام ویا گیا ہو (اس میں وہ صفات بھی شامل ہیں جو اختیاری طور پر حاصل ہوئی ہوں) اور مدت اس تحریف کو کہتے ہیں جو اختیاری وغیر اختیاری دونوں صورتوں میں انجام دیتے جانے والے ایت کھ کام اور اس سے حاصل ہونے والی اچھی صفت پر کی جائے اس طرح مدح کا دائرہ حمد کے دائر بے سے زیادہ وسیتے ہے (لیکن حمد کا تعلق چونکہ ارادہ واختیار سے جاس لیے اس کی عظمت زیادہ ہے) مثلاً کسی کی حمد یا مدتر بے سے زیادہ وسیتے ہو (لیکن حمد کا تعلق چونکہ ارادہ واختیار سے جاس لیے اس کی عظمت زیادہ ہے) مثلاً کسی کی حمد یا مدت کے لیے یوں کہا جاتا ہے کہ 'میں نے اس کی حمد کی یا اس کی مدت کی اس کے کرم وحنایت پر البتہ اگر قیمتی موتیوں کی تحریف کر ٹی ہوتو ہوں کہا جاتا ہے کہ 'میں نے اس کی حمد کی یا اس کی مدت کی اس کے کرم وحنایت پر البتہ اگر قیمتی موتیوں کی تحریف کر ٹی ہوتو ہوں کہا جاتا ہے کہ 'میں نے اس کی حمد کی یا اس کی مدت کی اس کے کرم وحنایت پر چرک دمک پر لیکن کبھی یوں نہیں کہا جاتا: ''میں نے فلاں موتی کی حمد کی اس کے خوبصورت ہونے پر ( کیونکہ کسی موتی یا جو ایر اس کی خوبصورتی اور این کی خوبصورتی اور ان کی حمد کی اس کے خوبصورت ہو نے پر ( کیونکہ کسی موتی یا کی تو میں افران کے اسپ اختیار میں نہیں اور ان کی چہ کہ دمک ان کے اردہ سے حاصل نہیں ہوتی اس لیے ان کی تر بیف میں لفظ' حمد 'استعمال نہیں ہو سکتا )۔

الف ولام: دوالحمد علی الف ولام کے دومت حکن ہیں : (۱) جن (۲) استغراق ،اگر چیعلاءادب اور ماہر ین علم لغت نے دونوں معانی کو بیان کیا ہے لیکن یہاں دونوں صورتوں میں نتیجہ ایک ہی ہے یعنی خواہ الف ولام کوجش کے معنے میں لیس یا استغراق کے معنے میں ،اس مقام پر دونوں کا منتیجہ ایک ہی ہے .....اور بید کہا جا سکتا ہے کہ حمدا پنی حقیقت اور اصل کے لحاظ سے خدا کے ساتھ مخصوص ہے اور حدکی تمام اقسام خدا کے لیے ہیں ، کو یا حقیقی حداد اور حکی تمام قدام کی خدا کے ساتھ کی ا . ...

1

4+

.

تفسيراكميز انجلد ا

## 41

ايك ابهم نكته

اس مقام پرایک اہم نکت قابل ذکر ہے اوروہ یہ کہ اس سورہ میارکہ کے اسلوب کلام (ظاہر سیاق) اور 'ایاک نعبد' میں پائے جانے والے قرینڈ النفات کو طحوظ رکھتے ہوئے یہ بات بھی معلوم ہوجاتی ہے کہ یہ سورہ ، تخلوق خدا کا کلام ہے جو وہ اپنے پروردگار سے مخاطب ہو کرکرتی ہے اور اس سورہ میں خداوند عالم نے اپنی تخلوق کو اپنی حمد کا درس دیا ہے اور اس بات کی تعلیم دی ہے کہ جب کوئی بندہ اپنے پروردگار کے حضور اظہار بندگی کرنا چاہتو اس کے آ داب کیا ہیں اور کوئی عبد اپنے معبود سے کیو کر مخاطب ہو سکتا ہے ، چندہ اپنے پرورد کار کے حضور اظہار بندگی کرنا چاہتو اس کے آ داب کیا ہیں اور کوئی عبد اپنے معبود سے کیو کر مخاطب ہو سکتا ہے ؟ چنا نچہ 'الجمد لنڈ' کے الفاظ بھی اسی امرکی تصدیق کرتے ہیں اور ان سے بہی درس ملتا ہے کہ بارگاہ اپند دی میں اظہار عبود بت و بندگی اس طرح کیا جائے اور سے اس لیے ہے کہ حمد در حقیقت ایک قسم کی توصیف ہے جبکہ خداوند عالم نے خود کوتو صیف کرنے والوں کی توصیف سے منزہ سے والاتر سے قرار دیا ہے ، چنا نچہ ارشاد ہوا :

٨ سُبُحنَاللهِ عَمَّا يَصِفُونَ إَلَا عِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ ٥

(خدایاک دبرتر باس سے جو دہ توصیف کرتے ہیں سوائے اس کے تخلص دبرگزیدہ بندوں کے!) بیہ آیت مطلق ہے اس میں کسی قشم کی قید دشرط ذکر نہیں کی گئ اور قر آن مجید میں خداوند عالم نے ایسے الفاظ ذکر نہیں فرمائے جن سے ثابت ہو کہ خود اس کے علاوہ کسی اور نے اس کی حمد کی ہوسوائے اس کے چند عظیم المرتبت و برگزیدہ پنج بروں م کے، کہ جن کا تذکرہ کرتے ہوئے خدانے ارشاد فرمایا کہ 'انہوں نے حمہ بچالائی'' مثلاً حضرت نوح مح متعلق یوں آیا ہے کہ خدانے ان سے فرمایا: سورة مومنون، آيت ٢٨: أَقَتْلِ الْحَمْدُ بِتْدِالَنِ مُنَجْنَامِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ۞ ( پس کیے کہ جد سے اللہ کے لیے کہ جس نے جمعیں ظالم وشمگرلوگوں سے نجات بخشی) اس طرح حضرت ابرابيم يتذكر يس خداف فرمايا كدابربيم فكها: سورة ابراجيم، آيت ٩ سا: الْحَدْدُيْتِهِالَّنِيْ وَهَبَ لِيُ عَلَى الْكِيَرِ إِسْلِعِيْلَ وَ إِسْلَحْقَ \* ( حدب اللد کے لیے جس نے مجھے عالم پیری میں اساعیل واسحاق عطاکتے) ادركني مقامات مين حضرت مجرَّس مخاطب بوكرارشا دفرماما : (مثلًّا ) سوره ، کمل، آیت سا9: حيدا إد خده الم وَقُلِالْحَمْدُيلَةِ ( اوركہوكہ جمرے اللد کے لیے!) اس طرح ابل بہشت کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ وہ کینہ پر دری، لغود بیہودہ کلام اور گناہ وفتنہ انگیزیوں سے پاک دمنزہ ہیں ان کا منتہائے ذکر، جمد الہی ہے: سورهء يونس، آيت ۱۰: الح وَاخِرُدَعُونَهُمَ آنِالْحَمْدُ لِلهِ مَ الْعُلَمِينَ عَ (اوران کی آخری بات (منتہائے ذکر) ہے ہے کہ جمد ہے اللہ کے لیے جو کا نتات کا پروردگار ہے) مذکورہ بالاموارد کے علاوہ اگرچہ خداوند عالم نے مخلوق کی طرف سے کی جانے والی حمد کا تذکرہ کیا اور حمد کرنے کی نسبت بهی انہی کی طرف دی جیسا کہ ارشاد فرمایا : سورهٔ شوری، آیت ۵:

لا وَالْبَلْإِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَدْلِ مَا بِهِمُ ( اور فر شتے اپنے رب کی حمد کے ساتھ بیج کرتے ہیں) سورة رعد، آيت ساا: الترغل بِحَدْدِهِ ( ادر بجل شیخ کرتی ہے اس کی حمد کے ساتھ) سورهٔ اسراء، آیت ۲۳،۲۰: ان مِن شَيْء إلا يُسَبِّحُ بِحَسْرِه ( كونى چيز نبيس مكربيركه واټينج كرتى باس كى تمد كے ساتھ!) لیکن اس کے باوجود خدائے قدوس نے مذکورہ بالاموارد میں حدکون سیج کے ساتھ ملا کرذکر فرمایا بلکہ بیچ ہی کو بنیا دی حیثیت دے کر حمدکواس کے ضمن میں بیان کیا (تمام موجودات اس کی شیخ بجالاتی ہیں اس کی حمد کے ساتھ) اس کی وجہ سے سے کہ کوئی غیر خدا' اس کے افعال کے جمال وعظمت اور کمال ورفعت کا احاطہ بھی ای طرح نہیں کر سکتا جس طرح کہ اس کی صفات کریمہ داساء حسنہ کے جمال کا احاطہ کرنے سے عاجز ہے کیونکہ اس کی صفات داساء چی بیں جواس کے حسن افعال کوجنم دیتے ہیں (یعنی خودذات حق تعالیٰ کے سواکوئی بھی اس کے افعال کے حسن وجمال اور کمال کا ادراک نہیں کرسکتا کیونکہ اس کے افعال کا جمال و کمال اس کی صفات واساء کے جمال کا پرتو ہے اور کوئی پخض اس کی صفات واساء کے جمال و کمال کے ادر اک پرقادر نہیں) چنانچہ غیرخدا کے عجز دیا توانی کا تذکرہ کرتے ہوئے خداد ندعالم نے اس طرح داضح وصریح الفاظ میں ارشادفر مایا: سورهُ ط، آیت • اا:

2٣

سورهٔ نخل، آیت ۲۷: أَنَّاللَّهُ يَعْلَمُوَ أَنْتُمُ لا تَعْلَمُوْنَ ۞ ( يقيناخداجا نتاب جبكة تمنيس جانخ) البتہ جواس کے خلص و برگزیدہ بندے ہیں ان کے حمد وستائش کرنے کو خداوند عالم نے اپنی طرف نسبت دی ہے اوران کے توصیف کرنے کوا پنی طرف منسوب کیا ہے (یعنی ان کا حمد کرنا گویا میر احمد کرنا ہے اوران کا توصیف کرنا گویا میر ا توصيف كرمات ) كيونكداس في أنبي خاص آي المي تصوص كياب. مذکورہ مطالب سے بیہ مطلب واضح ہو گیا کہ آ داب بندگی اس امر کے متقاضی ہیں کہ بندہ اپنے پر دردگا رکی حمد اس طرح بجالا تے جس طرح خدانے خودا پنی حمد کی ہے اور ذرہ بھراس ہے تحاوز نہ کرے جیسا کہ فریقین شیعہ دسن کے نزديك متفقه حديث من يغيبر إسلام حضرت محم مصطفى صلى الله عليه وآلدوسكم ب منقول ب آب في باركاه اللي مي عرض كي: » لا احصى ثناء عليك انت كما اثنيت على نفسك» ( پروردگارا ! میں تیری حمد وثناء کے احصاء سے قاصر ہوں ' بس تو ای طرح ہے جیسے تونے خود اپنی ثناء کی ے) \_ \_ بحوالہ کتاب سنن ابودا د دجلد ۲ صفحہ ۵۲ \_ \_ ، بنابرای ابتدائے سورہ میں ' الحمد للد' کہ کر خداوند عالم نے اپن مخلوق کوآ داب بندگی سکھائے اور اس امر کی تعلیم دى ہے كەدەاپ پروردگار بے صفور كيونكرا ظہار نياز كرين أگر خدادند عالم اپنے بند بے كوبيد نه بتا تا ادراس طرح آ داب بندگ کی تعلیم نہ دیتا توہندہ اس کی حمہ بجالانے سے عاجز ہوتا'( خدانے اپنے بندے کی طرف سے اپنی حمہ وثنا بجالانے کا طریقہ بتاتے ہوئے'' الحمد للڈ' کے الفاظ کہہ کراپنی مخلوق کواظہار بندگی دعبودیت ادر حمد و ثنا کے آ داب کی تعلیم دی ہے' کہ اگر خدا سے آ داب تعلیم نه دیتا توبنده اس کی حمد و شامیں کچھ کہہ ہی نہ سکتا )۔

Ľ۴

تفسيراكميز انجلد ا

چزمیں ہرطرح کا تصرف کیاجا سکے گویا اس خاص تعلق وربط کی وجہ سے اس میں تصرف کرنے کاجواز بیدا ہوجا تا ہے لہٰذا جب ہم کہتے ہیں کہ فلال چیز ہماری ملکیت بےتو اس کا مطلب مدہوتا ہے کہ ہمار اتعلق اس کے ساتھ ایک خاص نوعیت کا حال ہے کہ ہم اس میں ہوشم کے تصرفات کاخت رکھتے ہیں (اوراس کے بارے میں ہرطرح کا فیصلہ کرنے کا اختیار ہمیں حاصل ہے ) کہ اگر پیعلق نہ ہوتا توہم اس میں کسی طرح کے تصرف کاحق نہ رکھتے اور اس کے بارے میں ہمارا کوئی فیصلہ بلاجواز ہوتا۔ ہیہ ہے" ملکیت" کا وہ معاشرتی مفہوم جسے معاشرہ کے دوسرے قوانین کی مانند تدوین کیا جاتا ہے ... یعن <sup>‹</sup> ملکیت' کوایک قانونی حیثیت دے کراہے کسی شخص کا <sup>‹</sup> قانونی حق' کہا جا تا ہے۔ اوراسی قانونی حیثیت واعتبار کی بنیا د پر جو چیز کسی کی ملکیت کہلاتی ہے(اس کی مملو کہ چیز ہوجاتی ہے) تو وہ اس میں ہر شم کے تصرف واستعال کا حقدار بن جاتا ہے اورجب تک وہ قانونی اختیار ہاتی رہتا ہے اس وقت تک وہ مخص اس چیز کا مالک کہلاتا ہے۔ البتہ' ملکیت' کا یہ معنی حقیق نہیں بلکہ مجازی واعتباری ہے جواس کے اصل معنی ومفہوم کہ جسے درحقیقی ملکیت' کہاجا تا ہے۔ بنایا گیاہے، جیسا کہ ہمارے وجود میں متعدد چیزیں البی ہیں جوسب ہمارے ہی اختیار میں اور حقیقی معنے میں'' ہماری'' کہلاتی ہیں مثلاً ہمارے بدن کے اعضاء اورجسمانی قوتتین آئکھ کان ہاتھ پاؤں سب ہماری ملکیت میں ہیں اور حقیقی معنی میں ''ہمارے'' ہیں کیونکہ ہمارے ،ی وجود ے داہتہ ہیں اور ہماری ہی دجہ سے موجود ہیں یعنی اگر ہم نہ ہول تو وہ بھی نہ ہوں گے اور'' ملکیت'' کا حقیقی معنی بھی یہی ہے کہ ان کا دجود ہمارے وجود سے دابستہ ہے ہمارے وجود سے علیحدہ ان کی کوئی مستقل حیثیت نہیں ان کا اختیارتھی ہمارے ہاتھ میں ہے ہم جس طرح بھی ان میں تصرف کرتا چاہیں کر سکتے ہیں اوران کے استعال کا پورا پوراحق ہمیں حاصل ہے یہی وہ مفہوم ہے جسے حقیقی معنی میں'' ملکیت'' کہا جاتا ہے (حقیقی اور غیر حقیقی ملکیت کی مثال یوں دی جاسکتی ہے کہ ہماری وہ چیزیں جو ہمارے وجود کے ساتھ قائم ہیں اوران کا اختیار بھی ہمارے پاس ہے وہ ہماری <sup>در حق</sup>یقی ملکیت' میں داخل ہیں کہ اگر ہم نہ ہوں تو وہ بھی نہ ہوں گی جیسے بدن کے اعضاءوقو تیں، کیکن وہ چیزیں جو ہمارے وجود کے ساتھ وابستہ ہیں بلکہ صرف ہمارے اختیار میں ہیں لیتنی ان کواستعال میں لانا ہمارے اختیاریں ہے مثلاً گاڑی مکان اور دیگر مادی اشیاء وغیرہ تو بیرسب اگرچہ ہماری ملکیت میں آتی ہیں کیکن ہمارے وجود کے ساتھ قائم نہیں اور ہمارے اس دنیا سے چلے جانے کے بعد بھی سیسب باقی رہیں گی البتداس فرق کے ساتھ کہ ہمارے علاوہ کسی دوسرے کی ملکیت ہوجائیں گی توجب تک ہم زندہ ہیں بیسب چیزیں ہماری ملکیت واختیار میں آ سکتی ہیں' اسے' نغیر حقیقی' اور قانونی ومجازی ملکیت کہاجا تا ہے جو کہ حقیقی ملکیت کے مشابہ ہے۔ " ملکیت'' کی ان دوقسموں میں سے جس قشم کی حقیقی نسبت خدادند عالم کی طرف دی جاسکتی ہے دہ' <sup>د</sup> حقیقی ملکیت'' ہے نہ کہ غیر حقیقی واعتباری ملکیت' کیونکہ غیر حقیقی ملکیت کو دوام وثبات حاصل نہیں اوروہ ہمیشہ تزلزل و بے ثباتی سے دو چارر ہتی ہے یعنی جب تک قانونی داعتباری رابطہ قائم ہوتا ہے وہ ملکیت بھی باقی ہوتی ہے اور جوں ہی وہ رابطختم ہوتا ہے وہ ملکیت بھی ختم ہوجاتی ہے۔ بنابرای خدا کی ملکیت ایسی ہر گرنہیں ہو سکتی جوتزلزل و بے ثباتی کا شکار ہو بلکہ اس کی ملکیت حقیقی ہے وہ پوری کا تنات کا حقیق ما لک ہے اور بیہ بات مسلم الثبوت ہے کہ حقیق ملکیت کا، تد ہیر وعظیم امور کے اختیار سے چولی دامن کا

ساتھ ہے کہ جو کسی صورت میں اس سے الگ نہیں ہوسکتا کیونکہ جو چیز اپنے وجود دوستی میں کسی کی مختاج ہودہ کسی بھی صورت میں اس سے جدانہیں ہوسکتی اور جب اپنے اصل وجود میں اس سے جدانہیں ہوسکتی تو اپنے دجود کے آثار اور دیگر مر یوط امور میں اس سے کیونکر جدا ہو سکے گی لہذا خداوند عالم اپنے سوا پوری کا مُنات کا'' رب'' ہے اور ہر چیز اس کی ملکیت میں ہے کیونکہ رب (حقیقی معنے میں ) کہتے ہی اسے ہیں جو'' مالک'' ہوا در اپنی مملو کہ چیز کا مکسل اختیار اور اس سے مر یوط امور کے ہاتھ میں ہوتو اس معنی میں خداوند عالم پوری کا مُنات کا رب ہے دو ہو اس سے مر یوط امور کی تد ہیں اس کوڑ ہوا ہے۔

۲4

عالمين

''عالمین''، عاکم ……لام پرزبر کے ساتھ……کی بھت کا صیغہ ہے کہ جس کا معنی ہے ''مایعلم به''وہ چیز جس کے ذریعے کسی چیز کو معلوم کیا جاتا ہو(آلہ و پیانہ)، جیسے قالب خاتم طالع وغیرہ، قالب، (مایقلب به)جس کے ذریعے قالب بائد ها جاتا ہے (سانچہ)۔ خاتم، (مایختم به)جس کے ذریعے مہر ونشان لگایا جاتا ہے۔طالع، (مایط بع به)جس کے ذریعے کوئی نشان یاد متخط حبت کئے جاتے ہیں۔

عالم كالفظ، تمام موجودات كے ليے استعال كياجاتا ہے اور موجودات كى براس نوع پر مجى يدلفظ بولا جاتا ہے جو اپن افراد داجزاء سے مركب ہو جيسے عالم جماد عالم حيوان عالم انسان - اسى طرح نوع كى براس صنف كو مي ' عالم ' كہاجاتا ہے جو افراد كام محمومہ ہو جيسے عالم عرب عالم محم - اور يہى معنى كہ عالم سے مراد برصنف لى جائے يہاں زيادہ مناسب و موزوں معلوم ہوتا ہے كيونكدان آيات ميں خداوند عالم كے اسلے حسنى كاند كرہ اور ان كو ثار كياجار با ہے يہاں زيادہ مناسب و سلسلد ملول ہوتا ہے كيونكدان آيات ميں خداوند عالم كر اسلے حسنى كہ عالم سے مراد برصنف لى جائے يہاں زيادہ مناسب و موزوں معلوم ہوتا ہے كيونكدان آيات ميں خداوند عالم كے اسلے حسنى كاند كرہ اور ان كو ثار كياجار با ہے يہاں تك كر ي ماسلد معلوم ہوتا ہے كيونكدان آيات ميں خداوند عالم كے اسلے حسنى كاند كرہ اور ان كو ثار كياجار با ہے يہاں تك كر ي ماسلد خطر ليك بير قرر التي ثين '' تك جا كين تي مواد معالم كے اسلے حسنى كاند كرہ اور ان كو ثار كياجار با ہے يہاں تك كر ي ماسلد خطر ليك بير قرر التي ثين '' تك جا كين تي ہوں دونوں كے ساتھ ہے لہذا يہ كم ايو كرا يا دين '' ميں '' ميں '' قيامت كەن جزاء و بدلہ كالغلق صرف انسان يا انس وجن دولوں كے ساتھ ہے لہذا يہ كہنا بجا ہو گا كر نا مي ميں ن معام ا انس و عالم جن ہے اور التى دو كردہ مراد ہيں ۔ اور قرآن مجيد ميں كئى مقامات پر ' عالمين '' سے بى معنى مراد ليا كيا ہے (اصناف انسان) مثلا:

سوره وآل عمران ، آیت ۲ ۳:

 المجل إيكُوْنَ لِلْعُلَمِةِنَ تَنْدِيْرٌ أَنْ
اورة احراف، آيت ٥٠٨:
اورة احراف، آيت ٥٠٨:
اورة احراف، آيت ٥٠٨:
المجل أتألثون المفاحشة مماسَبَقَكُمْ بِهَامِنْ أَحَدِقِنَ الْعُلَمِةِينَ ٥٠
المجل أتالثون المفاحشة ماسَبَقَكُمْ بِهَامِنْ أَحَدِقِنَ الْعُلَمِةِينَ ٥٠
المجل أي المحاد ال

قیامت کے دن کی ملکیت وحاکمیت املِكِ يَوْمِرالدِّيْنِ (یوم جزا کامالک)

''مالک'' کامعنی آپ پہلے جان چکے ہیں اور اس امرے آگاہ ہو چکے ہیں کہ اس کا شتقاق'' ملک'' (م کے ینچ زیر کے ساتھ) سے جبکہ'' ملک'' (جو کہ م پر پیش ''ملک'' سے بنا ہے) کا معنی باد شاہ ہے یعنی دہ محف جولوگوں کے نظام امور اور ان کی مذہبر وعظیم کا اختیار رکھتا ہو، ان کا حاکم ہوالبتہ کی چیز کی اصل ملکیت کا اس سے تعلق نہ ہو گو یا وہ افر ادکا حاکم ہونہ کہ اشیاء کا مالک' (یعنی لوگوں کا مالک نہ ہو بلکہ ان کا حاکم ہو)

اگرچہ'' ملک'(مَلَکِ) اور''مِلک'(لما لک) دونوں قرائتوں کی بابت دلائل دوجو بات ذکر کی ٹی لیکن جو اہم نکتہ قابل ذکر ہے وہ یہ کہ دونوں صورتوں ( ملک یاملک) ۔۔ مَلِک ۔۔ یا۔۔ لملک ۔۔ میں ملکیت وسلطنت کا حقیقی معنی و مفہوم حقیقی طور پر خدادند عالم کے لیے مخصوص ہے یعنی اگر'' ما لک' پڑھیں تب بھی یہ معنی ہوگا کہ خداردز جزا کا ما لک ہے ( یہ دن ای کی ملکیت ہے)اوراگر' ملک' پڑھیں تب بھی صحیح ہےاور معنی سیہوگا کہ خداروز جزا کا حالک کے ایک میں مند کی ایک ایک ایک ہے۔ ایک اہم مکتہ

ملک اور ملک کے درمیان ایک اہم کلتہ قابل توجہ ہے کہ لغت وعرف عام دونوں میں ''ملک'' (حکومت و اقتدار) کی نسبت دفت وزمانہ کی طرف دی جاتی ہے مثلاً کہا جاتا ہے: متبلك العصر الفلانی ''فلال زمانے کا بادشاہ (حاكم)'' لیکن بیٹیں کہا جاتا : مالک العصر الفلائی (فلاک زمانہ کامالک) ادرا گر کہیں ''فلال زمانہ کامالک'' کہا بھ جائے تواس میں مجازی طور پر معنی معصود کی تفییم لحوظ ہوتی ہے جو کہ عام طور پر ذہنوں کی دسترس سے باہر یا کم ان سے بالاس طرز عمل ہے چنا نچر زیر نظر آیت مبارکہ میں خدادند عالم نے ارشاد فرمایا : ''مللك بَرُور اللہ بِن ان سے روز جزا کا مالک سساس میں خدائے قیامت کے دن کی حکمرانی کو اپنی طرف منسوب کیا ہے اور سورہ غافر آیت الا میں اللہ بی ہوں ارشاد فرا الا : : ''لیکن السُلُکُ الٰ بُحومت جو داحد ہے خالب ہے) ' ( اس دن کس کی حکومت ہو گی؟ اللہ کی ، جو داحد ہے خالب ہے)۔ بنابرای '' لَم لِلِكِ يَوْ مِر اللَّرِيْنِ '' بن پر حناقرین قیاس ہے۔ مترجم : مذکور ه بالا مطالب کی روشن میں ما لک اور ملک کی قرائتوں کا فرق واضح ہوجاتا ہے اور جب ملک کی نسبت زمان کی طرف دی جائے تو ملکیت کے بجائے حکومت واقتد ارکامتنی موز وں لگتا ہے اس لحاظ سے یوم جو کہ دفت اور زمان کے باب سے ہے اس کی مناسبت سے 'مقلِک '' پر حمنا زیادہ مناسب و بہتر ہے اور شاید اسی وجہ سے اکثر اہل علم قاریوں نے مَلِک بن پر حابے جیسا کہ ابتدائے بحث میں خود مؤلف ؓ نے بھی اسے قاریوں کی اکثریت سے منسوب کیا ہے بنابرایں صحیح یا بہتر قرائت '' ملک ' بن ہے جبکہ ' ما لک' پر چنے کے لیے اد بی تکلف سے کام لینا پڑے گا۔

ردايات پرايك نظر

تفسيرالميز انجلد ا

اسم اعظم سے تمثیل کتاب'' التہذیب'' میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام اور کتاب'' عیون اخبار الرضا"'' اور تفیر العیاشی میں حضرت امام علی رضاعلیہ السلام ہی منقول ہے کہ' بسم اللد'' اور خدا کے اسم اعظم کا قرب، آنکھ کی پتلی اور اس کی سفیدی ک قرب سے بھی زیادہ ہے۔ (انہا اقد ب الی اسم الله من مناظو العدین الیٰ ہیاضھا) عنقریب اسم اعظم کی بحث کے ضمن میں اس روایت کی مزید وضاحت کی جائے گی۔

آيت بسم اللدكى جزئيت كاواضح بيان كتاب" عيون اخبار الرضا" ميں حضرت امير المونين من منقول ب آپّ نے ارشاد فرمايا : (انہا من الفاتحة وان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلمہ كان يقرئها ويعدها آيت منها ويقول:فاتحة الكتاب هى السبع المثانى)

بسم الله الرحن الرحيم سورة فاتحدكا جزئ ..... حصه ..... ب اور حفرت يتجبر اسلام بميشه بسم اللدكوسورة فاتحدك يبلى آيت قرارد ب كرات پر حاكرت تصاور سورة فاتحدكو "سبح المثانى" كنام س ياد فرما ياكرت تص الم سنت والجماعت كى مستدكت بين بحى اس بات كى تائيد ملتى ب مثلاً وارقطنى في ابو جريره بح والد ، ذكر كيا ب كه حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وآلدوسلم في ارشاد فرمايا : (اذا قرأت مراكحه ل فاقر أوا بسم الله الرحمن الرحيم ، فأنها امر القرآن والسبح المثانى، وبسم الله الرحمن الرحيم احدى آياتها)

بب م مورد معر بر و مو و معمد الله الرحمن الوعيد من الوعيد مرور برما رو يرمنه روه معر م مرار . (اصل واساس قرآن) اور دلسيع الثانى "مسلمات آيات مسلم عواد بسمه الله المدحل الرحلي الرحيم الن سات آيات مي سايك ب-

عظيم ترين آيت كتاب خصال مي حضرت امام جعفر صادق عليد السلام مع منقول م آ پُّ ن ارشاد فرمايا : (ما لهم ؟ قاتلهم الله عمدوا الى اعظم آية في كتاب الله فز عموا انها بن عة اذا اظهروها) " ان لوگوں كوكيا بوگيا م خدان بي بلاك كرب، انهوں ن كتاب خداكى ايك عظيم ترين آيت (بسم الله حضرت أمام محمد باقر عليه السلام سے مروى ہے آپؓ نے ارشاد فرمايا : (سر قوا اكو مرآية فى كتاب الله : بسم الله الوحن الوحيد ، ويذ بغى الاتيان به عند كل امو عظيم او غير ليبارك فيه) لوگوں نے كتاب خدا كى باعظمت ترين آيت بسم اللہ الرحن الرحيم كوچ الياہے جبكہ ضرورى ہے كہ ہركام كے شروع ميں بسم اللہ الرحن الرحيم پر حيس ثواہ وہ كام برا ہويا چھوٹا تا كہ اس ميں بركت پيدا ہو۔

٨.

اس سلسله ميں آتم الى بيت عليم السلام سے منقول كثير روايات موجود ہيں اوران تمام روايات سے اس بات كا واضح ثبوت ملتا ہے كہ بسم اللہ ہرسورہ كا جزء ہے سواتے سورہ برائت كئا سى طرح الم سنت والجماعت كى كتب ميں بھى متعدد روايات موجود ہيں جن ميں بسم اللہ كو ہرسورہ كا جزء قرار ديا كيا ہے چنا نچہ كتاب صحيح مسلم ميں انس سے مروى ہے كہ حضرت رسول خدائے ارشاد فرمايا:

(ا' ل علی آنفاً کسور قا،فقرء :بسم الله الرحن الرحیم) '' ابھی ابھی مجھ پرایک سورہ نازل ہوا ہے''،اس کے فوراً بعد آمحضرت نے اس نازل شدہ سورہ کی تلاوت شروع کی اوراس کی ابتداء بسم اللہ الرحن الرحیم سے فرمائی۔

ابن عباس كى روايت ابودادو في ابن عبال سروايت كى ب (اس روايت كو محيح السند قرار ديا كياب) انهول ني كما : (ابن رسول الله (ص) كان لا يعرف فصل السورة حتى ينزل عليه: بسم الله الرحين الرحيم) حضرت رسول خداصلى الله عليه وآله وسلم كى سوره كى ابتداءوا نتهاء كى شخص وتحديد بسم الله الرحمن الرحيم س كرت شحاور في سوره كا آغاز ال وقت معلوم موتا تعاجب بسم الله الرحن الرحيم كي آيت نازل موتى تقى -مذكوره بالاروايات كى ما نند كتب شيعه ش جى امام محمد با قر عليه السلام كار شادات موجود بي -

الله،رجمان اوررجيم كا مطلب اصول كافى التوحير معانى الاخبار اورتفير العياشى مي حضرت ام جعفر صادق عليد السلام سے مروى ہے آپ نه ايک حديث ميں ارشاد فرمايا : (الله الله كل شيمى، الرحمن بجميع خلقه، الرحيح بالمو مندين خاصة) '' الله ''سے مراد، جرشے كا معبود، رحمان سے مراد، تمام موجودات پر دحم كرنے والا اور رحيم سے مراد، مونين

سورة فاتحداً بات اتا ٥ تفسيراكميز انجلد ا ۸١ سے خاص مہر بان ہے۔ مبل سکين حيدراً بإدلطيف آباد، بينت فمبر ٨- ١ امام جعفر صادق كاجامع ارشاد حضرت امام جعفر صادق عليه السلام مس مروى بآب في ارشاد فرمايا : (الرجن اسمخاص بصفة عامة والرحيم اسم عام بصفة خاصة) <sup>در</sup> رحمن ، خدا کاخاص تام <u>ب</u>مگر عام صفت کے ساتھاور ''رحیم' خدا کاعام تام <u>ب</u>مگرخاص سفت کے ساتھ! توضح: سابق الذكر مطالب وبیانات سے میدامر داضح ہو چکا ہے کہ رحمان سے وہ عام رحمت کیوں مراد لی گئی ہے جومؤمن و کافر دونوں کو حاصل ہوتی ہے اور رحیم سے وہ خاص رحت کیوں مراد کی گئی ہے جو صرف اہل ایمان سے مختص ہے ۔ تاہم اس امر کی وضاحت ضروری ہے کہ مذکورہ بالا (امام جعفر صادق سے منقول) حدیث میں '' رجان' کو صفت عام کے ساتھ اسم خاص اور 'رحيم' ' كوصفت خاص كساتها سم عام كيون كها كياب؟ ، بظاهر ايسا لكتاب كماس سے مراديد ب كدر جمان (ميں رحمت کا تعلق ) صرف دنیا سے ہے جو کہ مومن و کا فرسب کو حاصل ہے اور رحیم ( میں رحمت کا تعلق ) دنیا و آخرت دونوں سے ہے کیکن وہ رحمت مخصوص سے موننین کے ساتھ (رحمان خدا کا خاص نام ہے کیکن اس میں جو'' رحمت'' ملحوظ ہے وہ مومن و کافر سب کود نیا میں حاصل ہوتی ہے جبکہ رحیم خدا کا عام نام ہے کیکن اس میں جو '' رحمت'' ملحوظ ہے وہ صرف موسنین سے مختص ہے دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی )۔ دوسر مے لفظوں میں بول کہا جا سکتا ہے کہ ' رحمان' ، تکوین دخلیق کے مراحل میں عطاک جانے والی رحمت کا عکاس ہے جو عالم وجود میں مومن وکا فر دونوں کو حاصل ہوتی ہے اور ' رحیم' ' تکوین وتخلیق کے ساتھ ساتھ تشریعی مراحل میں بھی فیضان رحمت کی نشانی ہے جو کہ ہدایت وسعادت کے باب سے ہے دو صرف مونین کو حاصل ہوتی ہے اورخداوند عالم نے مونین کواپنی خاص رحمت وعنایت سے اس لیے نوازا ہے کہ دوام و ثبات صرف انہی نعتوں کو حاصل ہوتا ہے جوابل ایمان کوعطا کی جاتی ہیں اور تقویٰ ہی کا میابی وتا بندہ ستقبل کی صانت فراہم کرتا ہے۔ کشف الغمیہ کی روایت

کتاب کشف الغمد میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: ایک دن میرے والد بزرگوار کا خچر کم ہو گیا نہوں نے منت مان کی کہ اگر وہ جھے واپس کی جائے تو میں خدا کی ایسی حمد بجالا وُں گاجس سے وہ خوش ہوجائے تھوڑی دیر بی گزری تھی کہ وہ خچرزین اور لگام کے ساتھ ہی واپس لایا گیا 'اما مّاس پر سوار ہوئے اور آسمان کی طرف درخ کر کے کہا: '' الحمد للڈ' ، اس کے بعد آپ خاموش ہو گئے' پھر فرمایا: میں نے خدا کی حمد میں کوئی کسر باقی نہیں

تفسيراكميز انجلد ا

چوڑی ہے بلکہ ہر شم کی حدوث تک کوائ کے لیٹھ کر کے بیان کردیا ہے اور کوئی حمالی مکن ہی نیں جس میں خدا شائل نہ ہو' الحمد لند کی تفسیر امام علی کی زبانی کتاب عیون اخبار الرضا میں حضرت علی علیہ السلام سے منقول ہے آپ سے ''الحمد لنڈ' کی تفسیر دریافت کی گئی تو آپ نے ارشاد فرایا : ( هو ان الله عرف عبار 20 بعض نعمه علیہ جم جملا 6 اخلا یقل رون علی معرفة جمیع مها بالتفصیل لانہا اکثر من ان تحصیٰ او تعرف ، فقال : قولوا الحمد مللہ علیٰ ما انعم بہ علید ا) ( خداد منام مال کے اپنی بندوں کو اپن صرف چند فعرف مالیہ منقول ہے آپ سے ''الحمد لنڈ' کی تفسیر دریافت کی گئی تو آپ بہ علید ا) تفصیل کے ساتھ میں پیچان سکتے خدا کی تمام تعنی ندوشار کی جان کر وائی ہے کیونکہ لوگ خدا کی تمام نعموں کو خداد منام نے استی نین میں ان تحصیٰ او تعرف ، فقال : قولوا الحمد مللہ علیٰ ما انعم بہ علید ا) نداد مالم نے ارشاد مرک تعنوں کو یاد کر صرف بی کہا کرو'' الحمد مللہ علیٰ ما انعمر بہ علیدا ۔ نقصیل کے ساتھ دیں پیچان سکتے خدا کی تمام تعنیں ند تو شار کی جان کی ایٹ پر پر صود پر پیچان سکتا ہے لیڈ نقصیل کے ساتھ دیں پیچان سکتے خدا کی تمام تعنی ندوشار کی جات مالی ہوں کے معلی کی معرف کہ کر ہے ہوں کو کہ ہوں کو نقصیل کے ساتھ دیں پیچان سکتے خدا کی تمام تعنیں ندوشار کی جات ہیں اور دین کو کی آئیں پر سے طور پر پیچان سکتا ہے لیڈ نقصیل کے استاد دی ایک میری نعتوں کو یاد کر سے صرف بی کہا کرو'' الحمد مللہ علیٰ ما انعمر بہ علید اسکتا ہوں کہ نعن تمام حمد ہواللہ کے لیے ، ان تعتوں پر ہواس نے میں سے مطافر ما تیں )۔ امام \* کے ان ارشاد کر آئی شن مول مالے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جسے پہلے بیان کیا جاد چکا ہے کہ ''الحد لنڈ '

11

اظہار عبودیت کاطریقہ بتایا جائے۔

ايك فلسفيانه بحث

عقلی دلاک سے بیہ بات مسلم الثبوت ہے کہ کسی معلول کا ذاتی استقلال اور اس کے تمام امور ، اس کی علت سے وابستہ ہوتے ہیں اور اسے جوبھی کمال حاصل ہووہ اس کی علت کے وجود کا پرتو ..... یا اس کے سائیو جود کا اثر ..... ہے لہذا کر ''حسن و جمال'' کو عالم وجود میں کوئی حیثیت حاصل ہے تو اس کا کمال و استقلال واجب الوجود .... ذات اقد س خداوند متعال ... کی وجہ سے اور اس کے لیے ہے کیونکہ وہی تمام موجودات کی علت وتحور ہے کہ جس پر تمام علل واسباب منہی ہوتے ہیں (ہرعلت کا منتہاوہ ہی ہے اور ہر علت کا سلسلیو جود بال آخر اس تک جا پہنچتا ہے) اور حدوثناء در حقیقت کسی چیز (موجود) کا اپنے وجود کے ذریعے کی دوسری چیز (موجود) کے کمال کو ظاہر کرنا ہے۔ اس لحاظ سے وہ دوسری چیز (موجود) کا کا اظہار ہوا ہے اس (پہلی چیز) کی علت ہوگی اور چونکہ ہر کمال کا منتہا ذات باری تعالی ہے لہٰ دوست کی جس کی محکمات

تفسيرالميز انجلد ا

بازگشت اس کی طرف ہوگی اور سب کا سلسلہ اس تک جا پہنچ گا۔ بنابرایں بید کہنا بجا اور یقین طور پر صحیح وبر حق ہے کہ ' الحمد للدرب العالمین'' ہرحمداس کے لیے ہے جو عالمین کا رب ہے۔

عبادت واستعانت كا ختصاص <sup>(\*</sup> إِيَّاكَ نَعْبُلُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ <sup>(\*</sup> إِيَّاكَ نَعْبُلُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ عبد عربى قى تعربى تاريخ بين اور تجريبى سے مدد چاہتے ہيں) عبد عربى في زبان ميں ہراس انسان ياكسى ذى شعوركو كہتے ہيں جوكسى دوسر بے كى ملكيت ميں ہوالبتدانسان كے علادہ مرب دى شعوركواس وقت ' عبد' كہد سكتے ہيں جب ' عبد' كے معنى ميں انسانى خصوصيّات كو دخيل ند سمجھا جائے اوركہا جائے كہ عبد ہراس مملوك كوكتے ہيں جوكسى كى ملكيت ميں ہوانسان ہو يا غيرانسان اس طرح تمام موجودات كو فرعيد' كہا جاسكتا سے جيسا كہ خودخداوند عالم نے ارشاد فرمايا :

سوره دم يم ، آيت ٩٣:

\* إِنَّ كُلُّ مَنْ فِالسَّلَوْتِ وَالاَسْ حِن إِلَّا إَنِ الرَّحْمَنِ عَبْدًا "

علامی سے کمام تفاضح پورٹ کرنا ہوا ہے آپ واپ کر برب کو توں میں ہرر کا بل کرف کمی کر جہ ہے جہ جد کا دیکھن کر کر بڑائی سے کبھی ہم آ ہتگ وہمر تگ نہیں ہو سکتی ملکہ غرور وختو ت سے کوسوں دورا یک ایسی حقیقت کا نام ہے جو تجز وانکساری کا درجہ

سورهٔ فاتحداً بات اتا ۵

عممال ہے البتہ منہوم کی وسعت کے حوالہ سے اس میں شرک واشتر اک کی تخبائش پائی جاتی ہے لہٰذا یہ مکن ہے کہ ایک سے زیا دہ افرادسی کی ملکیت میں ہول اور اس کے عبدو بند ے کہلا میں چنانچہ ارشادخداوند کی ہے: سوره ءغافر، آيت • ٢: \*" \*"إِنَّالَّنِ يُنَ يَسْتَكْبِرُوْنَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُ خُلُوْنَ جَهَنَّمَ الْخِرِيْنَ '' ( وہلوگ جومیر می عبادت سے تکبر دسرتانی کرتے ہیں بہت جلد ذلت وخواری کے ساتھ جہنم میں جائیں گے ) اورارشادفرمایا :

سوره م کېف، آیت ۱۰۰: \* <sup>دن</sup>و کل کېشو ک يو کې که کې کې کې کې ( اورشریک نه کر سے این پر وردگار کې عبادت میں کې کو) کېلی آیت (سوره و عفافر، ۲۰) میں تکبر و مرتا یې کا ذکر ہوا جو که شاکسته و مقام بندگی نیس اور عبادت میں تکبر و مرتا بې کا انجام آتش دوزخ قراردیا گیا ہے جبکہ دوسری آیت (سوره و کېف، آیت ۱۰۰) میں خداوند عالم نے اپنی عبادت میں کې کو تر یک کرنے کې نړی فرمانۍ ہے جوال بات کې دلیل ہے که یوایک مکن امر ہے لابندا اس سے رو کنا خروری قفا اور بیبات واضح شریک کرنے کې نړی فرمانۍ ہے جوال بات کې دلیل ہے کہ یوایک مکن امر ہے لابندا اس سے رو کنا خروری قفا اور بیبات واضح شریک کرنے کې نړی فرمانۍ ہے جوال بات کې دلیل ہے کہ یوایک مکن امر ہے لابندا اس سے دو کنا خروری قفا اور بیبات واضح شریک کرنے کا میں فروری تو کې بیل ایس میں ہوا ور اسے انجام دینا مقدور بھی ہو بیا بی اس تکبر حقیق عبادت و بندگی کے مفہوم میں آتی نیس سکتا اوران دونوں (عبادت اور کنبر) کا آپس میں کو کی جو زبی نہیں بندا اس لیے اسے لیے دو ذکر کر کے اس سے نبی کی ضرورت ہی نہیں۔

تقسيراكميز ان جلد ا

امور میں خدا کوتصرف واختیار حاصل ہے اور چند دیگر امور میں بیچن اسے حاصل نہیں۔ اس کی مثال یوں ہے جیسے ہم اپنے غلاموں کے بعض امور میں مالک ہوتے ہیں اور بعض امور میں مالک نہیں ہوتے مثلاً ان کے وہ کام جوان کے ارادہ واختیار میں ہیں۔ (افعال اختیاری) ان میں ہم مالک کے طور پر انہیں تھم دے سکتے ہیں لیکن ان کے وہ امور جوخودان کے اپنے اختیار ۔ بھی باہر ہوتے ہیں جیسے ذاتی خصوصیات (اوصاف غیر اختیاری) وغیرہ توان میں ہماری مکیت اور سلطنت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا بلکہ حقیقت میں ان سے'' ملکیت'' کاتعلق ہی قائم نہیں ہوتا۔اس کےعلاوہ وہ امورجن میں ہم اس (عبد و غلام) پر مالکاندا حکامات جاری کرتے ہیں ان میں سے بھی پچھا ہے ہیں جن میں ہماراعل دخل روا ہوتا ہے اور ہم ان کی بابت فيصله كرني كاحق ركصتة بين ادريجهامورايسة بين جن كى بابت بهم كوئى فيصله كرني كاحق داختيار نبيس ركصته مثلاً تسى كونا جائز قل کردینا اگرچہ بیکام اس ..... غلام ..... کے افعال اختیاری میں سے بیکن ہم اسے ایسا کرنے کا حکم نہیں دے سکتے اور اس کا بیٹل اور اختیار یفخل ہماری ملکیت کی حدود سے خارج ہے۔البتہ خداوند عالم سی محدودیت اور تقید کے بغیر ہمارا مالک ہے اور بوری کا مُنات اس کی مطلق اور لامحد ود ملکیت کے دائر ہے میں آتی ہے نہ تو اس کی ملکیت کی حدود معین کی جاسکتی ہیں اور نہ اس کی دسعتوں نے لیے کوئی شرط رکھی جاسکتی ہے بلکہ ہرقشم کی شروط وقیود سے بالاتر اس کی ملکیت ہر چیز پر حادی ومحیط ہے لہذا خدا اور بندے کے درمیان ملکیت دعبودیت کا عالم مدیم کہ پر وردگار کی ربوبیت ہر چیز کی علی الاطلاق ملکیت کے ساتھ ہے اور بندے کی عبدیت و بندگی کا حصراس شر ہے کہ وہ علی الاطلاق اس کا عبداور مملوک ہے پس رب سے مراد سے ہوا کہ وہ جو ہر چیز کاما لک ہے اور عبد سے مراد بیہ ہے کہ وہ جو ہر لحاظ سے مملوک ہے اور یہی وہ نکتہ ہے جو '' ایا ک نعبد '' میں پوشیدہ بے۔ اگراد بی نقطہ نظر سے دیکھا جائے تب بھی بید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ' اِیالی نَعْبُدُ '' سسبہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں ..... کے جملے میں مفعول پہلے ذکر کمیا گیا ہے اور فاعل کا ذکر بعد میں ہوا ہے جس سے مراد بیرے کہ ہم صرف تیری عہادت کرتے ہیں اور تیر بے سواکسی کی عبادت نہیں کرتے ۔اس کے علاوہ پیدام بھی قابل توجہ ہے کہ''عبادت'' مشروط یا محدود ومقید نہیں بلکہ مطلق اور عام ہے جس کا مطلب ہے ہے کہ ہم ہر لحاظ سے تیرے بندے ہیں دوسر لےفظوں میں بیر کہ بس توبی ہارامعبودوما لک باوربس ہم تیر ، ی عبدو ملوک ہیں اس کے سوا کچھ تھی نہیں -

ذکورہ بالا بیان سے بیہ مطلب بھی واضح ہو گیا کہ ملکیت کا دارو مدار مالک ہی پر ہوتا ہے ( ملکیت کا وجود مالک کے وجود پر مخصر ہے ) لہذا بیہ ہر گر ممکن نہیں کہ ملکیت بغیر مالک کے پائی جائے نہ مالک ملکیت سے جدا ہوسکتا ہے اور نہ ہی ملکیت مالک کے بغیر قائل تصور ہے۔ بلکہ جہاں ملکیت وہاں مالک اور جہاں مالک وہاں ملکیت ، دونوں کے درمیان کوئی تجاب اور مارنع موجود نہیں ہوسکتا۔ مثلاً جب آپ زید کے تھر کو دیکھیں تو اس کی دوصور تیں ہو کتی ہیں: ایک ہی کہ تو کی تو جسرف اس تھر پر ہواور آپ اس کے مالک کے متعلق کچھ بھی نہ سوچیں تو اس کی دوصور تیں ہو کتی ہیں: ایک ہی کہ آپ کی تو جہ صرف اس آپ اس تھر کو اس تصور کے ساتھ دیکھیں کہ ہوئی کہ تھر کو دیکھیں تو اس کی دوصور تیں ہو کتی ہیں: ایک ہی کہ آپ کی تو جہ صرف اس حقیقت ہےاور یہی اس کی اصل واساس ہے الہٰذا میہ مانتا پڑے گا کہ کوئی چیز خدا سے مخفی و یوشیدہ نہیں اور نہ ہی کا سَنات میں کوئی الیں شے ہوسکتی ہے جسے دیکھ کرخدا کا تصور نہآ نے بلکہ ہر چیز سے خدا کے وجود کی نشا ند بی ہوتی ہے اور وہ ہر چیز کے ساتھ اور اس پرناظر بے چنانچداس کاارشادگرامی ب : سوره وجم السجده، آيات ۵۴،۵۳: ٱوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ ٱنَّهُ عَلَّى كُلِّ شَىٰعِ شَعِيْتُ @ ٱلاَ إِنَّهُمُ فِي مِرْ يَةٍ مِّن لِقَا حَمَ بِتِعِ مُ الْاَإِنَّهُ بِكُلَّ شَيْءٍ مُجِيطً ( کیا پیکا فی نہیں کہ تیرا پر دردگا رہر چیز پر ناظر اور قابور کھنے والا ہے یا درکھو کہ بیلوگ اپنے پر وردگا رے رو بر وحاضر ہونے سے فٹک میں پڑے ہوئے ہیں یقینادہ ہر چیز کا احاطہ کتے ہوئے ہے)۔ لہذاخدا کی حقیقی عبادت اس طرح ممکن ہے کہ دونوں جانب سے '' حضور'' و دیدار پایا جائے ' یعنی عبد اور معبود دونوں ایک دوسرے کے آ منے سامنے ہوں۔ اب سوال مد ب كدخدااد رتلوق كيونكرايك دوسر بكود كم سكت بين ادرايك دوسر ب كم من سامن قرار باسكتر بين؟ اس کا جواب مدے کہ خدا کے روبر واور سامنے ہونے کا مطلب مدے کہ جب ہندہ اس کی عبادت بحالاتے تو سے تصور کر کے بچالائے کہ وہ مجھے دیکھ رہا ہے اور میرے سما منے بئے یہی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ کے ابتدائی جملوں میں مخاطب کی بجائے غائب کالب ولہجہ استعال کیا گیا اور جب عبادت و پرستش کی بات آئی تو فور اُمخاطب کا انداز اختیار کرتے ہوئے اس طرح کہا گیا" اِیتَاكَ تَعْبُلُ ".....تیری بی عبادت کرتے ہیں .....تواس سے پتہ چلتا ہے کہ عبادت کی حقیقت ہی ہے کہ اسے حاضرونا ظرتصور کر کے اس کی پرستش کی جائے اور یہی معنی ہے خدا کے دیکھنے اور آ منے سمامنے ہونے کا'اور بندے کے آ من سامن قرار یان کا مقصد بد ب که بنده اس طرح عبادت بجالات جیس ایک غلام این آ قال حضور ادب واحتر ام اور خصوع وانکساری کے ساتھ کھڑا ہوتا ہے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ میرا آ قامجھے دیکھ رہا ہے لہٰذا ایک عبد کی عبادت بھی ایسی ہونی چاہیے کہ ایک لحد بھی اپنے پروردگا رہے غافل نہ ہونے پائے ورنہ اس کی عبادت ظاہری ہوگی نہ کہ حقیقی .....اورالی ہوگی جیسے کوئی لفظ بغیر معنی کے اورایک بدن بغیر روح کہ جس کی کوئی حیثیت نہیں ہوتی' یا پھر پہ کہ وہ اپنی عبادت میں خدا کے ساتھ کسی کا تصور بھی ذہن میں لائے گاجس سے اس کی فکر دوجانب مشغول ہوجائے گی تو اس صورت میں وہ یا تو ظاہر وباطن دونوں حالتوں میں خداادرغیر خدا کا تصور کر کے عبادت کرنے والا ہوگا جیسے بت پرست، اللہ اور بت دونوں کی عبادت ایک ساتھ کرتے ہیں یا صرف باطن میں خداادرغیر خدا کی عبادت کرے گالیکن ظاہر میں یکتا پرست ٔ موحد کہلائے گاتواس صورت میں اس کی عبادت کمی خاص غرض ادر مخصوص مقصد سے دابستہ ہو کررہ جائے گی جیسے کوئی شخص بظاہر تو خدا کی عبادت کرتا ہے گر باطن میں کسی دوسر بے کودکھا نامقصود ہوتا ہے یا صرف 'اللد'' کی عبادت کرتا ہے مگر جنت کے طبع ولا کچ میں یا جہنم کے خوف

À۲

آگاہ ہو چکے ہیں کہ یوری کا نتات خدا کی ملکیت ہے اس کے بغیر کا نتات کی کوئی وجودی حیثیت وشخصیت ہی نہیں یہی اس کی

## $\wedge \angle$

تفسيراكميز انجلد ا

ے تو بیتمام صورتیں شرک کی ہیں جو کہ عبادت میں پایا جا تا ہے اور اس سے نہایت ختق وتا کید کے ساتھ منع کیا گیا ہے چنانچہ عبادت میں اخلاص برتنے کی بابت ارشادالہی ب : سوره وزمر، آیت ۲: \* فَاعْبُبِاللهَ مُخْلِصًالَهُ الدِّينَ (پس توعیادت کرانلدگی،خالص ومخلص ہوکر) ادراس طرح خداف ارشادفرمایا : سوره، زمر، آیت ۳: \* ' ٱلابِتْهِالرِّيْنُ الْخَالِصُ وَالَّنِ ثِنَ اتَّخَذُو امِنْ دُونِهَ أَوْلِياً عَمْ مَاتَعْبُ هُمُ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إَلَى اللهِ ۯؙڵڣ۬<sup>ۣ</sup>ٳڹۜٵٮڵؖؖؖ؋ؾڂڴؗؗٛؠڹؿؘؠؙٛٛؠ؋ؚ۬ؽؙڡٵۿؗؠ؋ؽؚڮؽڂؾؘڵؚڣ۠ۅٛڹ ( یا در کھو کہ خالص دین ......عبادت .....خدا کے لیے ہے اور جن لوگوں نے خدا کے سوادوسر بے (کئ) اولیاء بنا لیے (اور کہتے ہیں کہ) ہم توان کی پرستش اس لیے کرتے ہیں کہ بیخدا کی بارگاہ میں ہماراتقرب بڑھادیں گے یقینا خدا ان ے درمیان فیصلہ کرے گااس امر کی بابت جس میں وہ جھکڑااورا ختلاف کرتے ہیں) پس حقیقی عبادت اسی صورت میں ہو گی جب بندہ اسے خلوص داخلاص کے ساتھ بجالائے اور خلوص سے مراد حضور ادرآ منے سامنے قرار یانے کے سوا کچھ بھی نہیں کہ جس کا تذکرہ پہلے ہم کر چکے ہیں۔اوراس بیان سے بیدامربھی واضح ہو گیا کہ حقیقی معنی میں عبادت اسی صورت میں تحقق ہوگی جب عبادت کرنے والا اپنے عمل میں خدا کے سواکس کا تصور ہی نہ کرے ور نہ ایہا ہوگا جیسےاس نے خدا کی عبادت میں شرک کرلیا ہواور یہی صورت حال اس وقت ہوگی جب کوئی شخص عبادت کرتے وقت اپنے دل میں کوئی امید وآرز ویا خوف وڈ رپیدا کرلے تو اس صورت میں بھی اس کی عبادت خدا کی رضائے لیے نہیں بلکہ اپنے مطلوب کے حصول کے لیے ہو گی جیسے جنت کالالچ یا جہنم کا خوف دغیرہ۔ ان تمام امور کے ساتھ سے بات بھی ضرور کی ہے کہ عبد، مقام عبادت میں اپنے آپ کو بھول کر صرف خدا کی یا د میں مشغول ہو ورنداس کاعمل مقام بندگی کے منافی ہوگا کیونکہ بندگی میں 'انانیت و تکبر'' کی گنجائش بی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے كم "اعبد" ... صيغه واحد متكلم ..... ( مي عبادت كرتا مول) كى بجائ " نغيث " .... صيغه مع متكلم ..... (مم عبادت کرتے ہیں) ذکر کیا گیا ہے اور بیاس امر کی طرف اشارہ ہے کہ ''میں'' کے لفظ سے انانیت کا احساس بیدار ہوتا ہے لیکن <sup>د د</sup>ہم' کے لفظ میں فر دواحد کم ہو کررہ جاتا ہے کیونکہ اس میں کسی ایک کا فر دی کشخص وقعین ختم ہوجاتا ہے اور انا نیت وفر دیت کی تمام راہیں مسد د دہوکررہ جاتی ہیں کیکن جماعت اور گروہ میں داخل ہونے اور عام لوگوں کے زمرے میں آجانے سے سی فرد دا حدکوکوئی امتیاز حاصل نہیں ہوتا بلکہ جماعت وگروہ میں شامل ہوجانے سے اس کے ذاتی تعیین اور فردی کشخص کے تمام آتار محو

ہوجاتے ہیں اور ای سے عبادت کے اخلاص کی صانت ملتی ہے۔ ( کیونکہ اجھا عی حیثیت ہر لحافظ سے فردی حیثیت کے مقابلے میں زیادہ اہمیت کی حامل ہے)۔

 $\Lambda\Lambda$ 

مذکوره بالا بیان سے بیامرواضح ہوگیا کہ '' اِنیَّانَ نَعْبُنُ ' اَظْہار بندگی کے لیے ایسا پا کیزہ جملہ ہے جس میں نہ توضیح کے لحاظ سے کوئی نقص پایا جا تا ہے اور نہ بی اخلاص کے لحاظ سے کوئی کی پائی جاتی ہے البتد صرف ایک لحاظ سے اس میں کی پائی جاتی ہے جو '' اِنیَّانَ نَسُنَتَ عَیْنُ '' کے ذریعے پوری کر دی گئی ہے اور وہ یہ کہ اس میں عبادت کی نسبت خود عبد ک طرف ہے (ہم عبادت کرتے ہیں) جس سے اس بات کی نشا ند بی ہوتی ہے کہ کہنے والا اپنے وجود قدرت اور اختیار میں اپر مستقل حیثیت کا دعوید ارب جبکہ وہ ایک بندہ ، غلام اور مملوک ہے جو خود کی چیز اور اپنے کی عمل کا ما لک نہیں بن سکتا لہذ ''ایا ک نست جین'' کے ذریع اس کی کو پورا کر دیا گیا ہے اور اس کی تلا فی وتی ہے کہ کہنے والا اپنے وجود قدرت اور اختیار میں اپر ''ایا ک نست حین'' کے ذریع اس کی کو پورا کر دیا گیا ہے اور اس کی تلافی و تدارک اس طرح پر ہوا کہ گویا ہم کہتے ہیں اسے پروردگار! ہم عبادت کو اپنی طرف منسوب کرتے ہیں اور خود ہی اسے انجام دیتے ہیں لیکن تھ سے مد د طلب کرتے ہوں ایسا کرتے ہیں نہ یہ کہ اپنی کی مستقل حیثیت کے دعوید ار بن کر سی اور نہ ہوتی ہے اور اس کی تعام کہ کہتے ہیں۔ ایسا کرتے ہیں نہ یہ کہ اپنی کی مستقل حیثیت کے دعوید اور ہم کو کہ ہے جو خود می چیز اور اپنے کی عمل کا ما لک نہیں بن سکتا لہٰ د

بنابراي كى عبدكا " إيَّاكَ تَعْبُلُ وَ إيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ '' كَبنا در حقيقت صرف ايك مقصد كاتر جمان باورور بخالصاند وخلصاند عبادت ' كدجس ميں رياى 'شرك اور تكبر كاذرا بحر دخل نميں \_ شايداى وجه ي عبادت واستعانت كو يم ذكر كيا كيا اور يوں كها كيا ہے : " إيَّاكَ نَعْبُلُ وَ إيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ '' يعنى پہلے عبادت كا تذكره باور فراستعانت كاذكر بن تو مارك كى بجائے يوں كه دياجاتا: «ايك نعب اعد اعدا واهدنا الصر اطير» سين بم عبادت واستعانت كاذكر بين تو مارى مد دفر مااور ميں صراط منتقيم كى بدايت فرما يو يقينا ال ميں وہ جز واعك ارك نه وق ي يك نكن ن تن يو ين ميں موجود باور دونوں كے درميان پائى جانے والى معنوى لطافت بھى ختم موكره جاتى ايك نعب بن ك

اب رہایہ سوال کہ اگر جملوں کی ترتیب میں پائے جانے والے پاکیزہ منہوم کا لحاظ ہی مقصود تعاتو '' اِھُرِذَ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ'' میں اسے کیوں نظر انداز کر دیا گیا جبکہ '' اِیَّاكَ نَعْبُلُ وَ اِیَّاكَ نَسْتَعِیْنُ نستھدی الی صو اط مستقیم '' کہناچاہی تھا تا کہ لفظ دمینے کی ہم آ ہتگی باقی رہ جائے۔ تربیہ سلہا میں چیف سے جاکت کی میں بی بن سیم سی کہ آتی ہے ہیں کہ میں میں میں

تواس سلسلے میں عرض ہے کہ جملہ کی تبدیلی میں ایک نہایت اہم وجہ پائی جاتی ہے جس کا ذکرہم آیندہ صفحات میر کریں گے۔

چوا بم مطالر تَاكَ نَعْبُدُوَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ "كَتْغَير مِن جو كچھ بيان كياجا چكا باس من ساہم مطالب كى اجمال

فہرست یوں ہے: غائب کے صیغوں کی بجائے مخاطب کالب دلہجہ اختیار کر کے عبد دمعبود کے درمیان حضور کی رابطے کی نشاند ہی -(I) كَنْ (ايا ف يجائ إيَّاكَ كم رمخاطب ادر آ من سامن مون ف الصورى بنيادة الم كانتى ب) (٢) ۔ '' إِيَّاكَ'' كونَعْبُ أور نَسْتَعِيْنُ سے پہلے ذکر کر کے عبادت واستعانت کے حصر کی وضاحت کر دی گئ (مفعول کوفاعل پرمقدم کرنے میں حصر کے معنی کی طرف توجہ مبذول کرائی گئی ہے) (٣) . \* تَعْبُنُ "ميس عبادت كو مطلق ذكركما كمايات كه عبادت من موتسم كى محدوديت وتقيد كالصور ختم موجائ اور کمال بندگی کی وسعتوں کی روحانی ومعنوی لذتوں سے بہرہ درہونے کا جذبہ قائم رہے۔ (٧) - واحد يتكم كصيغه " اعبل كى بجائح بن متكلم كاصيغه " نَعْبُ " ذكر كر كفرد كاحساس فرديت وانفراديت كوشعورا جماعيت كي ياكيزه غذ افراجم كي كمح بسب (٥) . " تُعَبُّلُ " كوفرا بعد" نستيعين " كمهر رعبادت واستعانت كامتزاج كى اصل حقيقت كى طرف توجددلانی کمی ہے۔ (٢) - "إِيَّاكَ نَعْبُلُ "اور" إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ" كودنوں جملوں ميں ايك بى انداز لكم اختيار كيا كيا ب اظہار بندگی اور طلب مدد کی حکمت ہمیشہ ملحوظ رہے اور عبد کی معبود کے سامنے عاجزی و ناتوانی کسی بھی سبب سے فراموش نہ ہو سکے ان دوجلوں کے بعد اهد نا الصراط المشتقيم ميں انداز کلام کی تبديلي بھی ايک خاص امر کی عکاس ڪرتي ہے۔ مذکورہ پالاتمام مطالب اوران کے اسباب دوجو ہات کے بارے میں وضاحت کردی گئی ہے البتہ مفسرین کرام نے اس سلسلے میں دیگر مطالب بھی ذکر کتے ہیں لہٰذا جو شخص ان ارباب فکر کے نظریات سے آگا ہی حاصل کرنا چاہتا ہووہ ان ک کتب کا مطالعہ کر کے ان سے مطلع ہو سکتا ہے تا ہم حقیقت الامر بیہ ہے کہ کلام الہی کی بابت جتنا کچھ بیان کیا جائے کم ہے اور

حق توبیہ ہے کہ ہم خدا کے کلام کا یوراحق ادانہیں کر سکتے اور اس کا بیچق ہمیشہ ہمارے ذمہ باقی رہتا ہے۔

9+

 $(\mathbf{Y})$ 

(2)

(٢)

(2)

آیات ۲، ۷

91

- و المُونَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ
  - صراط الَّنِ ثِنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ
  - خَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّالِيْنَ

ترجمه

توميں بدايت فرماسيد مصراست ك 0 ان لوگول کاراسته جن پرتون انعام کیا' ' 0 ندان پر تیراغضب ما زل ہواادر نہ ہی وہ جو کہ گمراہ ہیں۔

Presented by www.ziaraat.com



تفسيروبيان

91

سیر صراستد کی ہدایت کے حصول کی دعا " اِنْسِ نَاالصِّرَاط الْمُسْتَقِيْم مِحْرَاط الَّنِ بِنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ... " (میں سیر صراستد کی ہدایت فرما، ان کا راستہ جن پر تونے اندا م کیا۔۔۔) " اِنْسِ نَا "... توہمیں ہدایت فرما ... ان میں ہدایت کا تذکرہ ہوا ہے۔" صراط " کی بحث میں اس کا معنی واضح ہوجائے گا۔ " صراط " .....عربی زبان میں طریق سبیل اور صراط تقریبا ایک جیسا معنی دیتے ہیں یعنی راستہ۔ خماوند عالم نے صراط ( راستہ ) کو منتقیم کی صفت کے ساتھ ذکر کیا ہے اور اس کے بعد اس راستہ کی وضاحت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: کہ دوہ ایسار استہ ہوان خاص کا مزن ہیں جن پر اللہ تعالی نے این تعنیں نازل فرمائی ہیں اور انہیں خصوصی انعامات سے نواز ایے ہیں دوہ راستہ جوان عظمتوں کا حامل ہو اس کی ہدایت طلب کی گئی ہے " کو بیا اسے میادت کا

مقصد ومقصود اعلی قرار دیا گیا ہے یعنی بندہ اپنے پروردگار سے بیہ چاہتا ہے کہ اس کی خالصانہ ومخلصانہ عبادت اس راستہ میں واقع ہوجومنتقیم (سیدھا) ہےاوراس پروہی ہیتیاں چلتی ہیں جنہیں خصوصی انعام سے نواز اگیا ہے (منعملیہم )۔

تشریح: خداوند عالم نے اپنے کلام میں بنی نوع انسان بلکہ پوری کا سُنات کے لیے ایک ایسے راستہ کی نشاندہی کی ہے جس پرچل کروہ ذات باری تعالی کی طرف آتے ہیں چنا نچہ انسان کی بابت خاص طور پر یوں ارشادہوا : سورہ ءانشقاق، آیت ۲:

" يَاكَتُهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى مَبِّكَ كَدُحًا فَمُلْقِيْهِ

(اے انسان تواپنے رب کی طرف آنے کی کوشش کرتا ہے تو یقینا تواپنی کوششوں میں کا میاب ہوگا ادرخدا تک پینچ

تفسيرالميز أنجلد ا

حائےگا)۔ ادرعام مخلوق کی بابت ارشاد فرمایا: سوره ء تغابن، آيت سا: واليُوالبَصِيرُ' ( اورای کی طرف بازگشت ہے) أيك مقام يريول ارشادارشادفرمايا : سوره وشوري، آيت ۵۳: الآ إلى الله تَصِيْرُ الْأُمُوْمُ " ( یادرکھؤتمام امور کی بازگشت خدا کی طرف ہے) اس طرح کی دیگرمتعدد آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ کا نئات میں سب افرادسی راستہ پرچل کرا پناسفر حیات طے کرتے ہیں کیکن سب کا منتہااور آخری منزل ذات باری تعالیٰ ہی ہے جس کی طرف پوری کا مُنات رواں دواں ہے۔ زیر بحث آیت میں بیاشارہ بھی ملتا ہے کہ''راستہ' صرف ایک نہیں اور نہ ہی صرف ایک خصوصیت کا حامل ہے بلکہ حقیقت میں دو رائے ہیں جن پر یوری کا نئات چلتی ہے: ایک خدا کا راستہ اور ایک شیطان کا راستہ چنا ٹچہ ای امر کے بیان میں ارشاد موا: سوره وليس، آيت الا: \* ' ٱلما عُهَد إلَيْكُم ليبنى ادَمَ أَنْ لا تَعْبُدُوا الملِكِ أَنْ الْمُعَدُونَ لا لَمُنَا ڝؚۯٵڟڡٞۺؾؿۿ ( کیا میں نے تم سے دعدہ نہیں لے لیا اے اولا دا دم ! کہ تم شیطان کی پوجانہ کرنا کیونکہ وہ تمہارا بہت بڑا دشمن ہے اورتم صرف میری عبادت کرنا که یمی "صراط منتقم" (سیدهاراسته) ب-اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ'' صراط متلقم '' کےعلاوہ ایک راستہ ادر بھی ہے جو''منتقبم'' نہیں۔ گویا دو رائے ہیں: ایک متقیم ہے اور دوسرامنتقیم نہیں ہے چنانچہ اس مطلب کے بیان میں مخصوص انداز اور نہایت ظریفا نہ طور پر دعاادرايمان واطاعت ك حواله ساسطر حار شادالي موا: سوره وبقره ، آیت ۱۸۲: \* · · فَإِنَّ قَرِيْبٌ أُجِيْبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ فَلْيَسْتَجِيْبُوالِ وَلَيُؤْمِنُوْ إِنْ لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُوْنَ (میں یاس ہی ہوں' اور جب کوئی مجھ سے دعا مانگتا ہے تو میں ہر دعا کرنے والے کی دعا ستما ہوں (اور قبول کرتا ہوں) پس انہیں چاہیے کہ وہ میرا کہا بھی مانیں اور جھ پرایمان لائحیں تا کہ وہ سید ھی راہ پر آجا تحیں (ہدایت پالیں)

اوردعا کے حوالہ بی سے اس طرح ارشاد فر مایا : سورہ عفا فر، آیت ۲۰: \* ادْعُونِي آسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّنِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُ خُلُونَ جَهَنَّمَ د خَرِينَ ( تم مجھے پکارؤ میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔جولوگ میر ی عبادت سے تکبر وسرتانی کرتے ہیں وہ بہت جلد ذلت کے ساتھ جہنم میں جائیں گے) اس آیت میں خداوند عالم نے اس امر کی وضاحت کر دی ہے کہ وہ اپنے بندوں سے قریب ہےاور اس کی طرف آنے کا نزدیک ترین راستہ ہی ہے کہ اس کی عبادت کی جائے اور اس سے دعاماً گل جائے۔ اس کے بعد خداوند عالم نے ان لوگوں کا تذکرہ کیا ہے جو ایمان نہیں لاتے چنا نچان کے بارے میں اس طرح ارتثادفر مايا: سوره وحم سجده، آيت ۲ ۲۰: \*" أُولَيِكَ يُنَادَوُنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيْهِ `` ( ان لوگوں کو بہت دور جگہ سے بلایا جائے گا) اس آیت سی معلوم ہوتا ہے کہ جولوگ خدا پر ایمان نہیں لاتے وہ اصل رائے سے دور ہوجاتے ہیں اور ان کا سفر طویل تر ہوجا تا ہے۔ پس معلوم ہوا کہ خدا تک پینچنے کے دو رائے ہیں: ایک نز دیک راستہ اور وہ اہل ایمان کا راستہ ہے اور دوسرا دور راستەادردەان لوگوں كا راستە ب جومۇمن تېيں بيں۔ ہیہ ہے خدا تک پینچنے کے راستوں کا فرق اس کے علاوہ ایک فرق یہ بھی ہے کہ ایک راستہ بلندی کی طرف جاتا ہے اور دوسراپستی کی طرف جوراستہ بلندی کی طرف جاتا ہے اس کے متعلق اشاراتی تذکرہ کرتے ہوئے اس کے مقابل روش اپنانے والول کے انجام کار کے حوالہ سے اس طرح ارشا دالی ہوا: سوره ءاعراف، آيت + سم: \* إِنَّالَّنِ يْنَ كَنَّ بُوْابِاليتِنَاوَاسْتَكْبَرُوْاعَنْهَالا تُفَتَّحُ لَهُمُ أَبْوَابُ السَّبَاءِ ·· (وولوگ جنہوں نے ہماری آیات کی تلذیب کی اوران کی بابت تکبر کیاان کے لیے آسان کے درواز تے بیں کھولے جائیں گے) اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ پچھلوگ ایسے ضرور ہیں جو بلندی کا راستہ اختیار کرتے ہیں اور ان کے لیے آسان کے درداز ے کھول دیئے جاتے ہیں درند آسان کے دروازوں کا ذکر کرنا بے معنی ہوتا جبکہ کلام الہی کا بے معنی ہونا قابل تصور ہی نہیں الہٰذا ماننا پڑ ہے گا کہ ایک ایساراستہ بھی ہے جو پستی سے بلندی کی طرف جاتا ہے۔ اوردوسراده راسته جوبلندی سے پستی کی طرف آتا ہے اس کے متعلق ارشا دالی ب:

| 4.0 | سورهٔ فاتحدآ یات ۲ |  |
|-----|--------------------|--|
|     |                    |  |

تفسيرالميز انجلد ا

سوره عطير، آيت ٨: \* وَمَنْ يَحْلِلُ عَلَيْهِ خَضْبِى فَقَدْهَوْ ى \* (ادرجس يرميراغضب نازل ہواوہ گويا پستی ميں گرگيا) " هوٰی" سے مراد، بلندی سے پتی کی طرف گرنا ہے۔ مذکورہ بالا راستوں کے علاوہ ایک اور راستہ بھی ہے جو کہ تباہی و بربادی کی طرف لے جاتا ہے اس کے متعلق خدادندعالم في يون ارشادفرمايا: سوره ء بقره ، آیت ۸ • ۱: وَمَنْ يَتَبَدَّلِ الْكُفْرَبِالْإِيْبَانِ فَقَدْضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيُلْ ( اورجو خص ایمان کو چھوڑ کر کفر اختیار کرلے گویا وہ سید ھے داستہ سے گمراہ ہو گیا) اس آیت میں سید مصراستہ سے جنگ جانے کو '' شرک '' کے ہم معنی قرار دیا گیا ہے۔ مذکورہ بالا مطالب میں اچھی طرح غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ راستوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے لوگ تین قىمون مى منقسم ہو گئے: (۱)۔ وہ لوگ جو بلندی کی طرف سفر کرتے ہیں اور وہ وہ یہ ہیں جوآیات الہی پرایمان رکھتے ہیں اور خدا کی عبادت (٢) وواو جويسى مس كرت بين اوروه واى بين جن يرخدا كاغضب نازل موتاب- (الْمَغْضُو بِعَلَيْهِمْ ) (٣) - وەلوك جوسيد مصراستد ب بعدك كت اور كمراه بو كف (القَما لَيْنَ) بظاہرا نہی تین گروہوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشادفر مایا ہے: \* ° صِرَاطَالَّنِ يُنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ فَعَيْرِالْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَاالْفَا لِّيْنَ لينى (١) "منعمد عليهم"، --جن يرانعام كما كيا -- (٢) "غَدِرالْمَغْضُوْب"، بهن يرغضب نازل جوا\_\_(m) "الظَّالَيْنَ" ،\_\_جومراه بي \_\_، یہاں'' صبی اط مستقید '' سے مذکورہ پالاتین راستوں میں سے نہ دوسرا راستہ مراد ہے اور نہ ہی تیسرا' بلکہ

یہاں صراط مستقیم ، سے مدورہ بالاین راسلوں یں سے نہ دوسرا راستہ مراد ہے اور نہ ہی سے نہ دوسرا راستہ مراد ہے اور نہ ہی سرا بلد پہلا راستہ مراد ہے لیعنی نہ تو ان لوگوں کا راستہ مراد ہے جن پر خدا کا قہر وغضب نازل ہوا اور وہ ''مغضوب علیہ ہم '' اور نہ ہی ان لوگوں کا راستہ مقصود ہے جو راستہ سے ہیئک گئے یعنی ''ضالین'' ہیں لہٰذاصرف پہلا راستہ ہی مقصود ہے جو ان مونین کا راستہ ہے جو اللہ کی عبادت میں تکبر دسرتا بی نہیں کرتے البتہ تمام اہل ایمان کا راستہ ایک جیسا نہیں بلکہ اس میں بھی کئی قسمیں اور جہتیں ہیں چنا خچہ ارشاد حق تعالیٰ ہوا:

سوره ،مجادله، آیت ۱۱: \* يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمُ وَالَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَدَ مَجْتٍ ( بلندم تبهعطا كرتاب اللد بتم ميس سان لوكول كوجوا يمان لات اورصاحبان علم كوكى در جعطا كرتاب) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان لانے کے بعد جوراستہ اختیار کیا جائے اس کے کٹی درجے ہیں اور ہرایک درج کا الگ مقام ومرتبہ ہے۔ یہاں اس امر کی وضاحت ضروری ہے کہ ہر گمراہی نشرک ہے اور ہر شرک گمراہی ہے جیسا کہ مذکورہ بالا آیت کے الفاظ المصمعلوم بوتاب، ملاحظه بو: سورهء بقره، آیت ۸۰۱: \* وَمَنْ يَتَبَدَّ إِالْمُعْنَ بِالْإِيْهَانِ فَقَدْضَلَّ سَوَا عَالسَّبِيْلِ ( اور جو محض ایمان کو کفر سے بدل دے وہ سید ھے راستہ سے جنگ گیا) اسى مطلب كوسور ٥ - يس ، آيت ٢٢ مي يون بيان كيا كياب: \* `` أَنُ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطِنَ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مَّبِيْنُ أَنَ وَ أَنِ اعْبُدُونِنَ لَ ٱۻؘڷٙڡؚڹ۬ٛڴؗؠۛڿؠڐؙڒڰؿؚؽڗٞٳ ( ید کم شیطان کی پرستش نه کرنا وہ یقینا تمہاراتھلم کھلا دشمن ہے اور بیر کم تم صرف میر کی عبادت کرنا ' یہی صراط ) ستقیم (سید ھی راہ) ہے اور (اس کے باوجود) اس (شیطان) نے تم میں سے بہت لوگوں کو گمراہ کر دیا) قرآن مجید میں ''شرک'' کوظلم اور 'خطلم' کوشرک کا نام دیا گیا ہے جیسا کہ خداوند عالم نے سورہ ابراہیم آیت ۲۲ میں شیطان کادہ قول ذکر کیا جودہ قیامت کے دن کیے گا: \*" إِنِّى كَفَرُتُ بِمَا ٱشْرَكْتُتُوْنِ مِنْ قَبْلُ ﴿ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيهُ ( میں اس سے پہلے ہی بیزار موں \_\_كفرادرا نكاركيا ہے \_\_كم في مجھ (خداكا) شريك بنايا يقينا جولوك ظالم بين ان کے لیے دردنا ک عذاب ہے)۔ اس آیت میں شرک و دخلم، کے نام سے یا دکیا گیا ہے اور سورہ انعام آیت ۸۲ میں ظلم (شرک) کو گمراہی و ضلالت سے موسوم کیا گیات چنانچدارشاد موا: ٱلَّنِ يْنَ امَنُواوَلَمْ يَلْبِسُوًا إِيْبَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَ إِكَلَهُمُ الْآمَنُ وَهُمْ مُّهْتَكُ وْنَ ( جولوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کوظلم کالباس نہ پہنا یا (شرک سے آلودہ نہ کیا) انہی کے لیے امن ہے اور وبى يدايت بافترين) مذکورہ بالا آیات کے مطالعہ سے معقیقت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ ہدایت کی منزل کا حصول اور گمراہی یا اس کے تباہ

94

کن آثار سے بیچنے کا واحدراست، ظلم سے دوری اختیار کرنا اور شم ایمان کی نورانی ضیاء سے کا تنات دل کو منور کر دینا ہے۔ بہر حال صلالت و گراہی اور شرک وظلم اگر چہ معنی و مفہوم کے لحاظ سے جدا جدا ہیں لیکن سب کا مصداق ایک ہے یعنی اگران میں سے کوئی ایک بھی پایا جائے تو دوسر الازمی طور پر پایا جائے گا' کو یا مصداق میں ان کی حیثیت لازم وطزوم جیسی ہوجاتی ہے ای لیے ہم کہتے ہیں کہ ان تینوں میں سے ہرایک ، دوسرے کی پیچان کرواتا ہے یا یہ کہ دوسرے کی وجہ سے پیچا ت جاتا ہے تو اس سے مراد یکی ہے کہ اگر چہان میں سے ہرایک کا مفہوم مستقل ہے لیکن مصداق میں سب کی وجہ سے پیچا تا ہے جاتا ہے تو اس سے مراد یکی ہے کہ اگر چہان میں سے ہرایک کا مفہوم مستقل ہے لیکن مصداق میں سب کی ہوجاتے ہیں۔ اور

اس بیان سے میجی واضح ہو گیا کہ صراط منتقیم جو کہ ان لوگوں کا راستہ ہے جو گراہ نہیں اس میں نہ تو شرک کی کوئی محتجا کش ہے اور نہ ہی ظلم کا تصور بلکہ ظلم و شرک اس میں ای طرح مفقو دہیں جیسے صلالت و گرا ہی البڈا یہ کہنا ہے اہوگا کہ ' صراط مستقیم ' میں گرا ہی کا کوئی پہلوقا بل تصور ہی نہ ظاہری طور پر اور نہ باطنی طور پر ڈباطنی طور پر گرا ہی کے ناقا بل تصور ہونے کا مطلب یہ ہے کہ دل میں کفر یا کسی ایسے خیال باطل کی گنجا کش ہی باقی خیس رہتی جو خداوند حالم کی رضا وخوشنودی کے منا فی ہو اور عالم ظاہر میں گرا ہی کا کوئی پہلوقا بل تصور ہی نہ ظاہری طور پر اور نہ باطنی طور پر ڈباطنی طور پر گرا ہی کے ناقا بل تصور ہونے کا مطلب یہ ہے کہ دل میں کفر یا کسی ایسے خیال باطل کی گنجا کش ہی باقی نہیں رہتی جو خداوند حالم کی رضا وخوشنودی کے منافی ہو اور حالم ظاہر میں گرا ہی کہ فر یا کسی ایسے خیال باطل کی گنجا کش ہی باقی نہیں رہتی جو خداوند حالم کی رضا وخوشنودی کے منافی ہو کا خیال ہی پیدائیں ہوتا۔ یعنی نہ تو دل میں کفر کا خیال آ تا ہے اور نہ ہی طام ہری طور پر گناہ کہ ارتکاب کا رخان پیدا ہوتا ہے کا خیال ہی پیدائیں ہوتا۔ یعنی نہ تو دل میں کفر کا خیال آ تا ہے اور نہ ہی گناہ کا رتکا ہ کا را کا میں کہ تو تا پ

" ٱ لَّنِ ثِنَ امَنُوا وَلَمُ يَلْبِسُوًا إَيْهَا نَهُمْ بِظُلْمٍ أُ وَلَيٍّكَ نَهُمُ الْأَمْنُ وَ هُمْ هُمْتَ كُونَ

(جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان کوظلم کالباس نہ پہنایا پس انہی کے لیے امن وامان ہے اور وہی ہدایت یافتہ ہیں) اس آیت میں امن وامان کی يقينی صورت کا تذکرہ کرنے کے ساتھ ساتھ کمل ہدایت کا دعدہ کیا گیا ہے لیکن ان

دونون .....امن وبدایت ...... کا دارو مدارخالص ایمان پراور پرظلم سے دوری پر ہے۔

ایک ادبی نکتہ اس مقام پرایک ادبی نکته کی طرف اشارہ بھی ضروری ہے اوروہ سے کہ بقول بعض اہل ادب چونکہ اسم فاعل محقیقت میں ستقبل کا معنی دیتا ہے یعنی جس کام کے زمانۂ سنقبل میں وقوع پذیر ہونے کی خبر دینا مقصود ہواس کے لیے فاعل کا صیغہ لایا جاتا ہے لہذا اس آیت میں حقیق ہدایت کے حصول کو'' وعدہ'' کے لفظ کے ساتھ ذکر کیا گیا اور کہا گیا ہے ''لھ مہ الامن و مھتد ہون'' (انہی کے لیے بی امان ہے اور وہی ہدایت والے ہیں)

منعمر عليهم

یادر ہے کہ پیچو بچھ ہم نے بیان کیادہ''صراطمتنقی'' کی صفات میں سے صرف ایک صفت کی وضاحت ہے۔

(جن پرانعام کیا گیا) ''صراط منتقیم'' کا ذکر کرنے کے بعد خداوند عالم نے ان افراد کا تذکرہ فرمایا ہے جو' 'انعیت علیہ ہمر'' کا مصداق ہیں اوران پرخدانے خاص انعام کیا ہے لینی وہ لوگ جن کی طرف' مسراط منتقیم'' کومنسوب کیا گیا اور کہا گیا ہے کہ بیہ راستہ ان لوگوں کا راستہ ہے جن پرخدانے انعام فرمایا' ان کے بارے میں یوں ارشاد ہوا: سورہ ہنماء، آیت ۲۸:

٭ۅؘڡؘڽ۫ؾۢڟؚؚٵٮڷۮۅؘٳڵڗۜڛؙۅٛڶ؋ؙؙڵۅڵڶۣػڡؘۼٵڷڹؚؿڹؘٲڹ۫ڠؠؘٳٮؿؗ؋ؘۼڮؽڣۣؠ۫ڡؚؚٞ؈ٚٵڵڹٞؖۑؚۑ۪ۜڹؘۅؘٳڶڝۨٞ؆ۣؽۊؚؽڹؘۅؘٳڶۺٞ۠ۿؘٮؘٳٙ ۅؘٳڟ۠ڸڿؽڹٶٙحڛؙڹؙٲۅڵڹٟۣڬؠٙ؋ؽؚؾٞٵ

( اورجس نے اللہ اور رسول کی اطاعت کی پس ایسے لوگ ان بندوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام فرمایا جو کہ انبیا کی صدیقین شہداءاور صالحین میں سے ہیں اور دہ لوگ کیا ہی اچھی رفاقت دالے ہیں)

اس آیت میں "منعمد علیہمد "کی صفات بیان کی گئی ہیں لیکن اس سے قبل آیت ۲۲ میں ایمان اور اطاعت کا ذکر اس طرح کیا گیا ہے:

ؙٛٚٛڡؙ۫ڵٳۅؘ؆ۑؚؚۨڬڒٳؽؙۅ۠ڡؚڹؙۯڹؘڂؾ۠ۑ ڶڔۜڮؘۏؽٮۘٮؘٳ ؿڹؚڹۜؿؠؙٛؠؙؗؠؿؙؠٞٛؠؙؙؗؠؿؙؠؙٞٛؠؙؙؙؙؙؙؠؿؙؠؙؙؙٞؠؙؿؙؠؙٞؠؙؠؿؙؠٞ ٢ٳؾؘڛ۫ڸؽٵ۞ۅؘڶۯٵۜڰڹڹٵؘڲؽڥؚؠٲڹٳڨؾ۠ڷؙۅٛٳٳؙڹڡؙٛڛؘڬؗؠٳۅٳڂۯڿؙۯٳڝۣ۬ۮۣؾٳؠػؙؠ۫ؗڡٞٵڣؘۼڵٷؗ؇ٳڒؖۊٙڸؽڷٞڞؚؚڹۿؠ۠ٶ ڵۅؙٲ؆ٞٛؠ۠ؗؠ۫ڣۼۘڵۅؙٳڡٵؽۅ۫ۼڟ۠ۅٛڹؠؚ؋ڶڲٳڹڂؽؗڗٵۘؽؗؗؠٞۄؘٳؘۺٙۑۧؾؿ۫ۑؚؚؽؾؖٵٛ

(پس اے رسولؓ) تمہارے پروردگار کی قشم! بیلوگ اس وقت تک سیچ مومن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے باہمی جھگڑوں میں تمہیں اپنا حاکم نہ بنا تمیں پھرتم جو فیصلہ کرواس سے تنگدل بھی نہ ہوں بلکہ نو شی خوشی اسے تسلیم کرلیں اور اگر ہم ان کو سببنی اسرائیل کی مانند سسب بیتھم کردیتے کہتم اپنے آپ کو (ایک دو مر بے کو) قتل کر دویا اپنے شہروں سے باہر نگل جاؤتو ان میں سے چندا فراد کے سواکوئی بھی تمل نہ کرتا 'اور اگر بیلوگ اس بات پر عمل کرتے جس کی انہیں نصیحت کی جاتی ہے تو ان سے تن میں بہت بہتر ہوتا اور ایسا کرنان کے لیے ثابت قدم مر ہنے کا سبب بن جاتا)۔

اس آیت میں خداوند عالم نے ''منحم علیہ ہر '' (انعام یافتگان) کی توصیف اس طرح فرمائی ہے کہ دہ اپنے قول نعل ظاہر اور باطن میں ہرلحاظ سے عبدیت و ہندگی پر اس طرح ثابت قدم ہیں کہ ان کے پائے استقلال میں لغزش وانحراف کا سوال ہی پیدائیں ہوتا'لیکن اس کے باوجود ان صفات کے حامل مؤنین کو ان لوگوں کے نقش قدم پر چلنے والے قرار دیا گیا ہے جن پر خداوند عالم نے انعام فرمایا (منعمہ علیہ ہہ) اور انہیں ان (منعمہ علیہ ہم) سے کم درجہ

تفسيراكميز انجلد ا

افراد می شار کیا گیا ہے کیونکہ ارشاد الہی ہے ' مع الندیدین ' یعنی نیوں کے ساتھ اور سی میں فرمایا: '' اول الله من الذين ' (ان مي س)، (تواس معلوم بوتا ب كمونين كو "منعد عليهد" (انعام يافتكان) كساته ربن والع قرار ديا كياب، ان مي في قرار نبين ديا كيا-اوراس كساته ريكم فرمايا " وَحَسُنَ أُولَبِكَ مَن في قَا " يتن بہت اچھی ہے بیر فاقت اور ساتھ ہونا' تو اس سے بھی فرکورہ مطلب کی طرف اشارہ مقصود ہے۔ اس طرح سورہ حدید آیت ۱۹ میں بھی انہی مطالب کو بیان کرتے ہوئے ارشاد ہوا: \* `وَالَّنِ يُنَامَنُوْا بِاللَّهِ وَمُسُلِهَ أُولَإِكَهُمُ الصَّرِّ بَعْوَنَ \* وَالشُّهَنَ آعُ عِنْنَ رَبِّهِم لَهُمُ أَجْرُهُمُ وَنُوْرُهُمُ ( جولوگ ایمان لائے اللہ پر ادر اس کے رسولوں پڑوہی در حقیقت صدیقین اور شہداء ہیں اپنے پر دردگا رکے نزدیک انہی کے لیے ہے ان کا اجراوران کا نور!) اس آیت میں 'عِنْدَا مَا يَبِهِمْ ' اور' لَهُمْ اَجْرُهُمْ ' کالفاظ سے اس امر کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ مونین کو آخرت میں شہداءادر صدیقین کے ساتھ کمحق کیا گیا ہے یعنی اہل ایمان قیامت کے دن شہیدوں ادر پچوں کے ساتھ ہوں گے۔ مذکورہ بالامطالب سے مید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اصحاب صراط متنقبم (لیتن وہ مہتیاں جو صراط متنقبم پر گامزن ادرای سے دابستہ ہیں) قدر دمنزلت ادر رفعت شان کے لحاظ سے ان موتنین سے بھی افضل ادر برتر ہیں جواپنے دلوں کوا یمان کے نور سے روٹن کر کے اپنے اعمال کو ہونٹھ کی گمراہی نشرک اور ظلم سے پاک ومنز ہ کر چکے ہیں ۔ ان تمام آیات میں جواب تک ذکر کی جاچکی ہیں نحور وفکر کرنے سے اس امر کی بابت یقین حاصل ہوجا تا ہے کہ مومنین اگر چہ بہت عظمت اور قدر ومنزلت کے حامل ہیں لیکن ان کی رفعت شان کے لیے ابھی تچھ درجات باقی ہیں جنہیں حاصل کرنے کے بعد بی وہ ''منعد علیہ جہ'' کے ساتھان کی صف میں قرار پا کتے ہیں یعنی ان کے''ساتھ ہونے'' سے ترتی کر بے ''ان میں سے'' کی منزل پر فائز ہو سکتے ہیں کیونکہ اگر ان کی موجودہ صفات ہی کافی ہوتیں تو انہیں بھی ان لوگوں میں ثار کیا جاتا جن پراللہ نے اپناخاص انعام فرمایا اور انہیں اپنی خصوصی نعمتوں سے نواز اُجبکہ ایسانہیں ہوا شاید اس کی وجہ میرہو کہ اصحاب صراط منتقبم اور خدا کی خاص نعتوں سے ہم ہ اندوز ہونے والے حضرات علم ومعرفت الہٰی کی خاص دولت سے مالا مال ہونے کے سبب عظیم رتبہ پا چکے ہیں لہذا ان کا مقام مونین سے بالاو برتر بے اس مطلب کوخداوند عالم نے سوره مجادلدا يت اايس اسطر تبان كياب : "يرْفَع اللهُالَّنِ يْنَ امَنُوامِنْكُمْ وَالَّنِ يْنَ أُوْتُواالْعِلْمَ دَى جَتٍ ··-

( بلندم تبه عطا كرتاب الله، ان لوكوں كوتم ميں ، جوا يمان لائ بي اور صاحبان علم كوكى در ج عطا كرتا ہے )

پس صراط منتقم والے افرادودی ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے ایس عظیم نعمت سے نواز اہے جو ہر نعمت سے برتر و بہتر ہے اور دہ ای مخصوص نعمت کے سبب ہرایک سے افضل و برتر قرار پائے ہیں یہاں تک کہ ان افراد سے بھی برتر ہیں جود ایمان کامل' کی نعمت سے بہرہ ورہیں میہ جات بھی '' صراط منتقم '' کے اوصاف عالیہ اور صفات متعالیہ میں سے ایک ہے۔

++

صراط ادر سبیل کی بحث صراط اور مبیل دونوں الفاظ' راستہ' کے معنے میں آتے ہیں۔ خداوند عالم نے اپنے مقدس کلام میں متعدد مقامات پر صراط ادر سبیل کا تذکرہ فرمایا ہے لیکن ' صراط متلقم'' کے سوا کسی صراط کوا پنی طرف منسوب نہیں کیا جبکہ کی تنبیل اپنی طرف منسوب کر کے ذکر کتے ہیں چنانچہ جہاد کرنے والوں کے تذکرہ میں سبیل کی بابت ارشادالہی ہے: سوره عنكبوت، آيت ۲۹: \* وَالَّنِ يُنَجَاهَدُوافِيْنَالَدَهُ بِيَنَّهُمُ سُهُلَنَا \* (وہلوگ جنہوں نے ہماری راہ میں جہاد کیا ہم ضرورانہیں اپنے راستوں کی ہدایت کریں گے) اس آیت میں''سبلنا''۔۔ سبیل سے جمع کا صیفہ۔۔ (ہمارے راہے ) کالفظ ذکر کیا گیا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ · · · کنی راست<sup>، ، ہ</sup>یں۔البتہ صراط<sup>م</sup>نتقیم کا تذکرہ ہمیشہا یک یعنی داحد کے صیغہ کے ساتھ کیا گیا ہے۔ اس مقام پر بدام بھی قابل ذکر ہے کہ سورہ الحمد کی زیر بحث آیت (صِرَاطَ الَّنِ نِنَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ) علاوه سی دوسرے مقام پر' صراط مستقید' کی نسبت محلوق کی طرف نہیں دی گئی جانچہ اس آیت میں ' صراط مستقيم ، كاتذكره كرت موت يون ارشادفرمايا: صراط الَنِ يْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ... صراطمتنقيم ان لوكول كاراستدجن يرتو ف انعام كيا ...... ليكن اس مح مقابله من ومبيل، كوكن مقامات يرا بن تخلوق كى طرف منسوب كريد دركيا جيسا كمارشادالى ب: سوره، بوسف، آیت ۸ ۱: \* " قُلْ هَنِ بِسَدِيلِ أَدْعُوْا إِلَى اللهِ "عَلَى بَصِيرَةٍ " ( كمهد يج كربيد ميراراستد ب ش خداكى طرف بلاتا مو بعيرت وأكل عى المراته !) اس آیت میں سبیل کوحفرت پیغیرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف منسوب کرتے ہوئے (سیبلی )۔۔میرا راستہ۔۔ كما كياب. اى طرح ايك اور مقام پر سيل كوتوبه كرف والول كى طرف نسبت دى باورارشاد فرمايا:

تفسيرالميز انجلد ا

سوره دلقمان ، آیت ۱۵: \* سَبِيْلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ۖ ( ال مخص كاراسته جوميرى طرف رجوع كر) ادرایک مقام پر تلوق کی طرف نسبت کے والہ سے سیل کوالل ایمان کی طرف منسوب کر کے یوں ارشاد فرمایا: سوره ونساء، آیک ۱۱۵: \* شبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ \* (موننین کاراسته) مذکورہ بالا آیات کو مدنظرر کھتے ہوئے سبیل اور صراط منتقم کے درمیان فرق سے آگاہی حاصل ہوتی ہے۔ کیونکہ عبادت کرنے دالوں کے درجات ادر گونا گول مراتب کے سبب سبیل بھی مختلف دمتعدد ہیں کیکن جہاں تک ''صراط منتقیم'' کا تعلق ية ودايك بادراس ميركسي فتهم كي تبديلي باكثرت داقع نبيس ہوتى - چنانچەارشا دالہى ب: سوره وما نکره، آیت ۱۱: \* " قَدْ جَاء كُمْ قِن اللهِ نُوْرٌ وَ كِتْبٌ مُّبِينٌ ﴿ يَقْدِى بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ بِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلْم <u>ٷ</u>ۑؙڂؙڔڿؙۿؗؗؠٞڡؚٚڹٳڶڟٞڵڹؾؚٳڶٵڵؖٷؠۑؚٳڎ۬ڹ؋ۏێۿٙٮؚؽڥؚؠٳڮڝۯٳڟٟڞ۠ۺؾؘۊؚۑؠؚۨ (تمہارے پاس خدا کی طرف سے نوراور واضح کتاب آئی ہے ای کے ذریعہ خداوند عالم سلامتی کے راستوں پر لاتا ہے ہرا سمخص کوجس نے اس کی رضاوخوشنودی کے مطابق عمل کیا اورانہیں اپنی خاص عنایت کے ساتھا ندھیروں سے نکال کر روشى كى طرف في آتاب اورانيين "صراط متقم" كى بدايت كرتاب)-اس آیت میں سبیل کوجع کے لفظ (سبل) کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جس سے ان کی تعد دادر کثرت کی نشاند ہی ہوتی ہے جبكه "صراط" كوداحد كے صيغہ كے ساتھ ذكركيا كيا ہے جس سے اس كى وحدت اورايك ہونا ثابت ہوتا ہے ليكن ان ددنوں کے معانی اور موارد کو ملحوظ رکھتے ہوئے یوں کہا جاسکتا ہے کہ یا تو ''صراط منتقبی''اپنے سبل یعنی کثیر راستوں کے مجموعہ کا نام ہے ( تواس كا مطلب ريہ ہوگا كہ تمام راستوں كى خصوصيات كو يكجا كرديا جائے توصراط منتقيم بتما ہے) يا ريد كه وہ سب راست ..... سبل.....ان چوٹے بڑے راستوں کی مانند ہیں جوایک دوسرے سے متصل ہوکرایک شاہراہ پرمنتہی ہوتے ہیں اور دہ شاہراہ " صراطمتنقيم ' 'ہے۔ " سبل ' ' اور" صراط" بے در میان فرق سے سل میں ایک اور آیت ملاحظہ ہو: سوره الوسف، أيت ١٠١: \*\* وَمَايُؤُمِنُ آكَثَرُهُمْ بِالله وِ الاَوَهُمُ مُّشْرِكُونَ \*-( ادرا کثر لوگ خدا پرایمان تبین لاتے مگر شرک کے ساتھ ساتھ)

اس آیت میں خدادندعالم نے اس امر کی طرف اشارہ کیا ہے کہ شرک جو کہ ضلالت و گراہی کا دوسرا نام ہے ایمان ( ظاہری ) کے ساتھ کہ جسیسیل کا نام دیا گیا ہے باہم قرار پاسکتا ہے یعنی سبل اور شرک کا کیجا ہونا قابل تصورا درامکان پذیر ہے لیکن ' صراط سنقیم'' کسی صورت میں صلالت مسلمراہی سسسے ہم رنگ نہیں ہوسکتا' چنا نچہ ' ولا الضالین'' کے الفاظ اس حقیقت پر واضح گواہ ہیں۔

1+1

(''وَلاالضَّالَيْنَ'' صراط منتقم والوں کی صفت ہے یعنی عدم گمراہی۔اوراس سے مرادیہ ہے کہ''صراط منتقم'' ان لوگوں کا راستہ ہے جو ہر قسم کے ضلال (گمراہی) سے دور ہیں لہٰذا جہاں صلالت کی گنجائش موجود ہوگی وہاں صراط منتقم تصور ہی نہیں آ سکتا جبکہ شرک اگر چہ ایک قشم کی صلالت و گمراہی ہی ہے لیکن اس میں سبیل یعنی ایمان کے تصور کی گنجائش پائی جاتی ہے جو کہ صراط منتقیم میں ہرگزنہیں۔م)۔

مذکورہ بالا آیات میں تد براور خور وفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ 'سبل' میں سے ہرایک سبیل (راستہ) میں تقص اور عدم کمال سے ہم آ ہنگ ہونے اور امتیازات کی نا مطلوبیت سے ہم رنگ ہونے کی گنجائش موجود ہے جو کہ اس کی خصوصیات کو مفقو دکر دینے کا سبب بن سکتی ہے جبکہ 'صراط منتقیم' میں ایسا ہر گرنہیں یعنی نہ تو اس میں کوئی نقص قائل تصور ہے اور نہ کی قشم کے امتیازات کی گنجائش موجود ہے (یعنی ایسا ہر گرنہیں کہ کسی کا ''صراط منتقیم' سی کوئی نقص قائل تصور ہے حقیقت ہی ہے کہ 'سبیل' اور 'صراط منتقیم' کے درمیان ہدف اور مقصد کے لحاظ سے ایسا تعلق ور الطہ قلم ہے کہ اگر کئی حقیقت ہی ہے کہ 'سبیل' اور 'صراط منتقیم' کے درمیان ہدف اور مقصد کے لحاظ سے ایسا تعلق ور الطہ قائم ہے کہ اگر جس کئ دوسر بے عنوانات سے ہم آ ہتگ ہوجا تا ہے جبکہ 'صراط منتقیم' ایسانہیں لیکن ان دونوں کی جہت اور ست میں لوگئی گئی کے تصور کونظر انداز نہیں کیا جاسک ، بلکہ بید کہا جا سکتا ہے کہ 'صراط منتقیم' کا تعلق ور الطہ قائم ہے کہ اگر چس میں کئ تصور کونظر انداز نہیں کیا جا سکت ، بلکہ بید کہا جا سکتا ہے کہ 'صراط منتقیم' کے تعلق اور الطہ تائی کہ کو تا گئی ک

« وَأَنِاعُبُدُونِي لَمْ أَصِرَاظُمُ سَتَقِيْمُ " ( اوربیکتم میری عبادت کرو یہی صراط متقیم (سیدھاراستہ) ہے)

سورهءانعام، آيت ١٢١:

" قُلُ إِنَّنِى هَلَامِنِى مَا بِنِّى آلِكَ صِرَاطٍ مَّسْتَقِيْمٍ ۚ دِيْنَاقِيَمًا صِّلَّةَ إِبْزَهِدِيمَ حَنِيْفًا'' ( كہددوكہ مجھ میرے پروردگار نے صراط متقیم (سید ھے داستہ) كى ہدایت كى ہے جو كہ مضبوط دین ابر ہیمؓ پا كباز كامذ ہب ہے)

یہ پی آیت میں عبادت کو ' صراط منتقیم'' کا نام دیا گیا ہے اور دوسری آیت میں '' دین'' کو صراط منتقیم کہا گیا ہے جبکہ سے دونوں عنوان یعنی عبادت اور دین' سبل کی تمام اقسام میں تصلیح ہوئے ہیں، گو یا سبل وصراط کے درمیان قدر مشترک کی حیثیت رکھتے ہیں لہذا ہیکہنا بیجا نہ ہوگا کہ صراط منتقیم کا رابطہ سیل اللہ سے ایسا ہے جیسے روح اور بدن کے درمیان تعلق ہوتا ہے۔ بدن

تفسيراكميز انجلد ا

اپنی زندگی میں کٹی مختلف حالات اختیار کرتا ہے اور ہر حالت دوسری حالت سے مختلف ہوتی ہے مثلاً ابتدائے زندگی عہد طفولیت ؓ غاز جوانی 'شاب' پیری' بال سفید ہونا اوراد عیر عمر ہونا وغیرہ بیسب حالتیں ایسی ہیں جوایک بدن سے تعلق رکھنے کے باوجودایک دوسرے سے فرق رکھتی ہیں لیکن روح ہر حالت میں ایک کیفیت کی حامل رہتی ہے اور بدن کی تمام حالتوں کے ساتھ ساتھ رہنے کے باوجوداس کی میسانیت میں فرق نہیں آتا اور بدن کے ساتھ اس کاتعلق ہر حالت میں میسال ہے -بدن کے ساتھ اس کی ہم آ ہنگی ٹھوں بنیا دوں پر استوار ہے اس کے علاوہ پر کہ بدن پر کٹی ایسے حالات عارض ہو سکتے ہیں جورو<sup>ح</sup> کے نقاضوں کے منافی ہوں اور روح ان سے ہم آ ہنگ نہ ہو یعنی بدن کے ساتھ امتزا جی کیفیت سے ہٹ کرروح ان حالات سے سازگارنہ ہؤلیکن روح بدن سے بہت کرکسی ایسی حالت سے دوچار نہیں ہو کتی جواس کے نقاضوں کے منافی ہو کیونکہ اس کی بنیا دفطرت الہی ہے جو کہ تخلیق بشر کی اصل داساس ہے اور اس میں کسی قسم کے تغیر و تبدیلی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا' روح اور بدن کے اس فرق کے بادجود اگر حقیقت امر پر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ انسان اس روح اور بدن ہی کے مجموعہ کا نام ہے۔اسی طرح وہ سبیل (راستہ) جواللہ کی طرف جاتا ہے دہ صرف ''صراط متقم '' ہے اس کے علاوہ ہر سبیل … راستہ جی سبیل المونین (مونین کاراسته)، مدبیل المدندبین (خدا کی طرف رچوع کرنے والوں کا راسته) مدبیل المدتبعين للنبي (پنيبراكرم كے پيروكاروں كاراسته)اوراس طرح كے دوسر است سب ايسے بي جو كى ندكى آفت یانقص سے دوچارہوجاتے ہیں لیکن' مسراط منتقیم''ہرگز ایسانہیں اوراس پر کسی قشم کا کوئی نقص یا آفت 💿 داخلی ہویا ہیرونی .....وارد نہیں ہو کتی چنانچہ بیان ہو چکا ہے کہ ایمان جو کہ ایک سبیل (راستہ) ہے بھی شرک کے ساتھ اور بھی ضلال کے ساتھ کیجا ہوجا تا ہے جبکہ ایسا بھی نہیں ہوتا کہ شرک دگمراہی میں سے کوئی ایک''صراط متفقم'' کے ساتھ ٹل جائے۔ بنابرایں بیہ مطلب واضح ہو گیا کہ سبیل کے کئی مراتب ہیں جن میں سے پچھ خالص اور ہرطرح کی آ میزش سے یا ک ہیں اور کچھا ہے ہیں جوشرک وصلالت سے آ میختہ ہیں ای طرح کچھ منزل مقصود ہے قریب تر ہیں اور کچھاس سے دور . ہیں لیکن ان تمام راستوں کامنتہا ''صراط متقیم'' ہےادرسب اسی پرآ کرختم ہوتے ہیں' دوسر کے لفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ وہ سب رائے صراط متقیم کے ساتھ ٹل کرایک ہی حیثیت کے حال ہوجاتے ہیں -خدادند عالم نے اس امر کو واضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ اگر چہ اس کی طرف آنے والے رائے .... سبل .... کی اعتبار سے مخلف ہیں اوران میں سے ہرایک دوسرے سے فرق رکھتا ہے لیکن اس کے باوجود وہ تمام راستے صراط متنقیم ہی سے ملتے ہیں اوراس کے مصداق قرار یا جاتے ہیں' جیسا کہ خدانے حق وباطل کی بابت ایک مثال دیتے ہوئے اس حقیقت کو بیان فرماديا بخوده مثال بيرب:

سوره درعد، آیت کا: سوره درعد، آیت کا:

 جُفَاً ﷺ وَاَمَّا المَّاكَ فَعَمَّكُتُ فَالَاسَ فَيَهَكُتُ فِالَاسَ فَيهَكُتُ فِالَاسَ مَعَالَ مَنْ اللَّهُ الا (اس نے آسان سے پانی برسایا پھر اپنے ایراندے کے مطابق نالے بہد لطے پھر پانی کے دیلے پر (جوش کھاکر) پھولا ہوا جھاگ ( پھین آگیا) اور اس چیز (وھات) سے بھی جے بیلوگ زیور یا دیگر آلات بنانے کی غرض سے آگ میں تپاتے ہیں ای طرح پھن آجاتا ہے (پھر الگ ہوجاتا ہے)۔ یوں خداحق وباطل کی مثال بیان کرتا ہے ( کہ پانی حق کی مثال اور پھن باطل کی) غرض کہ پھن خشک ہوکر خائب ہوجاتا ہے)۔ یوں خداحق وباطل کی مثال بیان کرتا ہے ( کہ پانی میں تھر ار بہتا ہے۔ یوں خداوند عالم لوگوں کے مجھانے کے لیے مثالیں بیان فرما تا ہے)

اس آیت میں خداوند عالم نے اس حقیقت کو داضح کیا ہے کہ معارف و کمالات کے حصول کی بابت دلوں اور قہم و اوراک کی صور تیں مختلف ہوتی ہیں جبکہ ان سب کا منبع وسر چشمہ اور منتہا ...... بارش کے پانی کی مانند ..... ایک ہی ہے یعنی رزق آسانی اور عنایت الہی (مذکورہ بالا آیت میں ذکر کی گئی مثال میں پانی کا تذکرہ تھا جوایک تھا اور جب آسان سے زمین پر آیا تو کٹی ندی نالوں کی صورت اختیار کر گیا یہی حال معارف و حقائق کا ہے کہ اگر چہ ایک ہی عنایت ربان سے اس سے ت فیض ہے لیکن وہ ہردل میں ایک خاص شکل اور محصوص اندازے سے مطابق ساتے ہیں) اس مثال کی کمل وضاحت سورہ رعد میں کی جائے گی خلاصہ میہ کہ بیا مرجمی صراط منتقیم کی صفات میں سے ایک ہواران کی انداز کی خصوصیات کا حصہ ہے۔

تفسيرالميز انجلد ا

اپناو پر قابور کو سکے جیسے دہ پخض جواب یا ؤں پر کھڑا ہوتا ہے اور کسی سہارے کے بغیر اپنے او پر قابور کھتا ہے (اپنے امور نود سنجال سکتا ہے) اس معنی کی روشن میں ' دمنتقیم' اس چیز کوکہیں کے جس میں سی تشم کا تغیر و تبدیلی نہ پائی جائے اور وہ ہر حال میں یا برجاہو۔ "مراط" اور"دمنتقیم" کے معانی کی وضاحت کے بعد بی حقیقت بھی واضح ہوجاتی ہے کہ صراط منتقیم سے مراد دہ راستہ ہے جوابینے او پر چلنے والوں کو یقینی طور پر منزل مقصود تک پنچا دیتا ہے اور انہیں ہوتشم کے انحراف و گمراہی سے بچاتے ہوتے ان کی مطلوبہ مقصدتک پنچنے کی کوشش کونتیجہ خیز بنادیتا ہے چنا نچہ اس سلسلے میں خدادند عالم نے راشاد فرمایا: سوره ءنساء، آیت ۲۷۱: فِيْ مَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلٍ لاقَ يَهْدِيْهِمْ إِلَيْهِ \* "فَاَمَّا الَّذِيْنَ امَنُوْا بِاللهِ وَ اعْتَصَبُوْا بِهِ فَسَيْلُ صرًا ( پس دہ لوگ جوخدا پرایمان لائے ادراس (ایمان) پر قائم رہے تو خداانہیں اپنی طرف سے رحمت اور فضل و کرم کےدائرے میں لے آئے گااور انہیں ہدایت کرے گااپن طرف، جو کہ صراط متقیم ہے) اس آیت میں خداوند عالم نے صراط منتقم کی تعریف وتوصيف ميں فرمایا کہ وہ ایسا راستہ ہےجس میں ہدایت و ر ہنمائی کی بابت سی قشم کی کمی وکوتا ہی موجود نہیں بلکہ وہ ہمیشہ اپنی استقامت شعار کیفیت پر باقی رہتا ہے اور اپنے سالک (اد پر چلنے والے) کو منزل مقصودتک پہنچا دتا ہے۔ اسىطرح ارشادالي ہوا: سوره ءانعام، آيت ٢١١: \* فَمَنْ يُردِا للهُ أَنْ يَهْدِية نَشْرَحْ صَلْ مَ لَلِإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُّضِلَّهُ يَجْعَلْ صَلْ مَ لا ضَيِّقًا جًاكَانَتْهَا يَصَّعَّنُ فِي السَّبَاء \* كَذْلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ، وَ لهذا صِرَاطُ مَبِيك (پی جس مخص کے بارے میں خداہدایت کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا سینداسلام کے لیے کھول دیتا ہے اور جس کی بابت صلالت د ممرابق کااراده کرتا بتواس کاسیند تلک کردیتا ب کویا که ده آسان میں اژنے لگتا باس طرح خدادند عالم ان لوگوں پر جس لازم قرار دیتا ہے جوایمان نہیں لاتے اور یہ تیرے رب کا سیدھارا ستہ ہے )

اس آیت میں خداوند عالم نے اپنی طرف وینچنے کے سید سے رائے کی بابت فرمایا ہے کہ اس میں نہ کی قشم کا کوئی اختلاف واقع ہوتا ہے اور نہ ہی وہ اپنے او پر چلنے والوں کو گمراہی سے دوچار کرتا ہے۔ سوره ، جمر، آیت ۲۲: \* " قَالَ هٰ ذَا صِرَاطٌ مُسْتَقَدِيْمٌ ۞ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطْنُ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ (فرمايا بيم راسيدها راسته ج بتحقيق مير بندول پر تجهاو کی سلطنت وغلبه حاصل تين ہوگا سوات ان گراہ لوگوں کے جو تير بي يہ جي چلي) خدا نَ ان آيت مَن " صراط ستقيم " کی بابت ارشا دفّر ما يا که بيمير کی الي روش اور طريقة ہے جو تيک کی مفت خدا نَ ان آيت مَن " مراط ستقيم " کی بابت ارشا دفّر ما يا که بيمير کی الي روش اور طريقة ہے جو تيک کی مفت خدا نَ ان آيت مَن " صراط ستقيم " کی بابت ارشا دفّر ما يا که بيمير کی الي روش اور طريقة ہے جو تيک کی مفت سے متصف ہوتے ہوئے مرضم کی تبد يکن اور تغير سے پاک ہے اور اس کی حقیقت ان آيت کے محنی و ضبوم سے ملتی جلتی ہو کی مفت موره و فاطر، آيت ۲۰۰۰ موره و فاطر، آيت ۲۰۰۰ (پن تم نيس پا و کر سنت الله تَ تَ مَن گو کَ نُ لِسُنَتَتِ اللَّهِ تَحْوِ " ۔

ياخچ اہم نکات

مذکورہ بالا مطالب سے جو کہ 'صراط منتقیم'' کے معنے کی بابت ذکر کئے گئے ہیں پانچ اہم نکات سے آگاہی حاصل ہوتی ہے:

(۱) ۔ صراط منتقیم کی اہمیت خداوند عالم تک پنچنے کے رائے کمال نقص تنگی اور وسعت کے اعتبار سے مختلف ہیں اور ایک دوسرے سے فرق رکھتے ہیں یوفرق اس لحاظ سے ہے کہ ان راستوں میں سے ہرایک کوسر چشمہ ء حقیقت اور صراط منتقیم سے قریب تر ہونے کے حوالے سے دیکھا جاتا ہے جیسے اسلام ایمان عبادت اخلاص اور اخبات (عشق الہی میں محو ہوتا) .....اگرچہ بیتمام رائے خدا تک پنچنے کے ذرائع ہیں کیکن ان میں سے ہرایک کی حیثیت میں فرق ہے لیتن ان میں سے ہرایک، دوسرے سے ال کا ط فرق رکھتا ہے کہ دوسرے کوسر چشمیت مقیقت سے زیادہ قرب حاصل ہے میں پہ محو ہوتا) .....اگرچہ سے تمام رائے خدا گراہ کی کہ میں مراتب اور درجات ہیں اور ہم درجہ، دوسرے سے مختلف ہے جیسے کفر شرک، حجو د، ہے دھری ، طغیان (سرکشی) اور معصیت (ان تمام امور میں گراہی کی شدت وضعف کے اعتبار سے فرق پایا جاتا ہے جو د، ہے دھری، طغیان

## 1+2

تفسيراكميز انجلد ا

ہی کے مختلف عناوین ہیں جیسا کہ اسلام وایمان وغیرہ، سب ہدایت کے مختلف نام ہیں) چنانچہ خداوند عالم نے دونوں صنفوں کا تذكره اسطرح فرماياب: سورهءا حقاف، آيت ۱۹: \* وَلِكُلِّ دَبَاجَتٌ مِّيَّاعَبِلُوْا وَلِيُوَفِّيَهُمُ اَعْبَالَهُمُوَهُمُ لا يُظْلَمُوْنَ -(اورسب کے لیے درجات ہیں اس کی بابت جوانہوں نے اعمال بجالائے اور انہیں ان کے اعمال کی پوری بوری جزادی جائے گی اوران پر کی قشم کاظلم نہ ہوگا) ان سب کی مثال معارف الہٰ یہ اور حقائق ربانہ چیسی ہے کہ عقلیں ان کےادراک میں ایک جیسی نہیں کیونکہ صلاحیتیں اور قابليتي مختلف ہوتی ہیں اور اہلیتوں وقابليتوں کا فرق ان پر اثر انداز ہوتا ہے جيسا کہ سورہ رعد کی آیت او میں آسان سے نازل کیج جانے والے یانی کاذکرا<sup>س حق</sup>یقت کوداض<sup>ح</sup> کردیتاہے : ''<sup>۱</sup>۰۱ل من السهاء ماء فسالت او دیتہ بقدر ھا-'' (اس نے نازل کیا آسان سے پانی 'پھراپنے اپنے اندازے کے مطابق ندی نالے بہد لکلے) لیتی خدانے قوت عقل عطاک لیکن ہر مخص اپنی استعدا دوصلاحیت کے مطابق معارف المہیہ سے فیض ماب ہوتا ہے۔ (٢) مراطمتنقيم والول كامقام ومنزلت جس طرح " صراط متنقم" ديگرتمام سبل (راستوں) پر برتري ركھتا ہے اسى طرح صراط منتقم والے افراد كه جنہیں خدانے اس راستے پر گامزن فر مایا اورانہیں اپنی عنایتوں سے نوازتے ہوئے اپنے بندوں کے تمام امور اور ان کی ہدایت ورہبری کے تمام مسائل کی ذمہ داری ان کے سپر دگی وہ بھی دوسر ے لوگوں سے برتر اور بلند مقام ومنزلت کے حامل بير \_جيبا كهارشادالي بوا: سورہ ءنساء، آیت اے: \* وَحَسُنَ أُولَإِكَ مَنْ أُنْ الْمَانَ \* ( اور كمتني التي سي ان كي رفاقت!) اسی طرح خدادند عالم نے ولایت وسلطنت کے موارد کے تعین کی بابت نہایت واضح اور صریح الفاظ میں سورہ مائدہ کی آيت ۵۵ ميں اس طرح ارشادفر مايا: ُ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ vَسُوْلُهُ وَالَّذِينَ امَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُوْنَ الصَّلُوةَ وَ يُؤْتُوْنَ الزَّكُوةَ وَ هُمُ لريغة نَ ( یقیناتمہاراولی (حاکم) خداب اور اس کارسول ہے اور وہ مومن ہیں جونماز قائم کرتے ہیں اور حالت رکوع میں ز کو ة ديته بي)

اس آیت سے متعلق روایات معتبرہ سے پینہ چکتا ہے کہ بیر حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شان میں نازل ہوتی اور آپؓ ہی پوری امت میں سے پہلے وہ فر دیں جنہوں نے اس مقدس وادی میں قدم رکھا اور صراط متنقیم پر گامزن ہونے کی طرح ڈالی۔ (اس آیت کی بابت تفصیلی بحث اس کے مربوط مقام پر کی جائے گی)

(سم) - ہدایت کی حقیقت صراط متقیم کی طرف ہدایت کا حقیقی معنی تب ہی واضح ہوسکتا ہے جب خود صراط متنقیم کا مطلب معلوم و معین ہو جائز اس کی وضاحت یوں ہے کہ لغت میں ہدایت کا معنی رہنمائی ہے جیسا کہ لغت کی مشہور و معروف کتاب ''صحاح '' میں مذکور ہے البتہ ہدایت کی اس تعریف پر یہ اعتراض کیا گیا ہے کہ لفظ ہدایت کا معنی ہر مقام پر دلالت ورہنمائی نہیں اور عربی اوب کے قواعد کی روشن میں لفظ ''ہدایت' کے استعال میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے چنا نچرایت ''ودوسر ے مفعول ''ہدایت'' دو مفعولوں کے ساتھ متعد تی ہوتا ہے کیکن ان کے علاوہ دیگر اہل زبان حضرات لفظ 'ہدایت '' کو دوسر ے مفعول کے ساتھ متعد تی کرنے کے لیے لفظ ''الی نا ضروری سیجھتے ہیں کا ہندا صرف ایک گردہ کے نظر بیدایت کا معنی ایر معنوں

کتاب صحاح میں ہدایت کا معنی ''رہنمانی کرنا'' بے لیکن دیگر اہل لغت کا نظریہ ہی ہے کہ ہدایت کا معنی ہر مقام پر رہنمانی کرنے کے لیے نہیں آتا بلکہ صرف ای مور داور مقام پر اس کا معنی رہنمانی کرنا ہوگا جہاں اس کے دوسرے مفعول کے ساتھ کلمہ ''الیٰ''ڈ کر کیا جائے (جساد بی اصطلاح میں '' تعدیہ بدالیٰ'' کہتے ہیں) اور اگر کلمہ ''الیٰ'' کے بغیر دوسرے مفعول کے ساتھ منتعدی ہوتو اس کا معنی رہنمانی کرنا نہیں ہوگا بلکہ اس کا معنی '' ایصال الی المطلوب'' کیتی منزل مقصود تک پہنچا دین ہو

لى جوحفرات بيركتم بين كەلفظ "بدايت" جب" الى "كے بغير خودى دوسرے مفعول كى طرف متعدى ہوتواس كا معنى ايصال الى المطلوب (مقصدتك يہ چاديا) ہے اور جب" الى "كے ساتھ متعدى ہوتواس كامعنى" ارائة الطريق" (راسته دكھادينا) ہے ان حضرات فے قرآن مجيد كى اس آيت شريفہ كے ساتھ استدلال كيا ہے: سورہ دہقص، آيت ٥٦: \* " إِنَّكَ لَا تَنْهُ بِي حَيْنُ أَحْبَبْتَ وَ لَكِنَّ اللَّهُ يَهُ بِي حَيْنَ يَّشَاً عُ--"

( توجيح چاب ال کی ہدایت نہیں کرسکتا لیکن اللہ جسے چاہتا ہے اسے ہدایت کرتا ہے) اس آیت میں خدادند عالم نے پنچ برا کرمؓ سے خطاب کرتے ہوئے جس ہدایت کی نفی کی ہے وہ " ایصال الی الہ طلوب" (منزل مقصود تک پہنچانے والی) ہدایت ہے ورنہ ' ارائتہ الطريق' (یعنی راستہ دکھانے والی ہدایت) تو

تفسيراكميز انجلد ا

پنجبرا کرم صلی اللہ علیہ فالہ وسلم کے لیے مسلم الثبوت امر ہے اس آیت میں کلمہ ' ہدایت' لفظ'' الیٰ ' کے بغیر دومقعولوں کے ساتھ متعدی ہوا ہے لہٰذا اس آیت میں ہدایت کامنی ''ایسال الی المطلوب'' ہوگا جیسا کہ سورہ نساء کی آیت ۲۸ میں ارشاد الہی۔، ( اورہم انہیں ضرور ہدایت کرتے صراط متقیم کی) اس آیت میں لفظ ہدایت اینے دونوں مفعولوں کے ساتھ لفظ 'الیٰ' کے بغیر متعدی ہوا بے لہٰذا اس کا معنی '' ایصال الی المطلوب ' (منزل تک پہنچانا) ہے اور اس ہدایت کی نسبت خداد ند عالم کی طرف ہے تو اس سے مراد راستہ دکھانا نہیں بلکہ مقصدتك "بنچانا ب جبكة بيغمبراكرم صلى الله عليه وآله وللم كى بدايت ك سلسله عيل ارشاداللى ب: سوره وشوري، آيت ۵۲: \* وَإِنَّكَلَتُهُوِى إِلْى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ \* حيدراً بإدلطيف آباد، بينت تمبر ٨- 1-(اورب فنك آب بدايت كرت بي صراطمتنقيم كى طرف) ال آیت شریفہ میں پنجبرا کرم کے عمل ہدایت کا تذکرہ ہے اور اسے لفظ 'الیٰ' کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جس کا معنی "ارائتدالطريق" يعنى راستددكها ناب-مدوره بالا مطالب كى روشى مي مد بات واضح موكى كمكم "بدايت" جبال ايصال الى المطلوب (مقصدتك پہنچانے) کے معند میں آئے وہاں کسی اور لفظ کے ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی بلکہ وہ خود ہی اپنے دوسرے مفعول کی طرف متعدى بوتاب ادرجهان" ارائة الطريق ...... راسته دكهان ...... كمع مي آئ دبال لفظ" الى" كماتهد دسر ب مفعول كاطرف اسكا تعديه بوتاب-لیکن حقیقت مد ہے کہ کتاب صحاح کے بیان پر کیا جانے والا اعتراض درست نہیں کیونکہ اعتراض کرنے والے ارباب دانش نے جس آید مبارک کومورداستدال فراردیا ہے (یعنی آید ۵۲ سورہ فقص) اس میں ہدایت کی جونفی کی گئی ہے وہ ہدایت کی اس حقیقت سے مربوط ہے جوذات کردگار کے ساتھ مخصوص ہے اور اس تفی سے ہرگز مدمراد نہیں کہ پنجبرا کرم صلی اللہ عليدوآ لدومكم كاسرے سے بن بدايت سے كوئى تعلق نہيں ، كويا دوسر فظول ميں يوں كہا جا سكتا ہے كد آييشريف ميں كمال ہدایت کی تفی کی گٹی ہے نہ کہ اصل دحقیقت ہدایت کی اس کے علاوہ خود قر آن جمید نے بھی مومن آل فرعون کے قصہ میں اس امر كوداض كرديا ب جس ك بعدكس اعتراض كى تنجائش باق نهيس دمي چنانچدارشاداللى موا: سوره وغافر، آیت ۸ ۳: أَن التَّوْفِرِ اتَّبْعُوْنِ أَهْدِ كُمْسَبِيلُ الرَّشَادِ'' (الےلوگو! میری پیروی کرؤتا کہ میں تمہیں نیکی کے راستہ کی ہدایت کرسکوں )

اس آیہ ، شریفہ میں لفظ "ہدایت'' کو''الی'' کے بغیر دوسر ے مفعول کی طرف متحدی کیا گیا ہے جبکہ اس کا معنی یقینا '' راستہ دکھانا'' ہے نہ کہ منزل تک پنچانا' بنابرایں صحیح نظرید یہ ہوا کہ ہدایت کے معنے میں کوئی فرق پیدائیں ہوتا نواہ وہ لفظ '' راستہ دکھانا'' ہے نہ کہ منزل تک پنچانا' بنابرایں صحیح نظرید یہ ہوا کہ ہدایت کے معنے میں کوئی فرق پیدائیں ہوتا '' الیٰ'' کے ساتھ دوسر مفعول کی طرف متعدی ہو کر آئے یا اس کے بغیر واقع ہؤالبتہ یہ بات مکن ہے کہ لفظ ہدایت کا دوسر مفعول کی طرف'' الیٰ'' کے بغیر متعدی ہو جانا اس طرح ہو چیسے عام طور پر یوں کہا جاتا ہے: '' دخلت المداد'' ( میں '' میں داخل ہوا) جبکہ اصل میں جملہ یوں ہے: '' دخلت فی المداد'' ۔ لیکن عام طور پر لفظ'' فی '' سن میں ... ذکر نہیں کیا جاتا اور اہل عرب اسے محقح جی جھتے ہیں' کو یا کثر ت استعمال عرفی ( عام لوگوں کے درمیان گفتگو ) میں اس طرح ہوتا جاتا اور اہل عرب اسے محقح جی ' کو یا کثر ت استعمال یا استعمال عرفی ( عام لوگوں کے درمیان گفتگو ) میں اس طرح ہوتا مورت حال ہے کہ خواہ اس کا معنی دلالت ور ہندائی ہولیے کا رائٹ الطر این راستہ ملی ہوجائے گا' لفظ'' ہدایت'' میں جی کہی ہوتا مورت حال ہے کہ خواہ اس کا معنی دلالت ور ہمائی ہولیے کہ استعمال عرفی ( راستہ دکھانا ) اور خواہ منزل مقصود تک پنچانا ہولیت مورت حال ہے کہ خواہ اس کا معنی دلالت ور ہمائی ہولیے کا استعال عرفی ( راستہ دکھانا ) اور خواہ منزل مقصود تک پنچانا ہولیت مورت حال ہے کہ خواہ اس کا معنی دلالت ور ہمائی ہولیے کی اور استہ دکھانا ) اور خواہ منزل مقصود تک پنچانا ہولیت متحدی کرنا چا ہیں تو اس کے لیے لفظ' الی '' ذکر کرنا پڑ کا ' یہ اور بات ہے کہ عوی استعال کی طرح '' دخلت ایں ان

م سلین جلود همو فلوبهم ای د کرالله کولت هر می الله یهل می الله یهل می لین علومی می الله می الله می الله می می ا ( پر ان بح سم اوردل زم ہو کر اللہ کی یادے وابستہ ہوجاتے ہیں، بیخدا کی ہدایت ہو وہ اس کی ذریعے بھے چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے )

تفسيراكميز انجلد ا

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کی راہ میں جہاد کرنے اور خود خدا میں جہاد کرنے میں فرق ہے کونکہ جو تخص خدا کی راہ میں جہاد کرتا ہے۔ ... مجاہد فی سبیل اللہ .... وہ یہ چاہتا ہے کہ ایسا صاف راستہ ملے جس میں کسی قشم کی کوئی رکاوٹ موجود نہ ہو یعنی راستہ بھی سیدھا ہواور اس میں رکاو ٹیس بھی حاکل نہ ہوں لیکن جو شخص ' خدا میں ' جہاد کرتا ہے۔... مجاہد فی اللہ .... وہ راستہ نہیں چاہتا بلکہ خود خدا کو چاہتا ہے اور راستہ کے سیدھا ہونے اور اس میں حاکل رکا وٹیس دور ہونے کی نہیں بلکہ رضا تے الہٰی کے نہیں چاہتا بلکہ خود خدا کو چاہتا ہے اور راستہ کے سیدھا ہونے اور اس میں حاکل رکا وٹیس دور ہونے کی نہیں بلکہ رضا تے الہٰی کے حصول کی کوشش کرتا ہے اس لیے خدا اسے سید سے راستہ کی ہدایت کرتا ہے اور اپنی عنایت خاصہ کے ساتھ اسے الہٰی کے استعداد و قابلیت کے مطابق ایسے راستہ پر گا مزن کر دیتا ہے کہ پھر وہ سرگر دان نہیں ہوتا بلکہ اس راستہ سے دوسر کے راستہ اور استعداد و قابلیت کے مطابق ایسے راستہ پر گا مزن کر دیتا ہے کہ پھر وہ سرگر دان نہیں ہوتا بلکہ اس راستہ سے دوسر کے راستہ اور سیتر استعداد و قابلیت کے مطابق ایسے راستہ پر گا مزن کر دیتا ہے کہ پھر وہ سرگر دان نہیں ہوتا بلکہ اس راستہ ہے دوسر کے راستہ اور سیتر است اور کھر اس سے دیگر راستہ کی طرف ہدایت پا تا چلا جا تا ہے یہاں تک کہ وہ ہدایت الہٰی کے سہارے ان تمام راستوں کو طے کرتا ہوا پن منزل مقصود تک پینچ جا تا ہے کہ پھر خدا اسے اپنی ذات کے ساتھ خصوص کر لیتا

(۲) ۔ ہدایت کے بعد طلب ہدایت کاراز '' صراط منتقیم''، خدا کے تمام راستوں پر غالب ٔ حادی اور برتر ہونے کے حوالے سے ایک الی حقیقت کا حال ہے جوان تمام راستوں میں پائی جاتی ہے جبکہ دہ تمام راستے کئی جہات میں ایک دوسرے سے مختلف دمتفاوت ہیں' تا ہم صراط

مورت بن بور محد این مح بن وران ن مسب اور معد موج بن دور مراج من بد درمان بداین می یا در م که مید جمله « اهد ما الصراط المتنقیم ، 'خداوند عالم کا وہ کلام م جواس ن اپنی اس بند ے کی طرف سے کیا ہے جسے اس نے عبادت کی توثیق بخش (بند ہے کی نیابت میں خدا کا بیکلام دراصل خالق کی اپنی مخلوق پر خاص عنایت کی دلیل ہے )

ایک سوال اوراس کا جواب عام طور پرسوال کیا جاتا ہے کہ ہدایت یا فت<sup>شخص</sup> کا دوبارہ ہدایت طلب کرنا درست نہیں کیونکہ بیایک حاصل شدہ چیز کو حاصل کرنے کی استدعاء کے برابر ہے جسے علمی اصطلاح میں <sup>دوخ</sup>صیل حاصل'' کہا جاتا ہے جو کہ محال ہے پیچی بی میں چین بی کی نبی کہ ایک حاصل شدہ چیز کو دوبارہ حاصل کیا جائے لہٰذا رائے پر پیچ کردائے پر پیچنے کی دعا کرنا معقول نہیں بات ممکن بتی نہیں کہ ایک حاصل شدہ چیز کو دوبارہ حاصل کیا جائے لہٰذا رائے پر پیچ کردائے پر پیچنے کی دعا کرنا معقول نہیں بلہ اس کے حصول کا سوال کرنا اس سے تعلق ہی نہیں پکڑ سکا کیونکہ وہ حاصل ہے لہٰذا طلب ہدایت سے کیا مراد ہے؟ اس سوال کا جواب سابقہ بیان سے داختے ہوجاتا ہے کہ جس ہدایت کو سوال کرنے والا حاصل کر چکا ہوتا ہے اس کے دوبارہ حصول کی دعانہیں کرتا بلکہ اس سے بلندو برتر رائے کی ہدایت اور پھر کمال ہدایت کو چاہتا ہے جو کہ نتھ گی طور پر کال ہوند میں نہ کی کی اور معیار کی روشن میں غلط ونا درست قرار دیا جا سکتا ہے کہ کر کمال ہدایت کو چاہتا ہے جو کہ متھی طور پر کال

تفسيراكميز انجلد ا

اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ اس میں کوئی شک وشبیس کہ شریعت محمد یہ ہر کھا ظ سے کائل ادر سابقہ شریعتوں سے افضل واکمل ہے کیکن کمی شریعت و فد جب کا کامل ہونا اور بات ہے اور اس کے پیر دکار کا دوسری شریعتوں کے پیر دکاروں سے افضل ہونا دوسری بات ہے لیتن بید دوالگ الگ مسلم بین اس لیے کسی مسلمان کا صراط منتقبم کی ہدایت طلب کرنا وہ متی نہیں دیتا جو عام طور سمجھا جاتا ہے بلکہ اس کا مطلب بیر ہے کہ ایک مسلمان بارگا ہ الہی میں عرض کرتا ہے کہ پر دردگا را! میں تیر دیت اسلام اور شریعت محد یہ پر ایمان لایا ہوں اور اس پڑ کس بھی ان بارگا ہ الہی میں عرض کرتا ہے کہ پر دردگا را! میں تیر دین اسلام اور شریعت محد یہ پر ایمان لایا ہوں اور اس پڑ کم بھی کرتا ہوں للہذا بھے اپنے خاص و مقرب ترین بندوں میں شامل کر اور جھے ان عظیم و پا کیزہ ہستیوں کے ساتھ ملا دے جنہیں تو نے اپنی عنایات سے نواز اہے کیتی خدایا! بھی میں شامل کر کے اس مرتبہ سے کہ جس پر میں اب فائز ہوں بلند تر مرتبہ پر فائز کر اور جھے ان خوش نصیب افراد کے رائے کی ہدایا و میں شامل کر تیر خصوصی انعام کے سز اوار تھر ہے ہیں (منعد علیہ جر)

مذکورہ بالا بیان سے مدبات واضح ہوجاتی ہے کدا کر چیشر یعت محد مددیگر تمام شریعتوں اوراد یان و مذاہب سے کا ل واکس ہے لیکن اس شریعت کا پیرد کار ہر لحظ اپنے ایمان وعل کے کمال کی دعاما تک سکتا ہے اور اس سے مد بات لازم نیس آتی کد شریعت محد مدیک پیرد کار ہونے کے ناطے وہ تمام شریعتوں کے پیرد کاروں سے بھی افض ہو گیا ہے بلکہ حقیقت ہد ہے کہ دہ ہر کچہ مراتب کمال کے حصول کا محتاج ہے اور اس کا شریعتوں کے پیر دکاروں سے بھی افض ہو گیا ہے بلکہ حقیقت ہد ہے کہ دہ مرف اس سب سے اب ہر قسم کے رتبہ عکمال کا شریعت محد میں کو قبول کر لینا اور اس پر علی پیرا ہونا بیر طاہ تر بیں کرتا کہ دہ مرف اس سب سے اب ہر قسم کے رتبہ عکمال سے بے نیاز ہو گیا ہے یا یہ کداب وہ سابقہ شریعتوں کے تمام افراد پر فضلیت و برتری رکھتا ہے مثلاً میک اب وہ حضرت نوح علیہ السلام اور حضرت ابراہیم علیہ السلام سے بھی افضل ہے ہرگز ایسانہیں ہو سکتا ہرگز افضل نہیں ہو سکتا اور نہ توں کہ کہ مان ہو کتا ہے وہ بائد مرتب پر فائز کیوں نہ ہو گیاں ہو تا ہے بائد مرکز ایسانہیں ہو سکتا مرف ای سب سے اب ہر قسم کے رتبہ عکمال سے بے نیاز ہو گیا ہے یا یہ کداب وہ سابقہ شریعتوں کر تر ایں ایس ہو سکتا مرکز افضل نہیں ہو سکتا اور نہ توں تو حصرت نو میل اس ماہ اور حضرت ابراہیم علیہ السلام سے بھی افضل ہے ہرگز ایسانہیں ہو سکتا مرکز دافتل نہیں ہو سکتا اور نہ تی ان کے کمالات معنو ہو کا سکت ہو کا کر تی ہو کہ کر معنوں نہ ہو کی حضرت ابراہیم \* مرکز داخل ہوں ہوت کی عظمت سے تعلق رکھتا ہے ہی کسی شریعت کے کامل و اکمل ہونے کا مطل ہو نہ ہو تا کہ الک کا تر مسلہ ہو تا ہو کر اور میں ہو تا ہو کہ ایک الگ مسلد ہے جو مرکز دوشریعت کی عظمت سے تعلق رکھتا ہے ہی کسی شریعت کے کامل و اکمل ہونے کا مطلب ہو بالیک الگ مسلد ہو جو پر مرکز اس کر نے کار نوا در ہو تا کہ ہو تا کہ ہو کار تمام شریعتوں کے پیر کو اور وں سے افضل واکمل ہو اور اس کی میں ہو ہو تا ہے کو ملی ہو تو کی محضرت ہو کر کہ ہو کہ کر تر ک

تفسيراكميز انجلد ا

گامزن وثابت قدم رکھے بنابرایں اگر چہ سب کا دین ایک ہے اور تمام شریعتوں میں بنیا دی حقائق ومعارف اور اصول احکام یکسال ہیں لیکن ہم سے پہلے زمانے کے لوگ دین الہی کی پیروی کرنے میں ہم پر سبقت لے گئے اور اس سلسلے میں انہوں نے ہم سے پہلے ایمان کی دولت حاصل کی اور میدان عمل میں اتر بے لہذا خداوند عالم نے ہمیں تھم دیا ہے کہ ہم ان کے اعمال يرتكاه كرين اوراس امركاجا مزه ليس كدانهول فى الما يخفر ائض كى ادائيكى ميس كس راه دروش كواپنايا تاكه بهم ان في حالات كى روشی میں اپنی زندگی کے امورکومرتب کریں اور اس مقصد کے لیے بارگاہ الہی میں ہدایت کے درجگمال کو پالینے کی دعا کریں۔ میدوہ جواب ہے جو بعض محققین نے ہدایت طلب کرنے کے سلسلے میں کئے جانے والے اعتراض کی بابت دیا ہے لیکن حقیقت مد ب که مدجواب درست نہیں کیونکہ اس کی بنیادان اصولوں پر استوار ہے جوتفسر قرآن کے سلسلے میں وضع کئے کتے ہیں جو کہ تغییر کے حقیقی اصولوں کے سراسر منافی ہیں 'حق تو پہ تھا کہ تغییر قرآن کواس کے حقیقی اصولوں سے ہم آ ہنگ کیا جاتا نہ کہ خودساختہ اصولوں کے ساتھ کہ جن کی بنیا دید ہے کہ: معارف اصلیہ کی حقیقتوں میں اتحاد و پکانگت پائی جاتی ہے یعنی النسب کی حقیقت ایک ہےاور کمالات ومراتب ودرجات کا فرق اس پراٹر انداز نہیں ہوتا' گویا تمام حقائق کامحورایک ہےاور سب کی اصل داساس ایک بے اوران حقائق دمعارف میں مراتب ودرجات کی کوئی حیثیت ہی نہیں اور یہی حال ان کمالات معنوبيكا ب جن كاتعلق عالم باطن سے بلېذا پيغيراكرم صلى الله عليه وآله وسلم جوكه تمام انبياء " ومرسلين " سے افضل بيل اپنے وجوداور تکوینی کمالات میں ایک عام اور نہایت معمولی حیثیت کے حال مخص کے برابر ہیں اور ان دونوں کے درمیان تکوینی و تخليقى صلاحيتول کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں البتہ فضلیت و برتری کا معیارصرف تشریعی اورمعین کردہ قواعد دضوابط ہیں جیسا کہ ایک با دشاہ اور رعایا کے درمیان امتیازات قرار دیئے جاتے ہیں اور ان کا سبب صرف یہی ہوتا ہے کہ ایک شخص کو با دشاہ اور حکمران تسلیم کرلیاجا تا بے لہٰذا اسے دوسر بے افراد سے برتر سمجھا جا تا ہے جبکہ انسانی دجود (انسان ہونے کے حوالہ سے ) کے اعتبار سے سب افراد برابر ہیں دوسر کے لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ ایمان واعتقاد کے لحاظ سے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلدوسكم ميں جوكةتمام انبياء ومرسلين عليهم السلام سے افضل ہيں اورائيك عام انسان ميں انسان ہونے كے حوالد سے كوئى فرق نہیں دونوں ایمان واعتقاداور کمالات وصفات میں ایک جیسے ہیں تخلیقی طور پر کسی برتر ی کا پہلوان میں سے کسی کے لیے نہیں اور فرق صرف مد ہے کہ ایک کوخدائے پیغبر بنادیا اور دوسر بے کونہیں بنایا ..... ای سجھوتے کی بنیاد پرایک عام شخص اپنے نبی کے تابع قرار دیا گیا ہے در نہا*س کے علا*وہ کوئی فضلیت د برتری نہیں ..... (معاذ اللہ)

در حقیقت اس غلط نظرید کی بنیاد ایک اور چیز ہے اور وہ یہ کہ جنہوں نے بیدائے قائم کی ہے وہ مادہ کو اصل وا ساس سیجھتے ہیں اور جو پچھ ماورائے مادہ ہے اس کی تکمل طور پڑنی کرتے ہیں اور یا اس کے اصل ہونے کی بابت کسی قشم کا ظہار خیال ہی نہیں کرتے البنہ وہ صرف خداوند عالم کی ذات کو مادہ سے بالا تر سیجھتے ہیں اور اس استثناء کی وجہ میہ ہے کہ اس سلسلے میں مضبوط دلیل موجود ہے جسے وہ نظر انداز نہیں کر سکتے اگر ان کے اس قکر کی انحر اف و کجرو کی پرغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان سلسلے میں مضبوط اس غلط طرز نظر کی بنیا دان دوا ساب میں سے کوئی ایک ہے: (۱)۔ وہ مادرائے طبیعت پر ایمان ہی نہیں رکھتے بلکہ جو پکھان کے محسوسات کے دائر سے میں آتا ہے ادران کے اپنے ہی بنائے ہونے علوم اسے ثابت کرتے ہیں وہ ای کو صحیح ادر حق تسلیم کرتے ہیں اس کے علاوہ کسی چیز کو نہیں مانتے۔ (۲)۔ وہ لوگ قرآن مجید کے معارف وحقائق میں غور کرنے کو بے سود سمجھتے ہیں ادر تفسیر قرآن کے سلسلے میں سیہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اس کی مقدس آیات کے معان کے سمجھنے کے لیے عام اور معمولی سطح کے افراد کی قوت فہم کے علاوہ کسی چیز کی ضرورت نہیں۔

114

بہر حال ان کے نظریے کی بابت بحث کا دائر ہوسیع ہے اور ہم اس سلسلے میں آئندہ آنے والی علمی بحثوں میں مزید اظہار خیال کریں گے۔انثاءاللہ

(۵)۔ صراط ستقیم کی وجہامتیاز صراط ستقيم والے افراداور دوسر ب لوگوں بے درميان وجدا خيا رغمل تہيں بلك علم ب اسى طرح خود صراط ستقيم بھى علم سے حوالہ سے دوسر سے سل (راستوں) سے متاز بے چنانچ علم کا جو بلند مرتبہ صراط منتقم والے افراد کوان کے پروردگار کی بابت حاصل ہوا ہے وہ دوسروں کو حاصل نہیں اور یہ بات ہمارے سابقہ بیانات سے واضح ہو چک ہے کہ صراط منتقبم کے علاوہ دیگر کٹی سبل اور راستوں میں بھی عمل اپنے کمال کے ساتھ موجود ہے لہٰدا صراط منتقیم والوں کی خصوصیت اور برتر کی کی بنیاد صرف علم ہے۔ اب جبکہ پیامرداضح ہو گیا کہ علم ہی صراط متنقیم اوراس پر چلنے دالوں کی برتر می کی بنیاد ہے تو سیسوال پیدا ہوتا ہے کہ و ملم كما ب اوركيسا ب اس كى نوعيت اوركيفيت كما ب ? توانشاءالله بم اس سلسل مي سوره رعد آيت > ا ( أَنْزَ لَ عِنَ السَّهَا مَاءَفَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَى هَا ... ) كَتْغَير مِنْ تَعْصِلى بحث كري كُ-صراط منتقيم والول كى برترى كاتذكره درج ذيل دوآيتو لي مي محى موجود ب : سوره محادله، آيت اا: الم يَرْفَع اللهُ الَّذِينَ امَنُو امِنْكُم وَالَّنِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَ دَمَ جَتِ (رفعت و برتر کی دیتا ہے خدا، ان لوگوں کو جوتم میں ۔۔۔ ایمان لائے اوران لوگوں کو جنہیں علم عطا کیا گیا بلند درجات ديتا ہے۔ سوره وملائكه، آيت • ا: إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْحَلِمُ الطَّيَّبُ وَالْعَبَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ( خدا کی طرف او پرجاتے ہیں یا کیزہ کلمات اور عمل صالح انہیں بلند کرتا ہے) پس جو چیز خداوند عالم کی طرف صعودادر پرواز کرتی ہے وہ '' الْحکيمُ الطَّيِّبُ'' ہے جو کہ اعتقاداد رعلم کا دوسرا نام

تفسيراكميز انجلد ا

ہےاور مل صالح کا کام دبکلم الطیب'' کو بلندی عطا کرنا ہے یعنی مل صالح ،علم کواونی کرتا ہےاوراسے طاقت پر واز عطا کرتا ہےتا کہ وہ اپنے رب تک پنچ سکے اور بیا یک ناقابل الکار حقیقت ہے کہ امداد اور سہارا دینا کچھاور ہے اور صعود و پر واز کرنا کچھاور! انشاء اللہ مذکورہ بالا آیت کی تفسیر میں تفسیل بحث آئے گی۔

روايات يرايك نظر

عبادت کی تین قسمیں! اصول کافی میں حضرت امام جفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے عبادت کے محق کی دضاحت کرتے ہوتے ارشاد قربایا: العبادة ثلاثة: قوم عبد موا الله خوفاً ؟، فتلك عبادة العبيد، و قوم عبد موا الله تبارك و تعالی طلب الثواب فتلك عبادة الاجراء، وقوم عبد موا الله عزوجل حباً فتلك عبادة الاحرار و هی افضل العبادة، "عبادت کی تین شمیں ہیں' : خوف کی عبادت محت کی عبادت ؟ (۱) ۔ خوف کی عبادت خطح کی عبادت ' محت کی عبادت! (۱) ۔ خوف کی عبادت ' طلح کی عبادت ' محت کی عبادت! کی الکو خدا کے خوف سے اس کی عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو ان غلاموں کی عبادت کہ لاقی ہے۔ (۲) ۔ طبح کی عبادت: کی توک و حصول تواب کے لیے خدا کی عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدودوں کی عبادت کہ لاقی ہے۔ کی توک دو اجرت کا لائی میں عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدودوں کی عبادت کہ لاقی ہے۔ کی توک دو از و او او میں عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدودوں کی عبادت کہ لاقی ہے۔ کی توک دو از و او او میں عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدودوں کی عبادت کہ لاقی ہے۔ کی توک معبادت: (۳) ۔ محبت کی عبادت کرتے ہیں۔ تعاد ہو کی ای میں عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدودوں کی عبادت کہ او تی کہ اوں تک ہوت کہ اور اور کی عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو تی تھ میں عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدودوں کی عبادت کہ ای عباد کر تے ہیں۔ کی تو کہ دو اجر ت کو تی تو تا ہے کہ عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدار کو تی تا ہوت کہ عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو تریت کی میں او کو تی تھار لوگوں کی عبادت کہا جاتا ہے اور سب سے افضل عبادت ہے۔ حضرت امير المونين "كارشادگرامى! نيج البلاغ يس حضرت امير المؤمنين على بن ابى طالب كارشادگرامى ب: (ان قوماً عبدوا الله رغبة وقتلك عبادة التجار ، وان قوماً عبدوا الله رهبة وقتلك عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله رهبة وقتلك عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله رهبة وقتلك عبادة التجار ، وان قوماً عبدوا الله رهبة وقتلك عبادة التجار ، وان قوماً عبدوا الله رهبة و فتلك عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة التجار ، وان قوماً عبدوا الله رهبة وقتلك عبادة التجار ( كمولوكول في عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الاحرار)، كما الله عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله من كراً فتلك عبادة الاحرار)، كما الك عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الاحرار)، الك عبادة العبيد، وان قوماً عبدوا الله من كراً فتلك عبادة الاحرار)،

ام جعفرصادق كاقول! كتاب على الشرائع المجالس ادر الخسال مس حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سي منقول م آ ب ق ارشاد فرمايا: ان الناس يعبدون الله على ثلاثة اوجه: فطبقة يعبدونه رغبة 5 فى ثوابه فتلك عبادة الحرصاء وهو الطمع، وآخرون يعبدونه خوفاً من النار فتلك عبادة العبيد وهى رهبة ولكنى اعبر من حباً 5 له عزوجل فتلك عبادة الكرام، لقوله عزوجل (وهم من فزع يومئن آمنون) ولقوله عزوجل (قل ان كنتم تحبون الله فا تبعونى يحببكم الله ) فمن احب الله عزوجل احبه، ومن احبه الله كان من الأمنين، وهذا مقام كنون لا يمسه الا المطهرون.

(لوگ تین طرح سے خدا کی عبادت کرتے ہیں: پچھلوگ اجرو تو اب کے حصول کی خاطر اس کی عبادت کرتے ہیں جو کہ حریص لوگوں کا شیوہ ہے کیونکہ طمع ولا کی بنی اس کا اصل سبب ہے۔ پچھلوگ جہنم کے خوف سے خدا کی عبادت کرتے ہیں جو کہ غلاموں کی عبادت ہے کیونکہ اس کا سبب خوف ہے لیکن میں خدا سے حبت کرتے ہوئے اس کی عبادت بہالا تا ہوں جو کہ باعظمت لوگوں کی سنت ہے کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا ہے: "و ہم من فز عیو منذ امنون" (سورہ نمل ، آئیت ۹۸) (اوروہ لوگ اس دن (قیامت کے دن) ہوتسم کے ڈر سے امن میں ہوں گے) اور پھر ارشاد فر مایا: "قل ان کندم تحبون اللہ فاتب سو نہ یہ جب کہ اللہ ... " (سورہ ء آل عمرن ، آئیت ۱۳) (کہد یہ جب کر ارشاد فر مایا: "قل ان کندم تحبون اللہ فاتب حو نہ یہ جب کہ اللہ ... " (سورہ ء آل عمرن ، آئیت ۱۳) (کہد و یہ برارشاد فر مایا: "قل ان کندم تحبون اللہ فاتب حبت کر کے گا)۔ پس جو شخص خدا سے مجت کر اس سے محبت کر تا ہو اور جس سے خدا میں کہ کہ دوا اللہ م سے حبت کر کا)۔ پس جو شخص خدا سے محبت کر میں اس سے محبت کر تا ہو اور جس سے خدا محبت کر دو اللہ اس

تفسيراكميز انجلد ا

اہل سنت کی بیان کردہ حدیث! ایک روایت میں جو کہ علاءاہل سنت نے بیان کی ہے کہ آیت ''ایاک نعب وایاک نستعین'' کی تفسیر میں حضرت ام م جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

(لا نرید منك غیرك ولا نعبد ك بالعوض والبدل، كما يعبد ك الجاهلون بك المغيبون عنك). (اس آیت سے مرادیہ ہے كہ اے خداہم تجھ سے تیر ے سوا کچھ تھی تمیں چاہتے اور ہم تیری عبادت كى اجر وجزا كے لیے نہیں كرتے جیسا كہ جاہل وتا دان لوگ تیری عبادت كرتے ہیں جبكہ ان كے دلوں میں تیری محبت كا چراغ روثن نہيں ہوتا اور وہ تیرى یا دسے غافل ہوتے ہیں )

مذکورہ بالا روایت میں اس اہم ترین مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جو گذشتہ آیات کی تفسیر و بیان میں مدِنظر تقا لیتن عہادت اخلاص اور حضور قلب کا دوسرا نام ہے اور یہ دونوں چیزیں ( خلوص اور حضور قلب ) اجر وثواب کے حصول اور عذاب دعقاب کے ڈریسے کی جانے والی عبادت سے منافی ہیں کیونکہ اگر طمع یا خوف کی حالت میں عبادت کی جائے تواس میں خلوص ہرگز موجود نہیں ہوتا بلکہ خلوص کی عبادت سے کہ خدا کو لاکق عبادت سمجھ کر اس کی عبادت کی جائے۔

تفسيرالميز ان جلد ا

\_(ج

تحف العقول كى ايك روايت! كتاب تحف العقول ميں ايك حديث ذكر كى كئى ہے جس ميں حضرت امام جعفر صادق عليه السلام فى ارشاد فرمايا: ( و من زعم انه يعبد بالصفة لا بالا دراك فقد احال على غائب ومن زعم انه يعبد الصفة و الموصوف فقد ابطل التوحيد لان الصفة غير الموصوف ومن زعم انه يضيف الموصوف الى الصفة فقد صغر بالكبير وما قدر والله حق قدر ك ....) الحديث

(جو تحض مید کمان کرے کہ وہ خدا کی عبادت دسمفت ' کے ساتھ کرتا ہے نہ کہ اس کے ادراک کے سہار تو گویا اس نے اپنے عقید سے کوغائب و پوشیدہ ذات کے ساتھ مربوط کرلیا اور جو شخص میعقیدہ رکھتا ہو کہ وہ صفت اور موصوف دونوں ک عبادت کرتا ہے تو گویا اس نے تو حید اور وحدانیت پروردگار کی جڑیں کا ف دیں کیونکہ صفت اور موصوف ایک نہیں بلکہ دوالگ الگ حقیقتیں ہیں یعنی صفت پکھ اور ہے اور موصوف کچھ اور اور جو شخص موصوف کو صفت سے منسوب کرنے کا گمان کرتے ہوئے عبادت کرے لیں اس نے خدا کے بزرگ د برتر ہونے کی تحقیر کی حقیقت سے منسوب کرنے کا گھان کرتے پاس ہی نہیں کیا اور اس کی قدرتہیں جاتی )

احد نا الصراط المستقیم کی تغییر! کتاب معانی الاخبار میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے آیت شریفہ '' اِلْھُونَ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ '' کی تغییر میں ارشاد فرمایا: یعنی ارشد ما الیٰ لزوم الطویق المودی الیٰ حجبتك والمبلغ الیٰ جنتك، والمانع من ان نتبع اھوا ثناء فنعطب او ان ناخذ بآرا ثنا فنهلك، (اس كامنى یہ ہے کہ اے خدا ہمیں اس راستے پرقائم رہنے کی ہدایت فر ماجو ہمیں تیرے مقدس ایوان مجت اور تیری پا كیزہ جنت تک پیچاد سے اور ہمیں نوا ہشات تفس کی پیروی کرنے سے بازر کے كونکہ نوا ہماری بالا ک حال سب ہے ۔ اور ہمیں اس بات سے بھی تحفوظ رکھ کہ ہم این غلط نظریات پر ڈ ٹے رہیں كونکہ ایسا کرنا ہمارى ہوا عن الموں

حضرت على كاار شاد كرامى معانى الاخبار مي حضرت امير المونين على عليه السلام مع منقول ب آب في ارشاد فرمايا: يعنى ادمرلنا توفيقك الذى اطعناك به فى ماضى ايامنا حتى نطيعك كذالك فى مستقبل اعمارنا،

تفسيراكميز انجلد ا

دوسرى روايت ميس اس امركا بيان ب كدنماز گذار شخص اگر چدمراتب بدايت كوجانتا ب كيكن وه يد بحى تجمتا ب كه بدايت كرمراتب كى حقيقت ايك ب اورسب كاسر چشمه ايك بى پاكيزه اور مقدس حقيقت ب لبذا وه بارگاه البى ميس بدايت پرقائم رينے كى دعا كرتا ب اور خدا سے بد چاہتا ہے كہ وہ اسے بدايت كے اى راستے پراستقامت و پائدارى عطافر مائے۔ بنابرايس پيلى روايت مراتب بدايت كے مختلف ہونے كے حوالہ سے جواب ديتى بے اور دوسرى روايت تمام مراتب كى حقيقت كے ايك ہونے كو بيان كر كے خلطہ بى كاز الدكرتى بورايت ميں روايت ميں مراتب بدايت كے مصاد يق محقلف ہونے اور دوسرى روايت ميں ان كر مقدوم كى يكا محمد كرتى ہے اور دوسرى روايت تمام

غلواور تقطير سے پاک راستہ کتاب معانی الاخبار میں حضرت علی عليه السلام سے منقول ہے آپؓ نے ارشاد فرمايا: ( الصراط المستقيم فی الدن یا ما قصر عن الغلو و ارتفع عن التقصير و استقامہ وفی الآخر قاطریق المو مذین الی الجنة،) ''دنیا'' میں صراط منتقیم سے مراددہ راستہ ہے جوغلواور تقطیر سے پاک ہو یعنی اس میں ندافراط ہوادر نہ تفریط ہو بلکہ در میانی راستہ ہواوردہ ہوشم کی کچی سے خالی سیرھاراستہ ہے اور آخرت میں مونٹین کا وہ راستہ ہے جو سیدھا بہشت کی طرف جاتا ہے۔

## کن لوگوں کاراستہ؟

كتاب معانى الاخبار بى ميں حفزت على عليه السلام سے آيہ شريفہ "صو اط الذين . . . "مى تغسير ميں منقول ہے آپؓ نے ارشاد فرمايا:

اى: قولوا: اهدينا الصراط الذين انعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك، لا بالمال والصحة، فانهم قد يكونون كفاراة او فساقاة، قال: وهم الذين قال الله :ومن يطع الله والرسول فاولئك مع الذين انعم الله عليهم من التبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن اولئك رفيقاة،

(اس مسمراد بیہ ہے کہ: کمیے اے خدا: ہمیں ان لوگوں کے راستہ کی ہدایت فر ما جنہیں تونے اپنے دین اور اپنی اطاعت کی تو فیق جیسی پاکیزہ قمت عطافر مائی نہ کہ ان کا راستہ جنہیں تونے صرف مال و دولت اور صحت و تندر تی سے نواز ا کیونکہ ممکن ہے کہ کافر وفاس فراد خدا کی اس فعت (مال وصحت) سے ہمرہ و رہوئے ہوں تو کوئی مومن ایسے لوگوں کے راستے کی تمنا بھی نہیں کر سکتا' بلکہ دین اور اطاعت الہٰ کی تو فیق حاصل کرنے والے خوش قسمت افراد و ہی جن کے بارے میں خدانے ارشاد فر مایا: ''وَ مَنْ يُطْعِ الله کو اللَّوَ سُوْلَ فَ اُو لَيْكَ مَعَ الَّنِ يُنْ اَ نَعْمَ اللَّهُ عَكَيْفِهِ مَقْنَ اللَّهُ عَكَيْفِهِ مَقْنَ اللَّهُ عَكَيْفِهِ مَقْنَ اللَّهُ عَلَيْ فَرَ اللَّهُ عَكَيْفِ مَقْنَ اللَّهُ عَلَيْ بُنَ اللَّهُ عَلَيْ فَنْ اللَّهُ عَكَيْفِهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ فَالَقَتِ کَمَ اللَّهُ عَكَيْفِهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ بُنْ کَ اللَّهُ عَلَيْ فَالَ اللَّهُ عَلَيْ فَرْ اللَّ فدانے ارشاد فرامایا: ''وَ مَنْ يُطْعِ اللَّه وَ اللَّاسُونُ الَا مُعَ الَّنِ يُنَ الْعُمَ اللَّهُ عَكَيْفِهُ مَنْ اللَّهِ بَنْ وَ الْصِّدِي يُولَا کَ مَن جوان لوگوں کے ساللَّه مَنْ اللَّہُ عَلَ اللَّهُ مَاللَتُ مَاللَهُ عَلَيْنِ مَنْ اللَّهُ عَلَيْقَانَ کَمَ اللَّهُ عَلَيْقَ مَعْنَ الْنُہُ کَانَ الوگوں کی اللَّهُ عَلَيْنَ دور الَّہُ مَنْ الَدَى مَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَ اللَّٰ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَمْ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ عَلَى الَنْ مَلْ لَا مُ حَوْ خدا نے اور اللَّہُ مَالَ اللَّہُ عَالَ اللَّہُ عَلَیْ وَ اللَّہُ مَا اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْنَ مَ

سورهءفاتحدكى معنوى تقشيم

كتاب عيون اخبارالرضايل حفرت امام رضاعليداللام مع منقول با ب ف اب آباءرام يحواله مع حفرت على عليداللام كايدار شادذ كر فرمايا كدانهوں نه كها مل من حضرت رسول اكرم ملى الله عليه دالد وسلم م ساب آب ف فرمايا: خداد ند عالم ف ارشاد فرمايا ب: (قسمت ف اتحة الكتاب بدينى و بدين عبدى ف نصفها لى و نصفها لعبدى ما سدل) كميل ف سوره فاتحدكوا بن اور ابن بندے كە درميان تقسيم كرديا با دها حصه محم مخصوص م اور آ دها ميرى بندے ساور ماتحدكوا بند كوم م الله بندے كە درميان تقسيم كرديا با دها حصه محم جب كوتى بنده كم الله الكرديا با دها دهم من مالله الله الم الله مالله عليه الله عليه الله عليه الله مال الله علي مخصوص م اور آ دها ميرى بندے ساور ماتحدكوا بند كوم م مالله بندے كه درميان تقسيم كرديا با دها حصه محم م حضوص م اور آ دها ميرى بندے ساور مالك الله اور الين بندے كه درميان تقسيم كرديا با دها دهه محمه م حضوص م اور آ دها ميرى بندے ساور مير بندے كوم محمد م ميز مالك كام م الله اور كام الله الله الله الله الله الله تو خدا ارشاد فرما تا ب: (بداء عبداى بالسمى و حق على ان اتم مرك اله امور كا و ابارك له ف

احوالہ) میرے بندے نے میرے نام سے آغاز کیا ہے اور آب میں اس کے تمام امور کی بھیل اور اسے تمام احوال میں برکتیں عطا کرنے کاذمہ دارہوں۔

تفسيرالميز انجلد ا

اورجب وه كمتاب: ألُحمتُ لللهِ تماتِ الْعَلَمِينَ تو خداار شادفرما تاب: (حمد فى عبدى و علم ان النعم التى له من عندى وان البلايا التى دفعت عنه بتطولى، اشهد كمر انى اضيف له الى نعم الدنيا نعم الآخر قوادفع عنه بلايا الآخر قا كما دفعت عنه بلايا الدنيا) مير بند بند في ميرى حميمالاتى باورات البات كاعلم مو مرايب كمال كي بال متى متي مرجودين وه سب ميرى بى دى موتى بين اور متى أفتين اس سل كى بين وه بحى مير بن كرم وعنايت كانتيج ب بس مين تعمين كواه كركم اتمام ولي بين اور متى آفتين اس سل كى بين وه بحى مير بن كرم وعنايت كانتيج ب بس مين تعمين كواه كركم متا بول كمين اس ونيا كالم مين عنون عمار كون كرم وعنايت كانتيج ب بس مين تعمين كواه كركم متا مول كمين اسه دنيا كالم عنون عمار كي بين معاكرون كرم وعنايت كانتيج ب بس مين تعمين كواه كركم بتا مول كه مين اسه دنيا كالم من عن الم مين مي كرم وعنايت كانتيج ب بس مين كوان سائل كون

تو خدا کہتا ہے: (شھں لی عبدی انی الوحن الوحید اشھں کھ لاوفرن من رحمتی حظہ ولاجزن من عطائی نصیبہ) میرے بندے نے اس بات کی گواہی دی ہے کہ میں رحمان درخیم ہوں پس تم گواہ رہنا کہ میں ایٹی رحمت میں سے اس کا حصدزیا دہ کرتا ہوں اور میں اسے ایٹی عطاد عنایت سے مالا مال کر دوں گا۔ اور جب وہ کہتا ہے: لم لِلْنِ یَنْ فِرِ اللّٰہِ یَنْنِ

تو خدا ارشاد فرماتا ج: (اشهل کمر کہا اعترف انی مالك يومر اللاين لاسهلن يومر الحساب حسابه ولا تقبلن حسناته ولا تجاوزن عن سيئاته) مي تميي گواه بنا كركهتا ہول كم جس طرح سے مير بند بند نے اعتراف كيا ہے كہ ميں روز جزا كاما لك ہوں پس ميں بھی قيامت كے دن اس كا حساب آسان كردول گااور ميں اس كى نيكيوں كوشرف قبوليت عطا كروں گااوراس كى برائيوں سے درگز ركروں گا۔ اور جب وہ كہتا ہے: إيتَّاكَ مَعْبُلُ

تو خداار شاد فرماتا ب: (صدق عبدى اياى يعبد الشهد كمر لا شيبد به على عبادته ثواباً م يغبطه كل من خالفه فى عبادته لى ) مير بند ، ن في كها ب كدوه مرف ميرى عبادت كرتا ب يستمين گواه كرك كبتا مول كه ين اسے اس خالف عبادت پراتنا ثواب عطا كرون كاكدوه لوگ بھى اس پردشك كريں گر جو ميرى عبادت كرنے پراس سخالفت برتے تھے۔

اورجب وه كهتاب: إيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ

تو خدا ارشاد فرماتا ب: (بی استعان عبدی والی التجاء اشهد کم لاعیدنده علی امر ک ولاغیثنه فی شدائد ولآخذن بید یوم نواثبه) میرے بندے نے مجمت مدد طلب کی ہادر میری پناہ میں آنے کی استدعا کی بے پس تم گواہ دہنا کہ میں اس کے مرکام میں اس کی مدد کروں گا اور میں مشکل حالات میں اس کی فریا دری کروں گااور پریشانی ومصیبت کے دن اسے سہارا دوں گا۔

اورجب وه کہتاہے:

ر الله بن كَاالصِّراط الْمُسْتَنِقِيْمَ صِبرَاط الَّنِ بْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ حَيْرِ الْمَعْضُوْبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِّيْنَ ) تو خداار شاد فرما تاب : (هذا لعبدى ولعبدى ماستل وقد استجبت لعبدى واعطيته ما امل و آمنته مما منه وجل) يرسب كچواور اس كے علاوہ جو كچودہ چاہتا ہے مجھ قبول ہے اور عيس نے اپنے بندے كی ہر بات پورى كردى ہے اور جس چيز كى اس نے تمناكى دہ يس نے اسے عطاكر دى ہے اور وہ جس چيز سے خوفز دہ تھا ميں نے اسے اس كى بابت امن وامان عطاكما ہے۔

(٢)۔ بیسورہ دوحصوں میں تقسیم ہوتا ہے: ایک حصہ خدا ہے اور دوسرا حصہ بندے سے تعلق رکھتا ہے۔

(۳)۔ بیسورہ اپنا نخصار کے ساتھ تمام معارف قرآنی پر شتل ہے اور اس میں قرآن کی تمام پاکیزہ تعلیمات کا خلاصہ ذکر کردیا گیا ہے گویا الفاظ وآیات کے کم ہونے کے باد جود قرآنی علوم و معارف کی ایک وسیح کا سات اس میں پوشیدہ ہے اور بیامر کسی وضاحت کا محتاج نہیں کہ قرآن اپنے بنیادی حقائق و معارف کی تابناک وسیح کا ساتھ کئی دیگر فروعات مثلاً اخلاق 'عبادات' معاملات' سیاسیات اور اجتماعیات کے آداب و احکام' اطاعت پر تواب اور معصیت پر عقاب کے ذکر اور سبق آموز و استانوں اور عبرت آمیز و اقعات کے تذکرہ پر مشتل مجدوعہ ہے لیکن اس کے تمام بیانات کی بازگشت توحید' نبوت' معاد (قیامت) اور ان سب کے فروعات کے تذکرہ پر مشتل مجدوعہ ہے لیکن اس کے تمام بیانات کی محلائی و بہتری کی راہ دکھانے ہی کی طرف ہے' اور سے سورہ مبارکہ (فاتھ) لفظوں کے اختصار کے باوجود نہایت و اضح معان

اگر آپ اس سورہ مبار کہ کی عظمت وجلالت کے بارے میں مزید آگا بی حاصل کرنا چاہتے ہیں تو اس میں پائے جانے دالے پاکیزہ مطالب اور مقدس معارف کہ جنہیں خدادند عالم نے مسلما نوں کے لیے نماز کا اہم حصہ قرار دیا ہے کا تقابل

تفسيراكميز انجلد ا

جائزہ ان باتوں سے لیں جوعیسائیوں (نصاریٰ) نے اپنی نماز میں شامل کررکھی ہیں اور انجیل میں ان سب کو بیان کر دیا گیا ب چنانچانجيل متى (٢-٩- ١٣) ميں يول مذكور ب : " اے ہارے رب اتو کہ جو آسانوں میں ب ! تیرانام پاکیزہ رب تیرا تکم نافذ رب تیری مثیت جس طرح آسان میں حکمفر ما ہے اسی طرح زمین میں بھی حکمفر ما رہے ہماری روٹی (جو کچھ ہمارے پاس ہے) ہمارے لیے کافی ہے ، آج ہمیں عطافر ما (اپنی عنایت سے نواز!) اور ہمارے گناہوں کو معاف کر دے جس طرح کہ ہم خود ایک دوسرے کے گناہوں کو بخش دیتے ہیں' ادر جمیں دادیٰ امتحان میں نہ ڈال بلکہ اس کے بدلے میں ہمیں شیطان کے شرے نجات عطافرما''۔ الجيل كى مذكوره بالاعبادت پرغور سيجيح اوران الفاظ سے جو معانى آپ تجھ سکتے ہيں ان پر توجه فر ماينے اور د ليھتے كه ان میں کلام البی اور معارف آسانی کے نام پرلوگوں کو کیا کچھ مجھا یا جا تا ہے اور انہیں باور کرایا جا تا ہے کہ آ داب بندگی ہی ہیں: سب سے پہلے تماز گزار سے کہا جاتا ہے کہ وہ یوں کیے کہ ان کا باپ (خدا) آسانوں میں ہے (جبکہ خداوند عالم مکان و مکانیات سے پاک اور بے نیاز ہے) اس کے بعد باب (خدا) کے لیے یوں دعا کرے کہ اس کانام مقد س دیے اس کا عظم نافذر بے اس کی مشیت زمین میں ای طرح نافذ وعلم فر ماہوجس طرح سے آسان میں حکم فرما ہے کہ یہتمام دعا تھیں ما تکلنے والا ینہیں جانبا کہ انہیں کس نے شرف قبولیت عطا کرنا ہے حقیقت سے کہ پیسب دعا عیں حقیقی معنوں میں دعا ہونے کی بجائے ان سیاسی نعروں سے زیادہ مشابہت رکھتی ہیں جوسیاسی پارٹیاں لگاتی رہتی ہیں۔ اس کے بعد نماز گزار سے کہا جاتا ہے کہ خدا سے آج کے دن کی روٹی کا سوال کرو اور کہو کہ ہمارے گناہ اسی طرح معاف کرے جیسے ہم ایک دوسرے کے گناہ معاف کردیتے ہیں اور اس طرح اپنے تن سے درگز رکرے جس طرح ہم ایک دوسر ب كواية حقوق معاف كردية بي ..... نصرانی نمازگزار بیسب با تیں جہالت اور غفلت کے سبب کرتا ہے ور ندا گرخداان کے لیے کوئی حق اور حقوق قرار نہ دیتا توانہیں کسی قشم کا کوئی حق حاصل ہی نہ تھا کیونکہ خدائے سواا درکون ہے جوانہیں کوئی حق عطا کرے۔ پھر نماز گزار ہے کہا جاتا ہے کہ یوں کہے: اے خدا ہمارا امتحان نہ لے ملکہ ہمیں شیطان کے شریے نجات عطا حالاتکہ بیہ بات کہنا نا درست بلکہ محال وناممکن چیز کے طلب کرنے کے برابر ہے کیونکہ بید دنیا توامتحان دآ زمائش کا تحمر بادراس میں طلب کمال کی ترغیب دلائی تم ہے کہیں اگر امتحان اور ابتلاء دا زمائش نہ ہوتو شرشیطان سے نجات مانگنا ہی یے معنی ہوجا تاہے۔ مذكوره بالإتمام مطالب سے زیادہ تعجب آوروہ بات ہے جو كتاب " تاريخ تمدن اسلام" كے مؤلف فاضل يا درى كتا ولبون (عیسائی) نے ککھی ہے جس کا شاریورپ کے بلند پایہ مؤرخین اورار باب فکر ددانش میں ہوتا ہے اس کے بیان کو بعض نام

نهاد مسلمان دانشورول فی جمی نهایت اجمیت کی نگاہ سے دیکھتے ہوئے اس کے نظریے کی تائید کی ہے اور اسے صحیح قرار دیت ہوئے اس کا ساتھ دیا ہے اس نے اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ: اسلام اپنے علوم ومعارف میں دیگر ادیان پر کوئی برتری نہیں رکھتا کیونکہ تمام ادیان الہی اور مذاجب آسانی انسان کوتو حید ترز کیڈیش حسن خلق اچھی عادات اور نیک اعمال کی دعوت دیتے ہیں اور اسلام نے بھی یہی کچھ کہا ہے جبکہ کسی ایک دین کی دوسرے دین پر برتری اجتماعی و معاشر تی مسائل میں ایس مؤتر نظام کے پیش کرنے میں ہوتی ہے جس سے زمانی کا سکات انسانی کے لیے مفید ثابت ہوں۔

114

ديكرروايات يرايك نظر

صراط متنقيم مصمراد كياب؟ كتاب " من لا يحصر والفقيه " اورتفير "العياش " مي حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ب آب ن ارشاد فرمایا : صراط منتقیم سے مراد حضرت امیر الموننین علی ابن ابی طالب علیه السلام بی ۔

معانی الا خبار کی روایت کتاب معانی الاخبار میں 'صراط منتقیم'' کے سلسلے میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کا یہ فرمان مذکور ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

(هى الطريق الى معرفة الله، وهما صراطان: صراط فى اللانيا و صراط فى الآخرة، فأما الصراط فى اللانيا فهو الامام المفترض الطاعة، من عرفه فى اللانيا واقتدائى بهداه مرعلى الصراط الذى هو جسر جهنم فى الآخرة، ومن لمريعرفه فى اللانيا زلت قدمه فى الآخرة فتردى فى نارجهنم،)

( اس سے مراد معرفت الجی کا راستہ ہے اور وہ دوطرح پر ہے: ایک راستہ دنیا میں ہے اور ایک راستہ آخرت میں ہے جو راستہ دنیا میں ہے اس سے مراد دہ امام برحق ہے جس کی اطاعت لوگوں پر داجب قر اردی گئی ہے پس جو شخص اس دنیا میں اپن سستہ یعنی امام برحق کی معرفت حاصل کر لے اور اس کی اطاعت کر یے تو وہ آخرت میں اس راستہ (پل) سے آسانی کے ساتھ گز رجائے گا جوجہنم کے او پر بنایا گیا ہے اور جو شخص اس دنیا میں اپنے امام کی معرفت حاصل نہ کر سکے تو اس کے قدم آخرت میں بھی ڈ گمگاجا تیں گےاوروہ آتش جہنم میں اوند ھے مند کرجائے گا)

امامزين العابدين محافر مان تتاب معانى الاخبار من صفرت امامزين العابدين عليه السلام مع منقول ب آب في ارشاد فرمايا: ليس بين الله وبين جبته حجاب ، ولا لله دون جبته ستر ، نحن ابواب الله ، و نحن الصراط المستقيم ، و نحن عيبة علمه ، و نحن تراجمة وحيه ، و نحن اركان توحيلة ، و نحن موضع سر ٢ (خدااور جت الله مسام برجن معيبة علمه ، و نحن تراجمة وحيه ، و نحن اركان توحيلة ، و نحن موضع سر ٢ خداك ترجن الله معارض بين مم مداكم من من مم مداكم من من اور ماس كان مرجن مع من من خداك توحيد كاركان بين اور مم من الركان بين )

محبت الل بيت على دعا ابن شمراً شوب في تغيير وكيع بن جراح ب، اس في تورى اس في سدى اس في اسباط اس في جابد كر حواله سے دوايت كى ب كه ابن تحكيات "في "العراط المستقيم" كى تغيير عين فرمايا: قولوا معاشر العباد ! ارشدىنا الى حب محمد مسلى الله عليه وآله وسلم و اهل بيته عليهم السلام. (اس سے مراد بيه ب كه اے بندگان الى : خدا كے حضور استدعا كروكه اے پروردگار جمين حضرت محكراور الل بيت اطہار عليم السلام كى محبت عطافر ما)

مذکورہ بالا مطالب پر شتم متعددروایات کتب حدیث میں موجود ہیں کیکن ہم نے یہاں چندروایات کے ذکر پراکتفاء کی ہے اور ہمارا ایسا کرنا درحقیقت مفہوم یا کلی کو ایک واضح مصداق پر منطبق کرنے کے اس علمی طریقہ کے مطابق ہے جو حضرات آئمہ اطلهار علیہم السلام کے فرامین سے حاصل کیا گیا ہے اور ہم نے اپنی اس کتاب میں کئی مقامات پر اس طریقہ کو اپنایا ہے اسے ''جرئ'' کہتے ہیں۔

قرآن کا ظاہر وباطن! تفسیر العیاشی میں فضیل بن بیار سے منقول ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے اس حدیث کے بارے میں یو چھا جس میں کہا گیا ہے کہ قرآن محمد کی ہرآیت کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن اور اس کے ہر حرف کی ایک حد حمین ہے اور ہر حد کوجانے والابھی کوئی ہے تو اس حدیث میں ''ظاہر اور باطن'' سے کیا مراد ہے؟ امام علیہ السلام نے ارا شاد

فرمایا:(ظهره تنزیل و بطنه تاویل، منه ما مضی و منه ما لمریکن بعد، یجری کها یجری الشمس والقمر، كلماً جاءمنه شيى وقع) ال كظام سمرادال كى تنزيل ب ادرال كراطن سمراد اس کی ت أويل ب اوراس ت أويل ميس سے كچ حصر مرز چكا ب اور كچ حصد الجمى آف والا ب اور سيلسلدا سى طرح جارى ب جیسے سورج اور چاند کانظام چکتا ہے لہذا جب بھی کسی ت اُویل کا دفت آتا ہے تو وہ امرواقع ہوجاتا ہے۔ اس طرح کی کٹی دیگرروایات موجود ہیں جوظیق کے علمی طریقہ (جرم) کو بیان کرتی ہیں اور بیطریقہ حضرات آئمہ معصومین علیهم السلام ہی کا ہے کہ وہ قرآن مجید کی ہر آیت کواک کے مناسب اور موزوں امر پر منطبق کرتے تھے خواہ اس امر کا ظاہری تعلق آیت کے شان نزول سے سی طرح سے بھی نہ ہوئ آئمہ اطہار علیہم السلام کے اس طریقہ کوعقل بھی تسلیم کرتی ہے کونکہ قرآن پوری کائنات کی ہدایت کے لیے نازل کیا گیا ہے اور وہ کائنات مستی کو بنیا دی اعتقاد اخلاق اور عمل کے اصولوں کی رہنمائی کرتا ہے (انہیں بتاتا ہے کہ وہ کیا عقیدہ رکھیں کیا عمل کریں اور کیونکر زندگی گزاریں ) اور قرآن نے جوعلمی اصول و معارف بتائے ہیں وہ ایسی یا کیزہ حقیقتیں ہیں جو کسی ایک حالت یا خاص زمانے کے ساتھ مختص وخصوص نہیں اسی طرح قرآن مجید نے جن فضائل ورذائل کی نشائدہی کی یا کوئی عملی دستور بتایا وہ بھی نہ کسی خاص فر دے ساتھ مخصوص ہے اور نہ ہی کسی مخصوص زمانے کے لیے بے بلکہ تمام شرعی احکام ہر فرداور ہر زمانہ میں یکسال حیثیت کے حامل ہیں (اوریہی امر شریعت اسلامیہ ک بنیادی خصوصیات میں سے ہے) البتہ جہاں تک کسی آیت کے شان نزول کی بات ہےتو بیامرداضح ہے کہ شان نزول اس چیز یااس واقعہ کو کہتے ہیں جوکسی شخص یاکسی واقعہ کے سلسلے میں کسی آیت یا آیات کے نزول کا سبب بے ٰلہٰ داشان نزول 'آیت میں ذکر کئے گئے تھم یا دستورکوا پنے محد ود دائر ہے میں پابند نہیں کر دیتا' کیونکہ اگرا بیا ہوتو شرعی تھم کی افادیت ختم ہو کررہ جائے گی اور اس کی حیثیت واعتبار نہایت محدود ہوجائے گا اور وہ اس واقعہ تک باتی رہے گا جو اس کے نزول کا سبب تھا' لہٰذا جو U ہی وہ واقعۃ تم ہواتو دہ تکم بھی خود بخو دختم ہوجائے گا اور اپنی دقعت کھو بیٹھے گا۔ جبکہ حقیقت سہ ہے کہ قرآنی بیان کسی محدودیت کا شکار نہیں بلکہ وہ عمومیّت رکھتا ہے اور سبب دستان نزول اسے اپنی محدودیّت کا شکار نہیں کرسکتا۔ ( قرآنی بیانات میں عموم یا یا جا تا ہےاور وہ محدودیت سے خالی ہیں اس کیے اس کے احکام کے اسباب دعلتوں میں اطلاق ہے اور وہ ہر قید وشرط سے مبر ا ہیں۔ یہ بات قرآن کے امتیازات میں شامل ہے) مثلاً جب قرآن کچھ مونین کی مدح وتعریف کرتا ہے تو اس کی وجہ ان مونین میں پائی جانے والی فضیلت کو قرار دیتا ہے اور جب کسی کی فدمت کرتا ہے تو اس کا سبب اس برائی اور ر ذیلت کو قرار دیتا ہے جوا<sup>ن شخص</sup> میں یائی جاتی ہے لہٰذاکسی کی تعریف یاکسی کی مذمت کوصرف انہی افراد میں مخصوص نہیں کیا جا سکتا بلکہ قرآنی بیان کی روشن میں بینتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ جس شخص میں بھی وہ فضیلت پائی جائے وہ لائق ستائش ادرجس میں وہ برائی پائی جائے وہ قابل مذمت ہے پس معلوم ہوا کہ شان نز ول کسی آیت کی عمومی حیثیت کوز اکل نہیں کرتا اور نہ بی اسے اپنے دائرے میں محدود کردیتا ہے چنا نیے قرآن مجید نے خوداس کی طرف متوجہ کردیا ہے اور اس سلسلہ میں یوں ارشاد فرمایا ہے

تفسيراكميز انجلد ا

سوره ما ندهء آیت ۱۷: \* " يَّهْدِى بِهِاللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ مِفْوَاتَهُ \* (خداوند عالم اس قرآن سے ذریع ہراس شخص کی ہدایت ورہنمائی کرتا ہے جواس کی رضاونوشنو دی کے حصول کے لئے قدم بڑھائے) سورهم سجده، آيت ۲ ۴: \* وَإِنَّهُ لَكِنْبٌ عَزِيْزٌ ﴿ لاَ يَأْتِنُهُ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهُ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ -- "-(وہ .....قرآن .....ایی مقدس کتاب ہے کہ اس کی کسی جہت میں باطل راہ نہیں پاسکتا 'نہ اس کے سامنے سے اور نہ ہی اس کے پیچھے سے!) سوره جر، آیت ۹: \* ( إِنَّانَحُنُ نَزَّلْنَاالَةٍ كُرَوَ إِنَّالَهُ لَحَفِظُونَ (ہم نے بی ذکر ۔ قرآن ، بازل کیا اورہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں ) ہر جال قر آنی آیات کی تطبیق خواہ آئمہ اطہار علیہم السلام پر ہویا ان کے اعداء پر دونوں صورتوں میں داضح روایات موجود ہیں اور ہم انہی روایات کی روشن میں آیات کی تطبیق کا وہ طریقہ جو ہمیں آئمہ معصومین علیم مالسلام نے بتایا ہے نہایت آسانی کے ساتھا پنا سکتے ہیں اورایسی روایات مختلف ایواب میں کثیر تعداد میں موجود ہیں۔ شایدان کی تعداد کیزوں تک ہو'لیکن ہم نے یہاں آیات کی تطبق کے طریقہ کی وضاحت کے لیے چند آیات کا مذکرہ کردیا ہے تا کہ'' طریقہ تطبق '' (جری) کی بنیاد معلوم ہو سکے اور ہم اس سلسلے کی دیگرر دایات کوان کی متعلقہ بحثوں کے باب میں زیادہ سے زیادہ پیش کریں گے کیونکہ اس کتاب میں ہمارا بنیادی مقصد روایات کی بابت تفصیلی بحث کر نائہیں ہے البتہ موضوع کی مناسبت سے متعلقہ مطالب سے مربوط حدتك روايات كىبابت اظهار خيال سے اجتناب نہيں كيا جائے گا۔

تفسيرالميز انجلد ا 11 +

.

سوره بقره

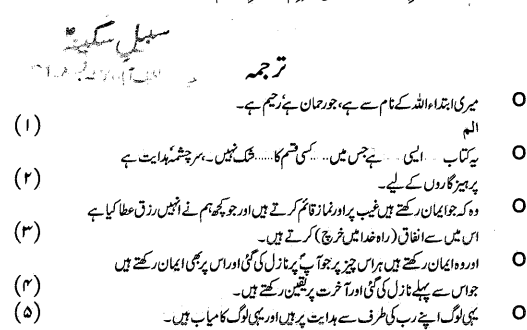
(گائے والی سورت)

اس سوره کی ۲۸۶ آیات بی

تفسيراكميز انجلد ا

براكميز ان جلد ا

- · بِسْمِاللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ المَّمَ أَ
- ٥ ذٰلِكَ الْكِتْبُ لا مَ يُبَ أَفِيهِ هُوًى لِلْمُتَقِينَ أَنْ
- ٥ الَّنِ يْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَمِتَا مَزَقَتْهُمُ يُنْفِقُونَ خُ
- - ٥ أولَيْكَ عَلْى هُرًى مِنْ تَبْقِمْ وَ أُولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞



تفسيروبيان

IM M

اس سورہ ، مبارکہ کی تنزیل چونکہ تدریکی ہوئی لہذااس کی تمام آیات کے لیے کسی ایک جامع غرض کا تعین نہیں ہوسکتا مین سورہ ، بقرہ کا نزول مختلف ادقات اور حالات میں ہوا اس لیے بین پی کہا جاسکتا کہ اس کی تمام آیتیں صرف ایک موضوع سے متعلق ہیں کہ جس کی غرض ایک سے زیادہ نہیں البتہ اتنا ظرور کہہ سکتے ہیں کہ اس کی اکثر آیات میں ایک خاص غرض اور مقصد طحوظ ہے اور وہ میہ کہ خداد ند عالم کی حقیقی عبادت کا راز اس میں مضم ہے کہ اس کا بندہ ان تمام چیز وں سے تن احکام وغیرہ پر ایمان رکھتا ہو جو خدائے اپنے پیٹے بروں کے ذریعے تازل فرما عیں اور بیکہ خدا کی تازل کی ہوئی کتاب احکام اور پیٹے بروں میں کوئی فرق نہیں بلکہ سب خدا کی طرف سے ہیں ، سب کے فرامین خدا کے فرامین ہوئی کہ اطاعت خدا کی اطاعت ہے!

اس سورہ ءمبار کہ میں مذکورہ بالاعظیم مطلب کے بیان کےعلاوہ کا فرین و منافقین کی مذمت اور اہل کتاب کو بدعتیں پچیلانے دین میں تفرقہ ڈالنے اور پیغیبرول کے درمیان فرق کا عقیدہ رکھنے پر مورد مذمت قرار دیا گیا ہے اور اس کےعلادہ کٹی بنیا دی احکام مثلاً قبلہ کی تبدیلی بچ میراث اورروزہ وغیرہ کے احکام بھی ذکر کتے گئے ہیں۔

الَمَّمَّ قرآن مجید کی کی سورتوں کے آغاز میں الَمَّ کی طرح کے حروف ذکر کئے گئے ہیں جنہیں ''حروف مقطعہ'' کہتے ہیں یعنی ایسے حروف جن کا کسی جملے سے (بظاہر) کوئی تعلق ور بطنییں ان سب کی بابت سورہ، شور کی میں تفصیل سے بحث ہو گی۔انشاءاللہ۔اورا تی طرح بیجسی بیان کیا جائے گا کہ قرآن کی ہدایت سے کیا مراد ہے اورا سے '' کتاب'' کیوں اور کس مصح میں کہا گیا ہے؟۔

تفسيرالميز انجلد ا

خدا کی متقین پرخاص عنایت بے اس صورت میں متقین کفاراور منافقین کے درمیان تقابلی جائزہ نتیجہ خیز ثابت ہوسکتا ہے لیعن جس طرح متقین دوہدایتوں کے حامل ہیں اسی طرح کفار بھی دو گمراہیوں میں اور منافقین دوطرح کے اندھے پن میں مبتلا ہیں۔ایک وہ گمراہی اورا ندھاین جوان کے کفرونفاق کی بدترین وادی میں گرجانے کا سبب ہےاور دوسری وہ گمراہی اورا ندھا ین جوان کی پہلی ضلالت و گمراہی میں شدت کا باعث ہوا' جس کے بنتیج میں وہ کفرونفاق کی پستی کا شکار ہو کر ہونک گئے۔ چنانچەخدادند عالم نے كفاركى بابت يوں ارشادفر مايا: سوره و بقره ، آیت ۷: \* " خَتَمَا للهُ عَلى قُلُوبِهِمْ وَعَلى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارٍ هِمْ غِشَاوَةٌ ---" ( اللد تعالیٰ نے ان کے دلوں پر مہر لگا دی اور ان کے کانوں اور آئکھوں پر پر دہ ہے۔۔) اس آیت میں خدادند عالم نے ''مہرلگانے'' کی نسبت اپنی طرف دی اور پردے کی نسبت خودان کی طرف دی۔ اور پھر منافقین کے بارے میں یوں ارشادفر مایا: سورهء بقره، آيت • ا: \* فَفْقُلُو بِهِمْ مَرَضٌ فَخَزَادَهُ مُاللهُ مَرَضًا--- " (ان کےدلوں میں بیاری ہے، پس خداان کی بیاری میں اضافہ کردیتا ہے)۔ اس آیت میں خداوند عالم نے ان کی پہلی بیاری کی نسبت خودان کی طرف دی اور دوسری بیاری (پہلی بیاری میں اضافہ) كى نسبت اپنى طرف دى باس مطلب ومفهوم كوايك اور آيت مي بي بيان كيا كيا بارشاد بوا : سورهء بقره، آيت ۲۲: \*\* يُضِلُبه كَثِيرًا لا يَعْدِى به كَثِيرًا لا وَمَا يُضِلُبهَ إِلَّا الْفُسِوَيْنَ- \* ( خدادند عالم اس قرآن کے ذریعے کثیرلوگوں کو گمراہ کرتا ہےا دراس کے ذریعے کثیرلوگوں کی ہدایت کرتا ہادراس کے ذریعے سی کو گمراہ نہیں کرتا سوائے فاسق لوگوں کے ) اس طرح ارشادالبي جوا: سوره، صف، آيت ۵: \* فَلَتَّازَاغُوَااَزَاغَارَلُهُ قُلُو بَهُمُ \* (پس جب وہ خود حق کے راستے سے منحرف ہوئے تواللہ تعالیٰ نے بھی ان کے دلوں کوئیڑ ھا کر دیا )۔ بہر حال بیامر ثابت ہو گیا کہ تقین دوہدایتوں کے درمیان قرار پائے ہوئے ہیں جیسا کہ کفار و منافقین دو گراہیوں میں مبتلا ہیں اورانہی میں گھرے ہوئے ہیں اور بہ بات بھی واضح ہوگئی کہ متقین کی دوسری ہدایت کاتعلق قرآن مجید سے سے جبکہ پہلی ہدایت قرآن سے پہلےفطرت سلیمہ کے سبب انہیں حاصل ہے کیونکہ فطرت سلیمہ اس حقیقت سے بھی غافل نہیں ہوسکتی کہ

تفسيراكميز انجلد ا

وہ اپنی ذات میں کسی ایسی قوت کی مختاج ہے جو اس کے دائر ہ وجود سے باہر ہے یعنی ہر دہ پخض جوفطرت سلیمہ رکھتا ہے دہ اس امر کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے وجود دہتی میں کسی الی قوت کا مختاج ہے جواس کے ظاہری وجود کی حدود سے باہر ہے اور اس طرح مردہ شے جواحساس وہم اور عقل کے دائرے میں آتی ہے دہ بھی اپنے وجود دہشتی میں ایک ایس حقیقت کی محتاج ہے جس پراس کے تمام امتیازات کا سلسلہ تہی ہوتا ہے پس فطرت سلیمہ ایک ایسی یا کیزہ حقیقت کے وجود پر ایمان ویقین رکھتی ہے جو عالم ص سے بالاتر بلکہ دور ہے۔ اوروہی تمام موجودات کا سرچشتہ وجود ہے (مبداء ہے) اور سب کی بازگشت بھی اس کی طرف ہے اور وہی سب کا منتہا ہے گویا سب کی ابتداءای سے ہے اور سب کی انتہا ای پر ہے اور اس کی طرف سب نے پلٹ کرجانا ہے۔ای طرح فطرت سلیمہ کا اس بات پر بھی یقین ہے کہ وہ ذات جو کا ئنات ہتی کا سرچشمۂ دجود ہے اور وہ ایک لمحہ کے لیے بھی اپنی مخلوق کی احتیاجات اور ضرورتوں سے غافل نہیں تو پھر کیونگر ممکن ہے کہ وہ لوگوں کی ہدایت اور ان کے اممال واخلاق سے غافل ہواور انہیں اخلاقی برائیوں کی تباہ کن صورتوں ہے آگاہ نہ کرے ادران تباہ کن صورتوں سے بچنے کی ہدایت اور رہنمائی کا کام انجام نہ دے۔فطرت سلیمہ کے اس ایمان دیقین ہی کا دوسرا نام اصول دین یعنی تو حید' نبوت اور قیامت پرایمان لانا ہے اور جب کوئی شخص اپنی فطرت سلیمہ کے ساتھ ان امور پرایمان واعتقاد قائم کرلے تو پھراس کے لیے ضروری ہوجا تا ہے کہاس ذات دالا صفات کے سامنے اس کی ربو ہیت کا اقرار داعتراف کرتے ہوئے سرتسلیم خم کرد یے اور چراپنے اس یا کیزہ اعتقاد کوعام کرنے اور دوسروں کو اس مقدس حقیقت سے آگاہ کرنے کے لیے جہاں تک ممکن ہوا پنے مال جاہ وجلال ادرعلم و کمال کی دولت اس راہ میں خرچ کرےاور بیددونوں کا م یعنی عالم حس سے باہر کی حقیقت پرایمان دیقتین ادر اس یقین داعتقاد کوعام کرنے کے لیے اپنے تمام تر دسائل کابروئے کارلانا ہی ''صلوۃ''ادر''انفاق'' کا ددسرانا م ہے بلکہ اس کی اصل حقیقت ہے……( گویا اس آیت مبار کہ میں ''صلوۃ'' اور ''انفاق'' کامفہوم' عام ہے اور ان سے مخصوص ومعین معانی مراذنہیں بلکہ اس عام اور وسیع مفہوم میں خاص اور مخصوص ومعین معانی بھی شامل ہوجا سمیں گے )۔

مذکورہ بالا بیان سے معلوم ہو گیا کہ خداوند عالم نے متقین کی جن پانچ صفات کوذکر کیا ہے وہ فطرت ہی کے مقدس تقاضے ہیں اور خدانے انجی صفات کے حامل افراد سے اس بات کا وعدہ کیا ہے کہ وہ انہیں ایک پا کیزہ امر لیعنی ہدایت کی نعمت سے نواز ے گا (یعنی ایکی ہدایت عطا کرے گا جو فطری تقاضوں سے بلندتر ہے) لہٰذا یہ پا کیزہ اعمال جنہیں متقین کی صفات کے طور پر ذکر کیا گیا ہے وہ دو ہدایتوں میں ہدایت کی دوقسموں سے بلندتر ہے) لہٰذا یہ پا کیزہ اعمال جنہیں متقین کی صفات ہیدونوں پختد اعتقاد اور نیک اعمال نہ ہوں تو دوسری ہدایت کا حصول کمکن نہیں ہوتا' اور قرآن مجید کی متعدد آیات میں اس امرکا واضح شوت پایا جاتا ہے کہ بیدد سری ہدایت کی دوقسموں سے بلندتر ہے کا لہٰذا یہ پا کیزہ اعمال جنہیں متقین کی صفات میں اس امرکا واضح شوت پایا جاتا ہے کہ بیدد سری ہدایت کی دوقسموں سے میں معان واقع ہوتے ہیں اور اگر پہلی ہدایت کے بعد میں اس امرکا واضح شوت پایا جاتا ہے کہ بیدد سری ہدایت کو دوسری ہدایت کا حصول کمکن نہیں ہوتا' اور قرآن مجید کی متعدد آیات اصل واساس اور حقیق بنیا دہے جس کے بعد دوسری ہدایت کے حصول کی راہ ہموار ہوتی ہوات آیات کے نے در معان اور میں میں میں میں میں ہوتا کی میں ہیں متات کے بلا ہے ہیں اس امرکا واضح شوت پایا جاتا ہے کہ ہید دوسری ہدایت کے حصول کی راہ میں اور ہوت ہوت کا خور میں ہوتا اور قرآن مجید کی متعدد آیات میں اس امرکا واضح شوت پایا جاتا ہے کہ مید دوسری ہدایت جو کہ خدا کی طرف سے ہے پہلی ہدایت کی فرع ہو تی پہلی ہدایت

تفسيرالميز انجلد ا

سوره ابراجيم آيت ٢٢: ؽؙؿؚۜۑؚۧڎؙٳٮ<sub>ۨ</sub>ڵڎٳۜڸ۫ڹؽڹٵڡؘٮؙۊٳۑٳڷڟٙۅ۫ڸٳٳۺٵۑؾ؋ۣٳڶڂؽۊ ( ثابت قدم رکھتا ہے خداان لوگوں کوجوا یمان لائے محکم بات کے ساتھ دنیادی زندگی میں اور آخرت میں۔۔) سوره حديد آيت ۲۸: ڹۣٙٱيُّهَاالَّذِيْنَ ٰامَنُوااتَّقُوااللَّهَ وَامِنُوْابِرَسُوْلِ مِيُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ **مَّ**حْتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوْرً انْتَشَوْنَ بِهِ (اے اہل ایمان! تقوائے الہی اختیار کردادرا یمان لاؤ خدا کے رسول پڑ خدا تمہیں اپنی رحمت میں سے دو حصے د ہےگاادر تمہارے لیے ایسانورادرروشن قرارد ہے گاجس کے ذریعے تم چل پھر سکو گے ) سوره محمد " ست 4: إِنْ تَنْصُرُوا اللهَ يَنْصُ كُمْوَ يُثَبِّتُ أَقْرَامَكُمْ (اگرتم خدا کی نصرت کرو تودہ بھی تمہاری نصرت کرے گااور تمہیں ثابت قدم بنادےگا) سوره صف آیت ۷: وَاللَّهُ لا يَهْدِي كَالْقَوْ مَرَالظَّلِي يْنَ (اورخدا ظالموں کو ہدایت کی نعمت عطانہیں کرتا) سوره صف آیت ۵: وَاللَّهُ لَا يَهْدِي كَالْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ (اورخدافاس لوگوں کوہدایت کی نعمت عطانہیں کرتا) مذکورہ بالا آیات کےعلاوہ متعدد دیگر آیات میں بھی ان مطالب کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ کفارو منافقین کی گمراہی وضلالت بھی اسی طرح دوقسموں اور دومرحلوں کی حامل ہےجس طرح کہ تقین کی ہدایت کے بارے میں ذكر ہوچکائے تاہم اس کا تفصیلی تذکرہ عفریب آئے گا' انشاءاللہ۔ سہر حال مذکورہ بالا آیات میں انسان کی ایک اورزندگی کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جونہایت مضبوط اور ستعقل بنیا دوں پر استوار ہے اور اسے اس دنیادی زندگی سے دہی نسبت ہے جو باطن کوظاہر سے ہوتی ہے یعنی وہ اخروی زندگی اس دنیادی زندگی ے ''باطن'' کی حیثیت رکھتی ہے' گویا وہی اصل واساس ہےاور وہی انسان کی اس دنیا دی زندگی بلکہ موت کے بعداور دوبارہ زندہ ہوکرا تھنے کے دقت بھی بنیادی حیثیت کی حال ہے یعنی اس پرانسان کے تمام امورادرنظام حیات کا دارومدار ہے۔جیسا كهخداوندعالم في ارشادفرمايا:

سورہ ، انعام، آیت ۱۲۲: \* " اَوَ مَنْ كَانَ مَیْتَافَا حَیَد لَهُ وَ جَعَلْنَا لَهُ نُوْ مَّا یَّنْشِی بِهِ فِی النَّاسِ کَمَنْ مَّ تَلُهُ فِی الظَّلُسَتِ لَیْسَ بِخَاسِحٍ مِّنْهَا-" (اور وہ شخص جومردہ تھا پھر ہم نے اسے زندگی عطاکی اور اس کے لیے ایک روشن قرار دی جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چلتا (رہتا) ہے کیا اس شخص جیسا ہے کہ جواند چروں میں پڑا ہے کہ بھی وہاں سے باہر نہ آسکے گا)۔ اُخروبی زندگی کے بارے میں انشاء اللہ ہم تفضیلی تذکرہ عنقر یب کریں گے۔

ایمان کی مربوطہ جہت کا حوالیہ "بالغَيْبِ" · · غَيبُ · ( پوشیدہ ) · ۔ بیہ لفظ · شہود · · بعنی ظاہر کے مقابل میں آتا ہے اس کا استعال ہر اس شے پر صحیح ہے جو

سورہ ، انعام، آیت ۱۲۲: \* '' اَوَ مَنْ کَانَ مَیْتَافَاَ حَیدَنْ ہُوَ جَعَلْنَا لَدُنُوْ مَا یَّنْشِی بِهِ فِی النَّاسِ کَمَنْ مَّ تَلُدً فِی الظَّلُمْتِ لَیْسَ بِخَاسِحٍ مِّنْهَا-'' (اور وہ شخص جومردہ تھا پھر ہم نے اسے زندگی عطاکی اور اس کے لیے ایک روشی قرار دی جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چلتا (رہتا) ہے کیا اس شخص جیسا ہے کہ جواند ھروں میں پڑا ہے کہ بھی وہاں سے باہر نہ آ سکے گا)۔ اُخروبی زندگی کے بادے میں انشاء اللّٰہ ہم تفضیلی تذکرہ عنقریب کریں گے۔

ایمان کا حوالہ (ودایمان رکھتے ہیں۔۔) (ودایمان رکھتے ہیں۔۔) (ددایمان' سے مراد محقیدہ کا دل میں جا گزین ہوتا ہے۔ لفظوں کے کاظ سے اس کی اصل''امن' ہے یعتی بیا من سے مشتق ہوا ہے لہٰذا اس مناسبت سے اس کا معنی ہوں ہوگا کہ مومن جس پر ایمان رکھتا ہے اس کی بابت اے اپنے تعلی اطمینان کی دولت عطا کرتا ہے کہ پھروہ کی قسم کے قتک وشہر کا تکا رئیں ہوتا کی وکھ ذکت اعتقاد کی جڑوں کی کم دور کردیتا ہے ہی دوجہ ہے کہ اسے عقیدہ کے لیے '' آ فت' کا نام دیا گیا ہے اور ایمان کی بابت یہ بیان کیا جاچکا ہے کہ دو ایک اس کر 'امن' ' ہے یعتی بیان کی مراتب ودرجات ہیں کیو تکہ بھی ایما ہوتا ہے کہ جب کی چیز کے متعلق یقین پیرا ہوجا نے تو وہ یقین ای چیز تک محدود ہوتا ہے مراتب ودرجات ہیں کیو تکہ بھی ایما ہوتا ہے کہ جب کی چیز کے متعلق یقین پیرا ہوجا نے تو وہ یقین ای چیز تک محدود ہوتا ہے ارے میں تقین پیدا ہوتا ہے وہ اس کے 'نہ اور کھی ایما ہوتا ہے کہ اس تقدی پڑ وں کے قتل ایسی حقیقت ہے جس کے گئ ہوا اس مد حک اس کے آ ثار ظاہر ہوتے ہیں اور ایمان کی بابت یہ دیان کیا جاچکا ہے کہ وہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کے گئ ہوا ہوں میں پی پر ایوتا ہے وہ اس کے 'نہ اور میں ایما ہوتا ہے کہ اس تی دائر ہے میں لیے لیتا ہے اور کسی وہ مات چین چیز کے متعلق پھیں پیرا ہوجا ہے آور کہ می وہ اس چر جس چیز کے متعلق پھیں پیرا ہوتا ہے اور اس کی تی تی جو مع ہو ہو ہوا تا ہے، توجس چیز کے میں اس میں پی پر ایوتا ہے وہ اس کے 'نہ معن اور ازم' کو بھی اسپند دائر ہے میں لے لیتا ہے اور کسی وہ وہ میز کر کے میں جب کہ ایمان کے مراتب دور جات ہیں۔ (اور مونین کے ایمانی درجات کی این کہ مراتب کے لیا تھیں این کے مرات بھی کہ مرات کی مراتب کی ایک ہوا ہو کی تی ہو کی اسے قدر ہو اس سے یہ تیجہ حاصل ہوتا ہے کہ ایل ایمان کے مرات ہو کی ہوتا ہے کہ میں این کی مراتب کے مرالی ہوتا ہے اس لیے یہ کہا جا مرات ہیں جنگی ہوگی ای مرات ہیں۔ دو مرج میں نے ایمانی مرتب کے لیا تو ایمان کی اعتیا ہی ایک دوسر سے مرق رکھ ہیں لیون میں قدر ایمان میں چنگی ہوگی ای قدر ایمانی مرتب بلادہ موگا اور جست کی کی خل سے لیک دوسر سے مرق دیم کہ ہوگا ہوا دم سے مرادوہ اس مربی جو کی چیز کے دو دو کر ماتھاں طرح وابت دو مرحان کی ہو ہو تا ہے کہ ہی ہو ہیں ہیں ہو ہے ہیں ہو ت

ایمان کی مربوطہ جہت کا حوالہ ' بِالْغَيْبِ' "غَيب" (بوشده) - بد لفظ" شهود "يعنى ظاہر ، مقابل ميں آتا باس كاستعال مراس ش يرضيح ب جو

قوت حس کی گرفت سے بالاتر ہویعن محسوسات کی دنیا سے باہر ہواور ہم جب موجودات ہتی پرنظر ڈالتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ ایس شے جومحسوسات سے باہر ہو وہ صرف ذات خدادند عالم ادر اس کی وہ عظیم آیات ہیں جو ہمارے حواس سے تحقی و پوشیدہ ہیں کہ جن میں سے ایک وی ہے کہ جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فر مایا: \* وَالَّنِ يُنَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ( اوروه لوگ ایمان رکھتے بین اس پر جوتمهاری طرف نازل کیا گیا اور اس پر جوتم سے پہلے نازل کیا گیا تھا) پس ایمان بالغیب (غیب پرایمان لاتا) جو کدوی پرایمان لانے اور آخرت پریقین رکھنے کے مقابل ذکر ہوا ہے اس سے مرادخدائے متعال پرایمان لانا ہے۔اورای سے اصول دین کے تین بنیادی ارکان پرایمان کی بحیل ہوجاتی ہے کیتی خدا پر ایمان، وجی پرایمان اور آخرت پرایمان، (توحید نبوت معاد) اور قر آن مجید اس بات کی بحر پورتا کید کرتا ہے کہ صرف محسوسات پراکتفانہیں کرنی چاہیے یعنی بیا کہ ہم صرف اسی چیز پرایمان لائیں جو ہماری قوت حس کے دائر ہے میں آئے بلکہ اعتقاد ويقين اورايمان دعقيده كسلسله ميستقل سليم ادرضج فكرونظر سے كام لينا چاہيے گويا قرآن نے جميں دوامور كى تاكيد کی:ایک میرکه ہم اپنے ایمان کوصرف محسوسات تک محدود ندر کھیں اور دوسرے اس امرکی ترغیب دلائی ہے کہ ہم عقل وخر داور فكرونظركى قوتوں سے استفادہ كرتے ہوئے اپنے ايمان كى بنيا دوں كومضبوط كريں۔ آخرت پریقین کاحوالہ در وَبِالْآخِرَةِهُمْ يُوْقِنُوْنَ (ادروہ آخرت پر پختہ یقین رکھتے ہیں) اس جملے میں ایمان کی بجائے یقین کالفظ استعال کیا گیا اور ' یومنون' کی بجائے'' یوقنون' کہا گیا ہے جبکہ اس سے پہلے نیب کے ساتھ ایمان کا لفظ استعال ہوا ہے اس کی وجہ بی معلوم ہوتی ہے کہ ہمیں اس امر سے آگاہ کرنا مقصود ہے کہ تقوی یفین کے بغیر ناکمل ہے یعنی آخرت پر پختہ یفین سے تقویٰ کی بھیل ہوتی ہے ایہا یقین کہ جس میں نسان (آخرت کو بھول جانے) کی کوئی تنجائش ، ی نہیں جبکہ صرف ایمان میں پی خصوصیت نہیں پائی جاتی کیونکہ بھی انسان کسی چیز پر ایمان رکھتا ہے لیکن اس کے بعض متعلقہ امور کو بھول جاتا ہے اور ایسا کا م کر لیتا ہے جو اس چیز کے منافی ہؤ لیکن اگر وہ اس دن کوجا سااور مدنظررکھتا ہو(اس کی بابت یقین رکھتا ہو) جس میں اس کے ہرچھوٹے بڑے اورتھوڑ نے زیادہ عمل کا پورا پورا جساب لیا جائے گاتودہ بھی اپیا کا مہیں کرے گاجوا سے ہلاکت و تباہی کے گہرے کنویں میں ڈال دے اور نہ ہی وہ کسی ایسے کمل کے قریب جائح گاجسے خدانے حرام اور منوع قرار دیا ہو چنا نچہ خداوند عالم نے اسی سلسلے میں ارشاد فر مایا: سوره وص، آیت ۲۲:

\* وَلاتَتَبِعَالُهُوى فَيضِنَّكَ عَنْ سَبِيلُ اللهِ ﴿ إِنَّ الَّنِينَ يَضِتُونَ عَنْ شَبِيلُ اللهِ لَهُمُ عَذَابٌ شَدِينٌ بِمَا

## تفسيرالميز انجلد ا

نَسُوايَوْمَ الْحِسَابِ "-(ادر آپ خواہشات گفس کی پیرو<mark>ی ن</mark>ہ کریں ورنہ دہ آپ کوخدا کی راہ سے دور کر دیں گی وہ لوگ جوخدا کی راہ سے بھٹک جاتے ہیں ان کے لیے بخت ترین عذاب ہے کیونکہ انہوں نے حساب کے دن کو بھلا دیا ہے )۔ اس آیت شریفہ میں خدانے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ خدا کی راہ ہے بھٹک جانے کا سبب ٔ حساب کے دن کو بھلا دینا ہے پس نتیجہ یہ ہوا کہ اس دن کی یا داور اس پریقین رکھنے کا نتیجہ ، تقویٰ کا حصول ہے لینی جو مخص یوم حساب کو یا در کھے اور اس پر پختہ یقین قائم کرےوہی متق کہلائے گا۔

تقوىٰ كانتيجہ: خدائى ہدايت أُولَيٍكَ عَلْى هُدًى قِنْ تَرْبِهِمُ " ( یہی لوگ اپنے پر در دگار کی طرف سے ہدایت پر ہیں ) حقیقت میں ہرقشم کی ہدایت خدا کی طُرف سے بےلیکن جب اس کی نسبت خدا کےعلادہ کسی ادر کی طرف ہوتو دہ حقیقی نہیں بلکہ مجازی ہوگی کیونکہ خدا کے علاوہ کسی کی طرف ہدایت کی حقیقی نسبت کسی صورت میں نہیں دی جاسکتی ہدایت کی حقیقی اورمجازی نسبت کی بابت عنقریب تفصیلی بحث آئے گی انشاءاللّد۔ ز یر نظر آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے مونین کی توصیف ، ہدایت کے ساتھ کی ہے اور ہدایت کی بابت سورہ انعام آیت ۲۵ میں یوں ارشادفرمایا: \* فَمَنُ يُّرِدِاللهُ أَنْ يَتَهْدِيَهُ بَنْهُ مَحْصَدُ مَةَ لِلْإِسْلَامِ ( پس اللدجس کے بارے میں ہدایت کا ارادہ کرتواس کا سینداسلام کے لیے کھول لیتا ہے) شرح صدر یعنی سیند کھول دینے سے مراد سہ ہے کہ اس میں دسعت پیدا کر دیتا ہے کہ پھر ہوتشم کی تنگی وتنگ نظری اس سے دور بوجاتى ب چنانچاسى سلسل ميس پروردگار عالم ف ارشاد فرمايا: سوره ، حشر، آیت ۹: \* وَمَن يُوْقَ شُجَ نَفْسِهِ فَأُولَإِكَهُمُ الْمُفْلِحُونَ \* ( ادر جسے اس کے نفس کے بخل وحرص سے بیچایا گیا توابیسے لوگ ہی کا میاب ہیں) الل ایمان اور ہذایت کے بارے میں وضاحت کرنے کے بعد خداوند عالم نے اس آ بد مبارکہ ..... آیت ۵ سورہ بقره مسمع "أولَيِّكَ عَلى هُدًى مِّنْ تَبْتِهِمْ " كربعدان كى فلاح وكاميا بى كم تعلق يول ارشاد فرمايا: " وَ أولَيِّكَ هُهُ الْمُفْلِحُونَ "، اس كا مطلب بد ب كديدلوك اين رب كى طرف س بدايت پرين اوروبى كامياب بين -

## تفسيرالميز انجلد ا

نَسُوَايَوْ مَرالُعِسَابِ "-(اورآ پ خواہشات نفس کی پیروی نہ کریں ورنہ وہ آپ کوخدا کی راہ سے دور کردیں گی وہ لوگ جوخدا کی راہ سے ہمتک جاتے ہیں ان کے لیے سخت ترین عذاب ہے کیونکہ انہوں نے حساب کے دن کو بھلادیا ہے )۔ اس آیت شریفہ میں خدانے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ خدا کی راہ سے بھٹک جانے کا سبب خساب کے دن کو بھلا اس پر پختہ یقین قائم کرے وہی مثقی کہلائے گا۔

اہل ایمان اور ہدایت کے بارے میں وضاحت کرنے کے بعد خداوند عالم نے اس آیہ مبارکہ سے آیت ۵ سورہ بقرہ سسمیں '' اُولَیِّكَ عَلَىٰ هُدًى مَ قِنْ مَ يَقِيمُ '' کے بعد ان كى فلاح وكاميا بي کے متعلق يوں ارتزاد فرمايا: '' وَ اُولَیِّكَ هُمُ اَنْسُفْلِحُوْنَ ''، اسكامطلب میہ ہے كہ بیلوگ اپنے رب كی طرف سے ہدایت پر ہیں اورودى كامیاب ہیں۔

سورة بقره آيات اتا٥

تفسيراكميز انجلد ا

روايات يرايك نظر

غيب پرايمان لاف والے! تتاب معانى الاخبار ميں حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سروى ب، آپ ن "الَّنِ يَنَ يُوَ مِنُوُنَ بِالْغَيْبِ "كَانْفير ميں ارشاد فرمايا: ( من آمن بقيام القائم (ع) انه حتى) ال سرم ادوه لوگ بيں جو حضرت قائم آل محمد كشريف لانے ادران كے قيام كرنے پرايمان لائے اوراسے ق تسليم كيا-مذكوره بالا روايت كى طرح ديگر متعدد روايات ميں اسى مطلب كو بيان كيا كيا ہے اور يہاں بھى "اصول تطبيق" سے استفاده كيا كيا ہے جس كا تذكره سوره فاتح ميں وضاحت كے ساتھ ہو چکا ہے۔

خدائى رزق (علم) سے خرج كرنے والے! تفير العياشى ميں حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے آپ نے " وَمِمَّا مَرَذَ فَنَهُم يَبْفِقُوْنَ ''كى تفير ميں ارشاد فرمايا: اس سے مراد سے کہ ہم نے جوعلم انہيں عطا کيا ہے وہ اسے دوسروں تك پنچاتے اور اس ميں وسعت پيدا كرتے ہيں-(و حما علمه نا همه يبشون)

تلاوت قر آن کرنے والے! کتاب معانی الاخبار میں ای آیت کی بابت حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے آپؓ نے ارشاد فرمایا:

و حما علمناهم يبدئون، و ما علمناهم من القرآن يتلون) اس سراديد بركم في جوعم انيس عطاكيا برا سردوسرون تك پنچاتي ميں (دوسرول كوتعليم ديتے ميں اور اس علم كو پھيلاتے ميں )اور ہم في انيس قرآن سے جركھ پڑھايا ہماس كى تلاوت كرتے ہيں۔ مذكورہ بالا دونوں روايتوں ميں '' انفاق'' (خداكى راہ ميں خرچ كرنے) كواس كے وسيع معنے پر محول كيا گيا ہے

تفسيرالميز انجلد ا

لیعنی اس سے مرادصرف مال کاخر چ کرنانہیں بلکہ ہر نعمت الہی خواوہ مال ہو یاعلم یا کوئی دوسری چیز اسے خدا کی راہ میں خرچ کرنا اور خدا کی راہ میں اسے استعال میں لا نامقصود ہے۔اور بیڈ انفاق '' 'کاوسیع معنی ہے۔

أيك فلسفيانه بحث

یہاں ہم اس بارے میں گفتگوکریں گے کہ آیاادرا کات حسّیہ کےعلاوہ مبانی عقلیہ کو (ایمان دعقیدہ کی) بنیا دقرار دیا جاسکتا ہے یانہیں؟ یعنی جن امور کاقوت حس ادراک نہ کر سکے بلکہان کی بابت صرف عقل کا فیصلہ ہی معیار ہوتو آیا نظریات کی دنیا میں ان کا سہارالیا جا سکتا ہے؟

یہ مسئلہ مغربی دانشوروں کے درمیان معرکۃ الآ راء موضوعات میں سے ایک ہے اور اس سلسلے میں انہوں نے بھر پور بحثیں کی ہیں' خاص طور پر عصر حاضر کے محققین نے اس موضوع پر اپن علی تو تیں صرف کر کے اسے اہم ترین مسائل میں شار کر دیا ہے جبکہ قدیم دانشوروں اور مسلمان فلاسفر حضرات نے حس اور عقل (محسوسات اور معقولات) دونوں کو (نظریات کی) بنیاد بناناصیح قرار دیا ہے بلکہ انہوں نے تو یہاں تک کہہ دیا ہے کہ کمی دلیل محسوسات کومحسوسات ہونے ک حیثیت میں اپنے دائرے میں ہی نہیں لاتی لیکن اس کے باوجود مغربی دانشوروں نے اس مسلم میں بہت زیادہ اختلاف رائے کیا اور ان کی اکثریت بالخصوص علم سائنس کے ماہرین نے حسی قوتوں کے علادہ کسی چیز کونظریات کی بنیا د قرار دینا صحیح نہیں سمجھااور دہ سب اس بات پر اتفاق رائے رکھتے ہیں کہ صرف محسوسات کو بنیا دی حیثیت حاصل ہے، وہ اپنے اس مؤقف پر بیدلیل قائم کرتے ہیں کہ عقلیات محصنہ (وہ امور جوصرف عقل کے ساتھ مربوط ہیں اوران کی بابت صرف عقلی دلیل وفیصلہ ہمارے سامنے ہے) میں اکثر خطاوا قع ہوتی ہے (یعنی وہ اکثر غلط ثابت ہوتے ہیں)اور پیچی ہوتا ہے جب ان کے ساتھ کوئی الیی قوت موجود نہ ہو جو صحیح وغلط کے درمیان تمیز پیدا کر دے یعنی حس دتجر بہ کہ جو جزئیات کے ساتھ ملے ہوئے ہوتے ہیں ادر کسی چیز کے صحیح یا غلط ہونے کو ظاہر کرتے ہیں' جبکہ ادرا کات حسیہ ایسے نہیں' (یعنی ان میں عقلیات محصنہ کی طرح خطا واقع نہیں ہوتی) یہی وجہ ہے کہ جب ہم اپنے حواس میں سے کسی ایک کے ذریعے کسی چیز کا ادراک کرتے ہیں تو اس کے ساتھ ساتھاس جیسی دیگرمثالیں دے کراپنے تجربات کے ذریعے اس کی تصدیق کر لیتے ہیں اور پھراس عمل کواس دفت تک بار بار دھراتے ہیں جب تک ہمارا تقیقی مقصود ہمیں حاصل نہ ہوجائے اور ہم تصور وخیال کی دنیا سے باہرنگل کراپنے مطلوبہ امر کاعملی مشاہدہ نہ کرلیں ادراس مرحلہ تک نہ پنچ جا سمیں کہ اس کی بابت چھرکوئی شک لائق نہ ہو۔ ہیہ ہےان دانشوروں کی دلیل جوغیر محسوں قو توں کو معیار قرار دینا کیجے نہیں شجھتے اور صرف محسوسات کو تمام امور (اور نظریات) کی بنیاد مانتے ہیں۔

تفسيرالميز انجلد ا

لیتی اس سے مرادصرف مال کاخر پچ کر نانہیں بلکہ ہرنعت الہی خواوہ مال ہو یاعلم یا کوئی دوسری چیز اسے خدا کی راہ میں خرچ کرنا اور خدا کی راہ میں اسے استعمال میں لا نامقصود ہے۔اور بی<sup>دن</sup> انفاق '' 'کاد سیع معنی ہے۔

أيك فلسفيانه بحث

یہاں ہم اس بارے میں گفتگوکریں گے کہ آیا ادرا کات حسّیہ کے علاوہ مبانی عقلیہ کو (ایمان وعقیدہ کی) بنیا دقرار دیا جاسکتا ہے یانہیں؟ یعنی جن امور کا قوت حس ادراک نہ کر سکے بلکہ ان کی بابت صرف عقل کا فیصلہ ہی معیار ہوتو آیا نظریات کی دنیا میں ان کا سہارالیا جا سکتا ہے؟

یہ سئلہ مغربی دانشوروں کے درمیان معرکۃ ال آراء موضوعات میں سے ایک ہے اور اس سلسلے میں انہوں نے بھر پور بحثیں کی ہیں خاص طور پر عصر حاضر کے تحققین نے اس موضوع پر اپنی علمی تو تیں صرف کر کے اسے اہم ترین مسائل میں ثار کر دیا ہے جبکہ قدیم دانشوروں ادر مسلمان فلاسفر حضرات نے <sup>ح</sup>س ادر عقل (محسوسات ادر معقولات) دونوں کو (نظریات کی) بنیاد بناناصیح قرار دیا ہے بلکہ انہوں نے تو یہاں تک کہہ دیا ہے کہ کمی دلیل محسوسات کومحسوسات ہونے ک حیثیت میں اپنے دائرے میں ہی ٹیمیں لاتی لیکن اس کے باوجود مغربی دانشوروں نے اس مسئلہ میں بہت زیادہ اختلاف رائے کیا اوران کی اکثریت بالخصوص علم سائنس کے ماہرین نے حسی قو توں کے علاوہ کسی چیز کونظریات کی بنیا دقر اردینا صحیح نہیں سمجھااوروہ سب اس بات پرانفاق رائے رکھتے ہیں کہ صرف محسوسات کو بنیا دی حیثیت حاصل ہے، وہ اپنے اس مؤقف پر ہددلیل قائم کرتے ہیں کہ عقلیات محصنہ (وہ امور جوصرف عقل کے ساتھ مربوط ہیں اوران کی بابت صرف عقلی دلیل وفیصلہ ہمارےسا منے ہے) میں اکثر خطاوا قع ہوتی ہے(یعنی وہ اکثر غلط ثابت ہوتے ہیں)اور پتیجی ہوتا ہے جب ان کےساتھ کوئی الیی قوت موجود نہ ہوجو صحیح وغلط کے درمیان تمیز پیدا کر دیے یعنی حس وتجربہ کہ جوجز ئیات کے ساتھ ملے ہوئے ہوتے ہیں اور کسی چیز کے صحیح یا غلط ہونے کو ظاہر کرتے ہیں' جبکہ ادرا کات حسیہ ایسے نہیں' (یعنی ان میں عقلیات محصنہ کی طرح خطا واقع نہیں ہوتی) یہی وجہ ہے کہ جب ہم اپنے حواس میں سے کسی ایک کے ذریعے کسی چیز کاادراک کرتے ہیں تواس کے ساتھ ساتھاں جیسی دیگر مثالیں دے کراپنے تجربات کے ذریعے اس کی تصدیق کر لیتے ہیں اور پھراس عمل کواس وقت تک باربار دھراتے ہیں جب تک ہماراحقیقی مقصودہمیں حاصل نہ ہوجائے اورہم تصور وخیال کی دنیا ہے باہرنگل کراپنے مطلوبہ امرکاملی مشاہدہ نہ کرلیں اوراس مرحلہ تک نہ پنچ جائیں کہ اس کی بابت پھرکوئی شک لانن نہ ہو۔ یہ ہےان دانشوروں کی دلیل جوغیر محسوں قو توں کو معیار قرار دینا کیجے نہیں شجھتے اور صرف محسوسات کو تمام امور (اور نظریات) کی بنیاد مانتے ہیں۔

ان کی یددلیل کنی لحاظ سے خلط اور نہایت ضعیف ہے اور اس پر کنی جہات سے خدشہ داشکال وارد ہو سکتا ہے ملاحظہ ہو: ا۔ اس دلیل میں جن امور کو بنیا د قرار دیا گیا ہے وہ سب بذات خود عقلی وغیر حس ہیں یعنی جس چیز کو غلط ثابت کرنے کے لیے ید دلیل قائم کی گئی ہے خود اس کا سہار الیا گیا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ید دلیل کس قدر بے وزن و کمز ور ہے کیونکہ اس میں عقلی احکام وفیصلوں کا سہار الے کر عقلی فیصلوں کو غلط ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے بنابر ایں اگر اس دلیل کو درست مان لیا جائے تو اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ عقلی احکام وفیصلوں کو غلط ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے بنابر ایں اگر اس دلیل کو درست غرض ومقصود کے برعکس صورت پیدا ہوجائے گی کیونکہ اس دلیل کے قیام کا مقصد عقلی احکام وفیصلوں کو معیار قرار دینے کی نق قران ومقصود کے برعکس صورت پیدا ہوجائے گی کیونکہ اس دلیل کے قیام کا مقصد عقلی احکام وفیصلوں کو معیار قرار دینے کی نق قران ومقصود کے برعکس صورت پیدا ہوجائے گی کیونکہ اس دلیل کے قیام کا مقصد عقلی احکام وفیصلوں کو معیار قرار دینے کی نق قران دلیل ہو کہ مقلی احکام کو استدال لی کی ہوتکہ اس دلیل کے قیام کا مقصد عقلی احکام وفیصلوں کو معیار دینے کی نق میں محکم میں معلی احکام کو استدال کی بنیا د قرار دینے کا ثبات ہوا لہذا ہیں کہنا ہو جائے کی نی کی جار میں ہو بنا ہو تھی ہو تھی تھی احکام وفیصلوں کو معیار قرار دینے کی نقی میں محکم ولیل ہے محکم کو استدال ل کی بنیا د قرار دینے کا ثبات ہوا لہذا ہیں ہو تکی تھی ہو تھی کر میں در سے کی نگی

በግግ

۲۔ ہمارے حواس جن چیزوں کا ادراک کرتے ہیں ان میں غلطیوں کی تعدادان چیزوں سے کم نہیں جن کا ادراک ہماری عقلیں کرتی ہیں ' (بلکہ محسوسات میں معقولات کی نسبت زیادہ غلطیاں پائی جاتی ہیں) اس بات کا ثبوت وہ بحش ہیں جوان دانشوروں نے مصرات ..... آنکھوں سے دیکھی جانے والی چیز وں اور دیگر محسوسات کے بارے میں کی ہیں ' تواگر سی ایک باب میں خطاء اور خلطی کا وقوع پذیر ہونا اس کے مسدود ہونے اور ہر لحاظ سے اس کے بارے میں کی ہیں ' تواگر سب ہوتا توسب سے پہلے محسوسات اوران چیز وں کو بے اثر و بے فائدہ قرار دینا طروری اور لاڑی ہوتا جن پر تو تک مقرما ہے ( کیونکہ ان میں غلط اور نا درست امور کی تعداد بہت زیادہ ہے)

، بیات درست ہے کہ مرحلہ عمل میں تمام علوم حسیہ کی تصدیق، تجربہ سے ہوتی ہے لیکن تجربہ ان کا سہارا بنا

نفسيراكميز انجلد ا

ہے'لیکن بیام بھی واضح ورد شن ہے کہ خود تجربہ کا ثبوت کسی دوسر سے تجربہ سے نہیں ہوتا ور نہاس دوسر سے تجرب کے ثبوت کے لیے تیسر سے تجربہ اور تیسر سے تجربہ کے ثبوت کے لیے چو تھے تجربہ کی ضرورت ہوگی اور اسی طرح بیہ سلسلہ لامتنا ہی حد تک چلا جائے گا۔ بلکہ حقیقت امرید ہے کہ کسی تجربہ کے ثبوت اور اس کے ضحیح ہونے کے لیے کسی غیر حسی (عقلی) دلیل کا سہارالینا پڑتا ہے'اس لیے جب حس اور تجربہ کا سہارالیا جائے تو دراصل وہ کسی عقلی امر پر سہارالینا ہے یا اس سے بالاتریوں کہا جائے کہ حس تجربہ کو بنیا دقر اردینا خواہ اور تا خواہ علم عقلی کو بنیا دقر ارد ہے کے برابر ہے۔

۵۔ قوت حس ایسے جزئی امر کے علاوہ کسی چیز کا ادر اک تہیں کرتی جولجہ بہ کچھ تغیر پذیر ہوتا ہے جبکہ علوم اس کے برعکس کلیات تک پہنچا دیتے ہیں اور وہ کلیات کے علاوہ کسی نتیجہ کے حصول کے لیے استعال میں نہیں لائے جاتے اور تمام كليات عقلى بين ان كاتعلق حس اورتجربه مستنبين بوتا مثلا انساني بدن كي تشريح يعنى يوسث مارثم خواه چندافراد كابهو يازيا ده كا، اس سے قوت ص کواس بات کے مشاہدہ کا موقعہ ملتا ہے کداس انسان کے بدن میں دل اور جگر موجود ہے اور ایسے مشاہدات سے کٹی امور کی نشا ندبی ہوتی ہے۔لیکن بار باراس طرح کے مشاہد ہے سے جو نتیجہ حاصل ہوتا ہے اسے ''تھم کلی' 'نہیں کہا جا سکتا کیونکہ ہم جب بھی ان مشاہدات سے حاصل ہونے والے نتیجہ کا اظہار کریں گے تو یوں کہیں گے کہ اس انسان کا ایک دل ہےاورایک جگر ہے بہارار یہ کہنا در حقیقت اس مشاہد بے کا اثر اور نتیجہ ہے لیکن یہ دکلی ، نہیں بلکہ اسی ایک فرد کے بارے میں اظہار خیال ہےجس کا مشاہدہ ہم نے کیا ہے پس اگر ہم حس اور تجربہ کو بنیاد بنا کرصرف انہی سے حاصل ہونے والے امور کو معيار قرار دين اور عظى امور كاسهارا بني نه ليس تو بهارا كوني '' كلي ادراكُ ''مكمل نه بنو گااور نه بن كوني غور دفكرا درعلمي بحث نتيجه بخش ثابت ہوگی البذا جس طرح کچھامور میں قوت حس واحساس کا سہارالینا صح بلکہ ضروری ہے اسی طرح جوامور قوت عقل سے تعلق رکھتے ہیں ان میں عقلی فیصلوں ہی کو بنیاد بناتا لاڑی ہے اور عقل سے مراد وہ قوت ہے جوان نصد یقات کلیہ کا مبداء و سرچشمہ ہےجنہیں ہم جزئیات پر منطبق کرتے ہیں ای طرح تمام احکام عامد کے ادراک کی طاقت کا نام بھی عقل ہے اور بیہ بات ہر طرح کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ انسان کے پاس ایس توت وطاقت موجود ہے جوتھد بقات کلیہ کا سرچشمہ اور احکام عامہ کے ادراک کامرکز بے جب ایسا بے تو پھر بدامر کیونکر قامل تصور ہے کہ خدانے انسان کے وجود میں ایسی قوت رکھ دی ہے جو سرے سے بن خطاء کا ارتکاب کرنے والی ہے یا کم از کم بید کہ وہ قوت ایسے امور میں غلطی کا ارتکاب کر سکتی ہوجن کی خاطراس کی تخلیق عمل میں آئی ہے اس کے علاوہ بدامر بھی کسی صورت میں قابل الکارنہیں کہ قدرت تخلیق جب بھی موجودات عالم میں سے سی ایک فرد کے ساتھ سی کا مکو تخصوص کرتی ہےتو پہلے اس فردادراس کام کے درمیان ایسا رابطہ قائم کرتی ہےجس ۔ عملی طور پراس کام کے وجود و دقوع پذیر ہونے میں کوئی مانع در پیش نہ ہوا ور آسانی سے وہ کام انجام یا سکے اس طرح کے رابط کے بغیر کوئی کام کسی سے مخصوص کرنا صحیح قرار نہیں یا سکتا۔ اس صورت میں یہ کیونکر ممکن ہے کہ ایک موجود اور ایک معدد قر کے درمیان اس طرح کا رابطہ قائم کیا جائے ایک ایک ایک توت جو دجود کی نعمت رکھتی ہے (عقل) اور ایسی چیز جو دجو د سے محروم ہے( خطااور نلطی )ان کے درمیان ایسار ابطہ برقر ارہی نہیں ہو سکتا جس سے وہ معدوم چیز اس موجود حقیقت سے مربوط و مرتبط

ہوجائے کہندا نہ صرف میر کم عقل خطاء کا ارتکاب نہیں کرتی بلکہ تکوینی ویخلیقی طور پر ہی ان کے درمیان کوئی ربط وارتباط نہیں پایا جاتا۔

اب صرف ایک سوال باقی رہتا ہے کہ جب عقل اور خطاء وغلطی کے درمیان تکوینی وتخلیقی طور پر ہی کوئی ربط وار تباط موجود نہیں تو پھرعلوم یا حواس میں عام طور پر خطاء وغلطی کا جو مشاہدہ ہم کرتے ہیں اس کی کمیا وجہ ہے اور اس میں کیا عوامل کا رفر ما ہیں جواس طرح کے امور کا سبب بنتے ہیں؟ اس کے تفصیلی جواب اور اس سلسلے میں حقیقت حال کی وضاحت کے لیے ہم کسی اور مقام پر بحث کریں گے۔

# دوسرى فلسفيانه بحث

جب انسان اپنی زندگی کے ابتدائی مراحل طے کرنے میں مصروف ہوتا ہے تو موجودات عالم میں سے جس چیز پر تھی اس کی نظر پڑتی ہے وہ اس کے ظاہری وجود کے علاوہ اس کی بابت کچھ بھی نہیں جا متا اور نہ ہی اس کی توجہ اس امر کی طرف ہوتی ہے کہایک الی توت بھی موجود ہے جسے ' دعلم'' کہتے ہیں کہ جواس کے ادرموجودات متی کے درمیان ذریعہ و واسطہ کی حيثيت ركفتا باوراب موجودات عالم كى تفيقوں سے آگاه كرتا ب، اس طرح وه اين سفر حيات كو ط كرتا موا (موجودات عالم کی بابت نا آگاہی کے ظاہری احساس کے ساتھ ) تبھی ایس کیفیت سے دوچار ہوجا تا ہے کہ اسے بعض امور میں فٹک یا ظن لاحق ہوتا ہے تواس وقت وہ اس امر کی طرف متوجہ اور اس حقیقت سے آگاہ ہوتا ہے کہ سفر زندگی اور امور زندگانی میں اسے ''علم'' کی قوت سے استفادہ کرنے کے بغیر کوئی چارہ کارنہیں بلکہ ''علم'' ہی ہے جو اس کے تمام مسائل میں اس کی صحیح رہنمائی کرسکتا ہے،خاص طور پر جب وہ بیاحساس دل میں لاتا ہے کہ وہ بھی حقائق کے ادراک ادران کے درمیان تمیز کرنے میں خطاءاور تلطی بھی کرتا ہےتواس وقت علم کی طرف توجہ والتفات میں شدت آ جاتی ہے کیونکہ وہ تجھ لیتا ہے کہ ذہن کی حدود سے باہر کی دنیا میں خطاء وغلطی وجودی طور پر داقع ہوہی نہیں سکتیٰ پس اسے یقین حاصل ہوجا تا ہے کہ اس کے دجود میں ایک الیی حقیقت ہےجس کا نام' دعلم'' ہے یعنی ایساا دراک جوذبن کی حدود میں اپنی نقیض (مخالف قوت ) کو آ نے ہی نہیں دیتا۔ مذکورہ بالا بیان سے یہ بات ثابت ہوگئی کہ ہرانسان اپنے وجود میں ' علم' کی یا کیزہ حقیقت کا احساس کرتا ہے ادراس کی ضرورت ادرا ترکوشلیم کے بغیر رہ نہیں سکتا بلکہ اس کی طرف متوجہ ہوکراس امرے آگاہ ہوجا تا ہے کہ ہمارے تمام ''ادراکات تصدیقیہ''کامحوروہ امر ہے جسے عظی حقائق میں پہلا درجہ حاصل ہے بلکہ وہ مسلمات عقلیہ کی اساس وبنیاد ہے یعنی میرکه ایجاب اورسلب یجانهیں ہو سکتے اور نہ ہی ایسا ہے کہ ان میں سے کوئی ایک بھی نہ ہو '۔ ( ہونا اور نہ ہو نا یجانہیں ہو سکتے او رىيىچى نېيں ہوسکتا كەبنەد جود ہوادر نەعدم ہو )\_

تفسيراكميز انجلد ا

پس كوئى ايسابديكى يانظرى موضوع بى نميس جواپنى تصديقات ميل مذكوره بالا امر سے بنياز موبلكه تمام حقائق اور بديكى ونظرى اموركا محور يكى بے اور بيا پنى حقيقت ميل مرضم كے حك وشبہ سے بالاتر ہے يكى وجہ ہے كه اسے '' القضية البديبينة الاولية ''كانام ديا گيا ہے يعنى ايك بنيا دى واضح اورنا قابل ا نكار امر اوراس امركابديكى اورواضح ونا قابل ا نكار مونا اس حد تك ثابت ہے كه اگر ہم اين تيكن اىك حقيقت كى بابت شك كريں كه آيا بيدام صحيح ہے يا خلاتو ماداريكى شك اور مو مونے ميں بھى اى كا محتاج نظر آئے گا۔

پس جب بیامرثابت ہو گیا کہ ایجاب (ہونا)اورسلب (نہ ہونا) نہ یکجا ہو سکتے ہیں اورنہ بی ایبا ہے کہ ان میں سے کوئی ایک بھی نہ ہوٴ تو اس امر کے بدیہی اور محتاج دلیل نہ ہونے کے ثبوت کے بعد کٹی ایسے علمی مسائل کی حقیقتیں کل جاتی ہیں جن کے اثبات کے لیے ہم کوشاں رہتے ہیں اور وہ تمام مسائل اور امور واضح وآ شکار ہوجاتے ہیں جن سے انسان اپنی زندگ کے گونا گوں مراحل میں دوچار ہوتا ہے۔

حقیقت میہ ہے کہ کوئی ایساعلمی موضوع یا مسئلہ ایسانہیں جس میں انسان ' علم' کا سہارا نہ لیتا ہو یہاں تک کہ وہ اپ '' حمک' کی تشخیص بھی علم ہی کے ذریعے کرتا ہے اور علم ہی اسے واضح طور پر بتا تا ہے کہ میڈ نشک' ہے، ورنہ وہ اسے ' تسلیم ہی نہیں کرتا۔ اور اسی طرح اسی طن وہم اور جہل کی پہچان اور تشخیص بھی علم ہی کے ذریعہ سے ہوتی ہے جب تک ''علم' طن وہم اور جہل کے بارے میں واضح طور پر نہ بتاد ہے اس وقت تک انسان ان میں سے کسی کو تسلیم ہی نہیں کرتا' اور جہل کے بارے میں واضح طور پر نہ بتاد ہے اس وقت تک انسان ان میں سے کسی کو تسلیم ہی نہیں کرتا' در معلوم ہوا کہ انسان اینی زندگی میں اس حد تک ''علم'' کی احتیان رکھتا ہے کہ اس کے بغیر اپنے خلک' طن 'وہم اور جہل کی پہچان بھی نہیں کر سکتا' لیکن اس کے باوجود یونا نیوں کے دور میں پڑھ لوگ ایسے بھی سامنے آئے ہیں جنہیں ''سوف طائی'' کہا جا تا ہے انہوں نے سرے سے ''علم'' کی احتیان کہ وہ کہ کہ کر تا ہے کہی سے کسی کو تسلیم ہی نہیں کرتا' سورة بقره آيات اتا ٩

رکھے اور وہ ہر شے کے متعلق ''شک'' کرنے لگے یہاں تک کہ خودا پنے بارے میں بھی شک کا شکار ہو گئے بلکہ اپنے ''شک' كوبمى فتك كى نظرول سے ديکھنے لگے۔اوروہ لوگ جوان سے مشابہ نظريات رکھتے تھے كم جنہيں ' شكاك' ' كہاجا تا بوہ بھی ان کے پیرد کاروں میں شامل ہو گئے اور انہوں نے بھی اپنے سے باہر کی دنیا اور اپنے افکارد نظریات یعنی اپنے اور اکات ے متعلق «علم» کے وجود کا انکار کردیا اور اپنے اس انکار پر کئی دلائل بھی گھڑ لیے جن میں سے اہم ترین پی ہیں : (1)۔ مضبوط ترین علوم اور تھوں ادراکات یعنی وہ امور جوہمیں ہمارے وال ظاہر سیر کے ذریعے حاصل ہوتے ہیں وہ غلطیوں اور نا درست نتائج سے بھر ہے ہوئے ہیں تو جب حواس ظاہر یہ سے حاصل ہونے والے امور کا بیرحال ہے تو جو چیزان کے بغیر حاصل کی جائے اس میں خطا فلطی تمس حد تک ہوگی؟ اور اس کے ساتھ ساتھ میہ امریحی قابل نور ہے کہ جب حواس ظاہر سیے صاصل ہونے والے امور میں اس قدر غلطیاں پائی جاتی ہیں تو ان امور کا کیا حال ہوگا جن کا سہار ااور بنیا دوہ علوم اورعلمی تصدیقات دادرا کات ہیں جو ہمارے دجود سے باہر کی دنیا سے تعلق رکھتے ہیں۔ یعن: جب حواس ظاہرہ سے حاصل ہونے دالے امور میں اس قدر غلطیاں پائی جاتی ہیں توان امور میں غلطیوں کا کیا حال ہوگا جن کی بنیا د'منگم'' ہوکہ جو ہمارے دجود سے باہر کی دنیا سے تعلق رکھتا ہے۔ (٢)۔ ہم جب اپنے وجود سے باہر کی دنیا کی کسی چیز کے بارے میں جاننا چاہیں کہ وہ کیا ہے اور کیونکر ہے یعنی اسکی حقیقت کیا ہے تو ہماری کوششیں صرف اسی حد تک پنچیں گی جتنا ہمیں اس چیز کے بارے میں علم ہوگا اس کی اصل حقیقت کو ہم نہیں بجھ سکیں گے یعنی ہم اس چیز کے بارے میں کچھ جاننے کی بجائے صرف اپنی معلومات کی طرف متوجہ ہوں گے اس سے زیادہ کچھنیں، پس اس صورت میں ہم عالم ستی کی کسی شے کی حقیقت کا کیونکرادراک کر سکتے ہیں! ان دو پہلووں کےعلاوہ بھی دیگردلائل ذکر کئے گئے ہیں جن میں علم کے وجود کی نفی کی کوشش کی گئی ہے۔

پہلی دلیل کا جواب: یہ استدال خود ہی اپنے بطلان اور تا درسی کو واضح کرتا ہے میں اسے خلط ثابت کرنے کے لیے مزید کسی دلیل کی ضرورت نہیں بلکہ یہ خود ہی اپنے خلط ہونے کا ثبوت فراہم کرتا ہے۔ اور وہ یوں کہ اس میں کہا گیا ہے کہ تصدیقات علمیہ کا سہارا نہیں لیا جا سکتا اور انہیں کسی اہم مطلب کے لیے بنیا د قر ارثہیں دیا جا سکتا' جبکہ خود انہوں نے اپنے اس استدلال میں ہی تصدیقات علمیہ کا سہارالیا ہے اور اپنے موقف کے صحیح ہونے پر انہی تصدیقات علمیہ کو بنیا دقر اردیا ہے۔ پس اگران تصدیقات علمیہ کا تصدیقات علمیہ کا سہارالیا ہے اور اپنے موقف کے صحیح ہونے پر انہی تصدیقات علمیہ کو بنیا دقر اردیا ہے۔ پس اگر ان تصدیقات علمیہ کو بنیا دینا نا درست ہوتا تو وہ خود اپنے استدلال کے لیے انہیں بنیا دقر ارزہ دیتے ' اس کے علاوہ انہوں نے خطاء وغلطی کے ہونے اور اس کی کمر ش کا جس اعتراف کیا ہے جو کہ خود ہمارے موقف کو تقویت دیتا ہے کہ یونکہ خطاء وغلطی کے ہونے اور اس کی کمر ش کا جس اعتراف کیا ہے جو کہ خود ہمارے موقف کو تقویت دیتا ہے کیونکہ خطاء وغلطی کے در حقیقت در صحیح'' کے وجود کو بھی تسلیم کرنے کے برابر ہے یعنی جس مقدار میں خلطی ہو گی کم از کم اس مقدار میں اس سے زیادی اور ایس سے اس اس سے زیاد در حقیقت در صحیح'' کو جود کو جل کی میں خطاف کا وجود تسلیم کریں گو گو یا ہم نے محیل کا اس سے زیاد کر لیا

تفسيراكميز انجلد ا

کرلیا درنہ کی چیز کے غلط ہونے کی تشخیص و تمیز ممکن ہی نہ ہوگی اور اس کے ساتھ ساتھ بیا مرتبھی معلوم ہونا چاہیے کہ جولوگ «علم" کے وجود اور اس کی حقیقت کے قائل ہیں انہوں نے بھی بیاد عاء نہیں کیا کہ وہ جو پچھ کہتے ہیں وہ ہر کھا ظ سے ت کی غلطی سے پاک ہے لیتنی ایسانہیں کہ تمام تصدیقات علمیہ اسی ہیں جن میں کسی قشم کی خطاء و خلطی کا امکان نہیں ئبلکہ وہ کہتے ہیں کہ تصدیقات علمیہ میں سے بچھالی ہیں جن کا سہار الیا جا سکتا ہے اور وہ صحیح ہیں دوسر لفظوں میں وہ لوگ (علم" کے وجود کا سرے سے انکار کرنے والوں کے جواب میں کہتے ہیں کہ ایسانی کہ ''علم' کسی قشم کی خطاء و خلطی کا امکان نہیں ئبلکہ وہ کہتے تصدیقات الی بھی سے بچھ اسی ہیں جو اب میں کہتے ہیں کہ ایسانی بی کہ ''علم' کی صورت میں بھی موثر نہ ہو بلکہ کئی علی حضرات ''سالبہ کلی'' کے مقال میں ''موجبہ ہیں کر بنیا و سکتا ہے اور دوہ تی ہیں کہ '' کسی صورت میں بھی موثر نہ ہو بلکہ کئی علی حضرات ''سالبہ کلی'' کے مقال بھیں ''موجبہ ہیں کہ تی ہیں کہ تیں لی کہ ''علم' کے وجود اور اس کی طوح تا تیر کے قائل نہ کہتیں کہتی ہیں ہو ملک کرنے والوں کے جو اب میں کہتے ہیں کہ ایسانہیں کہ ' علم' کی صورت میں بھی موثر نہ ہو بلکہ کی علی تصدیقات الی بھی ہیں جنہیں استد لال کے مقام پر بنیاد بنا یا جا سکتا ہے گو یا علم کے وجود اور اس کی طوح تا تیر کی تکا کی نہ ہو ہے کہ ہو بلکہ کی علی حضرات ' سالبہ کلی'' کہ مقال ہے میں ' موجبہ ہیں نہ ہو نے بقات کی کہتی ہیں رایسی کہ ہو ہی نہ ہونے کے مقال جا میں پڑھی ہو نا ثابت نہی نہیں کر تھی ہیں ) اور ' سو ضول نے نہ کہ کا سرے سال الیا ہے جو دلیل پیش کی ہے وہ اس ' موجبہ جز سین ' کی

دوسرى دليل كاجواب: ہمارى بحث اور اختلاف رائے ''علم' 'كى بابت بئ ہمارا موقف يہ ہے كہ' علم' موجود ہے اور اس كا سہاراليا جاسكتا ہے جبكہ ان كا موقف بير ہے كہ' تعلم' 'كا وجود ہى نہيں ہے ليتىٰ ہمارى بحث علم ہے ہونے اور نہ ہونے ميں ہے اور علم سے مراد در حقيقت'' تا مرئى چيز كا كشف د ظہور ہے يعنى كى چيز كا پر دہ نظلمت سے باہر آجاتا' چنا نچہ جب ہم موجود ات عالم ميں سے مراد در حقيقت'' تا مرئى چيز كا كشف د ظہور ہے يعنى كى چيز كا پر دہ نظلمت سے باہر آجاتا' چنا نچہ جب ہم موجود ات عالم ميں سے كى چيز ہے متعلق سوچيں اور اسے جانے كا ارادہ كريں تو ضرورى مراحل طے كرنے كے بعد ہم كہ ہے ہيں كہ ہم نے اسے جان ليا ہے ليتن ہميں اس كے متعلق علم حاصل ہو گيا ہے ' ہمارا يہ كہنا گو يا اس حقيقت كا اعتراف ہے كہ اس چيز كى حقيقت ہمار ك ما ہے آ شكار ہوگئى ہے اور گو يا ہم بيد دعلى كر رہم ہو گيا ہے ' ہمارا يہ كہنا گو يا اس حقيقت كا اعتراف ہے كہ اس چيز كى حقيقت ہمار ك ما ہے آ شكار ہوگئى ہے اور گو يا ہم بيد دعلى كر رہے ہيں كہ' محف ما كر اور كی معلوم كر لينے كا دعوى كى محققت ہمار حمن طور پر ' علم' ' كے وجود كا قرار کہ ہمارا ہو گيا ہے ' ہمارا يہ كہنا گو يا اس حقيقت كا اعتراف ہے كہ اس چيز كی حقيقت ہمار كے ما ہے آ شكار ہوگئى ہے اور گو يا ہم بيد دعوى كر رہے ہيں كہ' معلم' كا وجود ہے كيو تكر كى چيز كے معلوم كر لينے كا دعوى كى كر اور حقيقت ہمار كے معلوم كر لينے كا دعوى كى كى جيز كى معلوم كر لينے كا دعوى كى كا در حقيقت المار معنی ہے ہمار ہو كئى ہے ہم مودى ہو ہى كہ مال ہمار كہ ہو گى كر مار ہمار كى ہے ہمار معلم ہو كو كى كر معلوم كر لينے كا دعوى كى كر مادر حقيقت مار ك

اس مقام پر یہ بات طحوظ خاطر رہے کہ آج تک کی نے دعلم' کی بحث میں یہ دعوی نہیں کیا کہ اس کے وجود سے مراد بیہ ہے کہ ہم کسی چیز کی حقیقت اور اصل واساس کا ادراک کر لیتے ہیں یا یہ کہ ہم جو کچھ درک کرتے ہیں وہی عین حقیقت ہوتا ہے اس کے سوا کچھ بھی نہیں ۔

اگرانصاف کی نظروں سے دیکھا جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ بیلوگ کہ جو دعلم'' کے وجود کے منگر ہیں اپنی روز مرہ کی زندگی کے معمولات میں اپنے نظریے کی عملی خلاف ورزی کے مرتکب ہوتے ہیں اور ان کا ایسا کرنا ہی ان کے خیالات کی نفی کرتا ہے' گو باوہ اپنے عمل سے اپنے نظریات کو غلط ثابت کرنے میں مصروف ہیں مثلاً جب انہیں بھوک اور پیاس کی شدت محسوس ہوتی ہے تو وہ کھانا اور پانی کے حصول کے لیے انٹھ کھڑے ہوتے ہیں اور اسی طرح جب بھی انہیں کسی چیز کی ضرورت ہوتی ہے تو وہ اپنے مطلوب کے حصول کے لیے انٹھ کھڑے ہوتے ہیں اور اسی طرح جب بھی انہیں کسی چیز کی ضرورت

بلکہ تقیقی معنی میں اپنے مطلوب کو پانے کے لیے ہوتا ہے وہ مطلوب کہ جس کا حصول ان کے احساسات کی شدت کو کم کرنے ے لیے ناگز یر ہوتا ہے کیونکہ وہ حقیقتا اپنی بھوک اور پیاس سے آگاہ ہو چکے ہوتے ہیں اور یہ "علم' وآگا ہی انہیں ہر طرح کے ضروری اقدامات پر آمادہ کردیتی ہے۔ یہی صورت حال اس وقت سامنے آتی ہے جب وہ کسی درند بے کود کچھ کر یا اس کی بابت آ گاہی حاصل کرکے بھا گتے ہیں تو ان کا بھا گنا اور درندے سے جان بچانے کے لیے ضروری اقدام وا نظام کرنا اس لیے ہوتا ہے کہ وہ درندے کے وجودکوجان چکے ہوتے ہیں نہ رید کہ صرف اس کا تصور کرے بھا گنا شروع کردیتے ہیں ہر گز ایسا منیں ہوتا بلکہ وہ تب بی اپنی جان بچانے کے لیے ادھر ادھر بھا گتے ہیں جب انہیں ''معلوم'' ہوجا تا ہے کہ درندہ آ گیا ہے یا آ ر باب درند کی درند ب کا تصور کرلیز کسی کو چر بھاز نہیں کھاتا

خلاصہ بیر کہ وہ تمام نفسانی ضرورتیں ادراحتیا جات جنہیں ہمارے احساسات ہمارے سامنے لاتے ہیں ہم ان کے پورا کرنے کے لیے ہوشم کاعملی اقدام کرتے ہیں لیکن اگر صرف ان ضرورتوں کا تصور کریں جبکہ وہ حقیقت میں نہ ہوں تو صرف ان کا تصورانہیں پورا کرنے کے لیے عملی اقدام کی دعوت نہیں دیتا اور نہ ہی کوئی شخص ان احتیاجات کا تصور کر کے ان کو پورا کرنے کے لیے کوئی اقدام کرتا ہے لہذامعلوم ہوا کہ ان دوتصورات میں بہت فرق ہے پہلاتصور کہ جہاں عملی اقدام نا گزیرتھا اس میں ایک حقیقت کی عملداری تھی اور دوسراتصور کہ جہاں سی عملی اقدام کی ضرورت نہیں وہ صرف خیال وذین کی حدود تک محدود ہے۔ یا یوں کہا جا سکتا ہے کہایک''علم' وہ ہے جسے انسان خوداپنے ارادہ واختیار کے ساتھ اپنے اندر پیدا کرتا ہے اور دوسراوہ علم ہے جو کسی ایسے سبب سے انسان کے دل میں پیدا ہوتا ہے جس کا تعلق نفس انسانی سے باہر کی دنیا سے بے لیکن وہ سب اپنی اثر آ فرین سے انسان کے دل میں کسی چیز کی حقیقت کو آشکار کر دیتا ہے۔ مذکورہ بیان سے بید ثابت ہو گیا کہ 'علم'' ہے۔۔۔۔ ہےادراس کا وجود مسلم ہے۔ یہی دہ امر ہےجس کے اثبات کے لیے ہم کوشاں ہیں۔ فيراباد مترة القاتع

ایک مغالطہاوراس کاازالہ

· <sup>دعل</sup>م' کے دجود کی بابت فٹک کی صورت ایک اور طرح سے بھی قابل توجہ داقع ہوئی ہے اور وہ اس قدر مضبوط و ستحکم ہے کہ اس پرعصر حاضر کے علوم مادریہ کی بنیادیں استوار ہیں اوروہ یہ ہے کہ دنیا میں ' علم ثابت' نامی کوئی حقیقت موجود بى بين (جبكة مفيقت امريد ب كرم مثبات كاصفت س متصف ب)-

اس کی وضاحت میہ ہے کہ علمی بحثوں سے یہ بات پایہ ثبوت تک پینچ چکی ہے کہ دنیائے طبیعت میں تغیر و تبدل اور تکامل وارتقاء کا ایک مضبوط نظام موجود ہے اور موجودات عالم کا ذرہ ذرہ حصول کمال کے لیے کوشاں اور ترقی و تکامل کے مراحل طے کرتا ہوا کمال کی جانب بڑھ رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر چیز میں لحہ بہ لحہ تبدیلی پائی جاتی ہے یعنی آپ جس چیز کو دیکھیں وہ اپنے حال میں اپنے ماضی سے مختلف نظر آتی ہے (اپنے وجود کے حوالہ سے دوسر کے میں پہلے کھ رکا حالت سے مختلف ہے )اس تبدیلی کی وجہاس کالمحہ بلحہ کمال کی طرف رواں دواں ہونا ہے جب سے بات داضح وہ گئی کہ موجو دات عالم ادر

تفسيراكميز انجلد ا

جواب: فذکورہ بالا مغالطہ کا جواب میہ ہے کہ ان کی دلیل تب درست قرار دی جاسکتی ہے جب <sup>دوعل</sup>م''، امور مادیہ میں سے ہو اور اپنے وجود میں تجرد نہ رکھتا ہو یعنی مرکب ہو جبکہ ایسا ہر گرنہیں کہذا نہ ان کا ادعاء صحیح ہے اور نہ ہی اس پر چیش کی جانے والی دلیل درست ہے اور نہ ہی اب تک علم کے مادی اور مرکب ہونے پر کوئی ثبوت پیش کیا گیا ہے بلکہ حقیقت میہ ہے کہ ''علم'' مادی امور میں سے نہیں کیونکہ اس میں امور مادیہ کی کوئی صفت اور اثر نہیں پایا جاتا مثلاً: قابل تقسیم ہونا' زمان و مکان کا محتان

مزيدوضاحت:

ا۔ تمام مادیات .....موجودات مادید.... میں بیصفت پائی جاتی ہے کہ دہ قابل تقسیم ہوتے ہیں یعنی کوئی ایسا امر مادی نہیں جوقابل تقسیم نہ ہو بلکہ قابل تقسیم ہونا تمام موجودات مادید کی مشتر ک صفت ہے جبکہ ''علم'' اپنے وجود میں کسی طرح بھی قابل تقسیم نہیں' اس کی وجود کی حیثیت قابل تقسیم ہونے کے متافی ہے' (یا در ہے کہ کسی مادی موجود کی پہچان سے ہے کہ دہ ابعاد شلا نہ یعنی طول عرض ادر عمق رکھتا ہوا در جو چیز ان تین امور کی حامل ہودہ یقینیا قابل تقسیم ہوتی ہے ہوتے ہیں' یعنی کوئی ایسا امر ہا کی تقسیم کا سوال ہی پیدائیں ہوتا۔ ۲۔ تمام مادیات (موجودات مادیہ) کی مشتر کہ صفت سے ہے کہ وہ زمان و مکان کی مختاج ہوتی ہیں اور دنیا میں کوئی ایسی چیز نہیں جو موجودات مادیہ میں سے ہواور مکان و زمان سے بے نیاز ہو۔ جبکہ علم ایسانہیں اور وہ اپنی جو دی حیثیت میں زمان و مکان کی احتیاج اور تقید سے بالاتر ہے اس کا ثبوت سے ہے کہ دنیا کے کی گوشہ میں کوئی معمولی سے معمولی و اقعہ دونما ہوتو ہم اس کی تمام خصوصیات سے آگاہی اور اس کے آثار کے ساتھ اس کا تصور و تعقل دنیا کے ہر گوشہ میں کر سکتے ہیں اور میں اور جب چاہتے نہ کر سکتے ۔ اس سے ثابت ہوا کہ (معان و ممان کا تصور و تعقل دنیا کے ہر گوشہ میں کر سکتے ہیں اور ہر و قت اور جب چاہتے نہ کر سکتے ۔ اس سے ثابت ہوا کہ (مان و ممان سے بی نیاز ہے ۔

٣ متمام مادیات (موجودات مادید) '' حرکت' وتحرک کے ہمہ گیرنظام سے وابستہ ہیں اوروہ وسعت آ میزنظام تمام موجودات مادید پر محیط ہے اس لیے ان سب میں '' تغیر' و تبدل ایک خاصیت اور پہچان کا ذریعہ ہے (تغیر ان تمام موجودات کی عمومی صفت ہے) جبکہ ''علم' اپنے وجود (علم ہونے کی حیثیت) میں قابل تغیر نہیں اور اس میں کسی قسم کا تغیر تبدل ممکن نہیں کیونکہ علم اپنی ذاتی حیثیت میں تغیر و تبدل سے منافات رکھتا ہے (تغیر و تبدل علم کی ذات و حقیقت کے منافی ہوتی جب تک علم کو دعلم' کہا جائے گا وہ تغیر و تبدل سے منافات رکھتا ہے (تغیر و تبدل علم کی ذات و حقیقت کے منافی حقیقت سے وہ کی خص آگاہ ہوسکتا ہے جوان امور کی بابت خور وفکر کر بے اور حیث اس سکتا ورنہ وہ ''تاخیر کی نہیں سکتا و نظم' ، ہی نہ در ہے گا۔ تا ہم اس ایسا کر لے اس پر تمام پہلوواضح و آ شکار ہوجا سے اس خور وفکر کر بے اور حیک میں میں میں کا جائزہ کے سکتا ہو۔ جو خص

۲۷۔ اگر دعلم، بھی مادیات (موجودات مادیہ) کی طرح ان چیز وں میں سے ہوتا جوا پنی ذات کے لحاظ سے قابل تغیر ہیں لیعنی وہ لحہ بہلحہ ایک حالت سے دوسری حالت میں بدلتی رہتی ہیں تو کسی ایک چیزیا ایک واقعہ کا دومخلف اوقات میں ایک ساتھ تصور دقعقل ممکن نہ ہوتا اور نہ ہی ماضی میں ہونے والے واقعہ کا تصور ونذ کرز مانہ حال وستقبل میں ممکن ہوتا کیونکہ جو چیز تغیر پذیر ہوتی ہے وہ دوسر مے لحہ میں پہلے لحمہ سے بالکل مختلف ہوتی ہیں (جبکہ دعلم) ایسانہیں اس پراوقات ولحات کا بدلنا انثر انداز نہیں ہوتا وہ ہر لحہ ثابت وقات واحم اور استوار ہتا ہے)۔

مذکورہ بالا دلائل اوران جیسے دیگر متعدد شواہد سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ علم اپنے وجود (علم ہونے) کی حیثیت میں کسی طور بھی ''مادی'' نہیں ( موجودات ماد یہ میں سے نہیں ) تاہم جو چیز انسانی بدن کے حساس ترین عضو لیتی مغز میں طبیعت کے واضح دائش کارا تر کے طور پر وجود میں آتی ہے ہماری اس بحث کا اس سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی ہم اسے ' علم'' کہہ سکتے ہیں کیونکہ اسے ' دعلم'' کے نام سے موسوم کرنے کے لیے ہمارے پاس کوئی تھوں دلیل نہیں' اور اسباب کے درمیان مما شک ہو مشاببت کی ایک عمل کو دوسر کے ساتھ میں ان دیتی۔ د مطن بہت کی ایک عمل کو دوسر کے ساتھ میں ان دیتی۔

# آيات:۲،۷

104

راكميز أنجلد أ

إِنَّ الَّنِ نِن كَفَرُوا سَوَاعٌ عَلَيْهِمْ ءَانْنَ لَمْ تَقْمُ اَمْ لَمْ تُنْزِلُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ
 خَتَمَ اللَّهُ عَلى قُلُوبِهِمْ وَ عَلى سَمْعِهِمْ أَوْ عَلَى أَبْصَابِهِمْ غِشَاوَةً وَ لَهُمُ
 عَذَابٌ عَظِيمٌ ٥

27

وہلوگ جنہوں نے کفراختیار کرلیا ہے ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپ انہیں انذار کریں یا نہ کریں O (٢) وہ ایمان نہیں لائیں گے۔ اللدف ان مےدلوں ادران کے کانوں پرمہر لگادی ہے ادران کی آ تھوں پر پردہ پڑا ہوا ہے ادران کے 0 (2)ليوددناك عذاب مقررب-

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

100

کفراختیار کرنے والوں کے بارے میں ا اِنَّ الَّنِ بَنَ کَفَرُوَّا...) (وولوگ جنہوں نے کفراختیار کیا.....)

اس آیت میں ان لوگوں کے بارے میں بیان کیا گیا ہے جنہوں نے اسلام سے مقابلے میں کفرا ختیار کیا اور اپ '' کفز' (انکار) پر ڈٹ گئے اور صرف بجی نہیں بلکہ کفران کے دل کی گہرائیوں میں جگہ کر گیا' اس کا ثبوت میہ ہے کہ ان پر کو نک نصیحت یا عذاب الہی سے ڈرا نا اثر ہی نہیں کرتا بلکہ ان کے لیے انذار (عذاب خدا سے ڈرانا) اور عدم انذار (نہ ڈرانا) دونوں برابر ہیں اس لیے خدا نے ارشاد فرمایا: (سَوَ آعْ عَلَيْهِمْ عَ أَنْكَ مُ انَتَهُمْ أَمْر لَمَ نُنْنَوْنَ مُعُمْ لَا بُخُو صِنُوْنَ ) کہ اے میرے نہیں آت کے خال اس ایس میں انڈار (می آغْ عَلَيْهِمْ عَ أَنْكَ مُ انَتَهُمْ أَمْر لَمْ نُنْنُونَ مُعُمْ لَا بُخُو صِنُوْنَ ) کہ اے میرے نہیں آت پر ان لوگوں کو انڈار کریں یا نہ کریں ان کے لیے کوئی فرق نہیں (اس سے پنہ چلتا ہے کہ جولوگ نبی کی تصحیق واور وعظ وارشاد سے ہدایت نہ یائے وہ اپنے کفر میں اسٹے مضبوط متھ کہ گو یا کفران کے دلوں میں گھر کر چکا تھا)۔

اب سوال مد ہے کہ اس آیت میں کون سے کفار مراد ہیں تو اس سلسلہ میں ایک امکان مد ہے کہ ان سے مرا مرداران قریش اور کفار مکہ میں سے وہ بڑے بڑے لوگ ہوں جنہوں نے دین کے معاملہ میں عزاد اور ڈھٹائی سے کام لیا اور دین خدا کی دشمنی میں کوئی کسر باقی نہ چھوڑی اور آخر دم تک ' ایمان' نہ لائے بال آخر خداوند عالم کا غضب وعذاب ان پ نازل ہوا اور خدا نے جنگ بدروغیرہ میں ان کے آخری فرد تک کو ہلاک کر دیا بظاہر یہی احتمال قرین قیاس معلوم ہوتا ہے کوئل اس آیت میں ان لوگوں کے بارے میں ارشادہوا ہے کہ ' ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپر ان محلوم ہوتا ہے کیونک در اعین بند ڈرائیں وہ ایمان نہیں لائی گر من ان کے آخری فرد تک کو ہلاک کر دیا بظاہر یہی احتمال قرین قیاس معلوم ہوتا ہے کیونک اس آیت میں ان لوگوں کے بارے میں ارشادہوا ہے کہ ' ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپ (محمد) آئیں عذاب الہٰی سے در اعن بان ڈرائیں وہ ایمان نہیں لائی گر ان کے منا ہو ہو ہوئی ہوں جند ہوتا ہے کہ ' ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپر اختمال قرین قیاس معلوم ہوتا ہے کیونکہ ب در اعن بان ڈرائیں وہ ایمان نہیں لائی گر گے ' اس سے پنہ چلتا ہے کہ اس سے کفار کا ایک خاص گرہ ہو الہٰی سے کو دہ میں ہو بات ہو ہوں کہ ایس سے معاد مراد لیے گئے ہوں درند ہے کہنا پڑے کا کہ ہدایت کا دروازہ ہی بندہو گیا ہے جبکہ قر آل معد ہو باتک دحل باب ہدایت کے مسدود ہونے کی نفی کرتا ہے۔ اس کے علاوہ میر اخری قابل توجہ ہے کہ میدالفاظ (ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپ اندار کریں یا نہ کریں وہ ایمان نہیں لائی گر آن میں میں میں دو مقامات پر ذکر ہو کے ا

تفسيرالميز انجلد ا

یں: (۱) ایک سورہ بقرہ میں ، (۲) دوسر بے سورہ ایس میں خبکہ سورہ ایس مکد مکر مدمیں نازل ہوا اور سورہ بقرہ مدینہ منورہ میں اور سورہ بقرہ مدینہ منورہ میں نازل ہوا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں جن کفار کا تذکرہ کیا گیا ہے وہ '' کفار مکہ' ہی ہیں بلکہ ہم تو یہ کہیں گے کہ قرآن جید میں جہاں بھی ''الذین کفروا'' (وہ لوگ جنہوں نے کفر اختیار کیا) ذکر ہوا ہے اس سے مراد'' کفار مکہ' ہیں کہ جواوائل بعثت میں اپنے کفر پر ڈ گئے اور ایمان نہ لائے کین اگر کسی جگہ اس کے برخلاف کوئی قرینہ یا ثبوت مل جائے کہ کفار کہ مراد نیں ہواں بھی ''الذین جہاں بھی ذکر ہوتے ہیں ان اس سے مراد وہ کوئی قرینہ یا ثبوت مل جائے کہ کفار کہ مراد نیں اپنے کفر پر ڈ ث تیں گے چناچہ ہم آیت ''الذین اگر کسی جگہ اس کے برخلاف کوئی قرینہ یا ثبوت مل جائے کہ کفار کہ مراد نہیں تو ہم اسے ضرور مان کہیں گے چناچہ ہم آیت ''الذین امنوا'' (وہ لوگ جوا یمان لائے ) کے بارے میں بیان کریں گے کہ قرآن بھیں ''الا این '' جہاں بھی ذکر ہوتے ہیں ان سے مرادوہ مسلمان ہیں جواواکل بعثت میں ایمان لائے اور خان کہ کی ہوں '' ایل ایمان'' کے مقدس خان کہ کہا ہیں ''ایل ایمان'' کے مقدس خان کہ ہوں ہوں نا کہ ہوں کہ جوا ہوں '' کہ مراد نہیں تو ہم اسے خرور مان جہاں بھی ذکر ہوتے ہیں ان سے مرادوہ مسلمان ہیں جواواکل بعثت میں ایمان لائے اور خدر آن ایمان '' کے مقدس خان کر کر ہو گی ہوں '' ایل ایمان'' کے مقدس خان کر پر ایک کور '' کار کے میں بیان کر پر ہو کو کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ ہوں '' کہ کہ کہ ہوا ہوں '' کہ کہ کہ کوار کہ ہوں '' کہ کہ کہ کہ ہو کہ کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ کہ ہوں ہوں کہ کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ کہ کہ کہ کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ کہ کہ کہ کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ کہ کہ کہ کہ ہوں کہ کہ کہ کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ کہ کہ کہ کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں '' کہ ہوں کہ کہ کہ کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں '' کہ ہوں '' کہ ہوں کہ کہ کہ کہ ہوں کہ ہوں ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ ہو

(پس نتیجد بیہ بواک م<sup>و</sup>الذاین کفروا'' (وہ لوگ جنہوں نے تفراختیار کیا) سے مراد کفار کمہ ہیں جیسا کہ 'الذاین ، امدوا'' (وہ لوگ جوابیان لے آئے) سے مراد مسلمانا نِ مکہ ہیں مگر بیکہ کوئی قرینہ یا دلیل اس امرکو ثابت کردے کہ کفاریا مسلمانان مکہ کے علاوہ کوئی اور مراد ہے )۔

کے مراتب دورجات بھی ایمان کی طرح بہت زیادہ ہیں کہ ہر درجہ کے آثار دوسرے درجہ سے مختلف ہیں جیسا کہ'' ایمان'' میں شدت وضعف اور مراتب دورجات کی کثر ت اور ان درجات کے آثار کا مختلف ہوتا ہے۔

روايات يرايك نظر

کفر کی یا کچے اقسام اوران کی تشریح کتاب کافی میں زبیری سے منقول ہے انہوں نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی: مجھے آگاہ فرماس كقرآن مجيد مي كفرك كتي صورتين بيان كي من بين؟ امام في ارشاد فرمايا: كتاب خدامين كفرك يا يخ قسمين بيان كي كمُّ بين: کفر جود ( جث دهرمی والاا نکار ) پیکفر جو دکی ایک فتسم ہے۔ پہلی قشم: حق کو پہنچانے کے باد جوداس کا انکار کرنا۔ دوسرى قشم: كفراحكام اللجي: خداك قوانين كاانكار تيىرى شم: چوهی شم: کفربرائت: بیزاری کے ساتھا نگار كفران نعمت: خداكي نعمتوں كى قدردانى نەكرما ـ يانچوي قشم:

كفر تحيو دى پېلى قسم: اس سے مراد خداكى ريوبيت كا انكار ب اور بيان لوگوں كا عقيدہ ب جو كېتے ہيں كە " ندكونى رب ب اور نداى بېشت ودوز خ كاكونى وجود ب بيعقيدہ زنديق (خداكے منكرين) كە دوگر وہوں كاب كه جنبيں " دھر بن ' كہاجا تائے بي واى لوگ ہيں جن كے بارے ميں قرآن مجيد ميں ہے كہ وہ كہتے ہيں (وما يہلكن الا ال هد) " بميں دہر (زمانہ) كے سوا كونى ہلاك نہيں كرسكنا' (چونكہ بيلوگ' دہر' كومبد ولمرچشمہ فيض اور تحور واصل واساس سيحصے ہيں اس ليے انيں " دہر بن كہاجا تاہے) بيدا يك مستقل دين ہے دوانہوں نے اپنى خوش قبلى سے اپنے ليے گھڑليا ہے ورند حقيقت بيرے كهان كے عقائد

| سورهٔ بقره آیات ۲، ۷                        | 162                                                                                                  | تغييرالميز انجلد ا                                                                              |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                             | (بيسبان كااپنا كمان ب)                                                                               |                                                                                                 |
| دور مر <sup>44</sup>                        | 1 2 2 3 3 4 2 1 2 1 2 4 2 4 3 1                                                                      | ای طرح خدانے فرمایا:<br>در بی ماہد ورسیست                                                       |
| یومینون<br>ساد کرین میرکز ایمان نبیس بادیمن | ِّعَلَيْهِمْءَاَنْنَ مُنَهَمُ اَمْرُ لَمْ تُتُنِي مُهُمُ لَا<br>ن کی بابت فرق ہیں کہ آپ انیں انڈ ارک | (ان الن کین ککر قامہ انڈ<br>(حداد کھ اختدار کہ گئر ہوں ا                                        |
| ریل یا شر ریل دہ ہر را بیانی میں کا لایں    | ن باب () شار که چا ش) الدار                                                                          | (بودون مراسیار کو میں)<br>گے)                                                                   |
|                                             | ن ہیں لا تمیں گے۔                                                                                    | یسی<br>یعنی وہ لوگ خدا کی تو حید پر ایما                                                        |
|                                             |                                                                                                      | بيكفركي أيك فتم ہے۔                                                                             |
|                                             |                                                                                                      | کفر خبو دکی دوسری قشم:                                                                          |
|                                             | مثاتی والے کفر کی اس دوسری قشم سے مراد                                                               |                                                                                                 |
| ے میں خدانے ارشا دفر مایا:<br>              | جوداس کا نکارکرئے ایسے لوگوں کے بار۔                                                                 | پیچانے اور اس کے ثابت ہوجانے کے باد<br>جن یہ                                                    |
|                                             | نْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْبًاوَعُلُوًا-"                                                                | سوره کمل، آیت <sup>م</sup> اا:<br><sup>در</sup> یر سر طرور سرارد ایندیک                         |
| مانية كالقين كحتر تتصانيون فرابيا           | بها انفسهه طلبا وعلوا-<br>ا نکار کردیا جبکه ده این دلوں میں اس کی خ                                  | وجحلوالپهاواسديعد<br>(ادرانهول زيندا كرماريكا                                                   |
| فاحيثانا ين رف ف ، رو ف اين                 |                                                                                                      | راورا ہوں سے طور کے طور کے کار کے کار کا شکار۔<br>اس لیے کیا کہ وہ ظلم اور بڑائی وغر ورکا شکار۔ |
|                                             |                                                                                                      | اورارشادفرمایا:                                                                                 |
|                                             |                                                                                                      | سوره وبقره، آيت ۸۹:                                                                             |
| ۿؙؗمٞۿٵؖۜۘڡؘۯڣؙۅؙٳڲڣؘٛۯؙۏٳۑؚ؋ۜٷؘڶۼڹڎؙٳٮڵ۫ڮ  | حُوْنَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا أَ فَلَتَاجَآ ٤                                                     | و كَانُوامِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِ                                                                 |
|                                             |                                                                                                      | عَلَى ٱلْكُفِرِيْنَ-"                                                                           |
|                                             | قبل از اسلام) کافروں سے کہتے تھے کہ <sup>ع</sup><br>یہ ہو بی در بیدی                                 |                                                                                                 |
|                                             |                                                                                                      | ہمیں تم پر فتح وکامیا بی عطا کریں گے کیکن<br>کذینہ میں اب سے سینچنہ میں ک                       |
|                                             | ان سیچلے سطے مسلسہ پل خدا کی تعنت ہو تقراح<br>)ادر کفر محجو دیسے مراد ہٹ دھرمی اورڈ ھٹائی والاً      | کفراختیار کرلیا به جبکه وه آنخصرت کو پیچا<br>مذکوره بالا دوصورتیں کفر حجو د کی بیں              |
|                                             |                                                                                                      | كفركى تيسرى قشم:                                                                                |
| ڈاں سلسلہ بیں خدادند عالم نے حضرت           | شم ہےجس کا ذکر قرآن مجید میں آیا ہے                                                                  | کفران نعت: به کفر کی تیسری                                                                      |

۰.

سلیمان کارتول ذکر مرما با کدانہوں نے کہا: سوره وتمل، آيت • ٣٠: \* ``هٰذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّ<sup>ِي</sup> لَيَهْلُوَنِي ٓءَ ٱشْكُرُ آمْر ٱكْفُرُ <sup>ل</sup>َوْمَنْ شَكَرَ فَإِنَّهَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهٖ ۚ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ مَ بِّي غَنِيٌّ كَرِيْمٌ (مدمر ب يروردگاركافضل دعنايت بادريداس في ب كدوه محصر زمائ كدا يا مس اس كاشكر بجالاتا مون يا <sup>ک</sup>فرکرتا ہوں اور حق یہی ہے کہ جو محف شکر بجالائے تو اس کے اپنے لیے فائدہ مند ہوگا اور جو کفرا ختیار کر یے تو خدا ہر شئے سے ب نیاز کرم کرنے والا ہے) اس آیت شر شکر نعمت کے مقابلہ میں جو کفر ذکر کیا گیا ہے اس سے مراد '' کفران نعمت'' ہے۔ اور دومر تبہان دونوں کا تقابلی ذکرہوا ہے جواس امر کی دلیل ہے کہ کفر سے مرادُ خدا کا انکار نہیں بلکہ کفران نعمت ہے۔ اسی طرح ارشادالہی ہے۔ سوره ءابراہیم ، آیت ، لَإِنِّ شَكَرْتُمُ لَا زِيْدَنَّكُمُ وَلَئِنُ كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِهُ لَشَدِيْدٌ" (ا گرتم شکراداکروتو می تمهین مزید عطاکردون گااورا گرتم كفركروتو میراعذاب بهت سخت ب) اس آیت میں بھی شکر کے مقابل میں کفر کا ذکر آیا ہے جس سے مراد کفران نعمت ہے۔ چرارشاد ہوا: ميرنا (دلاية م سورهء بقره، آيت ۱۵۲: ن فَاذْ كُرُونِنَ آذْ كُمْ كُمْوَاشْكُمُوَالِي وَلا تَكْفُرُونِ " لمالاه فيندبن (پس تم مجھے یاد کرو میں تمہیں یاد کروں گااور میراشکرادا کرؤ میرا کفرنہ کرو) اس آیت میں بھی کفرکا ذکر شکر کے مقابلے میں ہوا ہے جس سے مراد کفران نعمت ہے۔ مذکورہ بالا آیات میں کفران نعمت کا ذکر شکر کے مقابلہ میں ہوااور بید ( کفران نعمت ) کفر کی ایک قشم ہے۔ كفركي حوصي فتم: کفراحکام الہی: خداوند عالم کے احکام ودستورات کا ترک کرنا کفر ، پی کی ایک قشم ہے چنانچہ اس کی بابت خدا کا ارشاو چە:

ٮۅڔ٥٩بقر٥،٦يات٨٥،٨٢: وَإِذْ أَخَذْنَامِيْثَاقَكُمُ لَا تَسْفِكُوْنَ دِمَآءَ كُمُوَكَّخُرِ جُوْنَآنْفُسَكُحَرِّرِيَا بِ كُخْتُطَّاقُرَ مُ تُحْوَ أَنْتُمُ

تفسيرالميز انجلد ا

تَشْهَدُونَ ۞ ثُمَّ ٱنْتُمْ هَؤُلاً ﴿ تَقْتُلُوْنَ ٱنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُوْنَ فَرِيْقًا مِّنْكُمْ مِّنْ دِيَامِهِمْ ۖ تَظْهَرُونَ عَلَيْهِمُ بِالْاِثْمِ وَالْعُدُوانِ ۖ وَإِنْ يَآتُوْ كُمُ ٱسْرَى تُفْدُوهُمُ وَهُوَمُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ ۖ آفتُوُمِنُوْنَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ وَتَكْفُرُوْنَ بِبَعْضٍ ``

(اور یادکرو جب ہم نے تم سے دعدہ لیا کہ تم ایک دوسر کا خون نہ بہانا اور ایک دوس کوا پے گھروں اوروطن سے نکال باہر نہ کرنا نتم نے اس دعدہ کو پورا کر نے کا اقر ارتجی کیا اور گواہی بھی دی لیکن پھرتم ہی نے ایک دوسر کو قتل کر دیا اور اپنے میں سے ایک گروہ کوان تے وطن سے نکال باہر کر دیا اور تم نے ان کے ساتھ دشمنی وعدادت کی بنیا دؤال دی اور جب وہ لڑائی میں تمہارے باتھوں گرفتار ہوجاتے توتم ان سے ' فدرین وصول کرتے تھے۔ جبکہ تمہارے لیے ایسا کرنا حرام قرار دیا گیا تھا اور آئیں وطن سے نکال باہر کرنا منوع تحاق کان باہر کر دیا دوس کرتے تھے۔ جبکہ تمہارے لیے ایسا کرنا حرام قرار دیا گیا تھا اور آئیں وطن سے نکال باہر کرنا منوع تحاق کیا تم کن خدرین وصول کرتے تھے۔ جبکہ تمہارے لیے ایسا کرنا حرام قرار دیا گیا تھا اور آئیں وطن سے نکال باہر کرنا منوع تحاق کیا تم کتاب خدا کے پچھا دکام پر ایمان لاتے ہوا در پچھکا انکار کرتے ہو؟) ہوا کا قد تو تعلق کو نے میں کہ میں ' کفر' سے مراد داد کام الہی کا ترک کرنا ہے جبکہ ان کی طرف '' ایمان' کی نسبت بھی دی گئ مرا فَ تُحوَّ وَ مِنْوَ مِنْدُوْنَ ) اگر چوال ایمان کو خدا نے اور نہ کم کر کر دیا ہے جبکہ ایک کر دیا کہ کون کہ کہا مرف سے بعض احکام الہی پر عمل نہ کر نے کو '' کانام دیا ہے ہوا دان کے ایسا کر کر کر تے ہو کا کی کھی دی گئ مرف سے بعض احکام الہی پر عمل نہ کر نے کو '' کا کام دیا ہے اور ان کی ایک کر کر تے ہو کے ایک ن ان کی سے تا کہ کہ مند قر از میں دیا لیکن ان ک

نُفْمَا جَزَاعُ مَن يَّفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمُ الَّاخِزُكُ فِ الْحَيوةِ التُّنْيَا ۚ وَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ يُرَدُّوْنَ إِلَى اَشَتِ الْعَزَابِ وَمَادِيَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّاتَعْمَلُوْنَ \*-

(جو محض ایسا کرتے تواس کی جزاء سوائے اس کے اور نہیں کہ وہ دنیا دی زندگی میں ذلت وخواری سے دو چار ہوگا اور اسے قیامت کے دن سخت عذاب کی طرف تھینچ کے لے جایا جائے گااور خداتمہارے اعمال سے غافل نہیں ہے )

اظهاركر \_ كا اور كي كا: سوره ءابراتيم، آيت ۲۲: ؚۨٳڹۣٞ ڲڣؘۯؾؙۑؚؠؘٵؘٲۺۯػ**ؿؠ**ؙۅٛڹؚڡؚڹۊۑڵٛ (اس سے پہلے (دنیامیں) تم نے مجھے جس طرح (خداکا) شریک بنالیا تھا میں اس سے بری والاتعلق ہوں) اس میں بھی لفظ<sup>ور</sup> کفر 'استعال ہوا ہے جبکہ اس سے مراد برائت اورا ظہار لاتعلقی ہے۔ ایک اور مقام پریت پرستوں کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: سوره يخنكبوت، آبيت ۲۵: " إِنَّهَاانَخَنُ تُمُ مِّنُ دُوْنِ اللهِ أَوْ ثَانًا <sup>لا</sup>مَّودَةَ بَيْنِكُم فِي الْحَلوةِ التَّنْلَ شَيَا حَشَمَ يَوْ مَ الْقِيْمَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُ بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا " (تم نے خدا کو چھوڑ کربتوں سے ناطہ جوڑ لیا اور تمہارے درمیان دنیا دی زندگی میں بہت زیادہ قرب اور محبت والفت پیدا ہوگئ کیکن یا درکھوتم قیامت کے دن ایک دوسرے سے اظہار برائت کرد گے اور ایک دوسرے پر لعنت بھیجو گے )۔ اس آیت میں بھی ''برائت'' کی جگہ لفظ'' کفر''استعال ہوا ہے۔ ( كتاب اصول كافى جلددوم صفحه ۳۸۹) اس روایت میں در حقیقت کفر کی شدت وضعف کو بیان کیا گیا ہے اور اس مطلب کو واضح کیا گیا ہے کہ کفر میر شدت وضعف ممكن ب-اس سلسل ميل بهم بهلي بحى وضاحت كريطي بي -

### 111

### آيات ۸ تا ۲۰

- وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَتُقُولُ إِمَنَّا بِإِلَّهِ وَ بِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَ مَا هُمْ بِمُؤْمِنِيْنَ ٢
- يُخْرِعُونَ اللهَ وَ الَّذِينَ إِمَنُوا ۚ وَ مَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَ مَا يَشْعُرُونَ أُ
- فَى قُلُوبِهِمْ هَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَ لَهُمْ عَنَابٌ آلِيهُ أَبِيهُ عَلَوا يَكُون ٢
  - وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ لَا تُفْسِدُوا فِي الْآمُ ضِ فَالَوَا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُوْنَ ٥
    - اَلَآ اِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُوْنَ وَ لَكِنْ لَا يَشْعُرُوْنَ®

يراكميز انجلد ا

0

0

θ

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

- وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ أُمِنُوا كَمَا أَمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوُمِنُ كَما أَمَنَ السُّفَهَا لَا آ إِنَّهُمُ هُمُ السُّفَهَا وَ لَكِنْ لَا يَعْلَمُوْنَ ؟
- وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ أَمَنُوا قَالُوا أَمَنَا ۖ وَ إِذَا خَلَوْا إِلَى شَلِطِيْنِهِمْ ۖ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمُ ل إِنَّهَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُوْنَ@
  - اَللَّهُ يَسْتَهْزِعٌ بِهِمْ وَ يَمُنَّهُمُ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْبَهُوْنَ@
  - ٱولَيِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَكَة بِالْهُلِى " فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَ مَا كَانُوْا مُهْتَدِينَ
- مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِى اسْتَوْقَدَ نَامًا \* فَلَمَّآ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُوْرِهِمْ وَ تَرَكَّهُمْ فِيْ ظُلُبْتٍ لَا يُبْصِرُوْنَ
  - صُمٌّ بُكُمٌ عُتى فَهُم لا يَرْجِعُوْنَ الْ
- اَوُ كَصَبِّبٍ قِنَ الشَّمَاء فِيْهِ ظُلُبْتَ وَ مَعْدٌ وَ بَرْقٌ ۚ يَجْعَلُوْنَ اَصَابِعَهُمْ فِنَ اذَانِهِمْ قِنَ الصَّوَاعِق حَدَى الْمُوْتِ \* وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَفِرِينَ ۞ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ اَبْصَارَهُمْ \* كُلَّمَا آ اَضَاءَلَهُمْ قَشَوْا فِيهِ \* وَإِذَا آَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوْا \* وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَاَبْصَارِهِمْ \* إِنَّ اللَّهَ عَلى كُلِّ شَىْ عَلَيْهِمْ

ترجمه کچھلوگ ایسے ہیں جوزبان سے کہتے ہیں کہ ہم خداادر قیامت کے دن پرایمان لائے ہیں کیکن حقیقت ہی ہے كيدوه إيمان تبيس لاتے۔  $(\Lambda)$ وہ اپنے تیس خدااور مونین کودھو کہ دیتے ہیں جبکہ دہ اپنے آپ ہی کودھو کہ دےرے ہوتے ہیں Ο ليكن وهاس كاشعور بي نہيں رکھتے۔ (٩) 0 ان کے دلول میں بیاری ہے اور خدا ایسے لوگوں کی بیاری کوزیا دہ کرتا ہے اوران کے جھوٹ ہو گئے کی وجہ سے ان کے لیے در دناک عذاب مقرر کیا گیا ہے۔ (|+)اورجب ان سے کہاجا تا ہے کہتم زمین میں فسادنہ کردتو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو صرف اصلاح احوال کرنے Ο والے میں۔ (II)یا در کھیں کہ یہی لوگ فساد پھیلانے والے ہیں کیکن انہیں اس بات کا شعور ہی نہیں۔ Ο (11) اورجب ان سے کہاجاتا ہے کہتم بھی ایمان لاؤجس طرح کہ دوسر الوگ ایمان لائے ہیں تو کہتے ہیں کہ کیا Ο ہم بھی ان بوقو فوں کی طرح ایمان لے آئیں یا در کھیں یہی لوگ بوقوف ہیں لیکن وہ خوذہیں جانتے۔ (۱۳) اورجب بھی اہل ایمان سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم بھی مؤمن ہیں اور جب اپنے شیطانوں سے ملتے ہیں Ο توان سے کہتے ہیں کہ ہم تمہارے ساتھ ہیں ہم توایمان لانے والوں کے ساتھ مذاق کرتے ہیں۔ (m)خداا يساوكون كامذاق اژاتا بادرانبين ان كى سركشى ميں چھوڑ ديتا ہے تا كہ وہ اسى ميں سرگرداں رہيں۔ 0 (10)

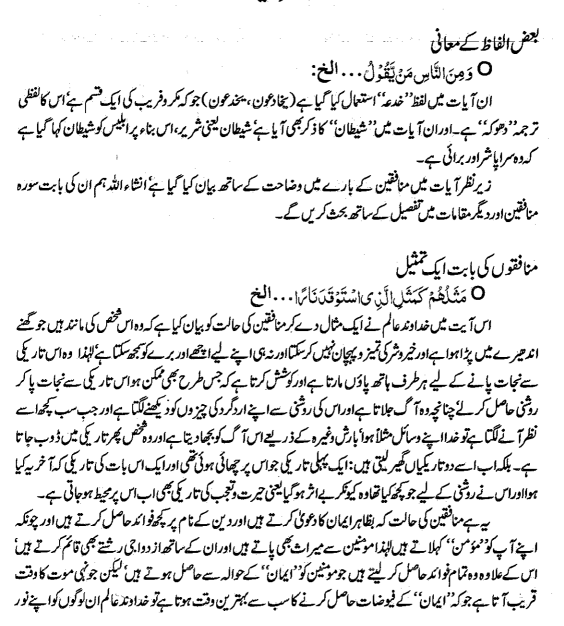
کی اوگ ہیں کہ جنہوں نے ہدایت کے بدلے میں گراہی مول لے لی ہے حالانکہ ان کے لیے ریتجارت سود بخش نہیں اور نہ ہی وہ ہدایت یا فتہ ہیں۔

سوره بقره آیات ۸ تا۲۰

تفييرالميز انجلد ا

تفسيروبيان

1419



تفسيراكميز انجلد ا

حقیقت سے محروم کردیتا ہے اوران کے تمام اعمال جوانہوں نے دین کے نام پرانجام دیئے تھے باطل و بے اثر قرار دے کر انہیں ایسی تاریکی میں ڈال دیتا ہے کہ وہ کسی چیز کو بھر ہی نہیں سکتے 'اور پھر وہ دو تاریکیوں میں ڈوب جاتے ہیں: ایک اصلی تاریکی اور دوسری ان کے اعمال کے منتجہ میں ان پرآنے والی تاریکی !۔

بارش کے ذریعے مثیل O أَوُ كَصَبِّبٍ مِّنَ السَّسَاً .... المَّخ اس آیت میں جوالفاظ (مفردات) ذکر کئے گئے ہیں سب سے پہلے ان کے معانی بیان کئے جاتے ہیں: صيّب: موسلا دهار بارش-برق: اس کامشہونہ منی''بجل'' ہے۔ رعد: گرج، لعنى وه آوازجوبادل ساس وقت تكلى بجب وه زور سے چكتا ب-صاعقه: وه آسانی آ گ جوگرج اورکڑک کے ساتھ زمین پر گرتی ہے اس آبیشریفہ میں خدادند عالم نے منافقین کے بارے میں ایک اور مثال پیش کی ہے کہ وہ لوگ بظاہرا یمان کا دعویٰ کرتے ہیں جبکہ ان کے دلوں میں ایمان نہیں ہوتا' تو وہ اس شخص کی ما نند ہیں جوا یک موسلا دھار بارش کی زد میں ہؤالی یارش کہ جس کے ساتھ ظلمت وتاریکی ہوجس کے سبب نہ تو کچھ دکھائی دیتا ہوا ور نہ ہی کسی چیز کی تمیز و پہچان ہو کتی ہوا لی حالت میں وہ دو چیزوں کے درمیان پھنس جاتا ہے: ایک موسلا دھار بارش جواسے بھا گنے اور پناہ گاہ تلاش کرنے پر مجبور کرتی ہے اور دوسری ظلمت و تیرگی جو اسے بھا گنے اور جان بچانے کے لیے پناہ گاہ تلاش کرنے سے مانع ہے اس کے ساتھ ساتھ رعد ( گرج) اور صاعقہ ( آسانی آگ کا تکڑا ) بھی چاروں طرف سے اسے تھیر سے ہوئے ہیں اور اس کے لیے سوائے اس کے اورکوئی چارہ ءکارباتی نہیں رہتا کہ وہ بجلی کا سہارالے اور اس کی روشن سے استفادہ کرتے ہوئے اپنے لیے نجات کا راستہ تلاش کر لیکن وہ بجلی لمحہ بھر سے زیادہ نہیں ہوتی اورالی نہیں کہ وہ اس کے ذریعے اطمینان کے ساتھا پنی پناہ گاہ ڈھونڈ لے۔ لہٰذااس کی حالت یہ ہوجاتی ہے کہ جب بحلی حیکتی ہے تو وہ چل پڑتا ہے اور جب اس پرا ند عیر اکردیتی ہے تو وہ رک جاتا ہے۔ منافق کی حالت بھی ایسی ہے کہ اس کے دل میں ایمان کی محبت نہیں ہے لیکن وہ مجبور و ناچار ہو کرا ظہارایمان کرتا ہےاور چونکہ اس کا دل اور اسکی زبان ایک جیسے نہیں بلکہ دل میں کچھ ہےاور زبان پر کچھاور!۔لہٰذا اس کی زندگی کا راستہ اس کے لیے واضح نہیں اور وہ ہمیشہ لڑکھڑا تا رہتا ہے اور اپنے سفر حیات میں منزل مقصود سے کوسوں دور ہو کر جیران دسرگر دان ہو جاتا ہے اس حالت میں ایک قدم چکتا ہے اور پھررک جاتا ہے اور پھر پچھود پر چکتا ہے تو رک جاتا ہے اس کی یہ کیفیت اس امرکا بإعث بنتي ہے کہ خدااسے معاشرے میں رسوا کر دیتا ہے کیکن اگرخداچا ہتا تواسے ساعت وبصارت کی قوت سے محروم کر دیتا اوروہ پہلے دن سے ہی ذلت ورسوائی کا شکار ہوجا تا جبکہ خدالوگوں کومہلت دیتا ہے اورانہیں رسوا کرنے میں جلدی نہیں کرتا اور منافق اس مہلت سے ناجا ئز فائدہ اٹھا تا ہے۔



144

Presented by www.ziaraat.com

# آيات٢٦ تا٢٢

142

براكميز انجلد ا

نَيَا يُنْهَا النَّاسُ اعْبُدُوا مَبَّكُمُ الَّنِ ى خَلَقَكُمُ وَالَّنِ يَنَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ أَ الَّنِ ى جَعَلَ لَكُمُ الاَمُ صَفِرَاشًا وَالسَّبَآءَ بِنَاءً وَ اَنْزَلَ مِنَ السَّبَاءَ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّبَرَٰتِ بِذِقًا تَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوْا بِلِهِ ٱنْدَادًا وَ اَنْتُمْ تَعْلَبُوْنَ ٢

وَ إِنَّ كُنْتُم فِنْ مَيْبٍ مِّمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْرِنَا فَأَتُوْا بِسُوْمَةٍ مِّنْ مِتْلِهِ وَادْعُوْا شُهَرَاء كُمْ مِنْ دُوْنِ اللهِ إِنَّ كُنْتُمْ صَدِقِيْنَ ۞

فَإِنْ لَـمُ تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا فَاتَّقُوا النَّاسَ الَّتِى وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَامَةُ \* أُعِنَّتُ لِلْكَفِرِيْنَ®

وَ بَشِّرِ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ آنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الاَنْهُرُ لَمُ كُلَّبَا مُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَبَرَةٍ مِّرْقَا قَالُوا هَذَا الَّذِي مُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَاتُوا بِهِ مُتَشَابِهَا وَلَهُمْ فِيْهَآ اَزْوَاجٌ مُّطَهَىةً لَا وَهُمْ فِيْهَا خَلِدُونَ@ سورة بقره آيات ٢١ تا٥

ترجمه ابلوگوا تم عبادت کرداینے پروردگارکی کہ جس نے تمہیں پیدا کمیا اور ان لوگوں کو پیدا کیا جوتم سے پہلے تھے تاكيتم يرميز گاربن سكوبه (11) وہ ..... پروردگار ..... کہ جس نے تمہارے کیے زین کا فرش بچھایا اور آسان کو چھت قرار دیا اور آسان 0 سے پانی برسایا اور پھراس (یانی) سے تمہارے لیے رزق کے طور پر پھل پیدا کتے ہیں کسی کوخدا کا ہمسر نہ بناؤ جب كدتم آگابى ركھتے ہو۔ (11) اورا گرتم اس چیز کے بارے میں کسی طرح کے قدف میں ہوجوہم نے اپنے بندے پر نازل کی ہے (قرآن) Ο تواس جیسی ایک سورت پیش کرواورخدا کے علاوہ اپنے مددگا رول کو بلالوا گرتم سے ہو۔ ("") پس اگرتم نے ایسانہ کیا ادر نہ ہرگز کرسکو گےتواس آ گ سے ڈردجس کا ایندھن انسان ادر پتھر ہو گئے Ο اور جو کافروں کے لیے مقرر کی گئی ہے۔ ( "") ادرخوشخبری دیں ان لوگوں کوجوا یمان لائے اور نیک اعمال کئے کہ ان کے لیے بہشت کے دہ ماغات ہیں Ο جن کے پنچ نہریں چلتی ہیں۔جب انہیں ان باغات کا کوئی میوہ کھانے کے لیے دیا جائے گا تو وہ کہیں گے کہ پتو وہی ہے جوہمیں پہلے جی کھانے کے لیے دیاجا چکا ہے حالانکہ انہیں جومیوے دیے گئے تھے وہ ذائقے میں اس میوے جیسے تصاور بہشت میں ان کے لیے پاک ویا کیزہ از داج ہوں گی ادروہ لوگ انہی باغات میں ہمیشہ رہیں گے۔ (٢۵)

IYA

تفسيرالميز انجلد ا

 $\frac{\partial}{\partial t}$ 

تفسيراكميز أنجلد أ

تفسيروبيان

وضاحت: آیت ۱۲ میں ارتثاد ہوا: (بَاَلَیْهَا النَّاسُ اعْبُدُوْ اَ مَابَّکُمُ الَّنِ یْ خَلَقَکُمُ وَالَّنِ بَنَ مِنْ قَبُلِکُمْ لَعَلَّکُمْ تَتَقُوْنَ )لوگوتم عبادت کرواپنچ پروردگارکی وہ کہ جس نے تمہیں پیدا کیا اوران لوگوں کو پیدا کیا جوتم سے پہلے تض تا کہ تم پر ہیزگار بن سکواب سوال ہیہ ہے کہ ''لَعَلَّکُمْ نَتَقَقُوْنَ'' (یعنی تم پر ہیزگار بن سکو) اس جملے کالعلق ''اعْبُدُوْا'' (عبادت کرو) سے ہے یا ''حَلَقَکُمْ'' سے اگر اعْبُدُوْ اسے ہوتو یوں محن کیا جائے گا: تم عبادت کروتا کہ تم پر ہیزگار بن سکو اور سے ہو یا ''حَلَقَکُمْ'' سے اگر اعْبُدُوْ اسے ہوتو یوں محن کیا جائے گا: تم عبادت کروتا کہ تم پر ہیزگار بن سکو اور اگر ''حَلَقَکُمْ '' سے ہوتو یوں محن کیا جائے گا کہ عبادت کرواپنے دب کی کہ جس نے تمہیں پیدا کیا تا کہ تم پر ہیزگار بن سکو دوسری صورت میں '' پیدا کرنے کا مقصد'' پر ہیزگاری کا حصول ہے اور پہلی صورت میں عبادت کا نتیجہ پر ہیزگار کی کا حصول ہے۔

تفسيرالميز انجلد ا

اگرچہ بظاہر بیلگا ہے کہ اس کا تعلق ''اعبدوا'' سے ہے لین پر ہیزگاری کا حصول در حقیقت عبادت کا نتیجہ ہے ٰ یعنی عبادت کر و تاکہ پر ہیزگار بن سکو نہ بیکہ اس کا تعلق '' حکق کم'' سے ہادر معنی بیہ ہو کہ اس نے تمہیں پیدا کیا تاکہ پر ہیزگار بن سکو تا ہم اگر دوسرا معنی بھی مراد لیا جائے تب بھی درست قرار پا سکتا ہے کہ خدانے لوگوں کو اس لیے پیدا کیا کہ وہ پر ہیزگار بن سکیں' گویا غرض تخلیق ہیہ ہے کہ لوگ تقویٰ الی عظیم نعمت سے ہم ہو در ہوں' جبکہ پہلی صورت میں نتیج عبادت کا فوٹ او اس ایے میں طرح دونوں پہلو تھی ہیں۔

خداکے مقابل وہمسر بنانے کی ممانعت O''فَلَا تَجْعَلُوْ اللهِ اَنْدَادًاوَ اَنْتَمْ تَعْلَمُوْنَ''۔ اس آیت میں کلم' انداد 'ذکر ہوا جو''ند' کی جنع ہواور ید لفظ (ند) لفظی طور پر''مثل' کے دزن پر ہے اور معنے کے لحاظ سے بھی ای کی مانند ہے (مثل کا معنی دیتا ہے) اور آیت کے آخر میں ارشاد فرمایا '' وَ اَنْتَمْ تَعْلَمُوْنَ'' (حالانکہ تم خود جانے ہو) اس جلے کو کی خاص قید وشرط کے بغیر اور' فَلَا تَجْعَلُوُا'' کے جملے کا حال بنا کرذکر کیا گیا ہے۔ جس سے اس امرکا ثبوت ملتا ہے کہ ہی میں تاکید مقصود ہے لہٰدا معنی یہ ہوگا کہ '' پس تم خدا کے مثل نہ بنا وَ جبکہ تم خود جانے ہو کہ ایں ارخان ہے' ۔ گویا خدا تاکید کے ساتھ فرمار ہا ہے کہ انسان خواہ جتنا کچھ جا نتا ہولیکن اسے ہرگز یہ جن پہ پہنچا کہ وہ خدا کا مثل قرار ہے' ۔ گویا خدا تاکید کے ساتھ فرمار ہا ہے کہ انسان خواہ جتنا کچھ جا بنا ہولیکن اسے ہرگز یہ جن بیں پنچا کہ وہ خدا کا مثل قرار میں حالا تکہ خدا والا کو کی کا وار ان سے پہلے والے لوگوں کو پیدا کیا اور کی منا کے رزق و بقاء کے لیے کا رکات کے نظام کو مرتب کیا۔

قرآن کے بارے میں کھلاچینی ایک سورت '' O''فَاتُوْ اَسِعُوْ مَاقَا مَوْ اَلْحَقْ اللَّهُ مَاقَا مَعْنَ ایک سورت '' (پ) لے آ ذاں جیسی ایک سورت ') ال آیت میں قرآن جیسی ایک سورت پیش کرنے کا تقم دیا گیا ہے، اس طرح کے علم (امر) کو ''امرتعیری'' کہتے ہیں - اس (امرتعیری) کے ذریع قرآن کے معجزہ ہونے کا اظہار مقصود ہے اور سے کہ یہ کتاب، خدا کی طرف سے نازل کی گئ ہیں - اس (امرتعیری) کے ذریع قرآن کے معجزہ ہونے کا اظہار مقصود ہے اور سے کہ یہ کتاب، خدا کی طرف سے نازل کی گئ ہیں - اس میں کی قسم کا کوئی خلک دشہ ہیں پایا جا تا اور سے ایس ایس منظہ دو الا معجزہ ہے ہواں دوت تک باقی رہے گا جب تک زمانہ باقی ہے اور صدیاں گزرجانے کے بعد بھی اس کے معجزہ ہونے میں ذرہ بھر فرق نہیں آ کے گا۔ قرآن مجید کا شرط نظیر لانے سے لوگوں کی ناتوانی کا تذکرہ متعدد آیات میں ہوا ہے مثلاً: سورہ اس ان ترا القرّان لا یا اُسْتُوْلَ مَنْ الْمَانَ الْقَدَّانِ مِنْتُوْنَ بِعِشْلَهِ وَ لَوْ کَانَ

#### 141

تفسيراكميز انجلد ا

بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ طَلِهِ بَرًا -( کہہدییجئے کہ اگرسب انسان اورجن ل کراس قرآن کی مثل لا نا چاہیں تو اس کی مثل نہیں لا سکتے خواہ دہ اس سلسلے میں ایک دوسرے کے مددگار بی بن چائیں)۔ سورہ'' ہود' آیت ساا:

ٚٱمۡ يَقُولُوۡنَافۡتَرُم<sup>ُ </sup> قُلۡ فَٱتُوۡابِعَشۡرِ سُوَ مِقۡتُلِهٖ مُفۡتَرَ لِتِ وَّادۡعُوۡامَنِ اسۡتَطَعۡتُمۡ م<u>ِّن دُوۡنِ</u>اللَّهِ

( کیا وہ کہتے ہیں کہاس ( حمد ) نے خدا پر افتر اءبا ندھا ہے ان سے کہہ دیجئے کہ اگر بیافتر اء ہے تو پھرتم بھی ایس دس من گھڑت سورتیں پیش کر دوا درخدا کے سواجس کو بھی بلا سکتے ہواس کام میں اپنی مدد کے لیے بلالو اگرتم اپنی بات میں سیچ ہو )۔

" تُحُلُ لَّوْ شَآءَاللَّهُ مَا تَكُوْتُهُ عَلَيْكُمُ وَ لَآ اَدْلَى كُمُ بِهِ ۖ فَقَدُ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِهِ لَ أَفَلَا تُعْقِلُونَ "-

( کہددیجئے کہ اگر خداچاہتا تو میں نہ اسے ( قرآن کو ) تمہارے سامنے پڑھتا اور نہ ہی جھےاس کی کچھ خبر ہوتی جبکہ بن اس کے مازل ہونے سے پہلےا پنی زندگی کا ایک طویل عرصہ تم میں گزار چکا ہوں' کیا پھر بھی تم غور نہیں کرتے ؟ ) بید تھا آیت مبار کہ میں ( ہ) کی ضمیر کا بیان' لیکن آیت کی تفسیر میں وارد ہونے والی بعض روایات میں دونوں

تفسيراكميز انجلد ا

احمالات ذکر کئے گئے ہیں کہ بیضمیریا تو''مانز لنا''میں''ما'' کی طرف لوٹتی ہے یا'' عبدنا'' کی طرف' پہلی صورت میں قرآ ا بحوالہ خوداور دوسری صورت میں قر آن بحوالہ پنجیبراسلام مراد ہوگا۔ ماہد سریہ میں سریہ میں جنسب کا ہیں ہے ہو میں جنتہ ہے یہ مضح ہیں ہے ہو ہے ہو ہے ہو ہے اور سری محمد میں م

بہر حال اس آیت اور اس جیسی دیگر آیات میں اس حقیقت کا واضح ثبوت ملتا ہے کہ قر آن ہر لحاظ ہے معجز ہ ہے او اس کی چھوٹی سے چھوٹی سورت جیسے سورہ کوثر اور سورہ عصر بھی معجز ہ ہے اور کوئی شخص اس کی مثل ونظیر نہیں لاسکتا۔ اور جہاں تک اس مکندا حیال کا تعلق ہے کہ "جِتْلِهِ" میں ضمیر" ہُو 'اس سورت کی طرف لوٹ رہی جس میں وہ مٰد کو

ب نیسی سورہ بقرہ یا سورہ یون کیونکہ اس میں سال کو سر جد محمد میں بیا ہیں کا مرح ورت کا کا میں مرح ہوں ہوں کا بلی سور ب لہذا اس سے مراد پورا قرآن نہیں بلکہ صرف وہی سورت ہوجس میں بیآ یت ذکر ہوتی ہے تنہ یونی لے آواس جیسی ایک سور بر اور مزان بیان کے سراسر خلاف ہے اور کوئی صاحب ذوق سلیم اسے تسلیم نہیں کر سکتا کیونکہ جو شخص قرآن کے بارے میں تہمت لگا تا ہے کہ ریچکڑ کا من گھڑت کلام ہے اور اس (حمد) نے خدا پر جھوٹ دافتر اء بائد حاب تو دو پور نے قرآن پر تہمت لگا تا ہے کہ ریچکڑ کا من گھڑت کلام ہے اور اس (حمد) نے خدا پر جھوٹ دافتر اء بائد حاب تو دو پور نے قرآن پر اور مزان بیان کے سراسر خلاف ہے اور کوئی صاحب ذوق سلیم اسے تسلیم نہیں کر سکتا کا کیونکہ جو شخص قرآن کے بارے میں میں تا تا ہے کہ ریچکڑ کا من گھڑت کلام ہے اور اس (حمد) نے خدا پر جھوٹ دافتر اء بائد حاب تو دہ پور نے قرآن پر اور مزان تا ہے کہ لوگ ایک سورت پر یا چند سور توں پر لہندا سے کہنا ہر گر درست نہ ہوگا کہ سورہ یو ہوں اور کان پر



تفسيراكميز انجلد ا

جوار

معجزه کی بابت ایک فنی سوال اصل وجو دِمجزه اور قرآن کے مجزه ہونے کے اثبات کے بعداب بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ محجزه کس طرح وجود پذیر ہوتا ہے جبکہ وہ ''معجزہ'' ہے اور اس کے نام سے اس امر کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ وہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کے مقابلہ ش ابشر نا توال ہے کیونکہ محجزہ کہتے ہی اسے ہیں جو دنیا نے طبیعت کے مسلمہ اور مروجہ اصولوں دمعمول سے ہم آ ہنگ نہ ہو نیعنی جبکہ د نیا میں سبب و مسبب کے در میان ایسا پن جو دنیا نے طبیعت کے مسلمہ اور مروجہ اصولوں دمعمول سے ہم آ ہنگ نہ ہو نیعنی جبکہ د نیا میں سبب و مسبب کے در میان ایسا پند رابطہ ہے کہ نہ سبب سے الگ ہو سکتا ہے اور نہ مبتب سبب کے بغیر و جو دمیں آ سکتا ہے اور سبب و مسبب کے در میان ایسا پند رابطہ ہے کہ نہ سبب سے الگ ہو سکتا ہے اور نہ مبتب ' سبب کے بغیر و جو دمیں آ سکتا ہے اور سبب و مسبب کے در میان ایسا پند رابطہ ہے کہ نہ سبب مسبب سے الگ ہو سکتا ہے اور نہ مبتب ' سبب کے بغیر و جو دمیں آ ہو گیا ہے اور سبب و مسبب کے در میان ایسا پند رابطہ ہے کہ نہ سبب مسبب سے الگ ہو سکتا ہے اور نہ مبتب ' سبب کے بغیر و جو دمیں آ ہو گیا ہے اور سبب و مسبب کے در میان ایسا پند رابطہ ہے کہ نہ سبب مسبب سے الگ ہو سکتا ہے اور نہ مبتب ' سبب کے بغیر و جو دمیں اسکتا ہے اور سبب و مسبب کے در میان ایسا پند رابطہ میں تو تھر مجزہ کو کی استصاء موجود خیں بلکہ سیا صول دنیا کی ہر چیز میں پایا جا تا ہو گو یا دنیا نے طبیعت کی کوئی چیز اس سے مندی نہیں تو تھر مجزہ کو کی استصاء موجود خیں آ تا کیونکر کمکن ہے اور سبب و مسبب کے اس پند

قرآن مجید نے اپنے پاکیزہ بیان کے ساتھ اس سوال کا نہایت واضح جواب دیا ہے اور حقیقت امرکو آشکاد کردیا ہے تا کہ کسی قسم کی غلط بھی باقی ندر ہے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں قرآن نے دو پہلووں سے حقیقت امرکو واضح کیا ہے ایک بیک معجزہ ایک نا تگا لرا نکار حقیقت ہے اور قرآن جو کہ خود بحجزہ ہے وہ مججز کی اصل حقیقت کے اثبات کے لیے خود ایک واضح دلیل ہے ای وجہ سے اس نے چیلنج کیا ہے کہ اس جیسی ایک سورت پیش کی جائے دوسرا سیکہ مججزہ کیا ہے اور اس کی تقامت ک طرح سے دنیا نے طبیعت میں وجود پذیر ہو کہ تی ہی کی کو کہ خود ثابت کے لیے خود ایک داخت کے تمام اصولوں کو نظر انداز کر کے اور ان کی مسلمہ بنیا دول سے مشارک ایک وجود میں آ جائے جو دنیا نے طبیعت تذکرہ کیا جا تا ہے:

قرآن كالمعجزه بونا

یدایک مسلمہ حقیقت ہے کہ قرآن مجید نے این منتجزہ'' ہونے کے بارے میں اپنی متعدد آیات میں جن میں سے پچوکی ( ملہ میں نازل ہونے والی) اور پچھ مدنی (مدینہ میں نازل ہونے والی) ہیں چیلیج کر کے کہا ہے کہ اگر اس کے بارے میں کسی کوکوئی شک ہوتو دہ اس جیسی ایک سورت پیش کر نے ان آیات میں قرآن مجید کے مجزہ ہونے کا واضح ثبوت ملتا ہے اور یہ حقیقت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ قرآن خدا کی نہایت واضح وا شکارنشانی اور مافوق الطبیعت ......خارق العادت ( معجزہ) ہے بلکہ آیت ۳۲ (جو پہلے ذکر کی جا چکی ہے) بھی قرآن مجید کے میں والے کہ دلی کہ ای اور الی کی اللہ بی میں کہ ہوت کھ كها كما ب كداكرتم اس (قرآن) ك بار ب مس كن قسم ك تلك ميں متلا موجو بهم ف البين بند بريازل كما ب توالر جيس ايك سورت بنا كر لے آ وَ (وَ إِنْ كُنْنَتْهُ فِيْ مَايْتِ قِسَّمَانَةَ لَنَا عَلَى عَبُنِ مَا قَالُتُوا بِسُوْمَ اللَّهِ مِي لَعَنَ الَرَمَ كَتِهِ م كديد (قرآن) محد كامن گھڑت كلام بتوتم بھى اس جيسا كلام پيش كرو۔

''معجزہ''ہونے کی دلیلیں ہیں گویاان کے ذریعے قرآن کے معجزہ ہونے پراستدلال کمیا گیاادراس سے میڈوت ملتا ہے کہ بر مقدس کتاب،خدا کی طرف سے ''معجزہ'' بن کرنا زل ہوئی ہے۔البتدان آیات شریفہ میں مختلف پہلوؤں سے چیلنج کیا گیا۔ بعض آیات میں عمومیت کے ساتھ چیلنج کمیا گیا ہے اور بعض میں خاص موارد کے ساتھ مثلاً سورہ اسراء آیت ۸۸ میں عمومیت کے ساتھ یعنی پورے قرآن کی مثل دنظیر لانے کا چیلنج کیا گیا ہے: چنا نچہ ارشاد ہوا:

\* " قُلْ لَابِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْحِنُّ عَلَى اَنْ يَّأْتُوا بِبِثْلِ هٰذَا الْقُرْانِ لَا يَأْتُونَ بِبِثْلِهِ وَ لَوْ كَازَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ طَهِيْرًا-"

( کہہ دیجئے کہ اگر تمام انسان اور جن ل کراس قرآن کی مثل دنظیر لانا چاہیں تو اس کی مثل نہیں لا سکتے 'خواہ وہ اس سلسلے میں ایک دوسرے کے ساتھ بھر پور تعاون ومد دہی کیوں نہ کریں )

اس آیت میں پورے قرآن کی نظیرلانے کے ساتھ چینٹی کر کے قرآن کے ''معجز ہ'' ہونے کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ آیت مبارکہ مکہ مکرمہ میں مازل ہوئی اور ہراہل نظراس حقیقت کو سجھ سکتا ہے کہ اس میں پورے قرآن کو بطور' معجز ہ'' بیان کر کے چینج کیا گیا ہے اوراس سلسلہ میں کسی طرح کے شک کی گنجائش نہیں۔

پس اگر صرف قر آن کی فصاحت و بلاغت اور اسلوب بیان کی عظمت کے ذریعے اس کی مشل ونظیر لانے کا چیننے کر <sup>س</sup>یا ہوتا تو ہیر بات صرف عربوں تک محدود ہوتی کیونکہ قر آن انہی کی زبان میں نازل ہوا ہے اور انہی اہل زبان سے کہا جاتا ج زمانہ ء جاہلیت میں اہل ادب کہلاتے متصاوران کی زبان ہر قسم کی آمیزش اوراد بی نقائص سے پاک تھی کہ وہ اس کی مشل پیژ

تفسيراكميز انجلد ا

کریں جبکہ ایسا ہر گزنہیں بلکہ اس کے بالکل برعکس تمام انسانوں اور جنوں کوچینج کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کا · · معجزهٔ ، بهونا صرف فصاحت و بلاغت کلام اورعمد ه طرز داسلوب بیان کے حوالہ سے نہیں اور نہ ہی اس کے علادہ کسی ایک خاص جهت اور مخصوص پیلو کو مد نِظر قرار دے کرچینج کیا گیا ہے جبکہ قرآ ن معارف وحقائق اخلاق وفضائل احکام و دستورات شریعت غیبی خبروں اور کئی دیگر ایسے علوم ومعارف پر مشتمل ہے کہ انسان نے ابھی تک ان کے چرو عظمت سے نقاب نہیں الٹی۔اور میسب اپنی اپنی حقیقت میں عظمت قرآن کی منہ بولتی تصویریں ہیں اوران سے قرآن کے ''معجزہ'' ہونے کا ثبوت ملتاب تا ہم بدایسے امور بیں جن کی بابت تمام انسانوں اور جنوں کوتو آگا ہی حاصل نہیں لیکن کچھالی بلندیا یہ ستیاں بھی ہیں جوان یا کیزہ حقائق سے مطلع دائ گاہ ہیں اس کیے قرآن کا چیلنے تمام جہات اور فضیلت و برتری کے تمام مکنہ پہلوؤں کے ساتھ ب يعنى بينيس كها كما كما كراس جيسي فسيح كتاب بيش كري يا اس جيسي كتاب اخلاق يا كتاب احكام لا عمي بلكه كها كما كها سجيسي کتاب لائیں یعنی جو ہرمکن پہلو سے ضیلت کی حامل ہؤنہ ہیدکہ صرف ایک یا دویا کٹی پہلوؤں سے لہذا ہیہ بات ثابت ہوگئی کہ قرآن ابنی فصاحت وبلاغت میں صاحبان فصاحت وبلاغت کے لیے اہل حکمت کے لیے کم وحکمت میں ارباب دانش کے لیے دانش ومعرفت میں علم الاجتماع کے ماہرین کے لیے اپنے اجتماع ومعاشرتی مسائل کی جامعیت میں قانون سازی کے ماہرین سے لیے تدوین قانون میں سیاست دانوں کے لیے سیاس امور میں ارباب اقتدار کے لیے حکومتی مسائل میں اور تمام الل عالم کے لیےان تمام حقائق کے لحاظ سے ''معجزہ'' ہے جن کے ادراک سے وہ قاصر ہیں مثلاً غیبی امور اور علم وعلم و بیان کے مختلف ہونے کی بابت سب لوگ حقائق سے کمل آگاہی حاصل کرنے سے عاجز وما تواں ہیں اس سے پیۃ چکتا ہے کہ قرآن مجید نے تمام جہات میں مجمزہ ہونے کا دعویٰ کیا ہے اور کا نتات کے ہر فرد کے لیے اس کا بید عویٰ عام ہے خواہ وہ جنوں میں سے ہویاانسانوں میں سے عوام میں سے ہویا کسی مخصوص طبقہ سے تعلق رکھتا ہو عالم ہویا جامل ہؤمر دہویا عورت ہوا پے علم وفضل میں بلندمقام رکھتا ہو یا کم درجہ کا حامل ہولیکن کچھ سوچنے اور شجھنے کی صلاحیت رکھتا ہو 'توقر آن ان سب کومخاطب کر کے اپنے معجزہ ہونے کا دعولیٰ کرتا ہے کیونکہ ہرانسان اپنی عظیم فطرت کے سامیہ میں بیصلاحیت رکھتا ہے کہ فضیلت دعظمت کی پیچان و تشخيص اوراس کے کم يازيادہ ہونے کا تعين کر سکے اس ليے ہرانسان اپني اور دومروں کی فضيلتوں کو اچھی طرح سمجھ سکتا ہے اور ان نُضیلتوں کے مرامتب ودرجات کی پہچان بھی کرسکتا ہے لہٰذا جب وہ ان تمام کمالات ادر نضیلتوں کواچھی طرح سجھنے کے بعد ان عظمتوں اور کمالات کے ساتھ ان کا موازنہ کرے جوابے قرآن کی بابت معلوم ہوئی ہیں تو اس صورت میں وہ صحیح ومنصفانہ فيصله كرسكتاب كدآيا كونى بشرى قوت ان جيس عظيم حقائق اورفضائل وكمالات بحطال بإكيزه معارف الهيبكو پيش كرسكتي ب اوركياكونى انسانى طاقت قرآنى حقائق ومعارف كي نظير لاسكتى ب؟ كما يمكن ب كدكونى انسان ايسى اخلاقى اقدار كانموند ييش كر سکے جوقر آن کی پیش کی ہوئی پا کیزہ اور باعظمت قدروں کے برابر ہوں؟ کیا یہ کمکن ہے کہ کوئی بشرا یے فقیمی وسعادت بخش -احکام وقوانین کی تدوین کر سکے جوانسانی زندگی کے ہر پہلو سے تعلق رکھنے کے باوجود ہرفتم کے اختلاف د تناقض سے پاک ہوں اور ہر قانون در ستور میں اور اس طرح ان کے نتائج وآ ثار میں روح تو حید ادر تقویٰ دیر ہیز گاری کی اعلیٰ اقد ار محفوظ رہیں

کیا کوئی تحظیم ریہ جرات کرسکتا ہے کہ خود اپنی طرف سے ایک ایس کتاب پیش کرے جس کے بارے میں وہ مدگی ہو کہ وہ پوری کا تنات کے لیے سرچشم پدایت ہے اور اس میں زمانہ ، ماضی و مستقبل کی خبرین گذشتہ اقوام اور آئندہ آنے والے لوگوں کے حالات ایک یا دوابواب میں نہیں بلکہ کٹی ابواب میں مختلف واقعات حوادث اور آئندہ رونما ہونے والے وقائع کے بارے میں پیشگو ئیاں بھی درج ہوں اور اس کے تمام مندرجات صحیح اور ہرلحاظ سے بچ ثابت ہوجا تیں؟

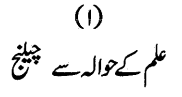
رس سے بور سے یہ کو بیاں کی دوری برل ادروں کی معروب کی ادر برل طریب کی ہے ہودات میں سے ایک ہو اور کیا کوئی انسان کہ جوخوداس عالم طبیعت اور کھ برلی تغیر پذیر دنیا کی مادی زندگی کی حال موجودات میں سے ایک ہو ایسا کر سکتا ہے کہ پوری دنیا تے بشریت اور کا تنات انسانی کے تمام امور میں دخیل ہوکران کی بابت ایسے معارف علوم قوانین احکام ودستورات مواعظ واخلاق اور جرچووٹی سے چھوٹی اور بڑی سے بڑی چیز کے بارے میں معلومات فراہم کر سے جو ہر کی اظ سے صحیح بحکنل اور پا کدار ہوں اور جن پر حوادث روز گا راور دنیا کی تغیر پذیری انراز اند از ند ہو سے اور ان قوانین و دستورات میں سے صحیح بحکنل اور پا کدار ہوں اور جن پر حوادث روز گا راور دنیا کی تغیر پذیر کی انراز اند از ند ہو سے اور ان قوانین و دستورات میں سے حکی محمل اور پا کدار ہوں اور جن پر حوادث روز گا راور دنیا کی تغیر پذیر کی انراز ند ہو سے اور ان قوانین و دستورات میں سے محیح بحکنل اور پا کدار ہوں اور جن پر حوادث روز گا راور دنیا کی تغیر پذیر کی انراز ند ہو سے اور ان قوانین و دستورات میں سے محیح بحکنل اور پا کدار ہوں اور جن پر حوادث روز گا راور دنیا کی تغیر پذیر کا از اند از ند ہو سے اور ان قوانین و دستور ان میں سے محیم کی مرتب ظہور پذیر ہوتے اور کن ایسے فر دعات ہیں جو اپنے اصولوں کی آثار کے طور پر ان سے وابستہ ہیں؟ اس کر ساتھ ساتھ ہم اس حقیقت سے بھی آگاہ ہیں کہ کوئی انسان اپنے مک کے کمال و نقص کے والہ سے ایک حالت پر باقی نہیں مر جتا بلکدا پنی زندگی کے مخلف مراحل میں قکر وعمل کی پیٹنگی و کم زوری کی گونا گوں کیفیتوں سے دوچار ہوتا ہے لہذا ہر مظمند اور ما حب بسیرت انسان کہ جوان تمام مذکورہ مطالب وحقائت کو بچھ سکتا ہو وہ بھی اس سلسلے میں کی قسم کی شام کا شکار بیس ہو سکتا صاحب بھیرت انسان کہ دوان تمام مذکورہ مطالب وحقائت کو بچھ سکتا ہو وہ میں اس سلسلے میں کی قسم کی تم کی می کہ میک می میکار میں ہو سکتا ما حب بسیرت انسان کہ دوان تمام مذکورہ مطالب وحقائت کو تجھ سکتا ہو وہ تھی ان سلسلے میں کی قسم کی مشام کے شک کا شکار بیک ہو سکتا کہ بیر سب خصوصیات اور فضائل و کمالات موٹر آن کی تعلی میں موجود ہیں بشری تو ت سے بالاتر اور دنیا نے طبیعت کی اور پر اپن

Presented by www.ziaraat.com

ضمیر کے اس فطری اصول کو بھی فراموش یا نظر انداز نہیں کر سکتا کہ انسان جس چیز کو حقیقت کی بچھنے سے قاصر ادر اس کی بنیا دوں سے نا آگاہ ہوا سے چاہیے کہ اس کی بابت یکم سالم وآگا ہی رکھنے دالے ارباب دانش داہل بصیرت کی طرف رجوع کرے۔

ایک امکانی سوال اوراس کاجواب مذکورہ بالا مطالب کے تناظر میں ممکن ہے آب سوال کریں کہ قرآن مجید کا اس طرح سے اعلان عام اور ہرا یک کو چین کرنا کیافائدہ رکھتا ب عوام الناس کوچین کرنے سے کیا حاصل ہوگا جبکہ خواص سے ایسا کہنا چا بے تھالیکن خواص کوچھوڑ کر عوام کوچینج کیا گیا ہے اور عوام تو ہرنی بات کوجلد سے جلد مان لینے پر تیار ہوجاتے ہیں چنا نچہ توام کی فکری نا پختگی کی مثال اس سے بڑھ کراور کیا ہو سکتی ہے کہ وہ حسین علی بہاء (فرقہ بہائیت کابانی) مرزاغلام احمد قادیانی (فرقد احمد بیکابانی) اور مسیل یہ کذاب جیسے لوگوں کے سامنے جھک گئے اورانہیں تسلیم کرلیا 'جبکہ ہذکورہ افراد نے جونظریات پیش کئے اور ان کی صحت و حقانیت پرجودلاک دینے وہ نہایت بیہودگی اور حمافت کے سوا کچھ بھی نہیں اور انہیں کسی معقول آ دمی کی باتیں نہیں کہا جا سکتا۔ اس سوال کا جواب میں اس طرح دوں گا کہ پہلی بات ریہ ہے کہ قرآن نے اثبات مجمزہ کے لیے جس راہ کو اختیار کیا ہے حقیقت میں وہی صحیح ہے کیونکہ ہر جہت ہے'' معجزہ'' ثابت کرنے کا طریقہ یہی ہے کہا ہے ایسے انداز میں پیش کیا جائے جس میں فضیلت و برتری کی تنجائش ہو، تا کہ کی کے کمال وعظمت کی پیچان آسانی سے ہو سکے اور دوسرا بید کہ لوگ فہم وشعور کے لحاظ سے مختلف ہونے کی وجہ سے کسب کمال میں بھی کیساں نہیں ہو سکتے اور جس طرح لوگوں میں سوچے شجھنے اور غور وفکر کرنے کی تو توں میں فرق ہوتا ہے ای طرح کمالات میں بھی فرق یا یا جاتا ہے لہٰ ان دونوں با توں سے پیڈیچہ حاصل ہوتا ہے کہ جو شخص اين فيم وادراك ميس بلند مقام ركفتا ب اورصاحب فكرونظرب وه حقائق كواحيمي طرح درك كري كااور جوشخص اس س کم درجہ کا حامل ہوگا اور قبم وادراک میں اس سے کمز ورہوگا وہ اس کی طرف رجوع کر کے حقائق سے آگا ہی حاصل کر ےگا' مدوه امر ب جس كافيصله فطرت سليمه اورانساني طبيعت ف واضح طور بركرديا ب- اسى ليقرآن ف مجمزه مون كاعلان ادر اس کی مثل ونظیر لانے کا چیلنج ''علم ومعرفت'' کے ذریعے کیا گیا کیونکہ یہی وہ چیز ہے جس سے ہرفر دحقا کُق سے آگا ہی حاصل کر سكتاب اوراس كاطريقدوبى بجوبهم في ذكركياب كدار باب علم ودانش اورصاحبان فكرونظرابي فكرى قوت كرساته حقائق ومعارف کا ادراک کریں گے جبکہ عوام الناس ان سے استفادہ کرتے ہوئے اپنی جہالت دور کریں گے اس طریقہ کی تائید فطرت سلیمہ سے بھی ہوتی ہے اب رہے وہ امور جوعلم ومعرفت کے علاوہ معجزہ ہیں توان کی بابت حقیقت امر داضح ہے کہ علم و معرفت کے علاوہ جس چیز کوبھی معجزہ قصور کریں وہ دنیائے طبیعت کی موجودات میں سے ایک ہونے کے حوالہ سے یا حادث و حسی ہونے کے ناطح قانون طبیعت کی زدیمیں آتی ہے اور ایک خاص زمانداور مخصوص جگہ میں محدود ہو کررہ جاتی ہے کہ جسے سوائے چندافراد کے ادرکوئی نہیں دیکھ سکتا اور نہ ہی کوئی دوسرا اس کے مجمزہ ہونے کی حقیقت کا مشاہدہ کر سکتا ہے، اگر بےفرض محال اسے دنیا کے ہرفرد کے لئے مجمزہ اور قابل مشاہدہ مان لیس توبیدا سی صورت میں ممکن ہوگا جب ساری دنیا کے افر ادا یک

جگہ است میں مشاہدہ کریں اورا گرید بھی مان لیں کہ وہ ہر جگہ اور ہر فرد کے لیے قابل مشاہدہ ہے تب بھی اے ایک خاص زمانہ اور مخصوص دور کے لیے معجزہ ماننا پڑے گانہ کہ ہمیشہ کے لیے اس لیے قر آن نے کسی ایسے پہلو سے چینی نہیں کیا جوزمان و مکان کی محدودیت کی زنچیروں میں جکڑ کر کا ننات کے ہر فرد کے لیے قابل عمل نہ ہو بلکہ اس نے اپنا چینی اس طرح اور اس پہلو سے کیا ہے کہ اس کا مخاطب ہر دور میں ہر مقام پر کا ننات کا ہر فرد ہے اور ریوا م اعلان اور کھلا چینی ہی ور مقیقت لوگوں کے ہر طبقہ کو دعوت فکر دیتا ہے اور قر آن کی عظمت اور اس کے معجزہ ہونے کو واضح طور پر ثابت کرتا ہے۔



قرآن مجید نےعلم ومعرفت کےحوالہ ہے چینج کر کے مختلف مقامات پراپنے '''معجزہ'' ہونے کااعلان کیا ہے چنا نچہ ارشادالي بوا: سوره وکل، آیت ۸۹: \* وَنَزَّلْنَاعَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانَا لِّكُنَّ شَيْء " (اورہم نے آپ پر کتاب نازل کی جو ہر چیز کاواضح بیان ہے)۔ ادرارشادفر مايا: سوره ءانعام، آيت ۵۹: \* <u>وَلاَ</u>مَظْهِ وَلاَيَايِسِ اِلَّا فِي كِتْبِ شَبِيْنَ (اوز نہیں ہے کوئی تر اور نہ خشک چیز مگریہ کہ اس کاذ کراس روشن دواضح کتاب میں موجود ہے)۔ این دوآیات کےعلاوہ دیگرمتعدد آیات میں قرآن کی علمی عظمت کا تذکرہ ہوا ہے' گویاان آیات میں خداوند عالم نے ارشاد فر مایا کہ قرق بن کہ جس میں ہر چیز کا داضح بیان ہے اور ہر خشک وتر کا ذکر اس میں ہے اس کی مثل ونظیر لا ناکسی بشر کے یس کاروگ ہیں۔ حقيقت بدب كداسلام كى مقدس وبلنديا يدتغليمات ميس غوركرف سے معلوم ہوتا ہے كداس كے تمام كليات ادر بنیادی حقائق کدجن کا تذکرہ قرآن مجید نے کیا ہے اور تمام جزئیات وتفصیلات کہ جن کی بابت قرآن نے پنجبر اکرم صلی اللہ

بیادی ها ک که کن که که حرف کر ان جنید سے میاہے اور کما م کر نیا ہے۔ علیہ دآ لہ دسلم کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا ہے جیسا کہ ارشا دہوا: سورة بقره آيات ٢١ تا٢٢

## 129

تفسيراكميز انجلد ا

سوره ، حشر ، آیت ۷: (پیغیبراسلام جو ظمتمہیں دیں اس پر کمل کردادرجس سے روکیں رک جاؤ)۔ اسى طرح ارتثاد جوا: سوره دنساء، آیت ۲۰۱: \* ' لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِهَا أَلْم لِكَ اللهُ (تاكما ب لوكول كے درميان اس چيز كے ذريع علم (فيعله) كريں جو خدان آب كودكھا كى ہے)-ان سب میں علوم ومعارف المہیہ فلسفیہ بلند پاید اخلاق اور دین کے اصول وفروغ کی بابت بنیادی احکام و دستورات کہ جن میں عبادات معاملات سیاسیات اجتماعیات اور وہ سب امور بیان کئے گئے ہیں جن کاتعلق انسان کے افعال واعمال سے بے اور تمام معارف دمطالب فطرت سلیمہ اور حقیقت توحید کے عین مطابق بی اور پرلطف بات سے کہ جب ان علوم ومعارف کی تفصیلات کا تجزید کریں اور تمام جزئیات کا جائزہ لیس توسب کی بازگشت تو حید کی طرف ہوتی ہے اور جب حقیقت توحیداوراس کے بنیادی پہلوؤں پرنظر کریں تو تمام معارف داحکام کی تصویراس میں نظر آتی ہے۔ قرآن مجید نے اپنی تعلیمات اورعلوم ومعارف کی بقاءود وام کی صانت بھی خود ہی دی ہے اور واضح طور پر بیان بھی کر دیا ہے کہ اس کے حقائق ہمیشہ باقی رہنے والے ہیں اور ہر دور میں انسان کی صلاح و بہتری کے لیے قابل اجراء ہیں اور صدیاں گزرجانے کے بعدیمی ان کی تاز گی میں کوئی فرق نہیں آ سکتا چنانچہ اسلسلہ میں ارشاد ہوا: سوره ، م سجده، آیت ۲ ۳: \* "وَإِنَّهُ لَكِتُبٌ عَزِيْزُ أَ لَا يَأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِه \* تَنْزِيُلٌ مِّن حَكِيْمٍ (بدایسی کتاب عزیز ہے کہ جس پر باطل پہلے اور نہ آئندہ بھی انژانداز ہیں ہوسکتا' اس لیے کہ بیرخدائے علیم وحمید ک طرف سے نازل کی گٹی ہے)۔ ای طرح ارشادفر مایا: سوره وججر، آيت ٩: \* ' إِنَّانَحْنُنَزَّلْنَاالَدِّ كُرَوَ إِنَّالَهُ لَحْفِظُوْنَ-" (ہم نے بی اس ذکر ( قرآن ) کونازل کیا اور ہم اس کے محافظ ہیں )۔ قرآن وہ کتاب ہےجس کی تعلیمات قیامت تک سمی کے ہاتھوں زوال پذیر نہیں ہو سکتیں اور نہ ہی دنیا نے طبیعت یر علم فرما قانون تغیرو تکامل اس کی تازگی پرانژا نداز ہوسکتا ہے بلکہ وہ ابدیت نواز اور دوام شعار مججزہ الہی ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا

**\**\*

اس سوال اعتراض یا خلطتهی کا تفصیلی جواب سوره بقره آیت ۲۳ (کان الناس امة واحدة ) کی تفسیر میں دیا جائے گا اور اس موضوع کی بابت عمل بحث ہوگی کیکن یہاں سرسری طور پر اس کا مختصر اور جامع جواب یوں دیا جاتا ہے کہ قرآن نے اپنے تمام قوانین و دستورات کی بنیا دود چیز وں کوقر اردیا ہے: ایک تو حید فطری اور دوسری بلند پا بیا خلاق و عادات کہ جن کا تعلق طبیعت کے تقاضوں سے ہاس کے علاوہ قرآن کا مؤ قف ہیہ ہے کہ قانون سازی، ہکوین دخلیق عالم اور وجود د سمت کے بنیا دوں اصولوں پر ہوئی چا ہے تا کہ حالات زمانہ اور تبدیلی ، احوال ان کی افاد بیت کوز آک نہ کر سے کی عام استوار کرتے ہیں اور معنو یات کوئی چا ہے تا کہ حالات زمانہ اور تر بلی ، احوال ان کی افاد بیت کوز آک نہ کر سے کیک عرصا خاص کے ماہرین قانون اپنے علمی نظریات اور قانون سازی کے اصولوں کو معاشرہ کے بدیلتے ہوئے احوال و اطوار کی روشنی میں معار کرتے ہیں اور معنو یات کو سرے سے تاکہ حالات زمانہ اور تبدیلی ، احوال ان کی افاد بیت کوز آک نہ کر سے کیک عصر عاض میں معاد کرتے ہیں اور معنو یات کو سرے سے تاکہ حالات زمانہ اور تبدیلی ، حوال ان کی افاد بیت کوز آک نہ کر سے کیک علی معار ماشوار کرتے ہیں اور معنو یات کو سرے سے تاکہ حالات زمانہ اور تبدیلی ، عام دی ہوئے احوال و اطوار کی روشنی میں معاش کی بند دل ہی ٹیک ہوتی جس کے نتیجہ میں ان کی تمام کا وشیں معنوی و در حانی اقدار سے خلی ہوتی ہیں اور ان کی نظریات اطر تی ک

(٢) اس شخصیت کے حوالہ سے چینج جس پر قرآن نازل کیا گیا

قر آن مجید نے پیغیر اسلام حضرت محدؓ کے حوالہ سے بھی اپنے معجزہ ہونے کا اعلان اور اس کی مشل ونظیر لانے کا چیلنج کمیا ہے اور دہ اس طرح کہ ریقر آن جواپنے الفاظ ومعانی دونوں کے لحاظ سے معجز ہ ہے اسے اس شخص نے پیش کیا ہے جس نے کسی استاد کے سامنے زانوئے تلمذ تہہ نہیں کیا اور نہ ہی کسی سے علمی دفکری تربیت پائی ہے تو اس کا ایسا کرنا ( قرآن جیسی عظیم

# 141

نفسيرالميز انجلد ا

\* تُقُلُ لَّوْشَاءَ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمُ وَلآ ٱدْلَى كُمْ بِهِ ۖ فَقَلْ لَبِثُتُ فِيكُمْ عُبُرًا مِّن قَبْلِهِ لَقَلا تَعْقِلُونَ- "

( کہہ دیجیے کہ اگر خدا چاہتا تو میں اے ( قرآن کو) نہ ہی تمہارے سامنے پڑ ھتا اور نہ جھے اس کی کوئی خبر ہوتی' جبکہ میں اس کے نازل ہونے سے پہلے اپنی زندگی کا بہت بڑا حصہ اور طویل عرصة میں گزار چکا ہوں' کیا پھر بھی تم غور نہیں کرتے )

بیہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ حضرت پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سالہا سال ان لوگوں میں معاشرہ کے ایک عام فرد کی طرح رہے اور اس اثناء میں آنخصرت نے نہ تو کسی کواپنی کوئی فضیلت و مرتر ی جتلائی اور نہ ہی اپنے علمی کمالات کا اظہارکیا ٰ یہاں تک کہا پنی چالیس سالہ زندگی میں کوئی شعر یا نٹر جوآپ کی ادبی شخصیت کی دلیل ہوبھی پیش نہیں کی جبکہ بی عرصہ (چالیس سال) آپ کی پوری زندگی کا دو تہائی حصہ ہے۔لیکن اس دوران آپ نے اپنی برتری کے اظہارا درکسی معاشرتی عظمت کے مظاہر سے کے طور پر بچھ بھی نہیں کیا بلکہ ایک عام فرد کی حیثیت میں لوگوں کے ساتھ مل جل کرر ہے اور پھر دفعتہ اپن نبوت کا اظہار کیا اور ایک الی کتاب پیش کردی جس کے سامنے اس دور کے بلتد پاریار باب علم ودانش دنگ رہ گئے اور زمانہ کے جلیل القدر اہل ادب اور فصاحت وبلاغت کے ماہرین قرآن کی عظمت کے سامنے زبان نہ کھول سکے۔اور جب اس نے این اس کتاب کودنیا کے گوشہ گوشہ تک پنچایا توکسی عالم فاضل اورادیب ددانشور اور مفکر کو بیجرات نہ ہو تکی کہ اس کے خلاف لب کشانی کرے اور اس کا مقابلہ کر سکے۔البتہ وہ اس کے علاوہ اور پچھ نہ کہہ سکے کہ بیر (محمد) تجارت کی غرض سے ملک شام کتے تقصادر بیسب پچھانہوں نے وہاں کے راہوں سے سیکھا ہے اور بیتمام واقعات اور داستانیں انہی سے پڑھ کر آئے بیں حالانکہ حقیقت حال ہے ہے کہ المحضرت ایک مرتبدا بنے چیا محر محفرت ابوطالب " کے ساتھ شام گتے جبکہ آ ب ابھی بالغ بھی نہیں ہوئے تھے اور ایک مرتبہ حفزت خدیج سلام اللہ علیها کے غلام میسرہ کے ساتھ شام گئے اس وقت آ ب کی عمر ۲۵ سال تھی اور آپ کے ساتھ کی افراد بھی تھے جو ہروفت آپ کے ساتھ ساتھ دیتے تھے۔ اگر بغرض محال آپ نے اپنے اس سفر میں کی سے پچھ سیکھا بھی ہوتو اس کا تعلق قرآن جید کے باعظمت علوم ومعارف سے کیا ہے؟ اور بد با کیزہ حکمتیں اور بلند یار حقائق کہاں سے آ گئے؟ اور اس دور میں سے آپ م کوفصاحت وبلاغت کے بیجواہر پارے عطا کردیئے کدان کے . سامند زیا بحر کے اہل ادب اور ارباب علم ودانش اور صاحبان فصاحت وبلاغت دنگ اور مات رہ گئے؟ اس کے علاوہ آنحضرت پر میتہمت لگائی گئی کہ آپ ہر دوز مکہ میں مقیم روم کے رہنے والے ایک لو ہار کہ جوشمشیر سازی کا کام کرتا تھا کے پاس جایا کرتے تھے اور اس سے بیسب کچھ کیھا اور پڑھا ہے۔ اس تہمت کا جواب خدا وند عالم نے

اس طرح دیا: سورہ چکل ، آیت ۱۰۷۳: ۲۶ میر میر میں میں

\* `وَلَقَدُنَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّنِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَبِي قَالِسَانُ عَرَبِيٌّ مَّبِينٌ ` \_

(اورہمیں معلوم ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں اسے (محمد کو) ایک انسان نے بیسب کچھ پڑھایا ہے۔ جس زبان ک طرف میچھوٹی نسبت دیتے ہیں وہ مجمی ہے جبکہ بیدواضح وروثن عربی زبان ہے)۔

اس کے علاوہ آ تحضرت پر میتہت بھی لگانی گئ کہ آئ نے کچھ چیزیں سلمان فاری سے پڑھی ہیں کیونکہ وہ فارس کے ایک جید عالم دین تھے اور ان کے پاس ادیان و مذاہب کے بارے میں وسیع معلومات تھیں حالا نکہ جناب سلمان فاری مدينه ين مشرف بداسلام ہوئے اوراس وقت قرآن کا اکثر حصہ نازل ہو چکاتھا کیونکہ قرآن کا زیادہ تر حصہ مکہ کمرمہ میں نازل ہوا اورای میں تمام بنیادی معارف وتعلیمات مذکور بیں اوران واقعات کا تذکرہ بھی ہےجن کی بابت چھتا یات مدینہ میں نازل ہوئیں بلکہ مکہ کرمہ میں نازل ہونے والی آیات میں مدنی آیات کی نسبت زیادہ مطالب موجود ہیں تو اس کے علاوہ اورکون سے ایس مطالب بیں جوسلمان فاری سے آپ کوتعلیم دیتے؟ اس کے علاوہ بیلوگ کہتے ہیں کہ سلمان فاری مذاجب وادیان کا وسيعظم رکھتے متصاورتورات دائیجیل کے عالم منفخ تو وہ تورات دانیجیل اب بھی موجود ہےان کا مطالعہ کرنے سے بخو بی معلوم ہو جاتا ہے کہ ان کے مطالب اور قرآن کے مطالب میں بہت فرق ہے قرآن مجید میں انبیاءالی علیہم السلام اور ان کی امتوں کے بارے میں جو دا قعات مذکور میں دہ تو رات دانجیل میں نہیں اور قرآن نے جو تاریخی حقائق پیش کئے ہیں دہ ان دو کتا بوں میں مذکور نہیں اس سے علادہ قرآن اور تورات وانجیل میں ایک بہت بڑا فرق یہ ہے کہ ان دو کتا ہوں میں انبیاء علیہم السلام کی طرف الی نازیبانسبتیں دی گئی ہیں جوفطرت سلیمہ کے پاکیزہ مزاج سے سراسر منافی ہیں 'بلکہ دہ ایس نا پاک نسبتیں ہیں کہ کسی عام نیک و صالح اورصاحب عقل وبصيرت كي طرف بحى نبيس دى جاسكتين جبكة قرآن مجيدانبياء ويبغبران الأعليهم السلام كوبوشم ك نقائص قبائ اور قابل مذمت ولائق نفرت افعال سے پاک سمجھتا ہے اور اس کے علاوہ کئی دیگرا یسے مطالب ان دو کتابوں میں مذکور ہیں کہ جن سے سی حقیقت سے آگاہی حاصل نہیں ہوتی اور نہ ہی ان میں کسی اخلاقی فضیلت کا تذکرہ ہے کہ جوانسان کے لیے سعادت وخوش بختى كى راه ہمواركر بے ليكن قرآن مجيد نے ان كتابوں سے صرف انہى مطالب وتقائق كواپنے دامن ميں جگه دى ہے جولوگوں کے لیے علوم ومعارف اور اخلاق وآ داب زندگی میں مفید ثابت ہو کتے ہیں اس کے علاوہ ان کتابوں کا اکثر حصہ چھوڑ دی<u>ا</u>ہے۔

(نوٹ) یا در ہے کہ مذکورہ بالا بحث میں تو رات وانجیل سے مراد موجودہ دور میں پائی جانے والی بید دو کتا ہیں ہیں کہ جن میں وسیع پیانہ پر تبدیلیاں واقع ہو چکی ہیں اور اب سیا پنی اصل حالت وصورت میں باتی نہیں اور اس کے علاوہ سیابت قابل توجہ ہے کہ قرآن جید کی وجہ سے مید دنوں منسوخ ہو چکی ہیں لہذا مائخ اور منسوخ کا تقابل ہی نہیں ہوسکتا،۔۔م)

#### 111

فسيراكميز أنجلد أ

(٣) · غیبی خبر س دینے کے حوالہ سے چیکنج

قر آن مجید نے اپنی متعدد آیات میں غیری خبریں دے کراپٹی مججزہ ہونے کا اعلان وا ظہار کیا ہے اورلوگوں سے کہا ہے کہ اگر تمہیں قر آن کے بارے میں کوئی شک ہوتو اس جیسی کتاب پیش کر وجس میں غیب کی خبریں دی گئی ہوں۔ غیب کی خبریں دینے کی بابت قرآن مجید میں مختلف مقامات پر اور گونا گوں موضوعات کے ضمن میں تذکرہ ہوا ہے ذیل میں ان موارد کوذکر کیا جا تا ہے جن میں صراحت کے ساتھ خدا کی طرف سے قرآن میں غیب کی خبریں دینے کا ظہار کیا گیا ہے (1) سابقہ انہیا ءالہی اوران کی امتوں کے واقعات کی خبر دیتے ہوئے اس طرح ارشا دہوا:

سوره ء بود، آیت ۹ ۴:

\* '' نِنْلَكَ مِنْ أَنْبَآءِ الْغَيْبِ نُوُحِيْهَآ الَيْكَ عَمَا كُنْتَ تَعْلَمُهَآ أَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هٰذَا…'' ( پیسب غیب کی خبریں ہیں جوہم آپ کی طرف وی کرتے ہیں جبکہ اس سے پہلے ان کے بارے میں نہ آپ جانتے تصاورنہ ہی آپ کی امت ۔۔۔)

حضرت يوسف عليه السلام كاوا قعه بيان كرف ك بعد يو فرمايا:

سورهء يوسف، آيت ۲ • ا:

\* " لٰذِلِكَ صِنَ ٱ نُبَاً ء الْغَيْبِ نُو حِيْد الَيْكَ قَوَ مَا كُنْتَ لَكَ يُنِهِم إِذْ أَجْمَعُوْ اَ مُرَهُمُ وَهُمُ يَسْكُرُونَ - "
( يوغيب كى ان خبروں میں سے ہے كہ جوہم آپ كى طرف وى كرتے ہیں اور آپ تواس وقت ان كے پاس موجود نہ تھے جب انہوں نے آپس میں یوسف كود ہو كہ دينے كہ بارے میں متفقہ فیصلہ كرلیا )

سوره ءآلعمران، آیت <sup>مومه</sup>:

\* " ذَلِكَ مِنْ ٱنْبَآءِ الْعَيْبِ نُوْحِيْهِ إِلَيْكَ قَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُنْقُوْنَ ٱقْلاَمَهُمْ ٱ يُّهُمُ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يَغْتَصِبُوْنَ-"

(بیغیب کی ان خروں میں سے ہے جوہم آپ کی طرف وجی کرتے ہیں حالانگہ آ باس وقت ان کے پاس

| موجودند تصح جب وه آپس میں قرعداندازی کرر بے تھے کدان میں سے کون مريم على کفالت دس پرستى کر اور آپ ان                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| میں موجود نہ بتھے جب وہ اس سلسلے میں آپس میں لڑ جھگڑ رہے ستھے )                                                                                                                  |
| حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں یوں ارشا دفر مایا:                                                                                                                            |
| سوره ومريم ، آيت سم ٣٠:                                                                                                                                                          |
| * لْذَلِكَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ تَوَلَ الْحَقِّ الَّنِ ى فِيْهِ يَسْتَرُوْنَ *                                                                                                 |
| (بيعيسي عبن مريم ملم بي بيدو ہوت كي بات ہے جس ميں بيلوگ شک كررہے ہيں)۔                                                                                                           |
| ان آیات کےعلاوہ دیگر متعدر آیات ایسی ہیں جن میں سابقہ انبیاء علیہم السلام کے واقعات ذکر کئے گئے ہیں جو                                                                           |
| اس امر کا داضح ثبوت ہے کہ قرآن اپنی ان غیبی خبروں کے حوالہ سے اپنے مجمز ہ ہونے کا اظہار کررہا ہے اور چیلنج کررہا ہے کہ                                                           |
| جنہیں قرآن کی بابت شک ہو کہ ریک بشر کا کلام ہےتو وہ اس جیسی غیبی خبر وں پر مشتمل کتاب پیش کرے۔                                                                                   |
| (٢) آئنده رونما ہونے والے حوادث کی خبر دیتے ہوئے ارشاد ہوا:                                                                                                                      |
| O سپاہ روم کی شکست اور فنخ کا ذکر کرتے ہوئے ارشا د فرمایا:                                                                                                                       |
| سوره دروم آیت ۲ - ۳:                                                                                                                                                             |
| * ْغُلِبَتِالرُّوْمُ ۞ فِيٓاَدُنَى الْاَتُمِضِ وَهُمُ مِّنْ بَعْدِ عَلَيِهِمْ سَيَغْلِبُوْنَ ۞ فِيْفِع سِنِينَ-"                                                                 |
| ( شکست کھا گئے روم والے قریب ترین علاقہ میں البتہ چند ہی سالوں میں وہ پھرغلبہ پالیں گے )                                                                                         |
| O ہجرت کے بعد پیغمبراسلام کی مکہ دالیسی کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:                                                                                                           |
| سوره وقصص،آیت ۸۵:                                                                                                                                                                |
| *" إِنَّا لَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرُانَ لَهَا لَقُو إِلَى مَعَادٍ                                                                                                            |
| (وہ خدا کہ جس نے تحقیقتر آن عطافر مایادہ ضرور تحقیحاس جگہوا پس لائے گا جہاں سے تو چلا گیا تھا )                                                                                  |
| Oفتح دنصرت کی خوشخبر کی دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:                                                                                                                                  |
| سوره وفتح ، آیت ۲۷:                                                                                                                                                              |
| *- "لَتَدَخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ امِنِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَرَ<br>تَنَامُ مَعْلَقُولَيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَكَ |
| تَخَافُوْنَ                                                                                                                                                                      |
| (تم ضرور داخل ہو گے مسجد الحرام میں انشاء اللہ امن وامان کے ساتھ جبکہ تم نے اپنے سروں کو منڈ دایا ہوا ہوگا اور                                                                   |
| تقفیر( تھوڑے سے بال کٹوائے ہوئگے ) کی ہوگی اورکوئی خوف نہ کروگے )                                                                                                                |
| Oجہادے منہ موڑ کر گھر بیٹھ جانے دالوں کا ذکر کرتے ہوئے ارشا دفر مایا:                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                  |

¢

| سورة يقره آيات ٢٥ تا٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 140                                                       | للر آ                                                              | تنسيرالميز انج       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | _٥١:                                                               | سوره وفتح ، آين      |
| رونانتر مرد»<br>ماونانتر علم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ڠَتْمُ إِلَىٰ مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوْ هَاذَ <sup>م</sup> ُ | «<br>سَيَقُوْلُالُمُخَلَّفُوْنَ إِذَاانُطَا                        |                      |
| پہ چھوڑ دئیج گئے تھے جب تم مال غنیمت لینے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                           |                                                                    |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | کے ساتھ آئی گے)                                           | ہمیں بھی اجازت دینا ہم بھی آپ                                      | کے لیے جاؤتو         |
| نے کی ذمہ داری اور صانت کا اظہار کرتے ہوئے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لہ وسلم کولوگوں کے شرسے بیچا۔                             | خدانے پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآ ا                               | 0                    |
| a dhiae af fhaill a tha bha anns a<br>Thailte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                           |                                                                    | ارشاد مايا:          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           |                                                                    | سوره دما بکره ۲۰     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | <sup>•</sup> وَاللَّهُ يَعْصِبُكَ مِنَ النَّاسِ                    |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سے بچالےگا)                                               | مدا آپ گولوگوں کے شر                                               |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | قرآن کی بابت ارشاد فرمایا:                                         |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>66</b> - 19. 19.19                                     |                                                                    | سورهء چمر، آير.<br>۲ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | "<br>إِنَّانَحُنُ نَزَّلْنَاالَةِ كُرَوَ إِنَّا                    |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | م ہی نے قرآن نازل کیااور ہم ہو<br>ایس                              |                      |
| تول کی خوشخبر می دی گئی جو کہ صحیح ثابت ہوئی اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                           | رہ بالا آیات ےعلاوہ سیرا یات<br>ن د کفار کوعذاب سے ڈرایا گیااور    |                      |
| in the second s |                                                           | ن و تقار توعد اب مسطے درایا کمیا اور<br>اطرح غیب کے واقعات کی بابت |                      |
| ) ویک ملا حظه او.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | کا چند دیگرا <u>یا ت</u> کا د کرک جار                     | الرن يب ميوا لكات رابع.<br>ايات ٩٥ تا ٩٧:                          |                      |
| ۮؘٳڡؙ۫ؾؚؚؚڝؘٙؿؽؘٲۼؙۅ۫ۼؙۅؘڡٲۼؙۅ۫ۼؙۅؘۿؙڡۊۨڹؙػ۠ڵؚ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أغث المشتحة المستحقي                                      |                                                                    |                      |
| دامونىت يوجو ، رئىس مورى كى مى<br>نِ يْنَ كَفَرُوا لَيُوَيْلَنَاقَ لَ كُنَّا فِي عَفْ لَةٍ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           |                                                                    |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | <b>4 ( )</b>                                                       | له ن اَبَل كُنَّا    |
| ن ہی نہیں کہ وہ اس وقت تک واپس آئیں جب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ں کے رہے والوں کے لیے ممکر                                |                                                                    |                      |
| ے دوڑتے ہوئے آئی گادراس طرح حق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                           |                                                                    |                      |
| ں گی اور وہ کہیں گے : افسوس کہ ہم نوغفلت میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                           |                                                                    |                      |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           | اس انجام کوبھول گئے بتھے بلکہ ہم                                   |                      |
| ŕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           | :00-                                                               | سوره ونور، آیر       |
| لَنَّهُمْ فِي الْاَتْمِ ضِ ``                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | مُوَعَمِلُواالصَّلِحُتِ لَيَسْتَخْلِفُ                    | <br>وَعَدَاللهُ الَّذِينَ امَنُوامِنَكُ                            | *                    |
| у <b>х</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                           |                                                                    |                      |

. . <sup>16</sup> . . (خدانے تم میں سے ان لوگوں کے ساتھ دعدہ کیا ہے جوایمان لائے اور نیک اعمال انجام دیتے کہ بہت جلد انہیں زمین میں خلافت واقتذار عطا کر کے گا) سوره وانعام، آيت ٢٥: \* " قُلْ هُوَالْقَادِمُ عَلَى آنُ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَنَا بِالمِّنْ فَوُقِكُمْ " ( كمدويج كدخدااس يرقادر ب كدتم يراوير س عذاب تازل كر ) سوره وججر، آیت ۲۲: \* وَأَسْسَلْنَاالرَّلِحَ وَاقِحَ---" (اورہم نے ہواؤں کو بھیجاباردار کرنے والی بنا کر۔۔۔) سوره ، ججر، آیت ۱۹: \* "وَاَنْبَشْافِيْهَامِنْ كُلِّ شَيْءَمُوْزُوْنٍ---" (اورہم نے اس میں (زمین میں) ہر چیز کووزن اورا ندز ہے میں اگایا) سوره ء نباء، آیت ۷: \* "قَالْجِبَالَ أَوْتَادًا---" (اوريما ژوں کوميخيں بنايا) مذکورہ بالا اوران جیسی دیگر آیات میں جن حقائق کی خبر دی گئی ہے وہ ان آیات کے نزول کے دقت بالکل مجہول تصاوران على حقائق كوئى آثاردكهائى ندديت تصليكن صديال گزرجانے كے بعد علمى تحقيقات فے قرآن كى بيان كردہ حقيقوں کی صحت پرمہر تصدیق ثبت کردی اور موجودہ دور میں انسان نے ان حقائق کا مشاہدہ کرلیا ہے۔ یادر ہے کہ ہماری اس تغییر کی بنیادی خصوصیات میں بد بات شامل ہے کہ اس میں آیات کے معانی ومفاہیم کے سمجصنے کے لیے دوسری آیات سے استفادہ کیا جاتا ہے اور دوسری آیات ہی کوشاہد کے طور پر ذکر کیا جاتا ہے (اس طریفة فسير كوْ دَنْسِيرالقرآن بالقرآن ' كہتے ہیں یعنی قرآن کی تغییر قرآن کے ذریعے ) لہٰذا مٰدکورہ بالا آیات کی تصدیق کے طور پر چند ويكرآ بات ذكركى جاتى بين جن ميس غيب كى خبرين اور حالات ووا قعات بيان كئ كم يك ملا حظ فرما سين : سوره وما نکره دا ست ۱۵:

IAY

\* " لِيَا يَّنْهَا الَّذِينِ بْنَ امَنُوا مَنْ يَرْتَكَمِ مَنْ حِيْنِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يَّحِبَّهُمُ وَيُحِبُّونَهَ '' (اے اہل ایمان!جو خص تم میں سے اپنے دین سے مخرف ہوجائے (مرتد ہوجائے) تو اس کا ایسا کرنا دین الہٰی پر

تفسيراكميز انجلد ا

انژانداز نہیں ہوسکتا' بلکہ …… بہت جلد خداوند عالم ایسے لوگ پیدا کرے گا جواسے (خدا کو) ددست رکھتے ہوں گے اور دہ (خدا) بھی ان کودوست رکھتا ہوگا)۔ سورهء يونس، آيت ٢٣: × <sup>(</sup>وَلِكْلِ أُمَّةٍ مَن أُن أَفَادَاجاً ءَ مَسُوُلُهُمْ قُضِي بَيْنَهُم بِالْقِسُطِ ···· الخ-(ہرامت کے لیے ایک رسول ہے کی جب ان کا رسول آئے تو ان کے درمیان عدل وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیا جاتاب)۔ یادر ہے کہ اس آیت کے بعدوالی آیات میں بھی ایسے بی مطالب کوذکر کیا گیا ہے : سوره،دروم،آيت • ۳: \* "فَاقِمُ وَجْهَكَ لِلِدِّيْنِ حَنِيْفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا..." (پس آب یک سوہوکرا پنارخ خالص دین کی طرف کرلیں کہ یہی وہ فطرت الجی ہے جس پر خدانے انسانوں کی تخليق فرماني)\_ مذکورہ بالا آیات کے علاوہ متعدد دیگر آیات میں ان حالات ودا قعات کی خبر دی گئی ہے جونز ول قر آ ن کے زمانہ کے بعدامت اسلامیہ یا دوسر بے لوگوں کے لیے رونما ہوئے ہم بہت جلداس طرح کی دیگر آیات کوسورہ اسراء کی تفسیر میں ذکر کریں گےاوران کی بابت تفصیلی بحث کریں گے۔ (7) قرآن میں اختلاف نہ ہونے کے حوالہ سے چینج قرآن مجد في يجيبني كياب كداس مي كي تسم كاكوني اختلاف موجود نيس لين اس مح معانى ومطالب مي كسى قسم كا کوئی تضاویس پایاجا تا اور نه بی وہ ایک دوسرے سے مفہوم کے اعتبار سے متصادم ہیں چنا نچہ ارشاد ہوا: سوره ونساء، آیت ۸۲: \* أفَلايَتَ بَرُونُ الْقُرْانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِعَ يُراللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاً فَاكْثِيرًا "-( کیا وہ قرآن میں غور دفکر نہیں کرتے' کہ اگر وہ خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہوتا تو وہ ضرور اس میں بہت

زيادها ختلاف پات)

یدایک مسلمہ حقیقت ہے کردنیا ایک مادی جہان ہے اور اس میں تحول و تکامل کا قانون حکمفر ما ہے، لہٰذا اس عالم کی موجودات میں سے ہر فرد لخطہ بد لخط ایک حالت سے دوسری حالت میں تبدیل ہوتا رہتا ہے اور ضعف سے قوت اور نفس سے کمال کی طرف بڑھتا ہے اس کے دجود کی بیڈریجی تبدیلیاں اس کی ذات اور ذات سے متعلقہ تمام امور لینی اس کے افعال و اعمال میں نمایاں ہوتی ہیں اور اسے کمال کے آخری درجہ تک لے جاتی ہیں ان موجودات میں سے ایک 'انسان'' بھی ہے جو اسپ د جود دادر اپنے افعال واعمال میں کے بدلچہ تو کی درجہ تک لے جاتی ہیں ان موجود دات میں سے ایک 'انسان'' بھی ہے جو ارواں دوال ہے انسانی د جود کہ تار ش سے کچھا ہے تھی ہیں جواس کی قوت قکر دادر اک و برو کے کارل کی جات بین نہیں دوال دوال ہے انسانی د جود کہ تارش سے کچھا ہے تھی ہیں جواس کی قوت قکر دادر اک و برو کے کارل کی جات بین نہیں دوجوں ہے کہ ہم میں سے ہر محص اپنے دواس کی توت قکر دادر اک و برو کے کارل نے سے ظاہر ہوت ہیں نہیں دوال دوال ہے انسانی د جود کہ تارش سے پچھا ہے تھی ہیں جواس کی قوت قکر دادر اک و برو کے کارل کی سے خال ہوت ایک دہل جو اپنی دوال ہے تعال ہو ہو کہ ہوتھ کھی ہوں ہو کی گئیں جو اس کی قوت قکر دادر اک و برو کے کارل کی سے تعل مواں دوال ہو انسانی د جود کہ تا تارش سے پچھا ہیں جو اس کی قوت قکر دادر اک و برو کے دارل کے سے ظاہر ہوت ایک میں کو ہو ہو کہ تقام ہو کر ایکی نظیوں کو تا ہیوں اور گفتار دوکر دار کی قامیوں کو بھان پر لیتا ہے اور اسے معلوم ہو جو اتا ہے کہ مد کھر اپنی سے میں انجام پذیر ہونے و دالے اعمال اور اس کے بعد سر زوہ ہونے و الے افعال میں کس قدر قرق ہے ۔ اپ افعال داعمال کی اس تر یکی اور اپنے لیکے کی بابت تمام پہلو توں سے آگا تی کا حصول ایما اس سے جس سے کوتی باش سے دو سے افعال و اعمال کی خو یوں اور خود کی اعراض دی تھا م پہلو توں سے آگا تی کا حصول ایما میں کس قدر قرق ہے ۔ پر اس

میہ ہاں کے اسلوب وتر تیب کلام کی کیفیت اور جہاں تک اس کے مطالب ومعانی اور معارف واصول کا تعلق ہے جواس نے بیان کتے ہیں ان میں بھی کسی طرح کا فرق واختلاف نہیں پایا جا تا۔ یعنی ایسانہیں کہ پچھ مطالب دوسر ہے مطالب سے مختلف د متضاد ہوں اوران کے در میان معنے د منہوم کے لحاظ سے کسی قشم کا کوئی فرق پایا جاتا ہو بلکہ دہ سب ہر قسم کے تضاد نتاقش اور ناہم آ ہنگی سے پاک ہیں اور ایک دوسر سے سے اس طرح ہم آ ہنگ دہم رنگ ہیں کہ ایک آیت دوسری آیت کی تفسیر کرتی ہے اور ایک جملہ دوسر سے جملے کی صداقت پر مہر تصد لی ثبت کرتا ہے اور آیات کا ارتباط اس قدر پختہ کہ دہ ایک دوسر سے کی تشریح وتوثین اور تصدید این بھی خود کرتی ہیں یعنی اگر ایک آیت کے معنے واضح طور پر معلوم نہ ہو سکیں تو کس دوسری آیت کے ذم سے اس کی دوسر سے جملے کی صداقت پر مہر تصد لی ثبت کرتا ہے اور آیات کا ارتباط اس قدر پختہ ہے دوسری آیت کے ذریعے اس کی دوساحت کا کا م لیا جا سکتا ہے چنا نچہ اس امر کی بابت دعزت علی علیہ السلام نے ارشا دفر مایا: (نیل میں بعضہ بعد ض وی شبھی بعض کی منہ علی ہوں) لین طق بعضہ بعد ض وی شبھی بعض)

البلاغه)

تفسيراكميز ان خلد ا

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر میر کتاب، خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہوتی تو اس کے الفاظ کی تر تیب میں بیر حسن و تازگی نہ پائی جاتی اور نہ ہی اس کے جملوں میں فصاحت و بلاغت کے اصول ملحوظ ہوتے اسی طرح نہ اس کے معانی و معارف میں درسی و نا درسی کا فرق معلوم ہوتا اور نہ ہی اس کی پیچنگی و سلیقہ میں شاکنتگی نمایاں ہوتی' بلکہ الفاظ و معانی میں بے تر یمی و تا ہم آ ہنگی کے ساتھ ساتھ پیچنگی اور غیر معمولی فرق اس کے معنوی حسن کو تباہ کر دیتا۔

ایک سوال یا اعتراض! ممکن ہے آپ کہیں کہ بیسب کچھ جو آپ نے کہا ہے وہ زبانی دعوے کے سوا کچھ نیس کیونکہ آپ نے اس پر کوئی مضبوط دلیل قائم نہیں کی اور اس کے علاوہ یہ کہ قرآن پر طرح طرح کے اعتراضات بھی کئے گئے ہیں اور اس میں تناقضات کو ثابت کرنے کے لیے کئی کنا ہیں کھی گئی ہیں اور ان کتب میں قرآن کے الفاظ اور اوبی پہلووں پر تبعرہ کرتے ہوئے انہیں فصاحت و بلاغت کے منافی ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے اس طرح قرآن کے معانی پر بھی اعتراضات کئے گئے ہیں کہ کرتے ہوئے انہیں فصاحت و بلاغت کے منافی ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے اس طرح قرآن کے معانی پر بھی اعتراضات کئے گئے ہیں کہ قرآن اپنی آراء ونظریات اور تعلیمات میں غلطیوں سے بھر اہوا ہے۔ اور ان اعتراضات کے سلیلے میں مسلمانوں کی طرف میں جو جو ابات پیش کئے گئے وہ حقیقت میں نا پیٹنہ تا و بلات کے سوا کچھ بھی نہیں اور اگر ان تا و بلات کی روشنی میں قرآن کے معانی کو دیکھا جاتے تو قرآن ہر قسم کے اسلوب کلام اور استقامت و پختگی بیان کے مروجہ اصولوں سے عاری ہو جائے گا اور

جواب آب ك سوال من قرآن مجيد يرك مح جن اعتراضات اور تناقضات كالذكره كيا كياب وه سب اوران ك جوابات کتب تفسیر میں ذکر کئے گئے ہیں اور ان کتب میں سے ایک یہی کتاب (المیز ان) بھی ہے اس میں بھی ان ترام

اعتراضات کے مدلل جوابات دیئے گئے ہیں لہذا آپ کا اعتراض کہ ہمارا بیان ایک ایساد تو کی ہے جس کی دکیل پیش نہیں کی گئ بجائے خود کسی ثبوت سے خالی زبانی دعوے کے سوا کچھ بھی نہیں اور اعتراض کرنے والے نے جن کتب کی طرف اشارہ کیا ہے ان میں آپ کو کوئی ایسا اعتراض یا سوال نہیں طے گا جس کا داضح و مدلل جواب ند دیا گیا ہو گرافسوس کہ قرآن پر اعتراضات کرنے والوں نے تمام اعتراضات کو یکجا کر کے اور با قاعدہ طور پر ترتیب دے کرایک کتاب میں ذکر کرد یا ہے لیکن ان کے جوابات کو ذکر نہیں کیا اور اس سلسلہ میں اہمال اور بتو جن سے کا م لیا اور اگر بچھ جوابات ذکر تحق کے تو غلط رنگ د کے البتدان سے تو قتع تجی بی تحقیٰ کیونکہ ایک مخالف اور دختین اس کے علاوہ کہا کہ تحق کہا گیا ہو کہ گرا تی پر اعتراضات پر غلط غلط گمان کی گنجائش ہے تو چیٹم بغض وعنا دیر اس سے کہیں زیا دہ ہوگی۔

19+

ايك اورسوال: ممكن بآب يدمين كدقرآن مجيد فحودتن تودوننى "كاعتراف كياب ادركهاب كه: سوره وبقره، آیت ۲ • ۱: \* "مَانَنْسَخُ مِنْ ايَةً أَوْنُنْسِهَانَاتِ بِخَيْرِقِنْهَا ".... (ہم کسی آیت کومنسون نہیں کرتے مگر یہ کہ اس کی جگہ اس سے بہتر آیت لے آتے ہیں)۔ أيك اورمقام يريول كها: سوره بحل، آیت ا ۱: \* وإذابَةَ لَنَاايَةً مَكَانَ إِيَةٍ إِذَا مَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ ..... (اورجب بم سى آيت كے بدلے اس كى جگددوسرى آيت لاتے بي توخداوند عالم بخوبى آگاہ باس سے جودہ نازل کرتاہے)۔ ان آیات میں قرآن نے خود ہی اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ اس میں نسخ اور تبدیلی واقع ہوئی ہے اور اگر ہم اس تبدیلی کو تناقض نہ بھی کہیں لیکن رائے اور نظریہ کا اختلاف توضر در ہے اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا! لہٰذا قرآن کو ہرطرح کے تضادوا ختلاف \_\_مبرا كيونكر قرارد بإجاسكتاب؟ جواب:

آپ کو معلوم ہو قاچا ہے کہ ننے 'نہ تو تناقض گوئی کے باب سے ہے اور نہ ہی رائے دنظرید یا تھم درستور کے اختلاف کی قسم سے بلکہ اس کا تعلق مصداق میں تہدیلی اور فرق پیدا ہونے سے ہے اور وہ اس طرح کہ جوتھم خدا کی طرف سے صادر ہوا ہے وہ ایک مصداق ومورد پر منطبق ہوتا ہے کیونکہ اس مصداق ومورد میں ایسی مصلحت موجود ہے جس کے لیے تھم صادر ہوا ہے لیکن وہی تھم دوسرے دفت میں اس مصداق ومورد پر منطبق نہیں ہوتا کیونکہ وہ مصلحت ایک اور مصلحت میں بدل چکی ہوتی

تفسيراكميز انجلد ا

ہے لہذا وہ ایک نظیم کی متقاضی ہوتی ہے اس کی واضح دلیل ہیہ ہے کہ جن آیات میں علم کی منسوخی کا بیان ہے ان کے الفاظ ہی پچھا یہے ہیں (لفظی قرائن موجود ہیں) جن سے پتہ چلتا ہے کہ اس آیت میں دیا گیاتھم بہت جلد منسوخ ہوجائے گا۔ مثلاً صدر اسلام میں چونکہ معاشرے میں زناعام تھا اور اکثر خاندان اس گناہ میں مبتلا تصلیذا معاشر کو اس لعنت سے پاک کرنے کے لیے مصلحت ریتھی کہ ان عورتوں کو گھروں میں تاحیات قید کر دیا جائے چنانچہ ایسا ہی کیا گیا اور اس سلسلہ میں یوں سورہ ونساء، آیت ۱۲

\* ' وَالْتِنِي يَأْتِنِي الْفَاحِثَةَ مِنْ نِّسَا بِكُمْ فَاسْتَشْدِ وُاعَلَيْهِنَّ ٱمْ بَعَةً مِّنْكُمْ ۚ فَإِنْ شَهِدُ وْافَا مُسِكُوهُنَّ فِالْبُيُوْتِ حَتَّى يَتَوَفَّهُنَّ الْمَوْتُ اَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا '

(جوعورتیں زما کاارتکاب کریں ان پر چارگواہ .....جوتم میں سے ہوں ....طلب کرڈیس اگردہ ان کے خلاف زما کی گواہی دے دیں تو ان عورتوں کو گھروں میں قید کر دو یہاں تک کہ انہیں موت آ جائے یا خداان کے لیے کوئی راہ قرار دے)۔

اس آیت کے آخری جملہ پرغور کرین (اَوَ بَجْعَلَ اللَّهُ لَقُنَّ سَبِيلًا) اس میں واضح اسّارہ پايا جاتا ہے کہ اس تھم میں تبدیلی کی تنجائش وامکان موجود ہے چنا نچہ اسلام نے پیش رفت کی اور اس کی حکومت کی بنیادیں مضبوط و متحکم ہو تسکیں تو مصلحت کو لمحوظ رکھتے ہوئے تھم دیا گیا کہ زنا ہے جرم میں غیر شادی شدہ کوکوڑے مارے جائیں اور شادی شدہ کو کیا جائے۔

اسی طرح ابتدائے اسلام میں جبکہ اسلامی حکومت مستحکم ٹنتھی تو اہل کتاب کی سرگرمیوں کا سختی نے نوٹس لینے کا تعلم صادر نہیں ہوا بلکہ یوں کہا گیا:

سورهءبقره،آيت ۹+۱:

\* ``وَدَّكَثِيُرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتْبِ لَوْيَرُدُّوْنَكُمْ مِّنْ بَعْنِ إِيْمَانِكُمْ كُفَّاًمَّا ......فَاعْفُوْاوَاصْفَحُوْاحَتَّى يَأْتِ اللَّهُ بِآمُرِ ٢ ``-

(اکثر اہل کتاب کی خواہش دکوشش ہے کہ تمہیں ایمان لانے کے بعد کافر بنادیں پس تم ان کی حرکتوں کا نوٹس نہلوادران سے روگر دانی کرلوجب تک کہ خدا کی طرف سے کوئی تکم نہ آ جائے)

اس آیت میں اہل ایمان کو کسی قسم کا نوٹس نہ لینے در گز رکرنے اوران سے ردگر دانی کر لینے کا عظم دیا گیا لیکن آیت کے آخری جملے میں انہیں خدا کے عظم کا منتظر ہونے کو کہا گیا 'اس سے پیۃ چکتا ہے کہ درگز رکرنے اور ردگر دانی کرنے کا عظم عارضی اور بنا بر مصلحت فقا (یہی وجہ ہے کہ جب اسلام کی مقدس تعلیمات عام ہو عیں اور اسلامی عکومت مضبوط ہو گئی تو اہل کتاب سے درگز رکرنے کی مصلحت نے اپنارنگ بدلا اور اس کی جگہ ان سے جنگ کرنے اور ان کی باطل سرگر میوں کا تختی کے ساتھ مقابلہ کرنے کا تھم دیا گیا چونکہ صلحت اس میں تھی جیسا کہ مذکورہ بالا آیات میں آخری جملے اس حقیقت پر گواہ ہیں کہ یہ دونوں تھم عارضی اور منسوخ ہونے والے شھے )۔

(۵) بلاغت کےذریعے بنج

جن امور کے حوالہ سے قرآن مجید نے لوگوں کو پینی کیا ہے کہ اگر قرآن کے بارے میں کسی قشم کے حک کا شکار ہوتو اس جیسی کتاب پیش کروًان میں سے ایک فصاحت و بلاغت ہے قرآن مجید نے اپنی بلاغت کلام کے حوالہ سے چینی کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

سوره ءبهود، آیت ۱۳، ۱۳:

\* آمْرِيَقُوْلُوْنَافْتَرْبِهُ قُلْفَأْتُوَابِعَشْرِسُوَ مَعْتَلِهِ مُفْتَرَ لِتِ وَادْعُوْامَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِيوِيْنَ ۞ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيْبُوْا نَكُمْ فَاعْلَمُوْا أَنَّهَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ وَ أَنْ لَآ رَالَهَ إِلَا هُوَ ۖ فَهَلُ أَنْتُمُ مُسْلِمُوْنَ \*-

(یادہ کہتے ہیں کہاس (ٹھڈ) نے اس خدا پرافتر اءبا ندھا ہے آپ کہہ دیجئے کہ پس تم اس جیسی افتر اءبا ندھی ہوئی من گھڑت دس سورتیں پیش کرؤاور خدا کے سواجسے بلا سکتے ہو بلا کر لے آ وُ اگرتم سیچے ہوئا پس اگر وہ آپ کی بات کا جواب نہ دیں تو جان لو کہ یقر آ ن علم الہی کے ساتھ نازل ہوا ہے اور خدا کے سوا کوئی معبود نہیں' کیا اب تم تسلیم کرو گے؟ )۔ بیہ آیت مکہ مکر مہیں نازل ہوئی۔

اسی طرح ارشادہوا:

سوره و یونس ، آیت ۸ ۳۹،۴ ۳: در به دو د

\* "أَمَر يَقُوْلُوُنَ افْتَزْرِهُ لَقُلْ فَأَتُوْا بِسُوْمَةَ قِشْلِهِ وَ ادْعُوْا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ قِنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صرِقِيْنَ۞ بَلُ كَنَّ بُوُابِمَالَمْ يُحِيطُوْ إِحِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيْلُهُ "-

(یادہ کہتے ہیں کہ اس (محم<sup>ع</sup>) نے اسے خدا پرافتر اء باند ھر پیش کیا ہے کہہ دیکھے کہ اگرتم کچ کہتے ہوتو اس جیسی ایک سورت پیش کر ڈادر خدا کے سواجس کوبھی اپنی مدد کے لیے بلا سکتے ہو بلالؤ حقیقت میہ ہے کہ ان لوگوں نے ایسے امرکو جطلایا ہے جس کے بارے میں انہیں معلوم ہی نہیں ادر نہ ہی وہ اس کاضحیح مطلب سمجھ سکتے ہیں )۔

بيآيات مباركه بھى مكم كرمد ميں نازل ہو كي ۔

مذکورہ بالا دونوں آیتوں میں قرآن مجید کی بلاغت کلام اور نظم واسلوب سخن کے حوالہ سے چینج کیا گیا ہے کیونکہ جس دور میں بیآ یات قرآ نیہ نازل ہوئی اس زمانہ میں عربوں کے نزدیک فصاحت و بلاغت کلام کو ہی فضیلت و برتر کی کا واحد معیار سمجها جاتا تھا اور وہ اس کی بابت غیر معمولی اہمیت کے قائل شط چنا نچہ مد بات تاریخ کی نا قابل الکار حقیقت ہے کہ اس زماند میں عرب اپنی اصالت کے ساتھ فصاحت وبلاغت کلام کے جس بلند مرتبہ تک پینچ چکے تصاس کی نظیر گذشتہ اقوام کی تاریخ میں کہیں نظر نہیں آتی اور نہ ہی ان کے بعد آنے والی قوموں نے وہ مقام پایا اور وہ اس سلسلے میں اس حد تک ترقی و پیش رفت کے مراحل طے کر چکے تھے کہ کوئی قوم وملت اس عظمت کو نہ پاسکیٰ کمال بیان حسن اسلوب الفاظ کا برمحل استعال موقع کی مناسبت کالحاظ اور نرمی گفتار بیسب امورایس بین جوان کے کلام کی امتیازی خصوصیت بن چکے بتھے ان حالات میں قرآن مجید نے تعصب اور قومیت کی زنچیروں میں جکڑے ہوئے عربوں کی غیرت کوللکارا ادران کے ذہنوں کوجھنجوڑتے ہوئے نہایت مضبوط انداز میں چینج کر کے اپنی نظیر لانے کی دعوت دی اور بیربات بھی کسی دلیل یامزید وضاحت کی محتاج نہیں که عرب اینےعلم وادب کی دولت پر اس قدرمغرور یتھے کہ کسی دوسرے کی علمیٰ ادبی اورفکری وعملی عظمت د کمال سے ذیرا بھر متا ترنہیں ہوتے تصے بلکہا پنے ادب کے مقابلہ میں دوسروں کے ادبی شاہ کا رصنعت کو پیچ جانتے تھے اور ان کی بید کیفیت ایک ایساامر ہےجس میں کسی قسم کا فنک وشبنین پایاجاتا ان حالات میں قرآن مجید نے انہیں چیکنے کیا اور اپنی نظیر پیش کرنے کو کہا اور يدين صرف ايك يا دوبار نيس تها كد عرب ات جول جات بلك قرآن كالجني نهايت طويل عرصه يرمحيط رباادراس دوران عربوں نے اپنی کمزوری پر پردہ ڈالنے کے لیے جو کچھ کمکن تھا، کمپااور ہرطرح سے ہاتھ پیر مارے کیکن ان کی کوششیں ریت کی دیوارے زیادہ کچھندتھیں اوروہ اس سلسلے میں جس قدر آ گے بڑھتے تھے اتنا ہی ان کے عجز دیا توانی میں اضافہ ہوتا چلا جا تا تھا اوران کی کمز در یاں آ شکارتر ہوتی چلی جاتی تقییں یہاں تک کہان کے لیےضعف د ناتوانی کے سبب منہ چھپا کرراہ فراراختیار کرنے کے سواکوئی چارہ ءکار باقی ندر ہا چنانچہ ان کے بارے میں قرآن مجید نے اس طرح بتایا: سوره ء بود، آیت ۵:

\* ٱلآ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُوْ مَهُمْ لِيَسْتَخْفُوْا مِنْهُ ٱلَاحِيْنَ يَسْتَغْشُوْنَ ثِيَا بَهُمْ لَيَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُعْلِنُوْنَ-"

( آگاہ رہو! کہ بیلوگ اپنی کمزوریوں سے آگاہ ہو کردل ہی دل میں بیفیلہ کر چکے ہیں کہ کی طور تہی اپنی نا توانی پر پردہ ڈال دیں ( تا کہ انہیں کسی ملامت کا سامنا نہ کر تا پڑے) اور اپنے آپ کولوگوں سے چھپالیں لیکن انہیں معلوم ہونا چاہیے کہ جب وہ اپنے آپ کو ڈھانپنے کی کوشش کرتے ہیں تو خداانہیں اچھی طرح جا نتا ہے کہ وہ کیا کچھ دلوں میں چھپاتے ہیں اور کیا کچھلوگوں کے سامنے طاہر کرتے ہیں )۔

قرآن کے چینے کوصدیاں گزرچکی ہیں ادراس کی تنزیل سے اب تک چودہ سوسال کا طویل عرصہ گزرجانے کے

باوجود آج تک کوئی اس کی نظیر پیش نہیں کر سکا اور نہ ہی کسی نے ایسا کرنے کی جرات کی ہےاور اگر کسی نے اس کی نظیر لانے ک غلط کوشش کی بھی ہے تو وہ ذلت ورسوان 🗂 دو جارہ و گیا اور اسے اپنے کئے پرندا مت و شرمندگی کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوا۔ تاریخ میں کچھا یسے عام خیال لوگوں کا تذکرہ ملتا ہے جنہوں نے قرآن کی نظیر لانے کے لیے زور آ زمائی کی اور طرح طرح کے ناپختہ اور کمزور اعتراضات کے ساتھ قرآن کا مقابلہ کرنے پر تیار ہو گئے مثلاً مسلمہ کذاب نے سورہ فیل کے مقابلے میں اپنی اد بی توت کا اظہار کرتے ہوئے ریسورت پیش کی: \* "القيل ما الفيل و ما ادريك ما الفيل له ذنب و بيل و خرطو مطويل. \* ( ہاتھی ،اور کیا ہے ہاتھی؟ اور آپ کو کیا معلوم کہ کیا ہے ہاتھی؟ اس کی سخت دم ہے اور کمبی سونڈ ھے )۔ اسی طرح مسلمہ نے سجاح نامی اس عورت کے مقابلے میں جس نے نبوت کا دعویٰ کیا تھادتی کی بابت اس طرح کہا: \* "فنولجەفيكن ايلاجاًونخرجەمنكن اخراجاً". (اورہم اسے تمہارے اندر داخل کردیں کے جیسے داخل کرنے کاحق ہے اور اسے باہر نکالیس کے جیسے باہر نکالنے کا ق ہے) (مسلمہ کذاب نے قرآ نی آیات کے مقابلے میں اس کے علاوہ بھی کچھ پیش کیا ہے کیکن وہ اس قابل ہی نہیں کہ اسے یہاں ذکر کیا جائے کیونکہ اس کی بیہودہ با توں کا پول کھل چکا ہےاور وہ ذلیل درسوا ہو چکا ہے )۔ اس کے علاوہ نصاریٰ میں سے بھی ایک شخص نے سورہ فاتحہ کے مقابلے میں سورت پیش کی ہے ملاحظہ ہو: \* "الحمدللرحمٰن رب الاكوان الملك الديان لك العبادة وبك المستعان اهدنا صراطالايمان\_" (حمد ہے رحمان کے لیے جو پر وردگار ہے کا تنات کا جو بادشاہ ہے دین بنانے دالا ہے تیرے لیے عبادت ہے اور تجمع مددمطلوب ب يهمين ايمان كراست كى مدايت فرما) مذکورہ بالا کےعلاوہ بھی بہت کچھ غیر معیاری اور من گھڑت کلام پیش کیا گیا ہے جو قابل ذکر ہی نہیں۔ ايك سوال اوراس كاجواب ممكن با يسوال كري كمك كلام في معجزه مون كا مطلب كياب يعنى ايك كلام الني ترتيب وتركيب اور حسن اسلوب کےلحاظ سےاس حد تک پینچ جائے کہا سے''معجز وُ'' کہا جا سکےاس سے کیامراد ہے جبکہ کلام انسانی ذوق سلیم ہی کا نتیجہ ہوتا ہے توبیہ یونکرمکن ہے کہ انسان کے صن طبع وذوق سلیم سے جوشا ہکا روجود میں آئے اس کا کلام اس کے لیے ججزہ بن جائے ادردہ اس کی نظیر لانے سے قاصر ہو جبکہ بیدامرمسلم ہے کہ ہر فاعل اپنے فعل سے قوی اورزیا دہ طاقتور ہوتا ہے اور جو چیز کسی کے وجود میں آن کابنیادی ذریعہ ..... منشاءاش ..... ہودہ اس چیز (اش) پر ہر طرح سے محیط دغالب ہوتی ہے تو کلام جو کہ انسان کا

تفسيراكميز ان جلد ا

فعل بادراس کے کمال فکراور ذوق وطبع سلیم کا نتیجہ بودہ کیونکرانسان کے دائرہ وقدرت سے باہر ،وسکتا ب؟ اس کی وضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ انسان ہی نے تو بیرسب الفاظ وکلمات بنائے ہیں تا کہ وہ ان الفاظ کواستعال کرکے معاشرے میں اپن ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیےاینے دل کی بات اور مافی الضمیر کو دوسرے تک پہنچا سکے اور اس طرح ان کے ذریعے دوسرے یے دل کی خواہش کو مجھ سکے اور انسانی معاشر ہے کے افرادایک دوسر ہے کی احتیاجات اور ضرور توں ہے آگاہ ہوسکیں لہٰذاکسی لفظ سے اس کے مطلوبہ عنی کوکشف کر لیتا بیانسان ہی کا کام ہے کیونکہ اس نے ہی الفاظ کو معانی کے لیے بنایا اور معین کیا ہے اور اس نے ہی بی فیصلہ کیا ہے کہ اس معنی و مطلب کے لیے بیافظ ہونا چاہیے۔جب ایسا ہے تو پھر کیونکر مکن ہے کہ الفاظ سے معانی کے بچھنے کی پیخصوصیت کہ جوانسان ہی کے ذوق وطبع کا نتیجہ ہے اس کے ذوق وطبع کی حدود سے آ گے نکل جائے اور اس حد تک پہنچ جائے کہ پھرانسانی طبع وذوق اس تک پہنچنے سے قاصر ہؤید کمکن ہی نہیں۔ یہ بھی ممکن نہیں کہ الفاظ میں ہی ایسی خصوصیت پیدا ہوجائے کہ وہ اپنے معینہ معانی کے مقابلے میں کسی دوسرے معانی کوظاہر کریں ایسے معانی جوانسان کی قوت فکراور ذوق طبع کی حدود سے خارج ہوں کیونکہ اس صورت میں الفاظ کی دلالت ان معانی پر اصل بناوٹ کے مقررہ اصولوں ( دلالت وضعیہ اعتباریہ) کے مطابق نہیں ہوگی۔ادرا گرفرض بھی کرلیں کہ کی کلام کی تر کیب میں ایسی خصوصیت رکھدی گئی ہےجس کی دجہ سے وه كلام مجزه كى حد تك ينج چكاب اوركوني شخص اس جيسي تركيب كا حامل كلام پيش نبيس كرسكتا تواس كا مطلب بيه بوگا كه الفاظ س جن معانی کا ارادہ کیا گیا ہے ان میں سے ہر معنی کئی مختلف تر کمیبات کا حامل ہواور ان تر کمیبات میں نقص کمال فصاحت و بلاغت وغيره كے لحاظ سے فرق يا يا جاتا ہو يعنى بچھاتھ ، بچھامل بچھ حصيح دبليغ اور بچھ فصاحت وبلاغت سے خالى مول \_ادران تمام ترکیبات میں سے ایک ترکیب ایسی ہوجو ہر لحاظ سے کامل اور فصاحت وبلاغت میں اپنی مثال آپ ہواور کوئی انسان اس جیسی ترکیب پیش نه کرسکتا ہولہذا وہی ''معجزہ'' کہلائے اگر بیدمان لیس تواس کے منتجہ میں بیسلیم کرنا پڑے گا کہ ہر معنی ومطلب میں ایک مجمزہ آسا تر کیب بھی پائی جاتی ہے جبکہ ایسانہیں ہے کیونکہ قرآن مجید نے ایک ہی معنی کو کٹی مختلف بیانات اور پہلوؤں اور گونا گوں ترکیبات کا حامل بنا کرپیش کیا ہے جیسا کہ تقص دوا قعات کے بیان میں سیامرواضح اور ما قابل انکار بے اگراس کی تمامتر كىيات مجمزه آسا بوتين تو برمعنى مين ايك بنى جهت يائى جاتى اوركوئى دوسرا يملوموجود نه بوتا جبكها يسانبيس ب - El

ایک جواب یا تاویل: پہلی بات توبیہ ہے کہ ذکورہ بالا دواشتہ بات وغلط فہ یال اوران جیسے دوسرے امور ہی اس امر کا سبب بے کہ علماء و محققین قرآن مجید کے مجزہ ہونے اوراس کی فصاحت وبلاغت کے بنظیر ہونے میں ''صرف'' کے قائل ہوں۔''صرف' کا معنی میہ ہے کہ خدانے ہی لوگوں کواس کی نظیر وشل پیش کرنے سے عاجز کر دیا ہے اوران کے دل اس امر سے پھیر دیتے ہیں لیسی بیات درست ہے کہ قرآن کی مثل ونظیر پیش کرنا یا اس کی سورتوں بلکہ ایک سورت کی مثال لانا بھی مکن نہیں اورکوتی بش صدیال گز رجانے کے باوجوداب تک کوئی دشمن قرآن اس کی مثال پیش نیس کر سکااس سے پتہ چلا ہے کہ ایسا کرنا انسان کے بس کا روگ نیس لیکن اس کی وجہ یہ نیس کہ کلام کی ترکیب اور جملوں کی تر تیب اس طرح سے ہے کہ انسانی طاقت اس کی نظیر لانے سے قاصر وعاجز ہے کیونکہ اس جیسی ترکیب وتر تیب انسانی کلام میں پائی جاتی ہے اور اس کے لیے ایسا منظم ومرتب کلام لان میں بی کہ مال کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانی کو قرآن کا مقابلہ کرنے کی راہ سے پچر دیا ہے اور اس کی مشل ونظیر الان سے ماتر کردیا ہے لہذا انسان کا قرآن کی نظیر نہ لا سکنا ور حقیقت کلام کی ترکیب وتر تیب اور فاحت و بلا خت کے سب سے نیس بلکہ خداو تر دیا ہے لہذا انسان کا قرآن کی نظیر نہ لا سکنا در حقیقت کلام کی ترکیب وتر تیب اور فصاحت و بلا خت کے سب سے نیس بلکہ خداو تر دیا ہے لہذا انسان کا قرآن کی نظیر نہ لا سکنا در حقیقت کلام کی ترکیب وتر تیب اور فصاحت و بلا خت کے سب سے نیس بلکہ خداو تر دیا تم لیز انسان کا قرآن کی نظیر نہ لا سکنا در حقیقت کلام کی ترکیب وتر تیب اور فصاحت و بلا خت کے سب سے نیس بلکہ خداو تر معالم کے آس آرادہ کی وجہ سے جو پور کی کا نتات پر حاکم ہے اور انسانی ارادہ پر جب اس کی حکومت ہے رہ جائے اور رسالت کی ترمت بھی باقی رہ نہ بی و دیت کہ وہ قرآن کی مثل ونظیر لا سکتا کہ زیوت کی نشانی مجز ہے کہ طور رہ جائے اور رسالت کی ترمت بھی باقی رہ نہ بی و دیت کہ وہ قرآن کی مثل ونظیر لا سکتا کہ ہوت کی نشانی مجز ہے کے طور تر میں کی اور اور اس کی اور ایس کر اسے عاجز کر دیتا ہے اور وہ نا تواں ہوجا تا ہے بیماں تک کہ وہ اپنے اردہ سے مرف نظر کر لیتا ہے یعنی اپنی نا تو انی کا اعتراف کرتے ہوئے قرآن کا مقابلہ کرنے کا ارادہ ترک کر دیتا ہے۔ اس کی تر

مذکورہ بالا جواب قطعاً غلط اور نا درست ہے ادر قر آن کی ان آیات سے کسی طور پر مطابقت نہیں رکھتا جن میں لوگوں کوقر آن کی مثل دنظیر لانے کا چیلنج کیا گیا ہے مزید وضاحت کے لیے اصل آیات ملاحظہ ہوں: سورہ ہ ہود ، آیات ۱۳ - ۱۳:

\* " قُلْ فَأْتُوَابِعَشْرِ سُوَ مِ حِثْثَلِهِ مُفْتَرَ لِتِ وَادْعُوْامَنِ اسْتَطَعْتُمْ حِنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِي قِيْنَ ﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيْبُوْ انْكُمْ فَاعْلَمُوَا اَنَّهَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ -- "-

( کہد بیجئے کہ اس جیسی دن سورتیں من گھڑت پیش کروادرخدا کے سواجے بھی بلا سکتے ہو بلالوا گرتم اپنی بات میں سیچ ہو پس اگردہ تنہیں اس (چیلنچ) کا جواب نہدیں تو جان لوکہ پی( قرآن)علم الہی سے نازل کیا گیا ہے )

ال آیت سے صاف ظاہر ہے کہ قرآن کی مثل ونظیر لانا کی بشر کے بس میں نہیں نہ یہ کہ خداات ایسا نہیں کرنے دیتا خاص طور پر ال آیت کا آخری جملہ ... فَاعْلَمُوْ الَّنَّهَا ٱنْوَلَ بِعِلْمِ اللهِ ... (پس جان لوکہ اسے علم اللی سے نازل کیا سیاہے) واضح طور پر اس امرکو بیان کرتا ہے کہ قرآن کی مثل ونظیر پیش کرنے کی بابت جو پیلنج کیا گیا ہے اس کی دلیل صرف یہ ہے کہ بیر قرآن) خدا کی طرف سے نازل ہوا نہ یہ کہ اسے رسول خدا حضرت محد صلی اللہ علیہ دا کہ حسام کی طرف سے جعل کیا ہے - اور پیلم خدا کے ساتھ نازل ہوا نہ کہ شام میں ان کے نازل ہیں خیس کی خان کی طرف سے سورہ حطور آیت م ۲۰:

\* ٱمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ عَبَلُ لَا يُؤْمِنُونَ ٥ فَلْيَا تُوْابِحَوِيْتٍ مِتْلِهَ إِنْ كَانُوالْمِوقِينَ ٥ \*\*

تفسيرالميز انجلد ا

(یادہ کہتے ہیں کہ اس نے (محمد نے) اسے اپنی طرف سے گھڑ کر پیش کیا ' بلکہ حقیقت ہی ہے کہ دہ لوگ مانتے ہی نہیں اور اگر سے ہیں توانہیں چاہیے کہ اس جیسا کلام پیش کریں) اورارشاد موا: سوره وشعراء، آیت ۱۲: \* وَمَاتَنَزَ لَتُ بِحِالشَّاطِيْنُ @ وَمَا يَنْبَخِى لَهُمُ وَمَا يَسْتَطِيعُوْنَ أَ إِنَّهُمُ عَنِ السَّمْح لَمَعُزُ وُلُوْنَ أَ ( پر ( قرآن ) شیاطین کے ذریعے نازل نہیں ہوا کیونکہ دہ نہ تو اس کام کے لائق ہیں اور نہ ہی انہیں اس امر کی طاقت وصلاحیت ہے وہ تو آسانی اسرارا ور رموز الہی کے سننے سے بی محروم کردیئے گئے ہیں )۔ ''صرف'' کے بارے میں جو پچھان حضرات نے بیان کیا ہے وہ درست نہیں کیونکہ اس سے فقط حضرت پیغ برا کرم صلى الله عليه وآله وسلم كى رسالت كى صداقت كا ثبوت ملتاب نه كه اس امركا ثبوت كدقر آن خدا كا كلام باوراس كي طرف --- تازل ہوا بے مذکورہ بالا آیات کی طرح ہیآ یت بھی ہمارے مطلوب کو ثابت کرتی ہے: (ملاحظہ ہو) سورهء يوس، آيت ۹۳: \* تُقُلْ فَأَتُوابِسُوْ مَا قِمِتْلِهِ وَادْعُوْامَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صَدِقِيْنَ @ بَلْ كَنَّ بُوْابِهَا لَمُ يُحِيْطُوْ إِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ \* ( کہد دیجئے کہ پس لے آؤاس جیسی ایک سورت اور خدا کے سواجے بھی بلا سکتے ہو بلالوا گرتم سے ہؤ بلکہ حقیقت پر ہے کہ انہوں نے جھٹلا دیا ہے اس چیز کوجس کا وہ اپنے علم کے ذریعے احاطہ نہیں کر سکے اور نہ ہی ان کے پاس اس کی کوئی تاُویل پیچی ہے)۔ اس آیت سے میدامر ظاہر ہوتا ہے کہ لوگوں کا قرآن کی نظیر نہ لاسکنا اور ان کی انفرادی داجتا عی قو توں دصلاحیتوں کا اس سلسلے میں بے اثر ویے نتیجہ ثابت ہونا اور اسی طرح ان کی اس سلسلے میں مدد کرنے والوں کا نا توان ہونا در حقیقت اس سبب ے ہے کہ قرآن ایک ایسی ت اویل (اسرار ور موز) کا حامل ہے کہ بشرف اپنی تمام تر صلاحیتوں کے باوجود اس سے تا آگاہ اوراس کی حقیقت کے ادراک سے عاجز ہونے کی وجہ سے اس کی تکذیب کی ادراس کی عظمت کو تبطلا دیا اورخدا کے سوانسی کو اس کی حقیق ت اویل سے آگاہی حاصل نہیں اور یہی (عدم آگاہی) اور قرآن کے اسرار ورموز کا تعمل احاطہ نہ کر سکتا ہی اس بات کااصل سبب ہے کہ کوئی بشراس کی مثل دنظیر نہیں لاسکتا اور خلوق میں سے کوئی بھی اس کا مقابلہ کرنے پر قا در نہیں نہ بیہ کہ خدادند عالم نے ان کے دلول کواپیا کرنے سے پھیردیا ہے جبکہ ان میں اپیا کرنے ( قرآن کی نظیر لانے ) کی صلاحیت موجود ہے یعنی اگرخداان کے دلول کونہ پھیرتا (صرف) تو وہ قر آن کا مقابلہ کرنے اوراس کی مثل دنظیر پیش پر قادر ہوتے 'نہیں ایسا ہ گریس

ایک اور مقام پریوں ارشاد ہوا:

سوره وزیاء آیت ۸۲: \* " اَفَلا الادْنَ الْقُدْانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْكِ غَيْرِاللَّهِ وَ مَوَافِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيدًا "-( کیادہ قرآن کی بابت تد برادر غور دفکر نہیں کرتے 'کہ اگر دہ اللہ کے سوالسی ادر کی طرف سے ہوتا تو دہ ضرور اس میں اختلاف کمثیریاتے)۔

اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ بشراس وجہ سے قرآن کی مشل ونظیر لانے سے عاجز ہے کہ قرآن خودا پنے الفاظ اور معانی میں اس صفت کا حامل ہے کہ اس میں کسی شتم کی دورگی وا مختلاف نہیں پایا جاتا اور تلوق میں سے کوئی بھی بیطا قت نہیں رکھتا کہ ایسا کلام پیش کر سکے جس میں کسی قسم کی دوئیت وا مختلاف موجود نہ ہوئنہ بیر کہ خدانے لوگوں کے دلوں کوقرآن میں پائے جانے والے اختلاف اور دوئیت سے آگاہ ہونے اور اس حوالہ سے اس کا مقابلہ کرنے سے بھیر دیا ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ بیکلام الہی ہے اور بی مجزہ ہے کہذا العض حضرات نے 'مرف' کے حوالہ سے اس کا مقابلہ کرنے سے بھیر دیا ہے۔ اس سے ثابت ہوتا کوشش کی ہے وہ درست نہیں اور اس کے لیے اس کا سہار الیما بھی صحیح نہیں۔

تفسيراكميز انجلد ا

اگرتمام متعلقه پہلوؤں میں مطابقت نہ رکھتا ہوتو اکثر و بیشتر پہلوؤں میں مطابقت کا حامل ہویا یہ کہ چھے پہلوؤں میں مطابقت رکھتا ہوادر کچھ میں نہ رکھتا ہؤ تو بیسب ایسے امور ہیں جن کاتعلق کلام کی وضع واصل بنادٹ سے نہیں بلکہ ان کاتعلق کلام کرنے والے کی علم بیان اور فن بلاغت میں اس مہارت سے ہے جوا سے اس کی بشر کی طبع وجودی سے حاصل ہوتی ہے اور وہ اسی کے سہار ہے الفاظ کی مہتر ترتیب دتر کیب پر قادر ہوجا تا ہے اور پھر اسی مطابقت ذہنی کے ذریعے وہ جو کچھ بھی چاہتا ہے اسے الفاظ کے قالب میں اس طرح ڈ ھال دیتا ہے کہ اس کا کلام مدنظر موضوع کے تمام پہلوؤں اورلوازم ومتعلقات کا کلمل طور پر احاط کر سکے۔ فصاحت وبلاغت کے باب میں تین صورتیں ممکن ہیں اور وہ تینوں ایک ہی کلام میں یکجا بھی ہوسکتی ہیں اور متفرق تھی یعنی ایک دوسرے کے ساتھ اور علیجد ہ صورت میں بھی قابل تصور وجودیذ پر ہیں ان کی تفصیل ہیہے: ابک صورت: مجمی ایساہوتا ہے کہ کوئی شخص سی زبان کے بارے میں وسیع معلومات اور کامل تسلط رکھتا ہو یہاں تک کہ اس زبان کاایک لفظ بھی اپیانہیں جس ہے وہ نا آگاہ ہولیکن اس کے باوجود دہ اس زبان میں گفتگونہیں کرسکتا۔ ددمري صورت: دوسری صورت بید که کوئی محف کسی زبان کے الفاظ کا صرف عالم ہی نہیں بلکہ اس میں گفتگو کرتے میں جمر پور مہارت رکھتا ہواور الفاظ کی ترتیب وتر کیب پراحسن طور سے قادر ہولیکن ٹھوس علم نہ ہونے اور معارف ومطالب سے نا آگا ہی کی وجہ ے ایسا کلام پیش کرنے سے عاجز ونا توان ہوجو معانی و مفاصیم کے تمام پہلوؤں کواجا گر کر سکے اور ان کے حقیقی حسن و جمال سے پردہ اٹھا سکے۔ تيسري صورت:

تیسری صورت بر کہ کوئی شخص کسی زبان کے الفاظ سے بھی بھر پور آگاہ ہوادر کسی حد تک علوم و معارف میں بھی مہارت رکھتا ہواور لطافت طبع ونز اکت فطرت کی خوبیوں کا حامل بھی ہولیکن اس کے باوجودا پنی معلومات اور فکری ذخیرہ کو الفاظ کے قالب میں ڈھال کڑا پنے دل کی بات زبان پرلانے سے قاصر ہویعنی اپنے تیک ان معلومات اور معارف وعلوم کی زیبا ئیوں سے بھر پورلطف اندوز ہوتا رہے لیکن انہیں الفاظ کی صورت میں کسی کے سامنے پیش کرنے سے قاصر اور اپنے مانی الضمير کا اظہار دکش انداز میں نہ کر سکتا ہو۔

میدوہ تین پہلویا تین صورتیں ہیں جو کلام کے سلسلہ میں قابل تصور ہیں اوران کا یکجا ہونا اور منفرق ہونا دونوں ممکن ہیں ان میں سے پہلی صورت کا تعلق الفاظ کی وضع و بناوٹ سے ہے کہ انسان اپنی معاشر تی طبع اور اجتماعی نقاضوں کی روشن میں لفظوں کو وضع کرتا ہے جبکہ دوسری اور تیسری صورت کا تعلق الفاظ کی وضع و بناوٹ سے نہیں بلکہ وہ دونوں تو ت فکر وادراک کی لطافت سے مربوط ہیں اور بیا کہ داشتے ونا قابل الکار حقیقت ہے کہ ہماری فکر وادراک کی تو تیں محدود ہیں اوران کی عرف مقرر و طے شدہ ہیں اور ہم تمام حوادث و وقالیج اور حقائق امور کی تفاصیل و جزئیات اور ان کے جملہ متعلقات کا احاط نہیں کر سکتے' یہی وجہ ہے کہ ہم کی لمحہ بھی کس سلسلے میں خطاء وغلطی سے مامون وحفوظ نہیں اس کے ساتھ ساتھ چونکہ ہمارا کمال تک پہنچنا بھی تدریجی ہے اور ہمارا وجود وہشتی مرحلہ بہ مرحلہ کمال کی جانب رداں دواں ہے لہٰذا اس تدریجی کیفیت کے سبب ہماری معلومات میں بھی تدریجی اختلاف پا یاجا تا ہےاوروہ تدریجی طور پرنقص سے کمال کی طرف جاتی ہیں چنانچہ دنیا میں کوئی خطیب وسخنورا درادیب وشاعر اییانہیں جس کا کلام وسخن اپنے ابتدائی مراحل سے آخری مراحل تک بالکل ایک جیسا ہوا دراس کے حسن وجمال اور کمال میں یکسانیت پائی جاتی ہوٰلہٰ داہم جس انسان کا کلام بھی فرض کرلیں اور اس کا متکلم جس قدر بلند مربتیہ ہی کیوں نہ ہولیکن وہ کلام ہرگز ایسانہیں ہوسکتا کہ ہرلحاظ سے خطاء وغلطی سے پاک ہو کیونکہ پہلی بات توبیہ ہے کہ کوئی متکلم (کلام کرنے والا) کسی امرکی بابت تمام جزئیات وتفصیلات سے پورے طور پر آگاہ نہیں ہوتا اور دوسرا یہ کہ اس کا کلام شروع میں اورآ خرمیں بلکہ ابتدائی مراحل ہی میں یکسانیت کا حامل نہیں ہوتا اگر چیہ ہم اس اختلاف د نابرابری کو پورے طور پر نہ بچھ سکیں کیکن اس حد تک ضرور جانتے ہیں کہ قانون تحول و تکامل عام ہے جو کلام کرنے والے کے تمام مراحل یخن میں اس پر حاوی و مسلط رہتا ہے بنابرایں اگر ہمیں دنیا میں کوئی ایسا کلام مل جائے جس میں مذکو کی ہزل و بیہودگی ہو ( ہزل اس بات کو کہتے ہیں جو تھوں علم سے بغیر کی جائے )اور نہ ہی کسی قشم کا کوئی اختلاف پایا جا تا ہوا وروہ حق کو باطل سے الگ کر کے اس کی پہچان بھی کر وا سکے تودہ یقینا کسی انسان کا کلام نہ ہوگا اس مطلب کو بیان کرتے ہوئے قرآن مجید میں ارشاد ہوا: سوره دنساء، آیت ۸۲: \* ``افَلايَتَنَبَّرُوْنَالْقُرَّانَ لَوَلَوْكَانَ مِنْعِنْدِغَيْرِاللَّهِ لَوَجَدُوْافِيُهِ اخْتِلَافًا كَيْ يُرًا ( کیا وہ قرآن میں غور دفکرنہیں کرتے' کہ اگر وہ خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہوتا تو یقینا وہ لوگ اس میں بہت زیادہ اختلاف یاتے) ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا: > 500 3 (1) سورهءطارق،آیات ۱۱ تا ۱۴: *polu* \* وَالسَّبَاءَذَاتِ الرَّجْعِ الْ وَالاَئَمِ ذَاتِ الصَّدَعِ إِنَّهُ لَقَوْلُ فَصَلَ الْ وَقَمَاهُوَ بِالْهَزْلِ @ (فشم ہے آسان کی جوبار بار بارش برسانے دالا ہے (یا گردش محوری رکھتا ہے) اور زمین کی جوشگاف رکھتی ہے يقيناوه ( قرآن ) حق كوباطل سے جدا كرنے والاقول بے نہ يہ كەلغود بے فائد ہ قول ) اس آیت میں نحور کریں کہاس میں آسان اورز مین کی قشم کھائی گئی ہے جو کہ تغیر پذیر رہتے ہیں اور بیقشم اس چیز کے لیے کھائی گئی ہے جوتغیر پذیر نہیں بلکہا یک ثابت وستحکم حقیقت پر مبنی ہے جو کہ اس کی''ت اُویل'' ہے (ت اُویل کی بابت عنقریب بیان کیاجائے گا کہ قرآن میں اس سے مراد کیا ہے؟) لیعنی وہ اس کی اصل حقیقت ہے۔ خدادندعالم فقرآن مجيد كمتعلق يول ارشادفر مايا:

سورة بقروآيات ٢١ تا٢٥

تفسيراكميز انجلد ا

سورہ ءبَروج آیت ۲۲: \*" بَلُ هُوَ قُنُ اِنَّ مَّجِيُكَ ۞ فِيْ لَوْحِ مَّحُفُوْ ظِ--"-( بلکہ دہ قرآن جید ہے جو کہ لوچ محفوظ میں ہے)۔

سوره، زخرف آیات ۲-۲:

\* وَالْكِتْبِ الْمُعِيْنِ أَنْ إِنَّاجَعَلْنَهُ قُرْءِنَا عَرَبِيًّا لَعَلَمْ تَعْقِلُونَ أَوَ إِنَّكَ أَمِّ الْكِتْبِ لَدَا يَنَاعَظِنَ حَكِيْمٌ -

- (قشم ہے کتاب مبین کی ہم ہی نے اسے آسانی سے پڑھا جانے والاعربی زبان میں بنایا ہے تا کہتم پر ہیزگارین سکواوروہ ہمارے پاس' ام الکتاب' میں بلند مقام ومرتبت والا اور سحست ودا نائی والا ہے )۔ سورہ ءواقعہ، آیات 24 تا 24:
- \* فَلا أَقْسِمُ بِبَوٰ قَعْ النُّجُومِ فَى وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَبُونَ عَظِيمٌ فَ إِنَّهُ لَقُرَانٌ كَرِيمٌ فَ كِتْبٍ مَكْنُونِ فَ لَا يَبَشُهُ إِلاا لَبُطَهَرُونَ ۞ "-
- ۔ (قسم ہوتا ( تواس کے اتر نے کی جگہوں کی اور بیکٹنی عظیم قسم ہے اگر تہمیں علم ہوتا ( تواس کی عظمت کو جانتے ) دہ قرآن کریم ہے جوایک پوشیدہ کتاب میں ہےاوراسے پاک دیا کیزہلوگوں کے علاوہ کو کی نہیں چیوسکتا )۔
- مذکوره بالا اور ان جیسی دیگر آیات اس امرکی واضح دلیل بین که قر آن این معانی و معارف میں ثابت و متحکم اور نا قامل تغیر حقائق پر مشتمل و مبنی ہے اس طرح کہنہ خود قر آن تغیر پذیر ہے اور نہ ہی وہ حقائق ، کہ جن پر قر آن کے معانی قائم واستوار ہیں بلکہ ددنوں غیر متغیر ہیں )

مذکورہ بالاتمام مطالب سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ کمال بلاغت کی بنیا دو علم ہے جو واقع اور حقیقت الامر کے مطابق ہواور دہ مطابقت اس جہت سے ہو کہ کلام میں جو الفاظ استعال کئے گئے ہیں وہ اپنے معانی سے پوری مطابقت رکھتے ہوں اور سورة بقروآ يات ٢١ تا٢

ان پر کمل طور پر دلالت کرتے ہوں اور جو معانی متکلم کے ذہن میں ہیں وہ الفاظ کے ذریعے سننےوالے کی لوح فکر پرنقش ہ جا عیں یعنی الفاظ معانی سے اور معانی الفاظ سے پوری۔ کامل وکمل ۔ ۔مطابقت رکھتے ہوں ۔

الفاظ ومعانى كى مطابقت كابيان

الفاظ ومعانی کے درمیان مطابقت کی وضاحت یوں ہے کہ جہاں تک 'لفظ' کا تعلق ہے تو ضروری ہے کہ لغوی وشر کے لحاظ سے لفظ کے اجزاء میں پائی جانے والی ترتیب اس معنی کے اجزاء کی ترتیب سے حسب طبع بھی مطابق ہوجس کا ذرید اظہاروہ لفظ بنا باس طرح وضع اور طبع کے درمیان مطابقت حاصل ہوجائے گی اور کلام صبح دبلیغ کہلائے گا، فضیح دبلیغ کلام کر یہ تحریف شیخ عبدالقاہر جرجانی نے کتاب دلائل الاعجاز میں کھی ہے۔اور معنے کی بابت بیضروری ہے کہ وہ عالم ماورائے ذہمز میں پائی جانے والی حقیقت کے عین مطابق ہو یعنی ایسانہ ہو کہ لفظ کے سانچ میں ڈھل جانے کے بعدابتی اصل حقیقت ۔ ہاتھ دھو بیٹھے اور بیدوہ امر ہے جور تبہ کے لحاظ سے پہلے امر (لیٹن لفظ کے اجزاء کی تر تیب کا دضع طبع کے لحاظ سے معنے کی تر تیب ے مطابقت رکھنا) ہے بھی مقدم ہے بلکہ اس کی بنیاد ہی ہی ہے کیونکہ کتنے ایسے صحیح وبلیخ کلام ہوتے ہیں جواپنے الفاظ ومعا لز میں کمل مطابقت کے حامل ہونے کے باوجود کسی غرض دمتصد سے خالی اور مذاق پر مبنی ہوتے ہیں کہ ماورائے ذہن ان کی کو ک حیثیت ہی نہیں ہوتی لہٰذا وہ سنجیدہ کلام سے مقابلہ نہیں کر سکتے اوراسی طرح کتنے ایسے کلام ہوتے ہیں جوضیح وہلینے ہونے ک باوجود جہالت پر مین ہونے کی وجہ سے علم وحکمت کے حامل کلام کا مقابلہ نہیں کر سکتے ' کیونکہ ہزل ومذاق ادر جہالت کاعلم حکمت اور سنجیدگی سے کوئی جوڑ ہی نہیں اور جو کلام لفظ ومعنی کی ہمہ جہت مطابقت کا حامل ہواور الفاظ کی شیرینی حسن اسلوب معنے کی بلاغت اور حقیقت الواقع تمام اس میں کیجا ہوں وہ سب سے بلندو برتر اور باعظمت کلام کہلاتا ہے۔ اور جب کوئی کلا حقیقت پر مبنی ہوادر معنے کے لحاظ سے بھی ذہن اور مادرائے ذہن دونوں کے درمیان کمل طور پر مطابقت دہم نگی کا حامل ہوتر ممکن ہی نہیں کہ وہ دوسرے حقائق کی تلذیب کرے یا دوسرے حقائق اس کی تلذیب کریں' کیونکہ حق کے اجزاء دار کان کے درميان مكمل اتحاددهم آبتكى ويجبتى يائى جاتى بسراس ليكونى ' حق' ' كسى حق كوغلط وبرا ازادراس كا ابطال نهيس كرسكتا اور نه بح كونى "صدق" (سيائى) بي مى دوسرى سيائى كى تكذيب موسكتى ب جبكه باطل مرددسر باطل سے بھى منافات ركھتا باد حق سے بھی ذراغور سے اس آیہ شریفہ کے مفہوم پر توجہ کریں: ارشادی تعالی ہے: سوره ويولس، آيت ٢٠٠٢ \* "فَمَاذَابَعْدَالُحَقَ إِلَّاالْظَلْلُ"-(حق کے بعد گمراہی وضلالت کے سوائیچھ بھی نہیں) اس آیت میں " حق" کومفرد (ایک) کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے تا کہ بیان کیا جا سکے کہ اس میں کسی قسم ک دوئيت واختلاف ادريرا گندگى دتفر قد نبيس يا يا جاتا ـ

### ۳+۳

تفسيرالميز انجلد ا

من ما ماول وت ورا برای بر و ما می و ما ید است و برای می مسب سے دیادہ معلم میں مالی مالی مالی میں مالی میں مالی من کوئی ترکیبات کے ذریعے بیان کرنا کیونکر مکن ہے جبکہ وہ ترکیبات وعبارات سیاق وسباق کے لحاظ سے ایک دوسر سے سے محتف ہوں اور وہ سب انسانی طاقت سے بالا تر اور مجزہ کی حد تک پنچی ہوئی ہوں بلکہ حقیقت امر بیہ ہے کہ ان تمام امور میں اصل معیار واساس وہ معنی ہے جوذبن اور ماورائے ذہن کی تمام جہتوں اور پہلوؤں کواپنے اندر شیئے ہوئے ہو دہی بلاغت کلام کاحقیقی معیار ہے ( اور اس کی روشن میں ہمارے مدعا کی صحت اور اعتر اض کرنے والے کا صحیح جواب واضح طور پر معلوم ہو جاتا ہے )۔

r + pr

قرآن میں معجزہ کامعنیٰ اوراس کی حقیقی تفسیر

اس میں کوئی فتک دشہ نہیں کہ قرآن مجید آیت مجمزہ کے ثبوت کی روش دلیل ہے اوراس میں واضح طور پر مجمزہ کے وجود پذیر ہونے کے ضمن میں یہ بات بیان کی گڑی ہے کہ مجمزہ ایک' خارق العادت' امرکا نام ہے جو عالم طبیعت و جہان مادہ میں ایک ماورائے طبیعت اور مافوق المادہ حقیقت کی اثر انگیز کی کو ثابت کرتا ہے کیتنی ایک ایسی توت جس کا تعلق مادی جہان سے نہیں وہ مادی جہان پر انر انداز ہو کروہ کچھ کر دکھائے جو عام طور پر نہیں کیا جا سکتا اس مصف میں بیٹی ایک خارق العادت (عجیب وغریب یا نا دروانو کھے) امر کو قرآن نے تسلیم اور ثابت کریا ہے اور اس (معجزہ) سے ہرگز وہ امر مراد نہیں جو عقل کے مسلمہ اصولوں کو خلط اور نا درست قرار دیے۔

مذکورہ بالا بیان کی روشن میں ان نام نہا ددانشوروں کے خود ساختہ نظریات کی قلمی بھی کھل گئی اور ان کے طرز نظر کے نا درست ہونے کا ثبوت بھی فراہم ہو گیا جنہوں نے قرآن مجید میں موجود آیات محجزہ کی ت اویل کرتے ہوئے انہیں اپن مادک دطبعی بحثوں کی ظاہری حقیقتوں سے ہم آہنگ کرنے کی کوشش کی اور اپنی بظاہر علمی تحقیق کے سابید میں آیات مججزہ کی تفسیر کی ایسے افراد کی ریکوشش جو کہ عصر حاضر کی مادی تحقیقات کی بنیا د پر استوار ہے خود انہی کی طرف کو تی آیات مجزہ کی ت اب ہم معجزہ یعنی خارق العادت امر کے سلسلہ میں قرآن مجید کے بیان کردہ مصنے کو چند قطروں میں وضاحت کے ساتھ ذکر کرتے ہیں تا کہ حقیقت حال واضح طور پر معلوم ہو سکے۔

(۱) قانون علیت عامہ کے بارے میں قر آنی تصدیق

قر آن مجید نے اس بات کوتسلیم اور ثابت کیا ہے کہ عالم طبیعت کے واقعات اور تمام حوادث روزگارا پی مخصوص اسباب کے ساتھ رونما ہوتے ہیں اوران اسباب کے بغیر کوئی واقعہ دجود پذیر نہیں ہوسکتا 'اور قر آن نے علّیت عامہ (یعنی کوئی چیز بغیر سبب کے دجود میں نہیں آ سکتی ) کی بھر پور تصدیق کی اور اسے اسی طرح مورد تا ئید قرار دیا جس طرح عقل نے اپنے

تفسيرالميز انجلد ا

سلمہ اصولوں کے ساتھ اس کی تائید دنصدیق کی اور اس کے علاوہ علمی بحثوں اور فکری استدلال وخفیق کی بنیاد بھی یمی ہے کیونکہ ہرانسان فطری طور پر مینظر بیردکھتا ہے کہ اس مادی دنیا ادر عالم طبیعت میں کوئی دا قعہ کی مخصوص علت دسبب کے بغیر وجود پذیر بر بین ہوتا بلکہ تمام وا قعات وحوادث کے رونما ہونے کے پیچھیان کے خصوص علل واسباب کارفر ما ہوتے ہیں ندایک مسلم الثبوت امرب كونى فخص ال على شك دشهداى تبيس ركفنا بكدات ايك نا قابل الكار عقلى فيصلد يحطور برتسليم كرتاب اي طرح موجوده علوم اورتما علمى تحقيقات ميس عالم طبيعت مي ردنما بون والے تمام واقعات وحوادث كى بابت ان كے مناسب اسباب اورموزول علل كوبنيا دقر ارديا كياب اوراس حقيقت كاواضح طور پر اعتراف كيا كماب كداس دنيا مس كوئى واقعد مخصوص علت وسبب کے بغیر رونمانہیں ہوتا اور علت وسبب سے ہماری مراداس کے سوا کچھنیس کہ عالم طبیعت میں جب کوئی ایک چیزیا امراور متعدداشاء باامور دجود پذیر ہوتے ہیں توان کی وجہ سے ایک نٹی چیز یا نیا امر وجود میں آجاتا ہے اور ہم اس وجود میں آنے والے امرکو ''معلول'' کا نام دیتے ہیں' (معلول کیتن وہ چیز جوکسی چیز کی وجہ سے وجود میں آئی ہو) چنا نچے تجربات نے علت ومعلول کی حقیقت کو ہمارے سامنے واضح کردیا ہے مثلاً ہم نے بار بار کے تجربات سے مید آگا ہی حاصل کی ہے کہ جب ہمی کی جلی ہوئی چیز کود کھتے ہیں تو فوراً آگ کا تصور سامنے آجاتا ہے جو کہ اس چیز کے جلنے کا سبب اور باعث تھی اور سیجی ایقین ہوجاتا ہے کہ آگ یا کوئی دوسراسب جس نے اس چیز کوجلایا ہے وہ اس سے پہلے موجودتھا در نہ یہ چیز نہ جلتی ای طرح ہم باربارالی چیزیں و کی کراس عمونی اصول اور قانون کی سے آگاہ ہوجاتے میں کہ ہر چیز کے وجود میں آنے اور رونما ہونے کے لیے کی مخصوص موزوں دمناسب علت دسب کی ضرورت ہوتی ہے اس کے بغیر کوئی امر دتوع پذیر نہیں ہوسکتا اس طرح جب وہ علت اور سبب وجود میں آجائے تو اس کے ''معلول'' کا رونما ہونا اور وجود میں آ نالا زمی وضروری ہے، ایسانہیں ہوسکتا کہ علت تحقق پذیر ہو(وجود میں آئے)لیکن ''معلول'' وجود میں نہ آئے 'یہ ہرگز ممکن نہیں'اسے'' قانون علیت عامہ'' کہتے ہیں' بنابرای کلیت وعمومیت اور علت ومعلول کا ایک دوسرے سے الگ شدہونا۔۔ بلکہ ایک دوسرے کا لازم وملز دم ہونا ..... ہی المليت ومعلوليت کے قانون کی اصل بنياديں اور بنيا دى اصول بيں۔

مذکورہ بالا'' قانون علیت'' جسے عقل علوم اور تجربات نے ثابت و تسلیم کیا ہے بلکہ علوم و تحقیقات کی بنیاد بھی یہی قانون ہے اسے قرآن مجید نے بھی مورد تائید قرار دیا ہے اور اپنے ظاہر وواضح بیانات و موضوعات میں کھل طور پر اسے تسلیم کر کے اس کی بھر پور تقدد یق کی ہے چنانچ قرآن مجید نے موت و حیات ، رزق اور دیگر ساوی و ارضی حوادث و و اقعات وغیرہ ک تذکر سے میں ان سب کو علل و اسباب کے ساتھ مر بوط کر کے ذکر کیا ہے اور ان کی بنیا دو اساس ان کے خصوص عوال و اسباب بن کو قرار دیا ہے اگر جدان کی بازگشت ڈ ات الہی کی طرف ذکر کی اور حقیق من میں ان سب کا استنا دخدا کی طرف کیا ہے کو تک توحید کے اشات کے لیے ایسا کرنا ضروری تھا بلکہ عقیدہ تو حید کی اصل روح کا تقاضہ تھی بہی ہے لیکن اس سے بخوبی یہ معلوم ہو جو جنہ ترکہ میں ان سب کو علل و اسباب کے ساتھ مر بوط کر کے ذکر کی اور حقیق من میں ان سب کا استنا دخدا کی طرف کیا ہے کیونکہ تو حید کے اشات کے لیے ایسا کرنا ضروری تھا بلکہ عقیدہ تو حید کی اصل روح کا تقاضہ تھی بہی ہے لیکن اس سے بخوبی سے معلوم ہو تواس سبب کا'' مسبّب'' بداذن خداوجود میں آجائے گا۔لہذا جب بھی ہم کمی''مسبّب'' کودیکھیں تواس سے اس کے'' سبب'' کے وجود کا یقین حاصل ہوجائے گا اور ہم اس حقیقت سے آگاہ ہوجا نمیں گے کہ اس (مسبب) سے پہلے اس کا سبب موجود تھا اور میاسی کا اثر ونتیجہ ہے در ندا سے بھی وجود ندل سکتا۔

(٢)

قرآن میں خارق العادت امر کا اثبات

قرآن مجید نے اگر چیعلت ومعلول کے قانون کی تصدیق کی ہے لیکن اس کے باوجودایسے دا قعات اور حوادث بھی بیان کئے ہیں جو عالم طبیعت میں پائے جانے والے علت و معلول کے عمومی نظام اور مروجہ عادات سے قطعی طور پر ہم آ ہنگ نہیں بلکہ وہ ایسے خارق العادت امور ہیں جن کا تعلق عالم ماوراءالطبیعہ سے ب مثلاً وہ مجمزات جو بعض انبیاء کرام علیهم السلام كى طرف منسوب بين جيسي حضرت نوح " ، جود " صالح" ' ابرا بيم " ' لوط" ' داؤد " مسليمان موى " ، عيسى " اور حضرت محم صلى الله عليدوآ لدوسلم كم مججزات، اوروه سب ايس اموريي جوعالم طبيعت مي جارى وسارى نظام وعادات سے كى طور پر ہم آ جنگ نہیں تاہم اس حقیقت سے انکار ہرگز ممکن نہیں کہ میہ سب امور (مجزات انبیاء ) اور واقعات دحوادث اگرچہ عالم طبیعت میں عام طور پر وجود پذیر نہیں ہوتے بلکہ نظام طبیعت ان کی نفی کرتا ہے لیکن یہ بذات خودمحال نہیں اور عقل سلیم انہیں ناممکن قرار نہیں دیتی جس طرح کہ ایجاب وسلب (وجود وعدم) (ہونے اور نہ ہونے) کے بارے میں عقل کا فیصلہ ہے کہ بید دونوں سی لحاظ سے بھی یکجانہیں ہو سکتے اور نہ ہی ریمکن ہے کہ ان دونوں میں سے کوئی بھی نہ ہوا سی طرح عقل جارے اس قول کی بھی نفی کرتی ہے کہ سی چیز کواس کی اصل حقیقت (اپنے آپ) سے الگ کیا جا سکتا ہے مثلاً یہ ہیں کہ انسان انسان نہیں یا انگور انگور نہیں اور 'ایک' (۱) عدد کے لحاظ سے ' دو' (۲) کا آ دھانہیں ' تو بیسب اور ان جیسے دیگر امور بذات خود محال وناممکن ہیں جبکہ مجزات اور خارق العادت امور ہر گزایسے ہیں اور نہ ہی عقل نے ان کے وجود پذیر ہونے کی نفی کی ہے اور سامکن تھی کوئکر ہو سکتے ہیں جبکہ لاکھوں عظمندلوگ زمانہ قدیم سے ان مجزات کو سلیم کرتے چلے آ رہے ہیں اور کسی قسم کے شک دشر کے بغیران حقائق پرایمان لائے ہیں اگر بیڈ بجزات بذات خود نامکن ہوتے توکوئی عقل مندانہیں تسلیم نہ کرتا ادر نہ ہی انہیں کر فنحص کی نبوت کی تصدیق پاکسی بات کے صحیح ہونے پر دلیل قرار دیتا بلکہ اس سے بڑ ھاکر بید کھڑات عقلی طور پر نامکن ہوتے تو کوئی شخص انہیں کسی کی طرف منسوب ہی نہ کرتا'اور یہ بات بھی قامل ذکر ہے کہ ان تمام امور یعنی مجزات کی اصل حقيقت كاا نكاراصل " طبيعت " بحى تبيس كرتى بلكه وه خودان كى تصديق وتوثيق كرتى ب چنانچه عالم طبيعت ميں بائے جائے والے اموراس امر کے زندہ گواہ بیں کہ ان مجزات کا وجود نا قابل انکار ہے مثلاً ایک زندہ کامردہ ہوجانا اور مردہ کا زندہ ہوجانا

فسيراكميز انجلد ا

 چک ہے کہ کوئی تظفیران کے بارے میں کی قسم کا شک نہیں کر سکتا اور ندان کے وجود پذیر ہونے کو تسلیم کئے بغیر رہ سکتا ہے۔ اور چونکہ بحزات کی حقیقت اوران کے رونما ہونے کی بابت کسی قسم کا شک اورا نکار مکن نہیں اس لیے عصر حاضر کے جدت پیندر وحانی علوم کے حققین کے لیے اس کے علاوہ کوئی چارہ ء کار باقی ندر ہا کہ وہ ان خارق العادت امور (معجزات ) ک ت او بل کریں اوران کے اسباب کی بابت مخصوص نظرید قائم کریں چنا نچہ انہوں نے ان امور کو تا معلوم مقناطیسی برقی اموان کے ساتھ مر بوط قرار دیتے ہوئے کہا کہ دسخت قسم کی ریا است کے علی ہے ان ان اور کو تا معلوم مقناطیسی برقی اموان جس سے وہ نہایت طاقتور اور پر اسر ار اموان کی تعظیر پر قادر ہو کر انہیں اپنے ان اور اور کی طاقت حاصل ہوجاتی ہے جس سے دہ نہایت طاقتور اور پر اسر ار اموان کی تعظیر پر قادر ہو کر انہیں اپنے ار اور اور وی معلوم مقناطیسی برقی اموان ارادہ وشعور ان اموان کے ساتھ ساتھ رہتا ہے اور ای کی سخیر پر قادر ہو کر انہیں اپنے ار اور اور اور تی اس اور اون کے تعلیم باد دیتا ہے یا چر اس کا ارادہ وشعور ان اموان کے ساتھ ساتھ رہتا ہے اور ای کی سخیر پر قادر ہو کر انہیں اپنے ار اور اور محل کی جن ہو باتی ہوں کے ان اور کر کی طاقت حاصل ہوجاتی ہے کر سے دہ نہا یت طاقتور اور پر اسر ار اموان کی سخیر پر قادر ہو کر انہیں اپنے ار اور اور محل کا دیتا ہے یا چر اس کا کار ہے پیش کر سکتا ہے '۔ کار نا پیش کی سکتی ہو ہو جاتا ہے اور مادہ کو ہو قسم کی شکل وصورت میں تبد میں کر کے جیب دخر یب اور محرالع تو ل

۲+۸

ا گرمذکورہ بالافرضية صحيح ہواورات ہر شم كے تقص دابرام سے مراتسليم كرليا جائے تواس سے ايك نے وسيع فرضيه كا مراغ ط جائے گا اوروہ مير كہ تمام گونا گوں حوادث كے پيچے ايك طبيقى علت وسب كا كارفر ما ہونا ضرورى ہے جيسا كه زمانيه قديم عيل تمام يابعض حوادث كو 'حركت وقوت' كى بنيا د پر قائم فرضيه كى روشنى ميں ديكھا جا تا تھا اور يہ تھى ماننا پڑے گا كہ تمام مادى حوادث ايك ہى طبيقى علت كے سبب رونما ہوتے ہيں اور اسى سے مر يوط ہيں۔

میہ ہے ان کا فرضیہ اور وہ اپنے اس نظریہ میں کسی حد تک حق بجانب بھی ہیں کیونکہ عالم طبیعت میں کوئی چیز الیی نہیں جو اپنے طبیعی سبب کے بغیر وجود میں آ سکے جبکہ اس کے ساتھ اس کا طبیعی رابطہ برقر ارتبھی ہواس بات کو آسان عبارت میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ طبیعی سبب سے مراد اس کے سوا پی تین کہ چند طبیعی چیزیں (مثلاً پانی سورج ' ہوا' مٹی وغیرہ ) مخصوص کیفیتوں کے ساتھ یکجا ہوں تو ان کے آپس میں طنے سے ایک نٹی چیز وجود میں آ جائے اور وہ چیز وجود میں آ نے کے بعد اس مواد (طبیعی چیز وں) سے مربوط بھی رہے کہ اگر وہ (چیزیں) یکجانہ ہوتیں تو اس نٹی چیز کا وجود مکن ہی نہ ہوتا۔

اب آین قرآن مجید کے بیانات پرنظر کرین قرآن مجید نے اگر چرائ طبیعی علت کی نشاند ہی نہیں کی جوتمام مادی حوادث خواہ وہ عادی ہوں یا ہمار بے خیال کے مطابق '' خارق العادت'' ہوں' کے وجود میں آنے کا سبب ہوتی ہے قرآن نے اس کے نام اور اس کی اثر آ فرینی کی کیفیت کے بارے میں کو کی وضاحت نہیں کی کیونکد ایسا کر نا قرآن کے بنیا دی مقاصد میں شال ہی نہیں لیکن اس کے باوجود قرآن ہر مادی حادث کے لیے ایک مادی سبب کے وجود اور اس کے ضروری ہونے کو ثابت مرتا ہے ہی نہیں نیکن اس کے باوجود قرآن ہر مادی حادث کے لیے ایک مادی سبب کے وجود اور اس کے ضروری ہوتے کو ثابت واضح طور پر ثابت کرتا ہے کہ ہر وہ حادث مادی امر کو وجود میں لا سکے دوسر لفظوں میں یہ کہ قرآن مجید اس حقیقت کو واضح طور پر ثابت کرتا ہے کہ ہر وہ حادث مادی امر جس کا استناد خداوند قدوس کے مقدس وجود کی طرف ہوتا ہے (جبکہ تمام وجود ات اس کی طرف منڈ ہوتی ہیں) کے لیے ایک ایسا مادی نظام آور طبیعی راستہ موجود ہے س کے ذریعے خداوند عالم اس وجود اور اس کی طرف منڈ ہوتی ہیں) کے لیے ایک ایسا مادی نظام آور طبیعی راستہ موجود ہے ہی کہ قرآن جی خداوند عالم اس

تفسيرالميز انجلد ا

سوره وطلاق، آیت ۳: \* °وَمَنُ يَتَنَقِوا للهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرُزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ \* وَمَنْ يَتَوَكَلُ عَلَى اللهِ ڡؘٞۿۅؘۘڝؘۺؙ<sup>ۏ</sup>ٵؚڹۜٛٵٮۨؗڷؗؗؗؗؗؗڎڹٳۼؙٛٲڡ۫ڔؚ؇<sup>ڂ</sup>ۊؘٮ۫ڿۼڶٵٮڷۨ؋ڸػؚڸۨۺؘ*ؿڐؚۊٙ*ٮٛ؆ؖٛٵ (جو محض تقوائے اللی اختیار کر بے خدا اس کے لیے نجات کا راستہ قرار دیتا ہے ادر اس کو اس طرح رزق عطا کرتا ہے کہ وہ جس کا گمان بھی نہیں کرسکتا' اور جو محض خدا پر بھر وسہ دیکھے وہ اس کی کفایت کرتا ہے یقینا خداا پنا کام پورا کرتا ہے خدا نے ہر چیز کی ایک مقد اراور انداز ومقرر کردیا ہے) اس آیت کا بتدائی جملدا بنا اطلاق کے ساتھ اس امرکی نشاندہی کرتا ہے کہ عالم بشریت کے لیے اعلان عام ہے کہ 'جو بحض بھی تقوائے الہی اختیار کرےاورخدا پر توکل کرے وہ اس کے لیے کافی ہےاورا سے رزق فراہم کرتا ہے اس طرح سے کہ جس کا وہ گمان بھی نہیں کرسکتا جبکہ ریدتمام مادی ومحسون اسباب کہ جنہیں ہم ''اسباب'' سبجھتے ہیں اس کے برعکس فیصلہ کرتے ہیں اور خدانے اس کی کفایت کی ذمہ داری لی ہےاور جس چیز کا ذمہ دار خدا ہودہ یقینی طور پر دجود پذیر اور محقق ہوتی بخجيما كددن ذيل آيات جى اس مطلب كوبيان كرتى بين: سوره ء بقره ، آیت ۱۸۷: \* وَإِذَاسَاكَكَعِبَادِيْ عَنِّي فَإِنّي قَرِيْبٌ أَجِيبُ دَعْوَقَالدَّاعِ إِذَادَعَانٍ \* (اورجب میرے بندے میرے بارے میں آپ سے یوچھیں .....تو کہہ دیجئے کہ ..... میں ان سے قریب ہوں اور ہر دعاما تکنے والے کی دعا کوسنتا اور قبول کرتا ہوں جب دہ صرف مجھے ہی پکارے)۔ سوره دمومن، آيت ۲۰: \* ادْعُوْنِيَ ٱسْتَجِبْ لَكُمْ---معملی سکین چدرآبادلاف آباد بوند فرم-c ( مجھے یکارؤ میں تمہاری دعا قبول کروں گا)۔ سوره، زمر، آیت ۲۳: \* " ٱكَيْسَاللهُ لِكَافٍ عَبْدَةُ --- " (آیاخدا این بندے کے لیے کافی نہیں ہے؟) ان آیات میں کلام مطلق ہے جو کہ سورہ طلاق کی آیت ۳ کے ابتدائی جملے کے اطلاق ادر معنی مقصود کی صحت کا ثروت فراہم كرتا باوراى ( آيت ٣) كة خرى جمله ( إن اللهَ بَالِيْ أَمْدِ ٢) من آيت كابتدائى جمله (وَمَنْ يَتَقَق الله ... وَ مَن يَبْنَوَ كُلْ عَلَى الله ... ) كَمطلق مون كى وجد بيان كى كن ب اوراس امركى وضاحت كى كن ب كه خداوند عالم کیونکراپنے بندوں اور تقویٰ وتوکل کرنے والوں کی کفایت کرتا ہے جبکہ ظاہری اسباب اس امرکی تھی کرتے ہیں اس طرح سوره يوسف آيت ٢١ مي بحى اى مطلب كى طرف اشاره ب:

\* "وَاللَّهُ عَالِبٌ عَلَّى أَصْرِ بِوَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ "-(خداابٍ بركام على غلبر كُمَّا ب ليكن اكثر لوكن بيل جانة) -اس آيت كالفاظ بحى مطلق بين يعنى ان عيل سى قتم كى قيود وشروط ذكر نبيل كى كمين جس سے ظاہر ہوتا ہے كہ خداوند عالم كى مشيت واراده جس حادث امر سے تعلق كم شرحاس پر خداكا كمل كنثرول ہے اور اسے اس پر قدرت وغلبہ حاصل بخواہ تمام عادى وہ ادى اسباب اس كوقوع و دجود پذير ہونے كى فنى بى كيوں ندكرين ( گويا خداكى قدرت وغلبه بى بندول تر اموركى كفايت كاسب و مرچشمہ ہے ) -

ایک نہایت اہم سوال اور اس کا جواب اب سوال ہیہ ہے کہ آیا خداد ند عالم ظاہری عادی ومادی اسباب سے استفادہ کئے بغیر ایسا کرتا ہے اور اس کا''اراد'' ہی تمام امور میں مؤثر وکافی ہوتا ہے یا بیر کہ وہ طبیعی اسباب کے ذریعے سب پچھانجام دیتا ہے لیکن ہم ان اسباب سے ناآگا ہیں اور وہ خود ہی ان اسباب کا تکمل علم رکھتا ہے اور ان کے ذریعے جو کام چاہتا ہے انجام دیتا ہے؟

مذکورہ بالا بیان سے مد بات واضح ہو گئی کہ آیت (طلاق ۳) اس امر کی واضح دلیل ہے کہ اللہ تعالی نے تمام اشیاء ر

## 111

تفسيرالميز انجلد ا

موجودات کے درمیان ارتباطات واتصالات .....رابطے تعلق ..... پیدا کردیتے ہیں وہ اس بات پر قادر ہے کہ ان سے جو کام جس طرح لیما جا ہے لے اس سے اشیاء وموجودات کے درمیان سبّیت وعلیت کی تفی نہیں ہوتی ، ایسانہیں کہ اب ان ے در میان کوئی سبب وعلت ہی نہیں پائی جاتی یا اس کی ضرورت نہیں بلکہ اس سے ری شبوت ملتا ہے کہ ریم تما مسباب وعلل خدا کے ہاتھ میں ہیں اور وہ ان سے اپنی مشیت وارادہ کے مطابق جو کام لینا چاہے لے سکتا ہے گویا ان سے خدا کی قدرت کا جوت ملتائے پس تمام موجودات کے درمیان علت ومعلول کا نظام قائم ہے اور ان میں سے ہر شے اپنے سے پہلی شے سے حقیقی طور پر مربوط ہے اور ان کے درمیان علیت کا نظام پایا جاتا ہے البتہ مید ابطہ وتعلق وہ ہیں جسے ہم ان موجودات کے درمیان پاتے ہیں بلکہ اس سے سواایک ایس پاکیزہ حقیقت ہے جس کاعلم صرف خداکو ہے اس نظام کی حقیقت صرف وہی جانتا ہے کیونکہ وہی اس کا ایجاد کرنے والا ہے یہی وجہ ہے کہ ہم اپنے علمی تواعد اور مفروضوں کورونما ہونے والے تمام واقعات اور وجود میں آنے والے تمام حوادث کی تعلیل اور ان کے اسباب کو ڈھونڈ پانے میں عاجز پاتے ہیں اور بدتوا عد ہمیں ان واقعات کے اسباب سے آگاہ نہیں کر سکتے بیدایک ایس تفوی حقیقت ہے جس کا ثبوت قرآنی آیات سے بخولی ملتا ہے اور وہ آیات جنهین دو یات قدر کہاجا تا ہے (جس میں نظام تقدیر اور مقدرات الہی کا ذکر ہے) مذکورہ بالا مطالب کی واضح دلیلیں ہیں وہ آيات پيرين: سوره ، تجر، آیت ۲۱: \* وَإِنْ قِنْ ثَنْيُ إِلَّا عِنْدَا أَبِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَمٍ مَّعُلُوْمٍ "-(ہمارے پاس ہر چیز کے خزانے موجود ہیں اور ہم اس سے ایک معلوم مقدار بھیج رہتے ہیں)۔ سوره وقمر، آیت ۹ ۳۰: \* (إِنَّاكُلَّ شَىٰ وَخَلَقْنُهُ بِقَدَى ٢٠ (يقينا ہم نے ہر چيز کوايک اندازہ ومقدار کے ساتھ پيدا کيا ہے) سوره وفرقان، آیت ۲: \* خَلَقَكُلَّشَىٰ ﴿ فَقَدَّرَهُ نَقْدِيرًا " (ادراس نے ہرچیز کو پیدا کیا 'چراہے ایک اندازہ کے مطابق قرار دیا) سورهءاعلی ، آیت ۳: \*" الَّنِيْ خَلَقَ فَسَوْى أَنَّ وَالَّنِي تَعَدَّىَ فَهَلَى ٢٠٠ ( وہ کہ جس نے پیدا کیا کچر درست کیا اور وہ ہے کہ جس نے انداز ، مقرر کیا پھر ہدایت در جنمائی کی ) سوره ءحديد، آيت ۲۲: \* ثمَا آصَابَمِن مُّصِيْبَةٍ فِي لاَ تُرْضِ وَلاَ فِي أَنْفُسِكُمُ اِلَّا فِي كِتُبِ مِّنْ قَبُلِ أَنْ نَبْرَ آهَا ''-

(جتن مصيبتيں روئے زمين پر ياتم لوگوں پر آتی ہيں اس سے پہلے کہ ہم انہيں پيدا کريں کتاب...... لور محفوظ ..... میں کھی ہوئی ہیں) سوره ءنغابن، آيت آا: \* "مَا اَصَابَ مِنْ مُصِيبَة الآبِإِذْنِ اللهِ \* وَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ \* وَاللهُ بِحُلِّ شَى عَلِيهُ \* . ( کوئی مصیبت ناز آنہیں ہوتی مگراذن الہی کے ساتھ اور جو شخص خدا پر ایمان لائے تو خدااس کے دل کو ہدایہ: عطاكرتاب أورخدا برچيز كا بجتر جان والاب)-مذکورہ بالا آیات میں سے پہلی آیت اور ای طرح دیگر تمام آیات اس امر کی واضح دلیل ہیں کہ دیل ہے ہتی میر یائی جانے والی ہر چیز خداوند عالم کے مقرر کردہ اندازہ ومقدار (نقذیر الٰہی ) سے تکوین کا ہر مرحلہ طے کرتی ہوئی اپنے معین تخص مقام تک پہنچتی ہے .....اس بات کوعلمی اصطلاح میں یوں کہا جاتا ہے کہ وہ ''دائر ہ ءاطلاق'' سے خارج ہو کر دائر د · • تعین وشخص'' میں آجاتی ہے لیتن اب اس کی پیچان کی جاسکتی ہے ۔۔۔۔اورخدا ہی اس کاانداز ہ دمقد ارمعین کرتا ہے اور د<sup>ی</sup> ہے جواس کے تکوینی مراحل کی حدود اس طرح مقرر کرتا ہے کہ وہ نظام نقد براس وجود میں آنے والی چیز سے پہلے بھی ہے او اًس کے ساتھ بھی اور بیہ بات کیونگر صحیح ہوسکتی ہے کہ کوئی چیز اپنے وجود دہستی میں محدود ومقدر اور ایک مخصوص اندازہ ومقد ار کے مطابق ہوجبکہ اس کے اور دیگر موجودات کے درمیان پائے جانے والے ارتباط کا تعین نہ ہو چکا ہو (کسی چیز کے اپنے وجو میں محدود دمقدر ہونے سے مراداس کے سوال کچھنہیں کہ اس کے اور دیگر موجودات کے تمام روابط کی تجدید وقعین ہو چکا ہے بلکہ حقیقت ہے ہے کہ ہر شنے دوسری اشیاء وموجودات کے ساتھ اس لحاظ سے بھی معین ربط رکھتی ہے کہ سب'' مادی'' ہیں اور مادی شیخ دوسرے مادی اشیاء سے مربوط ہے بلکہ وہ تمام مادی موجودات کے مجموعہ کا حصہ ہے اوروہ مجموعہ ایک قالب کی ما ہے جس کے ذریعے کسی چیز کے دجود دہشتی کی پہچان ہوتی ہے اور وہ قالب اس شئے کے اندازہ دمقد ارکوداضح وآشکار کرتا۔ البذا دنیائ امکان میں برمادی شئے دیگرتمام مادی موجودات سے مربوط ووابستد بخواہ وہ موجودات اس سے پہلے ہوں اس کے ساتھ ہول وہ ہر حالت میں کسی دوسری چیز کی معلول اور اس کے سبب سے وجود میں آئی ہوتی ہے جیسا کہ وہ دوسری چ بھی کسی اور چیز کی معلول اور اس کے سبب سے وجود میں آئی ہوئی بے گویا ان تمام مادی موجودات کے درمیان ' علت معلول''کا رابطہ بے یعنی ایک چیز جو پہلے ہے وہ دوسری چیز کے وجود میں آنے کا بنتی ہے۔ اس طرح بیسلسلہ تمام موجودار متى ميں يا ياجا تاب اور بيا بياسلسلہ ہے جس كاكسى صورت ميں ا نكار كمكن ہيں۔

111

مذکورہ بالامطالب کی تائید ونصدیق کے لیے درج ڈیل آیات سے بھی استدلال کیا جا سکتا ہے اور انہیں ا۔ مقصود کے اثبات کے لیے دلیل کے طور پر ذکر کیا جا سکتا ہے (ملاحظہ ہو): سورة بقره آيات ٢١ ٢٥٢

### ۲۱۳

موره دمومن، آیت ۲۲:

يراكميز انجلد ا

(وەاللد ب جوتمهارا پروردگار بوه مرچيز كاپيداكر في والا ب)-

سوره، مود، آيت ٥٢:

· مَامِنُ دَ آبَةٍ إِلَاهُوَاخِنَّا بِنَاحِيَتِهَا ﴿ إِنَّ بَاتٍى عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ · ` ـ

(رویئے زمین پر چلنے پھرنے والے کی چوٹی اس (اللہ) کے ہاتھ میں ہے حقیقت میہ ہے کہ میرے پروردگار کا راستہ سیدھاہے)۔

ان دوآیتوں کوآیات قدر میں ذکر کئے گئے مطالب کے ساتھ ملاکر دیکھا جائے تو یہ بیچہ حاصل ہوتا ہے کہ قرآنی آیات علت د معلول کے عمومی قانون ادر جامع اصول کی تصدیق کرتی ہیں کیونکہ پہلی آیت ہر شئے کے تلوق ہونے کو ثابت کرتی ہے لہٰذااس کی روشن میں بیا مرواضح ہوتا ہے کہ دنیا میں ہر چیز خدا کی پیدا کی ہوئی ہے اوردہ اس کا خالق ہے اور دوسری آیت اس حقیقت کو ثابت کرتی ہے کہ سلسلۂ خلقت اور ایجا دایک ہی طور دطرز پر اور ایک نہایت منظم دمر تب ضابطہ پر استوار ہے جس میں کسی قشم کا کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا کہ جس سے ان کی تخلیق میں خلل یا ان کے بے مقصد ہونے کو ثابت کیا جا سکے۔

پس قرآن سیجیسا کدآب آگاہ ہو چکے ہیں .....تمام مادی موجودات میں علت و معلول (علیت) کے قانون کی تصدیق کرتا ہے اور اس کی حقیقت کو ثابت کرتا ہے لہٰذا بیہ میتجہ بآ سانی حاصل ہوتا ہے کہ تمام مادی موجودات میں خواہ وہ عادی طریقے سے وجود میں آئی ہوں یا خارق العادت ہوں ان میں پایا جانے والا نظام وجود وجستی سید سے راستہ (صراط مستقیم) پر استوار ہے کہ جس میں کسی قشم کے تخلف و کمجی اورا ختلاف کی کوئی گنجائش نہیں اور وہ ایک ہی اصول پر قائم ہے لیے بیر کہ ہر حادث اور نو پیدا چیز اپنے وجود وجستی میں ایک ایسی علت کی کوئی گنجائش نہیں اور وہ ایک ہی اصول پر قائم مستقیم) پر استوار ہے کہ جس میں کسی قشم کے تخلف و کمجی اورا ختلاف کی کوئی گنجائش نہیں اور وہ ایک ہی اصول پر قائم میں کہ ہر حادث اور نو پیدا چیز اپنے وجود وجستی میں ایک ایسی علت کی محتاج ہے جوز مانی طور پر اس سے پہلے موجود ہو۔ میں کہ ہر حادث اور نو پیدا چیز اپنے وجود وجستی میں ایک ایسی علت کی محتاج ہے جوز مانی طور پر اس سے پہلے موجود ہو۔ میں کہ ہر حادث اور نو پیدا چیز اپنے وجود وجستی میں ایک ایسی علت کی محتاج ہے جوز مانی طور پر اس سے پہلے موجود ہو۔ من میں کہ ہر حادث اور نو پیدا چیز اپنے وجود وجستی میں ایک ایسی علت کی محتاج ہے جوز مانی طور پر اس سے پہلے موجود ہو۔ میں کہ ہم حادث اور نو پیدا چیز اپنے وجود وجستی میں ایک ایسی علت کی محتاج ہے جوز مانی طور پر اس سے پر موجود ہو۔ میں موجود ان ہو مطالب سے بینتی جر ماصل کیا جا سکتا ہے کہ جن عاد میں اس اور ان کے مسببا میں کے درمیان اختلاف و میں موجود ان پر چھائے ہوئے ہیں اور ان کے اصول وخصوصیات کے حوالہ سے ان میں اور ان کے مسببات کے درمیان محمود اور موجود ان پر اور ان کے اصول وخصوصیات کے حوالہ سے ان میں اور ان کے مسببات کے درمیان تھر ہو کہ اختلاف وعدم مطابقت نہیں پائی جاتی جیسا کہ کھی تحربات نے عناصر حیات اور خار کی اور میں اس حقیق کی کر ہوں ک جن کی نسبت مادی علت کی طرف دی جاتی ہے۔

قرآن مجیدجس طرح تمام اشیاء وموجودات کے درمیان علت ومعلول کے نظام کو ثابت کرتا ہے اور اس امرک تصدیق وتوثیق کرتا ہے کہ ان تمام موجودات میں سے ہرایک ددسرے کی علت دسب ہے ای طرح وہ تمام موجودات کی نسبت خدا كى طرف ديتا باوراس امركوثابت كرتاب كد حقيقى معن مين علت وسب خداب للمدا اس س يدينيجه حاصل مور ہے کہ دیگر تمام اسباب اثر انگیزی میں اپنی مستقل حیثیت نہیں رکھتے (خود سے کچھ بھی نہیں) اور حقیقی مؤثر خدائے قدوس کے سواكونى نهين چنانچداى سلسل ميں ارشادالى ب: سوره ءاعراف، آیت ۵۴: \* أَلَالَةُالْخُلْقُوَالا مُرُ--(بادرکھواس کے لیے ہے جلق اور امر۔۔) لیعنی پیدا کر نااور وجود عطا کرنا در حقیقت اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ سوره وبقره، آيت ۲۸۴: \* بلهِ مَا في السَّلوٰتِ وَ مَا في الآئم ض -- \* (خدابی کے لیے ہے جو پچھ آسانوں میں بےاور جو پچھز مین میں ہے) سوره وحديد، آيت ۵: \* لَفَمُلْكُ السَّبُوٰتِ وَالْآ تُمْضِ-- "-(ای کے لیے ہے آسانوں اورزمین کی ملکیت) سوره ونساء آيت ٨-: \* قُلْكُلُّ مِنْعِنْدِاللهِ-- \* ( كېږد يېچي كدسب كچوخداكي طرف سے م) مذکورہ بالا کےعلاوہ دیگرمتحدد آیات ایس میں جن میں اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ تمام موجودات صرف اللہ تعال کی ملکیت ہیں اوراس امریٹس کوئی دوسراس کا شریک نہیں اورخدا ہی کو بیچن حاصل ہے کہ دہ ان اشیاء دموجو دات میں جسر طرح جابےتصرف کرےاور جب تک خداکسی کواذن نہ دےاورا سے ان اشیاء میں تصرف کرنے کا اختیار عطا نہ کرے کو کُ

تقسيراكميز انجلد ا

فخص ان میں ذرہ بحر تصرف نہیں کرسکتا ، مخص کا تصرف در حقیقت خدا کے عطا کردہ اختیار کی بدولت ہے تا ہم اس اختیار میں تھی کوئی پخص مستقل ملکیت نہیں رکھتا ملکہ حقیقت ہیہ ہے کہا سے صرف'' اذن'' دیا گیا ہے (اجازت دی گئی ہے )اور جس پخض کو صرف اذن دیا گیا ہووہ اذن دینے والے کی معین کردہ حدود سے تحاوز نہیں کرسکتا اور نہ اس اذن کا سہارا لیے بغیر کچھ کرسکتا ہے ً اي سلسله ميں ارشادي تعالى ہوا: سوره ءآل عمران ، آیت ۲۲: \* قُلِاللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلُكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاعُوَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِعْنَ تَشَاعُ ( کہیے! بارالہا 'اے وہ کہ کا مُنات کی ملکیت جس کے پاس ہے! توجہ چاہتا ہے اختیار عطا کرتا ہے اور جس سے چاہتااختیارلےلیتاہ)۔ سوره، وطر، آيت • ۵: \* " أَنَّنِ نَّ أَعْلَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَل ى -- "-(وہ کہ جس نے ہر شے کو وجود عطا کیا پھر ہدایت کی۔۔)۔ ان کےعلاوہ دیگر متعدد آیات میں صرف خدا کو پوری کا مُنات کا کمل بااختیار مالک ذکر کیا گیا ہے۔ اور بعض آیات الی ہیں جن میں '' نصرف' کی اجازت کے بارے میں یوں ذکر ہوا ہے: سوره ء بقره ، آیت ۲۵۵: \*" لَهُمَا فِي السَّلُوٰتِ وَمَا فِي الْآمَ صَنْ خَالَّانِ مُ يَشْفَحُ عِنْدَةَ إِلَّا بِإِذْنِهِ (اس کی ملکیت میں ہے جو پچھ بھی آسانوں اورز مین میں ہے کون ہے جواس کے پاس اس کی اجازت واذن کے بغير شفاعت كرسك) سورهء يونس، آيت ۳: \* \* ثُمَّاسْتَوْى عَلَى الْعَرْشِ بُدَيِّوُ الْاَ مُرَ<sup>\*</sup> مَامِنْ شَغِيْرِج إِلَّامِشُ بَعْدِ إِذْنِهِ -- \*\* (چروہ عرش پرمستقر ہوا، وہ ہر شے کی تد بیر کرتا ہے، کوئی شفاعت کرنے والانہیں مگراس کے اذن کے بعد!) مذکورہ بالا آیات کی روشن میں واضح ہوجا تا ہے کہ تمام اسباب خدادی کی عطا کردہ توت وصلاحیت کے باعث 'سبب' کہلاتے ہیں اوروہ سب' میں نہ ہونے کی صلاحیت رکھنے کے باوجودا پنی اثر آنگیزی میں مستقل حیثیت نہیں رکھتے۔ بیدوہی امر ب جے خداوند عالم نے ' شفاعت' کا نام دیا ہے اور' اذن' سے تعبیر کیا ہے۔ اور بیہ بات واضح ہے کہ ' اذن' تب ہی درست ہوگا جب اذن کے بغیرتصرف ممکن نہ ہو بلکہ تصرف کی راہ میں مانع اور رکاوٹ موجود ہواوروہ ''مانع'' اور رکاوٹ اسی صورت میں قابل تصور ب جب تصرف میں لائی جانے والی چیز میں تصرف کا اقتضاء پایا جائے اور صرف اس مانع کی وجہ سے تصرف نہ کیا جا

سکتا ہولینی وہ مانع ال شخص ( تصرف کرنے والے کہ جساذن دیا گیا ہو) اور اس چیز (جس میں تصرف مقصود ہو) کے درمیان حاکل بنا ہوتو اس صورت میں اذن کے ذریعے وہ مانع ختم ہوجائے گا اور جساذن دیا گیا ہووہ اس میں تصرف کر سکے گا۔ بنابرایں واضح ہو گیا کہ ہرسب میں ایسا تو ی موثر عضر موجود ہے جو اس کی تا ثیر کویقینی بنا تا ہے اور اسی موثر کے طفیل وہ سبب اپنے مسبب کے وجود میں آنے کا ذریعہ بنتا ہے کیکن اس سب کچھ کے باوجود اصل قدرت خدا ہی کے پاس ہوا ور

(٣)

معجزات ميں انبياء "كى خاص قوت كا قرآنى ا ثبات

خداوندعالم في ارشادفر مايا:

سوره ءمومن، آیت ۸ ۷:

\* وَ مَا كَانَ لِرَسُولٍ آنُ يَّأْتِي بِايَةٍ إلَّا بِإِذْنِ اللهِ ۖ فَاذَاجَآءَ أَمْرُاللهِ قُضِى بِالْحَقِّ وَ خَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُوْنَ "-

( کوئی رسولؓ خدا کے اذن کے بغیر کوئی آیت (معجزہ) پیش نہیں کر سکتا' پس جب خدا کا امر آگیا تو تق کے ساتھ فیصلہ کیا گیا اور پھر باطل نواز ……جن کو جنلانے والے ……نقصان میں رہے)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی رسول جو مجمز وہ بھی پیش کرے وہ خدا کے اذن سے ہوتا ہے اور بیر کہ مجمزات کا ظاہر ہوتا اور انہیاء "کی طرف سے ان کا پیش کیا جاتا در حقیقت اس پا کیزہ قوت کی وجہ سے ہے جو انہیاء علیہم السلام کے نفوں مقد سہ میں موجود ہوتی ہے کہ جس کی تا ثیر خدا کے اذن پر موقوف ہے جیسا کہ گذشتہ صل میں بھی بیان کیا جاچکا ہے۔ اس سلسلہ کی ایک اور آیت ملاحظہ ہو:

سوره ءبقره ، آیت ۲ • ۱:

(اوران لوگوں نے اتباع و پیروی کی اس چیز کی جوسلیمان " کے دورافتدار میں شیاطین لوگوں کے سامنے پڑھا

کرتے تھے (جادو)' جبکہ سلیمان ؓ نے کفراختیار نہیں کیالیکن شیاطین نے کفراختیار کیاوہ لوگوں کوجادد کی تعلیم دیتے تھے اور دہ کچھ بتاتے تھے جو دوفر شتوں یعنی ہاروت و ماروت پر بابل میں نازل کیا گیا تھا حالانکہ دوہ دوفر شتے جب بھی کسی کوتعلیم دیتے تواس سے کہہ دیتے تھے کہ ہم آ زمائش دامتحان .....کاذریعہ ..... ہیں لہٰذا تم پیچلیم حاصل کر کے کافر نہ ہوجانا' پھر بھی دہ لوگ ان دوفر شتوں سے دہ پچھ سیکھتے تھے جو میاں ہیوی کے درمیان تفرقہ وجدائی ڈال دے جب بھی اس کی کوتھی نفسان نہیں پہنچا

بیآیت جہاں جادد کے علم کی فی الجملہ تصدیق کرتی ہے وہاں اس امرکو بھی ثابت کرتی ہے کہ جادو بعجزہ کی طرح اس نفسانی قوت کے ذریعے محقق پذیر ہوتا ہے جوجا دوگر میں پائی جاتی ہے، گویا دونوں ( جادداور مجزہ ) میں خدا کا اذن ایک قدر مشترک ہے۔

بہر حال آیت شریف سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام خارق العادت امور خواہ انہیں مجزہ کہا جائے یا جاددیا اس کے علادہ کچھ اور جیسے انبیاء کی کرامات یا ریاضت ومجاہدت فنس سے حاصل ہونے والی صفات وخصوصیات ،سب کا استنا دنفسانی تو تو ل روحانی تو انا ئیوں اور ارادی تقاضوں کی طرف ہوتا ہے اور وہ انہی کے سبب سے تحقق پذیر ہوتی ہیں البتہ کلام اللی اس امرکو نہایت وضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہے کہ وہ توت (مبدائ) جو پی نجبروں رسولوں اور مونین کے پاس ہے وہ ہر سبب پر ہر حال میں غالب ہے چنا نچہ خداوند عالم نے ارشا دفر مایا ہے، آیات مبارکہ ملاحظہ ہوں: سورہ عرصافات، آیت ۲۰۵۱:

وَلَقَدْسَبَقَتْ كَلِمَتُنَالِعِبَادِنَاالْمُرْسَلِيْنَ۞َ إِنَّهُمُ لَهُمُ الْمَضُوُمُونَ۞ وَإَنَّ جُنْدَنَالَهُمُ الْعَلِبُوْنَ@

ہماری بات ہمارے ( خاص ) بندوں پنچ بروں کے لئے پوری ہوگئی کہ صرف وہی ہیں جن کی مدد کی جائے گی ادر وہی ہمارالشکر ہے جو غالب ہوگا )

## سوره دمجادله، آیت ۲۱:

كَتَبَ اللهُ لاَ غَلِبَنَّ أَنَاوَ مُسْلِق ---، (خداف لكھديا ہے كہ ميں اور مير ب رسول ہى غالب رہيں گے)-

سوره دمومن، آیت ۵۱:

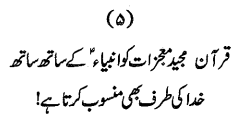
ٳڹۜٛٳڶڹؘؿڞؙؠؙڛؙڶڹؘٳۊٳڵڹؚؿڹٳڡڹؙۊٳڣٳڶڿڸۅۊٳڶۑ۠ڹ۫ؾٳۊؾۅ۫ؗٙؗۘۘۘڗؽڠؙۅ۫ۿٳڵٲۺۿٳۮ

(بلاشبہ ہم اپنے رسولوں کی ضرور مدد کریں گے اوران لوگوں کی مدد کریں گے جواہل ایمان ہیں اس دنیا دی زندگی میں اوراس دن جب گواہیاں قائم ہوں گی )

مٰدکورہ بالا آیات مبارکہ مطلق ہیں یعنی ان میں تصرت اور مدد کرنے کے لئے کوئی قیدوشرط ان میں ذکر نہیں کی

محتى۔

111



گذشتە فصل میں ذکر کی گئی آیت (سورہ مومن ۵۷) کا آخری جملہ (فَاِذَا بَحَاءَ أَمَوُاللَّهِ قُضِیَ بِالْحَقِّ) اس امرکو ثابت کرتا ہے کدانبیاء \* کے نفوس مقدسہ میں پائی جانے والی قوت کی تا شیرخدا کے امر پر موقوف ہے کہ جواس اذن کے ساتھ ساتھ ہے جو کہ اس تا شیر کے لیے ضروری ہے لہذاوہ تا شیرت ممکن ہوگی جب وہ خدا کے امر سے ل جواب اون کے باتھ ساتھ اب سوال سہ ہے کہ خداکا '' ام'' کیا ہے اور اس سے مراد کیا ہے؟ اس کا جواب درج ذیل آیات مبار کہ کے ذریعے دیاجاتا ہے کہ اس سلسلہ میں خداد عالم نے ارشاد فرمایا:

تفسيراكميز انجلد ا

سوره وليس ، آيت ۸۲: \* إِنَّمَا آَمُرُهُ إِذَا آَمَا دَشَيًّا آَنَ يَتَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "-(خداكاامرىيە ب كەجب كى چيزكوچا بتا بتواس سے كہتا ہے بوجا! تودہ بوجاتى ہے) اس آیت میں ''امز'' کولفظ'' کن' کے ذریعے ایجاد کے معنی میں لیا گیا ہے ......امرکوا یجا دادرلفظ'' کن'' سے تعبیر کیا همياہے۔ سوره ودير، آيات ۲۹، • ۳: \* إِنَّ هٰذِ إِنَّ ذِ كَرَةٌ قَمَنْ شَاءَاتَجْنَ إِلَى مَبِّهِ سَبِيلًا ۞ وَمَاتَشَآ ءُوْنَ إِلَّ ٱنْ يَشَآ ءَاللَّهُ (بلاشہ بی( قرآن ) سراسر نصیحت ہے جو محض چاہے وہ اپنے پروردگار تک پینچنے کا راستہ اختیار کرلے ادرتم کچھ چاہتے ہی نہیں مگر یہ کہ جوخدا چاہتا ہے)۔ سوره وتكوير، آيات ٢٩،٢٨،٢٤: إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِلْعُلَمِينَ ﴾ لِمَنْ شَاءَمِنْكُمُ ٱنْ يَسْتَقِيْمَ ﴾ وَمَاتَشَاً ءُوْنَ إِلَّا ٱنْ يَشَآ ءَاللَّهُ ؆ۘبؖٛٵڵ۬ۼڶؠڎ (وہ کچھنیں گر کا مرات کے لیے نصبحت نم میں سے جو بھی چاہے وہ سیدھا راستہ اختیار کرلے اورتم کچھ بھی نہیں جاب مرجو خداجا بتاب جو عالمين كا پر دردگار ب) ان آیات مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے کہ انسان جس چیز کا ارادہ کر سکتا ہے اور جس کام کو انجام دینے کی قدرت و اختیار رکھتا ہےا سے اس وقت تک دجو ذہیں مل سکتا جب تک خدانہ چاہے جب تک خدا میدنہ چاہے کہ انسان اس چیز کا ارادہ کرے اوراسے چاہے تو اس وقت تک وہ چیز وجود میں نہیں آ سکتی ، گو یا خدا انسان کے چاہے کو چاہے اور اس بات کا ارادہ کرے کہ انسان اس چیزیا اس کام کا ارادہ کرے کہ اگرخدانہ چاہےتو انسان میں ارادہ اور چاہت پیدا ہی نہیں ہو سکتی (یعنی خدا انسان کےارادہ کرنے کاارادہ کرتا ہے)۔ ان آیات سے مد معلوم ہوا کہ انسان کے سب کام اس کے ارادہ واختیار میں ہیں (وہ انہیں انجام دے سکتا ہے) اوردہ جو کچھ چاہے کرسکتا ہے لیکن اس کاارادہ وچاہت اس کے اختیار میں نہیں بلکہ اس کاتعلق خدا کی مشیت سے ہے اوروہ خدا کی مشیت کے سماتھ وابستدے۔ اس مقام پر بیدام قابل ذکر ہے کہ ان آیات سے جرگز میثابت نہیں ہوتا کہ جو چیز انسان چاہے خدابھی وہی چاہتا ہے یعنی جس چیز کا انسان ارادہ کرتا ہے گویا وہ خدانے ارادہ کیا ہے ایہ اہر گزنہیں بلکہ ایساخیال کرنا بہت بڑی غلطی ہے کیونکہ اس سے میدازم آئے گا کہ خدا کا ارادہ اس دفت پورانہ ہوگا جب انسان اس کے مطابق ارادہ شکرے یعنی اگرانسان ارادہ نہ کرے جبکہ خدانے ارادہ کیا ہوتو اس کا مطلب سے ہوگا کہ خدا کا ارادہ پورا نہ ہوا ایسا ہرگز درست نہیں کہ خدا کس چیز کا ارادہ

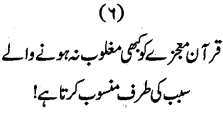
| کرےاوروہ نہ ہو سکے (اس کے ارادہ اور مراد کے درمیان عدم مطابقت قابل تصور بی نہیں) اس سلسلہ میں وارد ہونے والی                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| متعدداً بات شریفه بھی خداکے ارادہ اور مراد میں عدم مطابقت کی تکذیب کرتی ہیں مثلاً:                                            |
| سوره وسحبره ، آیت ساا:                                                                                                        |
| * وَتَوَشِئْنَالاتَيْبَاكُلْ نَفْسٍ هُدْ مَهَا "                                                                              |
| (ادراگرہم چاہتے تو ہر شخص کو ہدایت عطا کرتے)۔                                                                                 |
| سورهء يونس ، آيت ۹۹:                                                                                                          |
| * ﴿ وَلَوْشَاءَ مَا بُّكَلّا مَنَ مَنْ فِي الْآ مَ ضِ كُلُّهُمْ جَوِيْعًا "                                                   |
| (اوراگر تیرا پروردگار چاہتا توروئے زمین پررہنے داکے سب لوگ ایمان لاتے)                                                        |
| ان آیات کے علاوہ کئی دیگر آیات میں بھی اسی مطلب کو بیان کیا گیا ہے۔                                                           |
| بنابراي بمارااراده ادربماري چامت اگر محقق پذير بواور بمارے وجود ميں پيدا ہوتو اس کا بمارے اندر پيدا ہونا                      |
| در حقیقت خدا کے ارادہ دمشیت سے ہے (خدا ہمارے اندر ارادہ ومشیت پیدا کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو ہم کسی چیز کا ارادہ               |
| کرتے ہیں اوراسے چاہتے ہیں) اسی طرح ہمارے افعال بھی خدا بی کے ارادہ ادرمشیت سے وجود میں آتے ہیں البتہ                          |
| ہمارے ارادہ ادر جاری مشیت کے ذریعے سے گو یا ہمارا ارادہ خدا کے ارادہ سے پیدا ہوتا ہے ادر ہمارے افعال ہمارے                    |
| اس اراده س وجود مي آت بي جوخدا كاراده س پيدا بوتا ب يعنى خدان چابا كه بدافعال بهار اراده ك ذريع                               |
| سے تحقق پذیر ہوں تو بیا فعال بھی بالواسطہ خدا کے ارادہ سے وجود میں آئے بنابرایں ارادہ اور فعل دونوں کا وجود میں آ نا خدا      |
| یے 'امز' اور کلمہ' کن' پر موقوف ہے کہ اگر خدا کا امرا ورکلمہ' کن' نہ ہوتو نہ ارادہ پیدا ہوسکتا ہے اور نہ ہی وہ فعل وجود میں آ |
| سكتاب جوانسانى اراده كالمنيجه ب-                                                                                              |
| پس تمام امورخواه وه عادی ہوں یا خارق العادت اور وہ خارق العادت خواہ خیر وسعادت میں سے ہوں جیسے مجمز ہو                        |
|                                                                                                                               |

پل تمام امور حواد وہ عادی ہوں یا خارل العادت اور وہ خارق العادت حواہ حیر وسعادت میں سے ہوں جلسے سجر ہو۔ کرامت یا شراور برائی میں سے ہوں جیسے جادواور کہانت 'یہ سب اپنے محقق پذیر ہونے اور وجود میں آنے کے لیے ظاہری اور طبیقی اسباب کے محتاج اور انہی سے وابستہ ہیں اور ان کا استنا دونسبت انہی کی طرف ہے لیکن اس کے باوجود ان کا وجود میں آنا خدا کے ارادہ پر موقوف ہے کہ اگر وہ ارادہ نہ کرے اور نہ چاہتے تو یہ وجود میں نہیں آسکتے اور ان میں سے کوئی بھی خدا کے دور میں نہیں آسکتے اور انہیں ہو سکتا یعنی یا تو وہ سبب خدا کے امر کے ساتھ مل جائے یا دونوں یک اور تیں سے کوئی جی خدا کے وجود میں نہیں آسکتی۔

اور کا نئات میں پائی جانے والی تمام اشیاء اگر چہ خدا کے امر کی طرف مستند ومنسوب ہونے کے ناطے برابر ہیں اور سب اس طرح ہیں کہ جب بھی خدا کا اذن اور امر ہو یہ موجودات اپنے ظاہر تی اسباب کے ساتھ دجود میں آجاتی ہیں اور اگر اذن اور امر نہ ہوتو کوئی چیز وجود پذیر نہیں ہوگی یعنی خدا کے اذن وامر کے بغیر سبب ومسبب کا نظام قائم ہی نہیں وہ سکتا اور جب

تفسيرالميز انجلد ا

سلسلد سببت ہی قائم نہ ہوتو کوئی مسبب وجود میں نہیں آئے گا کیونکہ سبب کے بغیر مسبب ہرگز وجود ہیں نہیں آ سکتا کی کن میں سے پچھا مور مثلا انبیاء میں مجرورات یا وہ جو کمی بندہ و مومن نے خدا سے دعا کے ذریعے طلب کئے وہ ہمیشہ خدا کے خاص ارادہ سے وابستہ ہیں اور کبھی اس سے حداثیں ہو سکتے بلکہ ہمیشہ خدا کا ارادہ اور اس کا خاص دخصوص امر ان کے ساتھ ہوتا ہے اور انہیں وجود حطا کرتا ہے جیسا کہ خداو عالم نے ارشا دفر مایا ہے: سورہ میچا دلد ، آیت ان سورہ میچا دلہ ، آیت ، ایک کرتا ہوں دعا کر نے والے کی دعا جب وہ میچ میں ان میں بھی پیر مطالب بیان کے گئے ہیں ۔ ان آ بیات کے مطاور کرتا ہوں دعا کر نے والے کی دعا جب وہ میچ میں ان میں بھی پیر مطالب بیان کے گئے ہیں ۔ سورہ ان آ بیات کے مطاور کو گر شریت کر کی جا بیچی ہیں ان میں بھی پیر مطالب بیان کے گئے ہیں ۔ (۲)



گذشتہ فسلوں میں بیان کئے گئے مطالب سے یہ بات واضح ہوگئی کہ مجزہ بھی دوسرے خارق العادت امور کی طرح عادی اسباب سے الگ نہیں بلکہ جس طرح دوسرے امور اپنے تحقق اور وجود میں آئے کے لیے ایک عادی وطبیعی (نیچرل) سبب کے محتاج ہوتے ہیں ای طرح مجزہ بھی ان کی اعتیاج رکھتا ہے اور سب امور خواہ عادی ہوں یا خارق العاد تہوں ، عادی وظاہری اسباب کے ساتھ ساتھ کچھ باطنی اسباب بھی رکھتے ہیں ، صرف اتنا قرق ہے کہ جوا مور عادی ہیں وہ الحد خلام کی اسباب کے ساتھ ساتھ بڑی اور وہ ظاہری اسباب بھی رکھتے ہیں ، صرف اتنا قرق ہے کہ جوا مور عادی ہیں وہ الحد تہوں ، عادی وظاہری اسباب کے ساتھ ساتھ کچھ باطنی اسباب بھی رکھتے ہیں ، صرف اتنا قرق ہے کہ جوا مور عادی ہیں ک ماتھ ہوتے ہیں اور ان حقیقی اسباب کے ساتھ ساتھ کھ باطنی اسباب بھی رکھتے ہیں ، صرف اتنا قرق ہے کہ جوا مور عادی ہیں د ساتھ ہوتے ہیں اور ان حقیقی اسباب کے ساتھ خلال میں اسباب ایسے ہیں کہ عام طور پر یا اکثر و بیشتر حقیقی اور طبیعی اسباب ان کے ساتھ ہوتے ہیں اور ان حقیقی اسباب کے ساتھ خلا اور وہ ظاہری اسباب ایسے ہیں کہ عام طور پر یا اکثر و بیشتر حقیقی اور طبیعی اسباب ان کے ساتھ ہوتے ہیں اور ان حقیقی اسباب کے ساتھ خلا می کا ارادہ اور امر ہوتا ہے (یعنی عادی امور کے ساتھ ان کے ظاہری اسباب اور ظاہری اسباب کے ساتھ طن اور دو خلی ہی اسباب کے ساتھ اردی وہ میں ہوتی ہے ) جبکہ خارق اسباب اور خواہ وہ شراور برائی کے باب سے ہوں جیسے جادو اور کہا نت یا خیر اور اچھائی کے باب سے جیسے دعا کا قبول ہونا وغیرہ ۔۔۔۔ ایسطیعی مگر غیر عادی اسباب کری تی اور ان سے وابستہ ہیں جو اس حقیق سبب کے ساتھ ملے ہو نے ہیں کہ جو خدا کاذن وارادہ کا مختاج بے (غیرعادی اسباب سے مرادوہ اسباب ہیں جنہیں عام طور پرلوگ بجھ نہیں سکتے اور انہیں دیکھنے سے قاصر ہیں ) بشر طیکدان امور پرکسی کی نبوت یا رسالت کے دعوے کی تقانیت دصد افت کا ثابت ہونا موقوف نہ ہوا اور جہاں تک مجز ے کا تعلق بتو چونکہ اس پر نبوت ور سالت اور دعوت الی اللہ کی صدافت کا ثابت ہونا موقوف نہ ہوا اور جہاں کا مختاج ہے جو خدائے تعالیٰ کے اذن وا مر کے ساتھ مجزہ کو وجود میں لاتا ہے جا دوا در مجزہ ہے کہ رمیان ایک فرق سے کم جا دوکا سبب کسی دوسر سے طاقتو رسب سے مغلوب ہو سکتا ہے کی محقوبیں ہو سکتا ( مجزہ وکرا مت دیگر خارق العادت امور کے بر مکسی دوسر سے طاقتو رسب سے مغلوب ہو سکتا ہے کی محقوب ہیں ہو سکتا ( مجزہ وکرا مت دیگر خارق العادت امور کے بر مکسی دوسر سے طاقتو رسب سے مغلوب نہیں ہو سکتے )۔

ایک سوال یا اعتراض: مذکوره مطالب کی روش میں اگر یہ فرض کریں کہ کوئی شخص معجزه کے طبیعی (نیچرل) سبب سے آگا ہی حاصل کرلے تواس صورت میں وہ بھی معجزہ پیش کرنے کی صلاحیت حاصل کرلے گا اور اس کے لیے معجزہ لانا آسان ہوجائے گا جبکہ وہ نبی یا رسول نہیں اور اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ معجزہ اور غیر معجزہ میں صرف نسبت کا فرق باقی رہ جائے گا کہ ایک ہی چیز پچھ لوگوں کے لیے تو معجزہ ہے اور پچھ لوگوں کے لیے معجزہ ہیں یعنی جو معرفہ میں سب سے آگاہ ہوجا سی ان کے لیے معرفہ ہو کی ایک ہی چیز کے لوگوں کے لیے تو معجزہ ہے اور پچھ لوگوں کے لیے معجزہ ہیں یعنی جو معرفہ میں سب سے آگاہ ہوجا سی ان کے لیے وہ چیز مجرہ نہیں اور جولوگ اس کے طبیعی حقیقی سب سے جاہل اور نا آگاہ ہوں ان کے لیے معجزہ ہوا ور رہے کہ می زمانہ میں معجزہ ہوا ور کس اگر معلمی ترقی سے معرفہ میں جاہل اور نا آگاہ ہوں ان کے لیے معرفہ میں وادر رہے کہ می زمانہ میں معرفہ میں اگر معلمی ترقی سے معرفہ میں جنوب کی تا خری حد معلوم ہوجائے تو معرفہ کی زمانہ میں معجزہ ہوا اور کس زمانہ میں نہ ہو۔ پس اگر معلمی ترقی سے معرفہ میں کا کام رہے گا اور نی ترخی حد معلوم ہوجائے تو معرفہ کہ کی زمانہ میں معرف کر کے معرفہ کی کہ کی تو مانہ میں معرفہ کی کی اگر گا نہ کہ ہی تی معرفہ کے معرفہ کی تو معرفہ میں معرفہ معلوم ہوجائے تو معرفہ کو کی حیث میں بی آگاہ محض کے لیے ہی معتبر اور جست ہو معلمی ترقی سے معرفہ کی اس کی داتی حری حد معلوم ہوجائے تو معرفہ کی کوئی حیث میں بی ان کی لیے ہی معتبر اور جست ہو گا نہ کہ اپنی کسی حیثیت سے کو یا س کی ذاتی حیثیت ختم ہو کر رہ جائے گی ؟ بنا ہرایں اس طرح کے امر کو میں طور پر کیونکر معرف

جواب: نبیس ، رکز نبیس کیونکہ بحزہ کو بحزہ اس لیے نبیس کہتے کہ وہ ایک نامعلوم (مجہول) طبیعی (نیچرل) سبب سے رونما ہو ہے کہ اگر وہ نامعلوم سبب معلوم ہوجائے تو وہ مجزہ فہیں رہے گا اور اس کا عقبار اور حیثیت ختم ہوجائے گی اور نہ ہی اسے اس لحاظ سے مجزہ کہتے ہیں کہ اسے وجود میں لانے والا سبب غیر عادی ہے بلکہ اسے اس لیے مجزہ کہتے ہیں کہ وہ ایسے سبب سے وجود میں آیا ہے جوطبیتی .....نیچرل .....غیر عادی اور کس سبب سے مغلوب نہ ہونے والا ہے ہر حال میں غالب ہے مثلا کی ک دعا کی قبولیت کے اثر سے کوئی بہت برا امروا قتع ہو جائے تو اسے اس لحاظ سے مجزہ وکرا مت کہتے ہیں کہ اس کا سبب مغلوب ہونے والا نہیں جیسے کسی مریض کا شفایاب ہو جاتا جبکہ سی محکوب نہ ہو نے والا ہے ہر حال میں غالب ہے مثلا کی کہ مونے والا نہیں جیسے کسی مریض کا شفایا ہے ہو جائے تو اسے اس لحاظ سے مجزہ و کرا مت کہتے ہیں کہ اس کا سبب مغلوب

تفسيراكميز انجلد ا

سے مغلوب ہوسکتا ہے یعنی کوئی ماہرترین ڈاکٹر پہلے ڈاکٹر سے بہتر اور مؤ تر علاج کرے لیکن اسے ''مجحزہ'' نہیں کہیں گ کیونکہ اس میں اپنے سے تو می سبب سے مغلوب ہونے کی گنجائش موجود ہے جبکہ ''معجزہ'' میں ایسانہیں وہ سی صورت میں کسی دوسرے سبب سے مغلوب نہیں ہوسکتا۔

( 2 ) قرآن کی نظر میں معجز دعام دلیل نہیں بلکہ رسالت کی حقانیت کا داضح ثبوت ہے

اس مقام پرایک سوال ممکن ہے کہ مجزہ اورر سالت کے دعویٰ کی حقانیت میں کیار بط ہے اور ان دونوں کا آپس میں کی تعلق ہے جبکہ عقل کی رو سے ان دونوں کے در میان کوئی ربط ہی موجود نہیں لیتی عقل یہ نہیں کہتی کہ اگر کوئی شخص رسول ہونے کا دعویٰ کر بے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ دوہ اپنی صمدافت اور اپنے دعو ہے کی حقانیت کے ثبوت کے طور پر کوئی خارق العادت ام پیش کر بے (مجرہ والاتے) ور نہ اس کا رسالت کا دعویٰ غلط ہوگا اور پھر قرآن جید ہے تھی ظاہر آالی کوئی خار نہیں ہوتی کہ رسالت کے دعو ہے کہ قد اپنی صمدافت اور اپنے دعو ہے کی حقانیت کے ثبوت کے طور پر کوئی خارق نہیں ہوتی کہ رسالت کے دعو ہے کہ قصد اپنی کہ سالت کا دعویٰ غلط ہوگا اور پھر قرآن جید ہے تھی ظاہر آالی کوئی بات ثابت کتی انبیاء کے دافعات ذکر کتے ہیں مثلا حضرت ہود ' صالح \* ' مونی \* عینی \* اور حضرت تحد کہ دو گا خلط ہوگا جیسا کہ قرآن نے جب انہوں نے اپنی نیوت ور سرالت کا اعلان کیا تو لوگوں نے ان سے کوئی ایک نثانی پیش کر نے کا مطالبہ کیا جس سے ان ک دیکو سے کی صدافت دخل کتے ہیں مثلا حضرت ہود ' صالح \* ' مونی \* عینی \* اور حضرت تحد کہ دا تعات اور یہ ذکر کیا ہے کہ جو جہ انہوں نے اپنی نیوت ور سرالت کا اعلان کیا تو لوگوں نے ان سے کوئی ایک نثانی پیش کر نے کا مطالبہ کیا جس سے ان کے دیکو سے کی صدر افت دخل کتے ہیں مثلا حضرت ہود \* مالے \* نہ مونی \* عینی \* اور حضرت تحد کہ اور کے مطالبہ کرہے تو جن کے لیے میٹر کی او گوں کے صدان ہوں ہے انہوں خوا ہے تصری کیا اور دیکو سے کی صدر افت دخل نیت ثابت ہوجا ہے چنا نچر ان انہیاء کر ام ٹ بھی لوگوں کے مطالبہ پر جو کچھ دو چاہتے تھے چش کیا اور مجزرات دکھائے اس کے علادہ سے تھی قرآن میں یہ کی داخل تر مونی \* اور حضرت ہاروں ' کے مار سے بین تی میں نوگوں کے مطالبہ سے پہلے تھی تحرات پیش کتے جیسا کہ حضرت مونی \* اور حضرت ہاروں ' کے مار سے بی تر تر تی کی سے کہ غداد مرعام نے دونی \* سے ار تراد فر می اور ہوں اور ہے ہوئی اور حضرت ہاروں \* کے مار سے میں قرآن میں ہے کہ خدود می مطالبہ سے پہلے تھی تو تی ہوا ہو

\* '' اِذْهَبُ اَنْتَوَ اَخُوْكَ بِالْدِیْ وَلَا تَذِیبَانِیْ ذِکْرِی '' ( تم اور تمهار اجوائی میری نشانیاں (معجزات) کے کرجاوًا ور میری یا دے غفلت نہ کرنا)۔ اور حضرت عیلی \* کے متعلق خداوند عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره ءآل عمران ، آیت ۹ ۴۰:

\* ` وَ مَسُوْلًا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِ يُلَ فَنَ قَبَ حِنْتُكُمُ بِايَةٍ مِّن مَّ يَّكُمُ لَ أَنِّ ٱخْلُقْ لَكُمْ مِنَ الطِّيْرِ كَمَيْتَة الطَّيْرِ فَانْفُخُ فِيْهِ فَيَكُوْنُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَٱبْرِ خُالاَ كُمْهَ وَالاَ بُرَصَ وَٱحْمُ الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَٱنَبِيَّكُمُ بِمَاتَا كُلُوْنَ وَ مَاتَدًا خِرُوْنَ نَنْ بَيُوْ تِكُمْ لَ إِنَّ فَيْ ذَلِ اللَّهِ عَلَى الْ

(اور ہم نے بنی اسرائیل کی طرف ایک رسول بھیجا اس نے ان لوگوں سے کہا کہ میں تمہارے لیے تمہار پروردگار کی طرف سے ایک نشانی لے کرآیا ہوں میں تمہارے سامنے گندھی ہوئی مٹی سے پرند نے کی شکل میں ایک مورر بنا تا ہوں پھر اس میں پھونک ماروں گا لپس وہ خدا کے اذن سے اڑنے والا پرندہ بن جائے گا اور میں خدا کے اذن سے ماد زادا ند سے اور برص کے مریض کو تندرست کردوں گا اور میں خدا کے اذن سے مردوں کو زندہ کردوں گا اور میں تہا دوں کہ تم کیا کھاتے ہواور اپنے گھروں میں کیا جن کر کے رکھتے ہوا گرتم ایمان دار ہوتو ان سب امور میں تمہارے لیے نشانی ہے (کہ میں اللہ کارسول اور اپنے دعوائے رسالت میں سچا ہوں)۔

اور قرآن مجید کا حضرت پیمبراسلام م کومجره کے طور پر عطا کیا جانا بھی اس سلسلے کیا ایک کڑی ہے مبر حال عقل سلی ہرگز بینیں کہتی کہ انبیاء کرام اور رسولوں نے خدا اور قیامت کے بارے میں جو پاکیزہ معارف پیش کئے ان کی صدافت او حقانیت کے اثبات کے لیے ضروری ہے کہ ان (انبیاء " ومرسلین " ) کی طرف سے خارق العادت امور بھی پیش کئے جا کی ورندان کے دعو ہے صحیح نہ ہوں گ (علمی اصطلاح میں اسے ' ملازم' یا ' ملازمہ' کہتے ہیں 'جس کا مطلب ہیہ ہے کہ پہلی پر کے لیے دوسری چیز کا ہونالازی اور ضروری ہے درانہ پلی چیز کی کوئی حیثیت باقی نہ رہ کی مثلا ہماری بحث میں پہلی چیز نہوت میں است کا دعوی کی مثلا ہمار میں اسے ' ملازم' یا ' ملازمہ' کہتے ہیں 'جس کا مطلب ہے ہو کہ پہلی پر میں است کا دعویٰ ہونالازی اور ضروری ہے درانہ پہلی چیز کی کوئی حیثیت باقی نہ رہے گی مثلا ہماری بحث میں پہلی چیز نہوت رسالت کا دعویٰ ہوالازی اور سری چیز محمرہ کا لانا ہے کہ اگر وہ محمزہ پیش نہ کر یہ دو اس کا دعویٰ غلط اور دہ تھی پہلی چیز نہوت جبکہ ایسا ہر گرنہیں بلکہ نبی یا رسول اپنے دعو سے میں سے ہوتے ہیں تا ہم لوگوں کے مطالب پر یا ان کی تعلی کہ کا خوئی نشل پیش کرتے ہیں خواہ دوہ مجرہ ہو یا کر امت کاہذا ایسانیں کہ اگر دہ مجرہ چین نہ کر یہ تو اس کا دعویٰ غلط اور دہ نہی ہوں کوئی نشل

اس کے علاوہ بید کہ انبیاء کرام نے جو مطالب پیش کئے وہ ایسے مضبوط اور پختہ دلائل پر مبنی تصاور وہ ایسے دائر آشکار ثبوت ان کے ساتھ لائے کہ ان کے بعد کوئی صاحب علم وبصیرت منجزہ کی ضرورت ہی محسوس نہیں کرتا اور وہ دلائل ا قدر روشن اور داضح ہیں کہ وہ منجزہ کے مطالبہ سے بے نیاز کر دیتے ہیں ای وجہ سے اس سلسلہ میں کہا گیا ہے کہ منجزا در حقیقت عوام الناس کی تعلی کے لیے ہوتے ہیں کیونکہ ان کی عقلیں اس بات سے قاصر ہوتی ہیں کہ دہ تا کہ کہ منجزا نہایت مضبوط عقلی معانی و مطالب کو سمجر کی کا اور ان کا اور اک کر سکیں جبکہ خواص اور اہل علم و دانش حضرات حقائق کی بار یکیوں ا نہایت مضبوط عقلی معانی و مطالب کو سمجر کی کیونکہ ان کی عقلیں اس بات سے قاصر ہوتی ہیں کہ دہ حقائق کی بار یکیوں ا مطالب کے بیچھنے اور ان کی تصدیق کر نے اور ان کا اور اک کر سکیں جبکہ خواص اور اہل علم و دانش حضرات حقائق اور ع مطالب کے بیچھنے اور ان کی تصدیق کر نے اور ان کا اور ان کا اور اک کر سکیں جبکہ خواص اور اہل علم و دانش حضرات حقائق اور ع مطالب کے بیچھنے اور ان کی تصدیق کر نے اور ان کا اور ان کا اور اک کر سکیں جبکہ خواص اور اہل علم و دانش حضرات حقائق اور ع مطالب کے بیچھنے اور ان کی تصدیق کر نے اور ان پر ایمان لانے میں کسی اور چیز مثلا منجزہ و خیرہ کے حیات نہیں ہوتے۔ محکون میں نہیں کئے کیونکہ وہ مطالب یعنی خدا کی و حدانیت اور قیامت (مبدء و معاد) وغیرہ ایسی حقیق تیں ہیں کہ مقال آ

تفسيرالميز انجلد ا

طرح ان کا دراک اوران کی تصدیق کرسکتی ہے لہٰذاانبیاءالہی ؓ نے بھی ان امور میں عقلی دلائل پراکتفاء کی اورلوگوں کوفکر دنظر اورعقلی دلیلوں کے ذریعے مطالب کی تصدیق کرنے کی راہ دکھائی چنانچہ انہوں نے اپنے خطابات میں ایسے انداز اختیار کئے جواستدلال اورغور وفكر يرمبني تتصمثلا: سوره ءابراتيم، آيت • ا: \* " قَالَتْ رُسُلُهُم آفِي اللهِ صَكَّ فَاطِرِ السَّلُوٰتِ وَالاَ تُرض -(ان سے رسولوں نے کہا کیا خدا کے بارے میں شک ہوسکتا ہے جو کہ آسانوں اور زمین کا پیدا کرنے والا ہے؟) اس آیت میں رسولوں کا خطاب ذکر کیا گیا ہے جوانہوں نے توحید کے سلسلہ میں کیا اور اس میں آسانوں اورزمین کی کلیق کودلیل کے طور پر ذکر کہا جو کہ عقل اور غور وفکر سے تعلق رکھتی ہے۔ اس طرح معادوقیامت ادر حشر ونشر کے بارے میں خداد ند عالم کا ارشادگرا می ہے: سوره دص، آبات ۲،۲۸: \* وَمَاخَلَقْنَاالسَّهَاءَوَالاَ مُصَوَمَابَيْنَهُمَابَاطِلاً إلاَ الْمَاتَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَوَيُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن \* (وَمَاخَلَقْنَاالسَّهَاءَوَالاَ مُصَوَمَابَيْنَهُمَابَاطِلاً إلاَ اللهُ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَوَيُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن \* (وَمَاخَلَقْنَاالسَّهاءَ وَالاَ مُصَوَمَابَيْنَهُمَابَاطِلاً إذَ لِكَظَنُ الَّذِينَ كَفَرُوا \* فَوَيُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّابِ ٥ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ إِمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الآتُمَ ضَحَ أَمْ نَجْعَلُ المُتَقِدِينَ كَانْفُجَابَ"-( <sup>۲</sup> سانوں اور زمین اور جو پچھان کے درمیان موجود ہے اسے ہم نے بے کاروبے فائدہ پید آہیں کیا بیتوان لوگوں کا گمان ہے جو کا فر ہو گئے پس کا فروں کے لیے جہنم کا عذاب ہے کیا ہم ان لوگوں کو جوابمان لائے اور نیک اعمال کئے ان جیسا بنا دیں جوزمین میں فساد کرنے والے ہیں یا ان لوگوں کو جو متقی و پر ہیز گار ہیں ان لوگوں کی مانند قرار دیں جو فجو رادر برائیوں کاارتکاب کرتے ہیں)۔ پس انبیاء الہی نے جومطالب پیش کئے ان کے اثبات کے لیے مجمزہ لانے کی ضرورت محسوں نہیں کی بلکہ حقیقت ہیہے کہ جب ان رسولوں سے مجمز ہ کا مطالبہ کیا گیا تو انہوں نے اپنی رسالت کے اثبات اورا پنے دعووں کی حقانیت کو داضح کرنے کے لیے مجزات پیش گئے۔ اصل بات ہیہ ہے کہ چونکہ انبیاء کرا معلیہم السلام نے خداکی طرف سے پیغام برہونے اور دحی کے ذریعے خداکا پیغام وصول کر کے لوگوں تک پہنچانے کے ذمہ دار ہونے کا دعویٰ کیا ۔.. وحیٰ خداسے کلام کر کے ہو یا فرشتہ کے ذریعے پاکسی اور ذریعہ سے ……جو کہ بذات خودایک خارق العادت امر کا ادعاء ہے کہ جس کا تعلق ان طاہری وباطنی ادرا کات سے نہیں جنہیں عوام الناس جانتے' پہچانتے اورانہیں اپنے اندر پاتے ہیں بلکہ وہ ایسانخفی و پوشیدہ ادراک ہے جوعوام الناس کی فکر دنظر ے ادجمل ہے کہ اگر بیدد عویٰ صحیح ہوتو اس کا مطلب میہ ہے کہ انبیاء " کو مادرائے طبیعت میں خاص تصرف حاصل ہے ادر میہ خاص تصرف حاصل ہونا انہی سے مختص ہے جبکہ انبیاء " تجمی دوسرے لوگوں کی طرح عالم بشریت ہی کے افراد (انسانی صلاحیتوں کے حامل) ہیں بیدوہ اصل وجہ ہے کہ لوگوں نے ان کے دعود الی فوری تصدیق نہ کی بلکہ ان کا نکار کرنے اور ان ک

سخت مخالفت کرنے پرتل گئے اور ان کے مقابلہ میں آ گئے البتہ لوگوں کا ایسا کر تایعنی انبیاء " کے دعووں کا انکار اور ان ک مد مقابل آ جانا دوطرح پرتھا:

(۱)۔ پچھلوگوں نے انہیاء ؓ کے دعووں کوغلط ونا درست ثابت کرنے کی تھان کی اور اس پر بحث واستد لال کر کے ان کی تکذیب کی کوشش کی ان کے بارے میں قرآن مجید میں اس طرح ذکر ہوا: سورہ ءابراہیم ، آیت + ۱:

\* تَالُوَاإِنَ أَنْتُمُ إِلَا بَشَرٌ قِثْلُنَا تَرِيْدُوْنَ أَنْ نَصْلُوْنَاعَمًا كَانَ يَعْبُدُ إِبَا وَأَنا-- "-

(انہوں نے کہا، تم تو ہم جیسے بشر ہی ہوٴتم چاہتے ہو میں ان چیز وں کی عبادت سے روک دوجو ہمارے آباء داجدا کیا کرتے تھے)۔

گویاان لوگوں نے انبیاء " کے دعووں کوغلط دنا درست ثابت کرنے کے لیے بیدلیل قائم کی کہ دہ عام انسانوں ہیں۔ ہیں اور ظاہر ہے کہ کوئی شخص اس طرح کے دعو نہیں کر سکتا جو وہ کرتے ہیں ( کہ ان پر وحی آ تی ہے دغیرہ) تو اگر ان پر وحی سکتی ہے تو پھر ہڑ شخص پر دحی آ سکتی ہے کیونکہ سب انسان بر اپر ہیں اور ایسا کیونکر ممکن ہے کہ ایک پر دحی آ نے اور دوسرے پر نہ سکتے جبکہ سب انسان ہونے میں مساوی اور یکساں ہیں۔

> انبیاء ؓ نے ان کے اس استدلال کے جواب میں جو پچھ کہاا۔ قر آن میں یوں بیان کیا گیا ہے: سورہ ءاہرا ہیم ، آیت اا:

\*" قَالَتُ لَهُمْ مُسْلَهُم إِنْ نَحْنُ إِلَا بَشَرٌ قِتْ لُكُمُ وَلَكِنَّا لللهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَّشَاءُ مِن عِبَادِهِ "-

ہے اس پراحسان کرتا ہے) … یہی بات ہمارےاور تمہارے درمیان وجہامتیاز ہے۔ اس پر احسان کرتا ہے ) … یہی بات ہمارے اور تمہارے درمیان وجہامتیاز ہے۔ ،

اس آیت میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ انبیاء "نے لوگوں کی اس بات کا انکار نہیں کیا کہ وہ ان بیسے بشر ہیل بلکہ اسے تسلیم کرتے ہوئے کہا کہ اگر چہ ہم تم جیسے بشر ہیں لیکن پنج بری ور سالت خدا کی خاص عنایات میں سے ہے اور اگر خد کسی کواپٹی خاص عنایات سے نواز نے تو وہ بشریت کے دائرہ سے خارج نہیں ہوجا تا یعنی خدا کا کسی کو نبی یا رسول بنا دینا الر امرکی دلیل نہیں کہ وہ بشر ہیں کیونکہ ان دونوں میں منافات نہیں پائی جاتی (ایک کے ثابت ہونے سے دوسر کے نفی نہیں ہو ؤ اور نہ ہی ان میں سے ایک ، دوسر بے سے متصادم ہے ) اور پھر یہ کہ خدا نے کچھ لوگوں کو خاص خصوصیات سے نوا زا ہے کہ جس ہ انکار مکن نہیں نہذا اگر خدا کسی کو کوئی خصوصیات میں منافات نہیں چائی جاتی (ایک کے ثابت ہونے سے دوسر کی نفی نہیں ہو وُ سے ایک ہے جو اس نے ایک ، دوسر بی سے متصادم ہے ) اور پھر یہ کہ خدا نے کچھ لوگوں کو خاص خصوصیات سے نوا زا ہے کہ جس

تفسيراكميز انجلد ا

سے بہرہ ورہونے کا امکان پایاجا تاہے۔ اسی طرح دوسرے انبیاء \* کی مانند حصرت پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر بھی یہی اعتراض کیا گیا اور ان کے بشر ہونے کو مقام نبوت ورسالت کے متافی قرارد ہے کریوں کہا گیا:

سوره دع ، آیت ۸:

\* ﷺ ءَاُنُزِلَ عَلَيْهِ النِّ كَمُ مِنْ بَيَنِنَا -- "-( كيابيذكر (قرآن) بم ميں سے مرف اي پر بی نازل كيا گيا ہے)

سوره، دزخرف، آیت ا ۳:

\* لَوَلَا نُرِّلَ هٰذَا الْقُرْانُ عَلَى مَجُلِ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيْمٍ "-(يقرآن ان دوبستيوں كر مى بزرگ آدمى پر كيوں نازل نيس كيا كيا) -

سوره وفرقان،آیات ۲۰،۷:

\* وَقَالُوْا مَالِ لِحَدَّاالرَّسُوْلِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَ يَمْشِى فِي الْاَسْوَاقِ لَوُلاَ ٱنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُوْنَ مَعَهُ ذَذِيرًا أَلَّ آوُيلُتَى إِلَيْهِ كَنُزْ آوُتَكُوُنُ لَهُ جَنَّةً تَأْكُلُ مِنْهَا -- "-

(انہوں نے کہا کہ یہ کیسا رسول ہے جو کھانا بھی کھاتا ہے اور بازاروں میں چلتا پھرتا ہے اس پر کوئی فرشتہ کیوں نازل نہیں ہوتا تا کہ اس کے ساتھ کی کرلوگوں کو ' انڈار' کرے یا کیوں اس پر کوئی خزانہ نہیں گرایا جاتا' یا کیوں اس کے پاس کوئی باغ (جنت ) نہیں کہ جس سے غذا کھاتے؟ )۔

\* ٱنْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوْا لَكَ الْآمْتَالَ فَضَلُّوْا فَلَا يَسْتَطِيعُوْنَ سَبِيُلًا ... وَ مَا آسْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْعُرْسَلِيْنَ إِنَّا إِنَّهُمُ لَيَا كُنُونَ الطَّعَامَ وَيَنْشُوْنَ فِي الْاَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمُ لِبَعْضٍ فِتْنَةً أَتَضْبِرُوْنَ "

وَكَانَ مَبْكَ قَالُوَا"-(آب دیکھیں نی آب کے لیے کس طرح کی مثالیں پیش کرتے ہیں پس ہےلوگ گمراہ ہو گئے ہیں اور ہدایت <sup>ا</sup> راستہ نہیں ڈھونڈ سکتے ..... اور ہم نے آپ سے پہلے جتنے نبی ورسول بھیج وہ بھی عام لوگوں کی طرح کھانا کھاتے تھے او بازاروں میں چلتے پھرتے تھے اور ہم نےتم میں سے بعض لوگوں کو دوسروں کے لیے آ زمائش وامتحان کا ذریعہ قرار دیا۔ اب دیکھتے ہیں کہ آیاتم بصیرت حاصل کرتے ہویانہ؟ البتہ آپ کا پر دردگار ہر چیز سے آگاہ ادربصیرت والا ہے)۔ ای طرح خداوند عالم نے ان کے اس مطالبہ کو بھی رد کرتے ہوئے اور غلط قرار دیتے ہوئے کہ کوئی فرشتہ اس -ساتھا نذاراور ہدایت کے امریک شریک کارہو، یوں ارشادفر مایا: سوره ءانعام، آيت ٩: \* وَلَوْجَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ مَجُلًا وَلَلَبَسْنَاعَلَيْهِمْ مَّا يَلْبِسُونَ \* (ادراگر بهم اسے فرشتہ قرار دیتے تو پھر بھی اسے ایک آ دمی ہی بناتے تو گویا ہم ہی انہیں ان غلط نہیوں میں مبتلاً دیتے جن میں وہ اب مبتلا ہیں )۔ ای استدلال سے مشابہ بیان درج ذیل آیت میں بھی موجود ہے: (ملاحظہو) سوره وفرقان ، آیت ا ۲: \* وَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُوْنَ لِقَاءَنَا لَوُلآ أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلْإِكَةُ أَوْ نَزْى مَبَّنَا لقَواسْتَكْبَرُوْا ٱنْفُسِهِمْ وَعَتَوْعُتُوًا كَبِيُرًا (وہ لوگ جو ہماری ملاقات کے امید وارنہیں ہیں (قیامت کے دن پر ایمان نہیں رکھتے) انہوں نے کہا کہ ہم فرشتے کیوں نازل نہیں کئے جاتے یا ہم اپنے پروردگارکو کیوں نہیں دیکھتے محقت سر ہے کہ ان لوگوں نے تکبر کیا ہے اور وہ ا حدود سے آگے بڑھ کر باتیں کرتے ہیں اور بہت بڑی سرکشی کے مرتکب ہوئے ہیں )۔ اس بیان سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اپنے تیک بیگمان کیا کہ نبوت ورسالت کے دعوے کوغلط ثابت کر۔ کا آسان طریقہ بیر ہے کہ بیرمطالبہ کیا جائے کہ ہم بھی فرشتہ کے نازل ہونے کا مشاہدہ کریں یا ہم بھی اپنے پروردگا رکا دیا کریں کیونکہ ہم بھی تو نبی جیسے ہیں لیعنی وہ بھی ہم جیسابشر ہےتو جب اس پرفرشتہ نا زل ہوسکتا ہےتو ہم پر کیوں نہیں؟ گویاار ہ پر مطالبہ در حقیقت ان کے اس گمان پر جنی تھا کہ نبوت ور سالت اور وحی کے ذریعے خدا کا پیغام وصول کرنے کا دعوی کرنے ا بھی ہم جیسابشر ہے لہٰذا ہر بشر پروی آنی چاہیے اور میکہ ہر بشر خدا کا دیدار کر سکے تو خدانے ان کے اس غلط گمان اور خبر پاطل پرمبنی مطالبہ کورد کرتے ہوئے یوں ارشا دفر مایا: سوره وفرقان ، آیت ۲۲: \* يَوْمَرِيَرَوْنَ الْمَلَيِكَةَ لَا بُشَرْي يَوْمَبِنِ لِلْمُجُرِمِيْنَ وَيَقُوْلُوْنَ حِجْمًا مَّحْجُوْمًا ``

فسيرالميز انجلد ا

(ایک دن آئے گاجب وہ فرشتوں کودیکھیں گے تو اس دن مجرموں کوکوئی خوشی نہ ہوگی اور وہ پناہ ما تکتے ہوئے ..... فرياد بلندكري تحكه يناه! يناه!) -اس آیت میں بیدبات ذکر کی گئ ہے کہ میلوگ اپنی اس جہالت میں فرشتوں کوہیں دیکھ کیے البتہ موت کے وقت ضرورانہیں دیکھیں گے اسی مطلب کوخداوند عالم نے ایک اور مقام پر یوں ذکر کیا ہے: سوره ، ججر، آیات ۲ تا۸: \* وَ قَالُوْا لِيَا يَّنِهَا الَّذِي نُوِّلَ عَلَيْهِ النَّرِكُمُ إِنَّكَ لَيَجْنُونُ أَن لَوْ مَا تَأْتِيْنَا بِالْسَلَبِكَةِ إِنَّ كُنْتَ مِنَ الصْدِقِيْنَ ۞ مَانْنَزِّ لُالْمَلَمِكَةَ إَلَا بِالْحَقِّ وَمَاكَانُوًا إِذًا مُّنْظَرِيْنَ ۞ (اورانہوں نے کہااے وہ کہ جس پر ذکر ( قرآن) نازل کیا گیا ہے تو پاگل ہے اگر تو سچا ہے تو پھران فرشتوں کو ہمارے پاس کیوں نہیں لاتا ..... ان سے کہہ دیجئے کہ .....ہم فرشتوں کونا زل نہیں کرتے مگر حق کے ساتھ درنہ ان لوگوں کو ہرگز مہلت نہ دی جاتی)۔ ان آیات میں پہلی آیات کی نسبت استدلال میں ایک مطلب کا اضافہ ہوا ہے اور وہ مید کہ ان لوگوں نے رسول کی صدافت كوتسليم كرليا ب كيكن وه كہتے ہيں كمديد بإكل ب اورجو كچھ ريكة تاب اور بيان كرتا ب درحقيقت اس كے جنون اور بإكل بن كانتيجه بچنانيدان كى اس بات كوتر آن جيدين ايك اورمقام پريول ذكركيا كياب: سوره وقمر،آیت ۹: \* مَجْنُونٌ وَازْدُجِرَ-- " (یاگل ہےاوراس پر جنات کا اثر ہے)۔ بہر حال مذکورہ بالاتمام آیات اوران جیسی دیگر آیات میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ کافروں نے نبوت ورسالت کے د حوب کوغلط ثابت کرنے کے لیے جواستد لال پیش کیا وہ اس بات پر بنی تھا کہ ہیے جو نبی درسول ہونے کا دعویٰ کرتا ہے ہم جیسا ہی ہے تو اگراس پروحی اور فرشتہ آسکتا ہے تو ہم پر کیوں نہیں آسکتا، گویا مما ثلت اور ایک جیسا ہونے کے حوالہ سے استدلال قائم كما كيا ..... جس خداوند عالم في فخلف انداز مين ردكيا -(۲) \_ پچھلوگوں نے انبیاء علیہم السلام کے دعووں کی تکذیب کی بجائے صرف ان کا انکار کیا اور انہیں تسلیم کرنے کے لیے مطالبہ کیا کہ وہ اپنی صداقت پر دلیل قائم کریں اور ثبوت پیش کریں۔ان کے اس مطالبہ کی وجہ پیتھی کہ چونکہ انبیاء \* ے دعوے ایسے امور پر مشتمل بتھے جو عام لوگوں کے نہم وا دراک سے بالاتر ہیں اور وہ عوام الناس کو عجیب اورانو کھے لگتے ہیں لہٰذاانہوں نے ان کی صحت وا ثبات کے لیے دلیل طلب کی ( گویاان کا مطالبہ علم مناظرہ کی اصطلاح کے مطابق ''اکمنع مع السند' (یعنی انکار کر کے دلیل مانگنا یا دلیل کے ساتھ انکار کرنا) کے مانند تھا) اور اس دلیل سے ان کی مراد ''معجزہ'' بے یعنی انہوں نے معجز ہیش کرنے کا مطالبہ کیا۔

اس کی وضاحت یوں ہے کہ قرآ نی بیانات دینڈ کروں کی روشنی میں یہ بات داضح طور پر معلوم ہوتی ہے کہ ہر نبی ادر رسول نے اپنے او پر وحی کے نازل ہونے اور خدا سے بالواسطہ یا بلاداسطہ کلام کرنے کا دعویٰ کرتے ہوئے اپنی نبوت د رسالت کا اعلان کیا جبکہ انسان کے ظاہری حواس اس طرح کے امور کی تصدیق نہیں کرتے اور نہ ہی تجربات سے ان کی تائید ہوتی ہے لہٰذاان پر دوطرح سے اعتراض ممکن ہوا: ایک ان کی صحت پر دلیل نہ ہونے کے حوالہ سے اور دوسراان کے درست نہ ہونے پر پائی جانے والی دلیل کے حوالہ سے لیٹنی ایک بیر کہ اس دعوے کے ساتھ کوئی دلیل موجود نہیں اور دوسرا بیر کہ اس د تو بے کی فیل میں دلیل موجود ہے کیونکہ وی اور خدا سے گفتگو کرنا اور پھرای کے سہارے دینی دشرگی قانون سازی کاعمل ایسے امور ہیں جولوگوں کے مشاہدہ میں نہیں آتے اور تمام موجودات میں یا یا جانے والاسب ومسبب کاعمومی قانون اور بد عام اصول کہ کوئی چیز کسی سبب وعلت کے بغیر وجود میں نہیں آتی وحی ادر کسی انسان کے خدا سے گفتگو کرنے کو ثابت نہیں کرتا تو گویا ایپا ہونا ایک خارق العادت امر ہے کہ جسےعلیت کاعمومی اصول صحیح قرارنہیں دیتا۔ پس اگر کوئی نبی ایپنے ادعائے نبوت دوجی میں سچا ہوتو اس کا مطلب اور لا زمہ بیہ ہوگا کہ اس کا رابطہ عالم ماورائے طبیعت سے ہے اور وہ خدائی طاقت اس کے ساتھ ہے جوخارق العادت امر پیش کرنے پر قادر ہے (یعنی وہ طاقت جو عالم طبیعت میں جاری عادی نظام کے برعکس کچھ کر سکتی ہے) اور بید که خدا به جاہتا ہے کہ اس کی نبوت درسالت اور اس پر وحی نا زل کرنے کے حوالہ سے مادی دنیا پر حاکم عادی اصولوں ادر عالم طبیعت میں یائے جانے والے عام قانون کوتو ژ دیئے تو جب صورت حال یہ ہےتو اس نبی کے لیے ریچی ممکن ہے کہ وہ کوئی اور خارق العادت امر پیش کر سکے یعنی جب وہ وحی اور خدا ہے ہم کلا م ہونے جیسے خارق العادت امر کا دعوی کرتا ہے تو کوئی اور خارق العادت ام ..... " د معجز ہ " ..... پیش کرے تا کہ لوگوں کو اس کے سچا ہونے کا ثبوت مل جائے دوسر لفظوں میں بیرکہ جب وہ ایک انسان ہونے کے باوجودوحی کے نازل ہونے اورخدا سے ہم کلام ہونے کے خارق العادت امر کا دعویٰ کرتا ہےاور خدانے اسے میرطاقت عطا کی ہے کہ وہ خارق العادت امر پیش کر سکے تو وہ دحی کے علادہ بھی جس طرح کا خارق العادت امر پیش کرنا چاہے کر سکتا ہے کیونکہ خارق العادت ہونے کے لحاظ سے تمام خارق العادت امور کا معاملہ یکساں ہےاور جوَتھم ایک خارق العادت امر کا ہے دہی دوسرے خارق العادت امر کا ہوگا کیونکہ ایک جیسی چیز وں (امثال) کے احکام بھی ایک ہی جیسے ہوتے ہیں لہٰذا اگر خدا ایک خارق العادت امرکہ جسے نبوت اور وحی کہا جاتا ہے کے ذریعے لوگوں کو ہدایت کرنا چاہتا ہے تو پھراس ( خارق العادت امریعنی نبوت اور وحی ) کی تصدیق و تائیداورا سے ثابت کرنے کے لیے کسی دوسرے خارق العادت امریعنی ججزہ کو پیش کرنا بھی ضروری ہے۔۔۔۔۔تا کہ لوگ نہی پرایمان لائمیں اوروہ بھی اپنافرض منصبی ادا کرنے میں کامیاب ہؤیدوہ اصل وجہ ہے جس نے انبیاء "کی امتوں کو اس پر آمادہ کیا کہ وہ اپنے نبی سے نبوت کے دعوے کی صداقت کے لیے مججزہ کا مطالبہ کریں ان کا ایسا کرنا ایک فطری امراور طبعی تقاضا تھا' اور انہوں نے صرف نبوت کی تصدیق اور سالت کے ثبوت کے لیے معجزہ لانے کا مطالبہ کیا نہ کہ ان مطالب وحقائق کے صحیح ہونے کی دلیل کے طور پر کہ جوان انبیاء \* کرام نے پیش کئے کیونکہ وہ مطالب مثلا تو حید دمعا دوغیرہ ایسے پختہ تحقائق ہیں جنہیں مضبوط و متحکم دلائل کے ساتھ ثابت کیا جا سکتا ہے

وران کے ثبوت کے لیے سی معجز ہ کی ضرورت ہی نہیں۔ اس مطلب کوایک مثال دے کر یوں بیان کیا جا کہتا ہے کہ مثلا کوئی شخص کسی قوم کے پاس اس قوم کے سردار کا خط لے کرآئے اور اس خط میں اس مردار کے احکامات ہوں اور وہ پخص دلیل و بر پان کے ساتھ بید دعوی کرے کہ بیا حکامات ان کے سردار نے ان کے لیے بیچیج ہیں ان احکامات میں کچھ کرنے کا حکم دیا گیا ہوا در کچھ کام کرنے کی ممانعت کی گئی ہوا در وہ اک اس حقیقت پرایمان رکھتے ہوں کہ ان کا سردار ان کی بہتری وجولائی کے سوا پچھنہیں چاہتا تو ان لوگوں کے لیے ان کامات کی حقانیت اورلازم و نافذ العمل ہوناقطعی طور پر ثابت ہوجائے گالیکن ان احکامات میں پائے جانے والے پاکیزہ ا ضبوط و متحکم اور مفید مطالب کی حقانیت اور اس پر قائم کئے جانے والے دلائل اس بات کو ثابت نہیں کرتے کہ جو محض ان کامات کو پیش کرر ہاہے وہ واقعتاان کے حاکم وسر دارکا بھیجا ہوا آ دمی ہے اور ان کے حاکم نے اس کے ذریعے اپنے احکامات الميج بيں لہذاانہيں بيرت حاصل ہے كہ دہ اس سے اپنے سر داركا قاصدادر پيغام برہونے كا ثبوت طلب كريں مثلا سر داركى تحرير المربيه ميرا قاصد ب ياال ك د يتخط يامم ك جس پڑ ھكريا ديكھ كرانہيں يقين حاصل موك ميخص حاكم سرداركا قاصد ب يا كوئي کی نشانی کہ جسے وہ جانتے اور پہچانتے ہوں ان کے سامنے پیش کرے جس سے اس کے دعویٰ کی صداقت ثابت ہوجائے ا المشركين مكه في يغير اكرم صلى الله عليه وآلدوسكم مص مطالبه كبا ( أن مح مطالبه كاذكر قر آن مجيد ميں انس طرح مواز ادره ءاسري، آيت ۹۳: \* خَتّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتْبَالْقُرَؤُة -- "-(ہم آپ کواس وقت تک نبی تسلیم نہیں کریں گے)۔۔ جب تک آپ ہمارے پاس کوئی کتاب .....کاھی ہوئی ( پر …… نەلائىي كەجسے ہم خود پڑھيں ) ب بر حال اب تک جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے چندامور واضح ہو گئے: (۱)۔ نبوت ورسالت کے دعوم کی صداقت کے لیے معجزہ لانا ضروری ہے، ان دونوں امور (ادعائے لمالت ادر مجمزہ پیش کرنے ) میں تلازم پایا جاتا ہے جس کا مطلب میہ ہے کہ ادعائے رسالت کی صحت معجزہ پیش کرنے پر الوف ہے گویا نبی ورسول کے لیے مجزہ پیش کرنا لازمی امر ہے اور مجمزہ در حقیقت کسی نبی کے اپنے ادعائے نبوت میں سچا نے کا ثبوت ہے جو کہ ہرعام وخاص کے لیے بر ابر حیثیت رکھتا ہے (عوام وخواص سب کے لیے معجز ہ اپنے مقصد کے اثبات الحواله سے يكسال حيثيت كا حال موتاب)-(۲)۔ رسول و نبی جو'' وجی'' حاصل کرتے ہیں اور اس کے ذریعے جن امور کا ادراک کرتے ہیں وہ ہمارے ال عقلول ادر فکر ونظر کی قوتوں سے حاصل ہونے دالے امور کی سنخ سے نہیں بلکہ دحی کود فکر صائب' ( پختہ اور درست تے) کا نام بھی نہیں دیا جاسکتا ہے اس مطلب کو قرآن مجید میں اس طرح وضاحت اور صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ کم سے کم نہم وشعور رکھنے والا انصاف پیند شخص بھی اس میں کوئی متلک وشہ ہیں کرسکتا' لیکن اس کے باوجود ہمارے چند

ہمتصرار باب دانش اس سلسلہ میں انحراف و کجروی کا شکار ہو گئے اور اس بات کے قائل ہوئے کہ تمام الہی علوم ومعارف اور د ین حقائق کی بنیا دجیسا کہ سائنسی علوم نے بھی ثابت کیا ہے تحول پذیر اور تکامل پسند مادہ پر استوار ہے اور دہی ان سب کی اصل ہے چنانچہ انہوں نے تمام انسانی ادراکات کے بارے میں بیرائے قائم کی کہ وہ سب مادی خواص ہیں کہ جو'' د ماغ'' ت مترشح ہوتے ہیں ……اس سے نگلتے ہیں ……اور تمام حقیقی کمالات وذاتی فضیلتیں خواہ وہ انفرادی کاوش سے حاصل ہوئی ہوا یا اجتماعی کوششوں سے وہ سب مادی ہیں اور اس سے وابستہ ہیں (یا در ہے کہ ان حضرات کے اس نظر سد کی بنیا دصرف سب ہے کہ د اصالت مادہ کے قائل ہیں ادران کے تمام علوم ای اصل پر قائم ہیں اس لیے وہ ہر چیز کا سرچشمہ مادہ ہی کو مانتے ہیں) ار ارباب دانش نے اپنے نظریات کی روشن میں نبوت کے بارے میں یوں کہا کہ نبوت درحقیقت ایک قشم کا فکری نبوغ وبلند أ اور عالی ذہانت وذہنی صفاد پا کیزگی ہے کہ جواس انسان کو حاصل ہوتی ہے جسے '' نہی'' کہا جاتا ہے اور وہ اس کے ذریعے اپت قوم کواجتماع ومعاشرتی کمالات تک پہنچانے اورانہیں حیوانوں اورجنگلی جانوروں جیسی زندگی سے نجات دلاکر حقیقی معنوں میں تہذیب وتدن کی مقدس وادی میں لانے کی کوشش کرتا ہے اور جہاں تک ممکن ہو گذشتہ سلوں سے حاصل ہونے وا۔ نظریات وافکارکواپنے دور کے تقاضوں اور اپنے معاشرے کے ماحول کے مطابق ڈھالنے کا قدام کرتا ہے اور پھراسی بنیاد لوگوں کے لیے معاشرتی اصول وقوانین اورا یسے ضوابط کی ندوین کرتا ہے جن پر عمل کر کے لوگوں کی زندگی کے تمام امور اصلاح و بہتری کی راہ ہموار ہو سکے اس کے بعد اصلاح احوال کی بابت قانون سازی کی بھیل کے طور پر لوگوں کے ۔ عبادات کے احکام صادر کرتا ہے تا کہ اس ذریعہ سے ان کی روحانی قدروں کا تحفظ کر سکے کیونکہ ان امور کے بغیر ک معاشرے کی بہتری ممکن نہیں اور یہی وہ امور ہیں جن کی بددلت معاشرے کی صلاح واصلاح کاعمل نتیجہ خیز ثابت ہوسکتا ۔ چنانچہ انہی مفروضوں کی روشن میں ان ارباب دانش نے نبوت ورسالت اور وحی و ملائکہ وغیرہ کے بارے میں درج فر نظريات قائم كركي بين: (ا)\_ بي: نبی اس مخص کو کہا جاتا ہے جونہایت مضبوط فکر ونظر کا حامل ( ٹابغہ ) ہواورا پنی قوم کواجتماعی ومعاشرتی اصلاح د کوت دے۔ (۲)\_"(۲) وحی در حقیقت اس (نبی) کی لوح ذہن میں بلند پایدا فکار کے ثبت ہوجانے کا نام ہے۔ (٣) ـ "آساني كتاب": آسانی کتاب انہی بلند پایدافکار کے مجموعہ کا نام ہے جو ہر قشم کی نفسانی خواہشات وآرزووں اور ذاتی و مفادات سے پاک و بالاتر ہیں۔ یعنی اس میں ایسے مطالب پائے جاتے ہیں جوانسان کی روحانی تقویت کا سامان <sup>فر</sup> کرتے ہیں اوراسے مادی پستی سے بچاتے ہیں۔

(۴) \_ ' ملائکهٔ '، روح القدس، شیطان: ملائکہ ( فرشتے ) کہ نبی جن کا تذکرہ کرتا ہے ..... جو اس کے پاس آتے ہیں اور خدا کا پیغام پہنچاتے ہیں ..... در حقیقت و طبیعی .....نیچرل .....قو تیں ہیں جو عالم طبیعت کے امور کوچلاتی ہیں اور یا وہ نفسانی طاقتیں ہیں جولوگوں کو کمالات ے فیضیاب کرتی بین اور "روح القدس" اسی طبیعی ومادی روح کے ایک بلند مرتبہ کا نام ہے جس سے مد یا کیزہ افکا ر ..... نبی تك ..... پنجینے ہیں اور'' شیطان' ای روح کے نہایت پست مرتبہ کا دوسرانام ہے جونہایت پست افکار کاسرچشمہ ہے اورلوگوں کوایسے قبیج افعال کی دعوت دیتا ہے جو معاشرہ کو تباہ و ہر با دکر دیتے ہیں۔ اس طرح ان حضرات نے ان تمام حقائق کی تفسیر وتشریح اپنے مذکورہ بالامن گھڑت نظریات کی روشنی میں کی جن کا تذکرہ انبیاء " نے کیا مثلا لوح، قلم عرش کری حساب و کتاب اور بہشت ودوزخ وغیرہ چنانچہ انہوں نے ان تمام حقائق کو اپنے خیالی مفروضوں کے آئینہ میں دیکھااوران کی تفسیر کی -(٥) اديان وغدامب؛ ادیان و مذاہب ہرزمانہ کے تقاضوں کے تالع ہیں لہٰذاان تقاضوں کے بدلنے سے ادیان میں بھی تبدیلی آجاتی -Ç (۲) معجزات: معجزات که جنهیں انبیاء" کی طرف منسوب کیا جاتا ہے ان کی کوئی حیثیت نہیں میں سب خرافات ہیں من گھڑت چریں ہیں یا پھرایسے عام اور نہایت معمولی واقعات ہیں جنہیں تو ژمروژ کراس لیے بیان کیا جاتا ہے کہ ان سے دینی مفادات حاصل کئے جائیں اورلوگوں کے عقائد دنظریات کوزمانہ کے تحولات کا شکار ہونے سے بچایا جاسکے یادیٹی رہنماؤں اور مذہبی پیشواؤں کی گرتی ہوئی سا کھکوسہارا دیا جا سکے بیداوراس جیسی دوسری من گھڑت باتوں ہی کو' دمعجزات'' کا نام دیا جاتا ہے کہ جنہیں چھلوگوں نے پیش کیااور دوسروں نے ان کی پیروی کر لی۔ بیدتھاان حضرات کے نظریات کا خلاصہ پس ان کے نظریات کی روشن میں نبوت خدائی عہدہ و پیغیبری کی بجائے ایک طرح کاسیا ی تھیل قرار یائے گا۔ بہر حال ان کے بے بنیاد نظریات اور غلط افکار کی بابت تفصیل گفتگو ہمارے موضوع بحث سے مربوط نہیں لہذا اس سلسله میں مزید کچھذ کر کرنے سے اجتناب کیا جاتا ہے البتداس مقام پر صرف یہی کہا جا سکتا ہے کہ آسانی کتابیں اور انبیاء کرام " کے وہ بیانات جوہم تک پہنچتے ہیں وہ کسی صورت میں مذکورہ نظریات سے مطابقت نہیں رکھتے اور نہ ہی ان نظریات کو انبیاء " سے ارشادات سے سی قشم کی کوئی نسبت در بط ہے بیدونوں کسی بھی پہلوا درزاد سی نظر سے ایک دوسرے سے ہمرنگ نہیں در حقیقت ان نظریات کی وجہ مد ہے کہ وہ لوگ مادہ اور اس سے مربوط مسائل ومباحث کے علاوہ پچ نہیں جانتے اور اس کے سواکسی چیز کواصل وبنیا د قرار نہیں دیتے جس کے نتیجہ میں ماورائے طبیعت تمام امور کا انکار کرتے ہیں اور معنو بیات نام ک

سی چیز کوشلیم نہیں کرتے اور مادی امور سے بالاتر حقائق کوتو ڈمروڈ کر بیان کرتے ہیں بلکہ ان عظیم وبلند پاریرحقائق کو معنوبیت کی بلندیوں سے مادیت کی پستیوں تک لے آتے ہیں اوران حقائق کومادیت کے سانچ میں ڈھال دیتے ہیں۔ ماہ مدید حضاب مذہبی مذال سے بیشہ کی سے تقدیم

البتدان حضرات فى جونظريات بيش ك دە در حقيقت ان سے پہلے لوگوں فى بىل لوگوں كے بيش ك موت نظريات كى ئى نو يلى صورت اور تر قى يا فته انداز ہے كونكدان سے پہلے لوگوں فى بىلى دانشوروں فى يەنغا ئى كو مادى امور كى ساخ شى دُ حال كران كى معنوى عظمت كو پامال كرديا البتداس فرق كے ساتھ كە پہلے دانشوروں فى يەنظريد قائم كيا كرش كرى لوح قلم ملائكد دغيرہ سب مادى ہونے كے باوجود ہمارے حواس سے پوشيدہ بيں اور ہمارے حواس كى قو تش اور تجربات ان كے ادراك سے قاصر بيں ..... جبكہ موجودہ دانشورك الى چيز كوجو مادى وجود ركھتى ہوجواس كى قو تش اور تجربات ان موت ميں ني مالاكك دوغيرہ سب مادى ہونے كے باوجود ہمارے حواس سے پوشيدہ بيں اور ممار حواس كى قو تش اور تجربات ان مان سے تعامر بيں ..... جبكہ موجودہ دانشورك الى چيز كوجو مادى وجود ركھتى ہوجواس كے دائرہ ءادراك سے باہر نيں موت ميں ني معنوى حقل مادى تر تى كى اور ہر چيز كوجواس و تجربات كى بنيا د پرد يكھا جانے لگاتوان دانشوروں نے يہ بريں مانت سے الكار كرديا كہ بيد حقائق ايسے مادى وجود ركھتے بيں جوحواس كے دائرہ ءادراك سے باہر نيں مانت سے الكار كرديا كہ بيد حقائق ايسے مادى وجود ركى يہ جوحواس كو دائرہ و دادراك سے باہر نيں مول ميں جو الكار ميا كہ بيد حقائق ايسے مادى و دور ہيں جو مادرى و دائرہ و دادراك سے بار دائر مان سے سے الكار كرديا كہ بيد حقائق ايسے مادى وجود ركھتے بيں جو حواس كو دائرہ و دادراك سے خارج يا اس سے كوسوں دور بيں مار خوان بوں نے ان حقائق ايسے مادى و دور كي بي خوراس كو مائرہ و ادراك سے خارج يا اس سے كوسوں دور بيں حوان ميں ميان ميں ايں ميران مادى در يہ حق كى كە ان كى بازگشت مادى اور حواس كو دائرہ و دادراك ميں از دارك مي خوري

بہر حال بیدونوں گردہ ایسے ہیں کہ ان میں سے ایک دین سے بغاوت کا مرتکب ہوا اور دوسرا دین سے عدادت کی راہ اختیار کر گیا ' پہلا گردہ کہ جوقد یم زماند کے ماہر بین علم کلام ..... متتلکمیں ..... کونا م سے مشہور ہے انہوں نے دیتی حقائق کو نہ نہایت ایچی طرح سمجود ہے انہوں نے دیتی حقائق کو نہ نہایت ایچی طرح سمجود کی جوقد یم زماند کے ماہر بین علم کلام ..... متتلکمیں ..... کونا م سے مشہور ہے انہوں نے دیتی حقائق کو نہ بی ایک دائر محاد در اک سے خارج دوان حقائق کی محمد مصاد لین کو خالص مادی امور نہایت ایچی طرح سمجود ہے انہوں کے دیتی حقارت قرار دیا اور ان کے بارے میں دیگر مادی امور کی طرح رائے قائم نہ قرار در در کر آئیں حوال کے دائرہ موال کے دائرہ محاد کی محاد کی معاد لین کو خالص مادی امور کی طرح رائے قائم نہ قرار در دیکر کر آئیں حوال کے دائرہ محاد کر محاد کی محاد کی معاد کی محاد کی محمد کر ایک محمد کی محمد کر مادی امور کی طرح رائے قائم نہ در ارد دیکر کر آئیں حوال کے دائرہ محاد کر محمد کے معاد کی بارے میں دیگر مادی امور کی طرح رائے قائم نہ در ارد کر کر محمد کر محمد کر محمد کی محمد کی محمد کر محمد کر محمد کر محمد کر محمد کر محمد کی محمد کر محمد کے محمد کر محمد کر

ہر حال اگراس موضوع کی بابت صحیح انداز میں بحث اور غور وفکر کی جائے تو اس کے لیے سب سے پہلے ان حقائق

سے مربوط بیانات اور الفاظ دعبارات سے وہ معانی مراد لیے جائیں جو عرف عام اور لغت نے مراد لیے ہیں <sup>ا</sup>یعنی جو کچھ عرف عام اورلغت والول نے ان الفاظ کے معنے کئے ہیں ہم بھی وہی کریں اس کے بعد ان کے مصد ات کے لیے ان الفاظ و بیانات کاسہارالیں کیونکہ دینی بیانات دعبارات میں ایک دوسرے کی تفسیر وتشریح یائی جاتی ہے یعنی ان میں سے بعض دوسر یے بعض کی تفسیر کرتے ہیں پھراس کے بعدان معانی کو علمی نظریات کی کسوٹی پر پر کھیں کہ آیا علمی نقطہ ہائے نظران معانی ومصادیق کی لفی تونیس کرتے یا أنیس غلط تو قرار نمیس دیتے ؟ اگر اس اثناء میں مادہ اور اس کے آثار واحکام سے پاک کوئی چیز ثابت ہو گئی تو چران مصادیق کے اثبات یانفی کا راستہ بھی معلوم و معین ہوجائے گا ادروہ راستہ ایسا ہوگا جواس بحث کو نیارنگ عطا کرےگا ادر پھر ہی بحث علوم طبیعت وسائنس کی بحثوں سے خارج ہوجائے گی کیونکہ ان علوم میں صرف اشیاء کی مادی حقیقتوں اوران کی خصوصیات سے بحث کی جاتی ہے لہٰذاوہ حقائق جو مادہ اور عالم طبیعت سے تعلق نہیں رکھتے ان سے ان علوم کا کوئی ربط باقی نہ رہے گا اور حقیقت امریجی یہی ہے کہ جوعکم صرف مادہ اور اس کے خواص وخصوصیات کے بارے میں بحث کرنے سے مخص ہو اس میں غیر مادی امور کی بابت ا ثبات وفق کی بحث ہی درست نہیں اور اگر کوئی دانشورا یہا کربھی لے اور علوم طبیعت میں مہارت ر کھنے کی وجہ سے غیر مادی امور کے اثبات یانفی کی بحث میں پڑ جائے تو بیاس کی بہت بڑی غلطی ہوگی اور اس کی تحقیق کا دشوں کا متیجہ بے بنیا دنظریات کے سوا کچھ نہ ہوگا اور اس کا حال اس طرح ہوگا جیسے کوئی ادیب اور علم لغت کا ماہر اپنے علم کے سہار بے فلکیات کے بارے میں اثبات یا نفی کا نظریہ قائم کر بے تو ظاہر ہے کہ ایسا کرنا چونکہ اس کے علم سے مربوط نہیں لہٰذا اس کے نقطہ نظرونظر بیرکی کوئی اہمیت نہ ہوگی کیونکہ اسے اس سلسلہ میں نظریہ قائم کرنے کاحق ہی حاصل نہیں (بلکہ اس کے لیے ضروری ہوگا کہ وہ مربوط علم کے ماہرین کی طرف رجوع کرے)۔ اس بحث سے سلسلہ میں مذکورہ مطالب پر اکتفاء کی جاتی ہے اور اب ہم دیگر آیات کی بابت سلسلئہ بیان شروع

لرتے ہی:

تفسيرالميز انجلد إ

بیں.....انکار کرنے والے بی .....، اب رہی '' منافق'' کی بات تو اس کا معاملہ ظاہر وباطن کا ہے اور کسی کو منافق تب کہا جاتا ہے جب اس کا ظاہر وباطن ایک جیسا نہ ہوا ور زبان ودل میں ہم آ جنگی نہ پائی جائے ' بنا ہرایں اس دعوت حق کی بابت لوگ تین فتم کے ہوں گے: (1)۔ جوزبان ودل دونوں سے ایمان لائے (مومن) (1)۔ جوزبان ودل دونوں سے مظر ہوتے (کافر) (۳)۔ جنہوں نے زبان سے اقر ار اور دل سے انکار کیا (منافق) (۳)۔ جنہوں نے زبان سے اقر ار اور دل سے انکار کیا (منافق) بعد والی آیت میں لوگوں کے دو گردہ ذکر کئے گئے ہیں: مومن اور کافر کا مرافقین کا ذکر نہیں ہوا اور ' متقین'' کی بجائے ' مونین'' کہا گیا تا کہ تی سری قتم کا طعنی بیان ہوجائے۔ '' مونین'' کہا گیا تا کہ تی سری قتم کا طعنی بیان ہوجائے۔

### 122

تفسيراكميز انجلد ا

(جب بھی انہیں بہشت سے کوئی پھل کھانے کے لیے دیا جائے گا تو وہ کہیں گے کہ بیتو ہمیں پہلے بھی دیا گیا تھا' در حقیقت اس جیسا بی انہیں دیا گیا تھا)۔ ہ برتمام جملے اس حقیقت کو ثابت کرتے ہیں کہ آخرت میں انسان کو وہی کچھ ملے گاجو وہ اس دنیا میں اپنے لیے مہیا كري ..... تاكه آخرت مين است استفاده كريم يسب چنانچه اسلسله مي پنج براكرم صلى الله عليه وآله وسلم كاارشاد ب: \* كما تعيشون تمو تون و كما تمو تون تبعثون ". (جس طرح کی زندگی بسر کرو گے ای طرح اس دنیا ہے جاؤ گے اور جس طرح اس دنیا ہے جاؤ گے ای طرح پر اٹھائے جاؤگے)۔ یہاں بیکنت قامل ذکر ہے کہ اہل بہشت اور اہل جہنم کے درمیان ایک فرق بیجی ہے کہ بہشت والے جو کچھ خود اس د نیامیں رہ کراکٹھا کریں گےاس کےعلاوہ خداوند عالم کی طرف سے بھی انہیں بہت پچھ عطا کیا جائے گا'اس سلسلہ میں ارشاد خداوندی ہے: سوره ءق، آیت ۳۵: \* -- لَهُمُ مَّالَيْشَاعُوْنَ فِيهَاوَلَنَ يُنَامَزِ فَكُ " (وہ جو کچھ جاہیں گے آئییں طےگا اور ہمارے پاس اس سے بھی زیا دہ موجود ہے) حجاره (پتھر): زیر بحث آیت میں لفظ'' حجارۃ '' استعال کیا گیا ہے?سکامتنی'' پتھ'' ہے (وقو دہاالناس والحجارۃ) اس سے مرادوہی بت ہیں جن کی لوگ عبادت کیا کرتے تھے چنانچہ اس کی بابت ایک اور مقام پر یوں ارشادش تعالی ہوا: سوره ءانبیاء، آیت ۹۸: \* إِنَّكُمْ وَمَاتَعْبُدُوْنَمِنْ دُوْنِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ "-(تم اوردہ کہ خداکوچھوڑ کرجن کی تم عبادت کرتے ہو(جنہیں معبود سجھتے ہو) دہ سب جنہم کا ایند هن ہے) مادر ہے کہ کمہ ' حصب' بھی وقود لینی ایند صن کے معنی میں آتا ہے۔ بهشت میں پا کیزہ بیویاں O" لَهُمْ فِيْهَا اَزْوَاجَمَّطَهَّ ةَ" (ان کے لیے بہشت میں پا کیزہاڑواج ہیں)

اس جمل میں کلمد ' ازواج '' کے ساتھ 'مطہرہ''اس بات کی دلیل ہے کہ یہاں طہارت سے مراد گندگ پلیدی اور

سورة بقره آيات ٢١ تا٢٥

تفسيراكميز انجلد ا

ان برائیوں کی تمام قسموں سے پاک ہونا ہے جوانس دمحبت اور الفت کی تحمیل کے رائے میں رکاوٹ بنتی ہیں وہ گندگیاں اور برائیاں خواہ ( ظاہری د) شخلیقی ہوں یا (باطنی د) اخلاقی ہوں۔

ردایات پرایک نظر

شیخ صدوق سے بیان کیا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس آیت (لَهُمْ فِيْهَاَ اَزْ وَاجْ شُطَهَّىٰ قُلْ) کامتنی پوچھا گیا تو آپ سے ارشاد فرمایا کہ 'ازواج مطہرہ' ' ..... پاکیزہ بیو یوں .... ہے مرادوہ (حوریں) ہیں جنہیں نہ چض آتا ہے اور نہ ہی وہ تا پاک ہوتی ہیں (نہ ہی ان سے حدث سرز دہوتا ہے) بحض روایات میں واضح طور پرذکر کیا گیا ہے طہارت سے اس کا وسیع معنی مراد ہے یعنی تمام عیوب اور برائیوں سے پاک و منزہ ہوتا۔ تفسيراكميز انجلد ا

# آیات ۲۲ و ۲۷

وَانَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْمَ أَنْ يَّضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوْضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَامَّا الَّذِينَ كَفَرُوا الَّذِينَ المَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمُ ۚ وَ آمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمُ ۚ وَ آمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ مَنْوَا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمُ ۚ وَ آمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ مَنْوَا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمُ ۚ وَ آمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ مَاذَا مَنْ اللَّهُ الْحَقُّ مِن تَرَبِّهِمُ \* وَ آمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ مَاذَا مَنْ اللَّهُ الْحَقُقُ مِن تَرَبِّهُمُ \* وَ آمَّا اللَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ مَاذَا مَا الْخَرْقَ مَنْ لَا مُنْهُ مَعْذَا أَنْ مَعْتَلَامُ مِنْ تَعْتَقُولُونَ مَاذَا أَنْ فَيَعْلَمُونَ إِنَّهُ لَذِينَ كَفَرُوا فَيَعْذَا مَنْ مَنْ اللَّذَي مِنْ مَنْ تَعْتَقُولُونَ مَاذَا أَنْ مَنْ أَنْ أَعْنَا مُعْتَقُولُونَ مَاذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مَعْذَا مُعْتَقُولُونَ مَاذَا أَنْ أَنْ أَعْنَ إِنَهُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ عُنْ أَنْ اللَّهُ مَعْتَلًا مُ أَعْوَقُونَ مَا أَنْ أَنْهُ مَعْتَا إِنَّذَى إِنَهُ اللَّذَا أَنْ أَعْنَا أَيْعَانُ أَنْ أَنْهُ اللَّذَى مِنْ مَنْ مَعْتَ مَا أَمَا اللَّذَي مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنَا إِنْتُ مُنْ أَعْنَ مُعْتَقُولُونَ مَاذَا أَنْ أَعْنَ أَعْنَا أَعْنُ مَنْ أَنْ أَعْنُ مُ أَعْنَا أَعْنَ مَنْ مُنْ أَنْ أَعْنَ أَعْ أَعْنَ أَعْنَ أَعْزَى أَعْنَ أَلُونُ مَا أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا مِنْ أَعْذَا مُ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَنْ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَالُ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَنْ أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْذَا مُعْتَا أَنْ أَنْ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْذَا أَعْ أَعْ أَعْ

الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْلِ مِيْثَاقِهِ وَ يَقْطَعُونَ مَا آمَرَ

مر محمر مر محمر جولوگ مومن بین وہ جانتے ہیں کوئی باکنہیں ہے کہ وہ چھر اور اس سے بڑی چیز کی مثال دے یس جولوگ مومن بین وہ جانتے ہیں کہ وہ حق ان کے پر ور دگار ہی کی طرف سے ہے اور جو کا فر ہیں وہ کہتے ہیں کہ خدا اس طرح کی مثال دے کر کیا چاہتا ہے وہ تو گراہ کرتا ہے اس مثال کے ڈریعے بہت سے لوگوں کو اور ہدایت کرتا ہے اس مثال کے ذریعے بہت سے لوگوں کی جبکہ وہ کسی کو اس کے ذریعے گراہ نہیں کرتا سوائے فاسقین (بدکارلوگوں) ہے ا۔ مہیں کرتا سوائے فاسقین (بدکارلوگوں) کے ا۔ میں کہ بارے میں خدا نے طال کر رکھنے کا تھم دیا ہے اور زمین میں فساد پھیلاتے ہیں وہ بہت سخت نقصان میں ہیں۔ (۲۷)

## ترجمه

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

ተ ፝፝ \*

تمثيل كاخدائي انداز (إِنَّ اللهَ لا يَسْتَجْيَ أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوْضَةً ...) (خداكواس ميسكوني باكنييس كم مجصر سے مثال دے۔۔..) اس آیت میں لفظ'' بعوضة'' استعال کیا گیا ہے جس کامعنی مچھر ہے اور دہ آئکھ سے دکھائی دیئے جانے وا۔ حیوانوں میں سب سے چھوٹا حیوان ہے۔ بداوراس کے بعدوالی آیت سورہ رعد کی آیات ۱۹۔ ۲۰ - ۲۱۲ کی مانند ہیں جن میں یوں کہا گیا ہے: \* ' أَفَمَنْ يَحْلَمُ أَنَّبَٱ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ مَّ بِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْلَى ۖ إِنَّمَا يَتَنَ كُمُّ أُولُواالْآلْبَابِ ﴿ الَّنِ يُنَ يُوْفُونَ بِعَهْدِاللهِ وَلا يَنْقُضُونَ الْمِيثَاقَ ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَا للهُ بِهَ أَن يُوْصَلَ (آیادہ پخص جوجا نتا ہے کہ جو پچھ آپ کی طرف آپ کے پروردگار کی طرف سے نازل کیا گیا ہے وہ تن ہے آ محض جیسا ہے جو نابینا ہے؟ اس بات کوصاحبان عقل ہی سمجھ سکتے ہیں۔ وہی ہیں جوخدا کے ساتھ کتے ہوئے عہد و پیان کو <sup>پ</sup> کرتے ہیں اوراسے ہرگزنہیں تو ڑتے۔اور دبنی ہیں جواس چیز کو ملا کررکھتے ہیں جس کا خدانے عکم دیا ہے کہ اسے ملا کرر (ニレ زیر بحث آیت مبارکہ سے واضح طور پر ثابت ہوتا ہے کہ ضلالت وگمراہی اور اندھا پن کہ جو انسان کے بر۔ ائمال کے منیجہ میں .....عذاب کے طور پر .....اسے حاصل ہوتا ہے وہ اس گمراہی اورا ندھے بن کے علاوہ ہے جواس کے ا ان برے اعمال کے ارتکاب سے پہلے موجود تھا اور اس کے نفس میں پایا جاتا تھا اور وہ خود اس کا سبب تھا چنا نچہ اس مطلب بیان کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشادفر مایا: \* مَايُضِلُبِهَ إِلَّا الْفُسِقِينَ \* ( خدااس کے ذریعے سی کو گراہ نہیں کرتا سوائے فاس لوگوں کے!) اس جملے میں خدانے اپنی طرف سے مگراہ کرنے کو'' فسق '' کے بعدادرا سکے نتیج کے طور پر ذکر کیا ہے نہ کہ

تغسيراكميز انجلد ا

سے پہلے اس سے معلوم ہوا کہ گمرابی اور ندھا پن دوطرح کا ہےا یک فسق سے پہلے اور دوسرافسق کے بعد جونسق سے پہلے ہے اس سے سبب انسان گناہ دمعصیت کا ارتکاب کرتا ہے اور جونسق اور گناہ کے ارتکاب کے بعد ہے وہ خداکی طرف سے ہے جو کہ اس معصیت کے عذاب کے طور پر ہے۔

اور جولوگ شخق و بد بخت ہیں ان کے بارے میں یوں ارشاد فرمایا: کہ وہ انہیں نزلان ورسوائی سے دوچار کرتے ہوتے صلالت و گراہی میں مبتلا کردیتا ہے اور انہیں روشن سے دور کر کے اند عیروں میں ڈال دیتا ہے ان کے دلوں پر مجرلگا دیتا ہے اور ان کے کانوں اور آنکھوں پر پردہ ڈالا ہے ان کے چر ان کی پشت کی طرف پھیر دیتا ہے اور ان کی گردنوں میں طوق ڈال دیتا ہے جس سے وہ ادھرادھ نہیں دیکھ سکتے اور ان کے سامنے اور پیچھے کی جانب ایے بند باند هد دیتا ہے کہ وہ پر کہ دہ کہ د کھوہی نہیں پاتے اور شیطانوں کو ان کا ساتھی بنا دیتا ہے تا کہ وہ انہیں گراہ کرتے رہیں وہ لوگ سر گردنوں میں ہدایت یا فتہ ہیں جبکہ شیطین ان کے قلط اور تا پاک ان کے چر ان کی پشت کی طرف پھیر دیتا ہے اور ان کی گردنوں میں مر پر ست قرار پاتے ہیں اور خدا ایسے لوگوں کو دنیا کی لدتوں میں سرمست کر کے اس طرح ذلیل کر دیتا ہے کہ وہ بچیں کہ سر پاتے اور اپنی اصلاح کا داستہ ہی نہیں ڈھونڈ پات اس مثال کو اچھا بنا کر ان کے سامنے پیش کر سے ہیں اور شیطین کی ان مر پر ست قرار پاتے ہیں اور خدا ایسے لوگوں کو دنیا کی لدتوں میں سرمست کر کے اس طرح ذلیل کر دیتا ہے کہ دوہ ہی جب پاتے اور اپنی اصلاح کا داستہ ہی نہیں ڈھونڈ پاتے اس طرح خدا آئیں اس دنیا میں مہلت دیتا ہے کہ دوہ ہی کہ ہیں سے خدا ان کے ساتھ میں دیتا ہے تو کہ میں ڈھونڈ پاتے اس طرح خدا آئیں اس دنیا میں مہلت دیتا ہے کہ دو ان کی گرفت سخت مرگر دان رہیں۔

یہ بیں وہ مطالب جوخداوند عالم نے قرآن مجید میں ان دونوں گروہوں یعنی نوش قسمت افرادادر بدقسمت لوگوں کے بارے میں ذکر فر مائے ان مطالب سے بظاہر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ انسان کی اس دنیا دی زندگی کے علاوہ ایک اورزندگی بھی ہے جس میں یا توسعادت وخوش بخت ہے یا شقادت وبد بخت 'ادر دہ زندگی جن بنیا دوں پر استوار ہے دہی انسان کے لیے اصول حیات کی حیثیت رکھتی بیل کدان کے سہارے انسان زندگی بسر کرے گااور بہت ہی جلدا پنی اس زندگی سے آگا ہی حاصل کر لے گا اور بیآ گا بی اسے اس وقت حاصل ہو گی جب تمام اسباب ختم ہوجا تمیں گے اور ہرطرح کا پر دہ ہٹ جائے گا۔ خدادند عالم کے مقدس کلام سے انسان کے لیے اس دنیا دی زندگی سے پہلے بھی ایک زندگی کا ثبوت ملتا ہے کہ جو ای کی بعد والی زندگی کے لیے بنیا د فراہم کرتی ہے اور وہ اس میں اسی طرح اپنی دنیاوی زندگی کی جڑیں مضبوط کرتا ہے جس طرح دنیادی زندگی میں اخروی زندگی کا ابدی ٹھکا نتھیر کرنے میں مصروف ہوتا ہے گو یا انسان اس دنیادی زندگی سے پہلے بھی ایک زندگی رکھتا تھا اور اس دنیادی زندگی کے بعد بھی ایک زندگی پائے گا اور وہ تیسری زندگی اس کی دوسری زندگی کے عین مطابق اورای کی تصویر ہوگی جبکہ دوسری زندگی پہلی زندگی جیسی یعنی انسان اس دنیا میں دوزند گیوں کے درمیان واقع ہے: ایک وہ زندگی جواس دنیاوی زندگی سے پہلےتھی اور ایک وہ زندگی جواس دنیاوی زندگی کے بعد میں آئے گی۔ دوسر الفاظ میں بول کہا جاسکتا ہے کہ انسان کونین زند گیاں عطا کی گئی ہیں: (۱) \_ اس دنیا میں آئے سے پہلے ! (٢)\_اس دنيايس ! (٣) \_ اس دنیا کے بعد ! ان تینوں کا آپس میں ایسار بط ہے کہ دوسری زندگی پہلی زندگی سے ہم آ ہتک اور تیسری زندگی ددوسری زندگی ہے ہمرنگ بئ يہى وہ مطلب بے جو قرآن مجيد كے ظاہرى الفاظ سے مميں معلوم ہوتا ہے ليكن اكثر مفسرين كرام نے آيات كى تفسیراس سے مختلف انداز میں کی ہے چنانچہانہوں نے اس دنیا سے پہلی کی زندگی کے بیان پر شتمل آیات کی تفسیر میں یوں کہا کہ اس سے مراد زبان حال اور استعداد وصلاحیتوں کا اقتضاء (یا ان کا وجود میں آنا) بے اور جو آیات اس دنیا کے بعد دالی زندگ کو بیان کرتی ہیں انہیں ' ایک طرح کے جاز' اور استعارہ پر تحول کیا ہے جبکہ ان مفسرین کے نظریات، متعدد آیات کے ظاہری الفاظ کی روسے غلط قرار پاتے ہیں اس کی تفصیل سہ ہے: وہ آیات جواس دنیا سے پہلے کی زندگی کے بیان پر مشتمل اور اس کا اثبات کرتی ہیں وہ عالم ذرو میثاق سے تعلق رکھتی ہیں ان کے بارے میں واضح اور مفصل بیان ان آیات کی تغییر میں آئے گا (اور دہاں اس امرکو ثابت کیا جائے گا کہ خدا نے انسان کواس دنیا میں ظاہری وجود عطا کرنے سے پہلے اس سے پچھ مہد و پیان لیے ادر اس وقت اسے ایک طرح کی زندگ حاصل تھی)۔ دوسری وہ کثیر آیات کہ جن میں اس دنیا کے بعد والی زندگی کا ذکر ہوا ہے اس امرکو ثابت کرتی ہیں کہ قیامت کے

دن جزاء دسزا کامعیار د دارمدارای دنیا کے اعمال پر ہے بلکہ دہی اعمال ہی جزاء دسزا کی شکل میں سامنے آئیں گے چنانچہ اس

تفسيراكميز انجلدا سورة بقره آيات ٢ ٢ و٢٢ 100 سلسله من خداوند عالم ف ارشا دفر مايا: سوره وتحريم ، أيت 2: \* لاتَعْتَنِ مُواالْيَوْمَ لَاتَعْتَنِ مُواالْيَوْمَ لَاتَتَاتُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ \* (تم آج عذرخوا ہی نہ کر دہتہ ہیں وہی جزاء دی جائے گی جوتم عمل کرتے تھے)۔ سوره ء بقره ، آیت ۲۸۱: \* ثُمَّتُوَنَى كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ... \* (پھر ہر محض کو یور بطور پروہی کچھد یاجائے گاجواس نے انجام دیا)۔ A CARA سوره وبقره، آيت ٢٢: \* فَاتَّقُواالنَّارَالَّتِي وَقُوْدُهَاالنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ -- "-(پس تم ڈرداس آگ مے جس کا ایند حن انسان اور پتھر ہیں)۔ سوره دعلق، آیات ۲۰، ۱۸: \* فَلْيَدُ عُنَادِيَة فَ سَنَدُ عُالزَّبَانِيَة "-(پس وہ اپنوں کو یکار بے ہم تھی جہتم کے داردغوں کو بلالے لیں گے) سوره ءآل عمران، آیت • ۳: \* ٚيَوْمَ تَجِلُ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَ*ب*لَتْ مِنْ خُيْرٍ مُّحْظَرًا<sup>\*</sup> وَّمَاعَبِلَتْ مِنْ سُوَ<sup>ْع</sup>َ" (وەدن كەجب ہر محفص اپنے كئے كواپنے سامنے پائے گاخواہ دوہ اچھاعمل ہو يا براعمل)۔ سورهءبقره،آيت ۲۷-۱ \* مَايَأُكُلُوْنَ فِنُبُطُوْنِهِمُ إِلَّا النَّابَ "-(وہلوگ انگاروں ہی سےاپنے پیٹ بھرتے ہیں)۔ سوره ونساء، آيت • ا: \* إِنَّهَايَأْكُنُونَ فِي بُطُونِهِمْنَامًا \* (یتیم کامال کھانے والے اپنے پیٹ میں آگ ہی آگ بھرتے ہیں)۔ مذکورہ بالا کے علاوہ دیگر کی آیات میں اس امرکو بیان کیا گیا ہے کہ قیامت کے دن ان کے اعمال کے مطابق انہیں جزاءومزاط كى تابم السلسله من اكر قرآن مجيد من سوره ق كي آيت ٢٢ (لَقَدْ كُنْتَ فِي خَفْدَةٍ قِنْ هٰذَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ عِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيثًا): (تواس ك بارے من مفلت من تفالس مم ف تیری نگاه بسیرت ب پردے ہٹا دیے تو آج تیری نگاہ تیز ہے) کے علاوہ کوئی دوسری آیت نہ بھی ہوتی تو وہی آیت ہمارے مطلوب کے اثبات

کے لیے کا فی تھی کیونکہ ''غطت'' کالفطاتی مقام پر استعال ہوتا ہے جہاں انسان اپنے سامنے موجود چیز سے بے خبر ہو (الہٰ ہیسلیم کرنا پڑے لاکہ آخرت کی زندگی دنیا میں بھی ہے البتہ ہمارے اور اس کے درمیان ایک پر دہ حائل ہے) یہی وجہ ہے ک آیت میں '' کشف الغطائ'' یعنی پردہ اٹھنے کا لفظ استعال کیا گیا ہے اور سے لفظ اس مقام پر استعال ہوتا ہے جہاں کوئی چیر پردے کے پیچےموجود ہولیکن پردے کی وجہ سے اسے دیکھا نہ جاسکتا ہو لہذا جو پچھ قیامت کے دن موجود ہے اور انسان اس دن اس کا مشاہدہ کر بے گا اگروہ اس سے پہلے موجود نہ ہوتو یہ بات صحیح نہ ہوگی کہ اس دن انسان سے کہا جائے کہ تو اس چیز ت غافل تقاادر بيتجھ سے مستورو پوشيدہ تھی ادراب ہم نے اس پرد ہے کو ہٹا دیا ہے جواس کے اور تیرے درمیان حائل تھالہذا اب وہ تیرےسامنے ظاہروآ شکارہوگئی ہےاوراب اس کی بابت''غفلت'' باقی نہیں رہی۔ اس مقام پر میں اپنی قشم کھا کر کہتا ہوں کہ اگر آپ اپنے آپ سے (اپنے اندراور اپنے باطن وغمیر میں ) انج حقائق کی بابت ایس رہنمائی طلب کریں جس سے آپ حقیقت امر سے آگاہ ہوجا سی اور کسی قشم کے مجاز کا سہار ابھی نہ لیہ یر بے تو یقینا آب کاباطن ان بیانات دادصاف کے علادہ جو قرآ ن مجید نے پیش کئے ہیں پچھادر نہیں بتا سکے گا۔ خلاصه، کلام میرکه قیامت اور آخرت کی زندگی کوخداوند عالم کے مقدس کلام میں دوطرح سے بیان کیا گیا ہے: (١) \_جزاءدىزائے بيان كى صورت مى ! (۲)۔اعمال کے جسم کی صورت میں ! پہلی صورت یعنی جزاء دسزا کے بیان کی بابت اس طرح ہے کہ انسان کواس کے اعمال کے مطابق ثواب دعقاب، گا'اس سلسلہ میں متعدد آیات سے بیان کرتی ہیں کہ انسان قیامت کے دن جوخیراور شرمثلا بہشت یا دوزخ یائے گا وہ اس کے ان اعمال کانتیجہ ہوگا جواس نے اس دنیا میں انجام دیتے۔ دوسری صورت یعن مجسم اعمال کی بابت بھی متعدد آیات موجود ہیں جو میثابت کرتی ہیں کہ اعمال ہی سے یاان ۔ لوازم و آثار سے نقد پر سازی ہوتی ہے اور انہی کے ذریعے مطلوب ..... ویہند بدہ ..... اور نامطلوب ..... و ناپسند یدہ امور یعنی خیراور شرانسان کا مقدر بنتے ہیں اور انسان بہت جلد ان امور کا مشاہدہ کرے گایعنی جب راز وں کے فاش ہونے دن آجائے گاتو پھرانسان اپنے اعمال کے نتیج میں بننے والی اپنی نقد پر سے آگاہ ہوجائے گا۔ مذکورہ بالا ددنوں صورتوں میں کسی قشم کی کوئی تنافی و تضادیقی نہیں پایا جا تا اور آپ ان سے درمیان کسی قشم کی ا رگی داختلاف کا گمان ہر گز دل میں نہ لائی کیونکہ پہلے بیان میں بہشت اور دوزخ کے موجود ہونے کوشلیم کرتے ہو۔ انہیں انسان کے اعمال کی جزاء دسزا کے طور پر ذکر کیا گیا ہے اور دوسرے بیان میں بہشت اور دوزخ کے وجود کو انسان کے اعمال سے دابستہ کر کے ذکر کیا گیا جس سے بید کمان پیدا ہوتا ہے کہ ان دونوں بیانات میں تضاد دوتنافی یا کی جاتی ہے جبکہ اب ہر گرنہیں بلکہ دونوں بیانات اپنے اپنے طور پر درست ہیں کیونکہ حقائق کے سمجھانے اور انہیں اچھی طرح واضح کرنے ۔ لیے مثالوں کے ذریعے مطالب پیش کتے جاتے ہیں اور قرآن مجید نے (ہمیشہ یا اکثر مقامات میں) اسی طریقہ اور اسلور

#### 100

فسيراكميز انجلد ا

فاسقين كااستثناء

(وہ کہ جوخدا کے عہدو پیان کواس کے پند ہونے کے بعدتو ژ دیتے ہیں)

اس آیت میں نقض یعنی تو ڑنے کالفظ استعال کیا گیا ہے تو ظاہر ہے کہ پیلفظ (تو ڑنا) تب ہی درست ثابت ہو سکتا ہے جب پہلے پختہ طور پر بائد ھا گیا ہولہٰ اعہد و پیان کا تو ڑنا ایک طرح تھیلکے سے باہر آنا ہے۔اور پھر آیت کے آخر میں ''فاسقین'' کو''خاسرین'' سنقصان پانے والے کہا گیا ہے ظاہر ہے کہ خسران اور گھاٹا اسی چیز میں قابل تصور ہے جو کسی حوالہ سے انسان کی ملکیت میں ہو۔خاسرین یعنی گھاٹے والوں کے بارے میں خدادند عالم نے یوں اراشاد فرمایا: سورہ چشوریٰ، آیت ۵ ۲۲:

\* إِنَّالْخُسِرِيْنَ الَّذِينَ خَسِمُ قَا أَنْفُسَهُمُوَ أَهْلِيْهُم يَوْمَ الْقِلْمَةِ--"،

ای طرح پر ہیں جیسے مزیدن میں موجود تو توں کی خصوصیات اور انسان کی تخلیقی صلاحیتیں مخصوص احکام وآثار کا سرچشمہ ہوتی ہیں کہ دہ آثار داخکام جمیں اس مخصوص سن کے علاوہ بھی حاصل نہیں ہو سکتے ۔ میدہ حقائق ہیں کہ اگر آپ کلام اللی میں غور دقکر اور تذہر کر بی تو میسب کھل کر آپ کے سامنے آجا تھی گے اور پھر آپ ہمارے ادعاء کی صحت دصد اقت سے آگا ہی حاصل کرلیں گے۔

جبراورتفويض کی بحث

غذكوره بالاآيت (٢٢) ميں ارشا دي تعالى موا: "و حَمَايُفِلُ بِهَ إِلَا الْفُسِقِيْنَ " ( كم خدا اس بر ذريع كى كو كمراه نيس كرتا موات فاسقين بر ا)، اس جل ميں احلال يعنى كمراه كر في كاذكر مواج جس سے خداوند عالم كى طرف سے بندوں كا عمال ميں مداخلت كا ثبوت ماتا ہے اور اس امركا اشاره بحى ہے كہ خدا كى اپنى بندوں كے اعمال ميں مداخلت ك د تائج كيا ہو سكتے بيں ! آس سلسلد ميں حقيقت حال كى وضاحت اى جر وتفويض كى بحث ميں موكى ۔ اس سلسلے ميں تفصيلى بيان بير ہے كہ: خداوند عالم نے ارشا دفر مايا: موره - بقره، آيت ٢٨٣: ( خدا بى كے ليے ہے جو بحرات ما توں اور زمين ميں ہے ) ۔ \* " لي لي حقوق في السَّلواتِ وَ الآلَ مَن ضَ موره - حديد، آيت ٢٨٣: ( خدا بى كے ليے ہے جو بحرات ما توں اور زمين ميں ہے ) ۔ \* " لي تمانى كالسَلواتِ وَ الاَح مَن ضَ موره - متفادين، آيت ١٢

(ای کے لیے ب ملکیت واقتد ار اور اس کے لیے بے حدوثنا)

ان آیات اوران جیسی دیگر متعدد آیات میں خداوند عالم نے اپنے آپ کو پوری کا منات کا مالک ہونے اور عالم ستی کی تمام موجودات پر اپنے تکمل مالکاندا ختیار کو ثابت کیا ہے یعنی وہ ہر چیز کا مالک علی الاطلاق ہے، ہر لحاظ سے مالک ہے ایسانہیں کہ کچھ پہلووں سے ان کا مالک ہوا اور کچھ سے نہ ہومثلاً انسان کسی بندے یا کسی چیز کا مالک ہوتا ہے تو اسے اس چیز

يراكميز ان جلد ا

میں علی الاطلاق ملکیت اور مالکا نداختیار حاصل نہیں ہوتا بلکہ اس کی ملکیت کا دائر ہ محدود ہے اور صرف انہی امور میں اسے مالکا نہ اختیار حاصل ہوتا ہے جن میں عقلاء اس کے تصرف کو صحیح سمجھتے ہیں لہٰذاوہ اپنی مملو کہ چیز میں نامعقول تصرف نہیں کرسکتا ( مثلا یہ کہ اپنے غلام کو کسی جزم کے بغیر قتل کرد بے یا اپنے مال کوجلا دے وغیرہ دغیرہ کیونکہ اس طرح کے تصرفات عظی طور پر بھی اس کے لیے روانہیں ہیں ) جبکہ خداوند عالم پوری کا نتات کا ہر جہت میں علی الاطلاق ما لک ہے اور پوری کا نتات ہر کھا ظ سے اس کی مملوک ہے جبکہ ہم انسان جب کسی چیز کے ما لک بنتے ہیں تو ہماری طلبیت کا طریق کے اور پوری کا نتات ہر کھا ظ سے اس ک حوالوں سے تصرف کر سکتے ہیں اور بعض سے نہیں ، اس کی مثال یوں ہے کہ جو شخص گد ھے کا ما لک ہے اس کے لیے اتن ہوں ہو ہے کہ دوہ اس پر کوئی چیز لا دد سے یا اس پر سوار ہولیکن اس کی مثال یوں ہے کہ جو شخص گد وہ اس ہوگا ہوں کہ کر دو ا

بہر حال انسانی معاشرے میں پائی جانی والی ملکیتیں سب کی سب تاقص و ناکمل ہیں کیونکہ ان ملکیتوں کے ذريعيحتمام نصرفات كاحق حاصل نهيس هوتا بلكه چند امور ميں اختيار حاصل ہوتا ہے جبكہ خداوند عالم كى ملكيت اليي نہيں وہ ہر چیز کاعلی الاطلاق ما لک ہے اور ہر جہت میں اسے ان پر اختیار حاصل ہے کیونکہ کا بنات میں موجود (تمام اشیاء کا رب و پر در دگارخدا کے سوا کوئی نہیں اور کوئی چیز ایسی نہیں جواپنے لیے نفع ونقصان موت وحیات اور حشر ونشر کا خود سے کوئی اختیا رکھتی موظہدا بد بات ثابت ہوئی کہ کا تنات کے بارے میں جوتصرف واختیار بھی قابل تصور ہے وہ صرف خدا کو حاصل ہے اور وہی ہے جوتمام موجودات میں ہرطرح سے تصرف کرسکتا ہے لہٰذادہ اپنے بندوں کے بارے میں کسی قشم کا تصرف کرنا چاہے تو اس ا پر کسی طرح کا اعتراض نہیں کیا جاسکتا اور کوئی اس کے کسی قشم کے تصرف میں اس پر انگشت نمائی ولب کشائی کر سکتا ہے اور نہ اسے موردالزام تھم اسکتاب کیونکہ صرف ای تصرف پر اعتراض ہوسکتا ہے جوتصرف کرنے والے کی ملکیت واختیار میں نہ ہو اور عقلاءات اس تصرف کا مجاز نہ بچھتے ہوں بہی وجہ ہے کہ عقلا ، مخلوق میں سے ہرایک کومحد ود تصرفات کا مجاز سجھتے ہیں اور انہی امور کا اختیار اسے دیتے ہیں جوعقل کے نز دیک درست ہوں جبکہ خداوند عالم کواپنی تمام مملو کہ اشیاء میں ہر طرح کے اتصرف کاحق حاصل ہے کیونکہ وہ ان کا کامل اور ہر جہت میں مالک ہے اور چونکہ تمام موجودات پر اس کی ملکیت حقیقی ہے اور کا بکات کی ہر چیز حقیق معنے میں اس کی مملوک ہے لہٰدااس کا ان تمام چیز ول میں تصرف کرما ہر لحاظ سے جائز درواادر بجا ہے ، اسے کوئی کسی لحاظ سے مورد الزام نہیں تھر اسکتا اور نہ ہی کسی طرح سے اس پر اعتراض کیا جا سکتا ہے، وہ خودمحاسبہ کرنے والا اور پوچھ پچھ کرنے والا ہے، نہ کہ کوئی دوسرااس کا محاسبہ کرسکتا ہے پاس سے پوچھ پچھ کرسکتا ہے اور بی مطلق اور ہر جہت میں ایاتی جانے والی ملکیت ایک ایسی نا قابل انکار حقیقت ہے کہ خداوند عالم نے اپنے علاوہ ہرایک کواس طرح کی ملکیت سے محروم اقرار دیا ہے اور صرف انہی امور میں لوگوں کو تصرف کا اختیار ہے جو وہ خود چاہے یا اس کی اجازت دے اور جن تصرفات میں اس نے لوگوں کواجازت نہیں دی یا اسے لوگوں کے لیے نہیں چاہان میں سی کوکوئی اختیار حاصل نہیں چنا نچہ اس سلسلہ میں

## تفسيراكميز انجلد ا

**ተ**ዮለ

## 199

نسيراكميز انجلد ا

مثلا ہرا پیچھے کام کواچھا قرار دینااور اس پر مدح وستائش کرنا'اورشکر بحالانا'اور ہر برے کام کو براقرار دینااور اس کی مذمت کرنا وغيره جييا كه خدان ارتثاد فرمايا: سوره وبقره ، آیت ۲۷: \* إِنْ تُبَدُوا الصَّبَ قُتِ فَنِعِتَّا هِيَ \* (اگرتم صدقات کوتھلم کھلا دوتودہ بھی اچھاہے) سوره ، ججرات، آیت اا: (فتن بہت ہی برانام ہے) اور خداوند عالم نے اپنے مقدس کلام میں اس امرکوذ کرکیا ہے کہ اس نے جواحکام اور توانین انسان کے لیے بنائے ہیں ان میں اس کی بہتری وبھلائی اورا سے برائیوں اور مفاسد ہے دورر کھنے کا راز پوشیدہ ہے اور ان میں اسے اپنے نقائص دور کرنے کے لیے بہترین رائے دکھائے گئے ہیں تا کہ وہ ان پر چل کراپن جلائی وکامیا بی کونتین بنا سکے چنا نچہ ارشاد حق تعالی :11 سوره ءا نفال، آیت ۲۴: \*" إذادَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ " (جب دہتمہیں اس کام کرنے کی دعوت دے کہ جو تمہمیں زندگی عطا کرے)۔ سوره ءصف، آیت ۱۱: \* ذَلِكُمْ خَيْرٌتَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْتَعْلَمُوْنَ (پہ تمہارے لیے بہتر ہےا گرتم کواس کاعلم ہو)۔ سوره کچل، آیت ۹۰: \* ( إِنَّا لا لَهُ يَامُرُبِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ "... وَيَتْلَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْبُنْكَرِ وَالْبَغْ (خداوند عالم عدل واحسان كاحكم ديتاب ..... اورغلط كامون برائيول اورظلم كرف سے روكتا ہے۔۔۔)-سوره واعراف،، آیت ۲۸: \* اِنَّاللَٰهَ لَا يَأْمُرُبِالْفَحْشَاء \* ( خدالبھی فخشاءاورغلط کاموں کا حکم نہیں دیتا)۔ مٰدکورہ بالا آیات کی مانند دیگر متعدد آیات قرآن مجید میں موجود ہیں جن میں خدا کے بنائے ہوئے قوانین کے معیاروں کا اشارہ ملتا ہے اور ان سے ان امور کی تصدیق ہوتی ہے جو انسانی معاشرے میں عقلاء کی روش اور طرزعمل کا حصبہ

بین گویا خدادند عالم فرما تا ہے کہ بیاچھائی وبرائی 'تجلائی دمفسدہ امرونہی نوّاب دعقاب مدح دثناءا درمذمت دسرزنش' خیرکو ہمیشہ ترجیح دینا'نیک کام بجالانا اور برے کام سے دوری واجتناب کرنا وغیرہ جس طرح سے عقلاء کے احکام دقوا نین کی بنیا دیں ہیں اور آن کا ہر حکم و قانون انہی اصولوں اور معیاروں پر قائم ہوتا ہے اس طرح شرعی احکام وقوانین کی بنیا دیں بھی یہی امو ر ہیں ادرخدادند عالم نے جودستورات اپنے بندوں کے لیے مقرر دمعین کئے ہیں ان سب میں انہی معیاروں اور اصولوں کو لمحوظ رکھا گیا ہے مثلا عقلاء کی روش اور ایک طرزعمل میہ ہے کہ وہ اپنے تمام کام صاحبان عقل وخرد کی مسلمہ اغراض و مقاصد ادر مصلحتول کی بنیاد پرانجام دیتے ہیں (کوئی کام کسی معقول غرض ومصلحت کے بغیر انجام نہیں دیتے )ادر اپنے معاشرے کے کیے احکام وقوانین کی تدوین بھی عقلاء کے کاموں میں سے ایک کام ہے اور پیچی انہی کے کاموں اور روش کا حصہ ہے کہ وہ جزاد مزاكانظام بناتے ہیں یعنی نيك اور اچھے كام كرنے پرجز اوانعام اور برے كام كرنے پر مز امقرر كرتے ہیں أيد سب امور مبتزى وبجلائي اورشيح ومناسب اغراض ومقاصد پر استوار بين يہى وجد ہے كہ اگران كے احكام وقوانيين ميں سے كسى ايك امريا نہی میں معاشرے کی بہتری دبھلائی دکھائے نہ دے یا اس کا جراء دنفاذ موز دن دمناسب نہ ہوتو عقلاءاس قشم کے کا موں کی انجام دھی میں کوئی اقدام نہیں کرتے اور اس کے ساتھ ساتھ جزاء دسزا کے نظام میں عقلاءاس قدرباریک بینی سے کام لیتے ہیں کہ ہرعمل کی مقدارادر خیر دشر کی نسبت کو کمحفظ رکھتے ہوئے موزوں ومناسب جز ادسز المعین کرتے ہیں ادرا جزاء داصل عمل کے درمیان سخیت ومطابقت کو پورے طور پر طوظ رکھتے ہیں اوروہ اپنے امرونہی بلکہ ہرتکم وقانون کوانہی افراد پر لا گو بچھتے ہیں جوفاعل مختار ہوں نہ کہ مجبور ونا چاراور بے اختیارلوگوں پڑاور اسی طرح جزا وسزا لیٹی نواب وعذاب بھی اختیاری افعال پر ہوتے ہیں (اختیاری افعال سے مرادوہ کام ہیں جرکسی قشم کی مجبوری دنا چاری کے بغیر کمل ارادہ داختیار کے ساتھ انجام دیئے جائمیں اوران کی ادائیگی وانجام دہی میں انسان کے اختیار وککمل ارادہ کےعلاوہ کوئی عامل کارفر مانہ ہو ) البتہ اگر کوئی شخص وہ کام کرے جواس کا اختیاری نہ ہولیکن اس غیر اختیاری کام کا سبب اختیاری ہواور وہ سبب اس نے اپنے ارادہ اور اختیار سے متحقق کیا ہوتوا یسے خص کو مزادینا عقلاء کے نزدیک فتیح اور برانہیں کہلاتا مثلا کوئی شخص اپنے ارادہ داختیارے شراب پی لے ادراس کے انٹر سے اس پر نشہ طاری ہوجائے اور پھروہ اس نشد کی حالت میں زنا کر لے تواسے اس زنا کی سزا سے صرف اس لیے معاف نہیں کیا جاسکتا کہ وہ نشے میں تھااور غیراختیاری طور پر اس سے رفعل سرز دہو گیا، کیونکہ اس غیراختیاری فعل کا سبب لیخی شراب نوشی اس کا اختیاری فعل تقااس لیے اس کے نتیجہ میں واقع ہونے والے غیراختیاری فعل پراسے سزادی جائے گی اور عقلاءا يسفخص كوسز اكامستحق سجصته بين-

اب مذکورہ بالا بیان کی روشی میں خدا کے احکام وقوانین پرنظر ڈالتے ہیں کہ اگر خداوند عالم اپنے بندوں کواپنی اطاعت یا معصیت د گناہ کرنے پر مجبود کرتا یعنی اس طرح کہ اطاعت پر مجبود کیا جانے والاضحض معصیت نہ کر سکتا اور معصیت وگناہ کرنے پر مجبود کیا جائے والاضحض اطاعت پر قادر نہ ہوتا تو اس صورت میں اطاعت گزاروں کو بہشت عطا کرنا لغود بیہودہ کام اور معصیت و گناہ کرنے والوں کو جہنم میں ڈالناظلم و پنالف اف ہوتا 'اور چونکہ لغوو بیہودہ کام اورظلم و ناانصانی کرنا عقلاء کے کام اور معصیت و گناہ کرنے والوں کو جہنم میں ڈالناظلم و پنالف افی ہوتا 'اور چونکہ لغوو بیہودہ کام اورظلم و ناانصانی کرنا عقلاء ک مورة بقره آيات ٢٦ و٢٢

راكميز انجلد ا

ازديك فيج وخلط ب اورترج بلام رج كاسب ب (ترجيح بلام رج كا مطلب بدب كه جب اطاعت كرف والا وركناه كرنے الا دونوں ہی مجبور تصح تو ایک کو بہشت عطا کرنا اور دوسر ب کو عطا نہ کرنا ایک کو دوسر بے پر کسی برتر کی کے بغیر انعام دینا كبلائے كا اسے على زبان ميں ترج بلام رقح كہتے ہيں) اور يہ (ترج بلام رح ) عقلاء كے فرد يك فتيح ونا درست ب فتيح اس کهاجا تا ہے جس کی صحت ودر تن پرکوئی دلیل موجود نہ ہواور اس کا انجام دینے والا کوئی ججت پیش نہ کرسکتا ہویا اس کی عدم صحت رمضبوط دلیل موجود ہو۔ (فتیح فعل میں کوئی جحت وعذر قابل قبول نہیں ہوسکتا)ادرخداد ندعالم نے اپنی بابت ہر فتیح کام کی نفی کى بے چنانچدارشادالہى ب: الوره دنساء، آيت ١٢۵: \* لِمَّلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ- " ( خدانے اس لیے رسولوں کو بھیجا کہ اس کے بعدلوگوں کے پاس اللہ کی مخالفت کرنے کی بابت کوئی جمت باقی نہ ج)۔ ورهءانفال، آيت ۲ ۴: \* لَيْبَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنُّ بَيِّنَةٍ وَّ يَجْلِى مَنْ حَيَّ عَنَّ بَيِّنَةٍ "-(رسولوں کا بھیجنا اور کتابوں کا نازل کرنا اس لیے ب کہ جو ہلاک ہونا چاہتا ہے وہ سب کچھ جانتے ہوئے ہلا کت غتیار کرےاور جوزندگی پائے وہ دلیل و بر ہان کے ساتھ سب کچھ جانتے ہوئے زندگی حاصل کر سکے )۔ اب تک جو کچھ بیان ہوااس سے درج ذیل اہم نکات واضح ہوئ: (۱)\_جبرداكراه كي ففي: شرعی احکام وقوانین کی بنیاد جبر واجبار پر بین اور خدانے کسی بندے کو کسی کام پر مجبور نہیں کیا' بلکہ اس نے جوفر ائض اگول پر عائد کتے ہیں وہ لوگوں کی دنیا وآخرت کی جعلائی کے لیے ہیں۔اور یہ فرائض انہی لوگوں پر عائد ہوتے ہیں جوانجام یے اور انجام نہ دینے کا کمل اختیار بھی رکھتے ہوں البذا ہر خص کو تواب یا عذاب اس کے نیک یا برے ان اعمال کے عین المابق مطح كاجواس فاختيارى طور پرانجام دين مول -(٢)-خدا كي طرف نسبت كانقدى: قرآن مجید میں خدادند عالم کی طرف گمراہ کرنے (اضلال) ، دھوکہ دینے (خدعہ)، مکرو فریب کرنے سرکشی ں مدد کرنے شیطان کوانسان پر مسلط کرنے اور اسے انسان کا سر پرست قر اردینے شیطان کو بعض لوگوں کا ساتھی بنانے اور لفتم کے دوسرے امور کی جونسبت دی گئی ہے دہ انہی معنوں میں ہے جواس کی مقدس و پا کیزہ ذات کے شایان شان ہیں

اہ جن سے اس کی ذات دالا صفات کا ہر قشم کے نقص ہر قشم کے قتیح و ما درست کام اور ہر طرح کی برائی سے پاک ہونا متاثر یں ہوتا بلکہ اس کی ذات ان تمام امور کے باوجود ہر نقص و برائی سے پاک دمنزہ رہتی ہے کیونکہ ریمتمام امور بال آخراصلال

یعنی گمراہ کرنے ادراس کی مختلف قسموں پر منتہی ہوتی ہیں جبکہ اصلال یعنی گمراہ کرنے کوا پنی تمام قسموں کے ساتھ کہ جن میں ابتدائی طور پرگمراہ کرنا اور دھوکے میں رکھنا بھی شامل ہے خدادند عالم کی طرف منسوب نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی وہ اس کی مقد س ذات کے شایان شان ہے بلکہ جواضلال ......گمراہ کرنا ......خدا کی ذات کے لیے ثابت ہےاوراس کی نسبت اس کی طرف صحیح ہے اس سے مرادوہ اصلال ہے جوہز ااوررسوا کرنے کے طور پرخدا کرتا ہے اور وہ اس کی بابت ہی کرتا ہے جوابیخ برے ارادہ واختیار کے ساتھاس گمراہی کی طرف جائے چنانچاس سلسلہ میں خداوند عالم فے ارشاد فرمایا: سوره ء بقره، آيت ۲۲: \* يُضِلُّ بِهِ كَثِيْرًا لَا يَهْ مِى بِهِ كَثِيْرًا لَوَ مَا يُضِلُّ بِهَ إِلَا الْفُسِقِينَ "-( وہ اس ...... قمر آن ..... کے ذریعے بہت لوگوں کو گمراہ کرتا ہے اور اس کے ذریعے بہت لوگوں کی ہدایت کرتا ہے ٔ ادروہ اس کے ذریع صرف انہی لوگوں کو گمراہ کرتا ہے جو فاسق ہیں )۔ سوره وصف، آيت ۵: \* " فَلَتَازَاغُوااازَاغَاللهُ قُلُوبَهُم "-(پس جب وہ مخرف ہو گئے تو خدانے ان کے دلوں کو ٹیڑ ھا کر دیا)۔ سوره دمومن، آیت ۳ سا: \* " كَالْ لِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ "-(اورای طرح گمراہ کرتا ہے خداہرا س مخص کوجواسراف کرنے والا ہوا در فنک کرنے والا ہو)۔ (٣) \_ قضاءوقدرال کی حقیقت: خدا کی قضا .....اور قدر .....کاتعلق لوگوں کے افعال کے ساتھ اس حیثیت سے نہیں کہ ان افعال کی فعلی نسبت ان لوگوں کی طرف ہے جوانہیں بچالاتے ہیں بلکہ اس کاتعلق اس لحاظ سے یہ کہ وہ خدا کی موجودات میں سے ہیں اور خدانے انہیں وجود عطا کیا ہے اس سلسلے میں تفصیلی بحث عنقریب پیش کی جائے گی (روایات کی بحث میں) اور مسئلہ قضا وقدر میں بھی اس کی وضاحت ہوگی۔ (٣) يتشريع دقانون سازى ميں تفويض كي نفى: تشريع وقانون سازي ميں جس طرح جركي تنجائش نہيں اي طرح تفويض بھي اس ميں ردانہيں كيونكہ اگر قانون سازی کاعمل تفویض سے ہم آ ہنگ ہوتو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ آقا کا آقا ہونے کی حیثیت میں اپنے بندوں کوان امور میں امرد

نمیں کرنا جن میں اسے کوئی اختیار ہی حاصل نہیں ہے درست قرار پائے جبکہ ایسا کرنا ہرگز معقول نہیں۔اور اس کے علاوہ سے کہ نبی کرنا جن میں اسے کوئی اختیار ہی حاصل نہیں ہے درست قرار پائے جبکہ ایسا کرنا ہرگز معقول نہیں۔اور اس کے علاوہ سے کہ تفویض یعنی خدا کا تمام اختیارات اپنے بنڈوں کے سپر دکردینا اس وقت تک قابل تصور ہی نہیں جب تک کہ خدا کے ہر چیز میں علی الاطلاق ما لک ہونے کا انکار نہ کیا جائے اور اس کی مملوکہ چیز وں میں سے بعض چیز وں میں اسے مالک نہ مانا جائے

تفيراكميز انجلد ا

(جبكه ايما بركز نيس بوسكة) للمذاخدا كاحكام وقوانين سازى كظل من نه جرپايا جاتا بندتفويش بلكه ال كى بابت جريا تفويض كا تصورى درست نيس -(جرب بندول كاب س وب اختيار بونا اور تفويش سے خدا كاب اختيار بونا لازم آتا جاور يد دونوں صور تيس درست نيس - م)

جبروتفویض کی مطلق نفی جبراورتفویض کی بابت اہل بیت علیم السلام کی طرف سے کثیر روایات وارد ہوئی ہیں جن میں آئمہ اطہار نے یوں ارشاد فرمایا: \*"لا جبر و لا تفویض بلکہ ایک امر بین الا موین " (نہ جر ہے اور نہ تفویض بلکہ ایک امر ہے جوان دونوں کے درمیان میں ہے)

قضاءوقدر کی بابت حضرت علی کاواضح بیان کتاب '' عیون اخبار الرضا '' میں متعدد راویوں کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے کہ جب حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام جنگ صفین سے والپس آئے تو ایک بوڑ ھا آ دمی کہ جو صفین میں آپ کے ساتھ تھا آپ کی خدمت میں حضر تو امیر المونین '' کیا ہمار اصفین کی طرف جانا خدا کی قضاد قدر سے تھا؟ حضرت امیر المونین '' کیا ہمار اصفین کی طرف جانا خدا کی قضاد قدر سے تھا؟ حضرت امیر المونین '' نے جواب دیا: ہاں اے بزرگوار اخدا کی قضم ! تم جس ٹیلے پر چڑھے یا جس وادی میں اتر ے وہ سب خدا کی قضاد قدر سے تھا۔ امام '' کا جواب من کر اس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا امیر المونین ! اگر ایسا ہے تو پھر میر سے خیال میں میر کی تمام زختوں اور تکلیفوں کا ذمہ دارخدا ہے! خضرت امیر المونین '' نے اس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا امیر المونین ! اگر ایسا ہے تو پھر میر سے خیال میں میر کی تمام خطرت امیر المونین '' نے اس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا امیر المونین ! اگر ایسا ہے تو پھر میر سے خیال میں میر کی تمام خطرت امیر المونین '' نے اس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا امیر المونین ! اگر ایسا ہے تو پھر میر سے خطر کی میں میر کی تمام خطرت امیر المونین '' نے اس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا امیر المونین ! اگر ایسا ہے تو پھر میر سے خلیل میں میر کی تمام خطرت امر المونین '' نے اس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا میر المونین ! اگر ایسا ہے تو پھر میر سے خطر کی میں میر کی تمام خطرت امر المونین '' نے اس بوڑھے آ دمی کی بات میں کر ار شاد قرمایا : اس بر رگوار ! ایسا ہر گز نہ سوچیں شا بھا ہو نے قضاد قدر سے مراد خدا کا حتی ولاز ڈی فیلہ مجھ لیا ہے اگر ایسا ہوتا تو یہ سب تو اب وعذاب امرونہیں وغیرہ بے اثر وغلط ہو تے ہوں اس خلی میں میر کی میں ا اور بہشت کا وعدہ اور جہنم سے ڈرانا بے متی ہوتا اور کی بدکار کو برا کہنا اور کی نیک کام کرنے والے کی تعریف کرنا صحیح ند ہ بلکہ صورت حال اس کے برعکس ہوتی یعنی نیک کام کرنے والا بدکار سے زیادہ ملامت کا مستحق ہوتا اور بدکار ذیک کام کر۔ والے سے زیادہ تعریف کا مستحق ہوتا اور بدوہ بات ہے جو بت پر ست دشمنان خدا اور اس امت کے قدر بداور بجوی کہتے تا اور بدا نہی لوگوں کا عقیدہ ہے اے بزرگوار اخدانے ہم پر جوفر اتف عائد کئے ہیں ان میں ہمیں اختیار دیا ہے اور چن چیز وا سے میں روکا ہوان کی بابت ہمیں ان کے سکنین دیان تجا کا مکر ہے قدار تص عائد کئے ہیں ان میں ہمیں اختیار دیا ہے اور چن چیز وا سے میں روکا ہوان کی بابت ہمیں ان کے سکنین دیان جست کا محلب پڑی کہ خدا نے تھوڑ نے عمل پرزیا دہ اجروبی اس کی اطاعر میں باور اگر کوئی اس کی نافر مان کرتا ہے تو اس کا مطلب پڑی کہ خدا اس سے مغلوب ہو گیا ہے اور آگر کوئی اس کی اطاعر کرتا ہے تو اس کا بافر مان کر تا ہوت اس کا مطلب پڑی کہ خدا اس سے مغلوب ہو گیا ہے اور آگر کوئی اس کی اطاعر کرتا ہے تو اس کا بی مطلب نہیں کہ اس کی مطلب پڑی کی کہ خدا اس سے مغلوب ہو گیا ہے اور آگر کوئی اس کی اطاعر دونوں کے درمیان ہی اس کی نافر مائی کرتا ہے تو اس کا مطلب پڑی کی کہ خدان کی خدا ہے خدا ہو کہ ہو کہ ہوں ہو کہ ہو تا ہوں اس کی اطاعر کرتا ہے تو اس کا بی مطلب نہیں کہ اس نے اسے ایسا کرنے پر محبور کیا ہے خدا وند مالم نے آس انوں اور زیمن اور جو کچھا دونوں کے درمیان ہے اسے بران پر انہیں کیا ایسے غلط گمان ان لوگوں کے ہیں جنہوں نے کفر اختیار کیا ہی ہو تو اس کی او

تبقر دو تجزيه: امیرالمونین کابیار شاد که زیرسب پچه خدا کی قضا وقدر سے تھا'' .....اور اس بوڑ ھے آ دمی کابیر کہنا کہ ' پھرتو میر زحمتون اودتكليفون كاذمه دارخداب اسلسل بين جانتا جابي كهجومسائل وموضوعات صدراسلام مين زير بحث لائت كسكته ان پرگونا گول نظریات دعقا تدکی بنیادقاتم ہوئی ان میں سے ایک مستله کلام اور دوسرا مستله قضا وقدر بے علماء نے اس سلسلے ش سب سے پہلے قضاء وقدر کے معانی دمغا ہیم کواپنے تین تصور کیا پھراس سے ریز پیجدا خذ کیا کہ خدا کا ارادہ ءاز لیہ کا ننات م موجود ہر چیز پر آیا لہٰذا کا نئات میں کوئی چیز ممکن الوجود نہیں بلکہ اگر کوئی چیز موجود ہو( دجود میں آئے ) تو دہ داجب الوجود ہو کیونکہ خدا کا ارادہ اس پر آیا ہے (خدانے اس کے وجود میں آنے کا ارادہ کیا ہے )اور میہ محال ہے کہ اس کا ارادہ اپنے م سے جدا ہویا اس کامراداس کے ارادے سے جدا ہو (لیتن جس چیز کے وجود میں آنے کا اس نے ارادہ کیا ہواس کا دجود میں آ لازى وضرورى بادراس حوالديد ود مفردرى الوجود بوكى كيونكد خداكا اراده مرصورت مس بورا موتاب اس كراراده ا <sup>د</sup> مراًد'' (جس چیز کااس نے ارادہ کیا ہے) میں عدم مطابقت ونا ہم آ <sup>ہنگ</sup>ی ممکن ہی نہیں) البتہ پیہ بات ان چیز ول کے بار۔ میں ہے کہ خدا کا ارادہ جن کے موجود ہونے پر آئے لیکن اگر کوئی چیز معددم ہو (وجود سے محروم ہو ) تو اس کا دجود میں آ نا<sup>م ک</sup> ہی نہیں کیونکہ اس سے میثابت ہوگا کہ خدا کا ارادہ اس کے وجود میں آنے پر آیا ہی نہیں (خدانے اس کے وجود میں آنے اراده بن نبيس كيا) للذابه نتيجه لكلا كه دنيا ميس دو بن فتسم كي موجودات بين : يا واجب الوجود بين يامتنع الوجود بين يعنى يا تو خدا -چاہا ہے کہ بیرچیز موجود ہو یانہیں چاہا کہ موجود ہو،جس چیز کے متعلق خدانے ارادہ کیا کہ دہ موجود ہواس کے لیے وجو دضرور ک لازم ہے کیونکہ خدا کاارادہ اپنے مراد سے جدانہیں ہوسکتا'ادرا گرخدانے کسی چیز کے متعلق بیارادہ نہیں کیا کہ وہ موجود ہوتوا یّ لیے وجود کا نہ ہونا ضروری ولازم ہے کیونکہ خدا کا ارادہ اس کے وجود میں آنے پر قائم ہی نہیں ہوااور اگر خدا کا ارادہ اس ۔

تفسيراكميز انجلد ا

وجودعطا کرنے پر آتا تو وہ ضروری الوجود ہوتی اب اگر ہم اس اصول کودسعت دے کرتمام موجودات عالم میں جاری کریں تو ہمارے اختیاری افعال میں اشکال پیدا ہوجائے گا' کیونکہ ہمارے اختیاری افعال بھی موجودات عالم کا حصہ ہیں لہٰذاوہ یا موجود ہول کے یا معدوم ہول گے۔اگر موجود ہول توان کے لیے وجود میں آنا ضروری ولازی ہوگا اور اگر موجود نہ ہول توان کا موجود نہ ہونا ضروری ولازمی ہوگا' اس کا متیجہ بیہ ہوگا کہ ہم خود اپنے افعال کو وجود میں لانے یا نہ لانے کا کوئی اختیار نہیں رکھتے۔جبکہ بیدرست نہیں کیونکہ جب بھی ہم اپنے افعال کے وجوداورعدم کے بارے میں سوچتے ہیں توجمیں ان دونوں ..... وجوداورعدم مسلی نسبت اپنی طرف مساوی نظر آتی ہے کیعنی جس طرح ہم ان افعال کودجود میں لانے کی طاقت اور اختیار ابن اندر پاتے ہیں اس طرح انہیں ترک کرنے اور وجود میں نہ لانے کی طاقت واختیار بھی ہمیں حاصل ہوتا ہے لہٰذا جب ہم ان دونوں .....انجام دینے اورترک کرنے ..... میں سے کسی ایک کواختیار کرتے ہیں اور اس کا ارادہ بھی کرتے ہیں تو وہ وجود يذير موجاتا ب كويا اختيارى افعال مي سكى كووجود مي لامايا وجود مي ندلانا مار بى اختيار اور اراد ب يعلق ركها ہے ( یہاں اختیار سے مرادا نتخاب ہے یعنی ان دونوں ..... وجوداور عدم ..... میں سے کس ایک کو منتخب کرنا ) پس ریہ بات ثابت ہوگئ کہ ہمارے افعال اختیاری میں اور ان کاانتخاب ہمارے ہاتھ میں ہےاور ہمار ارادہ ان افعال کے وجود پذیر ہونے میں موثر بلکہان کے وجود میں آئے کا سبب ہے لیکن اگر ہم یہ فرض کرلیں کہ خدا کا ارادہ ،ازلیہ کہ جو بھی اپنے مراد سے جدانہیں ہوتا وہ ہمارے افعال پربھی واقع ہوتا ہےتو اس کا متیجہ پہلےتو یہ ہوگا کہ افعال کے بارے میں ہمارا کوئی اختیار باقی نہ رہے گااور ہم اپنے فعال میں ہوشم کے اختیار کے محروم ہوں گے ہمارا کوئی فعل اختیاری نہ ہوگا گویا افعال اختیار بیکا وجود ہی نہر ہےگا' اور دوسرا بیشلیم کرنا پڑے گا کہ کی فضل کو وجود میں لانے میں ہماراارا دہ موٹز ہی نہیں اور پھر کسی فعل سے پہلے اس پر قادر ہونا یا نہ ہونا برابر ہوجائے گا <sup>(س</sup>ی فعل سے پہلے اس پرقا در ہونے کی بات بے معنی ہوجائے گی) جس کے نتیجہ میں خدا کی *طر*ف سے فرائض کاعا ئد کرنا ( 'نکلیف) بھی بے متنی ہوجائے گا کیونکہ کسی پرفرائض عائد کرنا تب ہی درست ہوتا ہے جب وہ ان فرائض کے ادا کرنے پر قادر ہواور اگروہ ان کے انجام دینے پر قادر ہی نہ ہوتو اس پر فرائض عائد کرماعقلی طور پر صحیح نہیں اور اسے مکلف قرار دینالیعنی اس پرفرائض کی ادائیگی لازم قرار دینان تکلیف مالایطاق' کہلائے گاجس کا مطلب بیرہے کہ ایسے کام کا تحم دیا جائے جس کی انجام دہی کی طاقت ہی نہ ہواس کے ساتھ ساتھ بیہ بات بھی لازم آئے گی کہ مجبور ہوکرا طاعت کرنے والے کوبھی جزادی جائے گی جو کہ ہر گز معقول نہیں اور نافر مانی پر مجبور کئے جانے والے کومزادی جائے گی جو کہ ظلم اور فتیج ہے ورای طرح کے دیگرامورلازم آئی کے جوعقلی طور پر درست نہیں لیکن قضاءدقدر کی بحث میں اختیاری افعال کی بابت انہیں اجب ومتنع كاطرف تقسيم كرني والے ارباب دانش نے مذكور ہتمام اموركوك جنہيں عقلى طور پر صحيح تسليم ہيں كيا جاسكتا ،صحيح السلیم کیا ہے اور اس بات کے قائل ہوئے ہیں کہ کوئی مکلف کوئی کام انجام دینے سے پہلے اس پر قا در نہیں ہوتا سے ابذا قا در نہ ادنے کے باوجوداسے ملف قرار دینا یعنی اس پر فرائض عائد کرنا صحیح ہے۔۔۔۔ اور بیہ کہ حسن وفتح یعنی کسی کام کا اچھا ہونا یا برا لونا كوني حقيقت نہيں رکھتا بلکہ جو کام بھی خداانجام دے خواہ وہ عقلی طور پر تا درست ہی کیوں نہ ہووہ سچیج و درست ہے لہٰ زاجن سورة بقروآيات ۲۷و

تفسيرالميز انجلد ا

چزوں کوہم عقلی طور پرغلط دیا درست بچھتے ہیں مثلا ترجیح بلامرج ' بے مقصد و بے فائدہ چاہت دارادہ' تکلیف مالا یطاق ( ' جس کام کی طاقت وقدرت ہی نہ ہواس کاتھم دینا) گناہ پر مجبور کتے جانے والے فخض کومزادینا وغیرہ سب خداانجام دے َ ہےاوراس میں کوئی حرج نہیں ۔ (نعوذ باللہ من ذالک) خلاصه، کلام بیرکه صدر اسلام میں قضا وقدر کاعقیدہ افعال کے ''حسن وقبح ''یعنی اچھے اور برے ہونے کے ا اور 'استحقاق کی بنیاد پرجزاءو مزا' کے الکارسے پیداہوا چنانچہ آپ نے ملاحظه فرمایا کہ جب اس معمر آ دمی نے حضرت عليه السلام ، سے ميسنا كر دصفين كى طرف جانا خداكى قضاء وقدر سے تھا'' تواس سے رہاند كيا اور فور ابول اٹھا كر ميں اپن ار آنے والی سختیوں اور سفر کی مشقت کوخدا کے حساب میں ڈالتا ہوں۔'' لیتن جب سب کچھ خدا کے ارا دے سے ہوا اور اس ' ہمارے ارادے کا کوئی عمل دخل نہ تھا اور ہمیں اس سفر میں سوائے سختی و مشقت کے کچھ بھی حاصل نہیں ہوا تو پھر میں ان ت مشقتوں کوبھی اسی کے حساب میں ڈالٹا ہوں کیونکہ اس نے ہی مجھے اس مشقت میں ڈالا .....،اما مملی ؓ نے اس کے جواب ! ار شاد فرمایا: 'اگراییا ہو کہ جس طرح توسوچ رہا ہے تو پھر تواب وعذاب بے معنی ہوجا سميں گے'۔ در حقیقت امام" نے ان اور عقلائی اصولوں کو بنیا دقرار دیا جن پر تمام شرگی احکام وقوانین استوار ہیں چنا نچہ امام ؓ نے اپنے بیان کے آخری جملوں ' يوں ارشاد فرمايا: خداني آسانوں اور زمين كوب مقصد وب فائد وخلق نبيس كيا'' \_ كويا امام عليه السلام اس حقيقت كوداضح چاہتے سے کہ اگر بے مقصد ارادہ کہ جوب اختیار ہونے کالازمی امر ہے قرار پائے تواس سے خداوند عالم کابے مقصد و غرض کام انجام دینابھی امکان کے دائرے میں آئے گاجس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ کا نتات کی تخلیق کا کام بھی بے مقصداور بے غ ہوناممکن تسلیم کیا جائے اور صرف ممکن ہی نہیں بلکہ لازم وضروری مانا جائے کیونکہ اس صورت میں ''امکان'' '' وجوب ولز کے برابر ہوجائے گا کیونکہ جب کسی کام میں کوئی مقصد اور غرض کمحوظ نہ ہوتو پھر اس کا کسی مقصد دغرض سے کوئی تعلق بھی نہیں اور جب کوئی تعلق نہ ہوگا تو اس کام کابے مقصد و بے غرض ہونا لازمی ہوجائے گا لہٰذا بیر ماننا پڑے گا کہ آسانوں اور زمین کا تنات کی تخلیق وا یجاد کا مقصد وغرض ہی چھنہیں اور خدانے میسب کچھ باطل و بے فائدہ پیدا کیا ہے اس کے ساتھ ساتھ نظرية معادادر قيامت كوبھى باطل وب مقصد قراردے گاادر پھراسى طرح كے بنى ديگرامور لازم آتمي گے جو كہ ہرگز در -تہیں

اورامام علیدالسلام کا بیفر مان که 'خدا کی نافرمانی مغلوبیت کے ساتھ اور فرما نبر داری ناپسندیدگی کے ساتھ نہیں گئ' 'اس کامعنی ہیہ ہے کہ جو شخص اس کی نافر مانی کرتا ہے وہ اس لیے نہیں کہ اسے اس نافر مانی پر مجبور کمیا گیا ہے اور جو اطاعت دفر ما نبر داری کرتا ہے وہ کراہت وناپسندیدگی کی بناء پر نہیں کرتا۔

جبر وتفویض کی بابت امام رضاً کا ارشادگرامی کتاب''التوحید' اور کتاب''عیون اخبار الرضا"'' میں حضرت امام رضاعلیہ السلام سے منقول ہے کہ آپ

تفسيراكميز انجلد ا

سامنے جروتفویض کی بابت تذکرہ ہواتو آپ نے فرمایا: اگرتم چاہوتو میں تہیں اس سلسلے میں ایک ایسا پختداصول بتاؤں کہ تم پچر بھی آپس میں نزاع واشلاف سے دو چارہو گے اور نہ کوئی تحض تم پر اس کی بابت جھڑا کرنے کی جرائت کرے گااور اگر کوئ تنہادے ساتھ اس سلسلے میں جھڑا بھی کرے گاتوتم اسے پچھاڑ دو گے حاضرین نے عرض کی موالا ! ضرور بیان فرما سے المام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: '' فدا کی اطاعت تا پسند یدگی سے اور نا فرمانی ہے ہی ومجبوری سے نہیں ہوتی (جو شخص خدا ک اطاعت کر تا ہے وہ ایتی مرضی واختیار سے کرتا ہے اور جو شخص تا فرمانی ہے ہی ومجبوری سے نہیں ہوتی (جو شخص خدا ک کرتا ہے) فدا نے بندوں کو ایتی مرضی واختیار سے کرتا ہے اور جو شخص تا فرمانی ہے ہی ومجبوری سے نہیں ہوتی (جو شخص خدا ک کرتا ہے) فدا نے بندوں کو ایتی مرضی واختیار سے کرتا ہے اور جو شخص تا فرمانی اور معصیت کرتا ہے وہ بھی اپنے اختیار واراد سے سے اطاعت کرتا ہے وہ ایتی مرضی واختیار سے کرتا ہے اور جو شمن نا فرمانی اور معصیت کرتا ہے وہ بھی اپنے اختیار واراد سے سے کرتا ہے) فدا نے بندوں کو ایتی مرضی واختیار سے کرتا ہے اور جو خص تا فرمانی اور معصیت کرتا ہے وہ بھی اپن اور اراد سے سے میں نہ میں دورادی کریں تو خداوند عالم انہیں نہیں رد تمان اور اطاعت کے را سے زمین چورڈ اے بلکہ وہ بران چر کا الک ہے جس کا ماطاعت و فرمانیر واری کریں تو خداوند عالم انہیں نہیں رد تما اور اطاعت کے راسے ان پر بند نہیں کرتا اور اگر اس کی مطلب پر نہیں کہ خدا نے ہی انہیں ایسا کرنے سے روک سکتا ہے اور اگر نہ دو کے اور وہ مانی کا ارتکا ہے کر لیں تو اس کا مطلب پر میں کہ خدا نے ہی انہیں ایسا کرنے پر مجبور کیا ہے ۔ (اس سے بعدامام سے ارر اور میں کہ تا اور ایک ہو توں کا

آپ مذکور ہبالاتمام مطالب سے اس امرے آگاہ ہو چکے ہیں کہ جرکاعقیدہ رکھنے والوں کے نظریات کی بنیا دوہی مطالب ہیں جوانہوں نے قضاد قدر کی بحث میں پیش کئے ہیں اور اس بحث ومطالب سے انہوں نے قضاد قدر میں '' وجوب و لزوم'' (''ضروری ولازی'' ہونے ) کا منیچہ اخذ کیا ہے۔

تواس سلسلے میں بید ضاحت ضروری ہے کہ قضاءوقدر کی بحث بھی صحیح ہےاوراس سے جونتیجہ اخذ کمیا گیا ہے دہ بھی صحیح ہے لیکن ان حضرات نے اس نتیج کی تطبیق میں غلطی کی اور'' حقا کُتَ' ' وُ' اعتباریات' میں تمیز نہیں کر سکے اور دونوں کوا یک جیسا سمجھ کر غلط نظریہ قائم کرلیا 'اسی طرح وہ'' وجوب اور امکان'' کی بابت بھی غلط نہی کا شکار ہو گئے ادران کے معنی ومفہوم کو داختے طور پر نہ بھھ سکے جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جبر کے غلط عقید سے کوا بنا گئے ۔

اس کی مزید وضاحت یوں ہے کہ اگر قضاء وقدر کا مسلد ثابت بھی ہوجائے تو اس کا متجہ یہ ہوگا کہ کا نکات میں ہر چیز کی ایجاد وتخلیق '' وجوب ولز وم'' کی بنیاد پر ہوئی ہے لہٰذا تمام موجودات اوران کے احوال واطوار کی نقد پر اور حدود، خداد ند عالم کے نز دیک مقرر ومعین ہیں اور خدانے ہر چیز کا وجود اور اس کے احوال واطوار کو خود معین کر دیا ہے لہٰذا کوئی چیز اس کے مقرر کتے ہوئے انداز ہے کے برعکس نہیں ہو کتی اور نہ ہیں اس کی طے کی ہوئی حدود سے باہر جاسکتی ہے اور بیات واضح ہے کہ ''وجوب ولز دم'' موجود ات کے وجود میں آنے کی ''علت'' سے تعلق رکھنے والے امور ہیں اور ''علت تا مد'' کی خصوصیت ہی ہی ہے کہ جب اس کے معلول کا اس کے ساتھ قیاس کیا جائے تو وہ معلول بھی اپنی ''علت تا مد'' کی خصوصیت مفت سے متصف ہوجائے گا اور جب اسے اپنی ''علت تا مد'' کے علاق ہو کی اور پین نے ساتھ تا مد'' کی خصوصیت مفت سے متصف ہوجائے گا اور جب اسے اپنی '' علت تا مد'' کے علاق ہو گی تا ہو تی تا مد'' کی خصوصیت ''امکان'' سیمکن الوجود ہونے سی کے علاوہ کہی دوسری صفت سے متصف نہیں کیا جا سکتی ہو اس کا اور دیکھا جائیں کہ ال بیان سے بہ بات بھی ثابت ہوگئی کہ جبر کا عقیدہ رکھنے والے حضرات نے قضاد قدر کی دسعت اور انسان کے اختیاری فعل کے ساتھ خدا کے اراد بے کے تعلق پکڑ نے سے جونیجہ اخذ کیا ہے کہ اس صورت میں انسان اپنے افعال میں کوئی قدرت واختیار نہیں رکھتا وہ جرگز درست نہیں کیونکہ خدا کا ارادہ انسان کے فطن کی تمام خصوصیات اور اس کے وجود میں آنے کی قدرت واختیار نہیں رکھتا وہ جرگز درست نہیں کیونکہ خدا کا ارادہ انسان کے فطن کی تمام خصوصیات اور اس کے وجود میں آنے کی قدرت واختیار نہیں رکھتا وہ جرگز درست نہیں کیونکہ خدا کا ارادہ انسان کے فطن کی تمام خصوصیات اور اس کے وجود میں آنے کی تمام شرائط پر واقع ہوتا ہے اور ان شرائط میں سے ایک ہی ہے کہ اس فعل کے وقوع پذیر ہونے کے تمام اسباب وعلل اور اس کے وجود میں آنے کی تمام شرائط پر واقع ہوتا ہے مربوط و وابت ہو۔ کہ وجود میں آنے کی تمام شرائط میں سے ایک ہی ہے کہ اس فعل کے وقوع پذیر ہونے کے تمام اسباب وعل اور اس اس مطلب کودوسر کے فقطوں میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ خدا کا ارادہ کی تحض مثلا زید کے فعل پر اس طرح و اقع ہوتا ہے کہ وہ محض اپنے ارادہ وافع و ایت ہو۔ اس مطلب کودوسر کے فطوں میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ خدا کا ارادہ کی تحض مثلا زید کے فعل پر اس طرح و اقع ہوتا ہے کہ وہ حض ای کہ ای حسان کیا جاسکتا ہے کہ خدا کا ارادہ کی تعلی وقت میں اور اور و اقع ہوتا ہے کہ میں مثلا زید کے فعل پر اس طرح و اقع ہوتا ہے کہ وہ محض این ان کا رادہ وہ ختیار کے ساتھ میں انسان این معلی میں خدا کے ارادہ و اختیار کے اختیار ہو اور ایں ان کا رہ جنوں میں کہ میں انسان این محض کی مارد ہوں میں کا محض کے مزاور دو محض میں کہ میں میں کہ میں انسان این محض کی مارد و اختیار کے اور ہو ہو ہو انسان کا رو محض کی میں میں کہ میں میں محضوں میں محضل کی محضل کی محضوں میں میں محضل کی محضل کی محضل کر محضل کے معلوم کے محضل کی محضوں کی میں محضوں کے محضوں کے معلوم کی محضل کی محضل کی محضل کی محضوں میں میں میں محضل کی محضوں میں محضل کی محض محضل کا ارادہ ورز در حصل محضل محضل خدر میں خرف کی محضل کے محضل کی محضل کی محضل کی محضل کی محضل کی محضل کے محضل کی محضل کے محضل کی محضل کی محضل کی محضل کی محضل کے محضل کی

السیار سے انجام پانے کی طدامیہ چاہما ہے کہ بیدگام انسان نے اسچھ ارادہ واختیار سے انجام پانے اس کا طریبے وہ س واجب ولا زم الوجود بھی ہے اور ممکن الوجود بھی۔لا زم الوجود اس اعتبار سے ہے کہ خدانے اسے چاہا اور اس کا ارادہ کیا کہ وہ انسان کے

تفسيرالميز انجلد ا

ارادہ واختیار سے انجام پائے اور مکن الوجوداس اعتبار سے ہے کہ انسان بحیثیت فاعل اپنے کمل اختیار کے ساتھ اس کا ارادہ کرتا ہے لہذا وہ ایک جہت سے لازم الوجود اور دوسری جہت سے ممکن الوجود ہے ایک لحاظ سے ضروری اور ایک لحاظ سے اختیار کی لیجنی خدا کے ارادہ کے حوالہ سے لازم وضرور کی اور انسان کے اراد ہے کی نسبت سے ممکن الوجود بے بنابرایں خدا کا ارادہ پہلےاورانسان کاارادہ اس کے بعد ہے .....ا سے علمی اصطلاح میں سلسلہ ، طولیہ کہتے ہیں ...... نہ بیر کہ خدا کا ارادہ انسان کے ادادے کے آ من سامنے ہو کہ جے علمی اصطلاح میں سلسلہ عرضیہ کہا جا تا ہے، جس کا مطلب سے ہوتا ہے کہ دونوں ایک دوس بے مدمقابل بین خدا کاارادہ اورانسان کاارادہ ایک دوس بے مدمقابل نہیں ہیں اس لیے ان دونوں کے درمیان کوئی تقامل اور تزاح نہیں اور ایسا ہر گرنہیں کہ خدا کے ارادے کے موثر ہونے کی صورت میں انسان کا ایرادہ بے اثر ہوجائے یمی وہ امر ہے جو جبر بیہ ..... جبر کا عقیدہ رکھنے والوں ..... کی غلطہٰ بی کا سبب ہوا ہے کہ انہوں نے خدا کے ارادہ کے انسان کے فعل کے ساتھ تعلق کی کیفیت کو بی نہیں تمجما اور ان دونوں ارا دوں کے درمیان سلسلہ، طولیہ اور سلسلہ، عرضیہ کے فرق کا بھی اچھی طرح ادراک نہیں کیا یہی وجہ ہے کہ انہوں نے اس غلطہ کی کے نیتج میں میعقیدہ اور نظر مید قائم کرلیا کہ جب خدا کا ارادہ انسان کے تعل پر واقع ہوا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کا پناارا دہ ختم ہو گیا 'اس کا ارادہ باقی رہااور نہ اس کی تاثیر باقی رہی۔ اب رہی معتزلہ کی بات توانہوں نے ''مجبر ہ'' ......جبر کا عقیدہ رکھنے والوں ..... سے اختلاف رائے کیا اورلوگوں کافعال کے اختیاری ہونے یا نہ ہونے میں اور ای طرح ان افعال کی بابت دیگرلوازم و آثار کے سلسلے میں مجمر ہ کے نظر بیکو تسلیم نہیں کیالیکن انہوں نے اپنے مدعالیعنی انسان کے افعال کے اختیاری ہونے کو ثابت کرنے کے لیے جوراہ اختیار کی وہ بھی غلط دنا درست ہونے میں مجبر ہ کے نظریات اور دلائل سے ہر گز کم نہیں اور وہ پہ ہے کہ انہوں نے پہلے تو مجبر ہ کا پہ نظر سے جسلیم کرلیا کہ خداکے ارادہ کالوگوں کے افعال پر واقع ہونا ان کے اختیار کوختم اور بے اثر کردینے کا سبب بنا ہے کیکن چونکہ وہ (معتزلہ)لوگوں کے افعال کے اختیاری ہونے کو ثابت کرنے کے دریے بتھے اس کیے انہوں نے مجبر ہ کا مذکورہ بالانظر پیچیج تسلیم کرنے کے بعد سے کہ دیا کہ خدا کا ارادہ لوگوں کے افعال پر داقع ہی نہیں ہوتا ادر اس کے ارادہ کا لوگوں کے افعال سے

كونى تعلق وربط ى نبين للمذاوه ايناس نظريرى روشى مين انسان ى كواس كافعال كاخالق سليم كربيط كوياده يد كم بر مجود مو لك كه تمام موجودات كاخالق خدا م كيكن انسان كافعال كاخالق خدا نبيس بلكه خودانسان م جبكه وه اس امر س غفلت مين رب كه يدون هنويت ".....دوخدا تسليم كرف كاعقيده م أوربيعقيده جر كعقيده كى نسبت زياده غلط م كيونكه جركاعقيده ر كصف الحالق كة كل بين اور معتزله في انسان كوابي افعال كاخالق ضال كاخال تسليم كر بيط كريس المر س كه امام عليه السلام في ارشاد فرمايا كه "قدر يدفر قه كولوس في خدا كى عد الم ي المار علي كرين المراد الم ي كم خد چاري خدا كى عد الم التي كانت كان معان الم الم ي كولوس في خدا كى عد الم عن الم التي كر خد التي كوش كى كوش كى ليكن وه ب حدامام عليه السلام في ارشاد فرمايا كه "قدر يد فرقه كلوكون في خدا كى عد الت كو ثابت كر في كوش كى ليكن وه ب

مذکورہ بالا بیان کی وضاحت کے لیے ایک مثال پیش کی جاتی ہے اور وہ یہ کہ مثلا ایک آ قااپنے کسی غلام کے لیے پیند کرے کہ اس کی شادی اپنی کسی بیٹی کے ساتھ کر دے اور زمین مکان تھر کا سامان مال ودولت اور گھریلوزندگی کے لیے استطاعت کے عنی کی وضاحت

کتاب الاحتجاز علی طبری نے عبابیہ بن رابعی اسدی کے وہ سوالات ذکر کتے ہیں جواس نے حضرت امیر المونینر علی علیہ السلام سے کتے ان میں سے ایک سوال'' استطاعت' کے بارے میں ہے۔ جس کے جواب میں حضرت امیر المونین نے ارشا دفر مایا: آیا آپ کے ختیال میں اس استطاعت کا مالک صرف بندہ ہے یا بندہ اور خداد دونوں ہیں؟ عبابیہ بن ربعی اس جواب ندد سے سکا اور خاموش ہو گیا' تو امام علیہ السلام نے اس سے فرمایا: اے عبابید! آپ خاموش کیوں ہو گتے ہیں اس چواب دیجے' تو اس نے کہا کہ مولا میں اس کے بارے میں کیا کہ سکتا ہوں امام \* نے ارشا دفر مایا: اس طرح کہو کہ قدرت چواب دیجے' تو اس نے کہا کہ مولا میں اس کے بارے میں کیا کہ سکتا ہوں امام \* نے ارشا دفر مایا: اس طرح کہو کہ قدرت ضدانے عطا کی ہے وہ اس نے کہا کہ مولا میں اس کے بارے میں کیا کہ سکتا ہوں امام \* نے ارشا دفر مایا: اس طرح کہو کہ قدرت خدا نے عطا کی ہے وہ اس سے زیادہ کا مالک میں اگر خدا اسے اس ملکیت ہوں کہ کہ تک ہو گی کہ ہو کہ قدار میں ا کی اور جو کچھ خدا بند کو دیتا ہے اس کا مطلب بینہیں ہوتا کہ پھر اسے اس پر کوئی ملکیت ہو مولیت اور جس مقدار میں ا کی اور جو کچھ خدا بند کو دیتا ہے اس کا مطلب بینہیں ہوتا کہ پھر اسے اس پر کوئی ملکیت ہی حضر میں اور کر اس نے انسان کی آ زما ت کی اور جو کچھ خدا بند کو دیتا ہے اس کا مطلب بینہیں ہوتا کہ پھر اسے اس پر کوئی ملکیت ہی حاصل نہیں ہوتی بلد انسان کے انسان کو تدرت حطا کی اس ہو خو خو می قادر ہے۔ نے انسان کو تدرت حطا کی اس پر وہ خو ہو می قادر ہے۔ نے انسان کو تدرت حطا کی اس پر وہ خو ہو می قادر ہے۔

تفسيرالميز انجلد ا

مخلوق کے افعال کا خالق سے تعلق؟ کتاب شرح العقائد میں شیخ مفیرؓ نے ذکر کیا ہے کہ حضرت امام ابوالحن ثالث امام علیٰ تقی علیہ السلام ..... ے روایت کی گئی کہ آپ " سے لوگوں کے افعال کی بابت پوچھا گیا کہ آیا وہ خدا کی تخلوق (اس کے پیدا کئے ہوئے) ہیں؟ امام نے جواب دیا کہ اگر خدائی ان افعال کا پیدا کرنے والا ہوتا تو پھر ان سے اظہار برائت کیوں کرتا جبکہ خدانے ارشا دفر مایا ہے: '' ان اللہ ہو میء هن المشو کین '' (خدامشرکوں سے بری والا تعلق ہے) یہاں یہ مراد خین کہ خدا خدا خودا نہی سے لا تعلق ہے بلکہ مقصد ہیہ ہے کہ ان کے شرک اور بر ے کاموں سے بری والاتلق ہے) یہاں یہ مراد خین کہ خدا خودا نہی سے لا ان کے عقیدہ داعمال سے بری ولا تعلق ہے)

اس حدیث کی وضاحت میں عرض ہے کہ: افعال کی دوجہتیں ہیں ( دولحاظ اور حیثیتیں ہیں ) ایک جہت ان کے ثبوت و وجود کی ہے یعنی ان کے وجود میں آنے اور تحقق یذیر ہونے کی جہت ٔ اور دوسری ان افعال کے انجام دینے والے ا ( فاعل ) کی طرف نسبت کی ہے اسی دوسری جہت (افعال کی نسبت فاعل کی طرف ) کے حوالہ سے وہ افعال اطاعت یا معصیت اور نیکی یا برائی کہلاتے ہیں مثلا نکاح اورزیا دونوں میں ثبوت و تحقق اور دقوع لیے بحکمل کے داقع ہونے میں کوئی فرق نہیں ہمل وفعل کے لحاظ سے دونوں ایک جیسے ہیں لیکن دونوں میں جو بنیا دی فرق پایا جاتا ہے وہ اس کا خدا کے عظم کے مطابق ہونا اور نہ ہونا ہے کہ اگر وہ فعل نکاح کے طور پر وجود میں آئے توضیح اور خدا کے کلم کے مطابق ہوگا اور اگرزنا کے طور پر انجام دیا جائے تو خدا کے عکم کے خالف ہونے کی وجہ سے معصیت ہوگا'ای طرح کسی انسان کو قصاص کے طور پر (قتل کے بدلے میں )قل کیا جائے یا بغیر جرم کے لک کیا جائے دونوں صورتوں میں 'قتل' واقع ہوگالیکن پہلی صورت میں صحیح اور دوسری صورت میں ناجائز بے پاریہ کہ سی میٹیم کوظلم وزیادتی کے طور پر مارا پیٹا جاتے پا اس کی تا دیب داصلاح کے لیے اسے پیٹا جائے دونوں صورتوں میں مارنے پیٹنے کاعمل توایک جیسا ہو گالیکن پہلی صورت میں نا جائز اور دوسری صورت میں جائز ہے گہٰذا معاضی اور گناہوں میں معصیت وگناہ کرنے والا اس کیے عذاب اللی کامستحق ہوتا ہے کہ اس کاعمل صلاح ونیکی یا خدا کے علم کی مطابقت یا اجتماعی ومعاشرتی فوائد سے خالی ہوتا ہے ( یہی امر کسی عمل کے معصیت ہونے کا اصل سبب ومعیار ہے ) کیکن اگروہی عمل نیکی خدا کی اطاعت دفر ما نبر داری یا معاشرتی فوائد کی بنیاد پر انجام دیا جائے تو اگر چہ ظاہری طور پر دونوں کام ایک جیسے ہیں لیکن پہلی صورت میں نا درست اور دوسری صورت میں درست ہیں میصرف اس جہت سے ہے کہ اس میں بیدا مرطحوظ ہوتا ہے کفتل کی نسبت انجام دینے والے کی طرف کیسی ہے؟ (فاعل کی حیثیت ہی تمام امور کی بنیاد ہے جبکہ خود فعل ایک عمل ہونے کے لحاظ سے برانہیں کہلاسکتا) چنا نچہ خداد ندعالم نے ارشاد فرمایا:

تفيراكميز انجلد ا

تفسيرالميز انجلد ا

خدا کی پیدا کی ہوئی کوئی شیخ بری نہیں ہو سکتی۔ سوره وجديد، آيت ۲۲: \* ` مَاَاصَابَمِنْ مُّصِيْبَةٍ فِيالاَ تُرضِ وَلافِيَ ٱنْفُسِكْمُ اِلَّافِ كِتْبِ مِّنْ تَبْلِ ٱنْنَبْدَرَاهَا (جومصیبت روئے زمین پر یا خودتم پر نازل ہوتی ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے پیدا کریں وہ لوح محفوظ میں کھی ہوتی ہے)۔ سوره ءنغابن، آيت اا: \* ` مَآ اَصَابَمِنْ مُّصِيْبَةٍ إِلَّابٍ ذُنِ الله و حَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهْرِ قَلْبَهُ ``-(جومصیبت آتی ہے وہ خدا کے اڈن سے آتی ہے اور جو محف خدا پرایمان لائے خدا اس کے دل کی ہدایت کرتا \_(ج سوره ءشوری، آیت + ۳: \* " مَا أَصَابَكُمْ مِّنْ مُّصِيْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْرِيكُمُ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ "-(جومصیبت تم پرآئے وہ تمہارے اپنے کئے کا نتیجہ ہے جبکہ خدا بہت سے گنا ہوں کومعاف کردیتا ہے)۔ سوره دنساء، آیت ۷۷: \* ` مَا أَصَابَكَمِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَا أَصَابَكَمِنْ سَبِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ``-(جونیکی تمہیں نصیب ہودہ اللہ کی طرف سے ہوتی ہے اور جو برائی و نکلیف تمہیں پہنچے دہ تمہاری اپنی طرف سے \_(*ද*\_ موره ءنساء، آیت ۸۷: \* · وَإِنْ تُصِبْهُمُ سَبِيَّةٌ يَتُقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِكَ فَتُل كُلٌّ مِّنْ عِنْدِ اللهِ لَحَمَالِ هَؤُلاً القَوْمِر لا دُوْنَ تَكُنْ حَدِيثًا (اگرانہیں کوئی نیکی داچھائی حاصل ہوتو وہ کہتے ہیں کہ بیاللہ کی طرف سے ہے ادرا گرانہیں کوئی تکلیف و پریشانی لاحق ہوتو وہ کہتے ہیں کہ یہ تیری طرف سے ہے آپ کہہ دیں کہ سب پچھاللہ کی طرف سے ہے ان لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ بیر اکوئی مات بیجیجے بی نہیں )۔ مٰدکورہ بالا آیات کی روشی میں بیدامرداضح ہوجا تا ہے کہ تمام تکلیفیں وصیبتیں ایک نسبت سے برائیاں کہلاتی ہیں اور ا المجا الم الم الم الم الم الم المان كوجتن فتستين عطاكي بين مثلا امن وسلامتي صحت وتندر سيٍّ دولت وتز وتمندي توانسان خودكوان كا امال ادران سے مالا مال یا تا ہے لیکن جب انسان اپنے ہی ہاتھوں کسی ناگوارسب ومصیبت کی دجہ سے ان نعتوں سے محروم ہوجاتا ہے تو وہ نا گوار واقعہ ادر مصیبت اس کے لیے'' برائی'' قرار یاتی ہے کیونکہ وہ ان نعتوں کے فقدان' محرومی اورختم ہو

جانے کوبھی اپنے ساتھ لے آتی ہے پس ہرنا گواردا قعہ دمصیبت خدا کی طرف سے ہے البتہ اس داقعہ یا مصیبت کا برا ہونا اس حوالہ سے نہیں کہ دہ خدا کی طرف سے ہے بلکہ اس دجہ سے ہے کہ دہ انسان کے لیے ان نعتوں سے محرومی کا سبب ہے جن سے دہ ہبرہ در تھا' پس ہر برائی ایک عدمی امر ہے ادر عدمی ہونے کی دجہ سے دہ خدا کی طرف منسوب نہیں ہو کتی جبکہ کسی ادرلحاظ س خدا کی طرف منسوب ہوتی ہے جیسے اذن دغیرہ۔

جرواستطاعت کی مزید وضاحت ، امام رضاً کی زبانی کتاب قرب الاساد میں برنطی سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے کہا میں نے امام رضاعلیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ ہمارے پچھ ساتھی جر کاعقیدہ رکھتے ہیں اور پچھ استطاعت (انسان کے بااختیار ہونے) کے قائل ہیں اس سلسلے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟

(امام " فے مجھ سے ارشاد فرمایا کہ: لکھ لوکہ خداوند عالم فے را شاد فرمایا ہے ( '' اے این آ دم! تو جو کچھ چاہتا ہے اور اپنے لیے جس چیز کا ارادہ کرتا ہے وہ میری ہی مشیت وارادہ سے ہوتا ہے اور تو میری ہی عطا کی ہی قوت وطاقت سے میر فر ائض وواجبات کو ادا کرتا ہے اور تو میری ہی عطا کی ہی فعتوں کے ذریعے میری نافر مانی کا مرتکب ہوتا ہے میں نے ہی تجھے سنے والا دیکھنے والا اور طاقت والا بنایا ہے (یا درکھ) کہ جو نیکی اور اچھائی تجھے حاصل ہووہ اللہ کی طرف سے ہو اور جو برائی اور تکلیف تجھ پر آئے وہ خود تیری طرف سے ہے کیونکہ میں تیری نیکیوں کا تجھ سے زیادہ حقد اور ہو کی برائی اور اور اور این کا مرتکب ہوتا ہے میں نے مجھ سنے والا دیکھنے والا اور طاقت والا بنایا ہے (یا درکھ) کہ جو نیکی اور اچھائی تجھ حاصل ہووہ اللہ کی طرف سے ہے اور جو برائی اور تکلیف تجھ پر آئے وہ خود تیری طرف سے ہے کیونکہ میں تیری نیکیوں کا تجھ سے زیادہ حقد ار ہوں اور تو اپنی برائی اور لوگوں مجھ سے زیادہ خود حقد از ہوں اس لیے کہ میں جو پھی تو کہ تی تیری نیکیوں کا تجھ سے زیادہ حقد ار ہوں اور تو اپنی برائی اور لوگوں کو مجھ سے زیادہ خود اور ہوں پر کہ کا اور لوگوں کہ جسے میں کوئی محکم ہوں اور تو پر پھی پھی کر کے بی کوں کا تجھ سے زیادہ خود اور پی کر سکتا اور لوگوں کا تجھ سے زیادہ خود اور ہو پر کر سکتا اور لوگ

یدروایت یا اس جیسی دیگر روایات شیعہ وسنی کتب میں ذکر کی گئی ہیں ان سب سے ریمعلوم ہوتا ہے کہ لوگوں کے افعال میں سے جوفنل معصیت و گناہ ہے اسے معصیت و گناہ ہونے کے لحاظ سے خدا کی طرف منسوب نہیں کیا جا سکتا' الر بیان سے امام علیہ السلام کے اس فرمان کا مطلب بھی معلوم ہوجا تا ہے جو آپ سنے نہیں روایت میں فرمایا تھا کہ' اگر خداال افعال کا خالق ہوتا تو وہ ان سے نفرت و بیز ارکی یا لاتعلقی کا ہر گز اظہار نہ کر تا' خدانے تو ان لوگوں کے سرک اور اظہار برائت ولاتعلقی کیا ہے۔

فضاء وخلاء ۔۔۔زیادہ وسیع کتاب التوحید میں امام ابوجعفر " اور امام ابوعبداللہ " ۔۔۔ روایت ذکر کی گئی ہے کہ ان دفر بزرگواروں ۔۔ٰ ارشاد فرمایا: (ان الله عز وجل ارحم بخلقه من ان يجبر خلقه على الذنوب ثمر يعنبهم عليها ، والله اعز من ان يريد امر أفلا يكون)

خداوند عالم الي بندول پرمريان ب اور وه اس ب بالاتر ب كدانيس كنا بول پر مجبور كر ب پر انيس ان كنا بول ك ارتكاب پر سزاد ف اور خدا اس سن يا ده طاقت اور غلبر ركمتا ب كدوه كى چيز كاارا ده كر اور ده دقوع بذير نه بوئ .....، راوى كهتا ب كدان بزرگوارول س يو چها گيا كه آيا جر اور قدر ك در ميان كو كى تيسرى شق بحى پائى جاتى ب انبول نه ارشاد فر مايا: (نعمه، او سع هما بدين السنهاء و الارض) يال اوه تيسرى شق آسان اور زيين ك در ميان پائى جان دالى فضا و خلاس كرين زياده در ج

محربن عجلان کی روایت سے استناد

يرالميز أنجلد أ

ای تباب (التوحید) میں محمد بن عجلان سے مروی ہانہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ آیا خدانے تمام امورلوگوں کے پیر دکر دیتے ہیں؟ امام " نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ اس سے بالات ہے کہ وہ تمام امورلوگوں کے سپر دکر دیئیں نے پھر پوچھا کہ آیا خدانے اپنے بندوں کوان کا موں پر مجبور کیا ہے جو وہ کرتے ہیں امام " نے فرمایا: خداوند عالم اس سے کہیں زیا دہ عدل وانصاف والا ہے کہ دہ کسی بندے کو کسی کام پر مجبور کراور پھر اور پھر اور کا میں اور کی کہ میں اور پر محبور کیا ہے جو دہ کرتے کام کی وجہ سے اسے مزاد سے اور عدل میں مبتلا کر ہے۔

امام صادق عكام مرم مس مكالمه كتاب التوحير مين ايك روايت ممزم مس منقول ب أس ني كها: حضرت امام جعفر صادق عليد السلام في محص ارشاد فرمايا: (اخبرنى عما اختلف فيه من خلفك من مو الينا ،) محص بتاؤكة ممار ب وطن مين ممار ب چام والول ك درميان س بات مين اختلاف رائح پاياجا تا ب؟ (قلت فى الجبر والتفويض!) مدين ني عرض كى كه جراور تفويش ك مسله مين وه آپن مين اختلاف رائر ركمت بين؟ (قال: فاسالنى !) امام ني ارشاد فرمايا كتواس سلم من محص بو چه ك! (قال: فاسالنى !) امام ني ارشاد فرمايا كتواس سلم من محص بو چه ك! (قال: اجبر الله العباد على المعاصى؟) من في بو چها كه آيا خداوند عالم في بندول كو منا بهون پرمجوركيا ب؟

قال: الله اقصر من ذلك) المام ف ارشاد فرمایا خدادند عالم این بندوں کو ایسا کرنے سے زیادہ طاقت دغلبہ رکھتا ہے (اسے ایسا کرنے کی ضرورت ہی نہیں)

(قلت: ففوض اليهم ؟) يس فرض كى: توكيا خدا فتمام اموران كرر دروي بي ؟ (قال: الله اقدر عليهم من ذالك) امام فارشادفرماما: خداا ب بندول پراس سے زياده قدرت ركلتائ میں نے عرض کی کہا گرخدانے انہیں مجبود بھی نہیں کیااور تمام اموران کے سپر د (قلت:فاىشىيەنا) بھی نہیں کے تو پھر اس نے کیا کیا ہے؟ (راوی کہتا ہے کہ) (فقلب یدہ مرتین او ثلاثا ثم قال: لو اجبتک فیہ لکفرت) اس کے بعدامام في دوتين مرتبدات باتهو كوالثايا اورسيدها كيا اور پحرفر مايا كما كراس كامفصل جواب بتاؤن توتو كافر بوجائ كار (شایداس سے مرادیہ ہوکہ ان مطالب کالنچ ادراک نہ کر سکنے کے نتیجہ میں کہیں ایسانہ ہو کہ تو کا فر ہوجائے )۔ · 7 ; ; ; امام" کے اس فرمان کہ "التدائي بندوں پر اس سے زيادہ طاقت اور غلبدر کھتا ہے" کا مطلب بيد ہے کہ جب کوئی محف کسی کوکسی کام پر مجبور کرتا ہے تو ضرور کی ہے کہ وہ اس پر اتناغلبہ وطاقت رکھتا ہو کہ مجبور کیا جانے والا تخص اس کا مقابلہ كرنے سے عاجز ہوتا كہ جوكام مجبود كرنے والا چاہے تومجبود كيا جانے والاصحص اپنے ارادہ واختيار كے بغيرا سے انجام دے د ۔ ( مجبور کیا جانے والاحض مجبور کرنے والے کے مقابلہ میں نا توان اور اپنی قوت ارادی کے استعال کی تاب وطاقت سے محروم ہوجائے ) اور اس سے زیا دہ غلبہ د طاقت والاخص وہ ہوگا جو کسی کو اس بات پر مجبور کرے کہ وہ ہر کا م اپنے ارا دہ واختیار سے انجام دے اور وہ مخص ہر کام اپنے مکمل ارادہ واختیار سے انجام بھی دے اور اس طرح سے انجام دے کہ نہ توخودا پنے ارادہ داختیار کو کھو بیٹھنے اور نہ ہی اس کا آرادہ تھم دینے دالے کے ارادہ سے متصادم ہو۔ فرمان نبو گېزبان امام كتاب التوحيد بى معرب امام جعفر صادق عليه السلام سمروى برات في استاد فرمايا: (قال رسول الله (ص):من زعم إن الله يأمر بالسوء والفحشاء فقد كذب على الله ومن زعم إن الخير والشر بغير مشية الله فقد اخرج الله من سلطانه) حضرت يغمر اكرم من فارشادفر ما ي م كم جوم عمان

کرے کہ خدانے لوگوں کو برائیوں کا حکم دیا ہے اس نے خدا پر جھوٹ بولا اور جس نے بید کمان کیا کہ خیر اور شرخدا کی مشیت کے بغیر وجود پذیر ہوتے ہیں اس نے خدا کو اس کی سلطنت کے دائر سے سے خارج کر دیا۔

چاراصحاب کا ایک بی بیان کتاب 'الطرائف' میں ب کدایک روایت کے مطابق حجاج بن یوسف نے حسن بھری عمرو بن عبید واصل بن

تفسيراكميز انجلد ا

عطاءادرعام شعبی کوخطوط لکھے اوران سے قضادقدر کے بارے میں پوچھا ادرککھا کہ اس مسئلہ کی بات جو کچھانہیں معلوم ہے دہ تحریر کریں۔

(۱) حسن بھری نے اپنے جواب میں لکھا: اس مسلہ کی بابت سب سے بہتر بیان وہ ہے جو میں نے حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام سے سنا کہ آپؓ نے ارشاد فر مایا: (اتض ان الذی نہاک دھاک ، وانما دھاک سفلک واعلاک والدہ ہریء میں ذاک ،) آیا تونے گمان کرلیا ہے کہ جس نے تجھے گناہ سے روکا ای نے تجھے گناہ پر مجور کیا؟ ہرگز ایسانہیں در حقیقت تجھے تیرے ہی نیچے اور او پر نے گناہ پر آمادہ کیا اور معصیت کی راہ پرلگایا خدا اس سے مبرا

(۲) عمرو بن عبيد نے اپنے جواب ميں يوں لکھا: قضا وقدر کے سلسلہ ميں سب ہے بہتر کلام جو ميں نے سنا ہے وہ حضرت امير الونين على بن ابني طالب عليه السلام کا کلام ہے آپ " نے ارشاد فرمايا: (لو کن الزور فى الاصل محتوماً اسکان المزور فى القصاص مطلوماً ) اگر خيانت ودھو کہ دہى اصل ميں حتى ولازمى امر ہوتا (خدا کى طرف سے طے شدہ ہوتا) تو خيانت کا رشخص کا قصاص ظلم ہوتا (اسے سزادينا روانہ ہوتا) اور وہ اس ميں مظلوم قرار پاتا' (جبکہ ہرگز ايسا

(٣) واصل بن عطاء نے اپنے جواب میں میکھا: قضاء وقدر کی بابت سب سے بہتر قول جو میں نے سنا ہے دہ حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام کا قول ہے۔ آپ " نے ارشاد فر مایا (اید لك علی الطریق و یا خدن علیك لمضيق؟) آ یا خداوند عالم تجھے سیدھا راستہ دکھا كر پھر خود ہى اسے تیرے لیے تگ كرتا ہے تا كہ اس پر چل ہى نہ سكے؟ (ايسا ہر گرمكن نہیں )۔

(۳) شعبی نے بھی اپنے جواب میں یوں تحریر کیا: قضا وقدر کی بابت سب سے بہتر کلام جو میں نے سنا وہ حضرت میر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام کا کلام ہے آپ ؓ نے ارشا دفر مایا: (کلما استغفرت الله منه فهو منك و کلیا حدت الله علیه فهو منه) مروہ کام جس کے انجام دینے کے بعد تو خدا سے طلب مغفرت کرے وہ تیری طرف سے ہے اور ہروہ کام جس کے انجام دینے پر تو خدا کی حمد بچالائے وہ خدا کی طرف سے ہے'۔

جب مد چاروں خطوط تجاج بن يوسف كے پاس بنتي تو وہ ان سب تحريروں كود كير كر حقيقت امر ، آگاہ ہوااور كہن لكا كمان سب حضرات ف ان عمدہ مطالب كو تقائق كے پاكيزہ مرچشمد سے حاصل كيا ہے (لقد اخذاد ها من عاين مافية) -

مام جعفرصادق كاعظيم بيان كتاب الطرائف مي مذكور ب كدايك شخص في حضرت امام جعفر بن محد الصادق عليه السلام س قضاء وقدرك

تفسيراكميز انجلد ا

سوره بقره آیات ۲ ۴ و۷

بارے میں پوچھاتو آب نے ارشادفر مایا:

تبصره وشخفيق:

(ما استطعت ان تلوم العبد عليه فهو منه وما لم تستطع ان تلوم العبد عليه فهو من فعل الله، يقول الله للعبد : لم عصيت الم فسقت: لم شربت الخبر الم زنيت ، فهو فعل العبد ، ولا يقول له لغر مرضت الم قصرت الم ابيضضت الم اسودت الانه من فعل الله تعالى) أبر وه كام جمل كما نجام دين يرتو ال كما نجام دين والكوملامت كر ب (ال كى فدمت كر م) وه كام ال كح

تو حید کی بابت اما معلی عکا جامع ارشاد ن البلاغدیس مذکور ہے کہ کی نے امیر المونین عستو حیداور عدل کے بارے میں یو چھا تو آپ نے جواب میں ارشاد قرمایا: (التو حید ان لا تتو ھمدہ والعدل ان لا تتھمہ) تو حید سے کہ اس کے بارے میں کی قشم کا وہم نہ کر اور عول سے ہے کہ اسے کس سلسلہ میں مورد الزام نہ تھر اؤ۔

جر وتفویض اور قضاء وقدر کی بابت مذکورہ بالا مطالب پر مشتل کثیر زوایات موجود ہیں اور ہم نے صرف وہ تر روایات ذکر کی ہیں جن میں وہ تمام مطالب بیان کر دیتے گئے ہیں جوان کثیر روایات میں مذکور ہیں جنہیں ہم نے یہاں ذکر نہیں کیا اگر قارئین کرام ان روایات میں مذکور مطالب پر اچھی طرح غور کریں تو اس امر سے آگاہ ہوجا تیں گے کہ ان میں قضا وقد در کے سلسلہ میں استدلال کے چند خاص طریقے بیان کئے گئے ہیں ان خاص طریقہ ہائے استدلال میں سے بعض بہیں ہو ہیں:

(۱) امرونی اور ثواب و عقاب کے حوالہ سے استدلال

اس حوالد سے استدلال کی صورت ہی ہے کہ خداوند عالم نے جواحکامات بیجے ان میں بندوں کو اختیار دیا ہے کہ د انجام دیں یا نہ دیں ان کی انجام دہی میں انہیں مجبور کیا اور نہ ہی سب امور ان کے سر دکردینے (نہ جر اور نہ تفویض) بلکہ امر نہی کے ذریعے امتثال واطاعت پر تواب اور عصیان ونا فرمانی پر عذاب سے آگاہ کیا ہے میدوہ طریقہ ءاستدلال ہے جو حضرت امیر المونین علیہ السلام کے اس بیان میں موجود ہے جو آپ نے اس بوڑ ھے آ دمی کے جواب میں فرمایا جس نے آپ سے

تفسيراكميز انجلد ا

جنگ کے لیے جانے کی بابت یو چھاتھا کہ آیا وہ خدا کی قضا وقدر سے تھا یا ہمارے اپنے اختیار سے؟ اسی طرح کا طریقہ ۽ استدلال ہمیں ان قرآ نی آیات سے بھی حاصل ہوا ہے جو ہم سلسلہ، بحث میں ذکر کر چکے ہیں ۔ (٢)\_قرآني مطالب سےاستدلال ان امور کے ذریعے استدلال جوتر آن مجید میں ذکر کئے گئے ہیں' کہ اگر جبریا تفویض کا نظریہ صحیح ہوتو وہ امور غلط ثابت ہوں گے (جبکہ ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا) مثلا خدادند عالم نے ارشادفر مایا: سوره ءشوری، آیت: \* بله مُلْكُ السَّلُوٰتِ وَالاً تُرْضِ-- \* (خداہی کے لیے ہے آسانوں اورزمین کی ملکیت دافتڈ ار)۔ سوره وفصلت، آیت ۲ ۴: \* وَمَا مَ بُنُكَ بِظَلًا مٍ لِلْعَبِيْدِ "-( تیرا پروردگار بندوں پڑکلم کرنے والانہیں )۔ سوره ءاعراف، آیت ۲۸: \* " قُلْ إِنَّا بِلْهَ لَا يَأْمُرُبِالْفَحْشَاءِ "-( كېږد يېچ كداللد كسى بر ب كام كاظم نېيں ديتا) -اس آخری آیت کے بارے میں بر سوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کسی فعل کو فحشاء یاظلم اس وقت کہا جاتا ہے جب وہ ہم انسانوں کی طرف منسوب ہولیکن اگر وہی فعل خدا کی طرف منسوب ہوتو پھرا سے فحشاءا درظلم نہیں کہا جائے گالہٰذا خدا سے فحشاء اورظلم سرز دنہیں ہوتا' کیکن اگر آیت کے ابتدائی جملہ اور اس کے متنی و مدلول پر اچھی طرح غور کیا جائے تو اس کا جواب موجود بخ خداوند عالم في ارشادفر مايا: وَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا إِبَّاءِنَا وَ اللهُ أَمَرَنَا بِهَا فَلُ إِنَّ الله كَ بِالْفَحْشَاءِ " (جب وہ کوئی برا کام انجام دیتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باب دادا کودیکھا دہ بھی ایسا بی کرتے تھے اور خدا نے ہی ہمیں ایسا کرنے کا تھم دیا ہے آپ کہہ دیجتے کہ خدا ہر گز فخشاءاور برے کام کا تھم نہیں دیتا )۔ اس آیت میں کلمی ' حذا' استعال کیا گیا ہے اس سے ای فحشاء کی طرف اشارہ ہے جودہ کرتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ هذا یعن'' نیز' وہ کام ہے جس کا جمیں خدانے حکم دیا ہے'اورآیت کا آخری جملیز' کہہ دیچئے کہ خدابر پے کام کاحکم نہیں دیتا'' ان کے قول کی تر دید کرتا ہے، تواس سے مراد سہ ہے کہ وہ براعمل جس کی نسبت وہ خدا کی طرف دیتے تصر خدانے اس کی کفی کر دی اب اس عمل کوفیشاء کا نام و با جائے بافیشاء کا نام نہ و یا جائے وونوں صورتوں میں خدانے اس عمل کی اپنی طرف نسبت کی نفی

کردی ہے لہٰذا کوئی اعتراض باقی نہیں رہتا۔

(۴)\_استغفاراورملامت کے حوالہ سے استدلال

استغفاراور ملامت کے حوالہ سے استدلال کی صورت میہ ہے کہ اگر گناہ خود بند ہے کی طرف سے نہ ہوتو استغفارا ہ خدا سے طلب مغفرت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا اور اگر جبر کا عقیدہ رکھتے ہوئے بیر کہا جائے کہ ہر کام خدا کی طرف سے ہ پھرا پیچے اور برے کام میں کوئی فرق ہی باقی نہ رہے گا اور کسی بند ہے کو اس کے برے کام پر ملامت کرنا اور ایٹھے کام پر ملامہ: نہ کر تاضح نہ ہوگا کیونکہ جب سب کام خدا کی طرف سے ہوں تو بندوں کو برایا اچھا کہ نے کام واز ہی باقی نہیں رہے گا ۔ برے کا موں پر استعفار کرنے کی ضرورت محسوس ہوگی۔

بعض مربوطه روايات:

اس مقام پران روایات میں سے بعض کوذ کر کیا جاتا ہے جوان آیات کی تغییر میں وارد ہوئی ہیں جن میں اضلا ( گراہ کرنا) طبح (دلوں پر مہر لگادینا) اغواء (دھو کہ دینا) اور اس قسم کے امور کو خدا کی طرف منسوب کیا گیا ہے: (ملا حظہ ہو) کتاب العیون (عیون اخبار الرضائ) میں حضرت امام رضا علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے آیہ "و تر کھہ فی ظلمات لا یہ صرون" ( سورہ ء بقرہ آیت کا ) کی تغییر میں ارشاد فرمایا: اس آیت میں کہا گیا ہے کہ خدا و عالم انہیں چھوڑ دیتا ہے اند عیروں اور تاریکیوں میں کہ پھر وہ دو کچڑ ہیں سکتے اس چھوڑ دیتے سے مراد وہ چھوڑ دیتا نہیں ج مرح لوگ کی چیز کو چھوڑ دیتا ہے اند عیروں اور تاریکیوں میں کہ پھر وہ دو کچڑ ہیں سکتے ' اس چھوڑ دیتے سے مراد وہ چھوڑ دیتا نہیں ج مرح لوگ کی چیز کو چھوڑ دیتا ہے اند عیروں اور تاریکیوں میں کہ پھر وہ دو کچڑ ہیں سکتے ' اس چھوڑ دیتے سے مراد وہ چھوڑ دیتا نہیں ج مرح لوگ کی چیز کو چھوڑ دیتا ہے اند عیروں اور تاریکیوں میں کہ پھر وہ دو کچڑ ہیں سکتے ' اس چھوڑ دیتے سے مراد وہ چھوڑ دیتا نہیں ج مرح لوگ کی چیز کو چھوڑ دور اور تاریکیوں میں کہ پھر وہ دو کچڑ ہیں سکتے ' اس چھوڑ دیتے سے مراد وہ چھوڑ دیتا ہیں ج مرح دور ایتا ہے اند عیروں اور تاریکیوں میں کہ پھر وہ دو کھڑ ہیں سکتے ' اس چھوڑ دیتے ہیں اور دور دیتوں دین نہیں ج مرح دور ایتا ہے اند طر اور اور میں کی دور دوں کہ پھر وہ دو کو دو دو کو دو دور دیتا ہوں دور دیتا ہیں ج

تفسيراكميز انجلد ا

وبين اختيار همر) اى طرح كتاب العيون من امام رضاى سروايت كى كى بركة بن في خدّ مالله على قلوب به من سن خدا ان كرلول پرمهرلكاديتا ب .... كى تغيير من ارشاد فرمايا: (الختم هو الطبع على قلوب الكفار عقوبة على كفر هم كما قال الله تعالى: بل طبع الله عليها بكفرهم فلا يومنون الا قليلا) كافرول كردلول پرمهرلكان سمراديب كرده ان كفرك مزاك طور پران كردلول پرمهرلكاديتا ب جيسا محدات خودى ارشاد فرمايا ب: (سوره و تساء آيت ١٥٥) "بل طبع الله عليها بكفرهم فلا يومنون الا كرخدات خودى ارشاد فرمايا بن الموره و تساء آيت ١٥٥) "بل طبع الله عليها بكفرهم فلا يومنون الا ر بلد خدات خودى ارشاد فرمايا بن الموره عنه الم الله عنه مراديت كافرك ميزات كولول پرمهر لكان الم الله مدان كرخدات خودى ارشاد فرمايا بن الم عنه مراديت به مراد بيا كفرك ميزات خودين الم يران كردون براي مرد الا مدان كردون الله من الم الله الله الله بعض الله عليها بكفرهم فلا يوم الكاديتا ب جيسا مرد مدان كورى المان كولول پرمهرلكاد من مراديت به مراد بيا مرد ميزات كولول بران كردون براي الا مرد مدان كافرون كرد بي الله الله بعض الله الله ميزان بين مردون اله مرد بين الم من مردون اله مردون الا قرار الا تراد الله من مردون مرد مدان بين مردون بي مردون بي مردون برم الكاديتا ب كرم مردون بي مردون بي مردون بين الا مردون بي مردون بي مردون بي معرد بي مردون بي مردون

تفسير مجمع البيان مي حضرت ام جعفر صادق عليه السلام ، ووايت كى كمى ب كمات في في آيت .. ان الله لا يستحى كاتفير من المثادفرماي: (هذا القول من الله رد على من زعم ان الله تبارك و تعالى يضل العباد شمر يعن بهمر على ضلالتهم) خداكا يفرمان در حقيقت ان لوكول كى رديس بجرو يدكمان كرت ہیں کہ خدادند عالم ہی بندوں کو گمراہ کرتا ہے پھراس گمراہی کی دجہ سے ان پر عذاب کرتا ہے۔ اس روایت کی تشریح پہلے ذکر ہوچکی ہے۔

ايك فلسفيانه بحث

ید مطلب ہوشم کے فتک وشبہ سے بالا تر ہے کہ ہم جن امور کو عالم خارج میں ''نوع'' کے نام سے موسوم کرتے ہیں وہ در حقیقت ان چیز وں سے عبارت ہیں جو افعال نوعیہ رکھتی ہیں لیتن ان کے تمام افراد کاعمل ایک جیسا ہے اور وہ ''انواع'' ان افعال کے موضوعات ہیں کہذا جب ہم ان '' انواع'' کے وجود کو ثابت کرنا چاہتے ہیں تو ان کے آثار وافعال کے ذریعے ثابت کرتے ہیں اور انہی آثار وافعال کے حوالہ سے ان '' انواع'' کو ایک دوسرے سے تمیز دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ فلاں ثابت کرتے ہیں اور انہی آثار وافعال کے حوالہ سے ان '' او اع'' کو ایک دوسرے سے تمیز دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ فلاں ثوع ہواور یہ فلاں نوع ہے چینا نچہ ہم این '' حواس'' کے ذریعے مختلف قسم کے افعال اور گونا گوں آثار کا مشاہدہ کرتے ہیں اور ہمارے حواس ان ظاہری افعال و آثار کے علاوہ کسی دوسری چیز کو اپنے دائرہ احساس میں نہیں لاتے' ان آثار وافعال کو یہ کہ ہو خلی کہ ہو خلی اور کہا ہو تا ہے کہ ماین '' کے ذریعے مختلف قسم کے افعال اور گونا گوں آثار کا مشاہدہ کرتے ہیں دیکھنے کے بعد ہم قیاس اور دلیل و بر بان کے سہارے ان افعال کی علت قاعلیہ (انہیں انجام دینے والے ) کو ثابت کرتے ہیں ( کیو مکہ ہر فعل فاعل کا محتاج ہو تا ہے اور کو کی ان شروز کے یغیر وجود میں نہیں آسکتا) وہ علت کی حیات کر تے ہیں چونگہ ہو خلی فاعل کا محتاج ہو تا ہے اور کو کی ان شروز کے یغیر وجود میں نہیں آسکتا) وہ علت فاعلیہ ان تا اور افعال کا چونگہ ہو خلی فاعل کا محتاج ہو تا ہے اور کو کی ان شروز کے یغیر وجود میں نہیں آسکتا) وہ علت فاعلیہ ان تا اور افعال کا چونگہ ہو تا کا اور سرچھن کہ کہ لی ہو تا ہے اور افعال کی علت فاعلیہ کو ثابت و معلوم کرنے کے بعد ہم اس نیتی دونو کی تا تا دوسر کے تا ہو ہو تا کی دوسر کے تا ہو چونگہ ہیں آثار او افعال ہو ہمار ہے ان آثار وافعال کی علت فاعلیہ کو ثابت و معلوم کرنے کے بعد ہم اس تی تو کو تا کا دوسر کر تا کر تا ہو ہو تا کر ہو کی تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا کر تا کو تا ہو ہو کر تا ہو ہو تا کی کو تو مو ہو تا ہو ہو کر تا ہو کر تا ہو ہو تا کر ہو تو کا پند ہو تا کے موضوعات دانو ان کے محکوم تا پر پر کو تل ہو تا کر کو تل ہو کی تا ہو ہم کر ہے کہ ہو تو کا پند ہو تا پر کو تو تا پر کو تل ہو تا کر ہو تا کہ ہو تا کا ہو تا کے کو تو تا ہو تا ہو کر ہو ہو تا ہو کر ہو تا ہو کو تا ہو کو تا ہو کر ہو تا کر ہو تا ہو کہ حرارت وغیرہ)اور صحت و تندر ستی اور مرض و بیاری دغیرہ اگر چہ میں بیرسب معلوم دمحسوں ہوتے ہیں بلکہ ہمارے ہی ساتھ ق و وابت ہوتے ہیں لیکن ہمارا انہیں جان لینا ان کے وجود میں آنے یا نہ آنے سے کوئی تعلق نہیں رکھتا بلکہ وہ صرف اپنے فاعل (اس چیز کی طبیعت اور نیچر) کے ذریعے وجود میں آتے ہیں اور طبیعت ہی ہے جو ان کے وجود میں آنے کی بنیا دہو ہے۔

(۲) \_ وہ افعال جواب فائل کے ذریع اس طرح وجود میں آتے ہیں کہ ان کے وجود میں آن کا تعلق فائ سیح م سے ہوتا ہے یعنی فاعل کاعلم ان کے وجود میں آنے میں دخیل ہوتا ہے جیسے انسان کے وہ تمام افعال جو وہ اپنے ارا اختیار سے انجام دیتا ہے اور ای طرح وہ افعال جو شعورر کھنے والے حیوانات انجام دیتے ہیں تو اس قسم کے افعال کا وجود آ نا پنے فاعل کے ذریع اس سب سے ہوتا ہے کہ وہ ان کے متعلق علم رکھتا ہے اور اپنے علم کے سہار سے ان کی تشخیص و تم ہے پس اس قعل کی بابت علم ہونا ہی اسے دوسر فعل سے تمیز دیتا ہے اور اس کی بچان کر وا تا ہے اور ای کی تشخیص و تم مین ہوتا ہے تو کو یاعلم فاعل ای اس و جود میں آ نا انجام دیتے ہیں تو اس کی تعلق کا کی تعلق میں و تمیز ہوت ہے پس اس قعل کی بابت علم ہونا ہی اسے دوسر فعل سے تمیز دیتا ہے اور اس کی بیچان کر وا تا ہے اور اس کی تشخیص و تمیز شاخت و تعین کر وا تا ہے یعنی ہی کہ اس کا وجود میں آ نا انجام دینے و الے کے لیے ایک '' کمال' ہے صرف علم کے ذریع مکن ہوتا ہے تو کو یاعلم فاعل اور اس کے قعل کے درمیان ایک قسم کے واسے دریع و کی بی نہ کہ کہ میں در علم کے ذریع مکن ہوتا ہے تو کو یاعلم فاعل اور اس کو حل کے درمیان ایک قسم کے واسے دریع کام کر و اتا ہے اور اس کی تشخیص و تمیز نی اس قعل کو وجود میں لا نے کا فیملہ کیا اور ہر فاعل خواہ کو کی ہی ہوت ، پی کسی فعل کو میالا تا ہے جب اس کا '' کہ اس کہ '' کہ ان '' مرف علم کو راحلہ اور اس کو دریع کا مال '' اس و جود میں آ نے کا متقاضی ہو دیا بر ایں اس طرح پر انجام دیا جانے والا کام اس لحاظ سے ملم کا محمان '' ہم ال '' اس

1. 1. 1.

تفسيرالميز انجلد ا

والے کواس امر سے آگاہی حاصل ہو سکے کہ کون ساکام اس کے لیے '' کمال'' اور کون سا'' کمال'' نہیں اور پھر وہ اس کو وجود میں لانے اور نہ لانے کاضح طور پر فیصلہ کر سکے۔

یکی وجہ ہے کہ دوہ افعال جوانیان کے وجود میں پائی جانے والی فطری صلاحیتوں کے ذریعے وجود میں آئے ہیں جیے ہولنے دفت طے جلے اور مرتب و منظم حروف کی آ واز دن کا لطنا' اور وہ افعال جوان فطری صلاحیتوں کے ساتھ ساتھ ان ان طبح کی بنیادی ضرورت کے طور پر وجود میں آئے ہیں جیے انسان کا سانس لینا اور اسی طرح وہ افعال جوخم وائدوہ اور خوف وہراس کی شدت کے عالم میں انسان سے سرز دہوتے ہیں ان تمام افعال اور ان سے ملتے جلتے افعال جوخم وائدوں ان کو سی قشم کے فور وفکر اور سوچ و جبار کی ضرورت میں ہوتی کہ وہ تی تمام افعال اور ان سے ملتے جلتے افعال میں انسان کو سی و من کے فور وفکر اور سوچ و جبار کی ضرورت میں ہوتی ہوتی ہوتی ان تمام افعال کا ایک عالمی وذہنی شکل ہوتی ہوتی ان کو کسی اور سوچ و بچار کی ضرورت ہی محقوق میں ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ان تمام افعال کی ایک عالمی و ذہنی شکل ہوتی ہوتی و مور و دہنی صورت ہی خابر اور حالم خارج پر منطبق ہوتی ہوتی اور وہ بلا تو قال کی ایک جی اہونے کی وجہ سے قامل کو فور وفکر کر نے و دہنی صورت ہی خابر اور سوچ و جبار کی ضرورت ہیں ہوتی اور وہ بلاتو قد آئیں انجام و حینا و ان کی ایک ہوتی کو اور وفکر کر نے و دہنی صورت ہی خابر اور سوچ و دی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اور وہ بلاتو قد آئیں انجام و حینا و اور میں ایس کے لیے دی کھی اور وہ بلاتو قدنی آئیں اور اور سوچ و دی ارک میں اور ہوتی ہوتیں ہوتی و معنون میں یا انجام و حین و الے کے ختیال میں اس کے لیے در کمال' ، ہوتی ہی اور ہوتی صورتی ہیں ان میں سے ہوتی خوبر میں یا انجام و حین و الے کے ختیال میں اس کے لیے در کمال' ، ہوتی ہی اور مورتوں کے بیش نظر انسان اس دوئی کے محدود کی میں اور خونی کی میں ہوتی ہوتی ہوں ہوتی ہیں اور اسے افتار ہو ہوتی اور اور ان میں ذہر طا ہوا ہو یا اس قدر خراب ہو کہ طبیعت اس کے محدوسوت منا سن نظر آ کے اور نی کمار مورتوں کے بیش نظر انسان اس دوئی کی کمان کی مور کر تا ہو اور ہو کہ طرح دیکی جمار ہو ہو و خون میں ان نظر آ کمار وہ صورتوں رہ تی نظر انسان اس دوئی کی محدود کی اور خود کی میں مور میں خود خود ہو ہوتی ہیں اور میں مود خون کی می مور ہو ان میں ان میں ہو دوئی ہی ہو ہو ان میں مور توں میں خود خود خود ہو میں مور ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں کی مور ہوں ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ہوں ہو ہو ہو ہو ہو ہو مور ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہو ہ ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہو

ہم مذکورہ بالا دوصورتوں میں سے پہلی قشم کے افعال کو' اضطراری افعال' کا نام دیتے ہیں جیسے طبعی تا ثیرات وغیرہ ' اور دوسری قشم کے افعال کو' 'ارادی افعال' کے نام سے یا دکرتے ہیں جیسے چلنا پھر نا اور بولنا وغیرہ۔ (اضطراری افعال یعنی وہ کام جن کا وجود میں آیا ہمارے ارادہ داختیار سے تعلق نہیں رکھتا اور ارادی افعال یعنی وہ کام جو ہمارے ارادہ داختیار کے بغیر وجود میں نہیں آتے )۔

<sup>دو</sup> ارادی فعل" کہ جوعلم دارادہ سے تعلق رکھتا ہے اور فاعل کے علم وارادہ کے ذریعے وجود میں آتا ہے ایک تقسیم کی بذیاد پراس کی دوشتمیں ہیں ( کیونکہ فاعل جب کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کے دورا ہے پر پنچتا ہے اور ریسو چتا ہے کہ ا انحجام دوں یا نہ دول تو ان دونوں صورتوں میں سے کسی ایک کواختیار کرنا اورا سے دوسرے پر ترجیح دینا دوطرح پر ہے): (1)۔ فاعل ..... انجام دینے والا ..... خوداس کا فیصلہ کرے اور اس کے ارادہ واختیار میں اور کا کامل دخل نہ ہو جیسے وہ محض جس سے تعلق کہ مامنے دوئی رکھی ہوتو وہ اس کو کھانے یا نہ کھانے کہ ار کے مار

طرح سوچ کر یا تو پی فیصلہ کرتا ہے کہ اسے نہ کھائے کیونکہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ بیرد ڈی کسی دوسرے کی ملکیت ہے اور اس کے مالک نے اس کے کھانے کی اجازت نہیں دی ہے لہٰذا کسی کے مال کواس کی اجازت کے بغیر استعال میں لانا جائز نہیں اس لیے اس کے ندکھانے کوتر جبح دیتا ہے یا یہ کہ اس کے کھانے کوتر جبح دیتا ہے اور جان لیتا ہے کہ اس کا استعال اس کے لیے جائز ہے وہ ان دونوں صورتوں میں سے سی ایک کا انتخاب اپنے کھمل اختیا روارا دہ سے کرتا ہے۔ (٢) ۔ فاعل (انجام دینے والا) کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ خود نہیں کرتا بلکہ کوئی دوسرا اس کے ارادہ و اختیار پر حادی ہوتا ہے مثلا کوئی جابر وظالم شخص اسے جمبور کرے کہ فلاں کا م کروور نہ تہمیں قتل کر دوں گا توقتل دغیرہ کی دھمکی کی ۣ وجہ ہے وہ اس کا م کومجبور ہو کر انجام دے جبکہ وہ خود اس کا م کوانجام دینانہ چاہتا ہو۔ ان دوصورتوں میں سے پہلی قسم کے افعال کو 'اختیاری' اور دوسری قسم کے افعال کو 'اجباری' افعال کہا جاً تا ہے۔ مذکورہ بالا مطالب پراچھی طرح غور کرنے سے آپ اس امر سے آگاہ ہو سکتے ہیں کہ 'اجباری فعل'' (کسی جابر کے ہاتھوں مجبور ہوکر انجام دیا جانے دالا کام) اگرچہ جبر کرنے دالے کے جبر کی وجہ سے وجود میں آتا ہے اور جبر کرنے والا صحص ہی اس فعل کے فاعل اور انجام دینے والے کو ''کرنے اور نہ کرنے'' کی دوصورتوں میں سے ایک کواختیا رکرنے پر مجبور کر کے دوسری کواس کے لیے نامکن دمنوع قرار دیتا ہے اور اسے اس طرح پر مجبور کرتا ہے کہ فاعل کے لیے اس کی مرضی پر چلنے بے سواکوئی چارہ ءکار باقی نہیں رہتا' لیکن بدا جباری فعل بھی اختیاری فعل کی طرح اس وقت تک وجود میں نہیں آتا جب تک کہ اس کا فاعل جو کہ مجبور ہے اس کام کے کرنے کو اس کے نہ کرنے پر ترجیج نہ دے اگر چہ ایک لحاظ سے جبر کرنے والا شخص ہی اس بات کا سبب بنا ہے کہ وہ اس کام کوانجام دے تاہم اس کام کا وجود میں آتا اس وقت تک ممکن ہی نہیں جب تک کہ است انجام دینے والا اس کے کرنے کواس کے نہ کرنے پرتر جی نہ دے (خواہ اس کا ترجیح دینا جبر کرنے والے کے جبراورد همکی ک وجہ سے ہی کیوں ندہو )ادر حقیقت ہے ہے کہ بیہ بات از روئے وجدان ثابت ہے اس کے لیے کسی دوسری دلیل کی ضرورت ہز نہیں اور اس بیان اور وضاحت سے میہ بائت صاف طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ ''ارادی افعال'' کو دوقسموں لیعن ''اختیار ک افعال'اور' اجباری افعال' میں تقسیم کرمان کی حقیقی تفسیم نہیں کہلاسکتا کہ جس سے بید ثابت ہو سکے کہ' مقسم' (یعنی ' اراد ک فغل' ) کی دوشمیں ہیں جو کہذات وآثار کے لحاظ ہے ایک دوسرے سے قطبی مختلف ہیں کیونکہ ' ارادی فعل' اس کام کو کہ جاتا ہے جسے کرنے کا ارادہ خود فاعل کرےخواہ وہ اس کا ارادہ اپنے اختیار ہے کرے یا مجبور ہو کر کرے اس مطلب کوملمی زبان میں یوں کہاجا سکتا ہے کہ 'ارادی فعل' علمی تعین وترجیح چاہتا ہے کہ جس کی بنیاد پر فاعل اپنے فعل کی سمت متعین کرتا ہے ادر ایسا کرنا اختیاری ادر اجباری فصل دونوں میں یکسال ہوتا ہے البتہ ان دوستوں ادرجہتوں لینی '' کرنے ادر نہ کرنے' میں ہے کسی ایک کوتر جیج دینا اختیار ی فعل میں خود فاعل کے اپنے ہاتھ میں ہوتا ہے جبکہ اجباری فعل میں دہ ترجیح کسی دوسر ب کے ہاتھ میں ہوتی ہےاور بیہ بات الیی نہیں کہ جس کی بنیاد پران دونوں افعال کوارا دی فعل کی دوالی مختلف فشمیں بنادیا جائے کہ ان میں سے ہرایک کے ذاتی آثار دوسری قشم سے مختلف ہوں اپیا ہر گزنہیں اس کی مثال یوں پیش کی جاسکتی ہے کہ کو کَ

تفسيراكميز انجلد ا

شخص کسی دیوار کے سابے میں بیٹیا ہواور وہ دیکھے کہ دیوار گرنے دالی ہے اور وہ فورا وہاں سے اٹھ کھڑا ہواور دور بھا گے اس کا ایسا کرنا اس کا اختیار کی فعل کہلا تا ہے اور اگر وہ خود نہ ایٹھے بلکہ کوئی او شخص اسے دھم کی دے کہ اگر تو نہ اٹھا تو میں تجھ پر بید یوار گرا دوں گا اور وہ اس شخص کے ڈرانے دھمکانے سے وہاں سے اٹھ کھڑا ہوتو اس کا ایسا کرنا اجبار کی فعل کہلا تا ہے جبکہ اس کے وہاں سے اٹھ کھڑا ہونے اور دور چلے جانے کا عمل ایک جیسا ہے لیے نی اس نے خود ہی وہاں سے اٹھ کھڑا ہوا در در بھا گا رہنے پرتر جبح دی فرق صرف بیہ ہے کہ پہلی صورت میں اس کا وہاں سے اٹھ کھڑا ہوتا اس کا ایسا کرنا اجبار کی فعل کہلا تا ہے جبکہ اس کے صورت میں کسی اور شخص کی مرضی پر!

ایک احتمالی سوال اور اس کا جواب اس مقام پر ایک سوال پیدا ہوسکتا ہے اور دہ یہ کہ اختیاری واجباری افعال کے درمیان جوفرق ذکر کیا گیا ہے دہ ان دونوں قسموں کے ایک دوسرے سے محتلف ہونے میں کانی ہے اور اسی فرق کو لمحوظ رکھتے ہوئے ہم ہیے کہ سکتے ہیں کہ '' اختیاری فعل'' وہ ہے جسے فاعل اپنے لیے بہتر سیحت ہونے اختیار کرے اور وہ فعل اسی وجہ سے تعریف یا مذمت کا سب بنتا ہے ( یعن اگر فاعل اسے اختیار کرے اور دہ اس کی بہتری کے لیے ہوتو اس پر اس کی تعریف اور اگر اس کے نقصان اور برائی میں ہوتو اس پر اس کی مذمت کی جاتی ہے ) اسی طرح اگر دہ فعل اچوا ہو اور اگر بن اور اسی تعریف اور اگر اس کے نقصان اور برائی میں ہوتو اس کے اچھا یا بر اہونے کی وجہ سے اس پر اس کے مناسب آ تار مترت ہوتے ہیں جبکہ 'اجباری فعل'' میں ایسانہیں ہوتا اور اس کا فاعل تعریف یا مذمت اور ثواب یا عقاب کا سر اور اور نہیں ہوتا۔

اصولوں کے مطابق ہونے یا مطابق نہ ہونے سے دابستہ ہوں اوران کی انتہاءا نہی اصولوں تک ہو وہ فلسفی بحث کے دائرہ کار میں نہیں آتے اور نہ ہی کسی عقلی دلیل و بر ہان کا ان سے کوئی ربط ہے اگر چہ وہ امورا پنے طور پر معتبر اورا پنی جہت میں اہمیت کے حامل ہیں اور اپنے مخصوص آثار بھی رکھتے ہیں لیکن وہ فلسفیانہ بحثوں کے باب میں نہیں آتے اس لیے ضروری ہے کہ ہم جبر داختیار کی بحث کوفلسفہ کے علاوہ کسی اور زادیہ و نگاہ سے دیکھیں گلہٰ اہم کہتے ہیں کہ:

اب جبکہ یہ بات واضح ہوگئی کہ حلقہ ہائے زنچیر کی طرح تمام موجودات عالم ...... جوکہ ' وجود' رکھتی ہیں ..... کے لیے ' وجوب ولزوم کی نسبت' ( ضروری ہونا ) ایک نا قابل انکار حقیقت ہے تو اب ہم سیر کہتے ہیں کہ یہ ' وجوب دلز دم ک نسبت' در حقیقت' معلول اور اس کی علت تا مہ کے درمیان پائے جانے والے رابطہ سے وجود میں آتی ہے خواہ وہ علت تا مہ بسیط ہو یا کئی امور سے مرکب ہوئی ہو جیسے علل اربحہ ( علت ماد یہ علت صور یہ علت فاعلیہ اور علت غائر کی تا و علت ا وغیرہ اور اگر اس معلول کو اس کی علت تا مہ کے بعض اجزاء یا بالفرض کسی اور چیز کی طرف نسبت د بے کر ملا حظہ کر میں تو اس صورت میں یقینا وہ نسبت ' امکان' ہی کی ہوگی کیونکہ اگر وہ نسبت ' وجوب ولز دم' کی ہوتواں کا مطلب سے ہوگا کہ اب علت تا مہ کے وجود کی کوئی ضرورت ہی تا ہو کی ہوگی کیونکہ اگر وہ نسبت ' وجوب ولز دم' کی ہوتواں کا مطلب سے ہوگا کہ اب علت مورت میں یقینا وہ نسبت ' امکان' ہی کی ہوگی کیونکہ اگر وہ نسبت ' وجوب ولز دم' کی ہوتواں کا مطلب سے ہوگا کہ اب علت

تفسيراكميز انجلد ا

ہم حال ان تمام مطالب کی روشن میں ہم سہ کہ سکتے ہیں کہ چونکہ ہر چیز اپنے وجود میں آئے کے لیے علت کی مختائ ہوتی ہےاور یہ بات اپنے مقام پر ثابت ہو چکی ہے کہ کسی چیز کا اپنے وجود میں آئے کے لیے علت کا محتاج ہونا اس لیے ہے کہ اس کے لئے وجود (سمقا بلہ عدم) خودا مکانی حیثیت رکھتا ہے یعنی حقیقت میں اس کی حیثیت صرف' رابط' کی ہے جو کہ خودکوئی مستفل حیثیت نہیں رکھتا کہذا جب تک اس کا تعلق ایسی ذات سے قائم نہیں ہوجا تا جو مستقل حیثیت کی حال ہواں وقت تک

مذکورہ بالاتمام مطالب سے رینتیجہ حاصل ہوا کہ:

(۱)۔ جب کسی معلول کواس کی علت کی طرف منسوب کیا جائے مثلا یوں کہا جائے کہ اس فعل کا فاعل فلال ہے تو اس کا مطلب یہ ہر گزنہیں ہوگا کہ اب وہ معلول اس علت سے بے نیاز ہو گیا ہے جو''واجب الوجود'' ہے کیونکہ تمام ممکن الوجود امور کا سلسلہ اس علت پر منتہی ہوتا ہے جو واجب الوجود ہے (بنا ہرایں کسی معلول کا اپنی علت کی طرف منسوب ہوتا اس کے ''واجب الوجود علت'' سے بے نیاز ہونے کا باعث نہیں بن سکتا)۔

(۲)۔ چونکہ معلول اپنے وجود میں آنے کے حوالہ سے علت کا محتاج ہے لہذا وجود سے تعلق رکھنے والی تمام خصوصیات اور تمام علل واسباب اورزمان و مکان کی تمام شرا تط و حالات میں اس کا محتاج ہوگا۔ اس بیان سے دوامور واضح ہو گئے:

(۱) \_جس طرح ہرانسان دیگر مادی موجودات ادران کی طبیعی افعال کی مانندا بینے اصل وجود کی نسبت سے خدادند عالم کے ارادہ سے منسوب ہے اسی طرح انسان کے افعال بھی اپنے وجود میں خداوند عالم کے ارادہ سے منسوب ہیں (یعنی جس طرح انسان اور دوسری مادی دطبیعی مخلوق اور اس کے طبیعی افعال کا وجود خدا کے ارادہ کا مرہون منت ہے اس طرح انسان کے ا فعال بھی اپنے دجو دمیں اراد ہُ الہٰی کے مرہون ہیں ) لہٰذامعتز لہ کا ہی کہنا کہ انسان کے افعال کا اپنے وجود کے لحاظ سے خداوند عالم سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی قدرونفذیر کا کوئی وجود دمفہوم ہے سرے ہی سے درست نہیں اور پھرید نسبت چونکہ''وجود'' کے حوالہ سے بے لہٰذا معلول میں پائی جانے والی تمام وجودی خصوصیات اس میں دخیل وموجود ہیں پس ہرمعلول اپنے وجود کی حد تك اپنى علت كى طرف منسوب بوتائ اس ليے انسان بھى اپنے وجود كى تمام حدود وخصوصيات مثلًا مال باپ زمان ومكان " شکل وصورت کمیت و کیفیت اور دیگرتمام مادی عوامل واسباب وغیرہ کے ساتھ چونکہ اپنی علت اولی کی طرف منسوب ہوتا ہے اس طرح انسان کافعل بھی اپنی تمام وجودی خصوصیات کے ساتھ اسی' علت اولیٰ'' کی طرف منسوب ہوتا ہے۔لیکن اس کا مطلب بینہیں کہ وہ فعل ''علت اولیٰ'' ……خدائے قدویں …… اور اس کے از لی وابدی ارادہ کی طرف منسوب ہونے کی وجہ ے اب انسان کے ارادہ سے بے نیاز ہے یا انسان کا ارادہ اس میں کوئی تا شیز ہیں رکھتا کیونکہ علت اولیٰ .....خداوند عالم ..... کے ارادہ داجبہ کے اس فعل سے تعلق پکڑنے کا مطلب مد ہے کہ خدانے چاہا کہ میغل انسان کے ارادہ داختیا رہے وجود میں آ یے لہٰذاا گر وہ فعل انسان کے ارادہ داختیا رکے بغیر وجود میں آ یے تو اس سے خدا کے ارادہ کا پورا نہ ہوتا لا زم آئے گا جو کہ محال ہے۔اورا سے علمی اصطلاح میں یوں کہاجا تا ہے کہ 'ارادہ الہٰی اپنے مراد سے خلف ہوجائے گا''یعنی خدا نے جو جاہاوہ پورا نہ ہو سکا' جبکہ ایسا ہونا ناممکن ہے کیونکہ خدا کا ارادہ ہرصورت میں پورا ہوتا ہےاور دہ اپنی مرا د سے بھی تخلّف پذیر نہیں ہو سک

اس بیان سے جبر کاعقیدہ رکھنے والے اشاعرہ کے اس نظیر یہ کا غلط ہونا بھی ثابت ہوتا ہے کہ ''خدا کے ارادہ کا انسان کے افعال سے تعلق ہونا اس امر کا باعث بتا ہے کہ پھر انسان کا ارادہ واغتیار بے اثر ہوجائے'' ان کا بینظر بیر سراسر غلط و بے بنیاد ہے اور اس سلسلہ میں صحیح نظر بیر جو کہ لائق تصدیق ہے وہ بیہ ہے کہ انسان کے افعال کی دوسیتیں ہیں : ایک نسبت خود اس کی اپنی طرف ہے اور دوسری خدا کی طرف اور ان میں سے کوئی ایک نسبت دوسری نسبت کے بے اثر ہو نے کا سبب نہیں بنی بنی ن کیونکہ بید دنوں نسبتیں ایک دوسرے کہ آ گے پیچھے ہیں ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے نہیں ، علمی اصطلاح میں نسبتوں کے ایک دوسرے کہ آ گے پیچھے ہونے کو 'سلسلہ وطولیہ'' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے نہیں' علمی اصطلاح میں نسبتوں کے ایک دوسرے کہ آ گے پیچھے ہونے کو 'سلسلہ وطولیہ'' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے نہیں' میں تعلق کے ایک دوسرے کہ آ گے پیچھے ہونے کو 'سلسلہ وطولیہ'' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے ہیں' مونے کو 'سلسلہ یرضی میں ایک دوسرے کہ آ گے پیچھے ہیں ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے نہیں' علمی اصطلاح میں نسبتوں کے ایک دوسرے کہ آ گے پیچھے ہونے کو 'سلسلہ وطولیہ'' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے ہیں' مونے کو 'سلسلہ یر میں ہو ہو ہے تو 'سلسلہ وطولیہ'' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے ہیں' کہ ہو نے کو ' سلسلہ وطولیہ'' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آ منے سامنے ہیں' کی میں ایک میں ایک ہو ہو ہو ہو ہو ' سلسلہ وطولیہ رکھتی ہیں نہ کہ سلسلہ یر می ہونے کو 'سلسلہ یر میں تی ہو میں پڑی میں تا مہ کی لوٹ میں ہو ہو جو ہوں کی میں ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو کہ ہی کہ ہر

يراكميز انجلد ا

اپنے فعل کی علت تامہ کا ایک جزء ہے تو اس کی طرف بھی فعل کی نسبت دی جاسکتی ہے کیکن ہم نے بیہ بات بیان کر دی ہے کہ جب سی معلول کواسکی علیت تا مہ کے سی ایک جزء کی طرف منسوب کیا جائے تو وہ نسبت'' وجوب'' کی نہیں بلکہ'' امکان'' ک نسبت ہوگا۔'' وجوب'' کی نسبت تب ہوگی جب علت تامہ کے تمام اجزاء کی طرف کیجانسبت دی جائے لہٰذاکسی فعل کا صرف اس وجہ سے کہ دہ اپنی علت تا مہ کی طرف منسوب ہوکر ضروری الوجو دکہلا تا ہے اس امر کا سبب نہیں کہ وہ کسی دوسر ے لحاظ سے ممکن الوجود نہیں ہوسکتا' یعنی ایک ہی فعل ایک لحاظ سے واجب الوجود ہواور دوس ہے لحاظ سے ممکن الوجود ہو بید عین ممکن ہے کیونکہ وجوب اور امکان کی دونوں نسبتیں اس کے لیے ثابت ہیں اور پھر یہ کہ ان دونوں نسبتوں کے درمیان کوئی تصاد نہیں یعن ایسانہیں کہ اگران میں سے ایک،موجود ہوتو دوسری کسی بھی لحاظ وصورت میں موجود نہیں ہو یکتی بلکہ دونوں نسبتیں دوالگ الگ لحاظوں سےصورت پذیر ہو یکتی ہیں لہٰذاا یک فنٹل کوایک لحاظ سے واجب الوجودادر دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود کہنے میں کوئی حرج نہیں (اس سلسلہ میں ہم تفصیلی مطالب ذکر کر چکے ہیں) لہٰذاان تمام مطالب کو کمحوظ رکھتے ہوئے اس نظرید کا غلط ہونا واضح طور پر معلوم ہوجا تا ہے جوعصر حاضر کے ان فلاسفہ نے پیش کیا ہے جو مادہ کوتما م موجودات کی اصل واساس قر اردیتے ہیں اور ید کم جبر پورے نظام طبیعت پر حاوی ہے اور چونکہ انسان اسی نظام طبیعت کا حصہ اور دوسری ما دی موجودات کی طرح ہے لہذا وہ بھی دوسری طبیعی و مادی موجودات کی طرح اپنے افعال میں مجبور ہے اورا سے کوئی اختیار حاصل نہیں' ۔ ان مفکرین کار نظریہ غلط اور بے بنیاد ہے اور حقیقت سے ہے کہ دنیا میں جو چیز بھی وجو دمیں آئے اسے دولجا ظوں سے دیکھا جائے گا: ایک اس کے وجود میں آنے کی علت تامہ کے تمام اجزاء وشرائط کے پائے جانے کی بنیاد پر اور دوس ۔ یے اس کی علت تامہ کے بعض اجزاء مثلا مادہ وصورت دغیرہ کی نسبت سے پہلے لحاظ ہے وہ چیز ضروری الوجود ادر دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود کہلائے گی بہی دونوں لحاظ انسان کے افعال میں پائے جاتے ہیں اور اس کے تمام افعال واعمال کوامی معیار پر پرکھا جائے گا لہٰذا جب دوسر بے لحاظ کی روشن میں اس کے اعمال کا جائزہ لیا جائے تو پنہ چکتا ہے کہ ان اعمال کی بنیا دانسان کی امیدیں اور تعلیم وتربیت وغیرہ ہیں کیونکہ اس کے ان کاموں میں جو' واجب الوجود' اور ضروری ولازم ہیں اس کی تعلیم ونز بیت کا کوئی دخل نہیں ہوتا اور نه بی ان کامول میں اس کی تعلیم وتربیت دغیرہ کو بنیا دقر اردیا جا سکتا ہے اور نہ ہی امیدوں دغیرہ کوان کاموں کا سبب قرار دیا جا سكتا ہے اور بيدا بيدا امر ہے جونہايت داخلح اور کسي دليل وبر ہان کا محتاج نہيں ۔

تفسيراكميز ان جلد ا

اپنے فعل کی علت تامہ کا ایک جزء ہے تواس کی طرف بھی فعل کی نسبت دی جاسکتی ہے کیکن ہم نے بیہ بات بیان کر دی ہے کہ جب سی معلول کواشکی علیت تامہ کے کسی ایک جزء کی طرف منسوب کیا جائے تو وہ نسبت'' وجوب'' کی نہیں بلکہ'' امکان'' ک نسبت ہوگی۔''وجوب'' کی نسبت تب ہوگی جب علت تامہ کے تمام اجزاء کی طرف کیجانسبت دی جائے لہٰذا کسی فعل کا صرف اس وجد سے کہ دہ اپنی علت تا مہ کی طرف منسوب ہوکر ضروری الوجود کہلاتا ہے اس امر کا سبب نہیں کہ وہ کسی دوسر ے لحاظ سے ممکن الوجود نہیں ہوسکتا' یعنی ایک ہی فعل ایک لحاظ سے داجب الوجود ہواور دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود ہو یہ عین ممکن ہے کیونکہ وجوب اورا مکان کی دونوں تسبتیں اس کے لیے ثابت ہیں اور پھر بہ کہ ان دونوں نسبتوں کے درمیان کوئی تضاد ہیں یعنی ایسانہیں کہ اگران میں سے ایک،موجود ہوتو دوسری کسی بھی لحاظ وصورت میں موجود نہیں ہوسکتی بلکہ دونوں نسبتیں دوالگ الگ لحاظون سےصورت بذیر ہو یکتی بیں لہٰذا ایک فنل کواً یک لحاظ سے داجب الوجود اور دوسر ے لحاظ سے ممکن الوجود کہنے میں کوئی حرج منہیں (اس سلسلہ میں ہم تفصیلی مطالب ذکر کر چکے ہیں ) لہٰذاان تمام مطالب کو کھوظ رکھتے ہوئے اس نظریہ کا غلط ہونا واضح طور پر معلوم ہوجا تا ہے جوعصر حاضر کے ان فلاسفہ نے پیش کیا ہے جو مادہ کوتمام موجودات کی اصل واساس قرار دیتے ہیں اور میرکه 'جبر پورے نظام طبیعت پر حاوی ہے اور چونکہ انسان اسی نظام طبیعت کا حصہ اور دوسری مادی موجودات کی طرح ہے لہذا وہ بھی دوسری طبیعی و مادی موجودات کی طرح اپنے افعال میں مجبور ہے اورا سے کوئی اختیار حاصل نہیں' ۔ ان مفکرین کا یہ نظر بیر غلط اور بے بنیاد ہے اور حقیقت ہے ہے کہ دنیا میں جو چیز بھی وجود میں آئے اسے دولجا طوں ہے دیکھا جائے گا: ایک اس کے وجود میں آنے کی علت تامہ کے تمام اجزاء وشرائط کے پائے جانے کی بنیاد پر اور دوسر۔ یے اس کی علت تامہ کے بعض اجزاء مثلا مادہ وصورت وغیرہ کی نسبت سے پہلے لحاظ ہے وہ چیز ضروری الوجود اور دوسرے لحاظ ہے مکن الوجود کہلائے گی' یہی دونوں لحاظ انسان کے افعال میں پائے جاتے ہیں اور اس کے تمام افعال واعمال کو اس معیار پر پر کھا جائے گا لہٰذا جب دوسر بے لحاظ کی روشن میں اس بے اعمال کا جائزہ لیا جائے تو پند چلتا ہے کہ ان اعمال کی بنیا دانسان کی امیدیں اور تعلیم وتربیت وغیرہ ہیں کیونکہاس کے ان کاموں میں جو''واجب الوجو دُ' اور ضروری ولازم ہیں اس کی تعلیم وتربیت کا کوئی دخل نہیں ہوتا اور نه بی ان کامول میں اس کی تعلیم وتربیت وغیرہ کو بنیا دقر اردیا جا سکتا ہے اور نہ ہی امیدوں وغیرہ کوان کا موں کا سبب قر اردیا جا سکتا ہے اور بیا ایساامر ہے جونہا بیت واضح اور کسی دلیل د ہر بان کا مختاج نہیں ۔



## 111

براكميز انجلد ا

## آیات ۲۸ و ۲۹

٥ گَنْفَ تَكْفُرُوْنَ بِاللَّهِ وَ كُنْتُم آمُوَاتًا فَاحْيَا كُمْ ثُمَّ يُبِيْتُكُمْ فَمَرَ يَعْدَيُكُمْ فَمَرَ يَعْدَيُ يَعْدَ يُعَدِّي مُعَوْنَ اللَّهِ مُوَاتًا فَاحْيَا كُمْ فَمَر اللَّهِ مُعَوْنَ اللَّهِ مُوَاتًا فَاحْيَا كُمْ فَمَ اللَّهُ مَعْدَ اللَّهُ مَدْ مُوَاتًا فَاحْيَا كُمْ فَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمُ المُوَاتَ اللَّهُ مَا يَعْدَ عَدْ اللَّهُ مَعْ مُعَوْنَ مَعْدَ اللَّهُ مُوَاتًا فَاحْيَا كُمْ عَمْ اللَّهُ مَا عَنْ عَمْ الْعُرُ مُعْدَى الْعُمْ مُعْدَا عُدَي مُعْدَا عُدَي مُعَوْنَ مُعَالَ اللَّهُ مُعَانَ الْحُدُ عَامَةُ عَلَى الْحُدُ عَمْ الْعُرُونَ عَلَي اللَّهُ عَ مُعْدَ يُعْدَي اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَامَ عَلَي اللَّهِ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عُلَي عَلَي عَ مَعْلَي عَلَي عُلَي عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَ مَعْلَي عَلَي عُلَي عَلَي عَاعَا عَاعَا عَا عُ عَلَي عَلَي عَلَي ع

٥ هُوَ الَّنِى خَلَقَ لَكُمُ مَّا فِي الْآنُ خَسْ جَبِيْعًا ثُمَّ السَّتَوَى إلى السَّبَاءَ فَسَوَّ المَدَوَى إلى السَّبَاءَ فَسَوْبَهُ تَسْ سَبْعَ سَلُوتٍ خَوَ هُوَ بِحُلِّ شَى عَلِيْهُمْ تَقَا مَدَ السَّبَاءَ فَسَوْبَهُ مَا إِنَّهُ السَّبَاءَ فَسَوْبَهُ مَا إِنَّهُ السَّبَاءَ فَسَوْ بَعُلْ اللَّهُ مَا إِنَّ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلِيْهُمْ أَنْ السَّبَاءَ فَسَوْ بَعُلْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَالَ الْعَالَ مَا إِنَ الْعَالَ مَ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَالَ الْعَالَ مَا عَالَ مَا عَالَ عَلَيْ مَنْ عَالَ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَالَ الْعَامَ مَنْ عَلَيْ عَالَ عَالَ عَامَ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَامَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَامَ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَالَ عَالَ عَامَ عَلَيْ عَالَ عَامَ عَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَالَ عَ السَّبَاءَ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَ مُوْلُ عَلَيْ عَلَيَ عَا

ترجمه

O تم کس طرح خدا کا انگار کر کتے ہوجبکہ تم مردہ تھے اس نے تہیں زندہ کیا پھر تمہیں موت دے گا پھر زندہ کیا پھر تمہیں موت دے گا پھر زندہ کرے گا پھر تم اس کی طرف پلٹائے جاؤ گے۔

وہی ہے جس نے زمین میں پائی جانے والی ہر شے تمہارے لیے پیدا کی پھر آسانوں کو پیدا
 کرنے کاارادہ کیاتو سات آسان پیدا کئے اور دہ ہر چیز کا اچھی طرح جانے والا ہے۔

تفسيروبيان

ان آیات (۲۸\_۲۹) میں انہی مطالب کی دوبارہ یاد آوری کی گئی ہے جو گذشتہ آیتوں میں بیان کئے گئے تے سورت کی ابتداء میں خداوند عالم نے چند مطالب بیان فرمائے اور ان مطالب کو آیت ۲۱ " بای المال اغبکو سَبَكُمُ ... ، اوراس کے بعدوالی چند آیات میں بطورخلاصہ ذکر کردیا اوراب دوبارہ انہی مطالب کومزید تفصیل ووضاحت ك ساتهان آيول ..... ٢٩ ٢٨ .... مي بيان كيا كما باوران مطالب كى ابتداء " كَيْفَ تَكْفُرُونَ بالله " كالفاء سے ہوتی ہے اور اس کے بعد بارہ آیتوں تک تمام مطالب ای سلسلہ کی کڑی ہیں۔ ان آیات میں خداوند عالم نے درج ذیل مطالب بیان کتے ہیں: (ا) انبان کی حقیقت۔ (۲) کمالات کے دہ نزانے جوخدانے انسان کے دجود میں دریعت کئے ہیں۔ (٣) انسان کےدائرہءوجودکی وسعت۔ (۴) وہ مراحل جنہیں انسان اینے وجود کے سفر میں طے کرتا ہے۔ (۵) موت وحیات کی منزلیں۔ (۲) زندگی کے بعد موت اور پھر موت کے بعد زندگی اور پھر خداوند عالم کی طرف رجوع اوروا پس جانا۔ (2) ادر يركم ترى منزل خداك ياس جانا ب (والى دبك المنتهى) ان مطالب کے بیان کے ساتھ ساتھ خداوند عالم نے ان تکوین وخلیقی اور تشریعی خصوصیات اور نعتوں کا ذکر بھی کہا جواس نے انسان کو عطافر مائی ہیں' مثلا ہیر کہ: انسان مردہ تھا خدانے اسے زندگی عطا کی اور پھر اسے موت اور حیات کے مرحلوں سے گزارتا ہوااپنے پاس لوٹا دیتا ہے اور جو کچھز مین میں ہے وہ خدانے انسان کے لیے پیدا کیا اور آسانوں کو اس کے لیے سخر کردیا اوراسے زمین میں اپنا خلیفہ ونا ئب اور جانشین قرار دیا ٔ اور فرشتوں کو کلم دیا کہ اسے سجدہ کریں ٔ اور ابوالبشر آ دم م کو بہشت میں جگہ دی اور اس کے لیے توبہ کا دروازہ کھول دیا اور اسے عبادت اور ہدایت کی بناء پر عزت واحتر ام سے

| سورهٔ بقره آیات ۲۹و۲                       | ۲۸۳                                                                                             | إكميز ان جلد ا                                             |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                            | نے ارشاد فرمایا:                                                                                | 'ان <i>تم</i> ام <i>نع</i> توں کے حوالہ سے خدا             |
| ,                                          | وَكُنْتُمُ آمُوَاتًافًا حُيّاكُمْ                                                               |                                                            |
|                                            | ، ہوجبکہ تم مردہ تھےاس نے تمہیں زندگی عطا ک                                                     |                                                            |
| دہ کے طور پر ہے کہ آیا اس شب کچھ کے        | ن نعمتوں ادراحسانات کی روشی میں تعجب دشکو                                                       |                                                            |
|                                            | 54 A.                                                                                           | دتم اس کا نکار کرتے ہو!                                    |
| · · · ·                                    |                                                                                                 | ریں محک متبہ                                               |
|                                            | 4 <i>10 - 1</i> 9 381                                                                           | اانکارمکن نہیں<br>" سرور پروروں سال                        |
|                                            | وَكَنْتُمُ أَمُواتًا                                                                            | كَيْفَ تَكْفُرُوْنَ بِإِلَّهِ                              |
| ہے بس میں خداوند عالم نے ارشادفر مایا:     | وَ كُنْتُمْ أَمُوَاتًا "<br>فَى مِن سورة مومن كى اس آيت سے مشابہ -                              | بيآيت اپنے مطالب کی رو <sup>ت</sup><br>م                   |
|                                            |                                                                                                 |                                                            |
| ادَفنا بِنْنُوْبِنَا فَهَل إِلَّى خُرُوْجٍ | ىئاا تُنْتَيْنِ وَ أَحْيَيْتَنَا اتْنَتَيْنِ فَاعْ                                              | * قَالُوا مَتْ أَمَتْ                                      |
|                                            |                                                                                                 |                                                            |
| ں چں،م اپنے لناہوں کااعتراف کرتے           | د _ نیمیں دود فعہ موت دی اور دود فعہ زندگی دک                                                   | ر انہوں نے لہما پر ور دکار! لو<br>پی دیں بیر کر کہ بیسی دی |
| Arrist and a straight                      | اک بر در ال د فلون سر ا                                                                         | کیانجات کاکوئی راستہ ہے؟)۔<br>سر مدینہ ایر ملار میں        |
|                                            | ،ایک ہے جسےعالم برزخ لینی اس دنیااور عالم<br>کری اس میں بیدہ میں از این کردہ میں ترک            |                                                            |
| · * *                                      | ، کیونکهاس میں دومر تبہانسان کی موت کا تذکر<br>دیکہ ذایہ ہو نکال ماہ کرتی یہ تد درمری مدیر      |                                                            |
|                                            | ن کودنیا سے نکال باہر کرتی ہے تو دوسری موت<br>ستر بر کیاں ہیں در مین مگی جارک بر خ              |                                                            |
|                                            | ندآ نے گی اور اس دوسری زندگی ہی کو برزخ<br>الی موت کے بعد آتی ہے اور اس کے بعد پھر              |                                                            |
|                                            | اں سوت نے بعدا ی ہےادرا ک نے بعد چر<br>لو برزخ کی زندگی کہا جاتا ہے جودوموتوں کے                |                                                            |
|                                            | نو بررٹ فی رندگی کہا جاتا ہے بودو مونوں نے<br>نے والا بیدا ستدلال ہر کھاظ سے کامل ہے اور لع     |                                                            |
|                                            | نے والا بیداسکرلاں ہر کاظ مسط کا ک ہے اور *<br>نکار کرنے والوں میں سے چھ حضرات نے ال            |                                                            |
|                                            | لار سر می این کار سے چھ طراف سے الکھ کار کا مرکز کا مرکز کا مرکز کا مرکز کا مرکز کے ساق کلام کو |                                                            |
|                                            | سوا کرابل ۲۰۰۰ ایک کی طرک سے سیال کلام در<br>)ایک ہی معنی و مطلب کو ثابت کرتی ہیں ، پہلی        |                                                            |
|                                            | ) یک بل کل و مطلب و تا بل کر کی ہیں، چہل<br>ن میں روح کے چھو نکے جانے اور اس دیچاؤ              |                                                            |

.....

موت اور پہلی زندگی سے مرادد نیا میں آئے سے پہلے کی حالت اور دنیا میں آئے کے بعد کی حالت ہے۔ دنیا میں آئے ۔ پہلے کی حالت کو'' موت' اور اس موت کے بعد دنیا میں آئے کو'' زندگی'' کہتے ہیں جبلہ دوسری موت اور دوسری زندگی سے دنیا سے جانے کی حالت اور قیامت کے دن دوبارہ زندہ ہونے کی حالت ہے لہندا دوسری آیت میں موت دحیات کا جوند کیا گیا ہے اس سے مراد بھی وہی ہے جو پہلی آیت میں مذکور ہے کین پہلی موت سے مراد دنیا سے آئے سے پہلے کی حالت ردوسری موت سے مراد دنیا سے جو پہلی آیت میں مذکور ہے کین پہلی موت سے مراد دنیا سے آئے سے پہلے کی حالت ردوسری موت سے مراد دنیا سے جانے کی حالت ہے اور پہلی زندگی سے مراد دنیا میں آئے کی حالت اور دنی کی سے مراد دنیا میں آ میں ہے کی حالت مرنے کے بعد قیامت کے لیے دوبارہ زندہ ہونے کی حالت ہے لیز ان دونوں آیتوں میں ''حکم کو ت موں میں 'ن حکم موت سے مراد دنیا میں آ میں میں موت دو ہوں ہو ہو کی حالت مرنے کے بعد قیامت کے لیے دوبارہ زندہ ہونے کی حالت ہے لیز ان دونوں آیتوں میں ''حکم کر نے ''کا کوئی شوت مو

بززخ کے محکرین کامید بیان تی مح میں کیونکہ یہ دونوں آیتیں الگ الگ سیاق کلام رضی ہیں اور پہلی آیت میں آ موت ایک اما تد (موت دینا) اور دواحیاء (زندگی عطا کرنا) نذکور ہیں جبہ دو مری آیت میں دوا ما تداور دواحیاء نذکور ہیں او امر واضح ہے کہ اما تد (موت دینا) اس وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ اس سے پہلے ''زندگی'' نہ ہو جبکہ ''موت'' میں نہیں۔۔ کیونکہ ہروہ چیز جے زندگی حاصل نہ ہوئی ہوا سے مردہ کہا جا سکتا ہوا دلفظ ''موت'' کا استعال اس کے لیے در س سے جیسا کہ کہا جا تا ہم مردہ زمین وغیرہ۔۔ ابندا پہلی آیت میں '' پہلی موت'' سے مرادوہ نیں جو دو مری آیت میں '' پہلے اور سے مراد ہے کیونکہ ہروہ چیز جسے زندگی حاصل نہ ہوئی ہوا سے مردہ کہا جا سکتا ہوا دلفظ ''موت'' کا استعال اس کے لیے در سے مراد ہے کیونکہ '' موت'' اور '' اما تذ' دو الگ الگ معنی رکھتے ہیں اس لیے دو مری آیت میں '' پہلے ا الندین '' (خدایا تو نے ہمیں دوم تبہ موت دی ابندا پہلی آیت میں '' پہلی موت'' سے مرادوہ نہیں جو دو مری آیت میں '' پہلیا ا الندین '' (خدایا تو نے ہمیں دوم تبہ موت دی الگ الگ معنی رکھتے ہیں اس لیے دو مری آیت میں '' پہلا ا موت دینا) دنیا کی زندگی کے بعد اور 'نہا تک دو الگ الگ معنی رکھتے ہیں اس لیے دو مری آیت میں '' پہلا ا موت ہوت ہوں اور ندایا تہ ' دو الگ الگ معنی رکھتے ہیں اس لیے دو مری آیت میں '' پہلا ا موت دینا) دنیا کی زندگی کے بعد اور پہلا احیاء (زندگی دینا) اس موت کے بعد والی زندگی ہے جو عالم برز خ میں حا ہوتی ہوتی ہوتی اور ذری کی جد دینا) اور دو مر احیاء (زندگی عطا کرتا) سے مراد دیر تی جا مرد نہ کہا ہو ہوت اور تیا م کی لیے دی جا اور دو مر بی اس کی طرف اوٹا تے جا دو مربہ موت دینا) ذکر ہیں کیا گیا بلکہ یوں کہا گیا ہی ہوت اور تی

اس آیت بیس ایک موت ایک زنده کرنا پھر ایک مرتبہ موت دیتا اور پھر ایک دفعدزنده کرنا اور پھر اس کے بعد خد طرف بازگشت کا ذکر ہے لہذا بید امر نہایت واضح ہے کہ دنیا کی زندگی سے پہلے ''موت'' کا ذکر ہے '' امانت' کا نہیں اور موت کے بعد جس زندگی عطا کرنے کا ذکر ہے وہ دنیا کی زندگی ہے اس کے علاوہ عبارت کے لحاظ سے '' ثم'' کا لفظ ہمارے مدعا کے ثبوت میں مدددیتا ہے کیونکہ پر لفظ اس وقت استعمال کیا جاتا ہے جب دو چیز وں کے درمیان فاصلہ اور وق اور آیت میں یوں ارشاد ہوا: ثُمَّ الَیْهِ تُرْجَعُوْنَ ''جس کا ترجمہ بیہ ہے کہ'' پھر (اس کے بعد) تم اس کی طرف اونا کے یہ اور آیت میں یوں ارشاد ہوا: ثُمَّ الَیْهِ تُرْجَعُوْنَ ''جس کا ترجمہ بیہ ہے کہ'' پھر (اس کے بعد) تم اس کی طرف اونا ہے بجائے یوں ہوتا '' اِلَیْهِ تُرْجَعُوْنَ'' تو آیت کا معنی بیہ ہوتا کہ' وہ تھیں زندگی و سے گا اور تم اس کی طرف اونا ہے

يراكميز انجلد ا

بن خداوند عالم نے لفظ''ثم''استعال کیا ہےجس سے ثابت ہوتا ہے کہ''احیای'' کے بعدایک فاصلہ اورز مانی وقفہ موجود ہے سے''برزج'' کہاجا تا ہے درنہ''احیاء'' کے بعد''ثم'' (پھراس کے بعد) کالفظ استعال کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا۔

> ندگى سے پہلےموت كاذكر " وَكُنْتُمُ أَمُوَاتًا ...

اس آیت میں انسان کی حقیقت کواس کے دجود کے حوالہ سے بیان کیا گیا ہے اور اس امر کو داخت کیا گیا ہے کہ ان کا وجود متحول اور متکامل ہے یعنی ہمیشہ ایک حالت میں نہیں رہتا بلکہ ایک حالت سے دوسری حالت میں تبدیل ہوتا رہتا ہے اور اپنے ٹمّام مراحل میں ' دنقص' سے ' کمال' کی طرف بڑھتا رہتا ہے اور ہمیشہ تغیر و تبدل سے دو چار ہوتا ہے اور لحہ بلحہ مال تک چنچنے کے مراحل کو تدریجی طور پر طے کرتا ہے چنانچہ دو اس دنیا میں آنے سے پہلے'' مردہ' تھا کچر خدانے اسے زندگی ہی تو زندہ ہو گیا اور اس کے بعد خدا کی طرف سے ''اماتہ' اور ' احیاء' کے مراحل طے کرتا رہتا ہے اس مطلب کو خداوند عالم نے متعدد مقامات میں ذکر کم ایا ہے ذیل میں چند آیات بطور نمونہ پیش کی جاتی ہیں:

اوره و سجده، آيت ٢-٨-٩:

\* وَبَدَ اَخَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْنِ أَ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلْلَةٍ مِنْ مَّامِ مَّعِيْنٍ أَ ثُمَّ سَوَّ هُ وَ لَحَ فِيْهِ مِنْ شُوْحِهِ "-

( خدانے مٹی سے انسان کی تخلیق کا آغاز کیا' پھراس کی نسل کو' بظاہر'' گندے دناچیز پانی سے افزائش پانے کا نظام نرر کیا' پھرا سے اچھی طرح سنوارااوراس میں اپنی روح پھوتکی )۔

دره ءمومنون، آیت ۱۴:

\* ثُمَّا نُشَأْنُهُ خَلْقًا إِخَرَ \* فَتَبْرَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخُلِقِيْنَ \* -

( پھر ہم نے اسے دوسری صورت میں پیدا کیا' پس س قدر برکتوں والا ہے خدا' کہ سب سے بہتر پیدا کرنے والا

د ه و تحجده ، آیت اا:

(ح

\* وَقَالُوَاء إِذَا ضَلَنْنَا فِي الْاَتُم ضِءَ إِنَّالَغِنْ خَلْقٍ جَدِيْدٍ \* بَلْ هُمُ بِلِقَا حَيْ مَ يِقِمْ كَفِرُ وَنَ ۞ قُلْ نُوَقْتُمُ مَصَلَكُ الْبَوْتِ الَّنِ مُ وُكِلًا بِكُمْ \* -

(اور وہ کہتے ہیں کہ جب ہم زمین میں بالکل ختم ہوجا سمیں گرتو آیا پھر ہمیں خلقت عطا کی جائے گی؟ درحقیقت س ل اپنے پروردگار کے سامنے جانے کے منکر ہیں ان سے کہہ دیجئے کہ ملک الموت (موت کا فرشتہ ) جواتی کام کے لیے سورهٔ بقرهآ یات ۲۸

تفسيراكميز انجلد ا

تمہارےاد پر مقرر کیا گیا ہے تمہاری روطین قبض کرےگا)۔ سورہ وطہ، آیت ۵۵:

\* مِنْهَا خَلْقَنْكُمُ وَفِيْهَا لُعِيْدُ كُمُ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمُ تَامَ لاا خُرَى "

(جم نے تمہیں زیمن سے پیدا کیا اور ای میں تمہیں والی اوٹا میں گے اور ای سے تمہیں دوبارہ باہر نکالیں گ مذکورہ بالا آیات جس طرح آپ نے ملاحظہ فرمایا (جم ان آیتوں کی بابت ان کی متعلقہ سورتوں میں مزید دضا کریں گے) اس امرکو ثابت کرتی ہیں کہ انسان زیمن کا ایک حصد اور جزء ہے جو اس سے بھی جدائیں ہوتا اور نہ ہی ان مختلف ہے بلکہ زیمن ہی سے اس کی نشودنما ہوتی پھر وہ اپنے نکائل کے مرحلوں کو یکے بعد دیگر ے طے کرتا ہوا اس مقا مختلف ہے بلکہ زیمن ہی سے اس کی نشودنما ہوتی پھر وہ اپنے نکائل کے مرحلوں کو یکے بعد دیگر ے طے کرتا ہوا اس مقا مزیف ہے بلکہ زیمن ہی سے اس کی نشودنما ہوتی پھر وہ اپنے نکائل کے مرحلوں کو یکے بعد دیگر ے طے کرتا ہوا اس مقا م پہنچا کہ اسے ایک تخصوص خلقت عطا کی گئی یہ ان تک کہ دہ ایک نگا توق بن گیا کہ جو لیے بعد دیگر ے طے کرتا ہوا اس مقا اس شے نو لیے (جدید) کمال کی بناء پر نکائل (نقص سے کمال اور ایک کمال سے دوس کی کمال تک چہنچنے ) کے تمام ط کرنے کی صلاحیت پا گیا (جب وہ اپنے وجود کے کمال کی اس حدکو پہنچا اور اپنے وجود میں پائی جانے والی طاقت ہوتا ہے اور وہ پر کہ موت کا فرشتد آتا ہے اور اپنے محصوص انداز میں اس حدکو پہنچا اور اپنے وجود میں پائی جانے والی طاقت ہوتا ہے اور وہ پر کہ موت کا فرشتد آتا ہے اور اپنے محصوص انداز میں اسے اس کے بعد اس سے محمل طور پر الگ کر دیتا ہے ہوتا ہے اور وہ یہ کہ موت کا فرشتد آتا ہے اور اپنے محصوص انداز میں اسے اس کے بدن سے کمل طور پر الگ کر دیتا ہے کی اس دار اس اور اس کی راہ سی ! کی اصل دار اس اور اس کی راہ سی ! م کی اس کی دی ہے جو دیتا ہو ہوں آتا ہے۔ نہ میں وہ تما مراحل جو انسان کے وجود میں پائے جاتے ہیں اور یہ کی ہوں اس

144

تفسيرالميز انجلد ا

الجز بے کرنے اور اسے زیر وزبر کر کے تجزیہ دوتر کیب اور تخریب دقتم پر کا ہرعمل انجام دینے کی صلاحیت رکھتا ہے یہی وجہ ہے کہ انیا میں کوئی شئے ایپی نہیں جوانسان کے دائر ہ اختیار سے باہر ہولہٰ داہر چیز میں تصرف کرنے کی طاقت اسے حاصل ہے چنا نچہ المجمى ايسا ہوتا ہے کہ جوکام عالم طبیعت کے اختیار میں نہیں ہوتا وہ اسے اپنے لیے انجام دے دیتا ہے اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ دہ الم طبیجت سے کرلے لیتا ہے ادرا پن فطری صلاحیتوں کے ذریع اپنالو ہا منوانے کے لیے کمر بستہ ہو کر سامنے آجا تا ہے۔ البرحال انسان اپنے ہرمقصد کی بحیل کے لیے ہر چیز سے استفادہ کرتا ہے اور اسے اپنے کام میں لاتا ہے اس کا ایسا کرنا اس امرکاسب بنتا ہے کہ جوں جوں دفت گزرتا چلاجا تا ہے اس کی ترقی ادراس کے افکار کی پختگی کی راہیں مزید ہموار ہوتی چلی جاتی ہیں اور دفت کے ساتھ ساتھ خدا کی اس عجیب دغریب مخلوق (انسان) کے اکثر کاموں کی تصدیق ہوتی چلی جاتی ہے اور اس کی ہمت میں اضافہ ہوجا تا ہے تا کہ خدادند عالم اپنے کلمات اور داختح نشانیوں اور پختہ دلیلوں کے ساتھ حق وحقیقت کوآ شکار كر اوراس الان اورواضح بيان كاعملى ثبوت فراجم موجائ جس مس اسف ارشاد فرمايا: المورد ، جاشيه، آيت ساا: \* سَخَّرَلَكُمُ مَّافِ السَّلوَتِ وَمَافِ الْاَثْمِ ضِجَبِيْعَاقِنْهُ \* (اس نے تمہارے لیے وہ سب کچھ سخر کردیا جو آسانوں میں ہے اور زمین میں ہے جبکہ وہ سب کچھ خدا ہی کی طرف سے ہے) الورهء بقره، آيت ۲۹: \* ثُمَّاستَوَى إلى السَّبَاء--(پھراس نے آسانوں کی تخلیق شروع کی) ان آیتوں میں انسان پرخدا کے احسانات کا تذکرہ ہے اور ان نعتوں کی یا د آوری مقصود ہے جوخدانے انسان کو المطاک ہیں اور بیآ یتیں اس امرکو بیان کرتی ہیں کہ خدانے آسانوں کی تخلیق انسان کے لیے کی اور اس کے لیے بیرسات أسان خلق کئے۔ (آیات کے معانی ومطالب او تحظیم مفاجیم ومعارف پر مزید غور وفکر کریں)۔ پس جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے انسان کے وجود اور اس کے سفر ہتی و تکامل کے مختلف مراحل کا سراغ ملتا

پن بورطاب د حرصے بین ان سے اسان نے وبوداورا نے صرف کی دعلی کی حکوم مراس کا مران ملکا ہےادرا نہی سے کا تنات میں اس کے دخل وعمل کی دستوں کا پتہ بھی چاتا ہے در اصل میدو ہی مطالب ہیں جوخداوند عالم نے عالم نسانیت کے بارے میں ذکر فرمائے ہیں اور ان میں اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ انسان کی ابتداء کہاں سے ہوئی اور اس کی انتہاء کہاں پر ہوگی تاہم یہاں میا مرقابل توجہ ہے کہ اس سلسلہ میں قرآن مجید جس طرح انسان کی دنیاوی زندگی کے اُ غاز کو عالم طبیعت کے ساتھ مربوط و وابستہ قرار دیتا ہے ای طرح خداوند قدوس کے ساتھ بھی اس کے دبط وقت کی تا سورة بقره آيات ٢٨ و١

تفسيراكميز انجلد ا ب چنانچدارشاد موا: سوره دمريم، آيت ٩: \* " وَقَنْ خَلَقْتُكَمِنْ قَبْلُ وَلَكُمْفَ شَيْئًا \* (میں نے بی تحقیم پہلے پہل پیداکیا جب تو کچھ بھی ندتھا) سوره وبروج ، آيت ساا: \*" إِنَّهُ هُوَيُبُ عُوَلِعِيْلُ (وبى بےجوابتداءكرتا بےاوروبى بےجووالى لوٹاتا ہے)-یں انسان ایک ایس مخلوق ہے جس نے گہوارہ ء تکوین (وا غوش آ فرینش) میں تربیت پائی اور خدا کے سرچنا صنعت وایجاد سے وجود دہشتی کی پاکیزہ نعمت سے بہرہ در ہوا اور وہ اپنے سفر وجود میں ہمیشہ گونا گوں مراحل طے کرنے ، مصروف رہتا ہے جبکہ اس کا سیر وسلوک' بے جان طبیعت' کے ساتھ مربوط ہوتا ہے لیکن اس کے باوجودوہ اپنی فطرت تخلیق میں خدا کے امرادراس کی ملکوتیت سے دابستہ ہے کہ جس کے متعلق خدانے ارشاد فرمایا: سوره ويس، آيت ۸۲: \* إِنَّمَا آمُرُكَمَ إِذَا آمَادَ شَيْئًا آنَ يَقُول لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "-(اس کی شان ہے ہے کہ جب کسی چیز کے بادے میں ارادہ کرتا ہے کہ اسے کیے کہ ہوجا 'وہ ہوجاتی ہے)۔ سور دیمل،آیت • ۳: \* إِنَّمَاقُولُنَالِشَى عَإِذَا آَرَدُنْهُ أَنَ نَتَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ -(سمی چیز ہے ہمارا کچھ کہنا یوں ہے کہ جب ہم اس کے ہونے کا ارادہ کرتے ہیں کہ اسے کہیں کہ'' ہوجا'' پس و حاتی ہے)۔ بہآیتیں انسان کی تخلیق اور وجود میں آنے کے ابتدائی مراحل کو بیان کرتی ہیں' لیکن اس کی واپسی اورخدا کی طر و لوٹ کر آنے کی بابت قر آن مجید نے اس کے راستہ کو دوقسموں میں تقسیم کیا ہے: ایک سعادت وخوش بختی کا راستہ اور د شقادت ومدبختی کا راسته! پہلا راسته یعنی سعادت والا راسته تمام راستوں سے زیادہ نز دیک راستہ ہے جوعظمتوں کی آ منزل تک جاتا ہے اور وہ انسان کوان رفعتوں اور معنوی ملند یوں تک لے جاتا ہے جہاں سے انسان اپنے پروردگار نہایت آسانی کے ساتھ پنچ جاتا ہے لیکن دوسرا راستہ (یعنی شقاوت والا راستہ) عظمتوں اور معنوی بلند یوں سے کوسوں ہے اور وہ انسان کو پیتیوں میں سے سب سے زیادہ پیت مقام (اسفل السافلین) تک لے جاتا ہے تا کہ وہ ای <sup>ط</sup> پروردگار عالم تک پینچ جائے تاہم خداان سب پر محیط اور انہیں گھیرے ہوئے ہے یا در ہے کہ اس موضوع سے مربوط مطا

ዮለለ

تفييراكميز انجلد ا

سورہ فاتحہ کی آیت '' اِلَّیْ نَاالَصِّراطَ الْمُسْتَقِبْمَ '' کی تفسیر کے من میں بیان ہو چکے ہیں۔ یہ تمام مطالب'' انسان کے راستہ '' کی بابت ایک اجمالی بیان کی حیثیت رکھتے ہیں ان سب کی تفصیلات اور انسان کی اس دنیا سے پہلے کی زندگی دنیا کی زندگی اور دنیا کے بعد کی زندگی کا بیان اپنے اپنے مقام پر آئے گا۔البتہ یا در ب کہ قرآن مجید نے انسان کی زندگی کے ان تینوں مراحل ( دنیا سے پہلے دنیا میں اور دنیا کے بعد ) کے سلسلہ میں صرف انہی مطالب کو بیان کیا ہے جن کا تعلق انسان کی ہدایت و گھراہی اور سعادت و شقادت سے ہے اور اس سے متراہمیت کے حال مطالب کو بیان کیا ہے جن کا تعلق انسان کی ہدایت و گھراہی اور سعادت و شقادت سے ہے اور اس سے متراہمیت کے حال تعلق رکھتے ہیں۔

سات آسانوں کی تخلیق 0" فَسَوّْنِهُنَّ سَبْعَسَلُوتِ-(چراس نے انہیں سات آسان بنائے)۔ ساء (آسان) کی بابت تفصیلی بحث سورہ حم سجدہ میں آئے گی ،انشاءاللد تعالی -

إكميز انجلد ا

. . . . . . . . . . .

سورهٔ بقره آیات ۲۳ ۳۳

يراكميز ان جلد ا

آبات • ۳۳ تا ۳۳

٥ وَ إِذْ قَالَ مَبْنُكَ لِلْمَلَإِ لَمَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْاَمْضِ خَلِيْفَةً لَ قَالُ وَ الْاَمْضِ خَلِيْفَةً وَ قَالُ وَ الْآمَنِ خَلِيْفَةً وَ قَالُوْ الْتَحْمَلُ وَ يَعْفِلُ وَ الْآمَنِ خَلِيْفَةً وَ قَالُوْ الْتَحْمَلُ وَ يَعْفَى الْتِمَاءَ وَ وَتَحْنُ لَسَبِّحُ بِحَبْرِكَ وَنْقَتَى سُلَكَ قَالَ إِنِّي آعْلَمُ مَالا تَعْلَبُوْنَ ٥
 ٥ وَعَلَّمَ الْاسَبَاءَ كُلَّهَا ثُمَةً عَالَ إِنِي آعْلَمُ مَالا تَعْلَبُوْنَ ٥
 ٥ وَعَلَّمَ الْاسَبَاءَ كُلَّهَا ثُمَةً عَالَ إِنِي الْمَالِيكَةِ عَالَ الْمَالِيكَةِ لَعْنَا وَ عَلَمُ مَالا تَعْلَبُوْنَ ٥
 ٥ وَعَلَّمَ الْاسَبَاءَ لَحُلَمُ اللَّهُ عَالَ الْحَامَةُ عَالَ الْحَامَةُ مَالا تَعْلَبُوْنَ ٥

وَ قَالُوا شُبُخْنَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَا مَا عَلَيْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْ الْعَلِيمُ الْعَلَيْ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْحَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلَيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْحَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْحَالِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلُيمُ الْحَلِيمُ الْ

وَ قَالَ يَادَمُ اَثَنِئَهُمُ بِاسْبَآبٍ عِمْ قَلَتْ آ أَثْبَاهُمُ بِاسْبَآبٍ عِمْ قَالَ آَثْبَاهُمُ بِاسْبَآبِ عِمْ قَالَ اللهُ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَمُ عَنْ السَّهُ وَالْاَ مُضْ وَاعْلَمُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ مُنْ اللهُ عَالَ مُنْ عَالَمُ عَالَهُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمُ تَكْتُبُونَ اللهُ عَالَ مُعَالَمُ عَالَهُ عَالَ اللهُ عَالَ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمُ عَالَهُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمُ تَعْلَمُ عَالَهُ عَالَ مَا عَالَ مُ عَالَهُ عَالَ مَا عَالَ مَا عَالَهُ عَالَ مَا تَعْدَ مَا تُعْدَا عَالَ مُعَالَمُ عَنْ عَالَمُ عَالَ مَا عَنْ عَالَهُ عَالَ مَا عَنْ عَالَهُ مَا عَنْ عَالَهُ عَالَ مَا عَنْ عَالَهُ عَالَ مَا عَنْ عَنْ عَالَ مَا عَنْ عَالَ مُ عَالَ مَا عَنْ عَامَ مَ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُمُ تَعْدَا عَالَهُ عَنْ عَالَهُ عَالَهُ عَالَ عَالَ عَنْ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَال

سورة بقره آيات • ٣٣ تا٣٣

اور یا دکرواس وقت کوجب آب کے پروردگار نے فرشتوں سے کہا کہ میں زمین میں ایک خلیفہ Ο وجانشین بنار ہا ہول تو انہوں نے کہا کیا تواسے بنار ہا ہے جوز مین میں فساد بریا کرے گا اور خونر بڑی کرے گا جبکہ ہم تیری جد کے ساتھ تیری شیج کرتے ہیں اور تیری نقدیس بیان کرتے ہیں تو خدانے فرمايا كهجو كجحطي جانتا جون وهتم نبيس جانتے۔ ("+) اور خدان آدم م كوسب نام پڑھاديخ چرانہيں فرشتوں ك سامن بيش كيا اوركہا كەتم مجھے Ο ان کے نام بتاؤا گرتم سچ ہو! (") O انہوں نے جواب دیا کہ ہم اس کے سوا کچھ نہیں جانے جوتونے ہمیں پڑھایا ہے بے شک تو ("") سب چھجانتے والا دانا ہے۔ O خداف فرمایا اے آدم! ابتم ان فرشتوں کوان (افراد) کے نام بتادؤ پس جب آدم \* نے فرشتوں کوان کے نام بتائے تو خداف فرمایا کہ آیا میں نے تم سے بیں کہا تھا کہ میں آسانوں اورزمین كاغبب جانتا بول اوريش و ٥سب كم محامتا بول جوتم ظامر كرت بواور جوتم چيپات بو . (٣٣)

تفسيرالميز انجلد ا

تفسيروبيان

بیآیات اس حقیقت کو بیان کرتی ہیں کہ انسان کوزین پر کیوں اتا را گیا اور یہ کہ زمین میں منصب خلافت (خدا کی نمائندگ) کی حیثیت وحقیقت اور اس کے آثار دفو اکدا ورخصوصیات کیا ہیں؟ ان مطالب کوقر آن مجید میں صرف ایک مقام پر ذکر کیا گیا ہے اور وہ یہی مقام ..... سورہ وبقرہ ..... ہے جبکہ قر آن مجید میں اس کے علاوہ جو دا قعات وقصص مذکور ہیں وہ ایک سے زیادہ مقامات پرذکر کئے گئے ہیں۔

فرشتوں سے خدا کا خطاب

تفسيراكميز أنجلد ا

0" وَإِذْقَالَ مَبّْكَ..."

اس آیت کی تفسیر میں خدا کا فرشتوں سے خطاب فرشتوں اور شیطان کا جواب اور ان سب کی تفصیلات بحد میں بیان کی جائیں گی انشاءاللہ۔

فرشتوں كاظهارات O" قَالُوَّا أَتَجْعَلُ فِيُهَا مَنْ يُّفْسِدُ فِيْهَا وَيَسْفِكُ الرِّمَاَ ءَ ۖ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَسْرِكَ وَنُقَرِّسُ لَكَ"

 (فرشتوں نے کہا کیا توات بنار ہاہے جوزین میں فساد ہر پاکرے گا اورخونریز ی کرے گا جبکہ ہم تیری حد کے ساتھ بنج کرتے ہیں اور تیری نقدیس کرتے ہیں )۔

فرشتوں کے جواب سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے خدا کے اس بیان سے کہ 'میں زمین میں ایک خلیفہ بنار ہا ہوں' بیہ مجھا کہ خدا کا ایسا کرما زمین میں فساد بر پا ہونے اور خونریزی کا سبب بے گا' کیونکہ .....وہ میہ بحضے تھے کہ زمین کی خلوق چونکہ مادی ہے اور غضب وغصہ اور شہوت کی قو توں کا مجموعہ ہے اور زمین بھی مسلسل کتھکش اور جھگڑ ہے وفساد کا گھرا در طرح طرح کی خلوق کے رہنے کی محد ودالجہات جگہ ہے کہ جس میں مختلف مزاجوں کی حامل خلوق کا آپس میں کمرا جانا اور دست وگر یہاں ہونا یقینی اور بے انہتا ہے اور اس میں بینے والی خلوق (تمام موجودات ارضی) ہر وقت تباہی کے کنار سے پر کھڑی ہے

يد تفافر شتوں كاجواب جوانہوں نے اپنى ناآ گانى كودوركر نے اور حقيقت امر سے آگاہ ہونے كى غرض سے ديا اور وہ يہ چاہتے تھے كہ خلافت كے سلسلے ميں جو يچيدگى ان كے ذہن ميں پيدا ہو كئى ہے اسے دوركر كے اصل حقيقت سے اچھى طرح باخبر ہو سكين ان كا مقصد خداوند عالم كى كام پركو كى اعتر اض ياكس سلسلے ميں نزاع وجھگڑا كرنا نہيں تھا جيسا كمان كے اس بيان سے ظاہر ہے جس ميں انہوں نے كہا: " إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيْبُمُ الْحَكِيْبُمُ

(خدایا تو بی علم و حکمت والا ہے) اس جملے میں انہوں نے خدا کے علم و حکمت کا واضح الفاظ میں اظہار و اعتراف کیا ہے اور سی جملہ چونکہ 'ان' کے لفظ سے شروع ہوتا ہے جو اس امرکو ثابت کرتا ہے کہ متکلم کے زدیک جملے کا مضمون یقینی اور مسلم الثبوت ہے۔ (غور کریں)

بہر حال فرشتوں کے بیان کا خلاصہ میہ ہے کہ: خلیفہ وقائم مقام بنانے کا مقصد ہی ہیہ ہے کہ وہ اپنے وجود وہستی کے ساتھ خدا کی حمد وسیح و نقذیس کے ذریعے اس کی ذات والا صفات کا آئینہ دارہ و جبکہ زمین کی مخلوق میں بی صلاحیت موجود نہیں بلکہ زمینی زندگی اسے فساد اور برائیوں کی طرف کینچتی ہے اور جب خلیفہ مقرر کرنے کا مقصد ہی ہیہ ہے کہ خلیفہ سیح و نقذیس کے ذریعے خدا کی صفات کا آئینہ دارہ تو دیہ مقصد ہماری تسبیح و نقذیس سے حاصل ہے اور ہم تیری تو کرتے کا مقصد ہی ہے کہ دہ ا

تفسيرالميز انجلد ا

ہیں اور تیری نفذیس کرتے ہیں للہٰذاہم ہی تیر <u>ص</u>طیفے ہیں یا یہ کہ میں ہی اپنا خلیفہ بنا 'اور اس زیمیٰ څلوق کوخلیفہ بنانے سے کیا حاصل ہوگا ؟

> خدادند عالم فے فرشتوں کے اس بیان کی ردمیں یوں ارشاد فرمایا: \* " إِنِّي أَعْلَمُ مَالا تَعْلَمُوْنَ ۞ وَعَلَّمَ ادَمَ الْاسْهَاءَ

(حقیقت میں جو کچھ میں جانتا ہوں وہ تم نہیں جانتے۔ اور خدانے آ دم کوسب کے سب نام تعلیم دے دینے ......)۔

اس ساق کلام سے دوباتیں معلوم ہوتی ہیں:

(1)۔ فذکورہ خلافت سے مرادز مین میں خدا کی جانشین تھی نہ کہ کسی زینی تلوق کی جانشین کی ایسانہیں کہ انسان سے پہلے زمین میں ایک تلوق موجودتھی جونتم ہو گئی کھر خدانے چاہا کہ ان کی جگہ انسان کو لے آئے (اگر چہ بعض مضرین نے بچی خیال ظاہر کیا ہے) کیکن بید درست نہیں کیونکہ خداد ند عالم نے فرشتوں کے جواب میں جو پچو فر مایا کہ: دُعَنَّمَ اَدَمَ الْآ سُسَمَاً بَرَ خدانے آدم کوسب نام پڑھائے اور پھر آدم کو تکم دیا کہ ان فرشتوں کے جواب میں جو پچو فر مایا کہ: ہواب اس خیال داختال سے جو بیش کیا گیا ہے ہرگز نہم آ ہنگ دہداد ند عالم نے فرشتوں کو ان ناموں سے آگاہ کرد) تو ب ہواب اس خیال داختال سے جو بیش کیا گیا ہے ہرگز نہم آ ہنگ دہمر نگ نہیں البذا خلا فت صرف آد معایہ السلام سے خصوص اور نہی تک محدود خیس بلکہ اولا دآد دم علی کی گیا ہے ہرگز نہم آ ہنگ دہمر تک نہیں البذا خلا فت صرف آد معایہ السلام سے خصوص اور نہی تک محدود خیس بلکہ اولا دا دم علی ہوں کیا گیا ہے ہرگز نہم آ ہنگ دہمر تک نہیں البذا خلا فت صرف آد معایہ السلام سے خصوص اور نہی تک محدود خیس بلکہ اولا دا دم علی میں ہر ابر کے شریک بیں للبذا خلا فت صرف آد معال ہے ہے کہ خداد ند میں کہ اگر دو سید سے داست ہیں جارت کی تا کہ اس علم کی آ ثار ہیشہ کے لیے تدریجی طور پر اس سے ظاہر ہوت نہی کہ اگر دو سید سے داست پر چلاتو اس علم سے پور سے طور پر بہرہ ورہو سکے گا گو یا اس علم کو '' قوت' کے مرحلہ سے دف حلیت'' کے مرحلہ تک لانا کا ' یا در ہے کہ' تو ت کی مرحلہ سے فعلیت کے مرحلہ تک لا نا ' ایک خالص علمی وفلہ خیا داخلہ سے ' میں سے مراد کی چیز میں پائی جانے والی صلا حیت ( قوت کہ مرحلہ کی خصور یہ کہ یہ منصب عمومیت رکھا ہے اور اس کا دائرہ بہت اس سے مراد کی چیز میں پائی جانے والی صلا حیت ( قوت ) کو کم صورت (فعلیت ) دینا ہے۔

الی ہے۔ جیسا کہ درن ذیل آیات سے بھی اس کی تائید لتی ہے:

ورهءاعراف، آيت ٢٩:

\*" إِذْجَعَلَكُمْخُلُفَآء مِنْ بَعْرِقُومِ نُوْجٍ "۔ (جب خدانے تمہیں تو منوح " کے بعد خلیفے (جانشین) بنایا .....) ورہ ءیوٹس ،آیت مہا: \* ثُمَّجَعَلْنُكُمْخَلَمِفَ فِالاَتُرضِ--

ا قر

سوره دنمل، آیت ۲۲: \* وَيَجْعَلْهُ خُلَفَا عَالاً تُرض -- " (اوروہ حمہیں زمین میں خلیفے بنائے۔۔)۔ ان آیات سے صاف ظاہر ہے کہ خلافت عمومیت رکھتی ہے ادر کسی ایک فرد سے مخصوص نہیں بلکہ اس کا دائر ہو سیچ ہےاورخدا جسے اس کا اہل سمجھتا ہے اسے عطاکرتا ہےاور اس کی اہلیت بھی خداہی عطاکرتا ہے)۔ (۲)۔ خداوند عالم نے زمین میں بنائے جانے والے خلیفہ سے فساداور خونریز کی کی فنی نہیں کی لینی سی پی کہا کہ و فساد ہر پانہیں کرے گااور خونریزی نہیں کرے گااور نہ ہی فرشتوں کی طرف سے تبیج وتقذیس کرنے کے اظہار کی تکذیب کی بلکہ ان کی تقدیق کی البتہ ایک اور بات پیش کردی اور وہ بید کہ ایک ایسی مصلحت پیش نظر ہے جس کی بحکیل فرشتوں کے بس میر نہیں اور فرشتے اس مسلحت کے عظیم بوجھ کو اٹھانے سے قاصر ہیں جبکہ میزینی خلیفہ اسے انجام دے سکتا ہے اور وہ خدا ک ترجهان اوراس کے اسرار کا حامل بن سکتا ہے لیکن فرشتے ایسانہیں کر سکتے اوراس مصلحت کی اہمیت اس قدرزیادہ ہے کہ الر کے لیے فساداور خونریزی کو برداشت کیا جاسکتا ہے اوروہ ان کی تلافی کر سکتی ہے چنا نچہ خداوند عالم نے فرشتوں کے جواب میر پہلے یوں ارشاد فرمایا: إِنِّي أَعْلَمُ صَالًا تَتَعْلَبُوْنَ جو کچھ میں جانتا ہوں دہ تم نہیں جانتے .....اور پھر دوسری مرتبدا پنے بیان کر سمت كوتبريل كرتے ہوتے يوں ارشاد فرمايا: آلمَهُ أَقُلْ تَكُمُ إِنِّي آَعْلَمُ غَيْبَ السَّلْوٰتِ وَالْآئم ض ٠٠٠ آيا ميں نے ت سے پینہیں کہا کہ میں آسانوں اور زمین کے غیب کو بہتر جانتا ہوں .....اس آیت میں ''غیب'' سے مراد وہ''اسائ' ...... تام ..... بین جوخدانی آدم مسکو پر همائے شخصند کدان اساء ( ناموں ) کی آ دم مسکو کی ایک کی دینا کی کو کی فرشتوں کو بید معلوم بخ ند تفاكه كچھا يسے نام بھی ہیں جن كانہيں علم نہيں، نہ بيدكه انہيں ان اساء كا توعلم تفاليكن اس بات كاعلم ند تفاكه آدم محصى انہير جانے ہیں کیونکہ اگراییا ہوتا تو خدا کوان سے ان ناموں کے پوچھنے کی ضرورت ہی نہ ہوتی 'اس سے معلوم ہوتا ہے کہ فر شے ان ما موں کاعلم ہی نہیں رکھتے تھے در نہ خداوند عالم آ دم کو پیچکم دینے پراکتفاء کر لیتا کہ اے آ دم ان فرشتوں کوان ہستیوں – نام بتادؤتا کہ انہیں معلوم ہوجائے کہ تم ان ناموں کاعلم رکھتے ہوننہ یہ کہ فرشتوں سے پوچھے کہ ان کے نام کیا ہیں!اس ۔ واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ فرشتوں نے اپنے آپ کو مقام خلافت الہید کا اہل ہونے کا ادعاء کیا اور اس امر کا یقین کرلیا کہ آ اس مقام کے اہل نہیں للذا ضروری تھا کہ خلیفہ ان اساء کا عالم ہو پس خدا نے فرشتوں سے وہ نام پو چھے کیکن وہ انہیں نہیر جانتے تھے جبکہ آدم ان سے آگاہ تھے ای سے بیتابت ہو گیا کہ آدم اس مقام کے اہل اور فرشتے اس کے نااہل ہیں ا مْقَامَ پرىيام بحى قابل توجه ب كەخدا نے فرشتوں سے نام پوچھنے كے ساتھ بى ارشاد فرمايا:" إِنْ كُنْتُتْم طب قِيْنَ ان کے نام بتاذا گرتم یے ہو ۔..، اس سے پنہ چکتا ہے کہ فرشتوں نے جس چیز کا ادعاء کیا وہ اس میں سیچے نہ بتھے کیونکہ اس ۔ ليحاساء كاعلم ضرورى تقاجبكه دهان كاعلم نبيس ركصت تتصر

نفسيراكميز انجلد ا

آ دم تعليم اسماء وَعَلَّمَ ادَمَرالا سَبَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ حَرَضَهُمُ (اوراللد في دم كوسب نام پر هادي، پھر أنبيل پيش كيا--) آیت مبارکہ کے اس جملہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ نام باان کے سمی یعنی ان ناموں والے حیات اور عقل کی حامل موجودات تتھ (زندہ اور صاحبان عقل) اور وہ پر دہ غیب میں پوشیدہ تتھ اور یہ کہ ان کے ناموں سے آگاہ ہونا اس علم و آگاہی کی طرح نہیں تھا جوہم موجودات عالم کے ناموں کی بابت رکھتے ہیں بلکہ اس سے قطعی مختلف تھا ورنہ جب آ دم علیہ السلام ف فرشتوں کودہ نام بتادیج تو فرشتوں اور آدم دونوں کاعلم ایک جیسا ہوجا تا اور فرشتے اس علم کے حوالہ سے آدم کے برابر ہوجاتے اور آ دم کے لیے کوئی دوسری خصوصیت ہی باقی نہ رہتی کہ جس کے سبب وہ فرشنوں سے برتر ہوتے کیونکہ فرق صرف یہی تھا کہ خدانے آ دم گودہ نام پڑھا دیئے تھے جبکہ فرشتوں کونہیں پڑھائے تتھا گرخدا فرشتوں کوبھی دہ نام پڑھا دیتا تووہ بھی آ دم جیسے ہوتے یا ان سے بھی افضل و برتز اور پھر یہ کہ اگر ان اساء کاعلم ہمارے علم جیسا ہوتا تو فرشتے صرف ان ناموں کے نہ جاننے کی بناء پراپنی کمتر کی کا اعتراف نہ کرتے اور نہ صرف اس بات سے ان کا استدلال غلط ثابت ہوتا کیونکہ ایہا کیونکر ہوسکتا ہے کہ خداکسی شخص کوخود ہی کسی زبان کی تعلیم دے اور پھراسے فرشتوں کے سامنے پیش کر کے اس پر فخر و مبابات کرتے ہوئے اپنے پاک ویا کیزہ اور مخلص عبادت گز ارفر شتوں پر کہ جو بھی خدا کی نافر مانی نہیں کرتے ادر ہمیشہ اس کے تکم کے سامنے سرتسلیم خم کئے رہتے ہیں اسے صرف آسی زبان یا ناموں کے جانے کی وجہ سے برتر کی دے اور ان سے بیر کہے کہ پیمیرا خلیفہ اور میری فضیلتوں کا حامل ہونے کی صلاحیت واہلیت رکھتا ہے جنب تم اس کے اہل نہیں ہو؟ اور پھران سے میہ بھی کہے کہ اگرتم میری بات کونہیں مانتے اور اپنے دعوے میں سیج ہو کہتم اس مقام کے اہل ہویا پھرتم اس مقام کا مطالبہ کرتے ہوتو مجھےوہ زبانیں بتاؤجو بنی نوع آ دم منتقبل میں اپنے ماضی الضمیر کے اظہار کے لیے وضع کریں گے!اوراس کے علاوہ یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ کسی زبان کا جاننا توصرف اس لیے کمال و برتر ی کہلاتا ہے کہ اس کے ذریعے کلام کرنے والے شخص کے دل کا مقصد دمطلوب معلوم ہوتا ہے جبکہ فرشتے کسی کے دل کاراز جانے کے لیے اس کی زبان جانے کے محتاج نہیں بلکہ دہ زبان اورتکلم کے بغیر ادر بلا داسطہ ہر مخص کے دل کی بات معلوم کر سکتے ہیں اور کسی کی لوح دل کا مطالعہ کرنا ان کے لیے ہر گز د شوار نہیں لہٰذاانہیں کسی زبان کے جانبے کی ضرورت نہیں وہ تکلم کے کمال سے مافوق کمال رکھتے ہیں۔ خلاصه الام بدب كه جوعكم فرشتول نے آدمؓ سے حاصل كياوہ كچھا ورتھا ادر جوعكم خدانے آدم " كوعطا كيا وہ كچھا ور جوعكم آ دم " نے فرشتوں كو عطاكيا وہ'' اساء' كا ظاہرى علم تھا، جوعكم خدانے آ دم " كو عطاكيا وہ ان اساء كے علم كى حقيقت تھى اور اس حقیق علم یاعلم کی اصل حقیقت کا حاصل کرنا آ دم سے لیے تو ممکن تھالیکن فرشتوں کے لیے ہر گزیمکن نہ تھا اور وہ اس علم کے حصول کی طاقت ہی نہیں رکھتے سفاس لیے بیر کہنا بجا ہے کہ خدانے جو علم کی حقیقت آ دم " کوعطا کی اس کی بدولت وہ خلافت الہید کے مستحق تصم رے نہ کہ فرشتوں کوان اساء کی تعلیم دینے کی وجہ سے ورنہ جب آ دم ؓ نے فرشتوں کوسب نام بتا دیئے اور دہ

ان کاعلم حاصل کر چکتو پھرانہیں یہ کہنے کی ضرورت ہی نہتھی کہ ''سُبُ لحنَكَ لا عِلْم لَنَّ آ اِلَّا هَا عَلَّہ تَنَا'' (اے اللہ تیر کا ذات پاک ہے جمیں اس کے سوالی چھ علم ہی نہیں جو تو نے جمیں پڑھایا ہے) اپنے اس بیان سے انہوں نے اس بات کا اعتراف کیا کہ ''ہم علم نہیں رکھے'' اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس بات کوجانتے تھے کہ ظاہری طور پر ناموں کا جان لینا او ہے اورعلم کی حقیقت پچھاور ہے (ان دونوں میں فرق ہے)۔

مذکورہ بالاتمام مطالب سے مدیات واضح ہوگئی کہ جن چیز وں کے نام خدانے آ دم "کو بتائے اور آ دم " نے فرشتو ر کو بتائے ان کاعلم ایسا ہونا چا ہے جن سے ان کی حقیقتوں اور ان کے وجود کی اصل واساس سے آگا بی حاصل ہو سکے نہ میرک صرف ان کے نام اور وہ الفاظ کہ جو عام طور پر کسی چیز کے مفہوم کو پیچنے کے لیے بنائے جاتے ہیں ' کے سوا پچ بھی معلوم نہ ہو الہٰ حرف ان کے نام اور وہ الفاظ کہ جو عام طور پر کسی چیز کے مفہوم کو پیچنے کے لیے بنائے جاتے ہیں ' کے سوا پچ بھی معلوم نہ ہو الہٰ حقیقت ام مد ہے کہ وہ نام والے حضرات کہ جن کے نام حضرت آ دم علیہ السلام کو تعلیم دیئے گئے متصان کا وجود صرف ذہن حدود تک محدود نہیں تھا بلکہ وہ ظاہر رنظ ہر دیکھے جاسکے والے حقائق اور حقیقی موجود ات تھیں جو کہ پردہ ء غیب یعنی آ سانوں اور زمین کے غیب میں پوشیدہ تھیں اور انہیں ان کی اس حالت اور عظیم حقیقت کے ساتھ جاننا ایک زمین مخلوق کے لیے مکن تھان کہ آ سانی مخلوق اور فرشتوں کے لیے اور دوسری بات ہی کہ وہ علم خلافت الم پید میں دخیل تھا (اس لیے قرشتے اس مقام کے ال



ناموں کا تذکرہ

O" الرئسماء كليها-" (نام) یہال "اساء " پرالف ولام ہے یعنی الاسائ جو کہ عربی زبان کے تو اعد کی رو ۔ " بجع محلّی باللام" کہلاتی ہے (و جمع کا صیفہ جس پرالف ولام ہو) اور جب جمع کے صیفہ پر الف ولام آئے تو اس ہے عومیت (معنی و مصداق کے دائرہ میں وسعت) مراد لی جاتی ہے اور پھر اس کے ساتھ " کلھا" کا لفظ بھی ذکر ہوا ہے جس کا متی " سب نے گو یا اس" کلھا" کے لفظ فر بیرتا کید کا فائدہ دیا ہے لہذا" الاساء کلیا " سب تام سب ہے مراد یہ ہے کہ ہروہ خام جو کی کا نام ہوسکتا ہے اس جملہ فر بیرتا کید کا فائدہ دیا ہے لہذا" الاساء کلیا " سب تام سب ہے مراد یہ ہے کہ ہروہ خام جو کی کا نام ہوسکتا ہے اس جملہ میں کی قسم کی قید اور عہد ( پہلے سے معلوم نام ذہبی طور پر یا بیان کئے گئے نام ) بھی موجود خیس جس کی بناء پر یہ کہا جا سے کہ ان میں کی قسم کی قید اور عہد ( پہلے سے معلوم نام ذہبی طور پر یا بیان کئے گئے نام ) بھی موجود خیس جس کی بناء پر یہ کہا جا سے کہ ان میں کی قسم کی قید اور عہد ( پہلے سے معلوم نام ذہبی طور پر یا بیان کئے گئے نام ) بھی موجود خیس جس کی بناء پر یہ کہا جا سے کہ ان میں کی قسم کی قید اور عہد ( پہلے سے معلوم نام ذہبی طور پر یا بیان کئے گئے نام ) بھی موجود خیس جس کی بناء پر یہ کہا جا سے کہ ان میں میں چی تی کی کی ان میں جو پہلے سے معلوم شخن اس کے بعد خدا نے ارشا دفر مایا: " شم عرضم" ( پھر خدا نے انہیں فرشتوں کے مار من چی تیں کیا) اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان میں سے ہر تام لیتی ان کام سمی ( نام والے ) ایسی گلوق شے جو حیات اور علم کھی در محقہ میں اور دین کا غیب ، تو آگر جو اس میں سے ام اور اور زمین کے غیب میں پوشیدہ ہے۔ آ میں میں غیب کی باب کہا گیا ہے: در آسانوں اور زمین کا غیب ، تو آگر جو اس میں سے امرار غیب نمیں پر معنا میں پیں کہ یہاں پھن غیب مرادلیا جائے اور یوں کہا تی وی اور دین کا غیب ، تو آگر جو اس میں سے امکان پا یا جا ہے کہ بیا ضافت بھی موار دو مقامات میں جی کی ہو ہی کہا در جمل میں اور دین کا غیب ، تو آگر جو اس میں سے امرار غیب ، لیکن سے مقام ایں نہیں کہ یہاں پھی غیب مرادلیا جائے اور یوں کہا سورة بقرهآيات • ٣ تا٣٣

بيراكميز انجلد ا

ئے: ''آ سانوں اورز مین کے غیب سے کچھ، مراد بے بلکہ یہاں آ سانوں اورز مین کے غیب سے مرادتمام اور ساراغیب ہے یونکہ یہاں قدرت البہیہ کی وسعت و کمال اور فرشنوں کی ناتوانی و بجز ونقص کا اظہار مقصود ہے لہذا بیضروری ہے کہ یہاں سافت من ( تبعیض ) کی بجائے اضافت لام مراد کی جائے جس سے ریس مجماحا تا ہے کہ وہ ''اساء'' سستام سسا پسے امور شے تمام آ سانوں اورز مین سے پوشیدہ شے (عالم ساوی وارضی سے نفی شے ) اور پور بے طور پر عالم کون دکا نات کی حدود سے ہر شخص

مذکورہ بالامطالب کی روشیٰ میں جب یہ معلوم ہو گیا کہ اسماء سے مرادسب نام ہیں اوران ناموں والے افرادزندگی رعلم رکھتے تصاور پر دہءغیب' لیعنیٰ آسانوں اورزمین کے غیب میں پوشیدہ تھے تو مزید غور دفکر.....کرنے سے آپ قطعی ر پر بیزیتیجہ حاصل کر سکتے ہیں کہ بیرتقا کق کمل طور پر درج ذیل آیت کے ضمون سے مطابقت رکھتے ہیں (ملاحظہ ہو) پر ہ ، حجر، آیت ۲۱:

\* وَإِنْ مِّنْ شَىٰ إِلَّا عِنْدَاخَزَ آبِنُهُ وَمَانُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَى مَعْلُوْمٍ "

(ہمارے پاس ہر چیز کے خزانے موجود ہیں اور ہم ان خزانوں میں سے چی تلی مقدار بھیجتے ہیں)۔

خلاصہ کلام بیا کہ جن ہستیوں کو خداوند عالم نے فرشتوں کے سامنے پیش کیا وہ خدا کی عالی مرتبت تخلوق اور اس لے دائر کہ حفظ وامان میں تقلی اور غیب کے پردوں میں مجتوب و پوشیدہ تھی اور خداوند عالم نے دنیا میں انہی کی برکت سے ہر اسم' نازل کیا اور جو پچر بھی آسانوں اور زمین میں ہے وہ سب انہی کے نور اور انہی کی بدولت ہے اور وہ اس کثر ت کے جودافر ادی تعداد کے لحاظ سے کثر ت میں نہیں اور نہ ہی ان کی شخصیتوں میں کوئی فرق ہے یعنی ان کے درمیان ایسا فرق نیس عام طور پرلوگوں کے درمیان یا بیاجاتا ہے بلکہ حقیقت میں ان کی کثر ت مراتب و درجات کے لحاظ سے سے اور ای کی طرف سے میں سے ہر''اسم' کے نزول کا تعلق ان جا میں تا ہے۔

خداظاہر دباطن سے آگاہ ہے O" وَاعْلَمُمَاتُبُلُوْنَوَمَا كُنْتُمْتَكُتُوْنَ ". (ادر میں بہتر جا نتا ہوں ہراس چیز کوجوتم ظاہر کرتے ہواور جو کچھتم چھپاتے ہو)۔ اس جملے میں دوچیزوں کا ذکر ہے: ایک وہ کہ جسفر شتے ظاہر کرتے ہیں اور دوسری وہ کہ جسے چھیاتے ہیں اور · دونوں غیب ہی کی دونتمیں ہیں' جنہیں''نسبی غیب'' کہاجا تا ہے یعنی آسانوں اورزمین کے غیب کا ایک حصہ ہے' یہی وجہ۔ كماس ، يعلم يون ارشاد فرمايا: إنى أعَلَمُ عَيْبَ السَّلواتِ وَالْآسَ عِن العن عن عن العن اور من اور دين ع غيب كوب ترجا مون تواس جملے کے بالکل مقابل میں بر کہنا کہ "وَ اَعْلَمُ مَانَتُبْ وُنَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُبُونَ" (ادر میں بہتر جا نتا ہوں ا چیز کو جسے تم خاہر کرتے ہو یا جسے تم چھپاتے ہو) اس بات کی دلیل ہے کہ اصل غیب کی دونوں قسمیں یعنی زمین وآسان (عا ارضی دساوی) میں پایاجانے والاغیب اوران سے باہر کاغیب علم اللی کے دسیع دائرہ میں ہیں۔ کتمان ویوشیدہ کئے گئے امور سے آگاہی مينا إدى » 0" وَمَا كُنْتُمْتَكْتُرُنَ "-(اورجو پھرتم چھیاتے ہو) اس جملے میں تتمان اور چھپانے کو' گُنْتُمْ '' کے لفظ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضر ، آ دم \* اوران کے خلیفہ بنانے کی بابت کوئی خاص امر پوشیدہ تھا چنانچہ اس کی تصدیق بعدوالی آیت سے بھی ہو کتی ہے <sup>جہ</sup> يس يون كها كياب: \* \* فَسَجَهُ ذَا إِلَّا إِبْلِيْسَ أَبْ وَاسْتَكْبَرَ أَوَ كَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ \*- كَرْسِب فَتِجده كما موات المي کے اس نے الکار کردیا اور تکبر کیا اور وہ تھا ہی کافروں میں سے ... .. اس جملے سے معلوم ہوتا ہے کہ اللیس آ دم کی تخلیق کے ا واقعد سے پہلے ہی کافرتھا کیونکہ آیت میں ب "و کان مِن الْكَفِرِيْنَ " يعنى وہ تھا ہى کافر تو كويا اس كا آ دم " كو مجدہ نه اس کے ای کفر کی وجہ سے تھا کہ جسے اس نے چھیا یا ہوا تھا۔ ان تمام مطالب سے بد بات معلوم ہوتی ہے کہ فرشتوں کا سجدہ کرنا اور ابلیس کا سجدہ کرنے سے انکار کرنا ایک ا واقعدتها جوخداوند عالم کے ان دو بیانات کے درمیان میں رونما ہوا: يبلايان: إِنِّي أَعْلَمُ مَالَاتَ تَعْلَبُونَ · · ( من ا - برّ جا نتا بول جتم نبيس جانة ) دوسرابيان: " وَأَعْلَمُ مَاتَبُنُوْنَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُبُوْنَ " (ادر من ببتر جامتا بول جسم ظاهر كرت بواور ج چھیاتے ہو۔۔ تھے۔۔)

راكميز انجلد ا

اورای طرح بیراز بھی آ شکار ہوجاتا ہے کہ خداوند عالم نے " اِنِّيَّ أَعْدَمُ مَالَا تَعْلَمُوْنَ " کَتِنے کے بعد' اِنَّ عُدَمُ عَيْبَ السَّلُوٰتِ وَالَا سُ حِنْ ' کیوں کہا' یعنی پہلے یہ کہ کُر کہ میں جو پھ جانتا ہوں وہ تم نہیں جانے پھراسے تبدیل کر کے یوں کہا کہ میں آ سانوں اورز مین کے غیب کو بہتر جانتا ہوں اُس کیوجہ تمام مذکورہ مطالب سے بخوبی معلوم ہوجاتی ہے۔

ردايات يرايك نظر

كُر شنو ڪجواب کي وضاحت تغيير العياشي ميں حضرت امام جعفر صادق محمنو لي ٻ تي ارشاد فرمايا: اگر فرشتو لي زين ميں فساد ورخونريزي کرنے والوں کو ندديکھا ہوتا تو خدامے بيک طرح کہ سکتے تھے کہ: ( اَتَجْعَلُ فِيْهَامَنْ يَّفْسِدُ فِيْهَاوَ يَسْفِكُ لَنِّ مَاَءَ) آياز مين ميں اسے خليفہ مقرر کر دہاہے جواس ميں فساداور خونريزي کرےگا۔

جزیہ امام علیہ السلام کے بیان کی روشن میں اس بات کا امکان نظر آتا ہے کہ اس سے مرادوہ دور ہوجو بنی نوع آ دم م کے مین میں بینے سے پہلے تھا چنا نچہ اس سلسلے میں روایات بھی وارد ہوئی ہیں اور یہ بات ہمارے اس بیان کے منافی بھی نہیں جو اس نے پہلے ذکر کیا تھا کہ جب خدانے ارشاد فرمایا" اِتی جا حِلٌ فِی الاَ ٹُرض خَلِيْفَةً " میں زمین میں خلیفہ بنا رہا ہوں تو رشتوں نے سی مجما کہ دہ زمین میں فساد وخوز یزی کر کے گا بلکہ حقیقت سے ہے کہ ہمارے اس بیان کے بغیر فرشتوں کی بات سر مراح کے قابل مذمت قیاس جیسی ہوجائے گی جو قیاس اللمیں نے کیا یہ کہ تھارے اس بیان کے بغیر فرشتوں کی بات کی میں ہوتو اس کا مطلب میں کہ دوسری مخلوق میں ایسان کر کی ہے گا ہے کہ جارے اس بیان کے بغیر فرشتوں کی بات

ندر بیرکا منہ تو ڑجواب تفسیر العیاشی میں مذکور ہے کہ زرارہ نے کہا میں حضرت امام محمد با قر علیہ السلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا امام نے مجھ سے پوچھا: کہا تیرے پاس احادیث شیعہ میں سے کچھ ہے؟ میں نے عرض کی: میرے پاس احادیث شیعہ میں سے مہت کچھ ہے اور میں نے سوچا تھا کہ ان سب کوآگ لگا دوں امام "نے ارشاد فر مایا کہ انہیں چھپالوادر جوحدیث صحیح نہ لگے سے بھلا دوامام "کی بیر بات سن کر مجھے حضرت آ دم "کے بارے میں جواحادیث وارد ہوئی ہیں وہ یاد آگھنے کا مام محمد باقر سورهٔ بقره آ<u>یا</u>ت • ۳۳<sup>۱<sup>.</sup></sup>

السلام في ارتثاد فرمايا كدفر شتون كوا دم مح بارب من كياعكم تقا كدانهون ف كهدديا " ايا سي مقرر كرر باب جوز من " فساداور فوزيزى كرككا زراره فكهاكه جب حضرت امام جعفر صادق عليه السلام بيدوا قعدذ كركرت توفر مايا كرتے ت بدوا قعدقدر بیکامند تو رجواب ب جوبید کہتے ہیں کہ انسان کی تقدیراس کی تخلیق سے پہلے ہی معین ہو چکی تھی پھراس کے بعد ا جعفر صادق عليه السلام ف اس پرمز يدروشن ذالت موت فرما يا كدفر شتول مي ب أيك فرشته ادم عليه السلام كا دوست اورجب آدم " آسان سے زمین پراتر بو آب کی جدائی اس فرشتہ کونا گوار خاطر ہوئی اور اس نے خدا سے حضور کلہ کیا اور ے اجازت طلب کی کہ وہ بھی زمین پر اتر جائے چنا نچ فرشتہ زمین پر اتر ااور آ دم " کے پاس پیچا، اس نے ویکھا کہ آ ز مین کی ایک خشک اور بآب و گیاه جگه پر بیٹے ہیں آ دم " نے جوں ہی اپنے آسمانی دوست کود یکھا تو سر پر ہاتھ ر نہایت زور سے چیخ ماری امام جعفر صادق " نے ارشاد فرمایا: کہاجاتا ہے کہ آدم " نے استے زور سے چیخ ماری کہ تمام مخا نے سی یعنی اس کی آ واز فضائے عالم میں گونچ اٹھی فرشتہ نے آ دم "کی بیجالت دیکھی توان سے کہا کہ میں تجھتا ہوں آ پ خدا کی نافر مانی کی ہے اور ایک ایسا بوجھ اٹھالیا ہے جس کی آپ طاقت نہیں رکھتے آیا آپ جانتے ہیں کہ آپ کے بار میں خدانے ہم سے کیا کہااور ہم نے اس کا کیا جواب دیا؟ آ دم " نے کہا: جمیں مجص معلوم بیس فرشتہ نے کہا : خدانے ہم كما ب (إنى جَاعِلٌ في الآس ض خَلِيْفَةً) من زمين من خليفه مقرر كرر ما موں، تو مم نے كما ( أَتَجْعَلُ فِينها يَّفْسِدُ فِيهُهَا وَيَسْفِكُ الرِّماَء) آيا سےمقرر كرد باب جوزين مي فساداور خوزيزى كرےگا؟ اس سے پند چاتا ب نے تحجے اس لیے پیدا کیا ہے کہ تو زمین میں رہے تو کیا اب بھی تو یہ چا ہتا ہے کہ آسمان میں رہے؟ .....، امام جعفر صادق <sup>\*</sup> بددا قعہ بیان کر کے تین مرتبہ فرمایا: خدا کی قشم فرشتہ کی اس بات سے ہی آ دم م کے دل کوشلی ہوئی ۔ اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ آدم " کی بہشت ( کہ جس میں پیدا ہونے اور پھر وہاں سے زمین پر آئے آسان میں تقی اس سلسلہ میں مزیدروایات بھی ذکر کی جائمیں گی۔

اسماء کے ایک مصداق کا ذکر تفسیر العیاش میں ایک روایت ابوالعباس سے ذکر کی گئی ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق السلام سے بوچھا کہ آیت میں ہے: "وَعَلَّمَ اَدَمَر الْاَسْمَاءَ کُلَّھَا' خدانے آ دم " کوسب نام پڑھائے تو وہ نام کیا۔ امام "نے ارشاد فرمایا کہ دہ زمینوں پہاڑوں غاروں اور وادیوں کے نام تضح پھرامام "نے اپنے نیچے بچھے ہوئے قالین کو اور فرمایا کہ بیقالین بھی انہی چیز وں میں سے ہے جن کے نام خدانے فرشتوں کو پڑھائے۔

تفسيراكميز انجلد ا

فضیل بن عباس کی روایت ای تغییر (العیاش) میں فضیل بن عباس سے مروی ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق سے پوچھا کہ خدانے آ دم علیہ السلام کو جونا م تعلیم دینے وہ کیا تھے؟ توامام سے ارشاد فرمایا: وہ وادیوں نبا تات در فتوں اور پہاڑوں کے نام شھے۔

داودبن سرحان كابيان اس تغیر (العیاش) میں داور بن سرحان عطار سے مروی ہے انہوں نے کہا: میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں حاضر تھا'امام \* نے دستر خوان بچھانے کا حکم دیا'ہم نے کھانا کھایا' پھر آپ نے ہاتھ دھونے کے لیے طشت اور توليد متكوايا، ميس في امام عليد السلام كى خدمت ميس عرض كى كدمولا ميرى جان آب پر قربان موديفر ماييخ كدخداوند عالم ف حضرت آدم م كوسب نام تعليم دينة تو آيا بيطشت اورتوليه بحى ان نامول من شامل في امام في ارشاد فرمايا كدان من سب بچھشامل ہے تمام در سے ( پہاڑوں کے درمیان کے تلک راستے ) وادیاں اور بیابان سب شامل بین اس کے ساتھ ہی امام ؓ نے اپنے دست مبارک سے بلندیوں اور پستیوں کی طرف اشارہ کیا کہ بیرسب ان میں شامل ہیں۔

خلافت الهيد كاستحقاق كى حامل شخصيات

کتاب معانی الاخبار میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے کہ آپ \* نے ارشاد فرمایا خداد ند عالم نے آدم علیہ السلام کواپٹی تمام جنوں (انبیاء \* ومر کین \* اور آئم معصومین \*) کے نام تعلیم دینے بچر آئیس جبکہ دو اس وقت عالم ارواح میں تصفر شتوں کے سامنے پیش کیا اور ارشاد فرمایا کہ اگر تم اپنی اس بات میں سیچ ہوکہ اپنی جبکہ دو اس وقت عالم ادواح میں تصفر شتوں کے سامنے پیش کیا اور ارشاد فرمایا کہ اگر تم اپنی اس بات میں سیچ ہوکہ اپنی جبکہ دو اس وقت عالم ادواح میں تصفر شتوں کے سامنے پیش کیا اور ارشاد فرمایا کہ اگر تم اپنی اس بات میں سیچ ہوکہ اپنی تی دفتا ہے کہ جو اب ادواح میں میں خطر سندی کی تعاد رہو کہ تعلق کی تک از آنگ آنت الفکر بیٹم ال حکومین \*) کے نام بھی بتا و افر شتوں نے جو اب دیا: \* سُبُحنَنَ کَ لَا عِلْمَ لَنَ آ الَّا مَاعَلَّ بَنَنَ انْتَ الْعَلِيبُمُ الْحَکِيمُ \* (تیری ذات پاک ہے ہمیں اس کے علاوہ بچر عملوم نیں ہے جو تم کی تعلیم دیا ہے تو ہی دانا اور عملت والا ہے) اس کے بعد خداوند عالم نے آدم \* سار شاد فرمایا: \*\* نَ اَدَمُ اَنَ مُنْهُمُ بِاَسْہمَا ہِمِ \*\* (اے آدم \* ابتم انہیں ان کے نام بتاؤ) ہیں جب آدم \* ارشاد نام م بتا کے تو فرشتوں نے ان استیوں کی عظمت کوجان لیا اور اس امر سے آگاہ ہو گئے کہ ان شخصیت اور اس امر عرفی اس کے م معلوم نیں ہے جو تم نے میں تعلیم دیا ہے تو ہی دانا اور اس امر سے آگاہ ہو گئے کہ ان شخصیت کی میں اس کے ان میں ان کی عظمت کوجان لیا اور اس امر سے آگاہ ہو گئے کہ ان شیما ہوں کی عظمت اور اس م م متالے تو فرشتوں نے ان استیوں کی عظمت کوجان لیا اور اس امر سے آگاہ ہو گئے کہ ان شخصیتوں کا مقام و مرتبہ خدا ک م تو دیک کتنا بلند ہے الہذا یہ حقیقت میں ان پر داخ محکمت والا ہے اس کا حق رضی ہیں کہ زمین میں مو الی خلاف اور اس کی تو کو کم دیا کہ اس کی جمعت اور میں میں میں میں میں میں میں میں میں کہ میں میں میں میں کہ مقام مقدا ہوں اور اس کی توں کو تکم میں میں کی مقدا کی خلافت اور اس کی توں کو تم میں میں میں میں کی میں میں کی میں میں کی میں میں کہ میں میں کہ میں میں معام کی معام میں کہ میں کہ کہ میں میں کہ میں میں میں کہ میں میں کہ کہ میں میں کہ میں میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں میں کہ میں کہ میں کہ میں میں کہ میں میں کہ میں

تَلْتُمُونَ "-

آیا میں نے تم سے نہیں کہا تھا کہ میں آسانوں اورز مین کاغیب جانتا ہوں اور میں ہراس چیز کو بہتر جانتا ہوں جو<sup>ت</sup> ظاہر کرتے ہواور جو پچھتم پنہاں کرتے ہو)۔

7+12

توضيح وشخفيق:

جو مطالب ہم نے پہلے بیان کئے ہیں ان کی روشن میں آپ مذکورہ روایات کے معانی سے بخونی آگاہ ہو سکتے ہیں اور اس حقیقت سے مطلع ہو چکے ہیں کہ ان روایات اور پہلے بیان کی گئی روایات میں کوئی تنافی نہیں پائی جاتی ( یعنی ان م ایک دوسر نے کی فقی کا پہلو موجود نہیں ) کیونکہ پہلے ہم نے ذکر کیا کہ خداوند عالم کا ارشاد ہے: \*" وَ إِنْ قِنْ شَیْ اِلَا عِنْدَ کَا اَحْدَا کَوْنَہُ

(ہر چیز کے خزانے ہمارے پاس موجود و حفوظ ہیں)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی چیز ایسی نہیں جوغیب کے خزانوں میں موجود ند ہو اور بیدسب چیزیں ہمار سے سامنے موجود ہیں انہی غیب کے خزانوں ہی سے آئی ہیں لہذا جونا مان چیز وں کا یہاں ہے ان خزانوں میں بھی و نام ہے اس لیے اس حوالہ سے کوئی فرق نہیں کہ یوں کہا جائے: خداوند عالم نے آ دم " کو جو کچھ بھی غیب کے خزانوں یہ موجود ہے اس کی تعلیم دی کہ دہتی آسانوں اورز مین کا غیب ہے یا یوں کہا جائے کہ: خداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کو ہر کے نام کی تعلیم دی اور وہی آسانوں اورز مین کا غیب ہے دونوں صورتوں میں بات ایک ہے اور ایک ہی دہتوں میں جن کے خرانوں ہیں ہی ہی کہ یہ موجود ہے اس کی خلیہ اور میں جو ہو ہے ہی ہی ہے اور اور ہیں کہ یوں کہا جائے اور کہا جائے کہ خداوند عالم نے آ دم " کو جو کچھ بھی غیب کے خز انوں پر موجود ہے اس کی تعلیم دی کہ دونی آسانوں اور زمین کا غیب ہے دونوں صورتوں میں بات ایک ہے اور ایک ہی معنی و مفہوم ۔

روایات طینت کا تذکرہ اس مقام پر مناسب ہے کہ ان روایات میں ہے جنہیں'' روایات طینت'' کہاجاتا ہے پھر دوایات ذکر کی جا' ہم وہ حدیث یہاں ذکر کرتے ہیں جوعلامہ مجلسؓ نے کتاب بحار الانوار میں جابر بن عبد اللہ انصاری کے حوالہ سے ذکر کی انہوں نے کہا: (قلت لر سول اللہ (ص): اول شیبی خلق اللہ صاً ہو؟)

(قلت لرسول الله (ص): أول شيى خلق الله ما هو؟) مي ني يغير اكرم لى الدعليد وآلدو علم كى خدمت مي عن كى كه خدان سب سے پہلے س چيز كو پيدا كيا؟ (فقال: نور نبيك يا جابر! خلقه الله ثم خلق منه كل خير، ثم اقامة بين يديه فى ما القرب ما شاالله، ثم جعله اقساماً فخلق العرش من قسم، و الكرسى من قسم و حملة العرش سكنة الكرسى من قسم، و اقام القسم الرابع فى مقام الحب ما شاالله، ثم جعله قسماً فخ

بيراكميز انجلد ا

القلم من قسم واللوح من قسم والجنة من قسم ، واقام القسم الرابع في مقام الخوف ما شا الله , ثم جعله اجزاء فخلق الملائكة من جزء والشمس من جزء والقمر من جزء ، واقام القسم الرابع في مقام الرجاء ما شاالله , ثم جعله اجزاء ، فخلق العقل من جزء والعلم والحلم من جزء والعصمة والتوفيق من جزء ، واقام القسم الرابع في مقام الحياء ما شاالله , ثم نظر اليه بعين الهيبة فرشح ذلك النور وقطرت منه ماة الف واربعة وعشرون قطرة ، فخلق الله من كل قطرة روح نبي ورسول ، ثم تنفست ارواح الانبياء فخلق الله من انفاسها ارواح الاولياء والشهداء والصالحين )

پی بر اکرم ' نے جواب دیا کہ اے جابر! خدا نے سب سے پہلے تیرے نبی کے لورکو پیدا کیا پھر ای لور سے ہر ' خیر' …… چھائی اور اچھی چیز …… کو پیدا کیا ' پھر اس نے اس نور کو جب تک چاہا اپنے سامنے اور اپنے '' قرب' میں رکھا' پھر اس نور کی کئی قسمیں کیں ایک قسم سے عرش کو پیدا کیا ایک قسم سے کری کو ایک قسم سے عرش کے حاملین … الحال نے والوں …… اور کری پر بیٹھنے دالوں کو پیدا کیا اور چوتھی قسم کو اپنے مقام محبت میں جب تک چاہا قرار دیا اور پھر اسے کئی تعموں میں تقسیم کردیا، ایک قسم سے قرش کو پیدا کیا اور چوتھی قسم کو اپنے مقام محبت میں جب تک چاہا قرار دیا اور پھر اسے کئی تعموں میں تقسیم کردیا، ایک قسم سے قلم کو ایک قسم سے لوح کو ایک قسم سے بہ شت کو اور چوتھی قسم کو جب تک چاہا قرار دیا اور چوتی قسم در کھا اور پھر اس کے کئی اجزاء و صح بنائے ایک جزء سے فرشتوں کو ایک جزء سے سورج کو اور ایک جزء سے چاند کو پیدا کیا اور چوتھی قسم کو جب تک اس نے چاہا مقام' ' رجائی' …… امید …… میں رکھا اور پھر اس کے کئی اجزاء بنا نے ان میں سے ایک جزء سے قسم کو جب تک اس نے چاہا مقام' ' رجائی' …… امید …… میں رکھا اور پھر اس کے کئی اجزاء دیا ہیا کہ اور پھر اور ایک جزء سے اس کی طرف نگاہ ہیں ہیں جزئی ہے بھر ای اور تو ٹیتی کو پیدا کیا اور چوتھی قسم کو مو پیدا کیا اور چوتھی قسم کو مولی ہی تک چاہا رہ ہو ہے ہ قسم کو جب تک اس نے چاہا مقام' ' رجائی' …… امید …… میں رکھا اور پھر اس کے گئی اجزاء بنا ہے ان میں سے ایک جزء سے مقل کو ایک جزء سے علم وطم' ایک جزء سے عصمت اور تو ٹیتی کو پیدا کیا اور چوتھی قسم کو مقام' ' حیا' میں جب تک چاہار کھا اور پھر اس کی طرف نگاہ ہیہت سے دیکھا تو خدا کی ہیہت کے اثر سے اس سے تور کے قطر ہے قیکنے گئے بہاں تک کہ ایک لاکھ چو بیں

تفکروند بر: مذکورہ بالا مطالب کی بابت کثیر روایات موجود ہیں اگر آپ ان میں بھر پورتو جہ کریں تو ملاحظہ فرما عیں گے کہ ان روایات میں ہمارے سابقہ بیانات کے شواہد اور ثبوت پائے جاتے ہیں اور انشاء اللہ ان روایات میں یے بعض کی بابت ہم بہت جلد آئندہ آنے والے صفحات میں قدرے بحث کریں گے اور آپ ان روایات کے معانی و مطالب پر پوری توجہ اور نہایت غور سے کام لیں اور ان احادیث کے بارے میں ہر گز مید نہ سوچیں کہ یہ سب متصوفہ سندا پنے آپ کو تصوف کی طرف منسوب کرنے والوں کی من تھڑت اور بے بنیا د با تیں ہیں بلکہ بیکا متات کی تخلیق کے وہ اسرار ہیں جو علم و حکمت کے سرچشموں سے ہمیں حاصل ہوئے ہیں چنا نچر آپ دیکھیں کہ کتنے صاحبان علم و دانش اور ارب قکر ونظر دنیا تے طبیعت کے اسرار کی بابت اپنی تمام کاوشیں بروئے کارلا کر بحث و تحقیق میں بھر پورطور سے مصروف ہیں اور جب سے بشر اس مادی دنر کے مخلف حصوں میں تصلیفے لگا اور عالم طبیعت کی حقیقتوں سے آگا ہی حاصل کرنے لگا تو وہ جس چیز سے بھی آگاہ ہوتا اسے کڑ دیگر نا معلوم امور سے آگا ہی مل جاتی 'جبکہ اس کی تمام تر کوششیں عالم طبیعت ہی تک محدود تحقیق اور اس نے جو معلومات حاصل کمیں وہ عالم طبیعت ہی سے تعلق رکھتی ہیں جو کہ تمام عوالم سے نہایت پست اور سب سے چھوٹا اور ناچیز عالم سے اس کر اندازہ کر سکتے ہیں کہ ماور انے عالم طبیعت میں کیا کچھ ہے اور کس قدر تظیم حقائق اس عالم طبیعت کے علوہ اس عالم میں موجود ہیں جو عالم نور اور وستوں کا حال عالم سے نیقینا اس عالم کر حقائق بہت عظیم اور نہا یت بلند ہوں گے۔

تفسيرالميز انجلد ا

وَإِذْ قُلْنَالِلْهَلَإِ كَةِ اسْجُرُوالاَ دَمَ فَسَجَرُوْ الآوَ إَبْلِيْسَ لَنْ وَاسْتَكْبَرَ وَ وَكَانَ مِنَ الْلُفِرِيْنَ @

آیت ۳۴

ترجمه اورجب ہم فرشتوں سے کہا کہ تم آدم کو سجدہ کروتوان سب فسجدہ کیا سوائے ابلیس 0 کاس نے انکار کردیا اور تکبر سے کام لیا اور وہ تھا بی کافروں میں سے ("")

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

اس سے پہلی آیت میں " وَمَا كُنْتُمْ تَكُنْبُوْنَ " كَالفاظ ٢ آ پاس امر ٢ گا ٥ مو چك بي كر يہ جمله ( ' او جو كچرتم چھپاتے ہو' ) اس امر كا ثبوت ہے كدكوتى الي بات ضرورتھى جسے فر شتے چھپائے ہوئے تھے جو كہ بعد ميں ظاہر ہ كئى يہى وجہ ہے كہ خداوند عالم نے ابليس كے بارے ميں يوں ارشا دفر مايا: " اَبْ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ "يعنى اس نے انكاركيا اور تكبر سے كام ليا اور وہ تھا ہى كافروں ميں سے آپ ملاحظہ كريں كہ خدانے بہ تہيں فرمايا كہ اس نے انكاركيا اور تكبر كام ليا اور وہ تھا ہى كافروں ميں سے

ہوگیا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جو چیز فر شتے چھپائے ہوئے بتھے اور خدانے کہا کہ میں اسے جا نتا ہوں جوتم چھپائے ہوئے ہ وہ اہلیس کا کفر تھا۔

ای طرح بدام بھی آپ پرواضح ہو چکا ہے کہ تجدہ کاوا قعد۔ گویا، بلکہ یقینا۔ فدا کے ان دوبیانات کے درمیان واقع ہوا ہے:

ا- " إِنِّي أَعْلَمُ مَالاتَعْلَبُوْنَ " (جو چھ من ببتر جانتا ہوں وہ تم نہیں جانتے)

۲- "وَاَعْلَمُ مَا نُبُنُوْنَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُبُوْنَ " (اور مِن بَهْرَ جاناً بول اس چِرِكوجوتم ظاہر كرتے مواورجو " چھپاتے ہونے ہو)۔

لہذا بیا تی " وَإِذْقُلْنَالِلْمَلَلِ كَفَالسُجُنُوْ الاَحَمَ " كُوبا ايك اي جملدكى مانند ب جے چند جملوں ك درميان ت نكالا كميا ہوتا كداس كذر ليح بمشت كروا قعدكى طرف توجد ہو سك كيونك آب نے طاحظه فرما يا ہے كد بيتما آيات انسان كزين ميں غليف بننے كى كيفيت اس كا مقام ومرتبت اس كزين پر اتر نے كى كيفيت اور اس كا انجام كا يعنى سعادت وشقاوت كو بيان كرتى ہيں اور اس مقام پر سجدہ كوا قعدكا تفسيلى ذكر اہم نہيں بلكداس كا اجمالى تذكرہ بى كا بواور وہ جى اس ليے كہ بہشت كوا قعداور آدم "كى ہشت سے اتر كرز مين پر آنے كى كيفيت اور اس كا ور شايا ہے الار ال

يراكميز ان جلد ا

سجرهٔ آ دم م کاظم

واذقال دبك للملائكة انى جاعل يهان غائب كاصيغ استعال كيا كيا يتى "قال" (اس في كها) اوراس - جامل المراس - جامل ا مرابع بعد يون فرمايا:

" وَإِذْ قُلْنَا لِلْمِلَمِ لَمَ اللَّهُ لَمَ اللَّحُواسَ مَعْ مَتَعَلَّم كَامِين السَّتَعَالَ كَمَا كَما كَتْ تَعْدَا " وَمَ عَكَمَ كَتْبَعُوْنَ" اور آیت مبارکدیم" کتمان اور چیپانے کی جونسبت فرشتوں کی طرف دی گئی ہے "وَمَا كُنْتُمْ تَكَتُبُوْنَ" (وہ چیز کہ جسے تم چیپاتے ہو) دراصل وہ ایلیس کافعل تھانہ کہ تمام فرشتوں کا (یعنی ایلیس نے اینا کفر چیپایا ہوا تھا) کیکن خدا نے ال فعل کی نسبت تمام فرشتوں کی طرف دی اس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور پر اظہار سخن اور خطاب میں ایسا ہی کیا جا تے کہ جب کوئی شخص کوئی کام انجام دے اور وہ ایک خاص گروہ کا فرد ہوتو اس کام کی نسبت پورے گروہ کی طرف دی جاتی ہے خاص طور پر جبکہ وہ فر داس گروہ میں اس طرح شامل ہو کہ اس سے الگ کوئی اعتیا زی پیچان بھی نہ دکھا ہو۔

اور بیتھی ممکن ہے کہ اس کی ایک اور وجہ ہوا ور وہ ہی کہ جب خدانے فرمایا: " اِنِیِّ جَاعِلٌ فِی الْا تَم ضِ خَلَیْفَةً " میں زمین میں ایک خلیفہ بنار ہا ہوں تو چونکہ خداکے کلام میں ظاہری الفاظ سے سیسی جھاجا تا ہے کہ اس سے مراد کسی خاص خلافت کا اعلان ٹیس بلکہ مطلق اظہار ہے اور فرضتے ہر گر اس بات کا احمّال ٹیس دیتے شصے کہ کوئی زمینی گلوق خدا کی خلافت و نیابت کے عظیم منصب پر فائز ہونے کی اہلیت رکھتی ہے اور خدانے بھی رینیس فر مایا کہ کس کو خلیفہ بنار ہا ہوں لہٰ دافر اپنی تیچ و نقد لیس کا حوالہ دے کر اپنے استحاق کا اظہار کر دیا اور خدانے بھی رینیس فر مایا کہ کس کو خلیفہ بنار ہا ہوں لہٰ دافر شتوں نے اپنی تیچ و نقد لیس کا حوالہ دے کر اپنے استحاق کا اظہار کر دیا اور خدانے قبلی نہیں فر مایا کہ ''جو پہلے میں جا ت پھر بیکہ جب خدانے فرشتوں کے بیان کورد کر دیا اور آ دم '' کی خلافت کے استحقاق کو ثابت کر دیا تو اس کے بعد فرشتوں کو کھم دیا کہ دوہ آ دم '' کو تجدہ کریں کیونکہ انجی تک فرشتوں کے دلوں میں خد شات باقی شے اور دوہ ہر کر بی گان ٹیس کر سے ت ایک بشر کو فرشتوں سے بیان کورد کر دیا اور آ دم '' کی خلافت کے استحقاق کو ثابت کر دیا تو اس کے بعد فر شتوں کو کم ایک بشر کو فرشتوں سے بی کی زبلہ ایسی کر میں خلیفی کر میں خد شات باقی سے میں میں کر ہی کہ کر ہو گہ کر ہی گان نہیں کر تے ہے کہ ل

O" المدجُنُ وَاللَّا دَمَر--" (تم سجدہ کروآ دم کو۔-) اس جملہ سے اجمالی طور پرغیر خدا کو سجدہ کرنے کا جواز ملتا ہے یعنی خدا کے علاوہ بھی کسی کو سجدہ کیا جا سکتا ہے بشرطیکہ دہ اس کی عزت اور احترام کی خاطر ہو (اسے سجدہ تحیت وتعظیم کہا جاتا ہے) اور اس کے ساتھ ساتھ ایسا کرنے میں خدا ک اطاعت وا متثال اور موافقت امرالہی کے سواکوئی چیز ملحوظ خاطر نہ ہو جیسا کہ خداوند عالم نے حضرت یوسف علیہ السلام ک واقعہ میں ارشاد فرمایا: سوره يعسف، آيت • • ا: \* ' وَمَافَعَ ابَوَيْدِعَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوْا لَهُ سُجَّدًا ۚ وَقَالَ لِيَا بَتِ هٰذَا تَأْوِيْلُ مُءْيَاى مِنْ قَبْلُ جَعَلَهَا مَ بِنِّ حَقًّا '

(یوسٹ نے اپنے والدین کوتخن پر بٹھایا تو وہ سب (والدین اور بھائی) اس کے سامنے تجدہ ریز ہو گئے یوسٹ نے اپنے والد سے کہا: بابا جان! میہ ہے میر بے اس خواب کی تاویل جو میں نے پہلے دیکھا تھا اور میر بے پروردگار نے ا خواب کو بچ کر دیا ہے )۔

اس سلسله میں مختصر بات ہیہ ہے کہ آپ نے سورہ فاتحہ کی تغییر میں ملاحظ فرمایا ہے کہ عبادت سے مراد ہیہ ہے کہ بن اپنے آپ کو مقام عبود یت و بندگی میں قرار دے اور عملی طور پر اپنی بندگی کا ثبوت بھی فرا بہم کرے اور بمیشہ اپنی بندگی پر ثابہ قدم رہنے کا خواہاں اور طلبگار ہو لہذا جو کام عبادت کے طور پر کیا جائے وہ اس طرح کا ہو کہ اس سے مولا کی مولا ئیت بندے کی عبدیت کا اظہار ہو سکے جیسے رکوع و تجود اور جب وہ بیشا ہوتو اس کے سامنے اطاعت کے لیے حاضر ہونے ۔ طور پر کھڑ اہونا، اور جب وہ چل رہا ہوتو اس کے بیچھے چلنا وغیرہ، ان تمام کا موں یا ان جیسے دیگر اعمال میں جس قدر مولا مولا تیت یا عبد کی عبدیت کا اظہار ہو سکے جیسے رکوع و تجو چھنا وغیرہ، ان تمام کا موں یا ان جیسے دیگر اعمال میں جس قدر مولا مولا تیت یا عبد کی عبدیت کے اظہار کی صلاحیت زیادہ ہوگی اتی بی عبادت زیادہ ہوگی اور جبود یت و برتر کا اور بند کی عبدیت و گر مولا تیت یا عبد کی عبدیت کے اظہار کی صلاحیت زیادہ ہوگی اتی بی عبادت زیادہ ہوگی اور عبدی کی راعمال میں جس قدر مولا مولا تیت یا عبد کی عبدیت کے اظہار کی صلاحیت زیادہ ہوگی اتی بی عبادت زیادہ ہوگی اور بند کی عبدیت و کر میں اسی ط مولا تیت یا عبد کی عبدیت کے اظہار کی صلاحیت زیادہ ہو گی اتی بی عبادت زیادہ ہوگی اور بند کی عبدیت و کر کر ایک پی پر کی دیا ہو کی عبدیت و کم تر کی لی سے جن سے مولا اور تجدہ ایک ایس اعمار کی حال میں سے جن سے مولا کی مولا تیت و برتر کی اور بند کی عبدیت و کم تر کی خبری کی اسی ہو کی ایک ہو ہو گی اتی ہی عبدہ زیمن پر گر کر اپنی پیشانی اس پر دکھ دیتا ہے ( گویا ا نور نے و جود کو اپنے معبود کر ما منے جھاد یتا ہے)۔

ایک اہم مطلب کی وضاحت اس مقام پر بینکتہ قابل ذکر ہے کہ پچھلوگوں نے سجدہ کو ستفل عبادت قرار دیتے ہوئے بیگران کیا ہے کہ سجدہ ذا۔ کےلحاظ سے یعنی سجدہ ہونے کے اعتبار سے ہی عبادت ہے لہٰذا میمکن نہیں کہ سجدہ ہواور دہ عبادت نہ ہو بلکہ سجدہ بذات عبادت ہےاورا سے عبادت کےعلاوہ کوئی نام نہیں دیا جا سکتا۔

لیکن بیخیال درست نبیس اور نه بی اس قامل ہے کہ اس پر توجہ دی جائے کیونکہ جو چیز اپنی ذات میں کوئی خصوصیہ رکھتی ہو وہ خصوصیت اس سے بھی جدانہیں ہو سکتی اور نہ بی کوئی اسے اس سے جدا کر سکتا ہے جبکہ سجدہ ایسا عمل نہیں کہ ا۔ عبادت کے علاوہ کسی دوسر بے عنوان سے انجام نہ دیا جا سکے کیونکہ عین ممکن ہے کوئی شخص میں تعظیم دادائے احتر ام اور عباد کے علاوہ کسی اور عنوان سے انجام دے مثلا کسی کا غداق اڑانے کے لیے پا اس سے غداق کرتے ہوئے سے دیکھ ایسا کر اور عباد وہ کمن سجدہ ہونے کے لحاظ سے بالکل دیسا ہی ہے جیسے عبادت دادائے احتر ام کا سجدہ لیکن وہ عبادت نہیں کہلاتا اگر عبادت ا

تفسيرالميز انجلد ا

کی ذات اور حقیقت کا حصہ ہوتی تو بھی اس سے جدانہ ہو کتی البتہ اس میں کوئی شک د شبز ہیں کہ سجدہ میں '' عبادت'' کامعنی و مفہوم اور نصور دوسرے تمام اعمال کی نسبت زیادہ ہوتا ہے لیکن اس کا بد مطلب نہیں کہ وہ عبادت ہی سے مختص ہے اور کسی دوسر یے عنوان پر انجام دیناممکن ہی نہیں اور جب وہ ذاتی لحاظ سے (صرف سجدہ ہونے کے لحاظ سے ) عبادت نہیں تو وہ خداوند عالم کی ذات اقدس سے مخص بھی نہیں ہو گا جبکہ معبود ہونا صرف خدا کی ذات کے ساتھ مخصوص ہے ادراس کے سواکسی کی' عبادت' نہیں ہوسکتی' اس لیے' معبادت' کے علاوہ اگر تعظیم واحتر ام وغیرہ کی غرض سے سحدہ کیا جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ جو چیز عقلی ادرشرعی طور پر ثابت ہے وہ بیہ کہ خدائے سواکسی کی عبادت نہیں ہو سکتی خواہ وہ جس انداز میں کیوں نہ ہو لیکن عبادت کے علادہ کسی اور غرض سے سجدہ کرنا عقلی وشرع طور پر منوع قرار نہیں دیا گیا کہٰذا اگر کوئی شخص کسی کو خدا اور پروردگار نہ بچھتے ہوئے صرف ادائے احتر ام اورادب واکرام کی غرض سے سجدہ کرے تو اس میں کوئی حرج نہیں البتہ اس حقیقت کو ہرگز نظرا نداز نہیں کیا جا سکتا کہ دینی ذوق اور مذہبی احساس اس امر کا متقاضی ہے کہ بیٹمل صرف خدا کی ذات کے ساتھ مخصوص ہوا درخدا کے علاوہ کسی کے سامنے سجدہ کرنا صحیح نہیں نواہ سجدہ کرنے کا مقصد تعظیم اورا دائے احتر ام کے سوا کچھ بھی نہ ہوتا کہذات اللی کے ساتھ اس کے اختصاص کا تحفظ واحترام ہؤلیکن آیا ہروہ کام جوخدا کے ساتھ اخلاص کے اظہار کے لیےانچام دیا جائے اس کا مطلب ہو ہے کہ دو کسی اور کے لیےانجا مہیں دیا جا سکتا مثلا خدا کے نیک وصالح بندوں سے محبت یا اولیاءالہی کی قبور دمزارات مقدسہادریا کیزہ آثار سے اظہار محبت دعقیدت بھی صحیح نہیں؟ بیہ بات ان امور میں سے ہےجس پر کوئی کوئی عقلی پاشری دلیل موجودنہیں اورعقلی وشرعی دلائل سے اس کی منوعیت کا کوئی اشارہ بھی نہیں ملتا۔ بهر حال اس سلسله ميس مزيد بحث اس كخصوص ومناسب مقام پر پیش ہوگی - انشاء اللد تعالی -( سجدہ کے حوالہ سے بیدامر قابل ذکر ہے کہ جس طرح بعض اعمال خاص غرض اور معین مقصد کا مظہر ہوتے ہیں

( سمجدہ کے حوالہ سے بیام حقال ڈکر ہے کہ سطر ح میں اعمال خاص عرض اور میں معصد کا معصر ہوتے ہیں اور انہیں اس کے علاوہ کسی دوسرے مقصد کے لئے انجام نہیں دیا جاتا بلکہ اگر کسی دوسرے مقصد کے لئے انجام دیا جائے توکس غلط نہی کا راستہ کھلنے کا ندیشہ ہوتا ہے تو اس صورت میں اس کے اختصاصی حوالہ ہی پراکتفاء سے ادب الاعمال کے تقاضوں کی پیکیل ہوتی ہے اور اس سے تعدی د تتجاوز درست قرار نہیں پاتا، سجدہ بھی انہی اعمال میں سے ایک ہے کہ جس کی بابت شرع دلائل سے قطع نظرادب العبو دیت اس بات کا متقاضی ہے کہ اسے اللہ تعالٰی کے لئے مختص رکھا جائے م

تفسيراكميز انجلد ا

ردايات يرايك نظر

تخليق آدم اورحكم سجده تفسير العياش مي حضرت امام جعفر صادق عليد السلام م منقول ب آب ف ارشاد فرمايا: (لها خلق الله آدم امر الهلائكة ان يسجدوا له، فقالت الهلائكة في أنفسها : ما كنا نظن ان الله خلق خلقاً واكرم عليه منا فنحن جيرانه و نحن اقرب الخلق اليه فقال الله: المراقل لكمر إني اعلم ما تبديون وما كنتمر تكتبون، فيما إبدوا من امر بني الجان وكتبوا ما في انفسهم ، فلاذت الملائكة الذين قالوا ما قالوا بالعرش). (جب خداوند عالم في دم كو پيداكيا توفر شتول س ارشادفر ما ياكم دم كو جده كرين فرشتول في ايخ تير سوچا کہ ہم میگان ہی نہیں کرتے تھے کہ خدانے سی این تخلوق کو پیدا کیا ہے جواس کے زدیک ہم سے زیادہ بہتر اور عظمت دال ہے جبکہ ہم اس کے ہمسا بے اور اس کی سب سے زیادہ مقرب مخلوق ہیں اور کوئی ایسانہیں جو ہم سے زیادہ اس کا قرب رکھتا ہو خد نے ان سے فرمایا کہ آیا میں نے تم سے مینہیں کہا تھا کہ میں ہراس چیز کوجا دتا ہوں جوتم چھپاتے ہوادر جوتم ظاہر کرتے ہوئیدا ر امرکی طرف اشارہ تھا کہ جوفرشتوں نے بنی نوع جن کے بارے میں یہ بات ظاہر کردی کہ وہ زمین میں اس سے پہلے فساد بر ، کرتے تتصاور بیدبات چھیائی کہ دہ اپنے آپ کوخلافت الہید کا حقد ارتجھتے ہیں۔ خدانے فرمایا کہ میں تمہاری ظاہری اور چھچ ہوتی ہر بات کو بہتر جا تنا ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ فرشتے اپنے اس نا مناسب بیان کے سبب عرش میں پناہ لینے پر مجبور ہوئے )۔ ای تفسیر میں امام علی بن الحسین زین العابدین علیہ السلام سے ایک روایت مذکور ہے جس کا خلاصہ سیہ ہے کہ جب فرشتول نے جان لیا کہ ان سے خطاء سرزد ہوئی ہے توانہوں نے عرش میں پناہ کی ،اوہ سب فرشتے نہ سے بلکہ فرشتوں ؟ ایک گروہ تھا جو عرش کے گردر بتے بتھے، ۔۔ اپنے بیان کوجاری رکھتے ہوئے امامؓ نے ارشاد فرمایا کہ وہ قیامت تک عرش میر يناه لتح ہوتے ہيں ۔

مذکورہ بالا دونوں روایتوں میں جو کچھذ کر کیا گیا ہے اس کا اشارہ فرشتوں کے اس بیان میں ملتا ہے جس میں انہور نے خدا سے کہا کہ: ''ہم تیری شبیح ونفذیس بچالاتے ہیں'' سی'' تیری ذات پاک ہے ہمیں اس کے علاوہ سچھ علم نہیں جو "

تفسيرالميز أنجلد ا

ن بمیں تعلیم دیا تو بی سب کچھ جانبے والا اور دانا ہے۔ (نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ · · · سُبُ لحنَكَ لَاعِلْمَ لَنَا آ إِلَّا مَاعَلَّهُ تَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ -بہر حال عنقریب اس مطلب کو بیان کیا جائے گا کہ عرش سے مرادعلم ہے اور اور آئمہ اہل بیت علیہم السلام کی ردایات و بیانات سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے۔ (غور فرما تمیں) بنابراي الميس مح بار مع مداكار كما كر " وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ " يعنى وه تو تها بن كافرول مي ساس (كافروں) سے مراد المبس كى قوم وقبيلہ جن بے كہ جوانسان سے پہلے پيدا كئے گئے اور انسان كى تخليق سے پہلے زيين پر آباد يتصح چنانچدا سلسله ميس خداوند عالم كاصر ج اورواضح ارشاد ب: سوره، ججر، آیت ۲۷: \* وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْحَالٍ مِنْ حَمَا مَّسْنُونِ أَ وَالْجَانَ خَلَقْنُهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارٍ. السَّوْمِ (ہم نے انسان کوخمیر۔ دی ہوئی سڑی مٹی۔۔ سے جوسو کھ کرکھن کھن بولنے لگا پیدا کیا اور اس سے پہلے ہم نے جنوں كوز ہريلى تيز آگ سے پيدا كيا) -ہر حال اس روایت کی روشن میں '' سمتان'' اور چھپانے کی نسبت بہ آسانی تمام فرشتوں کی طرف دی جاسکتی ہے بلکہ رینسبت حقیق طور پر ہے اور حقیقت بھی یہی ہے کیونکہ جو مکتوم اور چھی ہوئی بات تھی وہ تمام فرشتوں کے دلوں میں آ چکی تھی البتداس مقام پر ممکن ہے بیکہا جائے کہ اس سے پہلی روایت میں تو ذکر ہو چکا ہے کہ وہ مکتوم اور چھی ہوئی بات البیس کا كفر تقا جواس نے اپنے اندر چھپایا ہوا تھا تو اس طرح سے بید دونوں روایتیں مختلف ہو کئیں اوران میں تضا داور منافات پیدا ہوگئی تے اس کے جواب میں ہم کہ سکتے ہیں کہ ان روایات میں کوئی تضاد نہیں پایا جاتا کیونکہ پہلی روایت میں سیتھا کہ اس کمتوم اور چھی ہوتی بات سے مراد اہلیس کا آ دم کے سما من سجدہ کرنے سے انکار ادر سجدہ کرنے کے عکم سے عدولی اور تکبر ہے ادر اس دوسری روایت میں اس مکتوم اور چچی ہوئی بات سے مراد وہ بات ہے جوتمام فرشتوں کے دلوں میں تھی اور ہم ان دونوں کا اخمال دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دونوں باتیں ممکن ہیں اور حقیقت بھی یہی ہے کہ اہلیس نے بھی فیصلہ کیا ہوا تھا کہ اگراسے آدم م کو سجده کرنے کا تھم دیا گیا تو وہ انکار کرد بے گااور فرشتوں نے بھی اپنے دلوں میں بات چھپائی ہوئی تھی (لہٰذادونوں کو لمحوظ رکھتے ہوئے تمام فرشتوں کی طرف '' کم تسان'' کی نسبت دینا درست ہے)۔ سجده فتطيمي تقا کتاب فقص الانبیاء میں ابوبسیر سے روایت ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی:

(سجدت الملائكة ووضعوا اجباههم على الارض؛ ) كما**ً يافرشتوں نے سجدہ كيااورا بن پيثانياں ز**يم امام ف ارشاد فرمایا: (نعد، تكرمة من الله تعالى) بال، انهول في خدا كريم كى اطاعت مي أدم كتعظيم واحترام كطور يرايسا كميا-كتاب يحف العقول مي ب: (ان السجود من الملائكة لآدمر انما كان ذلك طاعة لله هجبةٌ منهم لآدم) كه فرشتون كا آدم " كوسجده كرمًا خداكي اطاعت اورفرشتون كي آدم " سيحبت كي وجد سي قار يبغيبراسلام كفضيلت كتَّاب احتجاج (طبري) مي ب يحصرت امام مولى كاظم عليه السلام في البيخ آباء كراميقد رعيبهم السلام ب حوا ے ارشاد فرمایا کہ ایک یہودی نے حضرت امیر المونین علی علیہ السلام سے پنجبر اسلام حضرت محر کے مجز ات کے بار۔ میں پوچھا کہ دیگرا نبیاء اور آنحضرت کے ججزات میں کیا فرق ہے؟ مثلا آ دم اس قدر باعظمت تصے کہ خدانے فرشتوں کو تک دیا کہ انہیں تجدہ کریں آیا تحد کے لیے بھی خدانے اس طرح کا کوئی کام کیا؟ حضرت علی علیہ السلام نے جواب دیا کہ بیددسد ہے کہ خدانے فرشتوں کو حکم دیا کہ وہ آدم م کو سجدہ کریں اور بیر آدم علیہ السلام کی عظمت کا واضح ثبوت ہے لیکن فرشتوں اً دم م کوسجدہ کرنا آ دم م کی اطاعت دعبادت کے طور پر نہ تھا اور ایسا نہ تھا کہ فرشتوں نے خدا کے بجائے آ دم م کی عبادت ک بلکه خدائے اس لیے انہیں حکم دیا کہ وہ آدم گلو تحدہ کریں تا کہ آدم ٹکی فضیلت و برتر ی کے قائل ہوں اور اس کاعملی اقرا کریں اور یہ بات آ دم " کے لیے خدا کی طرف سے رحت قرار پائے لیکن حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وآ لہ وسلم کو اس ۔ بر صر مفسیلت عطا کی گنی اوروہ میر کہ خدادند عالم نے اپنی تمام تر عظمتوں اور جلالت وبزرگ کے ساتھ آ محضرت پر در دو بھیجاد تما م فرشتوں نے بھی آ محضرت پرصلوت پڑھی اور مونین نے آ محضرت پرصلوت پڑھنے کی خدائی سنت کوا پنالیا تو ہیہ بار یقینا آ محضرت کی برتری کی دلیل ہے اے یہودی!

امام موی کاظم کافر مان تفسیر فتی میں ہے کہ خدانی آدم کو پیدا کیا اوروہ چالیس سال تک تصویر کی طرح باقی رہے اور جب بھی ابلیم ملعون کا اس کے سامنے سے گز رہوتا تو اس سے مخاطب ہو کر کہتا تھا کہ تجھے کس مقصد کے لیے پیدا کیا گیا ہے؟ عالم آل (حضرت امام موٹی کاظم علیہ السلام) کا ارشاد گرا می ہے کہ ابلیس نے اپنے آپ سے کہا کہ اگر خدانے جھے اس کا سجدہ کر۔ کاحکم دیا تو میں انکار کردوں گا اور اس سلسط میں خدا کی نافر مانی کروں گا' (اس کے بعد عالم آل جدا کا طم" نے دل میں چھپا۔ فر مایا کہ ) چر خدا نے فرشتوں سے کہا کہ تم آدم کو تجدہ کرو، انہوں نے سجدہ کیا تو اس وقت ابلیس نے اپنے دل میں چھپا۔

تفسيرالميز انجلد ا

ہوتے حسدکوظا ہر کرتے ہوئے آ دم \* کو سجدہ کرنے سے انکار کردیا۔

عبادت کی اصل واساس کتاب بحارالانوار میں علامہ مجلسی علیہ الرحمہ نے کتاب فقص الانبیاء کے حوالہ سے ذکر کیا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

(امر ابليس بالسجود لآدم فقال: يارب وعزتك ان اعفيتنى من السجود لآدم لاعبدنك عبادة ما عبدك احد قط مثلها ، قال الله عزوجل : انى احب ان اطاع من حيث اريدو قال : ان ابليس رن اربع رنات: اولهن يوم لعن ، ويوم اهبط الى الارض ، ويوم بعث محمد (ص) على فترة من الرسل ، وحين انزلت ام الكتاب ، ونخر نخر تين : حين اكل آدم من الشجرة ، وحين اهبط من الجنة ، وقال تعالى: فبدت لهما سو آتهما ، و.كانت سو آتهما لا ترئ فصارت ترئ بارزة ، وقال (ع): الشجرة التى نهى عنها آدم هى السنبلة).

(اللیس کوتم دیا گیا که دوه آ دم گوتجده کر تواس نے جواب دیا که پر دردگار! تیصی بی عزت کی قسم بی محمی آ دم کوتجده کرنے سے معاف رکھ، میں اس کے بدلے میں تیری اس طرح سے عبادت کر دن کا کہ اس جیسی عبادت کبھی کی نے نہ کی ہوگی خداد ندعالم نے فرمایا میں چاہتا ہوں کہ میری عبادت میری مرضی کے مطابق کی جائے اور میں چاہتا ہوں ای طرح انجام دی جائے جس طرح میں اس کا تعلم دوں امام موکی کاظم علیہ السلام نے فرمایا کہ ابلیس نے چارم تیہ بی ماری ، پہلی مرتبہ واز مردی جائے جس طرح میں اس کا تعلم دوں امام موکی کاظم علیہ السلام نے فرمایا کہ ابلیس نے چارم تر بی کی مرتبہ اس دوت جب اس پر لعنت کی گئی دوسری مرتبہ جب اسے زمین پر اتا دارا گیا تیسری مرتبہ جب حضرت پیڈیرا کرم محمط فی کو خدا نے معود فرمایا جبکہ آ محضرت کی بعث سے پہلے کافی عرصہ تک کوئی نمی نہیں بیچا گیا تعا (اسے زمان ڈ فتر ت کہا جاتا خدا نے معود فرمایا جبکہ آ محضرت کی بعث سے پہلے کافی عرصہ تک کوئی نمی نہیں بیچا گیا تعا (اسے زمان ڈ فتر ت کہا جاتا جب آ دم \* نے اس روخت سے تجل کھایا جس سے انہیں روکا گیا گا اور الیس نے دوم تبہ خوش میں اندا کا مرکبہ خصرت پڑیں او جب آ دم \* نے اس درخت سے تجل کھایا جس سے انہیں روکا گیا تا اور دوسری مرتبہ جب آ دم \* کوئی پر اتا را گیا آ اور الیس نے دوم تبہ خوش کی جاتا ہے کہ اس دونت جب آ دم \* نے اس درخت سے تجل کھایا جس سے انہیں روکا گیا گا اور الیس نے دوم تبہ خوش سے اتا دا گیا آ میں موئی کوئی کاظم علیہ السلام نے '' فیریت لی اسو آ تو پی اُن کی شر مگا ہیں آئیں نظر آ نے لیکیں ) گا تھیر میں ار شاد دونوں اس درخت سے تجل کھارت دی شر مگا ہیں پوشیدہ تھیں گر اس کے بعد ظاہر ہو گئی ' اور جس درخت سے آ دم \* کور کا گیا تعادہ سنہ کی کا درخت تھا)۔

سجدہ مےسلسلہ میں جومطالب ہم نے اب تک ذکر کئے ہیں ان کی تائید کثیرروایات سے ملتی ہے۔

☆ ☆ ☆

الميز أن جلر أ

1

.

. .

. .

.

. .

.

براكميز انجلد ا

آيات ۳۹ تا ۳۹

وَ قُلْنَا لَادَمُ اسْكُنُ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَ كُلًا مِنْهَا مَغَمًا حَيْثُ شِئْتَمَا وَ وَعُمَّا حَيْثُ شِئْتَمَا وَ وَلَا تَقْرَبَا هُذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّلِمِيْنَ ٢

وَقَازَلَهُما الشَّيْطِنُ عَنْهَا فَآخُرَجَهُما مِتَّا كَانَا فِيهِ وَتُلْنَا الْهَبِطُوْا بَعْضِ عَلَوْ وَتُلْنَا الْمَبِطُوْا بَعْضِ عَلَوْ وَلَكُمْ فِي الْاَتُمِض مُسْتَقَرَّ وَمَتَاعٌ إلى حِيْنِ ()

وَ فَتَكَتَى ادَمُ مِنْ رَبٍّ كَلِيتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ()

وَالَّنِيْنَ كَفَرُوا وَكَنَّبُوا بِالتِينَآ ٱولَيَكَ آصْحُبُ التَّارِ ثَهُمُ فَيْهَا خَلِدُونَ ثَ

2.1

 اورہم نے کہا اے آدم \* اہم اور تمہاری ہوئی بہشت میں رہواور اس سے جو کچھ چاہوسیر ہو کر کھاؤ کیکن اس درخت کے قریب نہ جاناور نہ ظالموں میں سے ہوجاؤ گے۔

• پھر شیطان نے انہیں بہکادیا اور وہ جس سکون وآ رام کی حالت میں تصحال سے اس نے انہیں محروم کردیا'ہم نے ان سے کہا کہ اب تم زمین پر اتر جاؤ کہتم ایک دوسرے کے دشمن ہوا ور تہمارے لیے زمین میں رہنے کی جگہ ہے اور ایک خاص مدت تک ہوت کا ساز دوسامان موجود ہے۔ (۳۷)

اور پھر آ دم \* نے اپنے پر وردگار سے پچھ کمات سیکھے اور خدانے اس کی توبہ قبول کر لئ کہ بے
 شک وہی سب سے بڑا توبہ قبول کرنے والامہر بان ہے۔

۲۹ نے کہاتم سب ہی بہشت سے نیچ اتر آؤ 'پس جب میری طرف سے تمہارے پاس کوئی ہوا ہے تم ای کوئی ہوا ہے تو جولوگ میری ہدایت کی پیروی کریں گے ان پر کوئی خوف آئے گا اور نہ ہی وہ ملکین ہوں گے۔
 ۲۹ ہوں گے۔

اورد ولوگ جو کافر ہو گئے اور انہوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلا دیا دہ جہنمی ہیں اورد و ہمیشہ جہنم میں
 رہیں گے۔

تفسيروبيان

ہشت میں قیام کرنے کا حکم 0" قُلْنَالَا دَمُراسَكُنَ ": اگرچ فرشتوں کا آ دم م کو سجدہ کرنے کا دا قعہ قرآن مجید میں کٹی مقامات میں ذکر ہوا ہے لیکن پہشت کا دا قعہ تین امقامات کےعلاوہ کہیں مذکور نہیں: ا- سوره بقره کی انہی آیتوں میں ! (جو ہمارے زیر بحث ہیں)

۲\_ سوره اعراف کی ان آیتوں میں:

الميز انجلد ا

(خدان کہا اے آدم " اتم اور تمہاری زوجہ اس بہشت میں رہو اور اس ، جس قدر چاہو سیر ہو کر کھاؤ کیکن اس رخت کے پاس ہر گزنہ جانا ور نہ ظالموں میں سے ہوجاؤ گے۔ پھر شیطان نے انہیں وسوسہ میں ڈال دیا تا کہ ان کے اندام یں جو چیز ان سے پوشیدہ رکھی گئی ہے اسے ان پر ظاہر کر دے لہٰذا اس نے ان سے کہا کہ تمہارے پر وردگار نے تمہیں اس رخت سے اس لیے روکا ہے کہ تم کہیں دوفر شتے نہ بن جاؤیا اس بہشت میں ہمیشہ کے لیے نہ رہ سکو شیطان نے ان کے

۳۔ سورہ طرمیں:

\*" وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَى ادَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَحِدْلَهُ عَزْمًا ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَا يَكْوَ الْأَدَمَ فَنَسَجَدُوا اللَّا وَإِبْلِيْسَ أَبْ وَى قَقُلْنَا لَيَا دَمُ إِنَّ هٰذَا عَدُوْ كَانَ وَلِوَ وَجِكَ فَلَا يُخْرِجَعٌ لُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَنْقُل ۞ إِنَّ لَمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَعْتُ الْمَالَا يَعْدَمُ فَلَا اللَّهُ الْعَرَى الْحَدَّةِ فَتَنْقُل ۞ إِنَّ لَكَ الَا تَجْوَعَ فَعُمَا وَاللَّهُ وَمَا وَاللَّهُ وَمَا وَلَا يَخْرَعُ مَعْدًا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ الْحَدَّى الْحَمَّ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّا يَعْدَى الْحَدُونَ وَحَدْ وَلَا تَشْدَعُنُ وَاللَّهُ اللَّا يَعْذَى الْحَدُونَ وَحَدْقُوا وَيْعَاوَلا تَشْعَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا عَنْ اللَّا عَلَى وَقَالَ وَحَدَا وَلَا يَحْدَى الْتَعْمَا وَالْعُمَا وَالْحَدَقَى الْحَدَاءَ وَالْحَدَقَا يَخْصَعْرَى اللَّا يَعْذَى اللَّهُ وَاللَّا وَالْحَدُونَ الْحَدَاءَ الْحَدَاءَ وَالْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَا وَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدُونَ وَالْحَدَى الْحَدَا وَ الْحَدَاءَ وَتَعْمَى وَالَكَ اللَّهُ وَالْحَدَى مَنْ عَلَى وَالْمَنْ وَاللَهُ وَالْحَدَى مَدْ عَلَيْ وَلَا يَعْتَعْتَ وَلَا يَعْذَى الْحَدُونَ الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى الْعَدَى الْحَدَمُ مَنْ عَلَى وَالْحَدَى الْحَدَى مَا وَعَلَى الْعُعْذَى مَعْتَى الْحَدَى الْحَدَى الْتَعْتَى وَالْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَا وَالْحَدَى عَلَى الْعَنْ وَالْحَدَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى الْعَا يَعْتَى الْحَدَى الْتَعْتَقَلَى وَقَا لَكُولَ الْحَدَى اللَهُ وَلَا حَدَى مَعْذَى حَدَى حَدَى حَدَى وَلَى الْحَدَى الْحَدَى وَلَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى مَا وَحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى الْحَدَى عَلَى الْحَدَى مَعْذَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى وَقَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى مَعْذَى الْحَدَى مَا الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَلَى مَا عَا عَا حَدَى مَعْتَعْنَى الْحَدَى مَا عَا ع

(اورہم نے اس سے پہلے آ دم " سے وعدہ لے لیا تھا ( کہ اہلیس کے دھوکہ میں نہ آ نا) مگر اس نے دہ وعدہ بھلا د اورہم نے اسے دعدہ پر ثابت قدم نہ پایا۔ اور جب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آ دم " کو سجدہ کرو توسب نے سجدہ کیا سوا۔ اہلیس کے اس نے انکار کر دیا۔ اس دفت ہم نے آ دم " سے کہا کہ یہ تیر ااور تیری زوجہ کا دشمن ہے کہیں ایسا نہ ہو کہ تہیں بہ شت سے نظواد بے درندتم مصیبت میں پھنس جاؤ گے۔ یہاں بہ شت میں "مرے کھانے اور پینے کے لیے سب پچھ ہےتم اس میں ، میں کے درم کے اور نہ ہے لباس ہو گے۔ اور نہ ہی یہاں تم پیا سے ہو گے اور نہ ہی یہاں دھوپ کھاؤ گے۔ مگر شیطان نے ال کے دل میں وسور ڈال دیا اور کہا کہ اے آ دم آ یا میں تی پھی کھا نے اور زمین کے لیے سب پچھ ہےتم اس میں ، ہو۔ شیطان کے بہکا دے میں آ کر آ دم اور حوانے اس درخت کا کچل کھالیا تو دہ دونوں نظے ہو گے اور پھر بہ شت کے پتو ل ے اپنی شرمگاہوں کو چھپانے لگے اس طرح آ دم " نے اپنے پروردگار کی نافر مانی کی اور بھٹک گئے۔ پھر اس کے پروردگار نے اسے برگزیدہ کیا اس کی توبہ قبول فر مانی اور اسے ہدایت عطا کی۔ خدانے فر مایا کہ اب تم دونوں بہشت سے اتر جاؤ کہ تمہارے درمیان دھمنی وعدادت پیدا ہو چکی ہے۔ پس اگر تمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے تو جو شخص میری ہدایت کی پیروی کرے گا وہ بھی گمراہ نہ ہو گا اور نہ ہی کسی مصیبت میں پھنے گا۔ اور جس نے میری یا دے منہ پھیرلیا تو اس کی زندگی نہایت تختیوں میں ہوگی اور ہم اسے قیامت کے دن اندھا کر کے اتھا تی گے۔ اور وہ اس وقت کے گا کہ پروردگار آت نے بچھے اندھا کر کے کیوں شور کیا ہے میں تو آئھوں والا تھا۔ خداوند عالم جواب دے گا کہ ایسانی ہونا تھا ہماری آ پیں

ان آیات کے سیاق وسباق اور بالخصوص اس واقعہ کی بابت سب سے پہلی آیت جس میں خدانے فرمایا " إنَّیْ جَاعِلٌ فِی الْاسَ صَحَلِيْفَةً " …… میں زمین میں خلیفہ بنار ہا ہوں …… سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ آ دم " کو پیدا بی اس لیے کیا گیا تھا کہ ان کی زندگی زمین میں بسر ہواور زمین ہی میں ان کی موت واقع ہواور یہ جو خدانے انہیں اور ان کی زوجہ حواکو بہشت میں جگہ دی وہ صرف ان کے امتحان اور انہیں آ زمانے کے لیے تھا جس کے نتیجہ میں ان کی شرمگا ہیں ان پر خلام ہو سی اور وہ زمین پر اتر گیخ

الى كمر صورة طرى مذكورة آيت مي خداكا يدفر مان "فَقُدْلْنَا لِبَادَهُ " اورسورة اعراف مي يدكهنا" وَلَبَادَهُمُ السَّكُنُ " ان مي بهشت كواقعه اور فرشتول كوسجده كرف كاتكم دينة كوايك بى واقعه بحطور برذكر كميا كياب اور دونول كو السَّكُنُ " ان مي بهشت كواقعه اور فرشتول كوسجده كرف كاتكم دينة كوايك بى واقعه بحطور برذكر كميا كياب اور دونول كو ايك ساته ملاكر بيان كيا كياب تواس سے مينتيجه حاصل موتا ب كدا دم" كو پيدا بى اس لي كيا كيا قاك مده زمين مي سكونت پذير مون تا جم اس مقصد ك لي يدهر يقد اپنايا كيا كه يهلوا دم" كو فرشتون پر برترى عطاك كى تاكيا قاك دوه زمين مي سكونت كا ثبوت فرا جم موسك بي مرفر شتول كوتكم ديا كيا كه يهلوا دم" كو فرشتون پر برترى عطاك كى تاك ان كاستحقاق خلافت كا ثبوت فرا جم موسك بي مرفر ستول كوتكم ديا كيا كه دوه انبيس سجده كرين بي مرا دم" اور حواكو مبشت مي سكونت پذير كروايا اورا يك خاص درخت كنزد يك جان سے روكا كيا (انهوں في شيطان كه بركا و م ش اور حواكو بيشت مي سكونت بذير كروايا اورا يك

بہر حال ان تمام وا قعات کے مرحلہ وارجائزہ سے نظاہر بید معلوم ہوتا ہے کہ آ دم "وحوا " کے زمین میں سکونت پذیر ہونے اور دنیاوی زندگی کواپنانے کا سب سے آخری سبب ان دونوں کی شر مگاہوں کا ظاہر ہوجانا تھا۔ اور آیت شریفہ میں لفظ <sup>دو</sup> سواق'' سے مراد شر مگاہ ہے کیونکہ خدانے فرمایا:''و طَفِقَا یَخْصِفُنِ عَلَیْہِما مِنْ وَ الْجَنَّةِ '' (وہ دونوں اپنے آپ کو بہشت کے پتوں سے حصاف کے کا دواضح ہے کہ شر مگاہیں ہی تمام حیوانی خواہشات کی بنیاداور کا حار مرکاہوں کا ناجر ہوجا سبب بھی ہیں اس لیے اہلیس کی صرف میکوش تھی کہ جس طرح بھی ممکن ہو ان دونوں کی شر مگاہوں کو خار ہوجا تا تھا۔ اور آ

تغسيرالميز انجلد ا

د نیا میں اچھی طرح اپنی شرمگاہوں سے باخبر ہو سکیں اور اس کے علاوہ اپنی دنیا دی زندگی کی ضرورتوں دغیرہ سے بھی آگاہ سکیں۔ بلکہان کی بشری خلقت کی بھیل کے بعد فور انہیں بہشت میں داخل کردیا جبکہ اس وقت تک وہ ملکوتی روح کے حا یتھےاور روح وفرشتوں کی پاکیزہ دنیا کا ادراک ان سے زائل نہیں ہوا تھا اس کا ثبوت خدا کے اس بیان میں موجود بے "لىيدى لىهها ما دورى عنهها" (تاكدوه ظاہر كرد مان يرده كه جوان سے چھپاليا گياتھا) يون بيس كہا كه "ليب ن ما کان ووری عنهدا" (تا کہ ظاہر کردے وہ کہ جوان سے پوشیدہ تھا) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شرمگا ہوں کا چھیا یا ج ایک عارضی امرتقاادر بیمکن ہی نہ تھا کہ دنیادی زندگی میں دہ ہمیشہ کے لیے ہو بلکہ دہ دفعتہ ادر کمہ بھر کے لیے تھااور پھرانجیر بہشت میں سکونت دے دی گئی اس سے بیٹابت ہوا کہ شرمگاہوں کا ظاہر ہوجانا کہ جومنوعہ درخت سے پھل کھالینے کے سبہ ہوا دراصل زمین کی زندگی بسر کرنے کے لیے ایک حتی اور خدا کی طرف سے طے شدہ امرتھا' اسی وجہ سے خدادند عالم ۔ ارشادفرمايا:

نَّ فَلَا يُخْرِجَعًّ لَمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْتَى (کہیں ایسانہ ہو کہ وہ ……شیطان ……تم دونوں کو بہشت سے نکلوادے کہ پھرتم سخت نقصان میں رہو گے )۔ اور پھرار شادفر مایا:

\* فَأَخْرَجَهُهَامِيًّا كَانَافِيهِ

(ادراس نے ان دونوں کواس .....امن دسکون کی حالت ..... سے نکال دیا (محردم کردیا) کہ جس میں دہ تھے)۔ اس کے بعد خداوند عالم نے ان ( آ دم ٌ وحوا \* ) کی غلطی کو جب انہوں نے توبہ کی تو معاف کر دیا لیکن انہیں دوبا بہشت میں نہ لایا بلکہ زمین پراتار دیاتا کہ وہ اس میں ہی زندگی بسر کریں ۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ بیسب کچھ حتی اور کی طرف سے سط شدہ امرتھا کیونکہ اگرد نیا میں زندگی بسر کرناممنوعہ درخت سے پھل کھانے اور شرمگا ہوں کے ظاہر ہونے وجد سے خدا کاحتی فیصلہ اور طے شدہ امر نہ ہوتا اور پھر بہشت میں دوبارہ جانا نامکن نہ ہوتا تو وہ یعنی آ دم " اورحوا " توبیۃ بو ہونے اور غلطی کی معافی کے بعد بہشت میں واپس آجاتے جبکہ ان کے بہشت سے نگلنےاورزمین پرا ترنے کا ظاہر ی سبب ا کامنوعہ درخت سے پھل کھا ٹا اور اس کے منتج میں ان کی شر مگا ہوں کا ظاہر ہوجا تا ہی تھا جو کہ شیطان ملعون کی طرف سے ا کے دلوں میں دسوسہ ڈالنے کی وجہ سے ہوا' (اس سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم اپنے امور اسباب کے ذریعے انجام ، یے) خداوند عالم نے سورہ طرمیں اس واقعہ کو یوں بیان فر مایا ہے: \* وَلَقَدْعَهِدْنَآ إِلَى ادَمَ مِنْقَبْلُ فَنَسِى وَلَمُ نَجِد لَهُ عَزْمًا "-(ہم نے پہلے ہی آ دم " سے عہد لے لیا تھا گراس نے ہمارے عہد کو بھلا دیا اور ہم نے اسے اس عہد پر پَ اراد ب كاما لك نبيس يايا)\_

اس آیت میں ''عہدو پیان'' کاذکر ہوا ہے توسوال بد ہے کہ اس عہداور وعدہ سے کیا مراد ہے؟ اس سلسلہ میں "

## ۳۲۳.

تفسيرالميز انجلد ا

ال ایت سے صاف طاہر ہے کہ ایک موعد در حت سے پل کھانے وقت حدا کا میادھا ۔ ین ایک سے ایک ورغلا کر درخت کے قریب جانے کی ترغیب دلاتے ہوئے کہا کہ خدانے تو اس لیے روکا ہے کہ تم کہیں فرشتے نہ بن جاؤیا یہ کہ تم ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اس میں نہ رہواس سے پتہ چلتا ہے کہ آ دم اور حواکو خدا کا تھم اچھی طرح یا دفعالیکن شیطان کے بہکاوے میں آ کر انہوں نے اس منوعہ درخت سے پھل کھالیا جبکہ خدانے اس عہد و پیان کے بارے میں جو اس نے آ دم " سے لیا تھا یوں فرمایا:

\* "فَنَسِى وَلَمُ نَحِلُ لَهُ عَزْمًا " (كماس نے اس عہد كو محلاد يا اور بم نے اساس پر ثابت قدم نہيں پايا)۔ اس سے ثابت ہوا كہ وہ عہد ممنوعہ در خت كے پاس ندجانے كا عبد ند تھا۔ اب رہا دوسر ااحمال كہ خدانے آ دم " اور حوا " كو ابليس كى دشمنى سے آگاہ كرتے ہوئے ان سے دعدہ ليا كہ دہ اس كى بات ندما نيس اور اس كا تباع ندكرين تو اگر چہ بظاہر سيا حمال مكن اور سح نظر آتا ہے اور اسے نظر انداز بھى نہيں كيا جاسك ليكن آيات كے ظاہرى الفاظ سے اس كى تائير نيس ہوتى كيونك آيت سے سے بيتہ چلتا ہے كہ دہ وعدہ صرف جناب آ دم عليہ السلام سے ليا گيا تھا جبکہ شيطان كے بہكا وے ميں آ نے سے بيچنے كا حكم آ دم " اور حوا " دونوں كو ديا گيا اور وعد كو بھول جانے کی نسبت صرف آ دم <sup>ع</sup>ل طرف دی گئی اوراس کے علاوہ بیر کہ سورہ طلہ کی مذکورہ آیات کے ابتدائی جیلے اور بعد والے جیلے اس امر کی نشا ند بی کرتے ہیں کہ عہد و پیمان سے عام اور کلی عہد و پیمان مراد لیما موز وں اور مناسب ہے نہ کہ صرف وہ عہد اور دعدہ جو ابلیس سے پیچ کرر ہنے کی بابت لیما گیا چنا نچہ خداوند عالم نے ارشا دفر مایا: سورہ حاط آیت ۱۲۴:

\* فَإِمَّا يَأْتِيَظَّمُ مِّنِّى هُرًى فَنَن اتَّبَعَهُ مَا ىَ فَلَا يَضِلُ وَلا يَشْتَى @ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَالَا لَهُ مَعِيَّشَةً ضَنْكًاوَ نَحْشُهُ لاَيَوْمَ الْقِيْمَةِ أَعْلَى "-

(پس جب تمہمارے پاس میری طرف سے ہدایت آئے توجو خص میری ہدایت پر چلے گا دہ کبھی گمراہ نہ ہو گا اور نہ ہی نقصان اٹھائے گا'اور جس نے میر بے ذکر سے منہ پھیراتو اس کی زندگی تباہ ہوجائے گی اور ہم اسے قیامت کے دن اند « کر کے مشور کریں گے )

بنابرایں اس عہد و پیان کے مقابلے میں خطااد رخلطی سے مرادیہ ہے کہ انسان اپنے پر دردگار کی یا دسے منہ پھیے لے اور اس کے بلند مقام ومر تبہ کو بھول جائے اور اس کی مقد س ذات سے غافل ہو کراپئے آپ میں گم ہوجائے اور اپنے آپ کو اس دنیاوی زندگی کی فناپذیر اور نہایت پست و ناچیز لذتوں میں مصروف کر کے اپنے پر دردگار کی عظیم المرتبت ذات کو بھا دے۔

لیکن اگر آپ اس دنیادی زندگی نے بارے میں اچھی طرح غور دفکر کریں اور اس کی مختلف جہتوں' گونا گول پہلووں طرح طرح کے زادیوں اور اس کا مومن وکا فر کے لیے ایک جیسا ہونا ملاحظہ کریں تو آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ دہ اپخ حقیقت اور باطن کے لحاظ سے دومختلف حیشیتیں رکھتی ہے، ایک حیشیت خدا کو جاننے کے حوالہ سے اور دوسری حیثیت خدا کو ز

تفسيرالميز انجلد ا

جان اوراس کی ذات سے جہل کے حوالہ سے پس جو تحص اپنے پر در دگار کے ظلیم مقام دم شبہ سے آگاہ ہے جب دہ اپنے آ ب کود کھتا ہے اور ای طرح دنیاوی زندگی پر نظر کرتا ہے کہ جس میں ہرفشم کی آلود کیاں و تیر کیاں طرح طرح کے رخج و آلام مشکلات ومسائل تکلیفیس اور در دوغ موت وحیات صحت و بیاری توانگری و نا داری راحت و پریشانی اور نعتیں وتحرومی دغیرہ ہیں اور سب چیزیں (خواہ ان کا تعلق انسان کی ذات سے ہویا کسی اور چیز سے ) خدا کی ملکیت ہیں اور وہی ان سب کا مالک ہے اور اس دنیا کی کوئی چیز نداینے وجود میں اور نہ کسی دوسرے پہلو میں کوئی مستقل حیثیت رکھتی ہے ( یعنی خدا سے بے نیاز نہیں) بلکہ سب کچھاس عظیم ذات کی ملکیت اور اس کے قیض وعنایت سے ہے کہ جس کے پاس صرف اور صرف حسن و جمال اچھائی اور خیر ہے اور وہ بھی اسی معنے ومفہوم میں جو اس کی ذات والا صفات کے شایان شان ہے اور اس کی عزت و عظمت اورقدر وجلالت کے عین مطابق بے اور وہ ذات الی ہے کہ جس سے سوائے خیر اور اچھائی کے کوئی اور چیز نہیں ملتی وہ ہرچیز کا سرچشمہ بے البذاجب ان تمام اوصاف کو مدنظرر کھتے ہوئے کوئی شخص اس دنیادی زندگی پر نگاہ کرتے تو وہ اس حقیقت یے بخوبی آگاہ ہوجائے گا کہ دنیا میں کوئی ایسانا پسندیدہ امر بی نہیں جسے دہ نا پسندیدگی ادر کراہت کی نظر سے دیکھے اور نہ کوئی ایسی خوفناک شے ہےجس سے وہ وحشت زدہ ہواور نہ ہی کوئی ڈراؤنی شے ہےجس سے وہ ڈرئے بلکہ وہ جس چیز کو بھی دیکھتا ہےا۔ سے سین وجمیل اور قابل محبت نظر آتی ہے سوائے ان چیز ول کے کہ جن کے بارے میں خود خداوند عالم نے فر مایا ہے کہ ان سے نفرت کی جائے اور دور رہا جائے اس کے مز دیک کسی چیز سے نفرت کا معیار بھی ہیے کہ خدانے اس سے نفرت کرنے کا تھم دیا اورا سے تابیند کیا یا اگر سی چیز کواچھا سمجھ کر اس سے محبت کی تو وہ بھی اس لیے کہ خدادند عالم نے اس چیز کواچھا قرار د یا اوراس سے محبت کی محویا وہ خدا کے علم کے مطابق اپنی جاہت اور نفرت کا معیار معین کرتا ہے اور اس کا دل اپنے پرور دگار کے سواکسی پر بھی نہیں آتا اور نہ ہی خدا کے علاوہ وہ کسی کوخاطر میں لاتا ہے میدسب کچھاس کیے ہے کہ دہ ہر چیز کوخدا کی ملکیت سمجھتا ہے اور کسی چیز کی کسی جہت اور پہلو میں خدا کے علاوہ کسی کو دخیل نہیں سمجھتا اور خدا کے سواکسی کے لیے بھی کسی چیز میں کوئی حصہ قرار نہیں دیتا اس لیےا سے اس بات سے کوئی سروکا رنہیں کہ مالک اپنی مملوکہ چیز وں کے بارے میں کیا فیصلہ کرتا ہے اور خداجوکہ جاکم اور بااختیار وبااقترار ہے وہ اپنی پخلوق کے بارے میں کیاارا دہ کرتا ہے؟ کیوں زندگی دیتا ہے؟ کیوں موت دیتا ہے؟ كيوں تفع پنجاتا ہے؟ كيوں نقصان سے دوجار كرتا ہے؟ فلاں كام كيوں كرتا ہے اور فلال كام كيون نبيس كيتا ؟ آسے اس سے کوئی سر دکارنہیں کیونکہ وہ پیسجھتا ہے کہ بیرسب تجھ خداکی ملکیت ہے اور اسے ان کے بارے میں سب تجھا پٹی مرضی کے مطابق انجام دين كايورالوراحق حاصل ب میہ ہے اس پاک دیا کیزہ زندگی کی حقیقی صورت کہ جس میں سعادت دنوشجنتی کے سوا کچھ بھی نہیں ادراس میں شقادت وبديختى كانام ونشان بى نهيس ملتا \_ اليي زندگى مرايا نور ب اس ميں سى تسم كى ظلمت وتاريكي نہيں يائى جاتى بلكه ريسرايا خوشى و

سرور ہے کہ جس کے ساتھ کوئی عم واندوہ نہیں اس میں سب کچھ ہے کسی قشم کی محرومیت نہیں اور ہر طرح سے بے نیازی بنی ب نیازی ہے،الی بے نیازی کہ جس کے ساتھ کسی طرح کا فقرونا داری موجود ہی نہیں اور بیرسب پچھ خدا کی ذات پر بھر پور اور کال ایمان کا متیجداور پا کیزه اثر ہے اور اس کے مقابل میں ایک اور زندگی ہے اور وہ ہے خدا کی معرف ندر کھنے والے قض کی زندگی لینی اس شخص کی زندگی جواب پر ورددگا ر سے عظیم مقام اور بلند مرتب سے نا آگاہ ہے وہ ایسا ہے چارہ شخص ہے ک جواب رب اور پر وردگار سے دور ہونے کی وجہ سے جس چیز پر یہی نظر ڈالتا ہے خواہ اپنے آپ پر یا کسی دوسر سے پر، است مستقل بالذات اور ہر ایک سے بے نیاز تجھتا ہے خواہ وہ معتر اور نقصان دہ ہو یا نافع اور فائدہ مند ہواور خیر ہو یا شر ہوا ای احساس و تصور کے ساتھ وہ ایک سے بے نیاز تجھتا ہے خواہ وہ معتر اور نقصان دہ ہو یا نافع اور فائدہ مند ہواور خیر ہو یا شر ہوا ای احساس و تصور کے ساتھ وہ ایک سے بے نیاز تجھتا ہے خواہ وہ معتر اور نقصان دہ ہو یا نافع اور فائدہ مند ہواور خیر ہو یا شر ہوا ای احساس و تصور کے ساتھ وہ ایک دندگی کے تمام مراصل طے کر تا ہے چنا خیر ہی چیز ہے کہ وی کا خوف اس کے دل میں پیدا ہوجا تا ہے وہ ہیشہ اس خوف سے دو چار رہتا ہے اور جس چیز ہے ڈر نے لگتا ہے ۔ تو اس سے ہیشہ ہی ڈر تا رہتا ہے اور جب کوئی چیز اس سے طوح باتے تو ہمیشہ ہی اس کے ٹم میں میں ار ہتا ہے ۔ اور جس چیز ای جہ وہ پا تھ وہ ایک ہو ایل ایس اس کا میں ایک ہو ہو تا ہے خواہ ای کے دل میں سرت کا شکار ہوجا تا ہے خواہ وہ واقتر ار ہو یا مال و دولت یا اوالا دوساتھی ہوں یا ہروہ چیز کہ جے وہ دوست رکھا ہے اس پر مر حی کا شکار ہوجا تا ہے خواہ وہ واہ اقتر ار ہو یا مل و دولت یا اوالا دوساتھی ہوں یا ہروہ چیز کہ جے وہ دوست رکھا ہے اس پر سپار الیتا ہے اس کی گوشت و پر ست میں رہی اس جاتی ہو تو س جس کی نا مناسب کا م کا عادی ہو جو تا ہے اور اس بر سے سپریشان منظر ب اور بے چین دل کے ساتھ عذاب کا من ہو چکا اور اس عذاب کی وجہ سے اس کا دل کا اس ہو اسے تا ہو اس کہ د

(اسى طرح خدار جس اور پليدى كوان لوگوں پر ڈال ديتا ہے جوايمان نہيں لاتے)

مذکورہ بالا بیان سے میہ امر آپ پر واضح ہو گیا کہ ان دو چیز وں یعنی فطری میثاق کو بھلا دینا اور دنیا دی زندگی کر شقاوت وبد بختی کی بازگشت ایک ہی امر کی طرف ہے اور دنیا دی زندگی میں شقاوت وبد بختی فطری میثاق کو بھلا دینے ہی ک ایک فرع ہے۔اور مید دہ اہم نکتہ ہے جس کا اشارہ خداوند عالم کے مقدس کلام میں ہوا اور اس میں تمام اہل دنیا کو نخاطب کر کے فرمایا:

سوره وطهآیت ۲۲۴:

(پس جب میری طرف سے تمہارے پاس ہدایت آئے تو جوشخص میری ہدایت کی پیردی کرے گا دہ بھی گمراہ بد بخت نہ ہوگااور جوشض میری یا دیے منہ پھیرے اس کی زندگی تباہ ہوگی اور ہم قیامت کے دن اے اندھا کر کے اٹھا تمیر گے )۔

لیکن سور و بقره کی ان آیتوں میں جن کی تغییر ہم بیان کرر ہے ہیں اس طرح ارشا دفر مایا:

1

(پس جب انہوں نے اس درخت سے چھر لیا تو ان کی شرمگا ہیں ان پر ظاہر ہو گئیں) ای طرح سورہ طرکی آیت ۱۲ انہایت واضح الفاظ میں اس امرکو بیان کرتی ہے کہ درخت کے پاس جانے۔ رو کنے کا مطلب اس کا پھل کھانے سے رو کنا تھا چنا نچ فرمایا: \* "فَا کلا مِنْهَا فَبَدَتَ لَهُمَا كَذَٰ انْتُهُمَا ( پھر انہوں نے اس درخت سے پھل کھایا تو ان کی شرمگا ہیں ان پر ظاہر ہو کئیں)۔ اس آیت میں صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ اس درخت سے پھل کھانے سے روکا گیا تھا تھا جا 'ولاتقر با'' سساور اس کے قریب نہ جانا اس کے الفاظ سے بیان کیا گیا۔ ''ولاتقر با'' سساور اس کے قریب نہ جانا سس کے الفاظ سے بیان کیا گیا۔

خدا کی تھم عدولی ظلم ہے (ورز تم ظالموں میں سے ہوجاد کے)۔ (ورز تم ظالموں میں سے ہوجاد کے)۔ اس جملہ میں لفظ<sup>رد</sup> ظالمین'' ، ظلم سے (اسم فاعل - ظالم - کی بخت کا صینہ) ہے نہ کہ <sup>ور</sup> ظلمت' سے، اگر چ بعظ مغرین نے اس کا اختال دیا ہے کہ بظلم سے فریس بلد ظلمت سے ہلین وہ صحیح میں کی وکد آیت کے الفاظ سے بخو بی معلم موتا ہے کہا دسم اور حوا<sup>4</sup> نے اپن نگم نظلمت اور ان کی نی خوضا وند عالم نے ان کے بیان کو ذکر کرتے ہو نے فرما کی ابر نے کہا: " مَ بَدَ کَ اَنْ مَنْ کَ عَنْ اَنْ مَنْ مَا مَتْ اَنْ مَا عَنْ مَنْ کَ مَا عَنْ کَ مَنْ کَ مَنْ کَ مَنْ کَ مَنْ کَ مَا اور اُنْ مَا تَحْول مَنْ کَ مَا مَنْ کَ مُنْ کَ مَنْ کَ مُنْ کَ مَا مَنْ کَ مَنْکَ کُول مَنْ کَ مَنْ کَ مُنْ کَ مَنْ کَ مَنْ کَ مُنْ کَ مَنْ کَمْ کَ مَنْکُمُ کَ مُنْمَا مَنْ کُلْ مُنْ کَ کُنْ کَ مَنْکَ کُول کَ مَنْکَ کُول کَ مَنْکُ کُول کَ مَنْکُ کُول کَ کُلْمَ کَ مَنْ کَ مَنْکُ کُلْ کَ مَنْکَ کُنْ کُنْکُ کُنْکَ کُلْ کَ مَنْکَ کُنْ کُنْکَ کُنْکَ کُنْکَ کُلْ کَ مَنْکُمُ کَ مَنْکُ مُلْمَا کَ کُلْ کَ مَنْکُ کُلُکَ کَ کُلُول کَ کَنْکُول کَ مَنْکُول کَ کُول کَ مَنْکُ مُنْکَ کُلْ کَ مَنْکَ مُنْکَ کُلُکَ کَول کَ مَنْکُرُکَ کَ کُلُکَ کَرَ کَ مَنْکُول کَ مَنْکُولُ کَ مَنْکَ مُنْکَ کُلُکَ کَ مَنْکَ کُلُکَ کَ مُنْکَ کُلُکَ کَ مَنْکَ مُنْ مَنْکَ مُنْکَ مُنْ مُنْکَ مُنْ مَنْ کَ مَنْکَ کُلُکَ کَ مَنْکَ کُلُکَ مَنْ مَا مَنْکَ مُنْکَ مُنْکَ مُنْکُ مُنْکَ کُلُکَ مُنْکُ مُنْکَ مُنْ مُنْکَ مُنْکَ مُنْ مُنْکَ مُنْ مُنْکُ مُنْکَ مَنْکَ مَنْکَ مُنْکَ کُنْ مَنْکُ مَنْ مَنْ مُنْکَ مُنْ مُنْ مُنْکَ کُنْ مَنْکَ مُنْکَ کُنْ مُنْکُ مُنْ مُنْکُ مُنْ مُنْکَ مُنْ مُنْکُ مُنْکَ مُنْ مَنْکُ مُنْکَ مُنْ مُنْکُ مُنْ مُنْکَ مُنْ مُ مُنْ مُنْ کُولُ مُنْکُ مُنْکُ مُنْ مُنْکُ مُنْ مُنْکُ مُنْ مُنْکُ مُنْکُ مُنْ مُنْکُ مُنْکُ مُنْکُ مُنْکُ مُنْکَ مُنْ مُنْکُ مُنْ مُنْکُ مُنْکُ مُ مُنْکُ مُولُ مُنْ مُنْمُ مُن

اس بیان سے میہ بات بھی معلوم ہوتی ہے کہ خدا کی طرف سے نہی یعنی " لا تَقْدَ بَالله فِ دِالشَّجَرَةَ " (اس درخد کے پاس ندجانا) دراصل ان کی خیرخواہی کے طور پرتھا (کہ جسے اصطلاح میں تنزیجی ادرار شادی نہی کہتے ہیں) ند کہ حاکم ۔

يراكميز أنجلد ا

تحكم اورلازم العمل فرمان كے طور پركد جسے اصطلاح من " نبى مولوى " كماجا تاب يعنى حاكماند ممانعت ( كسى كام كارتكاب سے باز رہنے کا فرمان ) کہ جس کی خلاف ورزی پر سزا وعذاب ہوتا ہے ؓ ( تنزیبی اورارشادی نہی کی مثال ہیے ہے جیسے کوئی طبیب کسی مریض ہے کہے کہ فلال چیز نہ کھاؤ' تو اس کا یہ کہنا مریض کی خیرخوا ہی اور بہتری کے لیے ہوتا ہے لہٰ ااگر وہ مریض طبیب کے اس بحکم کی خلاف درزی کر لے تواسے سز انہیں دی جاتی بلکہ صرف اس کی سرزنش ہوتی ہے ادراس خلاف درزی کے نتیج میں وہ خود تکلیف اٹھا تاب جبکہ حاکم کے عظم اور مولا کے فرمان میں خلاف ورزی پر سزاملتی ہے )۔ لہٰذا آ دم " اور حوا " نے اپنے او پرظلم کمیا اوراپنے آپ کو بہشت سے محروم کرلیا نہ ہیکہ خدا کی نافر مانی کے مرتکب ہو کر معصیت کا رہوئے ہوں۔ اس کے علاوہ بدامریمی واضح ہے کہ اگر خدا کا انہیں درخت کے نز دیک جانے سے روکنا حاکم کے علم اور مولا کے فرمان کے طور پر ہوتا تو توبہ کے ذریع اس کی تلافی ہوجاتی کیونکہ اس طرح کے فرمان میں خلاف ورزی کرنے پر اگر توبہ کرلی جائے اور توب قبول بھی ہوجائے تو تا فرمانی کے تمام آثار مد جاتے ہیں جبکہ آدم "اور حوا " في در خت کے قريب جانے اور اس کا پھل کھا لینے کے بعد توبہ کی اوران کی توبہ تجول بھی ہوئی لیکن نافر مانی کے آثار باقی رہے اور انہیں بہشت میں واپس آنے کی اجازت نہیں دی گئی اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ نہی تنزیجی اورار شادی یعنی خیرخواہی ونصیحت کے لیے تھی ور نہ تو بہ قبول ہونے کے بعداس کے آثار مث جاتے اور وہ بہشت میں واپس آجاتے جبکہ ایسانہیں ہوا کیونکہ ارشا دی تھم میں طبعی اثرات باتی رہتے ہیں جبکہ مولا کے فرمان کے طور پر دیئے جانے والے ظلم کی نافر مانی کے تشریعی اثرات توبہ کے قبول ہونے کی صورت میں ختم ہوجاتے بین البذا آ دم "اورحوا " کی توب قبول ہونے کے بعد انہیں بہشت میں والی ندلایا جانا اور خدا کے قرب کی منزل دم متبہ کود دبارہ حاصل نہ کرنا 'اس بات کی دلیل ہے کہ وہ بتھم مولا کے فرمان کے طور پر نہ تھا بلکہ خیر خواہی کے طور يرتفا ببرحال اس سلسله مي تفصيلى بحث أستدد آئ كا انشاء اللد تعالى -

شيطان كابهكاوه (لپس شيطان خانيس توسلاديا) يرجملدا بي جيسے ديگر جملوں كى طرح بظاہراس بات كى نشا ندى كرتا ہے كه شيطان نے آ دم "اور حوا " كود هو كرديا اوران كے دلوں ميں وسوسه پيدا كرديا اس عبارت سے اگر چر يہ معلوم ہوتا ہے كه شيطان كاآ دم " ودو كه ميں ڈالنا اى طرح سے تقاجس طرح وہ ہم بنى نوع آ دم " كود هو كه ديتا ہے اور دلوں ميں وسوسے پيدا كرتا ہے جبكہ ہم اسے ديكوميں سيتے۔ اب آ دم ایہ ..... شیطان ..... تیرااور تیری زوجہ کا دشمن ہے ) اور اس جیسی دیگر آیات سے بطاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے آ دم اور حوام کو شیطان کی شکل دکھا دی تھی اور اس کی اچھی طرح بیجان کردادی تھی نہ یہ کہ صرف اس کے اوصاف بیان کرنے پراکتفاء کی بلکہ خود اسے دکھا کر پیچان کروادی، جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں شیطان کا یہ قول ذکر فرمایا ہے کہ اس نے کہا: \* هَلْ اَ دُلُكَ عَلْ لَنَا قِالَخُلُنِ (آیامی تحقیم ہمیشہ باقی رہنے کی نعت والا درخت بتاؤں؟) یہ جملہ شیطان نے آ دم ؓ سے کہااور اس کا انداز ،''خطاب'' کا انداز ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ شیطان آ دم \* کے آ منے سامنے ان سے مخاطب تھا کیونکہ اس طرح کے جملے اس مقام پر استعال ہوتے ہیں جہاں خطاب کرنے والاسامنے اسى طرح خداوند عالم في شيطان اورآ دم وحوا محد ميان موف والى تعتكوكا تذكره كرت موت ارشا دفر مايا: سوره ءاعراف، آیت ۲۱: \* وقَاسَبَهُمَا إِنَّى لَكْمَالَمِنَ النَّصِحِيْنَ \* (اورشیطان نے ان کے سامن تشم کھائی کہ میں تمہارا خیر خواہ ہوں) اس آیت میں شیطان کے قسم کھانے کا ذکر ہے اور قسم میں عموماً قسم کھانے والاسمامنے دکھائی دیتا ہے۔ اى طرح ايك ادرآيت مي يول ارشاد جوا: \* وْنَادْىهُمَا مَبْهُمَا آلَمْ أَنْهَلْمَاعَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِوَ أَقُلْ تَكْمَا إِنَّا يُخُرِ لَكُماءَ لُوَّقْبِيْنٌ -(اورانہیں 🕅 دم ؓ وحواﷺ کو)ان کے پروردگارنے آ واز دی کہ آیا میں نے تمہیں اس درخت سے نہیں روکا تھااور میں نےتم سے مینہیں کہا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا دشمن ہے)۔ ان تمام بیانات سے داضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ شیطان انہیں دکھائی دے رہا تھا اور وہ اسے اپنے سامنے دیکھ رہے تھے اور اگروہ دونوں ..... آ دم وحوا م ..... بھی ہماری طرح سے شیطان کے دسوسوں اور دھو کہ میں آ جانے کی طرح اس کے فریب میں آئے ہوتے اور اسے ظاہر بظاہر نہ دیکھا ہوتا تو وہ یوں کہتے کہ: اے ہمارے پالنے والے! ہم نے تو شیطان کو د یکھابی نہیں ہےاور ہم نے سیمجھا کہ بیدوسوت ہمارے اپنے افکار کی پیدادار ہیں اور ہم نے توسو چاتھی نہیں کہ بیشیطان کی طرف سے بیں ادرہم نے تیر اس تا کیدی ارشاد کی خلاف درزی کے بارے میں مرکز نہیں سوچا جوتو نے ہمیں شیطان کے وسوسے سے بیچنے کی بابت کیا ہے۔ خلاصهء كلام بيب كهآ دم " اورحوا " شيطان كود كميرب تصاورات المجمى طرح بيجانية جمى تتصحبيها كهانبياء

سيراكميز انجلد ا

کرام "کہ جو خدا کی طرف سے عطا کی گئی عصمت کی قعمت سے بہرہ ور شے وہ بھی شیطان کواچھی طرح بہچا نے تھے اور جب بھی وہ ان انبیاء "کو درغلانے بہکانے یا نگ کرنے کی ناکام کوشش کرتا تو وہ اسے دیکھتے تھے جیسا کہ روایات میں ہے کہ اس نے حضرت نوح " حضرت ابرا ہیم " حضرت مولی " حضرت عیلی " نصرت یحی محضرت ایوب " حضرت اساعیل " اور حضرت جم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کواپنے دام فریب میں لانے کی جوکوششیں کیں ان سب میں وہ انبیاء " کرام اسے و یکھتے اور پہچا نے تھے۔ اس طرح زیر نظر آیات کے ظاہری الفاظ اور خدا کے اس ارشاد گرامی: " ممان کی تعلق کہا کہ تبکیا تک خان کو پہلے ان طرح زیر نظر آیات کے ظاہری الفاظ اور خدا کے اس ارشاد گرامی: " ممان کی تعلق کہا کہ تبکیا تک خان کے نوب اللہ جری تھی داخل ہو چا تھا اور وہ ان جن میں حضرت آ دم " اور حوا " کے سامنے دور خت کے پاس تعااور وہ پہلے اس مرح دو تعلق ہو جا تھا اور وہ ان کے ساتھ ہو کیا تھا اور حوا " کے سامنے دور خت کے پاس تعا اور دوں پہلے اللہ تعری تو نظر آلہ ہو جا تھا اور وہ ان جن میں حضرت آ دم " اور حوا " کے سامنے دور خت کے پاس تعا اور وہ پہلے اللہ جری تو سے میں داخل ہو چا تھا اور وہ ان کے ساتھ ہو کیا تھا اور اپنے وسوسوں سے آہیں دوخت کے پاس تھا اور دوں پہلے اب رہا یہ سوال کہ شیطان کہ میں داخل ہو اجبکہ وہ بھی داخل ہو ہو ہوں سے آہیں دوخت کے پاس تھا اور دوہ پہلے اب رہا یہ سوال کہ شیطان کے میں داخل ہو اجبکہ وہ پہ شت میں داخل ہوں ہو کہ ہو ہو ہو کی ہو ہو گیا تھا۔

تواس كاجواب مديم كديد بات تب درست موسكتى ب جب اس بہشت سے مراد بہشت بري .... جنة الخلد.... موكد جس ميں شيطان داخل نبيس موسكتا جبكہ وہ جنت الخلد نبيس تقى بلكہ ايك اور باغ تھا اس كى دليل مد ب كدوہ سب اس باغ سے باہر فطے (اگروہ بہشت بريں ہوتى توآ دم اور حوا " اس سے ہرگز باہر نہ جاتے)۔ اور خدا كا ابليس سے مدكہنا: " فَاهْدِطْ عِنْهَا فَهَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَتَكَبَّ دَوْبُهَا فَلْلُنَا جُرِإِنَّكَ " (سورہ اعراف،

اور خدا کا ایس سے سر جماع کا صحیط حریمها کمیا دیکون لک ای لنگ برویدها کمان کا رود اور است. آیت ۱۳ ) (ایعنی تو اس بہشت سے اتر جا کہ اس میں تیرے لیے تکبر کی کوئی تنجائش نہیں لہٰذا اس سے ماہر نگل جا) اگر چہ اس سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ شیطان کو بہشت سے ماہر نگالا گیا لیکن ممکن ہے اس سے مراد فرشتوں کی ہزم سے ماہر نگلنے کا تھم ہو یا پھر آسان سے ماہر نگلنے کا تھم ہو کہ وہ خدا کے قرب کا مقام اور عظمت و ہزرگی والی جگہ ہے۔

لیے زمین میں زندگی بسر کرنا اور اس میں ہی مرنا اور پھر اس سے دوبا رہ اٹھنا مقرر فرمایا ہے۔ اس مقام پر میام قابل ذکر ہے کہ آدم "کی ذریت اور سل بھی مذکورہ حکم میں آدم " کے ساتھ شامل ہے جیسا ک خداوند عالم کے اس فرمان سے معلوم ہوتا ہے: سوره واعراف، آيت ٢٥: · · بِيهَاتَحْيَوْنَوَفِيهَاتَنُوْتُوْنَوَمِنْهَاتُخْرَجُوْنَ) (ای میں ہی تم زندگی بسر کرد کے ادرای میں ہی مرد کے ادرای سے دوبارہ تکالے جاؤگے) اس طرح ايك اورا يت من يون ارشادفرمايا: " وَلَقَنْ خَلَقْنُكُمْ ثُمَّ صَوَّى لَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْهَا لَبِكَةِ السُجُ لُوَالِأَ دَمَ --- " (اورہم نے تمہیں پیدا کیا پھرہم نے تمہاری شکلیں بنا تحی پھرہم نے فرشتوں سے کہا کہ تم آ دم کو سجدہ کرو .....) اس آیت کی تفسیر سورہ اعراف میں بیان کی جائے گی انشاءاللہ تعالی ۔ پس فرشتوں کا آ دم مح کو سجدہ کرنا اس لحاظ ۔۔۔ تقا کہ وہ زمین میں خدا کا خلیفہ تقااور در حقیقت آ دم م کو سجدہ کر۔ میں تمام افراد بشرکو بجدہ کرنے کا تکم پوشیدہ تھا کیونکہ آ دم علیہ السلام "بشر" کے نائب کے طور پر بطور نمونہ سما سنے لائے گ متصاورانہیں سجدہ کرنا در حقیقت ' بشر' کوفر شتوں کے سجدہ کرنے کے برابر تھا۔ خلاصہ ہیر کہ بظاہر میں سارا دا قعہ یعنی آ دم \* اور حوا کو بہشت میں قیام کر دانا اور پھر درخت سے پھل کھانے کی وج سے انہیں بہشت سے بنچا تاردینا کہ جسے خداوند عالم نے بیان فرمایا ہے دراصل ایک طرح کی مثال اور نمونہ پیش کر ا کے مانند ہے جس میں خداوند عالم نے ایسا کر کے بیہ بتایا ہے کہ انسان کواس دنیا میں آنے سے پہلے کس قدر سعادت وخوش بختى كرامت وبزركى خداوند عالم كيقرب ادريا كيزه جوارمين حاصل تقى ادروه اس ملند وعظيم مقام ميس تقاكه جونعت دسرو انس ومحبت و پیار پاک و پا کیزہ ساتھیوں روحانی دوستوں اور پرور دگارعالم کی ہمسا گی کا مقام ہے میہ سب کچھ بیان کر کے ہ بتایا کہ اس کے بعد انسان نے اس مقدس و پاکیزہ مقام کوچھوڑ کرایسا مقام اپنے لیے اختیار کیا کہ جس میں تکلیفیں پریشانیا ر سختیاں مصیبتیں اور مشکلات ہی مشکلات میں اور اپنے پہلے مقدس مقام کی طرف لوٹ جانے کی بجائے ای فانی بے مزہ ہدمزہ' قابل نفرت اور پست و ناچیز زندگی کی محبت میں مبتلا ہو گیا' البتہ اگر وہ اس کے بعد بھی اپنے پر ور دگار کی طرف لوٹ آئے تو یقینا خداا۔۔۔اس کی عزت وسعادت کی منزل دوبارہ عطا کرے گاادرا گروہ ایسانہ کرے بلکہ زمین کی پستیوں کا شکار ہوکراس میں ہی رہنے کاارادہ کرلےاورا پنی نفسانی خواہشات کی پیروی کرتا رہتو کو یا خود ہی اس نے خدا کی نعمت کا شکر اداکرنے کی بجائے کفران نعمت کیااور خود ہی اپنے لیے تباہی کی منزل اختیار کی جو کہ جہم ہے دہ اس کی بردھکتی ہوئی آگ میر

جلار ہے کا جو کہ نہایت برامقام ہے۔ جلار ہے کا جو کہ نہایت برامقام ہے۔

# ٣٣٣

عربي زبان ميں د د تلقی'' كامعنى كوتى چيز ليدا' حاصل كرنا اور سيكھنا ہے اور كس سے كوتى بات يا كلام اور اس كے معنى و

اس سے بید معلوم ہوتا ہے کہ توب کی دوشمیں ہیں: ایک توبہ خدا اور دوسری توبہ عبز پہلی توبہ سے مراد سے کہ خدا

مفہوم کواچی طرح سمجھ کر حاصل کرنے ود جلقی، کہتے ہیں اوروہ دخلقی، آ دم علیدالسلام کے لیے توب کو آسان بنانے کا بہترین

اپنے بندے کی طرف رحمت کے ساتھ لوٹ آئے اور دوسری توبہ سے مراد میہ ہے کہ بندہ ،خدا کی طرف استغفَّار اور معصیت و

· فَتَكَقَى ادَمُ مِنْ مَايِّهٖ كَلِيلْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ·

( پھر آ دم " نے اپنے رب سے پچھ کلمات سیکھ اور خدانے اس کی توبی تبول کرلی)۔

نفسراكميز انجلد ا

آ دم کاکلمات سیکھنا

طريقهاورذ ريعه تقا\_

Presented by www.ziaraat.com

نافرمانی سے دوری اختیار کرنے کے ساتھ لوٹ آئے۔ بند کی تو بخدا کی دوتو ہے کے ساتھ ملی ہوئی ہے کیونکہ بندہ کسی حال ٹی بھی اپنے پر دردگار سے بے نیاز نہیں ہو سکتا کلیڈا اگر وہ چا ہے کہ معصیت وگناہ کی وادی سے باہر نکل کر خدا کی طرف لوٹ آئے تو ایسا کرنے ٹی بھی وہ خدا کی طرف سے تو فیتی سے حصول کا مختاج ہے اور اس کی مدداور رحمت کا حاج تند ہے تا کہ صحیح معنی میں تو بہ کر سکے اور اس کے بعد پھر دہ اس بات کا مختاج ہوتا ہے کہ خدا اس کی تو بہ تول کر سے اور اس کی معدا ور ماں سے تو فیتی سے تو ایسا کر نے ٹی بھی وہ خدا کی طرف بات کا مختاج ہوتا ہے کہ خدا اس کی تو بہ تول کر سے اور اس اپنی عنایت اور رحمت سے نواز نے کو یا بند ہے کی تو بہ آ تو فیتی اور دوسری تو بہ کی تو اس کا مطلب سے ہے کہ وہ خدا کی طرف سے دوتو ہہ کے درمیان واقع ہوئی ہے۔ ایک تو بہ کر نے ک سورہ ء تو بہ آیت اور اس کا مطلب سے ہے کہ وہ خدا کی طرف سے دوتو ہے کہ درمیان واقع ہوئی ہے۔ ایک تو بہ کر نے ک سورہ ء تو بہ آیت اور اس کا مطلب سے ہے کہ وہ خدا کی طرف سے دوتو ہو ہے درمیان واقع ہوئی ہے۔ ایک تو بہ کر نے ک

(يىنى پىر خدان انبيس توبيدى تاكدوه توبيكركيس) . اس مقام پرايك اد لى نكت بى ج جس ميں مذكوره بالا مطلب كى تائيداور مناسبت ملتى بے اوروه بيك آيت ميں لفظ "" دم" كوز بر (نصب) كي ساتھ اور" كلمات" كو پيش (رفع) كي ساتھ پڑھا جائے البتدا كردوسرى قرائت يعنى لفظ" آ دم" كو پيش (رفع) كي ساتھ اور" كلمات" كوز بر (نصب) كي ساتھ پڑھا جائے تب بھى اس ميں مذكوره اہم مطلب سے منافات نہيں پائى جاتى ۔ ایک سوال اوراس کا جواب اب رہایہ سوال کہ دہ کلمات کیا ہیں؟ تو اس سلسلے میں بیا خمال دیا جاتا ہے کہ ان سے مراد دہ چیز ہے جس کا نَ خداد ندعالم نے سورہ ءاعراف میں آ دم ادر حوا محصول لے سے کیا ہے کہ انہوں نے کہا: سورہ ءاعراف، آیت ۲۳:

الم "تقالا كم النفسية الفسية توان للم تتغفر لذاوت رحين الذكون من المحسوني" (انهوں ..... دم "وحوا "..... نے كها اے ممارے پروردگار ہم نے اپنے او پرظلم كيا ہے اور اگر تو ہميں معاف كرے اور ہم پررحم ندفر مائے تو ہم سخت نقصان الحانے والوں ميں ہے ہوجا عيں كے)
لرے اور ہم پررحم ندفر مائے تو ہم سخت نقصان الحانے والوں ميں ہے ہوجا عيں كے)
لاين يكن يكمات يعن" قالا كم النا حمان الحانے والوں ميں ہے ہوجا عيں كے)
لاين يكم النا حمان الحان الحان مارے پروردگار ہم نے اپنے او پرظلم كيا ہے اور اگر تو ہميں معاف لاين معاف ليكن يكمات يحقن المكان من الحان ميں ہوجا عيں كے)
لاين يكمات يعن" قالا كم النا حمان الحان مار معان ميں جملہ " قُلْنَا الله بِطُوا -- " مع يہا ذكر كے۔
بیں جبکہ اسورہ (بقرہ) ميں " فَتَنَاقَ اللهُ مَانَا حمان الحان الحان ميں جملہ " قُلْنَا الله بِطُوا -- " مع يہا ذكر كے۔

ايك لطيف نكته كى طرف اشاره

تفسيرالميز انجلد ا

پروردگار سے سیکھے دوانی اساء میں سے کسی اسم کے ساتھ تعلق رکھتے تھے۔ (خور فرام عیں)۔ اس کے علاوہ یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ اگر چہ حضرت آ دم علیہ السلام نے اپنے آپ پرظلم اور زیادتی کی اور اپنے آپ کو ہلاکت و تباہی کے کنارے لاکھڑا کیا اور سعادت و شقاوت کے دورا ہے پر بیٹھ گئے یعنی دنیا کو اختیار کرلیا کہ اگر اپنی چائے ہوط میں تھر جاتے تو یقینا تباہ ہوجاتے اور اگر اپنی پہلی سعادت کی منزل کی طرف لوٹ جاتے تب بھی اپنے آپ کو مشقت اور تکلیف میں ڈالتے لہٰڈا ہر حالت میں انہوں نے اپنے او پرظلم کیا لیکن اس کے باوجود انہوں نے اپنی آپ کو سعادت کے رائے پر لاکھڑا کیا اور کمال کی منزل کو پائے کی راہ ہموار کی۔ اگر وہ ایسانہ کرتے اور زمین پر خدا تر جاتے یا خطا کے سعادت سے رائل میں ڈالتے لہٰڈا ہر حالت میں انہوں نے اپنے او پرظلم کیا لیکن اس کے باوجود انہوں نے اپنے آپ کو سعادت سے رائل میں زمان کی تعلق منزل اور خطیم مقام کو نہ پائے۔

یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ اگر حضرت آ دم " ابوالبشر زیمن پر نہ آت تو اپنے فقر و نا داری، فر و ما یکی، احتیاج و نا توانی اور نقص و کی کو کیو کر مجھ سکتے تھے؟ اور س طرح اس حقیقت کا ادراک کر سکتے کہ تلکیفون مشقتوں اور تختیوں کو جسلنے کے بعد ہی خدا کی مقدس بزم اور پر وردگار عالم کی ہمسا یکی کی پاکیزہ لذتوں سے لطف اندوز ہونا ممکن ہے؟ جبکہ یہ امرایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ خداد ند عالم کی پاکیزہ صفات یعنی عفود درگذر معفرت و بخش تو بقوں کر منا اور عنایت و مہر مانی ' پر دہ پوشی فضل و کرم اور رحمت و عنایت و غیرہ گنا ہگا روں ہی کے لیے خصوص ہیں اس نے یہ سب صفات اپنے خطا کار بندوں ہی کے لیے مقرر فر مانی ہیں اور دور این محل کی ماروں ہی کے لیے خصوص ہیں اس نے یہ سب صفات اپنے خطا کار بندوں ہی کے لیے مقرر فر مانی ہیں اور دوہ ایا م دہر اور زمانہ کے شب دروز میں اپنی رحمت و عنایت کی مقدس خوشہ دو سا کہ کار بندوں اور این مقدر نی مقدر یہ موجود ہو کار مان کی مقدر من ہو کاروں ہی کے ایک خصوص ہیں اس نے یہ سب صفات اپنے خطا کار بندوں اور این مقدر دی مقدر میں اور میں اور میں میں کہ معنی کر مقدر میں میں کہ معلم مقدر مقدر محمد موجود کر مان اور میں اپنی کر منہ اس نے میں مقدر کو خوا کار بندوں ہی کے لیے مقرر فر مانی ہیں اور دوہ ایا م دہر اور زمانہ کے شب دروز میں اپنی رحمت و عنایت کی مقدس خوشہ و صانی کو سے لوٹ آتے ہیں۔

بیتوبہ بی ہے جس کی وجہ سے انسان کوہدایت کاراستہ دکھا کراس سے اس پر چلنے کی توقع کی گئ اور بیتو بہ بی ہے جو اس مقام ومنزل کی پا کیزگ کا سبب ہے جس میں قیام پذیر ہونے کی امید ہے اور بیتو بہ بی ہے جوتشریع دین اور راہ وروش زندگی کے تعتین کا پیش ضیمہ بنی ان مطالب کے ثبوت کے لیے یہی کافی ہے (جیسا کہ آپ نے ملاحظہ فرمایا) کہ خداوند عالم نے بار بارتو بہ کا مذکرہ کیا ہے اور اسے ایمان سے پہلے ذکر کیا چنا نچہ ارشاد ہوا:

سوره، مود، آیت ۱۱۱:

\* فَاسْتَقِمْكَمَآ أُمِرْتَوَمَنْتَابَمَعَكَ" (جس طرح سے آپ کوتھم دیا گیا ہے آپ استقامت اختیار کریں ..... ثابت قدم رہیں .... اور ہر وہ څخص بھی ایسا ہی کرے جس نے آپ کے ساتھ بی توبہ کی)۔

سوره، طه، آیت ۸۲:

Fri stell

\* `` وَإِنَّى لَغَفَّامٌ لِّبَنْ تَابَ وَامَنُ ``. (اور میں ہی معاف کرنے والا ہوں ہراس شخص کوجس نے توب کی اور ایمان لے آیا)۔

اس مضمون کی متعدد آیات قر آن مجید میں موجود ہیں۔

سب سے پہلا دینی فرمان O '' قُلْنَاا الله بِطُوَامِنْ لَهَا جَوِينَةً عَاقَوَا مَايَاتِيَنَ لَّمُ مَتِنِّی لَهُ لَی ... '' (ہم نے کہا تم اتر جاوَاس سے سب کے سب، جب میری طرف سے کوئی بادی تہارے پاس آئے۔۔۔۔۔ ہوا اس فرمان میں پورے کے پورے دین کو دوجملوں میں خلاصہ کردیا گیا ہے کہ چرقیا مت تک اس میں کسی قسم کا کوئی اضا ف نہ ہو سے گا۔

اگرا پ اس واقعہ (لیتی بہشت کی کہانی) اور بالاخص اے جس طرح سے سورہ طہ میں ذکر کیا گیا ہے پر خور کریا اور اچھی طرح اس کے تمام پہلووں کا جائزہ لیس تو آپ ملاحظہ فر ما تمیں گے کہ اس ماجرے سے سیز نیچہ حاصل ہوتا ہے کہ واقعہ خداوند عالم کی طرف سے آ دم علیہ السلام اور ان کی ذریت ونسل کے لیے دوفیصلوں کا موجب بنا:

(۱) بیکدان کا در خت سے پھل کا کھانا لیما ال بات کا سب بنا کہ خداوند عالم بہشت سے اتر جانے اور انہیں زمین میں قیام پذیر ہوکر دنیا کی اس شقادت آمیز زندگی کو اپنانے کا تھم دے جس سے آ دم " اور حوا " کو اس دفت ہی بیچنے تاکید کی گئی تھی جب انہیں در خت کے پاس جانے سے روکا گیا تھا۔

(۲) ان کی توبال امرکاسب بنی کہ خداوند عالم نے اس کے بعد دوبارہ یہ فیصلہ کیا کہ آدم "ادران ہ ذریت ونسل کو ترت بخشے اور اپنی بندگی کی ہدایت ورہنمائی کر کے ان کی عظمت رفتہ کو بحال کردے چنا نچہ خداوند عالم کی عزت واحترام کی خاطر انہیں اپنی بندگی کی ہدایت کا سامان کیا 'پس پہلا فیصلہ زمین میں زندگی بسر کرنے کا تقا اور پھر ا کے بعد توبہ کے ذریعے دنیا کی زندگی کو پاک و پا کیزہ بنانے کا تعا (توبہ کے بعد ای زمین نی زندگی بسر کرنے کا تقا اور پھر ا بدل دیا) اور وہ اس طرح کہ اس زندگی کو پاک و پا کیزہ بنانے کا تعا (توبہ کے بعد ای زمینی ندگی کو خدانے پا کیزہ زندگی شر بدل دیا) اور وہ اس طرح کہ اس زندگی کو پاک و پا کیزہ بنانے کا تعا (توبہ کے بعد ای زمینی زندگی کو خدانے پا کیزہ زندگی شر بدل دیا) اور وہ اس طرح کہ اس زندگی کو اپنی بندگی کی بدایت کے ساتھ ملا دیا جس کے نتیج میں وہ زندگی دوزند کیوں ک<sup>ی</sup> زمینی زندگی اور آسانی زندگی کا مجموعہ دم کب بن گئی اور کہی وہ اہم نکتہ ہے جو اس سورہ میں دو مرتبہ ہوط یعنی بہشت سا جانے کے علم کی کر دو کر کتے جانے پر خور کرنے سے معلوم ہوتا ہے (ملاحظہ ہو) خداد دو مالم نے ارشا دور مایا: \* وَتُذَلْنَا الْمُ بِطُوْ ابَعُضُ کُمْ لِبَعُضِ عَنُ وَ تَوَلَكُمْ فِي الْاَرَ مَن صُسْتَقَدٌ وَ مَنَا عَرَ اِلْمان در میں دو مرتبہ ہو ط یو بی کار اور کی کی کی دور کر نے سے معلوم ہوتا ہے (ملاحظہ ہو) خداد دو الم نے ارشا دور مایا: \* تُنْلْنَا الْمُ بِطُوْ ابْعُضُ کُمْ لِبَعُضِ عَنُ وَ تُولَكُمْ فِي اَوْ مَن مَنْ تَقَدٌ وَ مَنَا عَر اِلْی دور مین '' اور دو مرتبہ'' جبوط' کے علم کو ذکر کیا گیا ہے اور ان دونوں کے درمیان '' توبہ' کا ذکر ہوا ہے معلوم ہوتا ہے ان میں اُن تو ہوں کا دی کر کی دو میں نہ تو ہوں ہے درمیان '' تو ہوں کا دو کر ہوا ہے معلوم ہوتا ہے کہ دو میں '' تو ہوں کا دی کو کر ہوا ہے ہوں کہ کو کی دو ہوں ہے در میں '' تو ہوں کا دو کر ہوا ہے معلوم ہوتا ہے '

آ دم " اور حوا " نے جب توب کی تو ابھی وہ بہشت سے دور نہیں ہوئے تھے تا ہم بہشت میں پہلے کی طرح مقام ومنزلت ۔

سورة بقره آيات ۳۹ ۳۹

mm2

نفسيراكميز انجلد ا

حال نہیں تھے ۔۔ ای امر کا اشارہ خدادند عالم کے اس ارشادگرا می میں بھی ملتا ہے: \* وْ وَنَادِيهُمَا مَ يُّهُمَا آلَمُ أَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ \* (اوران کےرب نے انہیں پکار کر کہا کہ آیا میں نے تم دونوں کواس درخت سے نہیں روکا تھا)۔ اس سے پہلے خدانے ان سے فرمایا تھا: \* "لاتَقْرَبَاهْنِوالشَّجَرَةَ"-(تم دونوں اس درخت کے پاس ہر گزندجانا)۔ ان دونوں جملوں پرغور کریں کہ خدادند عالم نے پہلےان سے فرمایا کہ تم دونوں ''اس' درخت کے پاس نہ جانا'' چر فرمایا '' آیا میں نے تم دونوں کو 'اس' درخت کے پاس جانے سے روکا نہیں تھا؟'' تو پہلی مرتبہ ' هذه' کالفظ استعال کیا جو سی نزدیک چیز کی طرف اشارہ کے لیے ذکر کیا جاتا ہے اور دوسری مرتبہ جب درخت کا ذکر کیا تون تیک گھا'' کا لفظ استعال کیا جوکسی دور چیز کی طرف اشارہ کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ اور اسی طرح پہلی مرتبہ ''قال' کا لفظ ذکر کیا جو کہ نزدیک کے لیے استعال کیا جاتا ہے اور دوسری مرتبہ ''نادئ'' کہا (یعنی اس نے پکارا) جو کہ دور کے لیے استعال کیا جاتا ہے ان باریک اد بی نکات پر خور کریں تو بہت سے حقائق داضح وآ شکار ہوجا تیں گے۔ يبال بيكتة قابل توجد ب كه خدادند عالم ف ارشاد فرمايا: \* وَقُلْنَااهُ بِطُوْابَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُمُ فِي الْآئَمَ ضَمَنَةً وَقَرَمَتَاعُ إلى حِيْنِ... (ہم نے کہا کہ ابتم زمین ہی میں زندگی بسر کرو گئے اس میں ہی مرو گے اور اس سے دوبا رہ اٹھائے جا دُگے )۔ توان دونوں ارشادات سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ''ہبوط'' کے بعد والاطرز زندگ'' ہبوط' سے پہلے کے طرز زندگ سے سراسرمختلف ہے دنیا کی زندگی میں درحقیقت زمین کی بنیا دی خصوصیات شامل ہیں۔ گویا اس زندگی کی حقیقت زمین کی حقیقت سے آمیختہ ہے یعنی اس میں سختیاں اور تکلیفیں ہی تکلیفیں ہیں اور اس میں اس کے سوا کوئی چارہ کار ہی نہیں کہ انسان ز مین میں اپنی زندگی کے مراحل طے کرے اور پھر مرنے کے بعد دوبارہ زمین میں لوٹا دیا جائے اور پھرزمین ہی سے دوبارہ اٹھایا جائے ٰلہٰذا زمین والی زندگی بہشت کی زندگی سے سراسرمختلف ہے۔ کیونکہ بہشت کی زندگی ایک آسانی زندگی ہے نہ کہ زينى كەجس ميں لحد بېلىحەتغيرات اور تېدىلياں داقع ہوتى رہتى ہيں۔ اس بیان سے بینتیجہ یقین طور پراخذ کیا جاسکتا ہے کہ وہ بہشت جس سے آ دم علیہ السلام اور حواعلیہا السلام کونکا لا گیا وہ آ سمان میں تقمی اور وہ آخرت والی بہشت یعنی جنت الخلد ..... ہمیشہ کی جنت ..... بتقمی کہ جس میں داخل ہونے والاکبھی اس سے بابرندجائےگا۔ اس مقام پرایک سوال باقی رہ جاتا ہے کہ اس آسان سے کیا مراد ہے جس میں بہشت ہے اس سلسلے میں ہم تفصیلی

بحث بهت جلد كري ت انشاءاللد تعالى \_

آدم کی خطاء سے کیا مراد ہے ؟ یہاں ایک اور امریمی غور طلب ہے اور وہ یہ کہ حضرت آ دم علیہ السلام کی خطا کہ جس کے وہ مرتکب ہوتے ہے کہ مراد ہے؟ تو اس سلسلے میں اگر چہ آیات کے ظاہری الفاظ سے ابتدائی طور پر یہی معلوم ہوتا ہے کہ ان سے معصیت اور گنا سرز دہوا جیسا کہ خدا نے فرمایا: '' فَتَنَکُوْ نَاصِنَ الظَّلِيدِيْنَ '' کہ اس درخت سے پھل نہ کھانا ورنہ '' ظالموں '' میں سے ہوجا سرز دہوا جیسا کہ خدا نے فرمایا: '' فَتَنَکُوْ نَاصِنَ الظَّلِيدِيْنَ '' کہ اس درخت سے پھل نہ کھانا ورنہ '' ظالموں '' میں سے ہوجا سرز دہوا جیسا کہ خدا نے فرمایا: '' فَتَنَکُوْ نَاصِنَ الظَّلِيدِيْنَ '' کہ اس درخت سے پھل نہ کھانا ورنہ '' ظالموں '' میں سے ہوجا سرز دہوا جیسا کہ خدا نے فرمایا: '' فَتَنَکُوْ نَاصِنَ الظَّلِيدِيْنَ '' کہ اس درخت سے پھل نہ لائے مانا ورنہ '' ظ

معصيت دكمنا وقرارياتي 'اس مطلب كوتين دليلول سے ثابت كما جاسكتا ہے:

(اے ہمارے پالنے دالے ہم نے اپنے او پرظلم کیا اگر توہمیں معاف ند کرے اور ہم پر رحم ندفر مائے تو ہم سخت نقصان اتھانے والوں میں سے ہوجا عیں گے)۔ لیکن اس واقعہ کی تمام آیات میں اچھی طرح غور کرنے اور درخت کا پھل کھانے سے رو کنے کے فرمان پر پور ک توجہ کرنے سے بخو بی معلوم ہوجا تا ہے کہ وہ فرمان یعنی درخت سے پھل کھانے سے رو کنا حاکم اور آقا کی طرف سے صاد ہونے والے تحکم کی طرح نہیں تھا (کہ جے علمی اصطلاح میں ''مولا کا فرمان' کہا جاتا ہے۔ الا مر المولوی۔۔) بلکہ و ارشادی نہی تھی یعنی ان کی خیر خواہی کے طور پر بہتری کا راستہ دکھانا مقصود تھا اور اس بات کی رہنمائی مقصود تھی کہ جس چیز سے تہ ہیں روکا گیا ہے اس سے رکنے میں تمہماری بھلائی ہے کہ یونکہ اگر وہ ''مولا کے فرمان'' کہا جاتا ہے۔۔ الا مر المولوی۔۔)

پہلی دلیل: خداوند عالم نے اس سورہ اور سورہ اعراف میں نہی لیتنی درخت کا پھل کھانے سے رو کنے کے عکم، کی خلاف ورزی ''ظلم'' سے تعبیر کیا ہے چنا نچہ ارشا دہوا: \*'' لاَتَقُدَ بَالْهٰ فَالشَّ جَرَةَ فَتَكُوْ نَاصِنَ الظَّلِيدِيْنَ'' (تم اس درخت کے پاس نہ جانا ورنہ ظالموں میں سے ہوجاؤ گے)۔ پھرای کو سورہ ، طریں اس طرح بیان کیا:'' فَتَشَقْلَى '' ورنہ تم شق ہوجاؤ گے۔ لیتن بہشت کو چھوڑ نا تمہاری شقاوت '

#### mm 9

سيرالميز انجلد ا

سبب بنے گا' تو اس آیت میں''ظلم'' کی بجائے''شقاوت'' کالفظ استعال کیا گیا' اور''شقاوت'' کامعنی تعب اور سختی ہے' شقادت کالفظ ذکر کرنے کے بعد چند جملے ایسے بیان کتے جواس (شقاوت ) کے معنے کی وضاحت اور اس کی تغییر کے طور پر ين \_چنانچارشادفرمايا: \* إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوْعَ فِيهَاوَ لا تَعْلى شَ وَ أَنَّكَ لا تَظْمَوُ إِفِيهَاوَ لا تَضْحَى ...-(یہاں بہشت میں تیرے کھانے پینے کے لیے سب کچھ ہےتم اس میں نہ بھو کے رہو گے نہ بے لباس ہو گے نہ بہال پات ہو گے اور نہ ہی دھوپ کھاؤ گے )۔ ان جملول میں اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ 'شقادت' سے مراد تعب ومشقت اور دنیا دی زندگی کی سختی ہے اور ا منحق یعنی بھوک پیاس اور بےلباس ہونا وغیرہ زین ن زندگی کے ساتھ ساتھ اور اس کالا زمی حصہ ہے۔ پس دنیادی زندگی کی انہی تختیوں سے بیچنے کے لیے آ دم علیہ السلام کو درخت کے قریب جانے سے روکا گیا۔ ورنہ س کے علاوہ کوئی دوسری وجہ نہتھی جس کی بناء پر کہا جا سکے کہ بیردو کنا''مولا کے عکم' کے طور پر تھا' لہٰذا بی ثابت ہوا کہ دہ نہی رشادی ……خیرخواہی کےطور پر مستقمیٰ اور بیہ بات واضح ہے کہ ارشادی نہی کی خلاف ورزی کومولا کی نافر مانی نہیں کہا جا سکتا وراس کا مرتکب عبودیت و بندگی کے دائر ہے سے خارج نہیں ہوتا' اور نہا سے بندگی کےطورطریقوں سے تحاوز کرنا کہا جاسکتا اب جبکه به بات ثابت ہوگئی کہ وہ نہی ( درخت سے پھل کھانے سے روکنا )ارشادی تھی اور ارشادی نہی کی خلاف ارزی معصیت و گناه نہیں ہوتی تو' دخلم'' کامعنی بھی واضح ہوجا تا ہے کہ ان آیات میں ان دونوں ( آ دم ٌ اورحوا \* ) کی طرف ے''ظلم'' کااعتراف ادرخداوند عالم کا بیفر مانا کہ اگرتم نے ایسا کیا تو''ظالموں'' میں سے ہوجاؤ گے تو یہاں''ظلم'' سے مراد یہ ہے کہ انہوں نے اپنے آپ کو تختی و مشقت اور ہلاکت میں ڈال دیا نہ رید کہ دخلم ، مرادوہ ہے جور بو بیت اور عبودیت کے ب میں قابل مذمت عمل شار کیا جاتا ہے یعنی خدا کی نافر مانی اور اس کی تھم عدولی ! دوسرى دليل: تو بہ کامعنی بند بے کا خدا کی طرف واپس آجاتا ہے جب کوئی شخص معصیت اور خدا کی نافر مانی کرنے کے بعد سچ ل سے توبہ کرلے اور خدا کی طرف سے اس کی توبہ قبول ہوجائے تو اس سے اس معصیت ادر گناہ کا نام دنشان مٹ جاتا ہے درگناہ کرنے والا اس طرح ہوجا تا ہے جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہ ہواورکوئی معصیت اس سے سرز دہی نہ ہوئی ہؤلہٰ ذاا بیسے مخص کے ساتھ جو گناہ ومعصیت کا ارتکاب کرنے کے بعد توبہ کر لے اور بیچ دل سے خدا کی طرف لوٹ آئے ایک فر مانبر دار اور الماعت گزار شخص جیساسلوک کیاجاتا ہےاوراس کاعمل خدا کی اطاعت ادراس کے علم کی فرما نبر داری قرار دیاجاتا ہے۔ اس سے میڈابت ہوا کہ اگر نہی یعنی درخت سے پھل کھانے سے روکنا''مولا کے فرمان'' کے طور پر ہوتا اور آ دم "

کی توبہ "مولا کے حکم' کی نافر مانی کرنے والے بند ہے کی توبہ کی طرح ہوتی یعنی جس طرح کوئی بندہ اپنے آقا کے فرمان خلاف درزی کر کے گذاہ کا مرتقب ہوتا ہے اور پھر توبہ کر کے واپس اپنے آقا کی طرف لوٹ آتا ہے 'تو ضروری تھا کہ دہ آ دم " اور حوا " …… بہشت میں واپس آجاتے جبکہ وہ واپس نہ آسکے اس سے پتہ چلتا ہے کہ ممنوعہ درخت سے پھل کھانے وجہ سے بہشت سے نگل جانا در اصل ایک ایساطبعی وتکو پنی اثر تھا جو ہر حال میں اور خواہ ونا خواہ ہونا تھا جسے زہر کھا لینے کا موت اور آگ گلنے سے جل جانا در اصل ایک ایساطبعی وتکو پنی اثر تھا جو ہر حال میں اور خواہ ونا خواہ ہونا تھا جیسے ز موت اور آگ گلنے سے جل جانا تھینی ہوتا ہے چنا نچہ ارشا دی اوا مراور احکامات ( مثلا طبیب کا بیارکو کی چیز ہے رو کنا وغیر میں ان کے اثر آت یقینی ہوتے جی اور بی آتاران احکامات کی خلاف ورز کی کے طور پر دتی جانے والی سر اوک کی طرح <sup>2</sup> ہوتے جو ''مولا کے فرمان' کے طور پر صادر ہوتے ہیں جیسے تا رک الصلو ۃ کا نماز نہ پڑ ھنے پر جہنم میں جانا اور ''مولا ۔ فرمان' کے طور پر صادر ہونے والے عام معاشرتی احکامات کی خلاف ورز کی کے طور پر دتی جانے دار کو کی کی طرح کی اور '

ؾيرىدليل: خدادند عالم فى ارشاد فرمايا: قُلْنَا الْهَبِطُوْ امِنْهَا جَمِيْعًا ۚ فَاِمَّا يَا تِيَنَّكُمْ مِّنِّى هُرَى فَتَنْ تَبَعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحْزَنُونَ ۞ وَالَّنِ يَنَ كَفَرُ وَاوَكَنَّ بُوْ الْإِلَيْتِنَا ٱولَلٍكَ أَصْحُبُ النَّاسِ \* هُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ۞

ان دوآیتوں میں شریعت کے ان تمام تفسیلی احکام اور تو انیک کی تدوین کا جامع ذکر ہے جو خداوند عالم نے اس میں فرشتوں کے ذریعے اور کتابیں اور رسول بھیج کرنا زل فرمائے اور ای سے خدا کی طرف سے بنائے جانے والے سب پہلے اس قانون ہدایت کا سراغ ملتا ہے جو اس نے اس دنیا میں جو کدا دم " اور اولا دا دم " کی دنیا ہے انسان کے لیے بنایا او کام جیسا کہ خداوند عالم نے خود ہی بیان فرمایا ہے '' ہوط' کے دوسر ے تکم کے بعد ہوا' اور بیہ بات واضح ہے کہ '' ہی کام جیسا کہ خداوند عالم نے خود ہی بیان فرمایا ہے '' ہوط' کے دوسر ے تکم کے بعد ہوا' اور بیہ بات واضح ہے کہ '' ہو ( بہشت سے اتر جانے کا تکم ) ایک تکویتی امر تھا جو کد آ دم علیہ السلام کے بہشت میں قیام پذیر ہونے اور خطا کا ارتکا ب کر کے بعد صادر ہوالہذا معلوم ہوا کہ جب آ دم " نے منوعہ درخت کے پاس نہ جانے تے تکم کی خلاف ورزی کی اور درخت کا کو کہ کر خطا کے مرتک ہو ہو تکہ ہو کہ کہ آ دم " نے منوعہ درخت کے پاس نہ جانے کے تکم کی خلاف ورزی کی اور درخت کا ہو کے کوئی بندہ انجام موں کہ جب آ دم " نے منوعہ درخت کے پاس نہ جانے کے تکم کی خلاف ورزی کی اور درخت کا ہو کے کوئی بندہ انجام دے اور جہاں تک ' اسجدوا' (سجدہ کردو) کے تکم کی تلاف ورزی کی طور پر کوئی تھم صادر ہوا تھا ہو ہے کوئی بندہ انجام دے اور جہاں تک ' اسجدوا' (سجدہ کردو) کے تکم کی تلاق ہوں ' کی دونا کی رہوں کر اور بر درخت کے ہو کی ہوا تی ہے ہو ۔ کر تکم کی خلاف ورزی کر ہو ہے کوئی بندہ انجام دے اور جہاں تک ' اسجدوا' ( سجدہ کردو) کے تکم کی تعلق ہے کہ تکی کا خلو میں ' کی طور پر کوئی تکم صادر ہوا تھا ہو ہو کی کی بندہ بیا میں دیں اور بیاں تک ' اسجدوا' ( سجدہ کردو) کے تکم کی تعلق ہے کہ تکم کا خلو خر شتے اور ابلیس ہیں جو '' لاتقر با'' ( اس درخت کے قریب نہ جانا) سے پہلے جاری ہو اتو اگر چہ دہ تھم '' مولا کے قرمان ' کی طور پر تھا لیکن دون ہو ہے کوئی بندہ انجام دے اور جر بی در ہوا بیک سے بہلے جاری ہو اتو آگر چردہ تھر کی کی خلو ہو در میں دونا کے خلف میں نی تی مور ہے تک کوئی دیں دو آ کی ن شر بیا تی بنا تھا ہے تصادہ کی بہلو ہرگر موجو دی ہاں بناء پر اس اسے آ سان لفظوں میں یوں نیا کی جار ہی تو ہی ای میں نی تھا ہے میں فرق ہے ' جو تکم خد ما کی نے موستوں ا بلیس کودیاوہ یقینا ''مولا کے فرمان' کے طور پردیا جانے والاحکم تفااور جو حکم آ دم "اور حوا " کودیا گیاوہ ''مولا کے فرمان' کے طور پرزیا جانے والاحکم تفااور جو حکم آ دم "اور حوا " کودیا گیاوہ ''مولا کے فرمان' کے طور پر نہیں تفا کیونکہ دونوں احکام کے 'مکلف طور پر نہیں تفا کیونکہ دونوں احکام کے ''مکلف' مختلف شخ پہلے حکم کے مکلف فر شتے اور ابلیس ' جبکہ دوسر ے حکم کے مکلف اُ دم " اور حوا " شخص لہذا آ دم " اور حوا " کے لیے حکم صاور ہوتے وقت عالم بشریت کے لیے دین وآ کمین کے نہ ہونے س اُر شتوں اور ابلیس کے لیے کوئی حکم صادر کرنے میں حرج لازم نہیں آ تا اور ان دونوں احکام میں کوئی منافات نہیں پائی جاتی کیونکہ دونوں کا تعلق محلف قسم کی تلوق سے ہے۔

یک امکانی سوال اوراس کا جواب اگرآ پ بیسوال کریں کہ جب ممنوعہ درخت سے پھل کھانے سے روکنا ارشادی نہی کے طور پر تھا نہ کہ''مولا کے گرمان'' کے طور پرتو خداوند عالم نے آ دم وحوا کے فعل کو <sup>دخل</sup>م'' و ' معصیت'' اور ' بطنکے'' کانام کیوں دیا ؟ تواس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ ''ظلم'' کی بابت بیان کیا جاچکا ہے کہ اس سے مرادان کا اپنے او پرظلم کرنا ہے کیونکہ وہ خدا کے قرب میں رہتے تھے اور درخت سے پھل کھا کر اس قرب سے ہاتھ دھو بیٹھے تو ان کا ایسا کرنا دراصل خودا پنے او پر بی ظلم کرما تھا'اور جہاں تک''معصیت'' کا تعلق ہے تولغت میں' عصیان'' کامعنی'' اثر قبول نہ کرما'' یا''مشکل ے اثر لٍذِير مونا''ب مثلا كهاجاتا ب '' كسير ته فأنكسير و كسير ته فعصى '' (مين ني اس چيز كوتو ژاتوده تو ف گئ ادر س چیز کوتو ژاتو وہ نہ ٹوٹی) یعنی وہ اثر پذیر نہ ہوئی (عصیان کیا) تو گویا<sup>د :</sup> عصیان'' سے مرادا ثر نہ لینا ہے (لیتنی امرونہی کا کوئی ار منه اینا) اور بیعنی این از منه اینا جس طرح "مولا کے فرمان" کے طور پر جاری ہونے دالے احکامات کی خلاف درزی کرنے میں پایا جاتا ہے اس طرح ارشادی احکامات و خیر خواہانہ و ناصحانہ دستورات میں بھی پایا جاتا ہے البتہ عصر حاضر میں ہم مسلمانوں بے درمیان عصیان و معصیت کامعنی صرف \*\* مولا بے فرمان \* بے طور پر جاری ہونے والے خدائی احکامات کی خلاف ورزی میں استعال ہوتا ہے مثلا خدانے فرمایا: نماز پڑھؤروز ہ رکھؤ جج کرڈ شراب نہ پیؤز نا نہ کرواوراس فنسم کے دیگر احکامات توان میں عصیان ادر معصیت کامعنی لغوی نہیں بلکہ شرع یا دینداروں کے درمیان مروجہ عنی ہے ادراس سے لغت یا عامة الناس بے درمیان رائج معنی کی نفی نہیں ہوتی 'اب رہا' 'غوایت' کیعنی جنگنے کا لفظ ' تو اس کامعنی سے سے کہ انسان اپنے مقصد بے تحفظ اورا پنی زندگی کے امور کی موز وں دمناسب طور پرتد بیر کرنے پر قادر نہ ہوا در داضح ہے کہ بید عنی ہر مقام پر اس مقام کی مناسبت سے ہوگا کہ اگر وہ ارشادی اور خیر خواہا نہ تھم کا مقام ہوتو اس میں ''غوایت'' کامعنی کچھاور ہوگا اور اگر''مولا کے فرمان' کے طور پر جاری ہونے دالے تحکم کا مقام ہوتو اس میں'' غوایت'' کامتنی کچھاور ہوگا۔

ايك نهايت اجم مطلب كى وضاحت اكراّ پ يە پوچىس كەجب «ظلم" ' ' عصيان' اورغوايت كالفاظ استعال كرنے كے باوجوداً دم " اورحوا " كو جانے والاحكم ارشادى تعا، نه كه ' مولا كے فرمان' كے طور پرتو پحر' توبه' كا مطلب كيا ہے؟ جبكه ان دونوں ..... آ دم " اور \* .....نے كہا '' وَ إِنْ لَّمْ نَتَخْفِرُ لَنَاوَ نَتَرْ حَمْنَا لَنَكُوْنَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ' ( كه اگرتو جميس معاف نه كرے اور جم پردتم نه فرما ۔ تو بم سخت خسارے ميں واقع ہوں گے )۔

اس کا جواب میہ ہے کہ تو برکی بابت ہم بیان کر چکے ہیں کہ اس کا معنی خدا کی طرف لوٹ آ نا ہے اور رجوع کرنا یک لوٹ آ نا ہر مقام اور مورد میں اپنا الگ معنی رکھتا ہے مثلا کوئی سرکش غلام اپنے آ قاومولا کے علم کی نافر مانی اور اس کے اراد۔ کی خلاف ورز کی کرنے کے بعد تو بہ کر سکتا ہے کہ جس سے مولا اسے اپنے قرب کا وہ مقام دوبارہ عطا کر دے جو پہلے ا۔ حاصل تھا تو ای طرح وہ بیار شخص کہ جے طبیب نے خیر خواہ ہی کے طور پر بعض چلوں اور کھانے پینے کی بعض چیز وں سے روک حاصل تھا تو ای طرح وہ بیار شخص کہ جے طبیب نے خیر خواہ ہی کے طور پر بعض چلوں اور کھانے پینے کی بعض چیز وں سے روک تا کہ اسے صحت وسلامتی اور تندر سی وشقا حاصل ہو لیکن وہ بیار شخص طبیب نے منع کرنے کی پر داہ نہ کرتے ہوتے وہ چیز یں لے اور اس کی بیار کی شدت اختیار کرجائے اور اس کی حالت قابو سے با ہر ہوجائے جس سے اس کی موت کا خطرہ لاحق ہوتو ہوتی شفا حاصل ہواور اس کی اس غلطی کی خلائی ہوجائے اور اس کی حالت قابو سے با ہر ہوجائے جس سے اس کی موت کا خطرہ لاحق ہوتو شفا حاصل ہواور اس کی اس غلطی کی تلائی ہوجائے اور اس کی حالت وہ ایس کے مشور ہے سے ایس کی موت کا خطرہ لاحق ہوتو ہوتی ہوتو ا شفا حاصل ہواور اس کی اس غلطی کی تلائی ہوجائے اور اس کی حالت کی استعمال کر ہے جس سے اس کی مور ہوتا ہوتا ہوتی ہوتو ا شفا حاصل ہواور اس کی اس غلطی کی تلائی ہوجائے اور حالت اس کی مشور سے سے ایس کی مطور ہوتا ہوتا ہوتی ہوتو استعمال کر ہے جس سے ا شفا حاصل ہواور اس کی اس غلطی کی تلائی ہوجائے اور حسیب اسے تی دوا کے استعمال اور سی استا کی موت کا خطرہ لائے ہوتو کہ کہ اگر جہ اب تیر بے لیے اس دوا کے استعمال اور سی اسے تی دوا کے استعمال اور سی اسی کی زخت مشقت ' تکلیف اور ر یا ضت '

اب رہی بیہ بات کہ انہوں (آ دم "اورحوا") نے اپنی غلطی کا اعتراف کرتے ہوئے مغفرت ورحمت طلب کی اور کہ اے خدا اگر توجمیں معاف نہ کرے اور ہم پر رحم نہ کرت تو ہم سخت خسارے میں رہیں گے تو ان الفاظ یعنی ''مغفرت ''رحمت'' اور''خسر ان'' کے بارے میں بھی ہمارادہ ہی موقف ہے جو ہم نے دیگر الفاظ کی بابت ذکر کیا ہے اور دہ سے کہ س الفاظ اپنے اپنے مقام اور مختلف مورد استعال کے لحاظ سے مختلف معنی دیتے ہیں اور ہر لفظ کا معنی اس مقام کی مناسبت سے ہ ہم جس میں اسے استعال کیا جائے۔

ردايات يرايك نظر

۳۳۳

> نے شیطان کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ اس نے ان ( آ دم "اورحوا " ) سے کہا: سورہ ءاعراف، آیت ۲۱،۲۰:

بيراكميز انجلد ا

\* "مَانَهْكُمَامَ بَّكُمَاعَنُ هٰذِ وَالشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَامَلَكَيْنِ أَوْتَكُونَامِنَ الْخَلِدِينَ © وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَالَمِنَ النُّصِحِيْنَ © "-

( شیطان نے ان سے کہا کہ تمہارے پر دردگار نے تمہیں اس درخت سے صرف اس لیے روکا ہے کہ تم کہیں فر شتے نہ بن جادَیا ہمیشہ کے لیے اس بہشت میں نہ رہو شیطان نے ان کے سامنے قسم کھا کر کہا کہ میں تمہا را خیر خواہ ہوں )۔ حضرت آ دم علیہ السلام نے شیطان کی بات مان لی اور آ دم " اورحوا " دونوں نے اس درخت سے پھل کھا یا اور پھر

وبى مواجس كاذ كرخداوند عالم فان الفاظ من كما: " فَبَدَتْ لَصْمَا كَذَا النَّصْمَا " كمان كوابي شرم كابي نظر آف ككيس أو ان کے وہ لباس اتر گئے جو خداوند عالم نے انہیں بہشت میں پہنائے بتھے اور وہ اپنے جسموں کو درخت کے پتوں ۔ حِياف لَكُ "وَنَادِهُمَا مَبْهُمَا آدَمُ أَنْهَكُما عَنْ تِنْكُما الشَّجَرَةِ وَاقُلْ تَكْمَا إِنَّا الشَّيْظِنَ كَكْما عَدُوَّ مَبِينٌ "ادرانير ان کے پروردگار نے پکار کرکہا کہ آیا میں نے تمہیں اس درخت سے نہیں روکا تھا اور تم سے نہیں کہا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا دشمر جُ تب انهول في كما "تميَّنا ظلمناً أنفسنا " وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَاوَ تَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِن الْخُسِرِينَ " \_ الم ال پروردگارا ہم نے اپنے او پرظلم کیا ہے اگر توہمیں معاف نہ کرے اور ہم پر رحم نہ فر مائے تو ہم سخت نقصان اتھانے والوں میر سے ہوجا تیں گے۔ پھرخدادند عالم نے ان سے فرمایا: تم اس بہشت سے پنچے اتر جاؤ کہتم میں سے بعض دوسر یے بعض کے دشمن ہیں اور تمہارے لیے زمین میں رہنے اور زندگی بسر کرنے کے لیے ایک مقررہ دفت تک جگہ ہے۔(امام \* نے فرمایا) مقررہ وقت سے مراد قیامت کا دن بے پھرامام علیہ السلام فے فرمایا کہ اس کے بعد آدم " کوہ صفا پراتر آئے اور اس مناسبة ے اس پہاڑ کوکوہ صفا کا نام دیا گیا کیونکہ 'صفی اللّہ' اس پرا ترے تھے اور حوا \* کوہ مردہ پرا تریں اتی مناسبت ہے اس پہا کو''مرده'' کا نام دیا گیا کیونکه وه عورت تقیس اورعورت کوعربی زبان میں''مرئند'' کہتے ہیں لہٰذاجس پہاڑ پر وہ اتریں ا۔ "مروه " بے نام سے موسوم کیا گیا اور حضرت آ دم علیہ السلام چالیس دن تک سجدے میں رہے اور پہشت سے نکالے جا۔ یرروتے رہے یہاں تک کہ حضرت جرئیل " ٹازل ہوئے اوران سے کہا کہ آیا خدادند عالم نے آپ کواپنے دست قدر رہ سے پیدانہیں کیا تھااورا پنی روح آ پ میں نہیں پھونگی تھی اور فرشتوں کو آ پ کے سامنے سجدہ کرنے کا حکم نہیں دیا تھا؟ حضربہ آ دم عليه السلام في فرمايا: كيون تبين بالكل ايسابق تفاجوتم في كهاب اتوجر يَّل من كها كه جب خداف آب كودر خت -پھل کھانے سے ردکا تھا تو آپ نے کیوں نافر مانی کی؟ آ دم <sup>م</sup> نے جواب دیا کہ اہلیس نے میرے سامنے خدا کی جھوٹی <sup>قش</sup> کھائی تھی جس کی وجہ سے میں نے اعتماد کر کے درخت سے پھل کھالیا۔

اس روایت کے علاوہ اہل بیت علیہم السلام کی طرف سے مذکور دیگر روایات میں بھی اس امر کا ثبوت ملتا ہے کر حضرت آ دم علیہ السلام کی بہشت دنیا کی جنتوں میں سے تھی تا ہم یا در ہے کہ ان میں سے کٹی روایتیں ایسی ہیں جن سے سلسلہ روایت میں ابراہیم بن ہاشم کا نام آ تا ہے۔

اب رہا بیہ ستلہ کہ دنیا کی بہشت سے کیا مراد ہے؟ تو اس سلسلہ میں مذکورہ روایت کے بعض جملوں سے ظاہر ہو ہے کہ اس سے مراد برزخ والی بہشت ہے جو کہ بہشت خلد کے مقابل ذکر کی جاتی ہے ملاحظہ ہو : ''فیصبط آدھ علی الصفا'' آدم ' کوہ صفا پر اتر آئے۔ اور ''ونز لت حو اعلی المہر و ق''سلہ حوا کوہ مروہ پر اتریں ساور (امام '' کا یفر مان کہ) '' مُتَاعَ الی حِیْن '' ' ا سَ میں لفظ حین '' سے مراد قیا مت دن ہے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ موت کے بعد برزخ میں رہنا در اصل زمین میں رہنا ہے۔ جیسا کہ بعث یعن مرنے ۔

# 202

فسيراكميز انجلد ا

بعددوبارہ اتحائے جانے کے بیان میں وارد ہونے والی آیات میں برزخ میں رہے کوزین میں رہنے سے تعبیر کیا گیا ہے چنا نچ ارشادالہی ہے: سورہ مومنون، آیت ۱۱۳: \* فض کَم لَیَشْتُم فِی الْاَسْ صَحَدَد سِندِیْنَ ، قَالُو الَیِشْنَا یَوْماً اَوْ بَعْضَ یَوْمِ فَسْتَلِ الْعَا ذِيْنَ ، فَلَ ان لَيَ شُتُنُمُ الَّا قَلِيُدَارُ فَا لَاَسْ مَعْدَد سِندِیْنَ ، قَالُو الَیِشْنَا یَوْماً اَوْ بَعْضَ یَوْمِ فَسْتَلِ الْعَا ذِيْنَ ، فَلَ ان لَي شُتُنُمُ الَّا قَلِيدًا لَهُ لَمُنْتُم بَنْ مَعْدَد سِندِیْنَ ، قَالُو الَیِشْنَا یَوْماً اَوْ بَعْضَ یَوْم وَلَا الْعَا ذِيْنَ ، فَلَ ان لَي شُتُنُمُ الَّا قَلَيْکَ الْعَا ذِيْنَ مَعْدَد سِندِیْنَ ، مَا اللَّ سَحْدَ مَا اللَّا الْعَا ذَيْنَ مَعْدَ اللَّ اللَّ شَتَوْمَ الَّا مَا يَدْ مَا يَحْدَمُ مَا يَحْدَ مَا يَوْنَ مَا اللَّا مَ مَا يَقُوْلَا مَ مَنْ يَوْ اللَّ الْقَلَا تَقْتَلُوْ مَا يَدَمُ اللَّا مَ قَلَيْ مَا يَحْدَد مَا يَحْدَمُ مَا يَحْ مَا لَا مَ البَ تَوْمَا اوْ بَعْضَ يَوْمِ اللَّا عَلَيْ اللَّا الْعَالَةِ مَا يَحْدَمُ مَا يَحْدَ مَا يَحْ مَاللَ مَنْ اللَّا الْعَالَةُ مَا يَحْ مَا يَ مَا رَحْدَ الْ الْعَالَ الْعَالَ مِنْ عَلْ يَ الْنَ تَقْعَلْمُوْلَا مَ اللَّالَةِ الْالَقَا يَ اللَّا مَنْ يَ مَا يَ الْحَدَمُ مَنْتُ مَا الْحَدَى مَا لَكَ مَن الْحَدَا يَ مَا الْنَا يَ مَا الْدَ بَعَضَ مَا يَ قَلْتَ الْلَا يَ قُوْلُو مَا يَ مَا يَ مَنْ يَ مَا يَ مَا يَ الْحَدَى مَا يَ مَا يَ مَا الْنَ الْعَالَةُ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ البِي دَوَ الول سَحْوَدَى مَا يَ يَ مَا يَ يَ مَ

\* وَيَوْمَتَقُوْمُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجُرِمُوْنَ لَمَ مَالَحِتُواغَيْرَ سَاعَةٍ كَلْ لِكَكَانُوا يُؤْفَكُونَ @وَقَالَ الَّنِ يَنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيْمَانَ لَقَدْ لَمِثْتُمُ فِي كِتْبِ اللهِ إلى يَوْمِ الْبَعْثِ فَلْهَ ذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَكَنَّكُمُ كُنْتُمُ لا تَعْلَبُوْنَ \*\*-

(جس دن قیامت بپاہو گی تو مجرم ( گنبگارلوگ) قشم کھا کر کہیں گے کدوہ کھ بھر سے زیادہ نہیں تھ ہر نے وہ اسی طرح افتر اپر دازی کرتے رہتے تھے اور جن لوگوں کو علم وایمان عطا کیا گیا وہ کہیں گے کہ خدا کی کتاب کے مطابق تم لوگ قیامت کے دن تک تھ ہرے ہواور یہی قیامت کا دن ہے گرتم جانتے ہی نہیں تھے )۔

ان آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ برزخ کی زندگی ای زید ٹی سے اس کے علاوہ اہل ہیت علیم السلام کی طرف سے ذکر کی گئی متعدد روایات میں اس امر کا شوت ملتا ہے کہ آ دم " کی بہشت آسان میں تھی اور وہ اپنی زوجہ کے ہمراہ آسان ہی سے اتر بے تھے جو حضرات روایات کے لب ولہجہ سے مانوس اور ان کے اسلوب اظہار کی معرفت رکھتے ہیں وہ اس سلسلے میں کسی طرح کے تعجب کا شکار نہیں ہوں گے کہ مذکورہ بہشت آسان میں تھی اور آ دم " وحوا " اسی سے زمان کی معرفت رکھتے ہیں وہ اس سلسلے میں کسی طرح کے تعجب کا شکار نہیں ہوں گے کہ مذکورہ بہشت آسان میں تھی اور آ دم " وحوا " اسی سے زمین پر اتر ہے جبکہ ان کی تخلیق زمین میں ہوئی اور انہوں نے زمین ہی میں زندگی بسر کی اور اسی طرح جن روایات میں ذکر ہوا ہے کہ وہ بہشت آسان میں تھی وہاں یہ بھی ذکر ہوا ہے کہ سوال قبر بھی قبر ہی میں ہوگا اور تی طرح جن روایات میں ذکر ہوا ہے کہ وہ بہشت آسان میں سے ایک گڑھا! بہر حال اس سلسلہ میں مذکورہ اعتر اض اور اس طرح کی روایات میں خوں میں سے ایک ماغ جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا! بہر حال اس سلسلہ میں مذکورہ اعتر اض اور اس طرح کے دیگر اعتر اضات اور شیات و فلون ہوت و فلوں ہوں ابلیس کی آ دم تک رسمانی کا مسئلہ اس مقام پرایک سوال ہیہ ہے کہ ابلیس کس طرح آ دم " وحوا " تک پہنچااور اس مقصد کے لیے اس نے کون۔ طریقہ اختیار کیا؟ تو اس سلسلے میں اگرچہ پیچ اور معتبر روایات میں کوئی خاص بات مذکور نہیں الدبتہ بعض روایات میں ہے ک سانپ اور مورنے ابلیس کی آ دم " اور حوا" کو دھو کہ دینے میں مدد کی لیکن وہ روایتیں معتبر نہیں اس لیے ہم نے ان کے ذکر ہے اجتناب کیا ہے اور شاید وہ روایتیں جعلی ہوں کیونکہ پیرماری کہانی تو رات سے لی گئی ہے 'ہم ذیل میں تو رات کی اص عبار ذکر کرتے ہیں تا کہ قار کمین کرام کو اس واقعہ کی اصل حقیقت معلوم ہو سکے ملاحظہ ہو:

تورات کی دوسری فصل کے پہلے سفر یعنی سفر خلقت میں یول مذکور ہے: خداوند عالم نے آ دم م کوز مین کی خاک سے پیدا کیااوراس کی ٹاک میں زندگی کی روح چھونگی جس سے وہ ففس ناطقہ (بولنے دالے) ہو گئے ادرخداوند عالم نے عد لز کے مشرق میں جنتیں یو عمیں اور آ دم کو جسے خدانے پیدا کیا تھااسے دہاں لے گیا اور خدانے زمین سے ہرطرح کا درخت اگا ادران درختوں کونہایت خوبصورت اور دکش بنایا اور ان کے پھلوں کو یا کیزہ کر دیا اور زندگی کے درخت کو ان جنتوں ... باغوں ..... کے درمیان میں قرار دیا اور اس طرح خیر وشر کی معرفت کے درخت کوبھی ، اور عدن سے ایک نہر نکالی تا کہ از باغوں کی آبیاری کرے اور اس نہر کو چار حصوں میں تقنیم کیا ایک حصہ کا نام نیل ہے اور وہ ذویلہ نامی شہر کے پورے علاقہ ک گھیرے ہوئے ہے، ذویلہ وہ شہر ہے جس میں سونے کے معادن ہیں ادراس کا سوناعمدہ اور نہایت قیمتی ہے ، اسی طرح اس شہر کے لوطق اور سنگ مرمر بھی عمدہ بیں۔ دوسری نہر کا نام ''جیحون'' ہے اور دہ شہر'' حبشہ' کے پورے علاقے کو تھیر ب ہوئے ہے۔' تیسری نہر کا نام'' دجلہ'' ہے جو موصل کے مشرق میں بہتی ہے اور چوتھی نہر کا نام'' فرات'' ہے۔' پھر خداوند عالم نے آ دم " کوعدن کے باغوں میں قیام کروایا تا کہ وہ کامیابی وکامرانی سے ہمکنار ہو سکیں اور انہیں تحفظ حاصل ہو۔ خدانے آ دم م کودستورد یا کہ ان تمام باغوں کے پھل آپ کھا سکتے ہیں اور سد سب آ پ کے لیے مباح اور حلال ہیں لیکن خیر وشرک معرفت کے درخت سے ہرگز پھل نہ کھا تیں ورنہ جس دن اس درخت کا پھل کھالیں گے اس دن موت کے مستحق قرار یا تیں گے اس کے بعد خدادند عالم نے کہا کہ آ دم " کا تنہار ہنا بہتر نہیں لہٰذا اس کا کوئی مددگار بنا دوں جو اس کے ساتھ رہے چنا نچہ خداوند عالم نے زمین سے تمام جنگلی جانوروں اور آسمان سے تمام پر ندوں کو آ دم " کے پاس بھیجا تا کہ وہ ان کے لیے جو نام مناسب سمجے قراردے ۔ پس آ دم علیہ السلام نے ان میں سے جس جاندار کے لیے جونام تجویز کیاوہ ی نام آج تک اس کے لیے باقی ہے پھر آ دم \* نے تمام چو پایوں پرندوں اور صحرائی جانوروں کے نام لیے مگر کسی کوا پنامددگارنہ پایا کہ جواس کے ساتھ رہ سکئے۔اس کے بعد خدانے آ دم میں او کھ مسلط کردی تا کہ وہ کچھ بھی محسوس نہ کریں چنا نچہ وہ سو گئے۔خدانے ان کی ایک پہلی کونکال کراس کی جگہ گوشت بھر دیا اور جس پیلی کونکالاتھا اس سے ایک عورت کو بنایا ادرا ہے آ دم " کے پاس لے آیا تو آ دم" نے کہا کہ اب میں نے اپنی ایک ہڑی اور اپنے گوشت کا ایک ظمر ادیکھا بے لہذا بہتر ہے کہ اس کا نام ' امرأة' ' (عورت) رکھ

تفسيراكميز انجلد ا

د یا جائے کیونکداسے جھ سے ہی لیا گیا ہے یہی وجہ ہے کہ آ دمی اپنے ماں باپ کوچھوڑ کراپٹی بیوی کے ساتھ ہولیتا ہے اوردہ دونوں ایک جان ہوجاتے بیں۔ اس دن آ دم اوران کی زوجہ دونوں عریان و بے لباس میتھ اور انہیں اپنے عریان ہونے کی کوئی پر داہ تک نہتی۔

تیسری فصل: اس دن سانب تما مصحرائی جانوروں میں سے زیادہ تمجھدار نکلاً اس نے عورت سے کہا: آیا شہیں يقين ب كه خدا في م دونول كواس باغ كم تمام درختول ك يحل كمان سرد كاب عورت في سان كوجواب ديا كه بم اس باغ کے تمام در ختوں سے پھل کھا سکتے ہیں لیکن صرف وہ درخت جو باغ کے درمیان میں ہے خدانے فرمایا کہ اس سے پھل نہ کھاؤ بلکہ اس کے قریب ہی نہ جاؤتا کہ موت سے پچ سکؤسانپ نے ان دونوں سے کہا کہتم ہر گرنہیں مرو گے خدا جانتا ہے کہتم نے جس دن اس درخت سے پھل کھایا تمہاری آ تکھیں کھل جائیں گی اور فرشتوں سے بھی زیادہ خیر وشر سے آگاہ ہو جاؤ کے جب تورت نے دیکھا کہ وہ درخت نہایت خوبصورت ددکش اور نہایت عمدہ پھل والا ہے تو اس کی عقل پر پر دہ پڑ گیا ادراس نے اس کا پھل تو ڈکر کھالیا ادراپنے شوہر کوبھی دیا اس نے بھی اس کے ساتھ مل کر کھایا ' پھل کھاتے ہی ان کی آئکھیں کھل گئیں اورانہوں نے جان لیا کہ وہ عریان د بے لباس ہیں چنانچہ انہوں نے فوراً انجیر کے بتوں سے تہبند بنائی اوراپنے آ پ کواس ، ڈھانپ لیا پھر انہوں نے خدا کی آ داز سی جو کہ جبح کے دفت باغ میں چہل قدمی کرر ہاتھا 'آ دم " اوران کی زوجہ خدا کی آواز سننے سے پہلے ہی باغ کے درختوں کے درمیان چھپ گئے تھے پس خدانے آ دم م کوآ واز دی ادراسے اپنا بھر پور احساس دلاكركہا: توكہال بي؟ آدم في جواب ديا: ميں في باغ ميں تيرى آ وازىن لى بيكين چونكه ميں نظا تھا اس كي ميں نے اپنے آپ کو چھیالیا ہے خداوند عالم نے یو چھا: تخصی نے بتایا ہے کہ تو نزگا ہے؟ کیا تونے اس درخت سے پھل تونہیں کھا لیاجس سے میں نے تجھےروکا تھا؟ آ دم ؓ نے جواب دیا کہ وہ عورت جسے تونے میر اساتھی قرار دیا ہے اس نے مجھےاس درخت كا كچل دياتويس في كهاليا خدا في حورت سه كها: توف بيكيا كيا بع؟ عورت في جواب ديا: مجهر سانب في دهوكدديا ادر میں نے اس کے دعوکہ میں آ کروہ پھل کھالیا خدانے سانپ سے کہا: چونکہ تونے جان بوجھ کر ایسا کیا ہے لہٰذا اب تمام حیوانوں ادر صحرائی وحثی جانوروں میں سے تو میری لعنت کا سز ادار تھہ اادراب تو ہمیشہ اپنے سینے کے سہارے زمین پر چلے گا اورزندگی بھرمٹی ہی کھائے گااور میں تیرےاور عورت کے درمیان اور تیری نسل اورعورت کی نسل کے درمیان عدادت ددشمنی قراردیتا ہوں اس کی نسل تیراسر کیلےگی اورتو پیچھے سے اسے ڈ سے گا' پھرخدانے عورت سے کہا کہ میں تیرمی مشقت اور تیرابو جھ زیادہ کردوں گاجس کی وجہ سے تو مشقت کے ساتھ بچ جنے گی اور میں تیری زندگی کی باگ ڈور تیر بے شو ہر کے ہاتھوں میں دوں گاتا کہ وہ ہمیشہ تجھ پر مسلط رہے۔ اور خدانے آ دم " سے فرمایا کہ چونکہ تونے اپنی بیوی کی باتوں میں آ کراس درخت سے پھل کھایا ہےجس سے میں نے تجھےروکا تھا اور کہا تھا کہ ہرگز اس سے پھل نہ کھا نا کیونکہ اس پر میری لعنت برتی ہے لہٰ ا اب مشقت و تکلیف کا سامنا کرو گےاور زندگی بھرای سے کھاؤ گےادر وہ زمین تیرے لیے کانٹے ہی کانٹے اگائے گی اور تو صحرا کی گھاس پھوس کھائے گااور منہ کے ذریعے غذا کھائے گااور تیری بیحالت اس وقت تک رہے گی جب تک کہ تواس زمین

میں داپس نہ چلا جائے جس سے تجھے بنایا گیا ہے کیونکہ تو اصل میں مٹی ہی ہے اور تیری بازگشت بھی مٹی کی طرف ہوگی' آ دم ً نے اپنی زوجہ کا نام حوا' اس لیے رکھا کہ وہ ہرصاحب حیات انسان کی ماں تھی خدانے آ دم "اوران کی زوجہ کے لیے لباس پیدا کیا اورانہیں پہنایا تا کہ وہ اپنابدن ڈھانپ سکیں پھرخداوند عالم نے کہا: اب بیدآ دم '' ہماری طرح ہی خیر وشرکی معرفت رکھتا ہے لہذا اب ضروری ہے کہ وہ ان باغوں سے باہر آجائے تا کہ پھر کہیں زندگی کے درخت کی طرف ہاتھ نہ بڑھائے اور اس سے پھل نہ کھالے ورنہ ہمیشہ زندہ رہے گا' پس خدانے اسے عدن کے پاغات سے نکال ہا ہر کیا تا کہ دہ زمین کہ جس سے اسے پیدا کیا گیا ہے اس کی وجہ سے آباد ہو سک اور جب آ دم " کووہاں سے نکال دیا گیا تو خدا نے فرشتوں کوعدن کے باغور کے مشرق میں جگہ دی اورایک چیکتی ہوئی تلوارر کھ دی تا کہ فر شتے شجر حیات کے راہتے کی حفاظت دنگرانی کرسکیں۔ بېقى ١٨ اعيسوى ميں عربى زبان ميں چھى ہوئى تورات كى تيسرى فصل ـ اب آ پ خوداس دا قعد کا دونوں حوالوں سے جائزہ لیں یعنی قرآن اور تو رات دونوں کے بیانات کو مدنظر رکھ کرائر وا قعہ کو تحقیق نگاہ سے دیکھیں اور پھران روایات پر بھی غور کریں جواس وا قعہ کی بابت شیعہ دسیٰ علماء نے اپنی معتبر کتب میں ذ<sup>کر</sup> ک ہیں تو آپ کے سامنے اس کے تمام حقائق کھل کر سامنے آجا سی گے۔ اور ہم نے اس کتاب میں اس طرح کا تفصیلی جائز لینے سے اس لیے اجتناب کیا ہے کہ جاری اس کتاب کا موضوع اس سے مختلف ہے۔ جاری پر کتاب صرف قرآن کی تفسیر ک لیے بند کہ تاریخی واقعات کی تحقیق وجائزہ کے لیے! ابليس كيونكر بهشت ميں پہنچا؟ زیر بحث دا قعه میں ایک اہم مکنۃ نور طلب بیر ہے کہ اہلیس کیونکر بہشت میں داخل ہوااور دہاں آ کراس نے آ دم '' ک دھوکہ دیا؟ جبکہ بہشت خدائے قرب کا مقام اور نہایت یاک ویا کیزہ جگہ ہے اور خدانے اس کے بارے میں ارشاد فرما :4 سوره ، طور، آیت ۲۲۰: « لَا لَغُوْفِيْهَاوَلَا تَأْثِيْمٌ (اس میں لغو و بیہودہ کا موں اور گناہ کی کوئی گنجائش نہیں ) اس کے علاوہ پیر کہ بہشت آسان میں ہےادر جب ابلیس نے آدم م کوسجدہ کرنے سے الکار کیا تو خدانے اسے آسان - نكال باجركيا اوراس - فرما ياتها: سوره ، ججر، آیت ۴ ۳: ·· فَاخْرُجُ مِنْهَافَإِنَّكَ مِعْهَافَ الْمَاسَ (تو بېشت سے نگل جاكم توراندهٔ درگاه ب) اورارشاد فرمایا:

#### property

تفسيراكميز انجلد ا

سوره ءاعراف، آیت ساا: المَّنِظ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبَّ رَفِيهَا ( تويباں سے اتر جا کہ يہاں تيرے ليے کمبرک کوئی گنجائش نہيں) ان آیوں کے تناظر میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اہلیس کیونکر بہشت میں دوبارہ داخل ہوااور وہاں آ کرآ دم " کو دھوکہ دینے میں کامیاب ہو گیا؟ پہلی آیت: <sup>در</sup> بہشت میں لغواور گناہ کی کوئی گنجائش نہیں'' تو اس کی بابت توضیح جواب ہیہ ہے ( جیسا کہ بعض دیگر علاء نے بھی بیان کیا ہے) کہ قرآن نے بہشت میں لغواور گناہ کی نفی کی ہے تواس بہشت سے مرادوہ''جنت الخلب'' ہے جس میں قیامت کے دن مونین داخل ہوں گےاور وہ''جنت برزخ'' ہے کہ جس میں مونین مرنے اور اس دنیا ہے کوچ کرنے کے بعد داخل ہوں گے لیکن وہ بہشت کہ جس میں آ دم " اور ان کی زوجہ کو داخل کیا گیا تھا اور بیاس وقت کی بات ہے کہ ابھی انسان پراس دنیا میں خداوند عالم کے اوامرونوا ہی اوراحکامات الہید عائد نہیں کئے گئے تصفر آن نے اس" جنت" سے متعلق سچی بیان نہیں کیا' بلکہ صورت حال اس کے برعکس ہے اور وہ پیر کہ وہ جگہ جسے قرآن نے <sup>دو</sup>جنت' کے نام سے یا دکیا ہے اس میں لغواور گناہ ممکن تھااس کی دلیل وثبوت کے لیے یہی کافی ہے کہ خود قرآن نے اس میں آ دم سے عصیان کو بیان کیا ہے اس کے علاوہ بیر کہ بغوادر گناہ ان امور میں سے ہیں جوامرونہی کی نسبت سے وقوع پذیر ہوتے ہیں لہٰذاان کا وجود میں آناانسان کے د نیا میں آنے اور اس پرخدا کی طرف سے اوامرونوا ہی کے عائد کتے جانے پر موقوف ہے۔ دوسرى بات بيركدوه بمشت آسان مى ب تواس كاجواب تمن طرح ب دياجاسكتاب: يدامر قابل قبول نبين كدأيت كالفاظ "فَأَخْرُجْ مِنْهَا "اور " فَاهْبِطْ مِنْهَا "مِنْ مَعْر 'ها' كَ (1)بازگشت''سائ'' کی طرف ہے (یعنی آیت سے ہر گزید بات ظاہر نہیں ہوتی کہ ضمیر''ھا'' سے مراد''ساءُ' ہو اور بیہ معنی کیا جائے کہ خدانے شیطان کوتھم دیا کہ آسان سے نگل جا' آسان سے پیچے اتر جا) کیونکہ اس سے پہلے''ساء'' آسان کا کوئی ذکر نہیں ہواادر نہ ہی اس کی بابت ذہن میں موجود کوئی سابق اشارہ ملتا ہے للہٰ اکسی مخصوص حوالہ کی بنیاد پر مجاز أصرف یمی کہا جا سکتا ہے کہ اس سے مراد فرشتوں کے درمیان سے نکل جانا اور ان سے صوط کرنا ہے یا پھر یہ کہ اس سے مراد مقام و مرتبت اور بزرگی دکرامت کے دائر ہے تکانا اور صبوط کرنا ہے۔ ممکن ہے ''نگل جانے''اور ہبوط (ینچے اترنے) کا حکم ایک لطیف اشارہ ( کنامیہ) ہوفرشتوں کے (٢) در میان بہشت میں قیام کرنے کی ممانعت کا'نہ کہ وہاں آنے اور عبور کرنے اور گز رجانے کی ممانعت کا تھم چنا نچہ ان آیات میں بھی اس امرکی بابت اشارہ بلکہ صریح شہادت ملتی ہے جن میں بیان کیا گیا ہے کہ ابلیس ، آسان میں آ کرکان لگا کر باتیں سنا

کرتا تھا اورردایات میں بھی مذکور ہے کہ حضرت علیق " سے پہلے تک شیاطین ساتویں آسان تک آیا جایا کرتے تھے لیکن جب علیمی علیہ السلام پیدا ہوئے تو شیاطین کو چو تھے آسان سے او پر جانے سے روک دیا گیا اور جب حضرت محم مصطفی صلی اللہ علیہ وآلدو کم کی دلادت باسعادت ہوئی توشیاطین کوتمام آسانوں سے روک دیا گیااوردہ جوں ہی آسانوں کی طرف بڑ جتے ان پر چنگاریاں پڑتی تھیں۔

(۳) کلام البی میں ابلیس کے بہشت میں داخل ہونے کا ذکر بی نہیں ہوالہٰ داس سلسلے میں کسی قشم کے سوال : اعتراض کی گنجائش ہی موجود نہیں اور اس کی بابت جو کچھ بیان ہوا ہے وہ صرف بعض روایات میں مذکور ہے اور چونکہ وں ردایات قبولیت کےعلمی معیار پر یوری نہیں اتر تیں یعنی''اخبارا حاد'' بیں جو کہ تواتر کی مطلوبہ حد تک نہیں پیچی ہیں لہٰذاان کر بنیاد پرکوئی نظریہ قائم نہیں کمیا جا سکتا۔اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ممکن ہے کہ وہ روایات رادی کی طرف نے نقل بالمعنی کے طور پر وارد ہوئی ہوں یعنی راویوں نے حضور نبی اکرم یا آئم علیہم السلام سے مطالب س کر انہیں اپنے الفاظ میں بیان کیا ہواس لیے ان روایات کو جحت یا سند کا در جنہیں دیا جاسکتا کیونکہ عین ممکن ہے کہ راوی نے اپٹی طرف سے پچھاضا فہ کر دیا ہو۔ البتہ پورے قرآن میں صرف ایک آیت ایسی ملتی ہے جس سط ملیس کے بہشت میں داخل ہونے کا اشارہ ملتا ہے

اوروه بيه:

سوره ءاعراف، آيت ۱۹:

and the second \* وْقَالَ مَانَهْ كُمَا رَبُّكْمَا عَنْ هُوَ وَالشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُوْنَا مَلَكَيْنِ أَوْتَكُوْنَا مِنَ الْخَلِدِينَ \* (اہلیس نے ان دونوں ( آ دم \* اورحوا \* ) ہے کہا کہ تمہارے پروردگار نے تمہیں اس درخت کے قریب جانے سے نہیں روکا گراس لیے کہم کہیں فرشتے نہ بن جاؤیاتم ہمیشہ کے لیے بہشت میں رہنے دالوں میں سے نہ ہوجاؤ)۔ اس آيت مي لفظ هذ بوالشَّبجَرَة 'استعال كيا كيا بي يعن 'اس درخت' ، تو چونكه 'هذه' نزديد چيز كي طرف اشارہ کے لیے استعال ہوتا ہے لہٰذااس سے ثابت ہوتا ہے کہ اہلیس درخت کے قریب تھا (اور اس نے آ دم " وحوا " ت درخت کی طرف ایثارہ کرکے بات کی)۔

لیکن اس آیت کواہلیس کے بہشت میں داخل ہونے کی دلیل قرار نہیں دیا جا سکتا کیونکدا گراس آیت میں''حد ہ' کے لفظ کو مکانی قرب ونز دیکی کے لیے استعال کیا جائے اور کہا جائے کہ اس سے اہلیس کے درخت کے پاس موجود ہونے کا ثبوت ملتا ہے تواس سے پہلی آیت (یعنی آیت ۱۸) میں بھی' نہلذ ہ'' کے لفظ کو مکانی قرب میں استعال کرمایز ے گا جو کہ ہرگز درست تبين ملاحظه بو:

سورهءاعراف، آيت ۱۹: \* 2 وَلاتَقْرَبَاهْ دِيااشَّجَرَةَ فَتَكُوْنَامِنَالظَّلِدِيْنَ (خدافے فرمایا) اورتم اس درخت کے پاس نہ جاتا ور نہ ظالموں میں سے ہوجاؤ گے)۔ اس آیت میں بھی اگر «ہان»، سے مکانی قرب مرادلیا جائے تو خدادند عالم کا بھی پہشت میں درخت کے پائر

کھڑنا ہوناتسلیم کرنا پڑے گاجو کہ ہر گرممکن نہیں للہٰ اآیت ۱۹ کواہلیس کے بہشت میں داخل ہونے کی دلیل کےطور پر پیش نہیں کیا جاسکتا۔

ممنوعہ درخت کے بارے میں ایک روایت کتاب''عیون اخبار الرضا"'' میں عبدالسلام ہروی سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام رضاعلیہ السلام کی خدمت اقدس میں عرض کی : اے فرزندرسول ! جیمے اس درخت کے بارے میں بتا تعی جس سے آ دم "اور حوا " نے پھل کھایا تھا وہ کونسایا کس چیز کا درخت تھا؟ کیونکہ اس کے بارے میں مختلف آ راء پیش کی جاتی ہیں پچھلوگ کہتے ہیں کہ وہ گندم کا درخت تھا' بعض روایات میں ہے کہ وہ'' درخت حسد''تھا؟

حضرت امام رضاعليه السلام في ارشاد فرمايا كه دونوں با تيل سيح بين ميں في عرض كى كه دونوں بيانات كيونكر رست قرار پا سكتے بيل جبكه دونوں ميں الگ الگ چيزيں ذكركى كئى بيں؟ امام في جواب ميں فرمايا: اے ابوصلت ! بہشت كا رفت كئى خصوصيات كا حامل موسكتا ہے وہ گندم كا درخت تھا اور اس ميں انگور بھى شيخ كيونكه وہ دنيا كے درختوں كى طرح نہيں ہے اور جب خداوند عالم في آدم مع كونزت بحث قد اور انہيں فرشتوں پر برتر كى عطافر ماتے ہوئے فرشتوں كوان كے سامنے سجد کرنے كا تكم ديا اور آدم عليه السلام كو برشت ميں داخل كيا تو اس وقت آدم في بر برتر كى عطافر ماتے ہوئے فرشتوں كوان كے سامنے سجد ہ كرنے كا تكم ديا اور آدم عليه السلام كو برشت ميں داخل كيا تو اس دفت آدم ني زير برتر كى عطافر ماتے ہوئے فرشتوں كوان كے سامنے سجد ہ كرنے كا تكم ديا اور آدم عليه السلام كو برشت ميں داخل كيا تو اس دفت آدم من ني اپندا ہونے والے احماس كوجان كرا من مدانے مجھ ہے بھى افضل و برتر پيدا كيا ہو؟ خداوند عالم ني آدم ني كہ دل ميں پيدا ہونے والے احماس كوجان كيرا سے لمر

\*"لااله الاالله محمد رسول الله على بن ابى طالب امير المومنين و زوجته فاطمه ميدة نساء العالمين و الحسن و الحسين سيد اشباب اهل الجنة "-

( کوئی معبود نہیں سوائے اللہ کے محمد اللہ کے رسول ہیں ُعلیٰ ابن ابی طالب امیر المونین ہیں اور ان کی زوجہ فاطمہ المین کی خوا نتین کی سردار ہیں اور حسن ؓ وحسین ؓ جوانان جنت کے سردار ہیں )۔

آ دم " نے پوچھا: پروردگارا بید صرات کون ہیں؟ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: اے آ دم " ایہ تیری بنی ذریت وس سے ہیں نیہ تجھ سے اور میری تمام مخلوق سے بہتر ہیں اگر بیدنہ ہوتے تو میں نہ تجھے پیدا کرتا نہ بہشت ودوز خ کو پیدا کرتا اور نہ ما آسان وز مین کو پیدا کرتا ، خبر دارا نہیں حسد کی نظر سے نہ دیکھنا ور نہ میں تجھے اپند اکرتا نہ بہشت ودوز خ کو نے ان کی طرف حسد کی نظر سے دیکھا اور ان کے مقام ومنزلت کو پانے کی تمنا کی پھر شیطان آ دم " پر مسلط ہوا اور آ دم نوعہ درخت سے پھل کھالیا اور شیطان حوا " پر بھی مسلط ہوا اور حوا " نے بھی شیطان کے بہا و سے میں آ کر حضرت فاطمہ "

نے ان دونوں کو بہشت سے نکال باہر کیا اور اپنے جوار وہمسا یگی سے محروم کر کے انہیں زمین پر اتا رویا۔ مٰدکورہ بالامطالب کٹی دیگرروایات میں بھی مٰدکور ہیں بلکہ بعض روایات میں اس سے زیادہ تفصیل کے ساتھ ہی<sup>وا ق</sup> بیان کیا گیا ہے اور بعض روایات میں اجمالی اور مخصر طور پر اس کا ذکر ہے۔ مذکورہ بالا روایت میں آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ امام علیہ السلام نے اس امرکا ایک مسلمہ حقیقت کے طور پر اظہار ہے کہ وہ درخت گندم کا درخت بھی تھا اور حسد کا درخت بھی اور آ دم "وجوا " نے گندم کے درخت سے پھل کھا یا جس کے <sup>بن</sup> میں صد کرنے لگے اور حدوا آل حمط بہم السلام کے مقام ومنزلت کو پانے کی تمنا ان کے دلوں میں موجزن ہوگئ -پہلے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ درخت اس قائل ہی نہ تھا کہ اہل بہشت اس کی طرف رغبت کرتے اور اس پیل کھانے کی خواہش دل میں لاتے اور دوسرے بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ درخت اس قدر بلند مرتبہ کا حامل تھا کہ آ دم حوا \* اسے پاہی نہیں سکتے تقے جیسا کہ ایک اور روایت میں ہے کہ دہ درخت علم محدّد آل محمد "علیہم السلام کا درخت تھا۔ ہم حال اگر چہ گندم اور حسد کے دومختلف معانی ہیں لیکن اگر میثاق کے سلسلے میں ذکر کئے گئے مطالب کو کمحوظ رَ جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ اس مقام پر درخت کے حوالہ سے دونوں کا معنی ومطلب ایک ہے۔ اور وہ یوں کہ آ دم علیہ السا نے چاہا کہ دونوں چیز وں سے بہ یک دفت لطف اندوز ہوں کیعنی بہشت سے بھی لطف اندوز ہوں جو کہ خدا کے قرب کی ت ہے اور اس جگہ میچہد و میثاق ہوا کہ وہ خدا کے سواکسی کی طرف ماکل نہ ہوں گے اور اس کے ساتھ ساتھ اس ممنوعہ درخت ۔ پھل کھا کربھی لطف اندوز ہوں جو دنیا سے تعلق قائم ہونے کے مشقت بار آثار کا باعث ہے کیکن آ دم م ایسا کرنے ؛ کامیاب نہ ہو سکے اورزمین پراتر آئے اور میثاق کوفر اموش کر بیٹھے لہٰذا دونوں چیزیں (یعنی درخت سے لطف اندوز ہونا يبغيبراكرم حضرت محمصلى اللدعليدوآ لدوسكم اورآ لحمطيهم السلام كامقام ومرتبه ) انهيس حاصل نه هوسكين بال آخرخداوند عالم اپنی نگاہ انتخاب کے ذریع ان کی ہدایت کی اور توبہ کے ذریعے ان کے دل میں دنیا کی محبت کا چراغ گل کردیا اور انہیں ا میثاق کی منزل تک پینچادیا جسے دہ بھول چکے تھے (غورفر ماعیں)۔ اورامام علیدالسلام کا بدارشادگرامی که آدم " ف ان بستیوں کو حسد کی نگاہ سے دیکھا اور ان کے مقام ومنزلت کر کی تواس حسد سے مرادان کے مقام دمنزلت کو پانے کی آرز وکرنا ہے جسے اردو میں رشک کرنا کہتے ہیں نہ کہ وہ حسد جو صفات اور مذموم عادات میں سے ایک ہے۔ اس بیان سے مدیبات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ کتاب کمال الدین اور کتاب تفسیر العیاشی میں جودور دایتیں ذکر کر ہیں ان کے درمیان کوئی منافات وتضاد موجود نہیں ذیل میں ہم ان دونوں روایتوں کوذکر کرتے ہیں: ا- كتاب كمال الدين ميں ابوتمزه ثمالى نے روايت كى كمامام محمد باقر عليه السلام فے فرمايا: (ان الله عز و عهد الى آدم ان لا يقرب الشجرة، فلما بلغ الوقت الذى في علم الله ان يأكل منها نه فاكل منها وذلك قول الله عز وجل: ولقد عهدنا الى آدم فنسى ولمرنجد له عزما) -- م

#### ۳۵۳

نفسيراكميز انجلد ا

طرآيت ۱۵ ا\_\_،

(خدادند عالم فى آدم عليد السلام سى عبدليا كدوه اس درخت ك پاس ندجا عي كادر جب وه ودت آ يبنچا جس كاخدا كولم تقا كداس دفت آدم " اس درخت سے كچل كھا عي كتو آدم " اس عبدكو جول كتے جوخدا سے كر يج شے اور اس درخت سے كچل كھاليا اس سلسلے ميں خدا فى ارشاد فرمايا: " وَلَقَدْ عَهِدُ مَا إِلَى احْدَم مِنْ قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ تَحِدْلَ كَتَحَدْ مَا الْمَا وَرَضْتَ ( جم فى آدم سے عبدليا كچروه اس عبدكو جول كتے اور ام فار اين پينت اراد ب والانين پايا) آر م فى آدم سے عبدليا كچروه اس عبدكو جول كتے اور ام معفر صادق مان مار اور بادان الاس الائيس پايا)

پوچا ما: (كيف اخن الله آدم بالنسيان ، فقال : انه لمرينس و كيف ينسى وهو ين كرو يقول له ابليس : ما نهيكما ربكما عن هن الشجرة الا ان تكونا ملكين او تكونا من الخالدين)

(خداوند عالم في نسيان اور جول جان پر آدم م كامواخده كول كيا ..... جبك جول جان والامعذور بوتا ب؟ ...... امام عليه السلام في جواب ديا كم آدم مجو في بيس تصاور بيكونكر كباجا سكتا ب كهده بحول كتي جبكه ابليس في أنبيس بي بات يا ددلائى كه خدا في تمبيس اس در خت ساس ليے روكا ب كه تم دونوں بميشد كے ليے يہاں شدرہ جاؤياتم دونوں فر شتے نه بن جاؤ) -

ان دونوں روایتوں کوسابقہ بیان کی روشن میں دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان دونوں میں کوئی منافات نہیں پائی جاتی (ان میں سے ایک، دوسری کی نفی نہیں کرتی) کیونکہ اس بیان میں کہا گیا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام دونوں چیزیں حاصل کرنا چاہتے سے مگراس میں کا میاب نہ ہو سکے لہٰذا کمال الدین اورتفسیر العیاش میں ذکر کی گئی روایتوں کے مطالب کے درمیان کوئی تصادثییں پایا جاتا۔

مفکر مین ودانشوروں کا امام رضاً سے مناظرہ کتاب امالی میں شیخ صدوق ؓ نے ابوصلت ہردی سے ردایت کی ہے انہوں نے کہا کہ جب مامون رشید عباسی نے اسلامی مفکرین و دانشوروں یہودی علماء نصار کی مجوئ صابحین اور دیگر مذا جب سے پیروکار ارباب دانش کو امام علی بن موی الرضا علیہ السلام کے ساتھ مناظرہ اور علمی بحث کے لیے اکٹھا کیا تو ان میں سے جس نے بھی امام علیہ السلام سے بحث کی اس نے مندکی کھائی اور امام " کے دلاکل کے سامنے لاجواب ہو گیا اور یوں لگا تھا جیسے امام "نے اپنے مدمقا عل کے مند میں پتھر ڈال دیا ہے جس کی وجہ سے دوم بات ہی ترسکت اس اشاء میں علی السلام سے بھر کا اس فرز ندرسول ! کیا آپ " انبیاء کی عصمت کے قائل ہیں ؟ امام علیہ السلام نے فرمایا : ہاں این جہم نے کہا کہ اگر ایسا ہے تو آپ خداوند عالم کے اس ارشاد گرا می کہ اس کی فرماتے ہیں جس میں اس نے فرمایا : <sup>ی</sup>ہاں این جہم نے کہا کہ اگر ایسا ہے تو آپ ( آ دم نے اپنے پروردگار کی نافرمانی کی اور گمراہ ہو گئے ) میں کرامام علیہ السلام نے فرمایا: اے علی ابن محمد بن جہم ! تم انسوس ہے کہتم نے ایسا کیا سوچ لیا ہے خدا سے ڈردادرا نبیاء ؓ الہی کی طرف بری نسبت نہ دوادر نہ ہی کتاب خدا کی ت اُو ا پن رائے بے مطابق كرو كيونكه خداوند عالم كا ارشاد ہے: " وَمَا يَعْلَمُ نَأُو يَلَهُ إِلَّا اللهُ " وَالرسِخُونَ فِي الْعِلْمِ " ي كتاب اللى كى ت أويل (اور حقيقى معنى) خداوند عالم اور را يخون فى العلم ك علاده كونى تبيس جامتا اور بيرجوتم في خداك ا ارشاد کے بارے میں پوچھا ہے کہ "وَ عَضَى ادَمُرَ مَبَّةً فَغَوْى " (آدم نے اپنے پردردگار كى معصيت كى ادر كرا، نداس لیے کہ وہ بہشت میں رہیں اور آ دم کی معصیت ونا فرمانی بہشت میں واقع ہوئی نہ کہ زمین میں اور سے سب کچھ خدا تفذیر کے تقاضوں کی پھیل کے طور پر ہوا کچنانچہ جوں ہی خدانے انہیں زمین پرا تارااورا پنی حجت دخلیفہ قرار دیا تو دہ م عصمت بربھی فائز ہو گئے جیسا کہ خدانے ان کی عصمت کی بابت ارشاد فر مایا: سوره ءآل عمران ، آیت ۳۳: \*" إِنَّا اللهَ اصْطَغَى ادَمَ وَنُوْحًا وَّإِلَ إِبْرَهِيْمَ وَإِلَ عِبْرُنَ عَلَى الْعُلَبِيْنَ ' (خدافي دم نوح ٦ ل ابراجيم وآل عمران كوتمام عالمين پرچن ليا) اس روا بی علی امام علیه السلام کا بی فرمان که وقر دم کی معصیت و نافر مانی بهشت میں واقع ہوئی۔ اس امرکی طر نہایت لطیف اشارہ ہے جس کا تذکرہ ہم نے پہلے کیا تھااور وہ یہ کہ منوعہ درخت سے پھل نہ کھانے کا تکم ''مولا کے فرمان''۔ طور پر نداخا بلکہ رہنمائی وضیحت کے طور پر تھا کیونکہ ابھی بہشت میں شرع ددین احکام وضع ہی نہیں کئے گئے تھے اور ' مولا -فرمان ' کے طور پرصادر ہونے والے احکام کا موردومقام وہ زیٹی زندگی ہے جوخداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کے لیے ز پرا ترنے کے بعد مقرر فرمانی البذاجس تحکم کی نافر مانی کی گئی وہ ''رہنمائی اور نصیحت کے طور پر'' جاری ہونے والے تحکم کی خلا ورزی تھی نہ کہ 'مولا کے فرمان' کے طور پر صادر ہونے دالے علم کی نافر مانی' بنابرایں مذکورہ حدیث کی ت اُویل کی ضرور ہی باقی نہیں رہتی اور حدیث کی تاویل کے سلسلے میں بعض مفسرین کرام نے جوز حمت گوارا کی ہے دہ ایک غیر ضروری عمل ۔

مامون رشید کے دربار میں امام رضا محارشا دات کتاب ''عیون اخبار الرضا میں علی بن محد بن جم سے روایت کی گئی ہے اس نے کہا میں مامون رشید عباس دربار میں آیا تو دیکھا کہ دہاں امام علی بن موی الرضاعلیہ السلام موجود شخ مامون نے آنجناب سے یو چھا: آیا آپ "ال بات کے قائل نہیں ہیں کہ انہیاء '' معصوم شھی؟ امام '' نے جواب دیا: کیوں نہیں میں قائل ہول کہ انہیاء '' مقام عصمت پر فائز شھے۔ مامون نے یو چھا: تو پھر خداوند عالم کے ال فرمان کا کیا معنی ہے '' وَعَضَى اَدَمُ رَبَّ اَ مُعْلَى اَن کہا تھا دم

تفسيراكميز انجلد ا

پروردگارکی نافر مانی کی اور گمراہ ہو گئے؟

امام علیه السلام فے جواب دیا کہ خدادند عالم نے آ دم سے ارشاد فرمایا جتم اور تمہاری زوجہ بہشت میں سکونت پذیر ہوادراس میں سے جو چاہوسیر ہوکر کھاؤلیکن اس درخت کے قریب نہ جانا (خدانے گذم کے درخت کی طرف اشارہ کیا جواس بہشت میں تھا)۔ورندتم ظالموں میں سے ہوجاؤ کے خدانے بیتونہیں فرمایا کہ اس قسم کے درخت کے زدیک نہ جانا یا اس جنس کے درخت سے پھل نہ کھانا اور آ دم " نے بھی بہی سمجھا کہ شاید اس خاص درخت کے قریب نہیں جانا اور اس سے پھل نہیں کھانا ہے چنا نچانہوں ( آ دم اور حوا) نے اس خاص وعین درخت سے چک ندکھایا بلکہ اس کے علاوہ ایک درخت سے کھایا اور وہ بھی شیطان کے وسوسے کے نتیج میں، جواس نے آ دم کے دل میں پیدا کردیا تھا۔ کیونکہ شیطان نے آ دم اور حواسے کہا کہ تبین تمہارے پروردگار نے اس ......خاص و معین ...... درخت سے پھل کھانے سے نہیں روکا بلکہ اس نے تو کہا ہے کہتم اس کے علادہ کی درخت کے پاس نہجانا اور بیجو درخت سے پھل کھانے سے روکا ہے اس کی وجہ بیہ ہے کہ کہیں تم فرشتے نہ بن جاؤیا بیہ کہ پہشت میں ہمیشہ رہنے والوں میں سے نہ ہوجا واور شیطان نے آ دم اور حواکے سامنے شم کھا کر کہا کہ میں تمہاری خیر خواہی کے طور پر کہدر ہاہوں اور چونکہ آ دم دحوانے اس سے پہلے کی کو جھوٹی قسم کھاتے ہوئے دیکھا ہی نہ تھالہٰ زادہ شیطان کے دھو کہ میں آ گئے۔ان کا ایسا کرنا دراصل خدا کی قشم پر اعتماد کے نتیجہ میں تھا' اور پھر بیسب کچھاس دقت ہوا جب انجی آ دم علیه السلام کونبوت عطانہیں کی گئی تھی اور بیدکوئی اتنا بڑا گناہ بھی نہ تھا جس سے وہ جہنم کے ستحق قرار پاتے بلکہ ایک معمولی سی غلطی تھی کہ جس پر خداوند عالم کی کوسر انہیں دیتاادرا نبیاء " پردی آ نے سے پہلے کے زمانے میں اس طرح کی غلطیوں کا سرز دہوناممکن اور قابل تصور ہے یہی وجہ ہے کہ جب خداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کو نبوت کے لیے چنا تو وہ مقام عصمت پر فائز تھے اور معصوم كبيره كناه كرتاب نصغيره أى لي خداوند عالم ن ان معلق ارشاد فرمايا: " وَعَضَى ادَمُر مَبَعَهُ فَغُوى ٢٠٠ مُ اجْتَبْدةُ مَابَّةُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَلْى " (كمآدم نابٍ رب كاعصيان كيادر بهك كمي، پرخدان أيس ..... نبوت ك لي ..... چن ليا توان كى توبة قول كى اورائيس بدايت فرمائى ) - اور پر خدا ف يى مى فرمايا: " إنَّ الله اصطفى ا دَمَدَ وَنُوْحًا وَّالَ إِبْوَهِيْمَ وَالَ عِنْدُنَ عَلَى الْعُلَمِينَ " (كەخداف اصطفى كى منزل پر فائز كيا (چن ليا) آدم كوادر نوح كوادر آل ابر ہیم کوادر آل عمران کو پوری کا نکات پر)۔

حضرت شیخ صدوق رحمة الله علیہ نے اس طویل حدیث کوذکر کرنے کے بعد فرمایا کہ جھے تجب ہے کہ علی بن تحدین جہم نے اس طرح کی حدیث کیونکر بیان کردی ہے جبکہ وہ تو ناصبی اور اہل بیت " یے بغض وعنا در کھنے والاشخص تھا۔ شیخ صدوق" کو این جہم سے اس طرح کی روایت کا ذکر ہونا اس لیے تتجب آور تھا کہ اس حدیث میں انبیاء " کی تنزید اور ان کا گنا ہوں سے پاک ہونا مذکور ہے جبکہ اگر وہ اس حدیث میں انچھی طرح خور کرتے اور جو اصول ونظریات اس میں طحوظ رکھے گئے ہیں ان کو تحقیق نظر سے دیکھنے تو اس امرکی طرف متوجہ ہوجاتے کہ اس حدیث میں امرام میں میں میں م منسوب جو جواب ذکر کیا گیا ہے وہ مذہب اہل ہیت " کے سلمہ اصولوں سے متصادم ہے کیونکہ اہل بیت علیم السلام کی طرف

سے بیہ بات نہایت داضح طور پر بیان کردگ گنی ہے کہ انبیاء کیہم السلام معصوم ہیں اور وہ کس صغیرہ دکمبیرہ گناہ کے مرتکب نہیر ہوتے نہ ہی نبوت سے پہلے اور نہ نبوت کے بعد۔ اس کے علاوہ بیک اس ناصبی اور دشمن اہل ہیت محص نے جس طرح سے اس حدیث کوذکر کیا ہے اس سے یہ بات لازم آتى بكرا يت من كجوالفاظ حذف مو يح مول اوركو يابيا يت (" مَا نَصْكُمَا مَ تَبْكُمَا عَنْ هٰذِ بوالشَّجَرَةِ إلا أر تَكُوْنًا ... ") كى بجائ الطرح بونى جائيتى ("مانها كما ربكما عن هذه الشجرة وانماً نها كم عن غيرها ومانها كهاعن غيرها الإان تكونا ) يعنى خدائة تمهيل أس درخت س بيس ردكا بلكه أس -سمہیں اس کے علاوہ کسی اور درخت سے روکا ہے اور دہ بھی اس لیے کہتم فر شیتے نہ بن جاؤیا بہشت میں ہمیشہ رہنے والوں م<sup>یر</sup> <u>س ند موجاد مستجمد بيا مت شريف (يعني "مَا نَصْلُمَا مَنَ جُكْماً عَنْ هٰ نِوَ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُوْ نَا مَلَكَبْنِ أَوْ تَكُوْ نَا مِر</u> الْحُلِدِيْنَ ") اورسور وهر كما يت ١٢٠ يعن "قَالَ آيَا دَمُرَهَلُ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لَا يَبْل ... " السف اب آ دم كيا يمن تمهيل ايها درخت بتاؤل جوخلد اور بيشكى دالا بادروه للكيت يامملكت جوبهم ختم نه هون والى ب... دونوں اس بات کو ثابت کرتی ہیں کہ ابلیس آ دم علیہ السلام اور حواعلیہا السلام کو اسی ممنوعہ خاص درخت سے پھل کھانے آ ترغیب دلار با تفااوراس طرح انہیں بہشت میں ہمیشہ رہنے اورلا زوال اقتدار کے حصول کا لالچ دے رہا تھا نہ بیر کہ اس ۔ علاده سى اور درخت سے اس كے علاوہ يد بات بھى قابل توجد ہے كماس راوى يعنى على بن محد بن جم فاس روايت مل جو نے پہلے ذکر کی ہے امام رضاعلیہ السلام سے مامون رشید کے دربار میں اس موضوع کی بابت کمل اور سیح جواب س لیا تھا لہٰذا روایت که جس شیخ صدوق رحمته الله علیہ نے ذکر فرمایا ہے کمل طور پر صحیح قرارتہیں دی جاسکتی بلکہ اس پر اعتراض وارد ہوسکتا۔ اگرچاس کی بعض شقیں قابل جواب ہیں لیکن مجموع طور پراس کی صحت کی تصدیق نہیں ہوسکتی۔ شیخ صدوق " نے ایک اور دوایت بھی ذکر فر مائی ہے کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے اپنے آباء کرام کے حوا ے حضرت علی علیہ السلام کی روایت کردہ حدیث میں بھی فرما یا ہے کہ پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر مایا: آ دم <sup>ور</sup> بہشت میں صرف سات گھنٹے ( دنیاوی شب وروز کے اوقات کے مطابق ) تُقہرے۔ اور خداوند عالم نے انہیں اس ر بہشت سے نکال کرز مین پرا تارا۔

بہشت میں حضرت آ دمؓ کے قیام کی مدت تفسیر العیاشی میں عبداللہ بن سنان سے روایت ہے کہ میں امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں حاضر تھا آ پ ؓ سے یو چھا گیا: آ دم اور حوال پی خطا کے سبب بہشت سے نکا لے جانے تک کتنی دیر بہشت میں رہے؟ امام علیہ السلام نے جواب دیا: خداوند عالم نے جعہ کے دن ظہر کے بعد آ دم میں اپنی روح چھونگی پھر ان کی بڑ

تفسيرالميز انجلد ا

پسلیوں سے ان کی زوجہ کو پیدا کیا پھر اپنے فرشتوں کو تکم دیا کہ آ دم کو تجدہ کریں اور پھر اسی روز انہیں اپنی بہشت میں داخل کیا خدا کی قسم وہ اس دن چر کھنٹوں سے زیادہ دوہاں نہیں تظہر ے یہاں تک کہ خدا کی نافر مانی کے مرتکب ہوتے اور پھر خدا نے ان دونوں کو جنت سے نکالا تو مغرب کا وقت تھا' اوروہ دونوں (آ دم وحوا) بہشت کے باہر ضح نمودار ہونے تک بیشے رہے پھر دہ نظے ہو گئے ..... ان کی شرمگا ہیں ان کے سما من ظاہر ہو گئیں ..... تو ان کے پرورد گار نے انہیں ندادی: آیا شرہ ن درخت سے نہیں روکا تھا؟ اس دفت آ دم نے شرمند کی سے سر جھکالیا اور بار گاہ الہی میں اس طرح کو یا ہوئے : اے ہمار س پرورد گار! ہم نے اپنے او پرظلم کمیا ہے اور ہم اپنے گنا ہوں کا اقر ار واعتر آف کرتے ہیں پس معاف فر ما خداوند عالم ن سے فرمایا: تم دونوں میر بے آسانوں سے زمین پر چلے جاد کہ میری بیشت میں اور نہ ہو تھیں میں کو کی محصیت کارونا فرمان میری ہمسا کی کا شرف نہیں یا سکتا۔

ذکورہ بالا روایت میں ذکر کئے گئے مطالب سے اس امر کا استفادہ کیا جا سکتا ہے کہ آ دم وحوا کیو کر بہشت سے نظلے اور یہ کہ وہ پہلے بہشت سے لیلے اور بہشت کے باہر تھہر نے پھر بہشت کے بیرونی علاقہ سے زمین پر اتر بے کیو نکہ آیت شریفہ میں دومر تبہ ' صبوط' اور زمین پر اتر نے کا تھم ذکر کیا گیا ہے ( آیت ۳ ۲ اور آیت ۸ سلا حظہ ہو ) اور وہ تھم بھی تکوین تاریفہ میں دومر تبہ ' صبوط' اور زمین پر اتر نے کا تھم ذکر کیا گیا ہے ( آیت ۳ ۲ اور آیت ۸ سلا حظہ ہو ) اور وہ تھم بھی تکوین تاریفہ میں دومر تبہ ' صبوط' اور زمین پر اتر نے کا تھم ذکر کیا گیا ہے ( آیت ۳ ۲ اور آیت ۸ سلا حظہ ہو ) اور وہ تھم بھی تکوین تاریف میں دومر تبہ ' صبوط' اور زمین پر اتر نے کا تھم ذکر کیا گیا ہے ( آیت ۳ ۲ اور آیت ۸ سلا حظہ ہو ) اور وہ تھم تاریف میں دومر تبہ ' صبوط' اور زمین پر اتر نے کا تھم ذکر کیا گیا ہے ( آیت ۳ ۲ ۱ اور آیت ۲ ۳ سلا حظہ ہو ) اور وہ تھم کھی تکوین تاریف میں دومر تبہ ' صبوط' اور زمین پر اتر نے کا تھم دور کیا گیا ہے ( آیک تا شیر یقینی اور تحمیل لازمی امر ہے ) آتا در میں خوان ڈین خوان دین کا معکن ہے ( اس کی تا شیر یقینی اور تحمیل لازمی امر ہے ) ( تکوینی تک میں کا استفاد احکام کا جاری کر تا ہے ) اس کے علاوہ کلام الہ کی میں اسلو ب خن کا مختلف ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ ' میں کہ میں دربار جاری ہواملا حظہ ہو: پہلی آیت میں یوں ہے۔

("وَقُلْنَا لِيَادَمُ الللَّنُ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ ... وَلَا تَقْرَبَا هُنِ كِاللَّشَجَرَةَ ") اور پجراس طرح اس من تبريلى ہوتى: ("وَنَا ذِسْهُمَا مَ يُهْمَا .....( سوره ءاعراف، آيت ٢٢) بِهلِ جَعلَ مِنْ وقلنا " بجو كه تن متعلم كا صيغه ب جس كا ترجمه بیب "اور ہم نے كہا" اور دوسرے جل مِن "ونا ديهما " بجو كه داحد خائب كا صيغه ب جس كا ترجمه بیب ب ''اور انہيں آ واز دى " تو پہلے جلے ميں قول وكلام كرنے كا انداز اختياركيا كيا جبكه دوسرے جلے ميں ندااور لكار نكا ترجمه بيب اور اس كرماته من از دون " تو پہلے جل ميں قول وكلام كرنے كا انداز اختياركيا كيا جبكه دوسرے جلے ميں ندااور لكار نكا انداز به اور اس كرماته من الدون " تو پہلے جلے ميں دهذه ' كا لفظ استعال كيا كيا ہے جو كه ذو ترب كے اشاره كے لير مخصوص بادر دوسرے جلے ميں " ملكما "كالفظ استعال كيا كيا ہے جو كه دور كا انثاره كے لير استعال بوتا ب دوسرے جلے ميں " ملكما "كالفظ استعال كيا كيا ہے جو كه دور كا انثاره كے لير استعال بوتا ب دوسرے جلے ميں " ملكما "كالفظ استعال كيا كيا ہے جو كه دور كا مثاره كے لير استعال ہوتا ہ دوسرے جلے ميں " ملكما "كالفظ استعال كيا كيا ہے جو كه دور كا مثاره كے لير استعال ہوتا ہ دوسرے جلير ميں تعال ميں "كالفظ استعال كيا كيا ہے جو كه دور كا مثاره كے لير استعال بوتا ہ دوسرے جلير ميں " مين اللَ مَعْدَمَة مَن اللَ مَعْر مَعْدَمَ مُعْلَمَ مَعْد مَعْد مَعْر مَعْد مُعْد مَعْد مُعْد مَعْد مَعْد مَعْد مُعْد مَعْد مُعْد مُعْد مُنْ مَعْد مَعْد مَعْد مَعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مَعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُن مُعْد مُ مال وقت جب وہ بهشت كا ندر محاور ' محود مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُعْد مُن مُعْد مُع

یہ نھا آیت شریفہ کے الفاظ میں تبدیلی کے تناظر میں ''صبوط'' کے عکم کا دومر تبہ صادر ہونے کا شبوت ۔اوراب روایت' تواس میں بیربات ذکر کی گئی ہے کہ حواکوآ دم کی پخلی کپہلیوں سے پیدا کیا گیااور یہی بات تورات میں بھی مذکور ہے جبکہ آئمہ اہل بیت علیم السلام کی روایات اس کی تکذیب کرتی ہیں جیسا کہ آ دم کی خلقت کی بحث میں ان روایات کو آپ ملاحظ فرما تمیں گئے تاہم ممکن ہے خچلی پسلیوں سے حواکی تخلیق کے مسئلہ کوحل کرنے کے لیے میہ تا دیل کی جائے کہ اس سے مراد پخل پسلیاں نہیں بلکہ آ دم کی پڑکی ہوئی وہ مٹی مراد ہے جس سے پٹلی پسلیاں خلق کی گئیں باقی رہی بہشت میں قیام کی مدت کی بات لیتن چھ تھنے یا سات تھنے تو اس سلسلے میں کوئی پیچید گی نہیں پائی جاتی بلکہ میہ کہا جا سکتا ہے کہ انداز تا ایسا کہا گیا ہے۔

كلمات كے بارے ميں ايك روايت

كتاب كافى ميں حضرت امام محمد باقر عليه السلام اور حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ميں سے ايك امام " ك حواله سے ذكر كما كيا ہے كما تجناب فى آيت شريفه " فَتَكَفَّى ادَمُر مِنْ تَابِة كَلِيلْتٍ " كى تغيير ميں ارشاد فرما يا كه و، كلمات يہ تھے:

\* "لا اله الا انت سجانك اللهم وبحمدك عملت سوءاً وظلمت نفسى فاغفرلى وانت خير الغافرين، لا اله الا انت سجانك اللهم وبحمدك عملت سوءاً وظلمت نفسى فارحمنى وانت خير الغافرين، لا اله الا انت سجانك اللهم و بحمدك عملت سوءاً وظلمت نفسى فارحمنى وانت خير الراحين، لا اله الا انت سجانك اللهم وبحمدك عملت سوءاً وظلمت نفسى فاغفر لى وتب على انك انت التواب الرحيم"-

( تیر ے سوا کوئی معبود تیک نیری ذات پاک ہے اے میر ے پر دردگا رئیں تیری تمد بجالاتا ہوں مجھ سے خطا ہوئی اور میں نے اپنے او پرظلم کیا ہے تو جھے معاف فر ماکہ تو ہی بہتر معاف کرنے والا ہے تیر ے سوا کوئی معبود نیک نیری ذات پاک ہے، اے میر ے پر دردگار میں تیری حمد بجالاتا ہوں، جھ سے خطا ہوئی ہے اور میں نے اپنے او پرظلم کیا ہے تو مجھ پر دحم فر ماکہ تو ہی سب سے بہتر معاف کر نے والا ہے۔ تیر ے سواکوئی معبود نیک ، تیری ذات پاک ہے، اے میر ے پر دردگار میں فر ماکہ تو ہی سب سے بہتر معاف کر نے والا ہے۔ تیر ے سواکوئی معبود نیک ، تیری ذات پاک ہے، اے میر ے پر دردگار میں والا ہے۔ تیر ے سواکوئی معبود نیک ، تیری ذات پاک ہے، اے میر کی تیری ذات پاک ہے، اے میر ے پر در مکا میں والا ہے۔ تیر ے سواکوئی معبود نیک ، تیری ذات پاک ہو اور عمل کیا ہے کہن تو بھی پر دیم کر کہ تو ہی سب سے بہتر دیم کر نے والا ہے۔ تیر ے سواکوئی معبود نیک ، تیری ذات پاک ہے، اے میر کی تو دیم کی تیری حمد بجالاتا ہوں ، محمد ہے خطا مرز د

مذکوره بالا مطالب شیخ صدوق " العیاشی " ، فتی " اورد یگر مفسرین و محدثین کرام نے بھی ذکر فرمائے ہیں اور اہل سنت والجماعت کی کتابوں میں بھی ای سے مشاہردوایات ذکر کی گئی ہیں اور اس دا قعہ (قصر اردم دحوا) سے تعلق رکھنے دالی آیات

#### 39

نفيرالميز انجلد أ

سے بھی اس طرح کا استفادہ کیا جا سکتا ہے۔

پنجتن پاک کے واسط سے طلب مغفرت کلینی مرحوم نے کتاب کافی میں فرمایا ہے کہ آیت شریفہ ' فَنَنَاتَقی اَ دَمُرِصِنُ مَّ بِّهِ کَلِیلْتِ '' کی تغسیر میں ایک روایت موجود ہے جس میں مذکور ہے کہ آدم علیہ السلام نے پنجتن پاک چھنرت محمد علی ' ، فاطمہ ' جُسن ' کا واسطہ دے کر طلب

تجره وتحقیق: به مطلب شیخ صدوق العیاشی "، فمی " اور دوسر بزرگ علماء نے بھی ذکر کیا ہے اور اس سے مشابہ روایات الل سنت والجماعت کے حدثین وتحققین نے بھی ذکر کی ہیں جیسا کہ تشیر '' در منثور'' میں حضرت پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا بیار شاد گرامی مذکور ہے کہ آنتخصرت نے فرمایا: جب آ دم سے خطا سرز دہوئی۔ جو بھی ہوئی۔ توانہوں نے آسان ک طرف منہ کر کے بارگاہ الہی میں عرض کی: پر وردگا را میں تجھے محمد " کا واسطہ دے کر التجا کرتا ہوں کہ مجھے معاف فرما دے خداوند عالم نے آدم کو دی کی اور پوچھا کہ محمد گون ہیں؟ آ دم نے عرض کی: خدایا پاک ہے تیرا نام جب تو نے بچھے پیدا کیا تو خداوند عالم نے آدم کو دی کی اور پوچھا کہ محمد گون ہیں؟ آ دم نے عرض کی: خدایا پاک ہے تیرا نام جب تو نے بچھے پیدا کیا تو میں نے اپنا سرا محما کر عرش کی طرف دیکھا تو دہاں بیدالفاظ کھے ہوئے تھے۔ '' لا اللہ الا اللہ صحمد در مسول اللہ '' یہ دیکھ کر میں مجھ گیا کہ تیری بارگاہ میں اس سے برتر اور جلیل الفاظ کھے ہوئے تھے۔ '' لا اللہ الا اللہ محمد در مسول اللہ '' یہ دیکھ میں نے اپنا سرا محما کر عرش کی طرف دیکھا تو دہاں بیدالفاظ کھے ہوئے تھے۔ '' لا اللہ الا لی محمد در مسول اللہ '' یہ دیکھ میں نے اپنا سرا محما کر میں کار میں اللہ تا اللہ در خصیت کوئی نہیں کی تھی ہوں کے تھے۔ '' کا دار یا اللہ اللہ محمد در مسول اللہ '' یہ دیکھ کر میں مجھ گیا کہ تیری بارگاہ میں اس سے برتر اور جلیل الفد (شخصیت کوئی نہیں کیو کہ تو نے اس کا نام اپن نام کی میں تھر کی الہ کار ہو تی ہو کہ ہو ہے تھے۔ '' لا اللہ اللہ محمد در مسول اللہ '' یہ دیکھ پیرانہ کر میں محمد البی دی کی کہ اے آ دم اوہ شخصیت تیری اولا دے ہیں اور آخری ہی بی اگر وہ نہ ہو تے تو ترمیں بھی

اگر چرآیات کے ظاہری الفاظ سے ابتدائی طور پر مذکورہ بالا مطالب کی صحت بعید نظر آتی ہے لیکن اگرا چھی طرح ان میں نحور کیا جائے اور ان کے معانی میں تد بر سے کام لیا جائے تو ممکن ہے ان مطالب کی صحت و درسی کا ثبوت مل جائے کیونکہ جملہ ''فتلقی، ادم ''… (آ دم نے سیکھ) میں ان کلمات کے روبر و حاصل کرنے اور قبول و استقبال کا معنی پایا جاتا ہے (یعنی آ دم \* نے ان کلمات کو دیکھا اور یا دکر لیا) اور یہ جملہ اس امر کی دلیل بھی ہے کہ آ دم علیہ السلام نے وہ کلمات اپ پروردگار سے حاصل کئے اور ظاہر ہے کہ تو بہ سے پہلے ان کلمات سے آگا ہی حاصل کی جنبہ اس سے پہلے انہوں نے اپنے

\*" إَنَّى جَاعِلٌ فِ الْاَتْ صِخْلِيْفَةٌ \* قَالُوْا ٱَتَجْعَلُ فِيْهَامَن يُّفْسِدُ فِيْهَاوَيَسْفِكُ الرِّمَاءَ ۚ وَنَحْنُ لُسَبِّحُ بِحَدْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ \* قَالَ إِنِّى ٓاَعْلَمُمَالَا تَعْلَبُوْنَ ۞ وَعَلَّمَا دَمَالاَ سُمَاءً كُلَّهَا . . . ``

(میں زمین میں ایک خلیفہ بنار ہا ہوں فرشتوں نے کہا آیا اسے بنار ہا ہے جوز مین میں فساد ہر پا کرے گا اورخوں ریزی کرے گا جبکہ ہم تیری حمد کے ساتھ تیری شیچ کرتے ہیں اور تیری نقذیس بیان کرتے ہیں خدانے جواب دیا کہ میں اس چیز کوزیا دہ بہتر جا نتا ہوں جسے تم نہیں جانتے 'اورآ دم کوخدانے سب کے سب نام پڑھادیے )۔ اس آيت كالفاظ "وَعَلَّمُ إدْمَالا سُما وَكُلَّها" بدواضح طور پرمعلوم بوتا ب كدتمام اساء كعلم سرا وہ علم ہے جس کی خصوصیت ہر طرح کے ظلم ومعصیت کا قلع قبع کرنا ہے اور وہ ہر در دکی دوا ہے کیونکہ اگر ایسا نہ ہوتو فرشتوں ۔ اعتراض کا کمل جواب نہیں بتما اور نہ ہی ان پر ججت پوری ہوتی ہے کیونکہ خداد تد عالم نے فرشتوں کے اس اعتراض پر کہ ' و فساد بریا کرے گااور خونریزی کرےگا' کوئی جواب نہیں دیا اور اس کے علاوہ کچونہیں کہا کہ 'خدانے اسے سب نام پڑ دینے بین 'اس سے معلوم ہوتا ہے کداس علم میں تمام مفاسد کی اصلاح کی صلاحیت وخصوصیت پائی جاتی ہے اور اساء کر حقیقت سے بھی آ پ آ گاہ ہو چکے ہیں کہ وہ الی بلند پا یہ موجودات ہیں جو آسانوں اورز مین کے پردوں میں پوشیدہ تھیں او وبن خداوند عالم کے فیوضیات اور پوری کا تنات کے درمیان واسطہ ووسیلتھی کوئی کمال چاہے والا ان کی برکتوں کے بغ كمال كى بلنديوں كونيس باسكتا، چنانچد بعض روايات ميں وارد مواب كد حضرت أدم عليه السلام في اساء كاعلم حاصل كر وقت اہل بیت کی پاکیز محورتیں اور انوار مقدسہ دیکھے اور اس کے علاوہ بعض دوسری روایات میں مذکور ہے کہ آ دم علیہ السلا فابل بيت عليهم السلام كانوار مقدسهواس وقت ويكهاجب خداوند عالم فآ دمكى نسل کوان کی پشت سے نکالا (وجود عطا کیا)۔اور بعض روایات میں ہے کہ آ دم نے اہل ہیت کے انوار مقد سہ کواس دفتہ د یکها جب وه بهشت میں تھا' بہر حال آپ خودان تمام روایات کواچی طرح پڑھیں اوران پرغور کریں خداوند عالم حقیقر: امرکی ہدایت کرنے والا ہے۔ ہبرحال خداوند عالم نے'' کلمات'' کا مسئلہ داضح نہیں فرمایا بلکہا سے پر دۂ ابہا میں رکھدیا' یہی وجہ ہے کہ' فَسَلَقَ ادَمُر مِنْ سَّ بته كليلت " مي لفظ " كلمات " كوتكره كانداز من ذكر فرمايا تا بم قرآن مجيد مي لفظ " كلمة " كاستعال " موجو عينى وجاندار جيز المخص) پرصراحت كساته مواب جيرا كدارشادي تعالى ب: سوره ءآل عمران ، آیت ۵ ۴۰: بْكَلِيَةٍ قِنْهُ أَسْمُهُ الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ " (ادرايي كلمه ك ساته، كد بس كانام سيلى بن مريم ب!) اس آیت میں صراحت کے ساتھ لفظ ' تحلمة' ، حضرت علیہ السلام کے لیے استعال ہوا ہے۔ <sup>د</sup> کلمات<sup>،</sup> کی بابت بعض مفسرین کرام کامیہ بیان درست نہیں کہان سے مراد دہ کلمات ہیں جن کا ذکر خدادند عا<sup>ل</sup> ن آدم وحوا کی زبانی سورہ اعراف آیت ۳۳ می فرمایا ہے کہ ان دونوں نے کہا: " قَالا مَبَّبَاً ظَلَمْنَاً أَنفُسَنَا عو إِن لَا تَغْفِرْلَنَاوَتَرْحَبْنَالَتَكُونَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ"-اے مارے پروردگار! ہم نے اپنے او پرظم کیا ہے اگر تو ہمیں معاف : کرے اور ہم پر رحم ندفر مائے تو یقدینا ہم نقصان اتھانے والول میں سے ہوجا سی گے )۔ کیونکہ اس سورہ یعنی بقرہ کی آیات ے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ توبیز مین پر صبوط اور اتر نے کے بعد واقع ہوئی بند کہ اس سے پہلے!۔ آیات ملاحظہ ہوں

خدا نے ارشاد فرمایا: "وَقُلْنَا الْعَبِطُوْ ابَعَضْ مَلُوْ " ... (لى بم نے كہا كداتر جادَ كدتم ايك دوسر ے كدش ہو) - پحرفر مایا - " فَتَلَقَّى ادَمُ مِنْ سَبِّ كَلِيلْتِ فَتَابَ عَكَيْبُو " (آ دم نے اپنے پردردگار سے كلمات يكھ يس خدا نے اس ك توبة قول كرلى) توده كلمات موط اورز مين پراتر نے سے پہلے كے ہيں كہ جنميں ان دونوں نے وردزبان كيا جبكرد اس ك المشت ميں تصحيبا كه سوره اعراف ميں به " وَتَا دَلْهُمَا مَا تُلْمُ أَنْهَمْكَما حَنْ تَلْكُم مَا اللَّهُ جَرَة المشت ميں تصحيبا كه سوره اعراف ميں به " وَتَا دَلْهُمَا مَا تُلْمُ أَنْهَمْكَما حَنْ تَلْكُما اللَّهَ جَرَة الم پرددگار نے آ وازدى كر آيا ميں نے تهميں اس درخت سے نيس روكا قل) اس كه بعد فرمايا: " قالا كر مَا تَنْكُلُما اللَّهُ جَرَة الم پروردگار نے آ وازدى كر آيا ميں نے تهميں اس درخت سے نيس روكا قل) اس كه بعد فرمايا: " قالا كر مَا تَنْكُلْكُما اللَّهُ عَضْ عَدُوْ زمين پراتر جادً كرتم آ الذي كر آيا ميں نے تهميں اس درخت سے نيس روكا قل) اس كه بعد فرمايا: " قالا كر مَا تَنْكُلْكُلْمَا أَنْفُسْنَا الم بوں نے كہا پروردگارا! ہم نے اپن و پرظم كيا ہے .....) پر فرام يا " قال اللَّه مُلْوَ ابْحَضْ حَدُمُ مَا كَر زمين پراتر جادً كرتم آيك دوسر به كرد من بورات ميں ان آيات سے ظاہر ہوتا ہو كما دم و موان ما تر حكر ما ما تر الم من مان ميں پر اتر اللَّا بي كر ميں خال اللَّا بي تو الم كر مَا تَعْلَى ان زمين پراتر جادً كرتم آيك دوسر بي كر شراع ان آيات سے ظاہر ہوتا ہو كما دم و موان اين كام من مرب تي خالم من ما تر تون پر براتر جاد كرة آيا من ما مرد من مي مان آيات من ما ترات نے كر بعد تھا کر موال کو المار مي كر الما مراف مي المار مي ما مي ان مين كر من مي الما كر من مَا تر كام من مي مي خالمَ مُنْكُلُوْنُ مُنْكَانَ الْذَلْدَ مُنْ كُلْمُ مُنْكُمُ مُنْمُنْ يُنْكُلُوْلُوْلُ مُنْكُمُ مُور مي كمارى من كا من كر من مي ان كر من مي من المار من مي من مي مور پر مي كر من كر مي مي ان مي من مي مور مي كر مي مور مي كر مي مور كر مي من ما مور پر حل جوانہوں نے نوا مي ماري مي مين مي مي مور ان مي مي مي مو مو مي مي مور مي مي مونوبي كر مي مي مونوبي مي مور مي مي مول مي مي مي مي مي مور مي مي مي مور مي مي مور مي مي مور مي مي مور مي مي مي مور مي مي مي مور مي مي مي مي مو مول مي مي مي مول مي مول مول مي

حضرت موکل اور حضرت آ دم کی طلاقات کتاب تغییر فتی میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے، آپ نے ارشاد فرمایا کہ حضرت مولی علیہ السلام نے بارگاہ البی میں عرض کی کہ حضرت آ دم علیہ السلام سے میری طلاقات کا انتظام کیا جائے چنا نچہ خداد ندعا کم علیہ السلام اور آ دم \* کی طلاقات کردائی حضرت آ دم علیہ السلام نے حضرت آ دم \* سے کہا: اے پدر بزرگوار! آیا خداد ندعا کم نے آپ کواپنے دست قدرت سے خلق نہیں فرمایا اور آپ کے وجود میں اپنی اور جنیں پھوتی اور آ چا خداد ندعا کم نے آپ کواپنے دست قدرت سے خلق نہیں فرمایا اور آپ کے وجود میں اپنی اور جنیں پھوتی اور آ پ کے سامند خد شتوں کو سر تر جدہ ہونے کا حکم نہیں دیا اور جب آپ کو حکم دیا کہ اس ورخت سے پھل ند کھانا تو پھر آپ نے کیوں نافر مانی کی؟ حضرت اور علیہ السلام نے جواب دیا اے مولی ! جھے یہ بتاؤ کہ تو ارات میں میری خطا کا واقعہ میری پیدائش سے کن عرض خد قرت کیا گیا ہے؟ حضرت مولی علیہ السلام نے کہا: تیس ہزار اس کی پہلی خصرت آ دم علیہ السلام نے کہا بالک درست ہے تو یہ ترک کرنے کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: آ دم \* نے این ای اور جس آ ہو کہ ہوں کہ کی ماقات کر این کرنے کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: آ دم \* نے این ای اور ای اور حضرت ہو کہ تو ای اور اس سے میری خطر کو کھا کا واقعہ میری پیدائش سے کر کہ حضرت ہو کہ کا تکا عرصہ قل ذکر کیا گیا ہے؟ حضرت مولی علیہ السلام نے کہا: تیس ہزار سمال پہلی خصرت آ دم علیہ السلام نے کہا بالکل درست ہے نہ یہ بیان کرنے کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: آ دم \* نے این ای بات سے مولی علیہ السلام کو طمیت کرلیا۔ م گور دوبالا مطلب کو علامہ میں دیو ای نے تغیر \* درمنثور \* میں متحد در او یوں کے حوالے سے پیغیر کرام صلی اللہ م

فسيراكميز انجلد ا

آدم کی تخلیق، دنیا کے لئے ہوئی کتاب علل الشرائع میں حضرت امام تحد باقر علیہ السلام سے منقول ہے، آپ " نے ارشاد فرمایا: (والله لقد خلق الله آدھر للدن یا والسکنه الجنة لیعصیه فیر دیوالی ما خلقه له) خدا کی قسم ! خداوند عالم نے آدم علیہ السلام کودنیا کے لیے پیدا کیا اور بہشت میں اس لیے قیام کروایا کہ وہ نافر ماؤ کاارتکاب کرے گاجس کے منتج میں خدا اسے اس جگہ واپس لوٹا دے گاجس کے لیے اسے پیدا کیا تھا۔ فرکورہ بالا مطلب تغییر العیاش کی روایت میں بھی جو کہ ذکر ہو چکی ہے امام جعفر صادق علیہ السلام کے حوالہ سے فدکو، ہے جس میں ایک فرشتہ کی آدم سے دوش کا تذکرہ ہے۔

زیکن پرسب سے باعظمت جگہ؟ کتاب الاحتجاج میں شام کر بنے والے ایک شخص کے ساتھ حضرت علی " کی بحث کے شمن میں مذکور ہے کہ اس نے آنجناب سے پوچھا کہ روئے زمین پر سب سے باعظمت جگہ کون می ہے؟ آپ نے جواب دیا وہ وادی کہ جے ' سرا ندیب'' کہا جاتا ہے، حضرت آ دم " آ سان سے اسی میں اتر بے متھے۔ مذکورہ روایت کے مقابلے میں متحد دروایات ایسی موجود ہیں جن میں بیان کیا گیا ہے کہ آ دم علیہ السلام سرز مین مکہ

میں اتر نے ان روایات میں سے بعض ذکر کی جا چکی ہیں تا ہم ان روایات میں مذکور مختف مطالب کاحل اس طرح ممکن ہے کہ یوں کہا جائے کہ وہ پہلے وادی ' سراندیب' میں اتر ہے پھر وہاں سے سرز مین مکہ میں صبوط کیا اس طرح دونز ول فرض کر کے دونوں جگہوں میں اتر نے کا نظریہ قائم کرنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔

پیخمبراسلام م کاارشادگرامی کتاب ''درمنتور'' میں طبرانی کے حوالہ سے اور ابوالشیخ نے کتاب ''عظمت'' میں اور ابن مردوبہ نے ابوذ رغفاری' کے حوالہ سے ذکر کیا کہ انہوں نے کہا میں نے حضرت پیخبر صلی اللہ علیہ دوآلہ وسلم سے پوچھا کہ آیا آپؓ کی نظر میں حضرت آدم ' نبی شے؟ آنحضرت کے جواب دیا: ہاں وہ نبی بھی متصاور رسول بھی خدادند عالم نے ان سے براہ راست بات بھی کی اور فرمایا: ''لیا دکھرا شنگن اُنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ''

# <u>ן</u> אבי איזאיא

mym

برالميز ان جلد ا

- وَ الْمَنْ وَ الْسَرَاءِ يُلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِى الَّتِى الْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ اوْفُوا بِعَهْدِى أُوْفِ بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِي أُوْفِ بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِي أَوْفِ بَعَهْدِي أَوْفِ بَعَهْدِي أُوْفِ بِعَهْدِي أُوْفِ بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِي أَوْفِ بَعَهْدِي أَوْفِ بَعَهْدِي أَوْفِ بَعَهْدِي أَوْفَ أَوْفَ بَعَهُ مَنْ أَوْفِ بَعَهُ مَعْدَى أَوْفَ بِعَهْدِي أَوْفَ بِعَهْدِي أَوْفَ بِعَهْدِي أَوْفَ بِعَدْ بَعَدْ بَعْدَة مَا أَنْ أَوْفَ أَوْفَقَا بَعَهُ مَا أَنْ أَنْ أَعْمَةُ أَوْقَ أَوْفَ أَوْقَا بِعَهُ مَا أَوْقَا بِعَانَ أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْفَ أَوْقَ أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَ أَوْقَا أَوْقَا أَوْقَا أَخْ الْعَادَةُ أَنْ أَحْذَا أَنْ أَخْذَا أَخْذَ أَنْ أَخْذَ أَخْذَ أَنَ أَنْ أَذَا أَنْ أَخْذَ أَخْذَ أَنْ أَذَا أَقْ الْعَاقَا أَخْذَ أَنْ أَخْذَا أَذَا أَخْذَا أَنْ أَخْذَا أَنْ أَنْ أَخْذَا أَذَا أَذَا أَذَا أَخْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَخْذَا أَذَ أَذَا أَخْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَحْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَ أَنَا أَنَا أَذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنَ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَعْذَا أَعْ أَنَا أَعْذَا
- وَ امِنُوْا بِمَا ٱنْزَلْتُ مُصَرِّقًا لِمَا مَعَكُمُ وَلا تَكُونُوا ٱوَلَ كَافِرٍ بِهِ وَ لا تَشْتَرُوْا بِالتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَ إِيَّا يَ فَاتَّقُوْنِ ()
  - وَلَاتَلْسِسُواالْحَقَّ بِالْبَاطِلِوَتَكْتُنُواالْحَقَّوَانْتُمْتَعْلَنُوْنَ @
    - وَاَقِيْهُواالصَّلُوةَ وَاتُواالزَّكُوةَ وَاسٌ كَعُوْامَعَ الرَّكِعِيْنَ @
- ٥ اَتَأْمُرُوْنَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ اَنْفُسَكُمْ وَ اَنْتُمْ تَتَلُوْنَ الْكِتْبَ أَفَلَا تَعْقِلُوْنَ ?

تغييراكميز انجلد ا

ترجمه

MYM

اے بنی اسرائیل! تم یاد کرومیری اس نعت کوجو میں نے تم پر کی ہے اور تم میرے ساتھ کئے ہوتے عہدو پیان کو پورا کروں اور تم صرف ہوتے عہدو پیان کو پورا کروتا کہ میں بھی تمہارے ساتھ کئے ہوئے وعدے کو پورا کروں اور تم صرف مجھ سے ہی ڈرو۔

اورتم ایمان لاواس کتاب پر جویس نے نازل کی ہے کہ جواس ..... کتاب ..... کی تصدیق کرتی ہے جو تم بارے پاس ہے اور تم سب سے پہلے اس کا انکار کرنے والے نہ بنو اور نہ ہی میری آیتوں کو تحور کی تی تعدی تعدیق کر ہو۔

- اورتم حق کوباطل کے ساتھ آمنحسیتہ نہ کرواورنہ ہی حق کو چھپاؤ جبکہ
   م سب کچھ جانتے ہو۔
- O اورتم نماز قائم کرواورز کوة اداکرداوردکوع کرنے دالوں ےساتھرکوع کرو۔ (۳۳)
- O کیاتم لوگول کونیکی کانظم دیتے ہوادراپنے آپ کو بھول جاتے ہو جبکہ تم قر آن پڑ سے ہو آیاتم عقل سے کام نہیں لیتے

سورة بقره آيات ٢٠ تا ٢٢

MYD .

براكميز انجلد ا

تفسيروبيان

ان آیات مبارکہ میں خداوند عالم نے یہود یوں کی مرزنش کی اور ایک سوت زیادہ آیتوں میں انیس مورد حمّاب قر ارد با ہے ان آیات میں خدانے یہود یوں کو عطا کی گئی تعتوں کا تذکرہ کیا اور ان عمّایات کوذکر کیا ہے جوان پرکس اس کے ساتھ ساتھ ان کی طرف سے خدا کی ان نعتوں کے مقال بلے میں کفڑ معصیت عبد شکنی ٹا فرمانی ذیر داور لجاجت دجن دھری کے ارتکاب کا تذکرہ بھی کیا ہے انہی آیات میں خداوند عالم نے انہیں ان کی گونا گوں داستانوں اور داشتا میں سے بارہ واقعات بھی یا دولات بی مشرا آل فرعون سے آئیں نجات دلا نے کے لیے دریا کو چر کراس میں داستہ بنانے کا داقت میں سے بارہ اور اس کے لکھر کی کی ہے انہی آیات میں خداوند عالم نے انہیں ان کی گونا گوں داستانوں اور داقعات میں سے بارہ واقعات بھی یا دولات بی مشرا آل فرعون سے آئیں نجات دلا نے کے لیے دریا کو چر کراس میں داستہ بنانے کا داقت فرعون اور اس کے لکھر کی غرق ہونے کا داقتہ کو مطور کے دعد سے کا داقتہ موکی علیہ السلام کے میقات پر جانے کے لعد تجھڑ سے ک علیہ السلام سے خدا کو ظاہر یظاہر دکھانے کے مطالبہ اور اس کے منتیج میں ان پر یکل گر نے اور پھر خداد دند عالم کا انہیں دوبارہ دندہ علیہ السلام سے خدا کو ظاہر یظاہر دکھانے کے مطالبہ اور اس کے منتیج میں ان پر یکل گر نے اور پھر خداد دند عالم کا انہیں دوبارہ دندہ علیہ السلام سے خدا کو ظاہر یظاہر دکھانے کے مطالبہ اور اس کے منتیج میں ان پر یکل گر نے اور پھر خداد دام کا کا تیں دوبارہ دندہ علی کی طنی میں ایک دور ان طرح کے دیگر داوقات کہ جوان آیات میں اشار ڈیان کے لئے ہیں دوہ سے ان لوگوں پر عثاق یا دولاتے ہیں جوان سے لیے گئے تھے مگر انہوں نے ان کی خلاف درزی کی اور سب پکھ پس پشت ڈال دیا اور دو عثق یا دولاتے ہیں جوان سے لیے گئے تھ مگر انہوں نے ان کی خلاف درزی کی اور سب پکھ پس پشت ڈال دیا اور دو میں کی کی میں میں جوان سے ایم کی ہوں اور جرائم کے اور دور ان کی تکی دیا ہوں کی کے اور دو گن جب میں دو ہوں کے ان کی میں تی دول دیا ہوں ہے ای کی میں دور کی کی دور ہوں ہے ان کی کیا گر دیا دور ہو کی جنوں کے کی کا ہوں کے مواد ہوں ہے ہوں ہوں کے تھا ہوں کے تھاں دیا ہوں کی کا ہوں ہے ہوں ہوں ہے میں ان میں کی میں میں میں میں میں خلی کوں اور دور ہرائم کے دروک کی شر میں ہوں ہے کی تیں دور دی کی میں دور کی کی دور دی ہی میں دیا ہوں کے میں ان میں میں ہو میں ہو میں ہے خ

ايفاءعهد کاتحکم 0 ‹‹ وَأَوْفُوْابِعَهْدِيْ (اورتم ميراعبد (معابده) يوراكرو .....)-<sup>در</sup> عہد'' کا حقیقی معنی حفاظت کرنا ہے اور اس کے دیگر تمام معانی اس منتنے سے لیے گئے ہیں مثلا عہد بمعنی میثاق اور

بمعنى فتهمأ وصيت ملاقات اورمنزل وغيره يه ربهبت كأحكم ، قَامَهُبُونِ (مجھسے بی ڈرو)۔ · رببت ' کامعنی ڈراور خوف ہے این کے مقامل ' رغبت' ہے جس کامعنی ہے چاہت۔ قرآن كاا نكار ندكرو 0 وَلا تَلُوْنُواا وَلَ كَافِرٍ بِهُ (اورتم پہلے کافرنہ بنواس کے) اس سے مراد بیر ہے کہتم اہل کتاب میں سے اور پہلی قوموں اور آئندہ آنے والی تسلول میں سے سب سے پہلا گردہ نہ بنوجوقر آن سے مظر ہوتے بلکہ بیاکام انہیں ہی کرنے دوجنہوں نے اس سے پہلے آسانی کتابوں کا انکار کیا اور دہ کذ مكرين كرجنهول في يوديول س بملقر آن مجيدكوسليم كرف سا تكاركرد ياتها-

## آيات ۲۵و۲۹

MY2

٥ وَاسْتَعِيْنُوْابِالصَّبْرِوَالصَّلُوةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخُشِعِيْنَ ٢

٥ الَّنِ يَن يَظُنُون أَنَّهُمُ مُّلْقُوا مَ يِهِمُ وَانَتَهُمُ إلَيْهِم وَعُوْنَ ٢

يراكميز انجلد ا

ترجمه:

O صبراور نماز کے ذریعے مدد طلب کروا گرچہ ایسا کرنا ہو جھ ہے گران لوگوں کے لیے نہیں جو خصنوع و خشوع کرنے والے ہیں۔

وہی ہیں جوابنے پر دردگار کے حضور تینچنے پریقین رکھتے ہیں اور یہ کہ دوہ اس کی طرف لوٹ کرجا تیں
 گے۔

تفسيروبيان صبراورنماز کے ذریعے استعانت « وَاسْتَعِيْنُوْابِالصَّبْرِوَالصَّلْوَةِ (اورتم صبراور نماز کے ذریع استعانت کرو)۔ استعانت کامعنی ، مدوطلب کرتا ہے اور بداس وقت ہوتا ہے جب انسان تنہا اپنی قو توں کے سہارے اہم ا نہایت ضروری کام انجام دینے یا مشکلات پر قابو یانے میں قاصر ہو، اور چونکہ حقیقی منعے میں خدا کے سوا کوئی معین و مدد گ نہیں اس لیے مشکلات ومسائل میں مدد سے مراد ہیہ ہے کہ انسان ثابت قدمی اور استقامت کے ساتھ حالات کا مقابلہ کر۔ صرف خدا کی طرف توجہ رکھتے ہوئے اسی سے وابستہ ہوجائے اوراپنے آپ کواس کی بارگاہ عظمت میں پیش کردے یہی ص اوریہی صلوقہ سسہ نماز سسے اور بید دونوں بنی حقیقی مصنے میں کا میابی کے بہترین اسباب ہیں کیونکہ صبر ہر بڑی سے بڑ مشکل اور مصیبت کو چھوٹا کر دیتا ہے اور نماز جو کہ خدا کے حضور جھک جانا اور اس کا سہارالیتا ہے اس سے روح ایمان بید ہوتی ہےادرانسان اس حقیقت سے آگاہ ہوتا ہے کہ اس نے جس چیز کا سہارالیا ہے وہ نہایت مضبوط ویا ندارادر تا قاز فکست در یخت ہے۔ كمازادرخشوع كأربط " وَإِنَّهَالَكَبِيُرَةٌ إِلَّاعَلَى الْخَشِعِيْنَ " (اور بیہ بو جھ ہے مگران لوگوں پر نیک جوخشوع کرنے والے ہیں)۔ اس آيت مين "الفا" كى ممير (ها) كى بازكشت " صلاة" كى طرف بادرات" استَعِيبُوا" كالفاظكى و ب" استعانت ' كى طرف لوثانا درست نہيں كيونكم اس سے جمله 'الاعلى الخاصعين ' سے منافات لازم آتى بى كيو · · خشوع · · كا · · مير · · - كونى جو رئيس بنا · - يهال بدكته بحى قامل ذكر ب كدخشو اور خضو اگر چدونو سي تواضع دا عكسا، کامعنی پایا جاتا ہے لیکن خصوع کاتعلق اعضاء وجوارح سے ہے جبکہ خشوع کاتعلق دل سے ہے (یعنی اعضاء وجوارح سے جانے والی انکساری کوخضوع کہتے ہیں اور دل سے کی جانے والی انکساری کوخشوع کہا جاجا تا ہے )۔

يراكميز ان جلد إ

خداب ملاقات كالقين ۔ الَّنِ ثِنَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمُ هُلقُوْ أَمَاتِهِمٌ (وہ لوگ اپنے پر دردگار کے حضور حاضر کی پریقین رکھتے ہیں )۔ یہ مسئلہ یعنی آخرت پر اعتقاد ایسا امر ہے جس کے لیے '' یقین' 'ضروری ہے اس میں ظن و گمان اور خیال دغیر ہ کا نی مَنْيَس جِيما كدارشادة تعالى ب" وَبِالاخرة وَهُم يُوْقِنُون ".....اورده آخرت پريشن رك يس. اس آیت " الَّنِ نِنَ يَظُنُّونَ . . . '' میں یقین کی بجائے'' خطن'' ..... گمان و خیال ..... کا لفظ استعال کیا گیا ہے تو ممكن باس كى وجديد بوكداس بي "خشوى" كى راه بعوار بوتى ب كيونكه جوعلوم تدريجى اسباب كى در يع تدريجى طور برلوج دل پر شبت ہوتے ہیں ان کے مراحل سے ہیں کہ سب سے پہلے توجہ والتفات کچر مدمقا ہل کی دوطر فول میں سے ایک کی ترجیح یعنی ظن اور پھرسب سے آخر میں یکے بعد دیگر ہے تمام مخالف احتمالات کاختم ہونا یہاں تک کہ طعی طور پر تمام امور داضح ہو جائمیں کہ جسے علمی اصطلاح میں '' ادراک جازم' کیعنی پختہ دیکھوں ادراک کہتے ہیں ادرای کا نام' 'علم'' ہے ادراس طرح کے علم كالتعلق جب كسى خوفناك اوردحشت انكيز چیز سے ہوكہ جواضطراب ففس اوراس کے قلق وخشوع كاباعث بے تواس دقت وہ محشوع حاصل ہونا شروع ہوجا تا ہے جوتھوں ادراک ادر 'عظم' کے حصول کے مراحل کی بخیل سے پہلے دومد مقابل طرفوں میں سے ایک کی ترجیح کے مرحلہ ؟ غاز میں اس کے ساتھ ہوتا ہے لہٰدا<sup>د دعل</sup>م'' کی جگہ''خن'' کے لفظ کا استعال در حقیقت اس امرک جانب اشارہ کے طور پر ہے کہ اگر انسان اس بات کی طرف متوجہ ہو کہ اس کارب و پر دردگار بھی ہے کہ کمکن ہے ایک دن اس کے حضور جانا ادراس کی طرف لوٹنا ہوتو پھر دہ اس کے ادامر کی خلاف درزی کے موارد میں بھر پورا حتیا طرسے کا م لیتا ہے ٔ سیسب کچھای نظن' کا نتیجہ ہے جوا سے اپنے پروردگا رکے حضور جانے کے بارے میں حاصل ہوتا ہے جیسا کہ شاعر نے کہا ہے: سراتهم في الفارسي البسير د فقلت لهمرظنوا بألفي مذجج ( میں نے ان سے کہا کہ گمان کرو کہ قبیلہ مذج کے دو ہزارجنگجوتمہارے او پر حملہ آور ہو گئے ہیں کہ ان کے سردار فارس کی بن ہوئی درہ پنے ہوئے بن)۔ اس شعر میں شاعر نے لوگوں کو دشمن کے جملہ آور ہونے کے گمان ہی سے خوفز دہ کیا ہے جبکہ دشمن کا خوف اس صورت میں پیدا ہوتا ہے جب اس کا یقین حاصل ہوجائے ندکہ شک کی صورت میں کیکن شاعر نے یقین کی بجائے ظن کالفظ استعال کر کے انہیں دشمن سے خوف دلانے کی جوکوشش کی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور پر دشمن کے جملہ آور ہونے کا گمان ہی انسان کو بیدار کرنے میں کافی ہوتا ہے اوراسے مختاط رہنے کی راہ پرلاکھڑا کرتا ہے لہٰ اس سلسلے میں اسے یقین حاصل کرنے کی

ضرورت ہی محسون نہیں ہوتی اس لیے دشمن کا خوف دلانے والے مخص کولوگوں میں اس کی بابت یقین دلانے کے لیے کوئی زحمت گوارانہیں کرنا پڑتی ۔

خداب ملاقات كالقير الَّن يْنَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمُ مُّلْقُوا مَ يِّهِمُ Ο (وہلوگ اپنے بروردگار کے حضور حاضری پر یقین رکھتے ہیں)۔ سامستار یعنی آخرت پر اعتقاد ایسا امر ہے جس کے لیے '' یقین' ضروری ہے اس میں ظن وگمان اور خیال دغیرہ کافی مَيْس جيها كدارشادة تعالى بي "وَبِالأخِرَة هُمْ يُوْقِنُونَ" .....اوروه آخرت بريقين ركعة بي ..... اس آیت " الَّنِ بْنَ يَظُنُّوْنَ ... "میں یقین کی بجائے" حظن ".....گمان وخیال ..... کالفظ استعال کیا گیا ہے تو ممکن ہےاس کی وجدیہ ہوکہ اس سے دخشوع '' کی راہ ہموار ہوتی ہے کیونکہ جوعلوم تدریجی اسباب کے ذریعے تدریجی طور پرلوج دل پر ثبت ہوتے ہیں ان کے مراحل بیہ ہیں کہ سب سے پہلے توجہ والنفات کچر مد مقابل کی د دطرفوں میں سے ایک کی ترجیح لیتی ظن اور پھرسب سے آخر میں یکے بعد دیگر بے تمام مخالف احتمالات کاختم ہونا یہاں تک کہ طعی طور پر تمام امور واضح ہو جائمیں کہ جسے علمی اصطلاح میں'' ادراک جازم'' یعنی پختہ دیٹھوں ادراک کہتے ہیں ادرای کا نام'' علم'' ہے ادراس طرح کے علم كالعلق جب سى خوفناك اور وحشت انگیز چیز سے ہو کہ جواضطراب ففس اوراس کے قلق وخشوع کا باعث بے تواس وفت وہ خشوع حاصل ہونا شروع ہوجاتا ہے جوتھوں ادراک اور دعلم' کے حصول کے مراحل کی بخیل سے پہلے دومد مقابل طرفوں میں ے ایک کی ترجی کے مرحلہ ، آغاز میں اس کے ساتھ ہوتا ہے لہذا ' <sup>دعل</sup>م' کی جگہ ' خطن' کے لفظ کا استعال در حقیقت اس امر ک جاءب اشارہ کے طور پر ہے کہ اگر انسان اس بات کی طرف متوجہ ہو کہ اس کا رب و پر دردگا ربھی ہے کہ کمکن ہے ایک دن اس کے حضور جانا اور اس کی طرف لوٹنا ہوتو پھروہ اس کے ادامر کی خلاف درزی کے موارد میں بھر پورا حتیاط سے کا م لیتا ہے نیہ سب سچھای نظن''کانتیجہ ہے جواسے اپنے پروردگارکے صور جانے کے بارے میں حاصل ہوتا ہے جیسا کہ شاعرنے کہا ہے : سراتهم في الفارسي المسرد فقلت لهمر ظنوا بألفى مذجج ( میں نے ان سے کہا کہ گمان کرو کہ قبیلہ مذج کے دو ہزارجنگجو تمہارے او پر حملہ آ ور ہو گئے ہیں کہ ان کے سردار فارس كى بنى بوئى ذرە يىنى بوت بن)-اس شعر میں شاعر نے لوگوں کو دشمن کے حملہ آور ہونے کے گمان ہی سے خوفز دہ کیا ہے جبکہ دشمن کا خوف اس صورت میں پیداہوتا ہے جب اس کا یقین حاصل ہوجائے نہ کہ شک کی صورت میں کیکن شاعر نے یقین کی بجائے ظن کا لفظ استعال کر کے انہیں دشمن سے خوف دلانے کی جوکوشش کی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور پر دشمن کے تملہ آور ہونے کا گمان ہی انسان کوبیدار کرنے میں کافی ہوتا ہے اور اسے مختلط رہنے کی راہ پر لاکھڑا کرتا ہے لہٰذا اس سلسلے میں اسے یقین حاصل کرنے کی

m 49

براكميز انجلد ا

ضرورت ہی محسوس نہیں ہوتی اس لیے دشمن کا خوف دلانے والے مخص کولوگوں میں اس کی بابت یقین دلانے کے لیے کوئی زحمت گوارانہیں کرمایز تی۔ سوره بقره آیات ۳۵ و ۱

تفسيرالميز انجلد أ

بنابرایں بیآیت یعنی (الَّنِ ثِنَ يَظُنُّوْنَ أَنَّهُمْ لَقُوْا مَ يِّبِهِمْ ...) سورہ کہف کی آیت ۲۱۰ سے ملتی جلی میں ارشاد حق تعالیٰ ہوا: (فَهَنْ كَانَ يَدْجُوْ الِقَاَ حَبَّرَتِهِ فَلْيَعْمَلُ حَمَلًا حَمَالِعًا) (جوُض اپنے پروردگار کے صنور جانے کی امیدرکھتا ہے اسے جارہے کہ نیک عمل ہجالاتے)

اس آیت میں نیک عمل انجام دینے کے لیے خدا کے حضور حاضری کی'' امید' بی کو بنیاد بنایا گیا ہے البتہ بیر سر اس صورت میں درست ہوگا جب آیت میں '' صلفو ای بیچم '' یعنی پرورد گار کی ملاقات سے مراد قیامت کے دن کی حاضر ہوا دراگراس سے مرادوہ پچھ ہو جو سورہ ءاعراف میں ذکر کیا گیا ہے جیسے اس کے مقام پر واضح طور پر بیان کیا جائے گا (ان اللہ تعالیٰ) تو پھر'' ظن' وگمان اور'' رجائی'' وامید کے الفاظ کے استعمال کا مسلماً سمان ہوجا تا ہے اور اس میں کوئی حرج لا نہیں آتا۔

روايات يرايك نظر

نماز حاجت كابیان كتاب كافی ميں امام جعفر صادق عليه السلام م معقول م آپ ف ارشاد فرمايا: (كان على ٤) اذا اها امر فذع قام الى الصلاة) كه جب بحى حضرت على كوكوتى مشكل اور خوفناك امر در پيش ہوتا توفوراً كھڑے ہوجاتے ا نماز پڑھتے اور بيآيت تلاوت كرتے تھے: ' وَاسْتَعِيْدُوَّ إِلِاصَّبُوِوَ الصَّلَوَةِ '' (خدام مددماتكو صبر اور نماز كذريعے)

حاجت روائی کاروزہ ای طرح کافی میں حضرت امام جفر صادق علیہ السلام سے ایک اور روایت مذکور ہے کہ آپ نے آیت شرب "واشتَویَنَوُ ایالصَّبُو وَالصَّلَوْقِ" کی تغییر میں ارشا دفر مایا (المصبر الصیاحر و قال: اذا نزلت بالرج المشابة او النازلة فلیصحر ان الله عز وجل یقول: واستعینوا بالصبر) کہ مبر سے مرادروزہ۔ اور آپ نے فرمایا کہ جب کی شخص پرکوئی سخت مصیبت آپڑ تو وہ اس سے بجات پانے کے لیے روزہ رکھے کو نکہ خداد عالم نے ارشاد فرمایا ہے: "واستعینوا بالصبر "مبر کے دریع مد دطلب کروتو مبر سے مرادروزہ ہے کہ تا مالہ میں ایک مرا مرکز در مراد لینا مبر کمتی و منہ و کو اس کے واضح مصدات پر منابق میں میں بیان کے گئے ہیں تا تام یہ بات یا در ہے کہ مرکز در مراد لینا صبر کے متی واضح مصدات پر منطبق کرنے کے باب سے ہے (جے علی اصطلاح یہ در چری'' کہتے ہیں)۔

### ۳4۱

تقييرالميز انجلد ا

خاشعين سے مرادكون بيں؟ تفسير العياشى بل حضرت ابوالحن عليه السلام سے منقول ہے آپ " في ارشاد فرمايا: آيت " وَاسْتَعِيْبُوَ الِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ قَاسَم مر سے مرادروزہ ہے الہٰذاجب کی شخص كوكونى مشكل در بيش ہو يا كسى تكليف ميں مبتلا ہوتوا سے چاہي كردوزہ ركھے كيونكہ خداد ند عالم في ارشاد فرمايا ہے " وَاسْتَعِيْبُتُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَّو قَالَة وَ التَّهَالَكَمِ بُرَقَالَكَم بُنَرَة وَ التَّهالَة وَ التَّهالَة وَ التَّهالَة وَ التَّهالَة وَ اللَّها عَلَي مُوالا مَعْنَ الْحَسْتِ مِنْتَا الْحَسْتِ مِنْتَا اللَّ الْعَسْدِرَة رحص كونكہ خداد ند عالم في ارشاد فرمايا ہے " وَاسْتَعِيْبُتُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَّو قَالَت وَ التَّهالَة وَ الْتَهالَكَم بُنَرَة وَ اللَّها المَّلَي مُنْ الْحَسْتِهِ بُنْنَ "اور " خاصع" (خشوع كرتے والا) اسے كتب تي تي مراد حضرت بي جنازكى حالت من تها يت مُترى وا على كالظهار كرتے اور اس آيت من " خاصع" نے مراد حضرت پنچ مراكر معلى الله عليدو آلدو كلم اور حضرت امير الموشين على عليه السلام بيل. المام " نے اس آيت (و وَاسْتَعِيْبُتُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَة وَ الصَّبْرِ عَالَهُ الْعَابِ اللَّامِينَ مَن ال المام " نے اس آيت (ور اللَّق تَلَي وَ وَاللَّا لَهُ وَ الصَّبْرِ وَ الصَّلَة وَ اللَّبْلَة وَ الْعَابِ اللَّام بيل. (استر الم و بيان فر مايا ہے اور اى طرح شدا كر دمشكلات ميں رسول اللَّد اور دولى اللَد كو سيلَة الرد ہے سام اور اور كرم اور اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا الَّا الَّا اللَّا مِنْ الْعَابِ اللَّا الَّا الَّا اللَّا اللَّا اللَّا الَّا الَّا الَا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالِ اللَّا الَالَ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالَ اللَّا الللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا الللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا الَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا الللَّا الللَّا اللَّا اللَّا اللَ الَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا الَا الْرا اللللُو الْقَان مَا الْلَا الَا الْلَا الَا اللَّا الَاللُ مُولا الْقَان الْقَابُ الْقَالَا اللَّا الْنَا الْوَلُ

آیت کا شان نزول؟ ابن شہر آشوب نے امام محمد باقر علیہ السلام کے حوالہ سے کھھا ہے کہ آپ \* نے ارشاد فرمایا: بید آیت حضرت علی \* \* عثان بن مظعون عمار بن یا سرادران کے اصحاب وساتھیوں کی شان میں نازل ہوتی۔

تفسيراكميز انجلد ا

\*

Presented by www.ziaraat.com

# آيات ٢٢ و٢٨

۳4٣

نفيرالميز انجلد ا

ليبَنِي إِسْرَاءِيْلَ اذْكُرُوْا نِعْمَتِى الَّتِى الْتِنَ انْعَدْتُ عَلَيْكُمْ وَانِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى
 الْعُلَمِيْنَ

واتَّقُوْا يَوُمَالَا تَجْزِى نَفْسَ عَنْ نَفْسٍ شَيْءًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةُ وَلا يُوْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ وَلاهُم يُنْصَرُونَ @

ترجمه

اے بنی اسرائیل! تم میری اس نعمت کو یادکروجو میں نے تم پر کی ہےاور سے کہ میں نے تمہیں عالمین پر برتری عطا کی ہے۔
 (٣٤)

O اور ڈرواس دن سے جب کوئی سی کے کام ہیں آئے گا اور نہ کی کی سفارش مانی جائے گی اور نہ کسی سفارش مانی جائے گی اور نہ کسی سے کوئی عوض لیا جائے گا اور نہ ہی کسی کی مدد کی جائے گی۔

قيامت بحدن كابتذكره

°° وَاتَّقُوْايَوْمَالَاتَجْزِيْ...

تفسيرو بيان

۳24

(ادرتم ڈرداس دن سے جب کوئی کسی .....) د نیادی سلطنت و حکمرانی کا نظام اینی تمام انواع و اقسام متعلقه امور اور این تمام شعبوں مقننه (قانون سا ادارے) حاکمہ اور انتظامیہ کے ساتھ زندگی کی ضرورتوں اور احتیاجات کی بنیاد پر استوار ہے اور بید دنیاوی زندگی میں یا ک جانے والی احتیاجات ہی ہیں جوتمام قوانتین کی تدوین کی اصل داساس ہے اور حکومتی قوانین دا حکامات کا بنیا دی مقصد ہی یہ ہو ہے کہان کے ذریع صرورتوں کو پورا کیا جائے اوران کے سہارے زندگی کے کونا کوں شعبوں میں پائے جانے والے مسائل حل کتے جائی ادرحالات کے بدلتے ہوئے اطوار سے جو مشکلات وجود میں آئیں انہیں متقضائے احوال کی روشنی میں دو کیا جا سکے۔ چنانچہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک چیز (متاع و مال) کو دوسرے متاع و مال سے اور ایک منفعت کو دوسری منفعت ے اور ایک علم و دستور کو دوسر ے علم و دستور سے بدل دیا جاتا ہے جبکہ ریسب کسی کلی ضابطہ داصول کے بغیر ہوتا ہے پہار تک که عدالتی احکامات اور فیصلوں کا نبحی یہی حال ہے مثلا جو شخص کمی جرم کا ارتکاب کرے وہ قانون کی رو سے سزا کامستخ قرار پاتا ہے کیکن حاکم اس کی سزا کوکسی خاص وجہ سے تبدیل کردیتا ہے جیسے مجرم، نیچ کے سامنے اپنی غلطی کا اعتراف کر ہوئے بھر پورامرار کے ساتھ دحم کی استدعا کرے یا یہ کہ بنج کور شوت دے کہ دہ اپنے صحیح فیصلے میں جائز رائے سے انحراف کر ے مزا کا فیصلہ بدل دے یا بید کم جرم کی کوسفارش کے طور پر حاکم کے پاس بیسج جواس کی مزا کے فیصلے میں تبدیلی کروا سکے او اگر بیج ان امور کی کوئی پرداہ نہ کرت تو مجرم سزائے فیصلے میں تبدیلی کے لیے انتظامیدادر سزا پر عملدرآ مد کردانے وال ادارے کے پاس اپنا سفارتی بصبح یا اپنی سزا کے بدلے میں عدالت کو معاوضہ ادا کرے کیونکہ عین ممکن ہے کہ حا ( حکومت ) کواس کی سزاسے زیادہ اس کے مال کی احتیاج ہویا مجرم اپنی قوم دقبیلہ سے مدد طلب کرے اور دہ بھی اس کر حمایت و مدد کے لیے عمل اقدامات کریں اور اسے سزاسے بچالیں تو بیرسب اسباب ایسے ہیں جو دنیادی نظام حکومت کے احکامات اور توانین میں تبدیلی لاتے ہیں اور بیتبدیلیاں انسانی معاشرے کی عام عادت اور ایک طرح سے معمول کا حصہ بز

تفيراكميز انجلد ا

تیک بین چنانچہ زمانہ قدیم میں ' وثنیین' اور دوسری قومیں بیعقیدہ رکھتی تھیں کہ آخرت کی زندگی بھی دنیا کی زندگی کی طرح ہے اوراس میں بھی قانون کی وہی صورت حال ہے جو یہاں ہے اورجس طرح مادی اسباب وعوامل دنیاوی نظام حکومت کے قوانین داحکامات میں اثر انداز ہوتے ہیں ای طرح اخردی زندگی کا نظام بھی گونا گوں مادی عوال واساب کے زیر اثر ہوگا' اسی عقیدہ کی روشن میں وہ لوگ اپنے خود ساختہ خداؤں اور بتوں کے لیے طرح طرح کے ہدیے اور قربانیاں پیش کرتے ستھے تا کہان کے جرائم سے درگز رہویاان کی حاجات پوری ہوجا تیں یا وہ جرائم پر ملنے والی سز اکوختم کروانے میں ان کی شفاعت كرين يا پر وه لوك كونى مال اين جرائم ك كوض ميں فديد ك طور پر ديت سطح يا كسى جان كى قربانى د يرك يا اسلحد ك ذریعے اپنے خود ساختہ خداؤں سے مدوطلب کرتے ستھے اور ان کی اس فکری پیما ندگی کا بیدعا کم تھا کہ وہ لوگ اپنے مردوں کے ساتح فيتى زيورات وجوابرات دفن كرديت تصحتا كدان فيمتى اشياء سارين اخروى زندكى ميس لطف اندوز بوسكيس اورطرح طرح کے اسلح بھی ان کے ساتھ دفن کتے جاتے تھے تا کہ اس عالم میں اپنا دفاع خود کر سکیں اور اس سے بالاتر ہید کہ بعض لوگ این مردول کے ساتھ کسی کثیر کو بھی زندہ دفن کردیتے تھے تا کہ مردہ اس کے ساتھ انس دمحبت کے ماحول میں رہے یا کسی بہادر ا پخص کومردے کے ساتھ دفن کردیتے تھے تا کہ وہ اس کا مددگار بن کررہے چنا نچہ ان کے بارے میں آج کٹی عجائب گھروں میں آ ثارقد يمد يحوالد سے بہت ى چيزيں ديکھنے ميں آتى بي اور حدتوبد بر بكدان جسے عقائد ونظريات اورب بنيادا فكارو انتالات مسلمان قوموں میں بھی اپنے رنگ وسل کے اختلافات کے بادجود دامنے طور پرنظر آتے ہیں اور سیسب نظر یات ان الم نسل در نسل نقل ہوتے چلے آ رہے ہیں البتہ زمانہ کے ساتھ ساتھ ان میں جدت اور نیا رنگ پیدا ہوتا چلا جاتا ہے لیکن اقراً ن مجید نے ان تمام موہوم اور بے بنیا دعقا تد دنظریات اور من گھڑت با توں کوسراس غلط قر اردیا ہے۔ چنانچہ خداوند عالم کا ارتثاد کرامی ہے:

مورہ ءا نفطار، آیت ۱۹: " وَالْاَ مُرُیَوْمَ بِنِ لِلَهِ "…) (اس دن سب کچھ خداکے ہاتھ میں ہے)۔ اورارشادفرہایا:

ایک اور مقام پر یوں ارشادفر مایا: سوره ويوش، آيت • ۳: "هُنَالِكَ تَبْلُوْاكُلُّ نَفْسٍ مَّآ ٱسْلَفَتْ وَمُدُّقًا إِلَى اللهِ مَوْلَهُ مُدالِحَقَّ وَضَلَّ عَنْهُ مُوَ يَفْتَرُوْنَ@ (اس دقت م تحض اب نكرداركي زنجرول مي جكر اجوا موكا ادرسب لوك خداد ند عالم كه جوان كاحقيقي مولا وآقا-کی طرف لوٹائے جانمیں گے اور دہ سب کچھنا پید ہوجائے گاجودہ جھوٹ اور افتراء کے طور پر کہتے تھے) اس کے علاوہ متعدد آیات اور بھی ہیں جن میں بیان کیا گیا ہے کہ عالم آخرت میں دنیاوی اسباب وعوال میں۔ کچھ بھی موجود نہ ہوگا اور ہوشم کے مادی رابط منقطع ہوجا س کے جو کہ اس دنیا میں موجود ہیں سے بات ایک مضبوط بنیادا تھوں اصول کی حیثیت رکھتی ہے اور اس سے اجمالی طور پر ان تمام باطل نظریات اور بے بنیا دعقائد کی قلعی کھل جاتی ہے ج میں عالم آخرت میں مادی وسائل داسباب اور ذرائع دعوائل کوائی طرح موز سمجھا گیا ہے جس طرح وہ اس دنیا میں موٹر ہیں ا قرآن مجید نے ان تمام باطل نظریات کی ایک ایک کر کے نفی کی اور تفصیل کے ساتھ ان کے غلط ہونے کو بیان کیا ہے ج آيات ملاحظه بون: سوره ء بقر ه آیت ۸ ۴۰: ۘۅؘٳؾۧڠؙۅ۫ٳؽۅ۫ڡؖٵڒؖڗؘڂ۪ڕؚؚؗؽڹڣٛڛۜۼڹؙڹٚٛڣٛڛؚۺؘؽٵٞۊؘڒۮؽؾ۬ٛڹڵڡؚڹ۬ۿٳۺؘڣؘٳۼۜڐ۠ۊٞڒۮؽؙڂؚۮؙڡؚڹ۫ۿٳۼۮڵۊٙڒ<u>ۿ</u> (اس دن سے ڈروجب کوئی کسی کے کام ندآ نے گااور ندہی کسی کی مددونصرت کی جائے گی) سوره ء بقره آیت ۲۵۴: » (اس دن نەخرىد دفر دخت ہوگى اورنه، ى كوئى دوستى اور شفارش) \_ سوره ودخان، آیت اسم: " پَرُمَلا يُغْنِيْ مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْلًا" (اس دن کوئی دوست کمی دوست کے لیے چھنہ کر سکے گا)۔ سوره بهمومن ، آیت ۳۳: " يَوْمَتُوَلُّوْنَمُعْنَايْنَ مَالَكُمُمِّنَاللهِ مِنْعَاصِمٍ (اس دن تم خدا کے عذاب سے بھا گو گے گرتم ہارے لیے خدا کے سواکوئی بچانے دالا نہ ہوگا)

سورهٔ بقره آیات ۲۷ و ۳۸ تفسيراكميز انجلد ا ۳22 سوره وصافات، آیت ۲۷: « مَالَكُمُلاتَنَامَرُوْنَ@بَلْهُمُ الْيَوْمَمُسْتَسْلِمُوْنَ " (اب تم ایک دوسرے کی مدد کیوں نہیں کرتے ، بلکد آج وہ سب اپنے آپ کو سپر دکر چکے ہیں لیٹن سر تسلیم خم کئے يوين إلى) سوره ءلونس، آیت ۱۸: ۅؘؾۼڹؙٮؙۅ۫ڹڡؚڹۮۅ۫ڹؚٳٮڐڡؚڡؘٳ٧ؽۻؙڗ۠ۿؗؠۊۘڵٳؽڹڣۼؠٛؗؠؙۊؾڠؙۅڷۅ۫ڹ؋ٷڵٳ؞ۺڣۼٵۅ۫ڹٳۼڹ۫ڽٙٳٮڐ<sup>ؚ</sup>ٷ۫ڶٲؿؾؚؖ الله يِمَالا يَعْلَمُ فِي السَّلوٰتِ وَلا فِي الْاَئْ<sub>م</sub>ِضِ <sup>ل</sup>ُسُبْحْنَهُ وَتَعْلَى عَمَّا يُشُوِكُوْنَ ۞ ( وہ خدا کوچپوڑ کران کی عبادت و پرستش کرتے ہیں جونہ ان کے لیے نقصان دہ ہےاور نہ ہی فائدہ مند ادروہ کہتے ہیں کہ پیخدا کے پاس ہماری شفاعت وسفارش کرنے والے ہیں۔آپ ان سے کہہ دیجئے کہ آیاتم خدا کودہ کچھ بتانا چاہتے ہو جس سے وہ آسانوں اورزین میں بخبر ہے خداوند عالم یاک اور بالاتر ہے اس سے کہ جو وہ شرک کرتے ہیں )۔ سوره ءمومن آیت ۱۸: د مَالِظْلِبِيْنَمِنْحَيْمَ وَكَاشَفِيح يُعَاعُ ( ظالموں کے لیے کوئی ہمدرد نہیں اور نہ ہی کوئی ایسا سفارش ہے جس کی بات بن جائے )۔ سوره وشعراء آیت ا ۱۰: " فَمَالَنَامِنْ شَافِعِيْنَ فَ وَلاَ صَدِ يُقْحَيِثُم " ( وہ کہیں گے کہ ……ہمارا کوئی سفارشی ہی نہیں اور نہ ہی کوئی ہمدر دومخلص دوست ہے )۔ ان کےعلاوہ متعدد آیات ایسی ہیں جن میں قیامت کے دن شفاعت وسفارش کی نفی کی گئی اور ہوشم کےرابطوں کے منقطع ہوجانے کو بیان کیا گیا ہے،اور ہرطرح کے ذرائع اوروسلوں کو بے انرقر اردیا گیا ہے۔ ان آیانت کے باد جود قرآن مجید کلی طور پر شفاعت کی نفی نہیں کر تا بلکہ اس مقدس کتاب میں شفاعت کو فی الجملہ ثابت کیا گیائے شفاعت کے اثبات کی بابت قرآ ٹی آیات ملاحظہ ہوں۔ سوره وسجده، آیت ۳: \* " كَيْلُهُ الَّنِي خَلَقَ الشَّلُوٰتِ وَالْأَبْ ضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ كَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوْى عَلَى الْعَرْشِ لَمَا لَكُمْ مِّنْ دُوْنِهِ مِنْ وَلِيَّ وَلَا شَفِيْعٍ أَفَلَا تَتَنَ كُرُّونَ "-(وہ خداب کہ جس نے آسانوں اورز مین اور جو کچھان کے درمیان ہے کو چھدنوں میں پیدا کیا اور پھر عرش برقائم ہو گیا اس کے سواتم ہارا کوئی سریرست اور سفار شی نہیں آیا تم توجہ نہیں کرتے (غور دفکر سے کا منہیں لیتے )۔

سوره ءانعام، آیت ۵۱: \* " لَيْسَ لَهُمْ صِّنْ دُوْنِهِ وَ لِنَّ وَ لَا شَفِيْعَ لَعَلَّهُمْ يَتَقَوْنَ " (اس ك سواكونى ان كاسر پرست اور شفاعت كرنے والانيس)\_ سوره مزمر آيت ۲۳:

سورهءبقره آيت ۲۵۵:

\* لَحُقَافِ السَّبُوٰتِ وَمَافِ الْآثَمُ ضَّ مَنْ ذَا الَّنِ ثُنَيَّتُفَعُ عِنْدَةَ إِلَّا بِإِذْنِهِ لَيَعْلَمُ مَا بَيْنَ ٱ يُويْدِهِ وَمَاخَلْفَهُمْ

(اس کے لیے ہے جو کچھا سانوں میں اور زمین میں ہے کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر اس کے پار شفاعت کر سکے دہ تمام لوگوں کے اعمال ..... پہلے اور آئندہ .....کوجا نتا ہے)۔ سورہ میونس آیت ۳:

\* <sup>\*</sup> إِنَّ مَابَّلُمُاللُّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّلوٰتِ وَالَا مَ فَى سِتَّةِ اَيَّامِ ثُمَّ الْسَتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْاَمُرَ مَامِنْشَفِيْجِ إِلَّاصِى بَعُرِ إِذْنِهِ

(تمہارا پروردگارخداہی ہے کہ جس نے آسانوں اورز مین کو چھدنوں میں پیدا کیا' پھرعرش پر قائم ہو گیا' وہی ہے ج تمام امور کی تدبیر کرتا ہے'اس کےاذن واجازت کے بغیر کو کی شخص شفاعت نہیں کرسکتا )۔ سورہ ءانبہاء، آیت ۲۸:

\*" وَ قَالُوا اتَّخْلَ الرَّحْلُنُ وَلَدًا سُبُحْنَهُ لَمَنْ حَبَادٌ هُمَّكْرَمُوْنَ ﴿ لاَ يَسْبِقُوْنَهُ بِالْقَوْلِ وَ هُوُ بِآمُرِ إِيَعْبَلُوْنَ ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيرِيهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَلا يَشْفَعُوْنَ لاَ إِلَّا لِمَنِ ات مُشْفِقُوْنَ "-

(انہوں نے کہا کہ خدانے بیٹا بنایا ہوا ہے خدااس سے پاک دمنزہ ہے بلکہ دہ .....فر شیخ .....خدا کے مکرم بندے بیں جواس کی بات سے پہل نہیں کرتے اور دہ خدا کے عظم کے مطابق عمل کرتے ہیں خدا جانتا ہے ہراس چیز کو جوان کے سامنے ہے اور جوان کے پیچھے ہے اور دہ کہی کی شفاعت نہیں کرتے مگراس کی کہ جسے خدا پیند کرے اور دہ ہر حال میں خدا ک خشیت اور اس کی نافر مانی کا خوف دل میں رکھتے ہیں )۔ سورہ مزخرف ، آیت ۸۲:

\* وَلايَمُلِكُ الَّنِ يُحَيَدُ عُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمُ يَعْلَبُوْنَ

تغييرالميز انجلد ا

| (مشرکین خدا کے سواجن لوگوں کو پکارتے ہیں دہ شفاعت کرنے کاحق ہی نہیں رکھنے صرف دہی لوگ خدا کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حضور شفاعت کر سکتے ہیں جوحق کی گواہی اپنے بھر پورعلم کے ساتھ دیں)۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| سوره دمريم، آيت ٢٨:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| * لا يَسْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إَلَامَنِ اتَّخَذَعِنْ مَالرَّحْلِنِ عَهْدًا "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ( کوئی بھی شفاعت کاحق نہیں رکھتا سوائے اس کے کہ جوخدا کے حضور عہد رکھتا ہو )۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سوره عطر- + 11:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| * يَوْمَبِنِ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَخِنَ لَهُ الرَّحْلُنُ وَمَ ضِي لَهُ قَوْلًا ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْرِيْهِمْ وَمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| اخَلْفَهُمُ وَلا يُحِيْظُونَ بِهِ عِلْمًا ``                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ( آج کوئی شفاعت فائدہ نہیں پنچاسکتی سوائے اس مخص کی شفاعت کے کہ جسے خداد ند عالم نے شفاعت کرنے کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| جازت دے دی ہواوراس کی بات کو پیند کرلیا ہو خداہی ہے جولوگوں کے پہلے اعمال اور آئندہ کردارے آگاہ ہے جبکہ لوگ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| س کے بارے میں پچھ جمی نہیں جانتے )۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| موره ءسبا، آیت ۲۲۳:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| * "وَلاتَنْفَعُالشَّفَاعَةُ عِنْدَاةً إِلَّا لِمَنْ آذِنَ لَهُ "-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (خداکے صفود کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جسے وہ اذن داجازت دے)۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جسے وہ اذن واجازت دے)۔<br>سورہ یچم ،آیت ۲۷:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (خدا کے صنورکوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن داجازت دے)۔<br>سورہ میجم، آیت ۲۷:<br>*"وَکَمْ صِّنْ صَلَكٍ فِي السَّلوٰتِ لَا تُغْنِىٰ شَفَاعَتُهُمْ شَيْطًا إِلَّا صِنْ بَعْسِ اَنْ يَكُذَبَ اللَّهُ لِمَنْ يَتَسَاً عُوَ يَدُوْلَى "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (خداکے حضور کوئی شفاعت فائدہ مند نہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جسے دہ اذن داجازت دے)۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (خدا کے صنور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن واجازت دے)۔<br>مورہ مجمم، آیت ۲۲:<br>* "وَکَمْ قِسْ شَلَكِ فِي السَّلوٰتِ لا تُتَحْدَى شَفَاعَتُهُمْ شَيْطًا لا صِنْ بَعْلِ آن يَّا ذَنَ اللَّهُ لِمَن يَبْسَا عُوَ يَرْضَى "<br>(آسانوں میں کتنے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہرگز کوئی فائدہ ہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>پاہے اور پیند کرے)۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (خدا کے صنور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن داجازت دے)۔<br>مورہ میجم، آیت ۲۷:<br>*"وَکَمْ صِّنْ صَّلَكِ فِي السَّلوٰتِ لا تُتَعْنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْطًا لاَ صِنْ بَعْسِ آن يَّاٰذَنَا اللَّهُ لِمَنْ يَبْسَا عُوَ يَرْضَى "<br>(آسانوں میں کَتَحَفَر شِتْع ہیں کہ جن کی شفاعت ہرگز کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جسے دہ اذن داجازت دے)۔<br>سورہ جثم، آیت ۲۷:<br>* " وَکَمَّ صِّنْ صَلَكُ فِی السَّلوٰتِ لا تُتَعْنِی شَفَاعَتُہُمْ شَیْکًا اللَّ مِنْ بَعْنِ اَنْ یَکْذُنَ اللَّهُ لِمَن یَکْسَاً عُودَ یَرْحَلی "<br>(آسانوں میں کتنے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہرگز کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خداخود<br>پاہے اور پیند کرے)۔<br>میآیات جیسا کہ آپ نے ملاحظہ فرمایا دو طرح کی ہیں : ایس آیات میں شفاعت کو خدا ہو کہ میں کہ میں میں ایک کے میں خداخود<br>کمانے بیسے کہلی تین آیتیں اور لیص میں خدا اور غیر خدا سب کے لیے شفاعت کے کا اثبات ہوا ہے تاہم غیر خدا کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن واجازت دے)۔<br>مورہ جثم ، آیت ۲۷:<br>* '' وَکَمَّ صِّنْ صَلَّلْ فِی السَّلوٰتِ لا نَتْخَبْیٰ شَفَاعَتُہُمْ شَیْکًا الَّلَّهِ صُنْ یَقْدَ اللَّهُ لِسَنُ یَّبَشَا عُوَ یَرْحَلْی ''<br>(آسانوں میں کتنے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہرگز کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>پاہ ہواور پیند کرے)۔<br>ای این ہی تین آیتی کا اور بعض میں خدا اور غیر خدا سب کے لیے شفاعت کے کا اثبات ہوا ہے تا ہم غیر خدا کی<br>بخاص خدا کے اذن ورضایت پر موقوف ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن واجازت دے)۔<br>مورہ بخم، آیت ۲۲:<br>* ''وَکَمْ مِّنْ شَلَكُونِي السَّلُوٰتِ لا تُتُوْنَى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئَ الْاصِنُ بَعَنِي آنَ يَّاٰذَنَا اللَّهُ لِمَنْ يَشَمَاً عُوْ يَرْضَى ''<br>(آسانوں میں کتنے فرضتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>پاہ اور پند کرے)۔<br>میآ یات جیسا کہ آپ نے ملاحظہ ایا دو طرح کی ہیں : لیعن آیات میں شفاعت کو خداد ند عالم کے ساتھ مخت کیا<br>میآ یات جیسا کہ آپ نے ملاحظہ ایا دو طرح کی ہیں : لیعن آیات میں شفاعت کو خداد ند عالم کے ساتھ مخت کیا<br>میآ یات جیسے کہلی تین آیتیں اور بعض میں خدا اور غیر خدا سب کے لیے شفاعت کرتی کا اثبات ہوا ہے تا ہم غیر خدا کی<br>میڈ خدا کے اذن ورضایت پر موقوف ہے۔<br>ہم حال یہ امر سلم ہے کہ میآ یات اصل شفاعت کو ثابت کرتی ہیں اور اس سلسلے میں کی قدم کی دشہ کی دشہ ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مند نہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن وا جازت دے)۔<br>مورہ میٹم ، آیت ۲۷:<br>* '' وَکُمْ مِنْ مَنْ لَكُونِ السَّلُوٰتِ لا تُتُخْذِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْنًا الَّاصِنُ بَعَلَيا اَنْ يَآذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَتَمَا عُوْدَ يَرْضَى ''<br>* '' وَکُمْ مِنْ مَنْ لَكُونِ مَن كَنْتُ فَر شَتْ بَل کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>(1 سانوں میں کنتے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>پاہ ہوار لیند کرے)۔<br>یو آیات جیسے کہلی تین آیتیں اور بعض میں خدا اور خیر خدا سب کے لیے شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا<br>ہوا ہے اور لیند کرے)۔<br>کو این ہوا ہے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>میں این ہوں میں کنتے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خداخود<br>ہوا ہے اور لیند کرے)۔<br>می این ہوا ہے اور پیند کرے)۔<br>میں میں این میں میں محفر میں کہ خوبی کے میں خدا اور خوبی کی ہیں بی میں میں شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا<br>می میں خدا کے اور خوبی ہے کہ ہوتا اور خوبی میں خدا اور خوبی خدا اور خدا ہوں کے لیے شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا<br>میں جند ہوا ہے ہیں اور سایت پر موقوف ہے۔<br>ہو ماہ ہوں ایک میں میں میں میں میں میں مندا اور خوبی خدا سب کے لیے شفاعت کو تو کا اثبات ہوا ہے تا ہم غیر خدا کی<br>میں میں میں میں میں میں میں میں میں میں |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن واجازت دے)۔<br>مورہ بخم، آیت ۲۲:<br>* ''وَکَمْ مِّنْ شَلَكُونِي السَّلُوٰتِ لا تُتُوْنَى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئَ الْاصِنُ بَعَنِي آنَ يَّاٰذَنَا اللَّهُ لِمَنْ يَشَمَاً عُوْ يَرْضَى ''<br>(آسانوں میں کتنے فرضتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>پاہ اور پند کرے)۔<br>میآ یات جیسا کہ آپ نے ملاحظہ ایا دو طرح کی ہیں : لیعن آیات میں شفاعت کو خداد ند عالم کے ساتھ مخت کیا<br>میآ یات جیسا کہ آپ نے ملاحظہ ایا دو طرح کی ہیں : لیعن آیات میں شفاعت کو خداد ند عالم کے ساتھ مخت کیا<br>میآ یات جیسے کہلی تین آیتیں اور بعض میں خدا اور غیر خدا سب کے لیے شفاعت کرتی کا اثبات ہوا ہے تا ہم غیر خدا کی<br>میڈ خدا کے اذن ورضایت پر موقوف ہے۔<br>ہم حال یہ امر سلم ہے کہ میآ یات اصل شفاعت کو ثابت کرتی ہیں اور اس سلسلے میں کی قدم کی دشہ کی دشہ ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (خدا کے صفور کوئی شفاعت فائدہ مند نہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جے وہ اذن وا جازت دے)۔<br>مورہ میٹم ، آیت ۲۷:<br>* '' وَکُمْ مِنْ مَنْ لَكُونِ السَّلُوٰتِ لا تُتُخْذِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْنًا الَّاصِنُ بَعَلَيا اَنْ يَآذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَتَمَا عُوْدَ يَرْضَى ''<br>* '' وَکُمْ مِنْ مَنْ لَكُونِ مَن كَنْتُ فَر شَتْ بَل کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>(1 سانوں میں کنتے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>پاہ ہوار لیند کرے)۔<br>یو آیات جیسے کہلی تین آیتیں اور بعض میں خدا اور خیر خدا سب کے لیے شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا<br>ہوا ہے اور لیند کرے)۔<br>کو این ہوا ہے ان کے کہ جنہیں خدا خود<br>میں این ہوں میں کنتے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گر کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خداخود<br>ہوا ہے اور لیند کرے)۔<br>می این ہوا ہے اور پیند کرے)۔<br>میں میں این میں میں محفر میں کہ خوبی کے میں خدا اور خوبی کی ہیں بی میں میں شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا<br>می میں خدا کے اور خوبی ہے کہ ہوتا اور خوبی میں خدا اور خوبی خدا اور خدا ہوں کے لیے شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا<br>میں جند ہوا ہے ہیں اور سایت پر موقوف ہے۔<br>ہو ماہ ہوں ایک میں میں میں میں میں میں مندا اور خوبی خدا سب کے لیے شفاعت کو تو کا اثبات ہوا ہے تا ہم غیر خدا کی<br>میں میں میں میں میں میں میں میں میں میں |

رضابت کے ساتھ! آب نے ملاحظہ فرمایا کہ پہلے ذکر کی گئی آیات میں شفاعت کی سرے ہی سے فنی کی گئی ہے جبکہ بعدوالی آیار میں اس کا اثبات ہے توان دوطرح کی آیتوں کا حال وہی ہے جوعلم غیب کی آیتوں کا ہے کہ جن میں سے پھھ آیات خدا۔ سوا ہرایک سے علم غیب کی فقی کرتی ہیں ادر پچھآیات خدا کے ساتھ علم غیب کے اختصاص ادر ددسروں کے لیے خداگی رضا پیندیدگی کے ساتھ علم غیب کوثابت کرتی ہیں ملاحظہ ہو: سوره وکمل، آیت ۲۵: \* " قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّلُواتِ وَالا مَ ضِ الْغَيْبَ " ( کہہ دیکیج کہ آسانوں اور زمین میں کوئی بھی ایسانہیں جوغیب کاعلم رکھتا ہو)۔ سورهءانعام، آيت ٩٥: \* وَعِنْدَة مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَهُمَا إِلَّاهُوَ (ای کے پاس میں نیب کی چابیاں کہ انہیں سوائے خدا کے کوئی بھی نہیں جانتا)۔ سورهء جن، آيت ٢٤: ٨٠ علِمُالْغَيْبِ فَلَا يُظْهِمُ عَلْ عَيْبِهِ أَحَدًا ٥ إِلَّا مَنِ الْهُ تَضْ مِنْ مَّسُولٍ ". (وہ غیب کاعالم ہے اور کسی کواینے غیب پر مطلع نہیں کرتا سوائے اس رسول کے جسے پسند کر لے)۔ یہ ہیں علم غیب کے سلسلے میں دومختلف قشم کی آیتیں اوران کی مانند دیگر کٹی موضوعات ہیں جن کی بابت قرآن مج میں دوشتم کی آیتیں موجود بیں مثلا موت دینا' پیدا کرنا' روزی دینا' اثر انداز ہونا' تحمرانی' ملکیت وغیرہ' توان تمام موضوعات کے سلسلے میں دوفتہم کی آیتیں موجود ہیں : بعض آیتوں میں ان امور کا اختصاص خدا کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جبکہ بعض آیا ۔ میں خدا کے علادہ دوسروں کے لیے خدا کی رضا دخوشنودی یا اذن واجازت کے ساتھان کا اثبات ہوا ہے اور بیداسلو ب<sup>سخ</sup> قرآن مجید میں اکثر موضوعات کی بابت اپنایا گیا ہے کہ پہلے ہر کمال کی خدا کےعلادہ سب سے نبی کی گئی پھرا سے خدا کے ل ثابت کیا گیااور پھرخدا کےعلادہ دوم ول کے لیےخدا کےاذن اورمشیت کے ساتھا س کااثبات ہوا' تو اس سے یتہ جلتا۔ کہ خدادند عالم کے سواتمام موجودات جستی میں ہے کوئی شے بھی الیی تہیں جواپنے طور پر ان کمالات کی حامل ومالک ہو بلکہ: شے بھی کوئی کمال رکھتی ہے وہ اسے خدا کی طرف سے عطا کیا ہوتا ہے یہاں تک کہ قرآن مجید حتی اور طے شدہ امور میں جم بعض حوالوں سے خدا کی مشیت کوثابت کرتا ہے جیسا کہ ارشادش تعالی ہے: موره ، مود، آیات ۲ ۱۰ تا ۸ ۱۰:

\* فَاَصَّا الَّذِيْنَ شَقُوا فَفَى النَّاسِ لَهُمْ فِيْهَا زَفِيُرٌ وَّ شَهِيُقُ أَخْلِمِ مِنْ فِيْهَا مَا دَامَتْ السَّهٰوُدُ وَالْاَتُهُ إِلَّا مَاشَاً ءَ مَبَّكَ لَإِنَّ مَبَّكَ فَعَّالٌ لِّبَا يُرِيْدُ، وَ اَمَّا الَّنِ بَنَ سُعِدُوا فَنِى الْجَنَّةِ خَلِمِ مِنَ فِيْهَا ،

براكميز أنجلد أ

دامَتِ السَّلوَتُ وَالْا تُمَضُ إِلَّا مَاشَاً ءَ مَ بَتُكَ عَطَاً يَحْفَيُدُوَجُنُ وَذِ' (پس جولوگ بد بخت ہونے وہ جہنم کی آگ میں ہوں کے اور ای میں چینی و پکار کرتے رہیں گے اور جب تک آسان وزین باقی ہے وہ ای میں رہیں گے گرجب تیرا پر وردگا رانہیں نجات دینا چاہئے بے قتل تیرارب وہ سب پچھ کرتا ہے جو دہ خود چاہتا ہے۔اور جولوگ سعاد تمند دخوش نصیب ہیں وہ بہشت میں ہوں کے اور جب تک آسان وزین باقی ہے وہ ای میں رہیں گے گرجب تیرا پر وردگار چاہے (کہ وہ وہ ہاں نہ دیں) کہ یہ کچی ختم نہ ہونے والاعطیہ ہے)۔

مذکوره بالا مطالب سے اس امرکا شوت ملتا ہے کہ جن آیات میں شفاعت کی نفی کی گئی ہے اگر ان میں شفاعت سے مراد قیامت کے دن کی شفاعت ہو تو اس کا مطلب ہیہ ہے کہ اس دن خدا کے سوا کوئی شخص اپنی مستقل حیثیت میں شفاعت کا حق نہیں رکھتا' اور جو آیات شفاعت کو ثابت کرتی ہیں ان میں خدا کی نسبت شفاعت کا شوت حقیقی اور بالا صالد ہے جبکہ دوسروں کے لیے خدا کے اذن واجازت کے ساتھ ایس شفاعت کی کلی طور پر نفی نہیں کی گئی بلکہ خدا کے علاوہ جن کے لیے بھی شفاعت کو ثابت کیا گیا ہے وہ خدا کے اذن واجازت کے ساتھ ایس شفاعت کی کلی طور پر نفی نہیں کی گئی بلکہ خدا کے علاوہ جن کے لیے بھی شفاعت کو ثابت کیا گیا ہے وہ خدا کے اذن واجازت کے ساتھ ایس شفاعت کی کلی طور پر نفی نہیں کی گئی بلکہ خدا کے علاوہ جن شفاعت کو ثابت کیا گیا ہے وہ خدا کے اذن پر موقوف ہے لہذا می ثابت ہوا کہ خدا کے علاوہ دوسر یہ بھی شفاعت کر سکتے ہیں؟ اب دیکھنا ہی ہے کہ قرآن جمید میں شفاعت کا معنی کیا ہوا رزنی نہیں کی گئی بلکہ خدا کے علاوہ جن کے لیے بھی ارشفاعت سے کیامراد ہے؟

شفاعت کامعنی اجمالی طور پرہم سب کومعلوم ہے کیونکہ معاشرتی زندگی کی بنیاد ہی تعاون پر استوار ہے اور سب کا ایک دوس بے کتعاون سے انجام پذیر ہوتے ہیں لہذا کوئی فردا سانہیں جو شفاعت کے مفہوم ومتن سے آگاہ نہ ہو۔ شفاعت كالغوى معنى: شفاعت لفظى طور پر دخفت ، سے ب(جس كامعنى دويا باہم ہے) ادرية 'وتر' (ايك) يَ مقابل میں استعال ہوتا ہے۔ اور دو کا یکجا ہوتا اس طرح پر ہے کہ شفاعت کرنے والا ایک تو اتا تیاں شفاعت طلب کر۔ والے کے ساتھ ملاتا ہے اور وہ ' وو' باہم مل جاتے ہیں اور شفاعت طلب کرنے والا، شفاعت کرنے والے سے ل کرا۔ مقصودكوحاصل كرن برقادر بوجاتاب كداكر بيشفاعت كرف والاندبوتا توشفاعت طلب كرف والاابدني ناتوانى اور كمزو ناقص ذرائع برساتها بنامقصد حاصل ندكر سكتا اوراس كي المخاتو تمس استاس بمقصود ومرادتك يهنج في من كافي تفيس شفاعت ان امور میں سے ایک ہے جنہیں ہم اپنی اجتماعی ومعاشرتی زندگی کے مسائل حل کرنے کے لیے استعا کرتے ہیں اورابیخ مقاصد کی بخیل کے لیے اس کا سہارالیتے ہیں عام طور پرجن موارد میں شفاعت کا سہارالیا جاتا ہے وہ فشم کے ہیں: ایک وہ کہ جن میں خیر وفقع کا حصول مقصود ہوتا ہے اور دوسرے وہ کہ جن میں شراور ضرر دفقصان سے بچنا مطلو ہوتا ہے لیکن ایسا ہر گزنہیں کہ ہرفتم کے نفع وضرر میں ہم شفاعت کا سہارا لیتے ہوں کیونکہ جو خیر وشراور نفع وضررطبیعی اسباب تكوينى وال ك در يع وجود من آت بي ان من بم شفاعت كاسمارا مركز نبيس ليت جيس بحوك بياس كرمى مردى صحر یماری وغیرہ، ان سب میں ہم طبیق اسباب کا سہارالیتے ہیں اور ان امور کی بابت ان کے مناسب وموزوں وسائل مہیا کر۔ ہیں جیسے کھانا' پانی' لباس' مکان' دواعیں وغیرہ لیکن خیر وشراور فقع وضرر کے وہ امور کہ جن میں ہم شفاعت اورغیرطبیعی وسائل سہارا لیتے ہیں ان کا تعلق معاشرے کے ان قوانین دا حکامات سے ہوتا ہے جنہیں معاشرے میں موجود ہیئت حاکمہ ارباب اقتد ارمقرر ومعين اورجارى كرت بين اوريد بات برآ قاوغلام اور حاكم ورعايا كدرميان بائى جاتى بكرة قاا-غلام اور حاكم المان رعايا كوبعض امور كرف كاحم ويتاب اور بعض اموركى انجام دنى سروكما ب كداكر غلام البيخ آقا رعایا اپنے حاکم کے احکامات پر عمل کرے اور اس کی طرف سے عاکد کردہ ذمہ داریوں کو پورا کرتے واس کی تعریف ادر م ک جاتی ہے یا اسے مالى منفعت باعزت واحتر ام حاصل ہوتا ہے اور اگرغلام بارعا يا ايخ آقا باحاكم كاحكامات كى خلا ورزى كر ب اورتكم عدولى كاارتكاب كرت تواس كى فدمت كى جاتى باور مادى يامعنوى نقصان الحامًا يرتاب - البذاج آ قااب غلام یا سردارو حاکم این رعایا وعوام کو کچھ کرنے یا نہ کرنے کے احکامات جاری کرے اور غلام یا رعایا وعوام بھی احکامات کی پیروی کرتے واسے عزت داختر ام کے ساتھ اجر وجزاملتی ہے ادر اگر خلاف درزی کرتے واسے سز او محقوب سامنا کرنا پڑتا ہے ..... اس سے دوشتم کے امور کی نشائد ہی ہوتی ہے: ایک احکامات کا تعین اور دوسرا احکامات برعمل کر

تفسيراكميز انجلد ا

اور نہ کرنے کی صورت میں جزاد سزا کا تعین ای اصول یعنی احکامات اور ان پر جزاد سزا کی بنیاد پر دنیا بھر کی حکومتوں کے نظام اور جرحض کے اپنے ماتحت افراد کے ساتھ مربوط امور کا در ارد مدار ہے۔

بنابراي اكركونى فخص مى مادى يا معنوى كمال ادرخير ب حصول كالنوابال بوليكن وداس كمال وخير ي حصول ي لیے مقرر کئے محکم معاشرتی معیاروں پر پوراندا ترے اور ندائ کے پاس اس کمال وخیر کے حصول کے وہ ظاہری اسباب موجود ہوں جو عام طور پر اس کمال وخیر کے حصول کی اہلیت کے لئے ضروری سمجھے جاتے ہیں اور اس طرح اگر کوئی مخص احکامات کی خلاف درزی کرنے پر سزا کامشخق قرار پایا ہولیکن اس سزاسے بیچنے کی کوئی صورت اسے نظرند آئے یعنی احکامات پر عمل کرنے اور فرائض کی ادائیگی کے ذریعے سے سزا سے بچنے کی راہ دکھائی نہ دے تو ان دونوں صورتوں میں وہ شفاعت كاسهاراليتاب محويا جومخص مناسب دضرورى اسباب فرابهم ترج بغيراجر وثواب محصول كاخوابال بويااب اديرعا تدكى كنى ذمددار يوں كو يوراكر في اوراحكامات برعمل كت بغير مزادعة وبت سے بچنا جا ہتا ہوتو وہ شفاعت وسفارش كامختاج ہوتا ہے۔ اور يكى وەموردومقام ب جمال شفاعت مور واقع موتى ب، البته مطلق طور يراور مرحال من ميس بلك صرف اسى صورت من شفاعت اتر آ فرین ہوتی ہے جب شفاعت کا سہارا لینے والا اس کامستحق بھی ہو کیکن اگراس میں کمال وخیر کے حصول کی بنيادى صلاحيت بى موجودند موجي كونى جابل مطلق ادران يرد ها دى بلند بإيملى مقام دمنعب يرفائز مونا چاب جبكهاس ف ذرہ بحر علم حاصل نہ کیا ہواور نہ بی علم حاصل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہواور نہ بی اس کے پاس کوئی ایسا وسیلہ وذ ریعہ ہوجس کے سہارے وہ شفاعت وسفارش کر نیوالے تک رسائی حاصل کر سکے تو ایس صورت میں شفاعت کا سوال ہی پیدائیس ہوتا ادر نہ بى وەموثر واقع بو يكى بي عال اس غلام اورنو كركا ب جواپية آقاد مالك كاحكامات يرعمل ندكر في كلفان الداور كسى صورت میں اس کے فرمان پر عمل کرنے کا ارادہ ندر کھتا ہو بلکہ خلاف ورزی پر ڈٹ جانے کے ساتھ ساتھ شفاعت کا سہارا لے تاکم آقاد مالک کی طرف سے دری جانے دالی سز اوعقوبت سے بی جائے تو ایس محص کی بابت شفاعت موثر داقع نہیں ہو سکتی کیونکہ شفاعت پانکمل اسباب کی پیجیل تو کرسکتی ہے لیکن خود مستقل طور پر اسباب کی جگہ تہیں لے سکتی یعنی ایسا ہر گر نہیں کہ سمی قسم کی صلاحیت دلیافت کے بغیر کوئی جاہل سفارش کے ذریعے سب سے بڑے علمی مقام دمنصب کو پالے پا آ قاد مالک کا سر مش غلام ونو کرایے مالک کے بال عزت واحتر ام حاصل کر لے۔

دوسرى بات نيركد شفاعت كرف والے كى بات حاكم وآتا كہ جس كے پاس سفارش كى جارتى ہو، كے زديك بے بنيا دوغير موثر نہ ہوا وروہ اسے فعنول دنام مقول قرار نہ دے بلكہ ضرورى ہے كہ شفاعت كرف والا حاكم وآتا سے اس چيز كو بنيا د قرار دے كر بات كرے جس كے ساتھ اس كى بات حاكم وآتا كے پاس موثر واقع ہوتا كہ جس كے ليے شفاعت كى جارتى ہو اسے اجرو ثواب كے حصول يا سز اوعقوبت سے نجات پانے كى نو يدخل سكے البذا شفاعت كرنے والا كم آتا سے اس چيز كو بنيا د كرتا كہ وہ اپن آكر ہے جس كے ساتھ اس كى بات حاكم وآتا كے پاس موثر واقع ہوتا كہ جس كے ليے شفاعت كى جارتى ہو اسے اجرو ثواب كے حصول يا سز اوعقوبت سے نجات پانے كى نو يدخل سكے البذا شفاعت كرنے والا كس آتا ہے ہوئا كہ بن كرتا كہ وہ اپن آت كہ ماتھ وال با مز اوعقوبت سے نجات پانے كى نو يدخل سكے البذا شفاعت كى جس كے ليے شفاعت كى جارتى ہو اسے اجرو ثواب كر جات كہ تو بات حاكم وال ہوئى ہو البن مات حاكم وال مات مات ہوتا كہ ہو تو ہوتا ہوتا كہ جس كے ليے شفاعت كى جارتى ہو سفارش کی جارہی ہے منسوخ کرکےاسے سزانہ دیے اسی طرح شفاعت دسفارش کرنے والا اس بات کا مطالبہ بھی نہیں کرتا ک حاکم اپنے قانون مجازات ادر سزاؤں کے ضوابط کوسرے سے ہی ختم کردے ادر کسی کو کوئی سزانہ دے یا پھر خاص طور اس ایک صحف کے لیے سرا کا قانون بے انر قرار دے کہ جس کی وہ سفارش کرر ہاہے۔ بهر حال شفاعت وسفارش كرن والأخض، حاكم كي حاكميت اورعبد كي عبديت ميل موثر واقع نبيس موسكتا اوراا امور میں اس کی شفاعت ہر گز نافذ وموژنہیں ہو یکتی۔ اسی طرح نہ کسی تکم یا اس پر مقررہ جزاوسزا کی بابت اس کا کوئی انژ۔ بلکہ شفاعت کرنے والا جب ان نینوں امور (یعنی حاکم کی حاکمیت ٔ حکم دفرمان کی برقرار کی اور قانون سز اکی بالا دیتی ) کولمج رکھتے ہوئے دیگرامور کے حوالہ سے شفاعت کرتے واس کی شفاعت موڑ واقع ہو کتی ہے مثلا حاکم وا قاکی عظمت وبزر اورخاندانی شرف کا حوالہ دے کیونکہ بیٹ صوصیات اس امر کی سبب بنتی ہیں کہ آقااپنے غلام کی غلطی سے درگز رکرے اور اس نافر مانی کے بادجودا۔۔۔اپنی بزرگواری کے ساتھ موردعفوتر اردینے باعبدوغلام میں یائی جانے والی ان چیز وں کا حوالہ د۔ کرسفارش کرے جواس پردیم کرنے اوراسے معاف کردینے کا سبب بن سکتی ہوں جیسے اس کی بیچارگ بدحالیٰ ناداری و۔ ما يكى وغيرة بإشفاعت كرف والاابن خصوصيات في حوالد ب بات كرب مثلاً ابنامقام ومرتبداور حاكم وآقا كرساتها-قریمی تعلقات اوراس کی نظریں اپنی عزت واحترام کی بنیاد پر شفاعت کرتے ہوئے اس سے اس طرح کہے کہ میں آپ -ہرگز اس بات کا خواہاں نہیں کہ آپ اپنی حاکمیت سے دستبردا راوراس غلام کی عبدیت کونظرا ندا زکردیں اور نہ ہی سے چاہتا ہو کہ آپ اپنے تھم دفر مان کودالپس لے لیس یا قانون سز اکوختم کردیں بلکہ میں توصرف یہ چاہتا ہوں کہ آپ اپنی عظمت وبزر كولمحوظ ركھتے ہوئے اپنے اس نافر مان غلام سے درگز ركريں كيونكماس بيچارے اور حالات كے مارے كومز ادينے سے آب كوئى فائدة نبين اورا كرآب اس كى غلطى كومعاف كردين توآب كواس سے كوئى نقصان نبيس ہوگا، يا بيك مدير جابل، ب چارہ مسكين آدمى باسي مزادينا آب ك مثايان شان نبيس اور آب جي عظيم انسان تواس جيس ب جار ا دمى كى غلطيور سمى حساب مين بين لات يايون كم كدين آب ساي قرب ومنزلت كحوالد سال بات كي توقع كرتا بول كما اس محض کے بارے میں میری سفارش قبول کریں اور اس کی غلطی سے درگز رکرتے ہوئے اس کی سز امعاف کر دیں گے۔ مذکورہ بالامطالب پر اچھی طرح غور وفکر کرنے سے بیدا مرواضح ہوجا تا ہے کہ شفاعت دسفارش کرنے وال<sup>ضخ</sup> مذکورہ تین چیز وں میں سے سب سے زیادہ مضبوط چیز کے حوالے سے نافر مانی کے مرتکب شخص کی سزا کے خاتمہ کے لیے اقد كرتاب مثلاان تين امور يعنى حاكم وآقاك بزرك ياعبدوغلام كى بيجاركى ياحاكم وآقا كيز ديك ابي قرب ومنزلت مين -این کی نظرمیں جو چیز سزا کا موجب بنے دالے امر کی نسبت زیادہ قومی دمونڑ ہواس کے حوالہ سے سزا کے خاتمہ کی سفارش یے لینی اس حوالہ سے وہ بیکوشش کرتا ہے کہ سزا کے مورد کواس طرح پیش کرے کہ وہ سزا کے مورد کی جگہ عفود درگز رکا مقام جائے کہ جس پر سزا آ ہی نہ سکے نہ یہ کہ اس پر سزا کا اطلاق تو ہولیکن اس کے باوجو دسزا کے عکم کوشتم کردیا جائے ور نہ تضا دلا

### ۳۸۵

سيراكميز ان جلد ا

تکوینی حیثیت کی وضاحت! خداوند عالم ہر سبب کا مبد اکور نقطۂ آغاز بئ ہر سبب کی اثر آفرین کی ابتداء اس سے ہوتی ہے اور دہی سببت کا منتہا ہے لیعنی ہر سبب اپنے سبب ہونے کے لحاظ سے اسی تک جا پہنچتا ہے لہٰذاخلق کرنے اور وجود عطا کرنے کا مطلق اختیار ولکیت اس کے پاس ہے یعنی وہی ہر چیز کو وجود عطا کرنے والا ہے اور تخلیق وایجا دکا کمل اختیار اسے حاصل ہے اور تما مطلق ا اس کے اور اس کے علاوہ دیگر چیز وں کے درمیان وسیلہ وواسطہ کی حیثیت رکھتے ہیں یعنی وہ خدا کی ہمیشہ باتی رہے والی رحمت اور شارنہ کی جاسکے والی نعت کو اس کی تخلوق تک پہنچانے کا ذریعہ ہیں۔

تشریعی حیثیت کی وضاحت! خداوند عالم این خاص عنایتوں کے ساتھ ہم پر احسان کرتے ہوئے اپنی تمام تر بلندیوں اور عظیم مرتبے کے باوجود اس طرح ہمارے قریب ہوا کہ اس نے ہمارے لیے دین وا سمین زندگی مقرر کردیا اور اس میں قوانین واحکامات قر اردیئے کہ جواوام ونواہی اور فرامین وارشادات پر مشتل ہیں اور ان احکامات کی پیروی پر آخرت میں ثواب وجز اءاور نافر مانی پر عقاب و سز امقرر کردی اور ہماری ہدایت ورہنمائی کے لیے رسول و پنج سر سیسیح جنہوں نے ہمیں فرمان ہر داری واطاعت کرنے پر انعام

### ۳A۵

۲ تے گاجس کا مطلب ہیہ ہے کہ اس پر سز اکا اطلاق توضیح ہولیکن اے سز انددی جائے اور یہ تضادای طرح ہوگا جس طرح متفاد طبیعی اسباب ایک دوسرے پر غالب آ جاتے ہیں اور ایک سب دوسرے سبب کے مقابلے میں زیادہ موثر واقع ہوتا ہے پس شفاعت در حقیقت کی کو فقع پچپانے یا نقصان سے بچپانے کے لیے واسطہ دوسیلہ بنے کا نام ہے البتہ ایسا کر ناسز اے محوال پر سز اے خاتمہ ہے محوال کو فلبہ دینے کے ذریعے ہو، نہ یہ کدان کے در میان انتفاد پیدا کر کے ! ان مطالب سے بیر حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ''شفاعت'' بھی اسباب میں سے ایک سبب ہے (سیبت کا ایک مصد ات ہے) اور وہ اس کمل سے عبارت ہے جس کے ذریعے مسبب اور اس کے دور والے سبب ہے (سیبت کا ایک مصد ات ہے) اور وہ اس کمل سے عبارت ہے جس کے ذریعے مسبب اور اس کے دور والے سبب ہے (سیبت کا ایک کم طرا کیا جائے جوابی خمسب سے زیادہ قریب ہوتا کہ وہ دور والے سبب کی تا شیرکا راستہ روک سیخ گویا شفاعت و سفارش کم سرا کیا جائے جوابی خمسب سے زیادہ قریب ہوتا کہ وہ دور والے سبب کی تا شیرکا راستہ روک سیخ گویا شفاعت و سفارش کر نے والے کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ ایک اسبب لائے جوابی سبب کی تا شیرکا راستہ روک سیخ گویا شفاعت و سفارش کر نے والے کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ ایک سبب اور جوابی کہ تشا میں ہوتا کہ اس کہ ہوتے دوسرا کوئی سبب اش انداز نہ ہوتا کہ وہ دور والے سبب کی تا شیرکا راستہ روک سیخ گویا شفاعت و سفارش کہ ہوتے ہوئے دوسرا کوئی سبب اش انداز نہ ہوتا کہ وہ دور والے سبب کی تا شیر کی کر ہم قامت کہ محق کہ تو تا کہ اس اور حیشیت میں بیات یا در ہے کہ پہاں شفاعت سے ہم نے وہی معنی مرادلیا ہے جس کے ہم قائل ہیں۔ اور حیشیت میں فل اور ویں : (1) تکو بی حیث پی (۲) تشریعی حیث پی تا ہے ہیں ہے ہیں ہے ایک میں ہے میں خداد نہ مالم کی بابت دوسور تیں

تکوینی حیثیت کی وضاحت! خداوند عالم ہرسب کا مبد اُاور نقطۂ آغاز ہے ہر سب کی اثر آفرینی کی ابتداء اس سے ہوتی ہے اوروہی سبیت کا منتہا ہے یعنی ہرسب اپنے سب ہونے کے لحاظ سے اس تک جا پنچتا ہے لہٰذاخلق کرنے اور وجود عطا کرنے کا مطلق اختیار د ملکیت اس کے پاس ہے یعنی وہی ہر چیز کو وجود عطا کرنے والا ہے اور تخلیق و ایجاد کا کمل اختیار اسے حاصل ہے اور تما ملل واسباب اس کے اور اس کے علاوہ ویگر چیز وں کے درمیان و سلہ دواسطہ کی حیثیت رکھتے ہیں یعنی وہ خدا کی ہیں ہوتی رہے اور تما

تشريعي حيثيت كي وضاحت!

سيراكميز انجلد ا

خداوند عالم این خاص عنایتوں کے ساتھ ہم پر احسان کرتے ہوئے اپنی تمام تربلندیوں اور عظیم مرتب کے باوجود اس طرح ہمارے قریب ہوا کہ اس نے ہمارے لیے دین وآ نمین زندگی مقرر کردیا اور اس میں قوانین واحکامات قرار دیئے کہ جواوا مرونو ابنی اور فرامین وارشادات پر شتمل ہیں اور ان احکامات کی پیروی پر آخرت میں ثواب وجز اءاور نافر مانی پر عقاب و سز امقرر کردی اور ہماری ہدایت ورہنمائی کے لیے رسول و پیغیر بیصح جنہوں نے ہمیں فرما نبر داری واطاعت کرنے پر انعام وجزا کی خوش خرمی وبشارت دی اور نافر مانی ومخالفت کرنے پر سزا سے خوف دلایا ان پیغ سرد ل نے خدا کے دین دا حکام کونہا یت احسن طور پر ہم تک پہنچا یا ادر اس طرح ہم پر جمت یوری ہو گئی: سوره ءانعام، آیت ۱۱۵: وَتَبَّتُ كَلِيَتُ مَبَّكَ صِدْقَاوَ عَنْ لا لا مُبَتِ لَلِكَلِيتِهِ -(تیرے پروردگار کی بات سچائی اور عدل کے ساتھ پوری ہوگئ خدا کے کلمات کوکوئی شخص تبدیل نہیں کر سکتا) اب مذکورہ بالا دوصورتوں اور پہلووں کو تلوظ رکھتے ہوئے دیکھنا ہی ہے کہ ' شفاعت' ان دونوں میں سے س کے ساتھ قابل الطباق ہے توجہاں تک پہلی صورت یعنی تکوین (خلق دایجاد) کاتعلق ہےتواس کے تناظر میں شفاعت کے معنی ک وجود کے اسباب وعلل پر منطبق ہوتا نہایت واضح امر ہے کیونکہ ہر سبب اپنے مانوق سبب اور اپنے مسبب کے درمیان واسطہ ذریعه کی حیثیت رکھتا ہےاور وجود کے تمام اسباب وعلل خدادند عالم کی عظیم و بلند صفات : مثلا رحمت ُ خلق وایجا ذاحیاء ( زندگ عطاکرنا)رزق دیناوغیرہ ہی سے کسب فیض کرتے ہیں اور پھران سب کوخدا کی مخلوق میں سے ہر حاجتمند تک پہنچاتے ہیں لیعن وہ خدا کی طرف سے گونا گوں نعمتوں اور نضیلتوں کو ان کے حاجتمندوں تک پہنچانے کا ذریعہ ہیں ٔ اور شفاعت کے اس معنی كالشاره قرآن جميد مي تجي ملتاب چنانچدارشادي تعالى ب: سوره ء بقره ، آیت ۲۵۵: \* لَهُ مَافِ السَّلُوْتِ وَمَافِ الْآسُ حَنْ مَنْ ذَا الَّنِ مُ يَشْفَعُ عِنْدَةَ إِلَا بِإِذْنِهِ (خداہی کے لیے ہےوہ سب پچھ جوآ سانوں میں ہےاورز مین میں ہے کون ہے جواس کے پاس شفاعت کر سکے اس کی اجازت واذن کے بغیر!) سورهء يونس، آيت سا: \* 

 مَامِنْشَفِيْحٍ إِلَّامِنُ بَعُرِ إِذْنِهِ (یقینا تمہارا پر دردگارخدا ہے کہ جس نے آسانوں اورز مین کو چھدنوں میں خلق کیا' پھر وہ عرش پر مستقر ہو گیا' امور کی تدبیراورنظام عالم اسی کے ہاتھ میں ہے' کوئی پخض اس کی اجازت واذن کے بغیر شفاعت کاحق نہیں رکھتا )۔ ان دونوں آیتوں میں آسانوں اورزمین کی تخلیق وایجاد کا تذکرہ کیا گیا ہے لہٰذا تکوین یعنی تخلیق وایجاد کے باب میں شفاعت سے مراداس کے سوا کچھنہیں کہ وجود کے اسباب خدااور اپنے مسببات (وہ مخلوق کہ جسے وجود عطا کیا گیا) کے درمیان ان کی تدبیر اور ان کے وجود و بقاء کے نظام کی ترتیب میں واسطہ و ذریعہ کا کام دیتے ہیں ای کا مام '' تکوین شفاعت' -4

۳۸۲

ادر دوسری صورت یعنی تشریعی پہلو میں شفاعت کی بابت میرکہا جا سکتا ہے کہ اس کے مفہوم کے بارے میں ہم نے

### ۳۸L

سيراكميز ان جلد ا

جوتجز بدوخلیل پہلے پیش کی ہےاس کی ردشن میں تشریعی پہلو میں بھی شفاعت کا ثبوت ملتا ہےاور اس میں کوئی حرج لا زم نہیں اتتا اس سلسط مي درج ذيل آيات ملاحظه وواجن من صراحت كساتها سامركوبيان كيا كياب: سوره وطه، آیت ۹۰۱: \* "يَوْمَينِ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَامَنَ أَذِنَ لَهُ الرَّحْلِنُ وَمَنِي لَهُ قَوْلًا "-(اس دن (روز قیامت) کسی کی شفاعت کام ندآئے گی سوائے اس کی شفاعت کے، کہ جسے خدائے رحمان نے اذن داجازت دی ادراس کی بات پرراضی ہواگا سوره ءسباء، آیت ۲۳: \* لا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَةَ إِلَّا لِبَنْ أَذِنَ لَهُ \* (اس کے پاس کوئی شفاعت کام نہ آئے گی سوائے اس کے، کہ جسے اس نے اجازت دیدی)۔ سوره عجم، آيت ۲۷: \* <sup>‹</sup> لاتُغْنِى شَفَاعَهُمْ شَيْئًا إِلَّامِنْ بَعْلِ آنَ يَّأَذَنَا للْهُ لِمَنْ يَّشَاَ عُوَيَرُضُ (ان کی شفاعت کسی کام نہ آئے گی مگر بعداس کے، کہ خداجے چاہے اذن دے اور اس سے راضی ہو)۔ سوره دانبیا ۲۶ بت ۲۸: \* وَلايَشْفَعُوْنَ لِإِلَّالِبَنِ الْمَتَّظِي (اوروہ شفاعت نہیں کریں گے تگراس کی، کہ جس سے خداراضی ہوا)۔ سوره وزخرف، آیت ۸۲: \* وَلا يَمْلِكُ الَّنِ يْنَ يَدُعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ (خدا کے علاوہ وہ جن لوگوں کو بکارتے ہیں وہ شفاعت کے مالک نہ ہوں گے سواتے اس کے ، کہ جس نے علم و ا کابی کے ساتھ جن کی گواہی دی)۔ مذکورہ بالاتمام آیات تشریعی پہلومیں شفاعت کوثابت کرتی ہیں اور ان میں جیسا کہ آپ نے ملاحظہ کیا کہ شفاعت، خدا کے کٹی بندوں مثلا فرشتوں اور بعض انسانوں کے لیے خدا کے اذن واجازت اور رضایت کی بنیاد پر ثابت ہے یعنی جنہیں خدااییا کرنے کا اذن واجازت دےادران سے راضی ہودہتی شفاعت وسفارش کر سکتے ہیں اور یہی شفاعت کی تملیک ہے یعنی خدانے ان افرادکو شفاعت کرنے کاحق دیا ہے اور وہ ایسا کر بھی سکتا ہے کیونکہ وہ ہر چیز کا مالک ہے اور ہر *طرح* کا اختیار بھی رکھتا ہے جو جاہے عطا کر ہے بہاس کے اختیار میں ہے جیسا کہ اس نے خود بی فرمایا ہے: ''ودندہ الملك ول الامر کہ خدا ہی ہر چیز کا مالک اور صاحب اختیار ہے اور سب کچھاسی کے ہاتھ میں ہے لہٰذاجنہیں خداوند عالم نے شفاعت کا حق

خطاؤں ہے درگز رکریں گے)۔

د یا ہے وہ خدا کی رحمت عفود مغفرت اور اس طرح کی دیگر عظیم صفات الہی سے تمسک اختیار کر سکتے ہیں تا کہ وہ صفات خد کے اس بندے کے شامل حال ہوجا تحیں جو معصیت وگناہ کی وجہ سے بدحالی کا شکار ہو چکا ہوا دراسے نافر مانی کی سز ادعقوبت کی زنجیروں نے جکڑلیا ہوتا کہ وہ خدا کی رحمت و بخش اور عفود مغرفت کے ذریعے اس سز اسے نجات پالے اور جوجرم اس نے كياب اس كرة ثاري في سكن يمن ودابهم نكته ب جود شفاعت " كمعنى ومفهوم من ياياجاتا باور بم في اسلسله مر شفاعت کی بحث کے آغاز میں جو کچھ بیان کیا ہے اس سے آپ آگاہ ہو چکے ہیں کہ شفاعت رحم کی سفارش واستدعا کی ایک صورت بے نہ کہ سزا کے فیصلے کی نفی یا اس سے تصاد دونعارض (تصادم) کی کوئی شکل الہٰذاسزا کی تبدیلی یا بخشش جو کہ شفاعت ک اثرونتیجہ ہےاس میں مجرم و گنا ہگار کے لیے مقرر کی گٹی سزا کی نفی یا تضادنہیں پا یا جاتا بلکہ بیدا یک طرح کی'' تبدیلی'' ہےجس ک تذكره خود خداوند عالم في قرآن جيد مي فرما ياب ملاحظه بو: سوره وفرقان، آيت • 2: \* فَأُولَيِّكَ يُبَوِّلُ اللهُ سَيَّاتِهِمُ حَسَنَتٍ (خداوند عالم ان لوگوں کی برائیوں کوئیکیوں میں بدل دیتا ہے)۔ اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم ایک عمل کو دوسر یے عمل کی صورت میں بدل سکتا ہے اور بیہ بالکل اح طرح پر ہے جس طرح خدادند عالم کو بیداختیار حاصل ہے کہ وہ کسی عمل کو سرے بتی ہے ختم کرد ہے اور اسے وجود سے محر دم کر کے دادئ عدم میں ڈال دے جیسا کہ اس نے ارشا دفر مایا: سوره وفرقان، آیت ۲۳۰: \* وَقَدِمْنَآ إِلَى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنُهُ هَبَا عَمَّنْ ثُوْرًا" (اورہم ان کے ہر عمل کونیست دنا بود کر کے ہوا میں اڑتی ہوئی خاک بنادیں گے)۔ سوره ومحمر، آیت ۹: ٢٠ 'فَأَحْبَطَا عُمَالَهُمْ--' (پس اس فے ان کے اعمال کوضائع کردیا)۔ سوره ونساء، آیت اس: \* إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَا بِرَمَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكْفِرْ عَنْكُمْ سَيَّاتِكُمْ (اگرتم ان بڑے بڑے گنا ہوں سے اجتناب کروجن سے تمہیں ردکا گیا ہے تو ہم تمہاری ……چیوٹی چیوٹی

#### 11 1.9

نفسيرالميز انجلد ا

سورهء نساء،آیت ۸ ۴: \* إِنَّا اللهَ لا يَغْفِرُا ثَيَّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰ لِكَ لِمَن يَّشَا عُ (خداوند عالم بھی اس بات کو معاف تہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے البتہ اس کے علاوہ جسے چاہتاہے معاف کردیتاہے)۔ بیآ خری آیت یقیناایمان اور توبہ کے بارے میں نہیں کیونکہ ایمان اور توبہ جس طرح دوس کے گناہوں کی بخش کا سب بنتے ہیں ای طرح شرک کے گناہ کی بخشش کا سب بھی ہیں اوران کی وجہ سے شرک کا گناہ بھی معاف کردیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ پیچی خداوند عالم کے اختیار میں ہے کہ وہ تھوڑ تے کمل کوزیا دہ کردے، جبیبا کہ اس نے ارشا دفر مایا: سوره وقص ، آیت ۵۴: ×" أُولَإِك*َيُؤْتَ*وْنَ*اَجْرَهُمْ*قَرَّتَيْنِ" (یمی وہلوگ ہیں کہ جنہیں ان کااجر دومر شہ( دگنا) دیا جائے گا)۔ سوره ءانعام، آیت ۲۰۱۰ \* مَنْجَا ءَبِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرًا مُثَالِهَا (جۇخصايك ئىكى كرے،اسےاس جيسى دىن يكيال دى جائىں گى)-اورجس طرح خداوند عالم ايك عمل كودوسر يحمل مي تبديل كرسكتا ب اورتفوز عل كوزياده كرسكتا ب، الى طرح کسی معدد دیم کو وجود بھی عطا کر سکتا ہے جیسا کہ اس سلسلہ میں اس کا ارشا دگرا می ہے: سوره ، طور ، آیت ۲۱: \* وَالَّنِيْنَامَنُواوَاتَّبَعَثْهُمُ ذُرِّيتَنُهُمْ بِإِيْمَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمْ ذُرِّيتَهُمْ وَمَا ٱكْتَنْهُمْ قِنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَيْ كُلُّامُرِيًّ بِبَاكَسَبَىَهِيْنُ (جولوگ ایمان لائے اوران کی ذریت واولا دنے ان کی پیروی کی تو ہم ان کی اولا دوذریت کوان کے ساتھ کچی کردیں گےادرانہیں ان کے اعمال میں ہے کسی چیز سے محروم نہیں کریں گے کیونکہ ہر خص اپنے اعمال کی زنجیروں میں جکڑا ہوا \_(ج اس آیت میں ''لحوق' 'ادرالحاق سے مرادیمی ہے کہ انہیں عمل کی نعمت عطا کی جائے گی خلاصة کلام یہ کہ خداوند عالم جو چاہے کرسکتا ہےاور جو عظم صادر کرنا چاہے اسے اختیار حاصل بے البتہ میدام ملحوظ ہے کہ وہ جو پچھ کرتا ہے اس مصلحت وبہتر ی کی بنیاد پر کرتا ہے جواس کے اور اس کام کے درمیان پائی جاتی ہے البذار میکن ہے کدان مسلحتون اور اسباب میں سے ایک مصلحت وسبب انہی شفاعت کرنے والوں مثلا انبیاء وادلیاء الہی اور اس کے نیک ومقرب بندوں کا شفاعت کرنا ہوًا س میں كونى حرج و بجاامر لا زمنيس آتا اورنه بى ظلم وزيادتى كاكونى يبلويا ياجاتا ب-

مذکورہ مطالب سے بیدا مرتجی واضح ہوجا تا ہے کہ شفاعت ُ شافعیت یعنی'' شفاعت کرنے والا ہونے' کے معنی میں حقیقی طور پرخداوند عالم کے لیے ثابت ہے اورصرف اسی ذات پر منطبق ہوتی ہے کیونکہ خدا کی صفات میں سے ہرصفت ا کے اور اس کی مخلوق کے درمیان وجود کی فیض رسانی اور عطا و عنایت میں داسطہ و سیلہ کی حیثیت رکھتی ہے لہٰ احقیقی معنی میں شفاعت کرنے والاوہی ہےاوروہی شفیع علی الاطلاق ہے جیسا کہ اس نے ارشاد فرمایا: سوره، دزم، آیت ۲۳: \* قُلُتِتُوالشَّفَاعَةُ جَبِيُعًا ( کہہ دیجئے کہ سب کی سب شفاعت خدا کے لیخصوص ہے)۔ سوره وسحده، آیت ۲۰: \* مَالَكُمُ قِنْ دُوْنِهِ مِنْ وَلِيَّ وَلا شَفِيْعٍ " (تمہارے لیےخدا کے سواکوئی سر پرست نہیں اور نہ ہی کوئی شفاعت کرنے والا ہے)۔ سوره ءانعام، آيت ۵: \* لَيْسَلَهُمْ مِنْدُونِهِ وَلِيُّ وَلَاشَفِيْعٌ \* (ان کے لیے خدا کے سواکوئی سر پرست اور شفاعت کرنے والانہیں )۔ ادر بیہ امریجی داضح ونا قابل انکار ہے کہ خدا کے علاوہ جو بھی شفاعت کرے وہ خدا کے اذن ادر اس کی طرف۔ دی گئی اجازت وحق کی بنیاد پرکرےگا۔ شفاعت کے سلسلہ میں اب تک جو کچھ بیان ہو چکا ہے اس سے پیر حقیقت واضح ہوتی ہے کہ خدا کے حضور ، شفاعہ کرنا صرف ای حد تک ثابت ہے کہ جس سے خدا کی ذات والا صفات کی عظمت و کبریائی پر کوئی حزف نہ آتا ہو ( اس ً وضاحت یوں ہے کہ اگر خداوند عالم اپنے کسی نیک ومخلص بندے کے شفاعت کرنے کی وجہ سے کسی گنا ہگار ومعصیت کار سزامعاف کردیتواں میں کوئی حرب لازم نہیں آتا کیونکہ خدا کاحق تھا کہ وہ نافر مانی کرنے والے کوسزا دے اور خدا۔ این حق کومعاف کردیا ادراینے نیک ومخلص بتد ہے کی شفاعت پر اور اسے اپنی خاص عنایت سے نوازتے ہوئے اپنے ج ے دستبر دارہو کیا ایسا کرناعقلی طور پر ہر گر غلط نہیں اور اس سے خدا کی عظمت و کبریائی پرکوئی حرف نہیں آتا)۔

شفاعت پر کہتے جانے والے اعتر اضات شفاعت کے بارے میں اب تک جو مطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے آپ اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں ک شفاعت فی الجملہ ثابت ہے یعنی ایک حد تک نہ کہ ہر طرح سے اور کلی طور پڑاور عنقر یب آپ مید ملاحظہ کریں گے کہ قر آن مج

تفسيراكميز انجلد ا

پېلااعتراض:

خداوند عالم نے ہرجرم کرنے والے اور گناہ و معصیت کا ارتکاب کرنے والے کے لیے سزا مقرر فرمانی ہے جو قیامت کے دن اسے دی جائے گی اور اس سزا کے بارے میں خدانے اپنے پیڈیبروں کے ذریعے لوگوں کو ڈرایا اور اس سے خوف ولایا ہے تو اب سوال بیہ ہے کہ اگر خدا قیامت کے دن کی مجرم اور گنا ہگا د و معصیت کا رکو وہ مقررہ سزانہ دیتو اس کا ایسا کرتا انصاف ہو گایا تا انصافی ؟ اگر آپ کہیں کہ ایسا کرتا انصاف ہو گاتو بیت سلیم کرتا پڑے گا کہ پہلے تکم اور سزا کا فیصلہ تا انصافی اور ظلم تھا جو کہ خدا کی ذات والا صفات کے ہرگز شایان شان نہیں اور اگر بیکم جائے کہ اس کی انسان کی فیصلہ پر انصافی اور ظلم تھا جو کہ خدا کی ذات والا صفات کے ہرگز شایان شان نہیں اور اگر سیکم جم اسلام یا کی دوسر نے شام کہلا ہے گا کیونکہ مجرم کو سز ادینا ہی عدل وانصاف ہے تو اس کا مطلب سے ہوا کہ انبیاء چیں میں اسلام یا کی دوسر نے شام و تا انصافی والے کا شفاعت کرتا خدا سے ظلم و تا انصافی کر نے کا مطالب دو استد عاء ہے جو کہ ایک ایسا کہ اور سز اکا طرح کے خل

جواب

اس اعتراض کا جواب دوطرح سے دیا جاسکتا ہے نقضی اور حلی، دونوں کی تفصیلات ملاحظہ ہوں:

(۲) (حلى جواب) شفاعت کے ذریع سزا کو ختم کردینا ای صورت میں پہلے صادر کئے گئے تکم سے متصادم سمجھا جائے گا اور بیہ سوا پیدا ہوگا کہ آیا ایسا کرنا عدل ہے یاظلم ونا انصافی' جب شفاعت کے ذریعے سز اوعذاب کو ختم کرنا پہلے تکم کی نفی اور اسے نقط کرنے یا اس کے آثار کو ختم کرنے کے متر ادف ہو جبکہ ایسا ہر گزنہیں اور آپ نے سابقہ دیانات اور شفاعت کے معنی و مفہ کے بارے میں ذکر کئے گئے مطالب سے اچھی طرح اس امر سے آگا ہی حاصل کر لی ہے کہ شفاعت کے نو کی نفی سب نہیں بلکہ شفاعت کا ان صرف میہ ہے کہ وہ مجرم کو مز اسے سخق قرار پانے والوں کے دائرے سے نظار اس پر نظر کر م فرما عفو و مغفرت کا ستی بنا دیتی ہے یا ہی کہ خداوند عالم شفاعت کرنے والے کی عزت و احتر ام کے پیش نظر اس پر نظر کر م فرما

تفسيراكميز ان جلد ا

ہے .....تواس صورت میں شفاعت کے سبب سز اکی نفی نہیں بلکہ خدا کی رحمت کی وسعت کا مظاہرہ ہوتا ہے۔

دوسر ااعتراض شفاعت كسلسله من دوسر ااعتراض يركيا كيا ب كدخداوند عالم كااصول اورطريقة عمل تغير بذير نبيس بلك اس ك تمام افعال نهايت مضبوط اور خوس بنيا دول پر استوار جوت بين كدجن من كن قشم كى تبديلى يا اختلاف كا سوال بى پيدانيس جوتا اور اس كم تمام قصل اورا حكامات يكسال طور پرجارى ونافذ جوت بين اور ان من استثناء كى كوتى صورت تبيس پائى جاتى يمى حال ديگر اسباب كاب يعنى دنيا من سبب اور مسبب كانظام بحى اى بنيا د پر چل را ب به اور بين البى تما ما سباب كى اصل و اسماس ب حسبا كد خدا على سبب اور مسبب كانظام بحى اى بنيا د پر چل را ب به اور بينت اللى تما ما سباب كى اصل و موده جرز آيت ٣٣٠: سوده جرز آيت ٣٣٠: الغوين @ قرانَ جَهَنَّمَ كَمَوْ حِدْ هُمْ أَجْبَعِيْنَ " -

جنہوں نے گراہوں میں سے تیری پیروی کی اوران سب (گمراہوں) کے لیے جنم ہی دعدہ گاہ ہے)۔ سورہ ءانعام، آیت ۱۵۳: \* " وَإَنَّ هٰذَا صِرَاحِيْ مُسْتَقِيْهاً فَاتَبِعُوْهُ تَولَا تَتَبَعُواالسُّبُلَ فَنَقَرَّقَ بِكُمْ "۔

وال کی میراسید حارا می مستمرید می میدون ولا طبیلوا استین معلول پر ماست ( یہی میراسید حارات ہے پس تم اس کی پیروی کرو .....اس پر چلو .....اور دوسرے راستوں پر نہ چلو ورنہ وہ تہمیں پراکندہ کردیں گے )۔

سورہ مفاطرآیت ۳۳: \*" فَلَنْ نَجِدَلِسُنَّتِ اللهِ تَبُو يُلَا أَوَلَنْ نَجِدَلِسُنَّتِ اللهِ تَحْوِيلًا "-(پس آپ ہرگز خدا کی سنت وروش میں کوئی تبدیلی نہیں پائیں گے اور آپ ہرگز خدا کے طریقے میں کوئی تبدیلی نہ دیکھیں گے)۔

فذکور بالا آیات مبارکہ سے داضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ خدا کی سنت دطریقہ میں کسی قسم کی تبدیلی نہیں پائی جاتی جبکہ شفاعت ،خداوند عالم کے طریقے اور اصول کوتو ڑ دینے کا سبب بنتی ہے کیونکہ تمام مجر بین کو سزاند دینا اور ان کے تمام جرائم سے درگز رکر نا مقصد دہدف اور اصولوں سے دستبر دار ہونے کے متر ادف ہے جبکہ خداوند عالم کی ذات والا صفات ایسا کرنے سے بالاتر ہے اور میمکن ہی نہیں بلکہ ایسا کرنا اپنے ہی بنائے ہوئے قوانین سے کھیلنے کے برابر ہے جو کہ خدا کی خدا کی سنت ہے اور وہ ہرگز ایسانہیں کرسکتا' وہ صاحب حکمت اور دانا ہے اس کا ہر حکم اپنے صحیح موارد میں جاری دینا قد ہوتا ہے لہٰذا مجرموں کے جرائم سے چشم پوشی کرنا اس کی پا کیزہ دعظیم حکمت سے ہر گز ہم آ ہنگ نہیں ہو سکتا اور اس کا بعض مجرموں کے بعض جرائم ا گناہوں سے درگز رکرنا ادران پرانہیں سزانہ دینا بھی اس طرح پر ہے یعنی ایسا کرنے سے بھی خداد ند عالم کے نہایت مضر اور تفوس اصولول کا متزلزل ہونالازم آتا ہے اور اس کی ہمیشد سے جاری سنت وروش میں لچک پیدا ہوجاتی ہے اور اس کے دا طریقہ اس کے تمام قوانین واد کلتی ہے جو کہ ہرگز ممکن نہیں ، بلکہ حقیقت مد ہے کہ اس کے تمام قوانین واحکامات میں بکسانیت ہ جاتى ب أيسانهيں بوسكتا كم يحقاد كام تو قابل عمل بول اور كچھند ہول اور كچھ مجرموں كومز ادى جائے اور كچھكومز اند دى جا۔ خداکے قانون میں بیہ بات ممکن نہیں کیونکہ اس کے ہاں مجرموں کے درمیان مجرم ہونے کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں پا یاجا تا ندہی گنا ہول کے درمیان گناہ وجرم ہونے کے لحاظ سے کوئی فرق ہے اور ہر گناہ خدا کی بندگی کے پاکیزہ دائر ے سے باہر ق رکھنے کے برابر بےلہٰدائسی مجرم کوسز ادیناادرکسی کوشفاعت وسفارش کی وجہ سے سزانہ دینا خدا کی ذات سے قابل تصور نہیں ا وہ ہرگز ایسانہیں کر سکتا کہ پچھ مجرموں کوان کے گناہوں اور جرائم پر سز ادے اور پچھ مجرموں کو صرف اس کیے سز انہ دے کہ ا کی سفارش وشفاعت کی گئی ہے میہ بات خداوند عالم کے عظیم مقام ومر تبہ اور مبند پایہذات کے مثایان شان نہیں لہٰذا پیسلیم ک ير ب كاكر شفاعت خدا ب قانون اوراحكامات كامذاق از اف اوران س كطيل كاسب بنتى ب البتد شفاعت وسفارش ا دنیادی زندگ میں یقینا کام آتی ہے اور ہماری معاشرتی زندگی میں شفاعت وسفارش اہم کردار ادا کرتی ہے کیونکہ اس یہ ہمارے تمام کام ہماری نفسانی خواہشات اورا یسے موہوم نظریات پر استوار ہوتے ہیں جن کے سبب ہم حق وباطل کی پہچان ا ان کے درمیان تمیز نہیں کر سکتے بلکہ دونوں کوایک ہی نظر ہے دیکھتے ہیں اور حکمت ودانائی اور جہالت ونا دانی کے درمیان فر نہیں کرتے'ایسے حالات میں شفاعت دسفارش کا مآتی ہے لیکن جہاں تک خدا کے احکامات کاتعلق ہےادراس کے قوان<sup>ی</sup> اوران کی نافر مانی پرسز اؤں کا معاملہ ہےتو اس سلسلے میں کسی قشم کی کچکے نہیں پائی جاتی اور نہ ہی شفاعت وسفارش کی وجہ۔ ان میں کوئی تبدیلی داقع ہو سکتی ہے کیونکہ ایسا ہونا خدا کی حکمت کے منافی ہے۔

جواب بیربات درست ہے کہ خداوند عالم کا راستہ سید ها اور اس کے طریقة عمل میں یکسانیت ہے اور اس کی روش ایک ۔ لیکن اس کی بید وحدت آمیز اور اختلاف نا پذیر روش اس کی عظیم و بلند پا بیر صفات میں سے کسی ایک صفت کے ساتھ محد نہیں اور ایسانہیں کہ اس کا طریقة عمل اس کی ایک ہی صفت مثلاً تا نون سازی اور در عظم صادر کرنے '' کی بنیاد پر استوار ہو اس کا کوئی عظم یا کسی عظم کی نافر مانی پر مقرر کی گئی سز امیں کسی قشم کی تبدیلی نہ آسکتی ہوا ایسا ہر گزیہیں بلکہ حقیقت ہے کہ اس روش اور طریقة عمل اس کی تازم مانی پر مقرر کی گئی سز امیں کسی قشم کی تبدیلی نہ آسکتی ہوا ایسا ہر گزیہیں بلکہ حقیقت سے سے کہ اس روش اور طریقة عمل اس کی تمام مربوط صفات کے بنیادی نقاضوں کی بنیاد پر تائم واستوار ہے۔ اس کی وضاحت یوں ہے کہ بیا مربوتھم کے مثل و شہر سے بالاتر ہے کہ خداوند عالم ہی دنیا ہے ہی چاہی چاہی جارہ پر کا کہ والی تمام موجودات کو زندگی موت رزق نعمتیں وغیرہ عطا کرنے والا ہے اور بیسب کچھاتی کے ہاتھ میں ہے جبکہ بی تمام ا

تفسيراكميز انجلد ا

ایک جیسے نہیں بلکہ مختلف حیثیت کے حامل ہیں لہذا یہ نہیں ہوسکتا کہ مدسب امور خدا کے ساتھ ایک بی حیثیت سے تعلق رکھتے ہوں اور ایک ہی جہت میں اس کے ساتھ ان کا ربط ہو کیونکہ اگر ایسا ہو کہ بیسب امور ایک ہی نسبت سے خدا کے ساتھ تعلق رکھتے ہوں تو پھر سبب اور مسبب کا نظام ہی باقی نہ رہے جبکہ کوئی کا م سبب ومسبب کے نظام کے بغیر انجام پذیر ہی نہیں ہوتا مثلاً خداوند عالم جب سی بیارکوشفا دیتا ہے توکسی ظاہری سبب اور شفاکی متقاضی مصلحت کے بغیر شفانہیں دیتا اور نہ ہی اس حيثيت مي كدوه موت دين والأانتقام لين والااورنهايت قوى وطاقتور ب بلكها سارين ال حيثيت مي شفاديتا ب كدوه مهربان رحم والانتعتين دينے والا شفاعطا کرنے والا اورعفو و درگز رکرنے والا پر دردگار ہے اس طرح اگر وہ کسی جابر وشمگر کو ہلاک وتباہ کرتا ہےتوا سے بھی کسی ایسے ظاہری سبب کے بغیر ہلاک نہیں کرتا جواس کی ہلا کت کا موجب ہواورنہ ہی اسے اپن اس حیثیت میں اسے ہلاک کرتا ہے کہ وہ مہر بان اور رحم والا ہے بلکہ اپنی اس حیثیت میں اسے ہلاک کرتا ہے کہ وہ انتقام لینے والأسخت طاقتورا ورقهار وغالب بے اور قرآن مجيد نے نہايت صراحت كے ساتھا س امركوبيان كيا ہے كه خدا كا ہر كام ظاہرى سبب کے ساتھ اور مصلحت کی بنیاد پر ہوتا ہے اور وہ دنیا میں رونما ہونے والے جس امر کو بھی اس کے وجود کی نسبت سے اپن طرف منسوب کرتا ہے تواپنی کسی ایک یاان چندصفتوں کے حوالے سے منسوب کرتا ہے جواس امر سے مناسبت رکھتی ہوں اور انہی جہات کی بنیاد پراپنی طرف نسبت دیتا ہے جواس امرادر دا قعہ سے ایسی مناسبت رکھتی ہوں جس کے نتیج میں دہ امرادر واقعد وجود ميس آجائ اس بات كودوس لفظول ميس يول بيان كياجا سكتاب كه جرچيز اور بركام كى نسبت ارى مسلحتول اور خوبیوں کے حوالہ سے خدا کی طرف ہوتی ہے یعنی انہی خوبیوں کی وجہ سے اس کا تعلق خدا کے ساتھ ہوتا ہے اب جبکہ آ پ اس حقیقت سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ ہرکام کی نسبت خدا کی طرف اس کام میں پائی جانے والی مصلحت اورخوبی کے حوالہ سے ہوتی ہے تو اس کی روثنی میں پینتیجہ حاصل کرنا آسان ہے کہ خدا کے رائے کا سیدھا (منتقیم) ہونا اور اس کی سنت وردش کا تغیر نا پذیر ہونا اور اس کے سی کام میں اختلاف ودور تکی کانہ پایا جانا اس وجہ سے بے کہ وہ ہر کام ظاہری سبب ومسلحت اور اپنی تمام صفات عالیہ میں سے مربوط ومناسب صفت کے ساتھ انجام ویتا ہے نہ سر کہ اپنی ایک ہی صفت اور حیثیت کے ساتھ لہذا مصلحتوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے اس کا ہر کام ایک ہی مصلحت کی بنیا د پر نہیں ہوتا بلکہ ہر چیز کی مناسبت کے ساتھ ہوتا ہے کیونکداگرایساند ہوبلکہ سب کام ایک ہی جہت دصفت کے ساتھ انجام پذیر ہول تو پھرخدا کا حکم اپنے سبب کی وجہ سے نیک وبد اورمومن وكافرسب كے ليے يكسال ہوجكدان ميں فرق پايا جاتا بے اور چونكدا سباب زيادہ بيں لہذا بھى اليا ہوتا ہے كدمتعدد اساب یکجا ہو کرکسی چیز کے وجود میں آنے کے متقاضی ہوتے ہیں جبکہ بعض اساب وعوامل اس کے وجود میں آنے کے متقاضى نہيں ہوتے الہذا بينہيں کہا جاسکتا کہ ہرتھم کا سبب ايک ہے اور اس ايک سبب کی بنياد پرسب کام انجام پذير ہوتے ہیں۔ بنابرایں شفاعت وسفارش کی وجہ سے سی سزا کا معاف کردیا جانا خدا کی سنت وروش اوراصول میں تبدیلی نہیں کہلا سکتا اورنہ بی اسے اس کے سید مصر استہ (صراط منتقبم) میں کسی قشم کی کچی و انحراف کا موجب قرار دیا جا سکتا ہے کیونکہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ شفاعت کی وجہ سے سزا کی معافی ، دراصل کٹی عوامل کا نتیجہ ادر کٹی اسباب کا اثر ہے مثلاً رحت عفود بخش تحکم فیصلۂ

سورهٔ بقره آیات ۲۷ و ۱

حقدارکواس کاخق دینادغیرہٴ تو بیدہ اسباب ہیں جن کی بنیاد پر شفاعت کے ذریعے سز امعاف ہو کتی ہےا وراس سے سنت ال میں کی قشم کی تبدیلی لازم نہیں آتی۔

تيسرااعتراض

شفاعت کے سلسلے میں تیسرا اعتراض بیر کیا گیا ہے کہ عام طور پرلوگ شفاعت سے بیر مراد لیتے ہیں کہ شفاعت سفارش کرنے والاقتحص حاکم وآ قا کو اس بات پر آمادہ کرے کہ اس نے جس کام کے کرنے یا نہ کرنے کا ارادہ کیا ہے اس۔ دستبر دارہ وجائے اور اپنے ارادے کو بدل دے یعنی اگر اس نے کسی کام کے کرنے کا ارادہ کیا ہے، اسے نہ کرے اور جس کہ کے نہ کرنے کا ارادہ کیا ہے اسے انجام دے گو یا شفاعت وسفارش کی وجہ سے آقاو حاکم اپنا ارادہ بدل دیتا ہے جبکہ کوئی عاد حکر ان ہر گز ایسان بیس کرتا اور وہ اس طرح کی شفاعت وسفارش کی وجہ سے آقاو حاکم اپنا ارادہ بدل دیتا ہے جبکہ کوئی عاد اچی طرح یقین حاصل نہ ہوجا کے کہ اس کا ارادہ اور حکم وفیعلہ غلط تھا اور اب مسلحت میہ ہے کہ وہ اسے بدل دیتا ہے جبکہ کوئی عاد فالم وشکر ہوتو وہ اپنے مقرب درگاہ لوگوں کی شفاعت وسفارش کو اس وقت تک قبول نہیں کرتا جب تک کہ اسے اس بات ظالم وشکر ہوتو وہ اپنے مقرب درگاہ لوگوں کی شفاعت اور سفارش کو اس وقت تک قبول نہیں کرتا جب تک کہ اسے اس بات خالم وشکر ہوتو وہ اپنے مقرب درگاہ لوگوں کی شفاعت اور سفارش کو اس وقت تک قبول نہیں کرتا جب تک کہ اسے اس بات خالم وشکر ہوتو وہ اپنے مقرب درگاہ لوگوں کی شفاعت اور سفارش کو یقینا قبول کرتا ہے جبکہ وہ جات جس کہ اور ڈ نی کہ دوہ اس نہ ہوجا کے کہ اس کا ارادہ اور حکم وفیولہ غلط تی اور اس اور دی خیک ہوں ہوتا ہوں ہی تر کہ ہوتا ہوں گر می خواجت کہ ان کا اور دول کر تا ہے جبکہ وہ جا تا تی کی ہے کہ دینا الف اور ڈ نے کہ دوہ انہ اور دی پر شفاعت وسفارش کرنے والے کو راضی رکھنا عدل کرتا ہے جبکہ وہ جاری میں دی گر اور ڈ

جواب

شفاعت دسفارش کو تبول کرما خدا کے ارادہ دعلم میں تبدیلی کا سبب نہیں بتما اور نہ ہی اس کے مم وقیطے کے خلط ثابر ہونے کا ثبوت بتما ہے بلکہ جس چیز پر اس کاعلم وارادہ واقع ہو (مراد دمعلوم) اس میں تبدیلی پیدا ہو جاتی ہے۔ اس وضاحت یوں ہے کہ خدادند عالم کو علم ہے کہ فلال شخص آیندہ کن حالات میں ہوگا یعنی فلال وقت میں وہ فلال حال میں ہر کیونکہ اس کے اسباب پیدا ہوجا تحین گے جو کہ اسے اس حال سے دو چار کریں گے لہٰذا خدا تھی اب اس کے لیے دوسرا ارا مرتا ہے جیسا کہ اس نے فرمایا ہے: سورہ حد تمان، آیت ۲۹: (وہ ہردن نے کا میں ہے)۔

## ۲۹۷

نسيراكميز انجلد ا

وره ءرعد، آیت ۹ ۳: \* يَهْحُوااللهُ مَايَشَاءُوَ يُثْبِتُ \* وَعِنْدَهَا أُمُّ الْكِتْبِ (خداوند عالم جو چاہتا ہے موکردیتا ہے اور جو چاہتا ہے باقی رکھتا ہے ای کے پاس اصل کتاب ہے)۔ الوره ء ما مکره ، آیت ۲۴: \*" بَلْ يَلْ كُمَبْسُوْطَتْنِ نَيْنُفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ" (بلکہاس کے باتھ کھلے ہوئے ہیں وہ جس طرح چا ہے انفاق کرتا ہے)۔ ان مطالب کو بہتر طور پر سجھنے کے لیے بید مثال دی جاسکتی ہے کہ مثلا ہمیں یقین ہے کہ عنظریب فضا میں تاریکی چھا بائے گی اور ہم کچھنیں دیکھ پائیں گے جبکہ ہم دیکھنا بھی چاہتے ہیں اور ہمیں اس بات کا بھی یقین ہے کہ اس تاریکی کے بعد ہرسورج طلوع ہوگا اور روشی آ جائے گا ان دونوں چیز وں کاعلم ویقین رکھنے کے باوجود ہم رات کی تاریکی آ تے ہی چراغ بلانے اور تاریکی ختم ہونے پر چراغ بجھا دینے کا ارادہ کرتے ہیں تو اس صورت میں ہمارے علم وارادہ میں کوئی تبدیلی نہیں کی بلکہ جس چیز پرعلم وارادہ واقع ہوا ہے اس میں تبدیلی آئی ہے یعنی رات، دن میں اور دن، رات میں بدل گیا ہے (معلوم و اراد میں تبدیلی آئی ہے) نہ کہ ہمارے علم وارادہ میں گویا وہ (معلوم ومراد) اب ہمارے علم وارادہ کا تطبیقی مصداق نہیں ہے بلکہان کے دائرہ انطبقاق سے باہر ہو گئے، تاہم بیضروری نہیں کہ ہرعلم ہز ''معلوم'' پراور ہرارادہ ہز ''مراد'' پر منطبق ہو' المعلوم یعنی وہ چیزجس پرعلم واقع ہوااور''مراد'' یعنی وہ چیزجس سےارادہ تعلق پکڑ ہے) البتہ علم وارادہ کی جوتبدیلی خداد ند الم کی بابت محال و ناممکن ہے وہ میہ ہے کہ جن چیز ول پر خدا کاعلم وارادہ واقع ہوا ہے (معلوم مراد) وہ تو اپنی حالت پر باقی یں لیکن خدا کاعلم وارادہان پر منطبق نہ ہو سکے ایسا ہر گرنہیں ہوسکتا کیونکہ اسے غلطی وغلط<sup>ن</sup>ہی اوراراد بے کا ٹوٹ جاتا کہاجا تا ہے جو کہ خداوند عالم کے لیے محال ہے دوسر لفظوں میں مید کہ خدا کاعلم غلط ثابت ہوجائے اور اس کا ارادہ یورا نہ ہو سکے پیر ار ممکن نہیں البتداییا ہونا ہم انسانوں کے لیے ممکن ہے مثلاً آپ دور سے کسی چیز کودیکھیں اور سیمجھیں کہ بدانسان ہے لیکن ب وہ نز دیک آئے تو معلوم ہو کہ بیگھوڑا ہے تو اس صورت میں یقدینا ہماراعلم کہ بیانسان ہے بدل جائے گا جبکہ وہ چیز اپنی الملی حالت پر باقی رہے گی یعنی وہ تھوڑ اانسان نہیں بن جائے گا بلکہ ہمارے علم میں تبدیلی آ جائے گی اور غلطتهی دور ہوجائے گی میتو ہے کم کی مثال ارادے کی مثال بھی ایسی ہی ہے مثلا آپ کسی کام کے کرنے کا اارادہ کرتے ہیں اوراسے انجام دینا اہتر سیجھتے ہیں لیکن بعد میں معلوم ہوتا ہے کہ اس کا انجام نہ دینا بہتر ہے تو ہم اپنے پہلے اراد بے کوتو ڑ دیتے ہیں ادراس کا م کے نے کاارادہ کر لیتے ہیں تواس صورت میں ہماراارادہ بدل گیا نہ کہ اس کام میں کوئی تبدیلی آئی کیکن یہ دونوں صورتیں یعنی الم واراده کی تبدیلی (غلطی دغلطنبی اورا را دے کا ٹوٹ جاتا) خداوند عالم کی بابت ہر گزنامکن ونا درست ہے۔ مذکورہ مطالب میں نور کرنے سے آپ کو اس امر سے آگاہی حاصل ہو چکی ہے کہ شفاعت اور سفارش اور اس کی اجہ سے سزا کا معاف کردینا اس طرح نہیں ہے بلکہ اس میں کٹی دیگر عوامل واسباب کا رفر ما ہوتے ہیں جن کی وجہ سے خداوند عالم مجرم وگنا ہمگارکومز انہیں دیتانہ کہ تلطی وغلطہمی باارادے کے ٹوٹ جانے کی وجہ سے !۔

چوتھااعتر اض لوگوں کے ساتھ شفاعت کا وعدہ کرنا اور انہیں شفاعت وسفارش کی امید دلانا اور انہیاء کرام علیم السلام کالوگوں شفاعت کی بابت بار باریا دوھانی کرانا انہیں گناہ ومعصیت کی راہ پر آنے کی جرائت دلانے اور خدا کے احکامات کونظر انداز دینے کی راہ ہموار کرنے کا سبب ہے اور بیدوین کی تبلیغ کے متصد لیتی لوگوں کوخدا کی اطاعت دفر مانبر دارتی کی طرف ماکل کر۔ سے تو میدوتا ویل کی جائے جس سے دین کے متصد کی نہ ہو۔

جوان اس اعتراض کاجواب ہم دوطرح سے دیتے ہیں نقصی اور حلی: ا۔ (لقص) ۔ اگر آب شفاعت کی آیات کو گناہ ومعصیت کی ترغیب دلانے کا سبب سجھتے ہیں توان آیات ۔ ہارے میں آپ کی رائے کیا ہے جن میں عفود مغفرت اور خدا کی وسیع رحمت کا تذکرہ کیا گیا ہے جبکہ عفود بخشش والی آیات میر شرك بح علاوہ ديگرتمام كنا ہوں كى معافى كى تنجائش مذكور بے جيسا كەخدا فے ارشاد فرمايا: سوره ءنساء، آیت ۸ ۴: \* ( إِنَّاللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاعُ ( خداوند عالم بھی اس بات کومعاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے البتہ اس کے علاوہ 🗈 چاہے معاف کردیتا ہے)۔ اس آیت کے بارے میں بیان کیا جاچکا ہے کہ بیتو یہ کے سلسلے میں نہیں کیونکہ اس میں شرک کے گناہ کی بخش ا ہونے کا ذکر ہے جبکہ توبہ کے ذریعے شرک کا گناہ بھی معاف ہوسکتا ہے۔ ۲\_(حلی) لوگوں کے ساتھ شفاعت کا دعدہ کرنا ادراندیا یہ کرا ملیہم السلام کا شفاعت کی تبلیخ کرنا اس صورت مل لوگوں کو گناہ ومعصیت کی رغبت دلانے اورخدا کی نافر مانی کرنے میں جراکت کا سبب بن سکتا ہے جب اس میں سہ دوچیز بر يائى جائين: ا۔ مجرم و گنا ہگاراوراس کی نشانیاں معین کردی گئی ہوں یا کم از کم اس گناہ کو واضح طور پر بیان کردیا گیا ہوجس میں شفاعت دسفارش قابل قبول ہو کتی ہےادران دونوں صورتوں کی اس طرح صراحت دوضاحت کر دی گئی ہو کہ کسی قشم کا مغالہ شہونے پائے۔

(اگرتم نمبیره گناہوں سے اجتناب کروتو ہم تمہاری غلطیاں (صغیرہ گناہ) معاف کردیں گے)۔ اس آیت میں خدادند عالم نے دعدہ فرمایا ہے کہ اگرتم بڑے بڑے گناہوں سے دور ہوجاد تو ہم تمہاری چھوٹی چوٹی خطاوئ سے درگز رکرلیں گے توجب خدادند عالم اییادعدہ کرسکتا ہے تو وہ یہ بھی کہ سکتا ہے کہ اگرتم اپنے ایمان پر قائم ہے اور قیامت کے دن میرے پاس سیچ مومن بن کر آئے تو میں تمہارے لیے شفاعت کرنے والوں کی شفاعت قبول کروں گاادر خدادند عالم کااس طرح کہنا تیج ہے کہ یہ کہ ان ان اور اس پر قائم رہنے کہ سکتا ہے کہ گناہ والوں کی شفاعت قبول اردوں گاادر خدادند عالم کااس طرح کہنا تیج ہے کہ ایک کہ انسان کو شرک کی راہ پر لا کھڑا کرتے ہیں۔ چنا نچہ خدا کا ارشاد ہے کہ ایک کہ میں میں میں جبکہ گناہ و معاصی ، ایمان کر در در اور دول میں قسادت پیدا کرد ہے ہیں یہاں تک کہ انسان کو شرک کی راہ پر لا کھڑا کرتے ہیں۔ چنا نچہ خدا کا ارشاد ہے:

سوره ءردم ، آیت • ا : \* ثُمَّ كَانَعَاقِبَةَ الَّنِ يُنَ أَسَاعُوا الشُّوْآى أَنْ كُنَّ بُوابِالتِ اللهِ (جن لوگوں نے بر بے کام کتے ان کا نتیجہ یہی ہوا کہ انہوں نے خدا کی آیات کو جملا دیا)۔ لہذاعین ممکن ہے کہ شفاعت کے دعدے سے کس شخص کے دل میں خدا کا خوف پیدا ہوجائے ادروہ گنا ہوں -بالکل دور ہوجائے ادر تفوی و پر ہیزگاری کا راستہ اختیار کرلے اور نیک وصالح لوگوں میں سے ہوجائے کہ پھراسے ..... ندکور معنی میں ...... شفاعت کی ضرورت ہی نہ پڑے تو ہیہ بات شفاعت کے اہم ترین فوائد میں سے ایک ہے یہی حال اس صورت میں بھی ہے کہ اگر وضاحت وصراحت کے ساتھ مجرم وگنا ہگار مخص کالعین کر کے کہا جاتے کہ اس کے فن میں شفاعت قامل قبول ہے یاکسی خاص گناہ وجرم کے بارے میں کہا جائے کہ اس میں شفاعت قبول ہو کتی ہے کیکن ریکھی کہا جائے ک شفاعت کے باد جود کچھ سزاضرور دی جائے گی یا بعض اوقات میں سزا ہو کتی ہے تو اس صورت میں شفاعت وسفارش جرم دگز کا ارتکاب کرنے والوں کے لیے ہر گز گناہ کرنے کی جرات کا سبب وباعث نہیں ہوگی کیونکہ اس صورت میں ہر لمحداس بات امکان ہاتی رہے گا کہ شایداس گناہ کی سزااور عقاب یورے طور پر شفاعت کے ذریعے معاف نہ ہو سکے اس لیے اس -ارتکاب سے پر ہیز کیا جائے گا۔ ادر جہاں تک قرآن مجید کا تعلق ہے تو اس میں نہ تو مجرم و گناہ کرنے والوں کی کوئی نشا ند ہی کی گئی ہے کہ فلاں قش کے افراد کو شفاعت کی وجہ سے عذاب دسزانہیں دی جائے گی اور نہ ہی *کسی مخصوص گ*ناہ کی مزاکی معافی کا اعلان کیا گیا ہے بلک اس قدر بیان کیا گیا ہے کہ پچھلوگوں کو شفاعت کی اجازت دی جائے گی اوران کی شفاعت قبول کی جائے گی۔ (اس سلسلے میں عنقریب مزید مطالب بیان کئے جاعیں گے )۔لہٰ داقر آن مجید میں جو کچھ شفاعت کے سلسلے میں بیان کیا گیا ہے اس میں کس فتسم كاكوئي اعتراض وارذنيس بهوسكتابه ميرالماده ع عام الم يا نچواں اعتراض عقل، شفاعت دسفارش کو صحیح قرار نہیں دیتی ادرا گرضچو قرار بھی دے تو صرف اس حد تک کہ ایسا ہوناممکن ہے نہ پیر ايسا ہوا بھی ہے يا بير کہ وہ ايک يقيني امر بے لينى عقل صرف اس قدر ثابت کر سکتى ہے کہ شفاعت کا دقوع يذير ہوناممکن ہے کيکہ میہ بات ہرگز ثابت نہیں کرتی کہ وہ واقع بھی ہوگی اور جہاں تک قرآنی آیات کاتعلق ہےتوجن آیات میں شفاعت کا ذکر۔ وہ تین قسم کی ہیں ایک وہ آیات ہیں جن میں شفاعت کی سرے ہی سے نفی کی گئی ہےاور قیامت کے دن شفاعت کے وجو

واضح اورصر بح الفاظ ميس مطلقاً ا نكاركيا كما ب مثلا:

تفسيراكميز انجلد ا سورهٔ بقره آیات ۲۴ و ۴۸ P\* +1 سوره وبقره، آيت ۲۵۵: \* لَابَيْعُ فِيْهُوَلَاخُلَّةُ وَلَاشَفَاعَةٌ \* ( قیامت کے دن کو کی خرید وفر دخت ہوگی نہ کو کی دوسی ہوگی ادر نہ ہی کو کی شفاعت )۔ دومرى وه آيات كدجن مي بديان كيا كيا ب كداكر شفاعت موتى بى تب بحى ده كوتى فائده تبي د في مثلا: سوره ومدیژ، آیت ۴۸: \* فَبَاتَنْفَعْهُمْ شَفَاعَةُ الشَّفِعِيْنَ (انہیں شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کوئی فائدہ نید ہےگی)۔ اور تيسرى وه آيات بي كدجن ش شفاعت كوخدا كاون واجازت كساته مشروط قرارديا كما ي مثلا: سوره وبقره، آيت ۲۵۵: \* ... إلَّا بِإِذْنِهِ (مگرخدا کے اذن کے بعد!)۔ سوره و کوش، آیت ۳: \* \* \* . . . اِلَّاحِنُ بَعْدِ إِذْنِهِ \* ( مگرخدا کے اذن داجازت کے بعد!) یہ سوره ءانبياء، آيت ۲۸: \*"… اِلَّالِيَنِ اَتُرْتَضِي \* ( گمراہے کہ جس پرخداراضی ہو۔(اس کواں کام کے لیے پیند کرے)۔ بیآ یات اوراس طرح کی دوسری وہ تعلیقت کہ جن میں کسی کام کوخدا کے اذن وارادہ کے ساتھ مشروط کیا گیا ہے۔ سب اس بات کی دلیلیں بیں کہ قرآن مجید کا اعلوب وطرز کلام ہی ہی ہے کہ جب کسی چیز کی کمل طور پر اور یقینی صورت میں نفی کرنامقصود ہوتوا سے خدا کے اذن واجازت اور مشیت دارادہ کے ساتھ مشروط کر دیا جاتا ہے اور ان آیات میں بھی اس طرز کلام کوا پنایا گیا ہے تا کہ اس بات کو داضح کر دیا جائے کہ شفاعت کی کوئی حیثیت ہی نہیں بلکہ جو پچھ بھی ہے وہ خدا کا اذن اور اس کی مشیت وارادہ ہے مثلا: سورهءاعلی ، آیت ۲: \* "سَنْقُرِئُكَ فَلَا تَنْسَى أَ إِلَّا مَاشَاً ءَاللهُ" (ہم عنقریب آپ کو پڑھادیں گے پھر آپ ہر گزنہ بھولیں گے مگروہ کہ جوخدا جاہے)۔

سوره مود، آیت ۲۰۱: \* خلیل بُنَ فیبها مادامتِ السَّلوٰتُ وَالَا مَنْ الَّا مَاسَاً عَرَبَ بُّكَ (وه بمیشدای ریس گے جب تک کد آسان اورز مین باقی ہم مگروہ کہ جو تیرا پر وردگار چاہے)۔ ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید میں کوئی ایسی آیت ہی نہیں جو شفاعت کے قطق ویقینی طور پر وقوع پذیر ہونے کا شوت بن سکے۔

اس کے علاوہ احادیث دروایات (سنت) میں بھی شفاعت اور اس کی خصوصیات کی بابت جو پچھ ذکر ہوا ہے اس ا سہارالے کر شفاعت کو سیح قرار نہیں دیا جا سکتا اور جس حد تک اس کا سہار الیا جا سکتا ہے وہ اس سے زیادہ پچھ نہیں جو مجید میں شفاعت کے بارے میں موجود و مذکور ہے بنابرایں متیجہ سے ہوا کہ شفاعت کے بح ہونے پر نہ تو عظی دلیل موجود ہے او نہ ہی کتاب وسنت سے اس کا شبوت ملتا ہے۔

جواب

اور دو آیات کر جن میں شفاعت کو خدا کے اذن واجازت اور رضایت کے ساتھ مشر دط کیا گیا ہے اور کہا گیا الا باذنه "اور "الا من بعن اذنه 'کو یہ جملے شفاعت کے ممکن الوقوع ہونے کا ثبوت فرا تم کرتے ہیں کیو تکہ جب مصدر کو صفاف بنا کر ذکر کیا جائے تو اس سے متعلقہ امر کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ملتا ہے اور بدایسا امر ہے کہ اسلوب کلام کا علم رکھنے والے ہرگز اس کا الکار ثبیں کر سکتے ای طرح یہ کہا کہ "الا باذنه "اود" الا لمن ارتضای "دونوں کا متی کا یک علم رکھنے والے ہرگز اس کا الکار ثبیں کر سکتے ای طرح یہ کہا کہ "الا باذنه "اود" الا لمن ارتضای "دونوں کا متی کا یک ہے علم رکھنے والے ہرگز اس کا الکار ثبیں کر سکتے ای طرح یہ کہنا کہ " الا باذنه "اود" الا لمن ارتضای "دونوں کا متی کا یک ہے یہن '' مگر یہ کہ مقدا چا ہے '' ، ہرگز درست نہیں ۔ اس کے علاوہ یہ کہ شفاعت کی بابت جو مواردا ستناء ذکر کئے گئے ہیں وہ ایک نہ چین نیں بلہ مختلف عبارتوں سے ساتھ ہیں مثلا کی مقام پر ارشاد فرمایا: " الا بازنده "اور کی مقام پر ارشاد فرمایا: " الا من بعن اذنه "اور کی مقام پر ارشاد فرمایا: " الا لمین ارتضای نا وار کی مقام پر ارتاد فرمایا: " الا کہن تیں بلہ تعلق عرارتوں نا تک متاہ پر ارشاد فرمایا: " الا مین شہں میں بعد اذنه "اور کی مقام پر ارشاد فرمایا: " الا لمین ارتضائوں کا مقام پر ارشاد فرمایا: " الا من شہں مین بعد ادنه "اور کی مقام پر ارشاد فرمایا: " الا لمین اور کی مقام پر ارشاد فرمایا: " الا من شہں مین خال کی مشیت ورضایت تو آیا یہ کی متی " الا من شہں بالحق و بھی اگر " اذن 'اور' ارتضاء' کا ایک متی تی کی کیا ہے میں نہیں کہ '' الا باذنه '' ( گر ضدا کے اذن واجازت کے ساتھ ) والامتی مراد ہے؛ ہرگر ٹیں! کیونک 'اور' ارتضاء' کا ایک متی تی کا ور در ہے کہا ہوں '' میں شک کر ہو کہ ہوت کہ کہی تھی ہوں نا میں بھی تھی ہو کہ کہی تھی ہو کہ کو تک ہوں کہ کہ کہ ہو تی نا ہوں کہ کر کہ ہوں نا ہوں میں ہیں کہی کر ہے تھیں ہو کہ کہی ہوں کہی ہوں نا کہ ہی کہی ہو تھی ہو ہو تھی ہو کہی ہو کہ ہوں ہو تھی ہو کہی ہو کہی ہوں کہی ہو کہی ہو کہی ہوں کہ ہو ہو کہ ہو کہ ہو کہی ہو تکا ہو کہ ہو کی ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہی ہو کہ کہی ہو کہ کہی ہو کہ کہی ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ کہی ہو کہ ہو ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو ' می کہ کہی کہ کہ کہر کو کہ کہ کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو ہ

تفسيراكميز انجلد ا

ج<u>صاعتراض</u>

آیات شفاعت کو ثابت کرتی ہیں اور جہاں تک سنت کا تعلق ہے تو اس میں بھی دہی کچھ ثابت کیا گیا ہے جو قر آن مجید میں۔ انشاءاللہ تعالیٰ اس سلسلے میں احادیث وروایات عنقریب ذکر کی جائیں گی۔

قرآنی آیات میں اس بات کو صراحت کے ساتھ بیان نہیں کیا گیا کہ قیامت کے دن خجر مین کوان کے جرائم ۔ ثابت ہونے اور سزائے معین ہوجانے کے بعد بھی شفاعت کی وجہ سے سزانہیں دی جائے گی بلکہ ان آیات سے صرف ب سمجھا جاتا ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام شفاعت کرنے والے ہیں اور اس سے مراد اس کے سوا پھینیں کہ دہ خداد ند عالم ا لوگوں کے درمیان داسط کی حیثیت رکھتے ہیں یعنی خدا کے احکامات کو دی کے ذریعے حاصل کرتے ہیں اور لوگوں تک پہنچا۔ ہیں اور انہیں ہدایت کرتے ہیں ان کا ایسا کرنا اس طرح پر ہے جیسے کوئی بڑی ہویا جاتا ہے اور ہو ساز کر تے ہیں اور لوگوں تک پہنچا۔ چیز وں اور انہیں ہدایت کرتے ہیں ان کا ایسا کرنا اس طرح پر ہے جیسے کوئی بڑی ہویا جاتا ہے اور ہو ہوتا اور نموکر تا ہے اور پھر ذہ چیز وں اور اوصاف واحوال کا سب بن جاتا ہے کہیں انبیاء کرام علیم السلام مونین کے لیے دنیا داخرت میں شفتے ہیں یعنی ا کی وجہ سے اہل ایمان پھلتے کچو لیے اور نموکرتے اور ہدایت و سعادت کی راہ پر اس کے در ایس کی شی ہوئی کر تا ہے اور چر ذہ سوا پچھتی نہیں ہوا ہے کہ ان کا ایسا کر نا اس طرح پر ہے جیسے کوئی بڑی ہویا جاتا ہے اور وہ ہز حستا اور نموکر تا ہے اور چر دہ چیز وں اور اوصاف واحوال کا سب بن جاتا ہے کہیں انبیاء کر ام علیم السلام مونین کے لیے دنیا داخرت میں شفتے ہیں یعنی ا

جواب شفاعت کا جومتی ذکر کیا گیا ہے وہ صحیح ہے اس میں کوئی کلام نہیں لیکن شفاعت کو ای میں مخصر قرار نہیں دیا جا حیہا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں بلکہ بیمتنی، شفاعت کے معانی میں سے ایک ہے جس کے صحیح ہونے پر سب کا انفاق ہے ا ہم سب الصحیح سیحیتے ہیں تا ہم شفاعت کو ای میں مخصر کر دینا ہر گر درست نہیں اس سلسلے میں ہمارے سابقہ بیا نات کے علا سورہ نساء کی آیت ۲ میں واضح طور پر فکور ہے: مح<sup>رد</sup> اِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اَنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اَنَ اللَّ الَّهِ مَعْفَرُ کَمَا دُوْنَ ذَلِنَ کَ لَمَ سَ اَسَلَّے مَعْنَ مَمار کے سابقہ دیا نات کے علا مورہ نساء کی آیت ۲ میں واضح طور پر فکور ہے: مح<sup>رد</sup> اِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اَنَ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اَنَّ الَّ اَلَ اَلْ اَلَ لَهُ مَنْ يَشَاعُ مُنْ (خداوند عالم اس بات کو کمیں معاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کی کو شریک قرار دیا جائے لیکن اس کے علاوہ ن چاہم معاف کردیتا ہے)۔ والے نے اندیاء \* کے شیع ہونے کا جومتی کیا ہے اور آیت کو اس معنی میں مخصر قرار دیا ہے دہیں ہے جبکہ اعتراض کر۔ تو ہے کہ دریاء کی بابت ہم بیان کر چکے ہیں کہ میہ آیت ایمان اور تو ہے کہ بارے میں نہیں ہے جبکہ اعتراض کر۔ والے نے اندیاء \* کے شیع ہونے کا جومتی کیا ہے اور آیت کو اس معنی میں مخصر قرار دیا ہے دوں کو ایمان کر۔ تو ہے کہ دریا جائے معاد کی میں ایک کی کی کی کھی کو اس معنی میں مخصر قرار دیا ہے دو کی کو کی ان کارہ ہو ہم ہو ہے کا کو کی ایمان اور تو ہے کہ دوست ہیں نہیں ہے جبکہ اعتراض کر۔ اس میں ایمان اور تو یہ کے ملا تے ہیں حالا تک ہو ہی تھ میں شفاعت کو اس معنی میں مخصر قرار دینے کا کو کی انثارہ موجو ذمیں ا

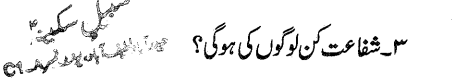
تفسيراكميز انجلد ا

ساتوال اعتراض اگر ہم عقل کو معیار قرار دیں تو بیر حقیقت تھل کر سامنے آجاتی ہے کہ عقل شفاعت وسفارش کو صحیح قرار نہیں دیتی اور جہاں تک آیات کا تعلق ہے توان میں بھی وضاحت موجود نہیں بلکہ بعض آیتوں میں شفاعت کا سرے سے انکار کیا گیا ہے اور لبض میں اسے ثابت کیا گیا ہے بعض آیات میں اسے مشروط طور پر ذکر کیا گیا ہے اور بعض میں مطلق اور غیر مشروط طور پر ا لبزاالی صورت حال میں دینی آ داب اس بات کے متقاضی ہیں کہ ان آیات پر ایمان لایا جائے اور (آیات میں تعاقب کا میں میں مطلق اور غیر مشروط طور پر ا

جواب آیات متثابہات کے سلسلے میں میاصول ہے کہ آئیں تحکمات سے ملایا جائے (ان کی طرف لوٹایا جائے) تو وہ بھی تحکمات کے زمرے میں آجاتی ہیں اور ایسا کرنا لینی آیات متثابہات کو آیات تحکمات کے ساتھ ملانا (ان کی طرف لوٹانا) ایسا کا مہیں جو ہم انجام نددے سکتے ہوں بلکہ میدامر ہمارے لیے ممکن ہے اس سلسلے میں مزید وضاحت سورہ آل عمران کی آیت کے میں کی جائے گی کہ جس میں آیات کی دوشت میں بیان کی گئی ہیں ایک تحکمات اور دوسری متثابہات خوان کی آیت میں کی جائے گی کہ جس میں آیات کی دوشت میں بیان کی گئی ہیں ایک تحکمات اور دوسری متثابہات ، چنا تحکمات ہے '' میڈ کہ ایت گی محکمات گو آ گُر الکیٹ و اُخَرُ مُتَشَدِ ہاتٌ (اس میں پچھ آیات کی ایسی کھا آیات کی دوشت میں بیان و اُخَرُ مُتَشَدِ ہاتُ (یہاں میں پچھ آیات کی معان ہیں جو کہ اصل کتاب ہیں اور دوسری متثابہات ہیں)۔ معانی سم حکم آیات کے معانی کو سمجھنے کے اس سلسلے میں مزید معان ہے ہوں کہ معانی کو سمجھنے کے اس سلسے میں کہ معان کی کہ میں ہوں کہ معان کی کہ میں میں کہ معان کی کہ ہے تھا ہوں: میں کہ میں کہ میں آیات کی دوشت میں بیان کی گئی ہیں ایک تحکمات اور دوسری متثابہات کہ سلسے ہیں دیں اول کی میں کہ معان کی مطلب ہو ہے کہ میں آیات کی دوسر میں میں میں میں میں میں میں میں میں کہ میں ہوں ہوں کہ کہ میں ہو کہ میں کہ معان کو تعلی ہوں کہ معانی کو تی کھی کے لیے تحکمات کی معانی سلسل میں ہو کہ ہوں کہ کہ تکھی ہوں ہیں ہیں اس میں کہ کہ میں کہ معانی کو تی کھی کے لیے تحکمات کی طرف رجو کی جاتے اور ان کو سلسے کہ معانی سی کہ میں ہیں جن میں جن کی کہ کہ میں بی کھی کہ کی ہوں جن اور میں جن

کے معانی کا مرک روں ساجائے ادران وسائے رطار کو معانی والی آیات کوغیر واضح معانی والی آیات کے سامنے کے معانی واضح ہیں جبکہ متشابہ آیتوں کے معانی واضح نہیں لہٰذا واضح معانی والی آیات کوغیر واضح معانی والی آیات کے سامنے ارکھ کران سے مطلب و مقصود کو سمجھا جائے تو وہ متشابہات بھی تحکمات کی طرح ہوجاتی ہیں اوران کے معانی بھی واضح ہوجاتے ہیں )۔

سبرحال آیات محکمات اور آیات متثابہات کی بابت مذکورہ آیت (سورہ آلعمران۔۷) کی تفسیر میں تفصیلی بحث کریں گے۔



شفاعت کے بارے میں اب تک جو مطالب ذکر کئے گئے ہیں ان کی روشن میں آپ اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ قیامت کے دن جن لوگوں کی شفاعت کی جائے گی ان کالغین ونشا ند ہی کسی صورت میں مناسب نہیں اور نہ ہی ان لوگوں کی نشاند، ی کرنا دینی اخلاق وتر بیت ہے کوئی نسبت رکھتا ہے بلکہ دینی اخلاق وتر بیت اس امر کے متقاضی ہیں کہ ان لوگوں۔ بارے میں مبہم اور مجمل وغیر داضح طور پر مطالب بیان کئے جائیں اوران کی صرح نشاند ہی نہ کی جائے اس لیے قرآن مجید م ان لوگوں کا تذکرہ نہایت ابہا م اجمال کے ساتھ کیا گیا، چنانچہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: سورہ جدیز ، آیت ۸ س:

\* كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ مَدِينَةٌ أَنَّ إِلَا آ فِيهِ الْبَبِينِ أَنْ فَى جَنْتٍ بَبَسَاءَلُونَ أَنْ عَر الْهُجُرِمِيْنَ أَنْ مَاسَلَكُكُمْ فَى سَقَى 5 قَالُوا لَمْ نَكَ مِنَ الْمُصَلِّينَ أَنْ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْبَسْكِيْنَ أَنْ وَكُنَّا نَخُوضُ الْهُجُرِمِيْنَ أَنْ مَاسَلَكُكُمْ فَى سَقَى 5 قَالُوا لَمْ نَكَ مِنَ الْمُصَلِّينَ أَنْ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْبَسْكِيْنَ أَوْ وَكُنَّا نَخُوضُ الْمُحَلِّينَ أَنْ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْبَسْكِيْنَ أَن مَ الْمُحَلِّينَ أَن الْمُعَلِينَ أَن مَ الْمُعَمَّى الْمُعَدِينَ أَن مَ الْمُعَالَينَ فَي مَدْ الْمُعْمَ الْمُعْمَى الْمُعَالَينَ فَعُوضَ مَنْ الْمُعْمَرَ مِنَ أَنْهُ مَا تَنْفَعُهُمُ الْمُعَامَةُ وَالْمُ مَنْ أَنْ أَعْمَ الْمُعَمَى الْمُعَمَى الْمُعَمَى الْمُعَانَ مَنْ مَعْتَى أَنْ وَقُوضَ مَنْ الْمُعَانَ مُ مَنْ أَنْ مَعْتَى مَا لَهُ عَلَى أَنْ أَنْ أَعْمَ الْمُ مَا الْمُعْمَى مُ مَنْ أَعْمَ الْمُعَانَ مَنْ أَعْتَ مَا تَنْفَعُهُمُ مَنْ أَعْتَى أَعْمَ مَنْ أَعْمَ لَكُونَ أَعْ وَكُنَا أَنْ أَنْ أَعْذَا لَهُ فَعْتَنْ أَعْتَى أَنْ أَعْلَى الْمَالَكُمُ مَنْ مَنْ أَنْ أَعْتَقَا مَ أَنْ الْمُعَنْ أَعْتَ مُ أَنْ أَعْتَنَا أَعْنَ أَعْتَ الْمُعْذَي مُنْ أَنْ أَعْتَلَكُمُ مُ أَنْ الْمَالَكُلُكُمُ مُنَا الْمُعَالَيْتُ مَنْ أَعْتَ مَا مَنْ أَعْتَعْمَ مُ مَنْ أَعْتَ أَعْتَ مَنْ أَعْتَ مُ أَنْ أَعْتَ مَا مَنْ أَعْتَلَكُمُ مُ مَنْ أَعْتَلَقَا مَ أَنْ أَعْتَ مُ أَعْتَ مَنْ أَعْتَ مُ مَنْ أَعْتَ مُ أَعْتَ مُ أَعْتَ أَعْتَ الْحَدَانِ مُنْ أَعْتَنْ مَا مَالْمَ الْحَالَ مَنْ أَعْلَى أَعْنَ مَنْ أَعْتَ مُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَسْ مَا مَا مَنْ أَنْهُ مِنْ أَعْتَ الْمَا مُنَا أَعْنَ أَعْنُ مُنَا أَعْنَ مَنْ أَعْتَ مُ مُنْ أَنْ أَعْنَا مَا أَعْنُ مَا مُنَ أَعْنَا مُنْ أَعْتَ مَا مَا مُنْ أَعْذَا أَنْ أَعْنُ مُنْ أَعْتُ مُنْ أَعْنَ أَعْتُ أَعْذَا مُ أَنْ أَعْنَا مَا أَعْنَا مُ أَنْ أَعْنُ مُنْ أَعْتُ مُ أَعْنُ أَعْذَا أَعْنُ أَعْنَ مُ أَعْ مُعْتَا مُنْ أَعْنَا مَا مَا مُنَا مُ أَعْنُ مَا أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَا مُ أَعْنَ أَعْنَ أَعْذَا مُ أَعْذَا مُعْنُ أَعْذَا مَا أَعْنَا مَا أَعْنَا مُ أَنْ أَعْنَ مُ أَعْنَا مُ أَعْنُ مُ أَعْتُ أَعْذَا مُ أَعْذَا أَعْذَا مُنْتُ أَعْذَا

(ہر محض اپنے اعمال میں جکر اہوا ہے سوائے ان لوگوں کے، کہ جو 'مصحاب یمین' ، ہیں، وہ بہشت میں ہوں گے او وہ (قیامت کے دن) گناہ و معصیت کا ارتکاب کرنے والوں سے پوچھیں گے کہ تہمیں کس چیز نے جہنم میں لایا ہے؟ (گنا ہگار) جواب دیں گے کہ چونکہ ہم نماز نہیں پڑھتے تصاور ہم مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے تصاور ہمیشہ سوچنے والوا کے ساتھ گہری سوچوں میں غرق رہتے تصاور قیامت کے دن کو جھٹلاتے تصاور بال آخر ہمیں یقین آگیا (موت آگی)

شفاعت کی تبولیت کی راہ میں رکاوٹ بیں تو خدانے انہیں گناہوں اور معصیت کی نا پاک زنجیروں میں جکڑے ہوئے۔ رہائی دی جبکہ مجرم ومعصیت کارلوگ شفاعت سے محروم ہیں اوران کا شھانہ جنم ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا

پس اصحاب یمین کا گنا ہوں کی زنچروں میں جکڑانہ ہونا، شفاعت کا نتیجہ ہے۔ گویا'' اصحاب یمین'' شفاعت کرنے والوں کی شفاعت سے بہرہ مند ہونے کی وجہ سے اپنے اعمال اور گنا ہوں کے عذاب دکیفر کا شکار شہیں ہوں گے (اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شفاعت کی وجہ سے ان کے گنا ہوں کو معاف کر دیا جائے گا کیونکہ وہ ان چیز وں سے پاک ہوں گے جو شفاعت کی قبولیت کے راستے میں مانع درکاوٹ ہیں جبکہ دوسر بے لوگ کہ جن میں وہ اوصاف پائے جاتے ہیں انہیں شفاعت کوئی فائدہ نہدےگی) پس آیات شریفہ میں ''اصحاب سین' کی اس طرح پیچان کردائی گٹی ہے کیدہ جہنم میں ڈالے جانے دا لوں کی صفات سے مبرا بیں (لیتن وہ صفات کہ جن کی وجہ سے شفاعت قبول نہیں ہوگی وہ اصحاب یمین میں موجود نہیں )۔ اس کی وضاحت یوں ہے کہ مذکورہ آیات (۸ سنسسہ ۴۸) سورہ مدثر میں ذکر کی گئی ہیں اور سورہ مدثر ان سورتوں میں سے ایک ہے جو بعثت کے ابتدائی دور میں مکہ کرمہ میں نازل ہوئی جیسا کہ اس میں ذکر کی گئی آیات سے بھی معلوم ہوتا ہے اور اس دور میں ابھی تک نماز اور زکو ۃ کاتکم اس طرح پرنہیں آیا تھا جیسے اب ہے یعنی جس کیفیت سے ہم نماز پڑھتے ہیں اور زکوۃ ادا کرتے ہیں اس کیفیت کے ساتھ احکام صادر نہیں ہوئے تھے لیکن اس کے باوجود آیات میں بیذ کر کیا گیا ہے کہ دوز خ میں ڈالے جانے والے کہیں گے کہ میں اس لیے جہنم میں ڈالا گیا ہے کہ ہم نماز نہیں پڑھتے تصےاور مساکین کو کھا نائہیں کھلاتے تف تواس معلوم ہوتا ہے کہ "کم نَكْ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ" مار (صلوة) سے مراد، بند كى كاحساس كساتھ خداكى طرف ممل توجه والثقات ركھنا ہے اور \* وَلَمْ نَكْ نْطْعِمُ الْبِسْكِيْنَ \* مِن مساكين كوكھانا كھلانے سے مراد خداكى راہ ميں حاجتمندوں کی مالی اعانت کرنا ہے نہ کہ وہ نماز اور زکوۃ مراد ہے کہ شریعت اسلامیہ میں جن کا حکم دیا گیا ہے اور '' وَکُنَّا نَحْوُضُ مَعَ الْجَابِضِيْنَ "مين" خائضين" لينى " كمرى سوچ ميں رہے " سے مرادد نيادى زندگى كى فريب کاریوں میں مبتلا ہونا اور دنیا کے ظاہری وز وال پذیر حسن و جمال ہے دل لگانا ہے کیونکہ میہ سب چیزیں انسان کو آخرت سے دورکردیتی ہیں اور قیامت کے دن کے حساب و کتاب کی یا ددل سے مٹادیتی ہیں یا اس سے مراد قیامت کے دن کی یا د تازہ کر دين والى آيات كدجن مي بيشت كى خوشخبرى اورجهم مي خوف دلايا كياب مح متعلق لب كشائى اوراعتر اض كى راه نكالناب ظاہر ہے کہ ان چارصفات یعنی خدا کے لیے نماز نہ پڑھنا' خدا کی راہ میں خرچ نہ کرما' ونیادی زندگی کے ساتھ دل لگانا اور قیامت کے دن کو تھٹلا دینا ایسے امور ہیں جن سے دین کی بنیا دیں گرجاتی ہیں جبکہ ان کے برعکس عمل کرنا یعنی نما زیڑ ھنا خدا کی راه میں خرچ کرما' د نیاوی زندگی کی عیش دعشرت کو خاطر میں ندلا نااور قیامت کے دن پرایمان لا تا ایسے امور ہیں جن پر دین کی بنیاداستوار ہے کیونکہ دین سے مراد ہی ہی ہے کہ زمین کی پستیوں میں گرنے کی بجائے پاک و پا کیزہ ہادیوں آئمہ اطہاڑکی اقتداء و پیروی کرتے ہوئے خدا کے حضور شرفیاب ہونے کے دن کی طرف قدم بڑھا یا جائے اور درحقیقت یہی ترک خوض اور تصدیق روز جزا سے عبارت ہے اور انہی سے دنیا کی فریب کاریوں میں مبتلا ہونے اور قیامت کے دن کی تکذیب سے دور کی حاصل ہوسکتی ہے اور پھران دوصفتوں یعنی آئمہ اطہاڑ کی ہیروی کرتے ہوئے د نیادی زندگی کی لذتوں سے دل نہ لگانے ادر

تفسيرالميز انجلد ا

قیامت کے دن پرایمان لانے کا منیجہ دوچیزیں ہیں: (1)۔ خدا کی عبودیت و ہندگی کاحق ادا کرتے ہوئے اس کی طرف عملی طور پر کمل توجہ دالتفات کرنا۔ (۲)۔ معاشرے کی بنیا دی ضرورتوں کو پورا کرتے ہوئے حاجتمندوں کی حاجت روائی کرنے کی بھر پورکوشش کرنا۔

انہی دونوں چیزیں کو 'صلوۃ مسینماز سیاور'' انفاق فی سبیل اللہ''سین خدا کی راہ میں خرچ کرنا سے تعبیر کیا گیا ہے پس علم وعل کے لحاظ سے دین ، انہی چار چیز وں پر قائم ہے اور دین کے باقی ارکان مثلا تو حید و نبوت بھی انہی کے ساتھ وابستہ ہیں ' بنابرایں ' اصحاب سمین' ہی شفاعت سے سم ہ مند ہوں گے اور و ہی دین واعتقاد کے لحاظ سے خداوند عالم کے پسندیدہ افراد ہیں خواہ ان کے اعمال ہی ایسے ہوں کہ خدا ان سے راضی ہواور انہیں قیامت کے دن شفاعت کی ضرورت ہی نہ پڑے یا ایسے نہ ہوں بلکہ شفاعت کے ہوں کہ خدا ان سے راضی ہواور انہیں قیامت کے دن شفاعت کی ضرورت ہی نہ پڑے یا ایسے نہ ہوں بلکہ شفاعت کر متاجوں اور قیامت کے دن شفاعت ہیں ان کا سہارا ہے ' دونوں صورتوں میں ساتھ پر ایسے نہ ہوں بلکہ شفاعت کر متان ہوں اور قیامت کے دن شفاعت ہی ان کا سہارا ہے ' دونوں صورتوں میں سے بات ہر شم کے فنگ و شبہ سے بالاتر ہے کہ شفاعت ' اصحاب سمین ' ، ہی میں سے گنا ہرگار اور خطا کار افراد کے لیے سود مند ہو گی جیسا کہ قرآن نہ میں خداد نہ مالم نے داخی الفاظ میں ارشا دفر مایا:

سوره ونساء، آیت است:

\* ' اِنْ تَجْتَذِبُوْ اَكْبَآ بِرَمَاتُنْهَوْ نَحَنْهُ نُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَبِّاتِكُمْ '' (اَگَرَتُم ان بڑے بڑے گناہوں سے اجتناب کروجن سے تہمیں روکا گیا ہے تو ہم تمہاری خطائیں معاف کر دیں گے)۔

اس آیت سے مرادیہی ہے کہ خداوند عالم چھوٹے گناہوں ( گناہان صغیرہ) کو معاف کردیے گااوران کے لیے شفاعت کی ضرورت ہی نہیں کیکن وہ پخص جس کا گناہ قیامت تک باقی رہے گا تو یقینا اس کا شار کمیرہ گناہ کا ارتکاب کرنے والوں میں ہوگا کیونکہ اگر اس کا گناہ چھوٹا ہوتا تو معاف کردیا جا تالہٰ ذااسے اپنے اس بڑے گناہ کی معانی کے لیے شفاعت کی ضرورت ہوگی اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ شفاعت انہی لوگوں کے لیے ہوگی جو''اصحاب یمین' میں سے گناہان کم بیرہ کے مرتکب ہوتے ہول چنانچہ اسلسلے میں پنجبر اکر مسلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

''میری شفاعت میری امت میں سے انہی لوگوں کو ہی پہنچ گی جو کمیرہ گناہوں کے مرتکب ہوئے ہوں گے اور جو نیک کام کرنے والے ہیں وہ کمی فشم کی پریشانی کا شکار نہ ہوں گے۔ (انمہا متشف اعتمی لاہل ال کمبائیر من امتی فیاما المحسنون فہا علیہ ہمہ من سبیل)

اور دوسری جانب مید که ان افراد کو 'اصحاب سمین' کے نام سے یاد کیا گیا ہے جبکہ ان کے مقابل میں دوسروں کو ''اصحاب ثمال'' سے موسوم کیا گیا ہے جو کہ بدکار و معصیت کار ہیں گویا ''اصحاب ثمال' کے مقابلے میں ان لوگوں کو 'اصحاب سمین'' سے موسوم کیا گیا ہے اور بھی ان اصحاب سمین کو ''اصحاب میںنہ'' اور دوسروں کو ''اصحاب مشمَہ'' بھی کہا گیا ہے

برالميز ان جلد ا

صحاب ميمند يعنى خوش قسمت اور اصحاب مشمد ليعنى برقسمت لوگ) اور بيدتمام الفاظ دراصل قرآن مجيد كى خاص طلاحات بين ان كى وجد بظاهر بيد ہے كہ قيامت كے دن پچولوگوں كوان كے تامدء اعمال ان كے دائيں ہاتھ ميں ديتے ميں گراس ليرانييں اصحاب يمين يعنى دائي طرف والے كہا كيا ہے اور پچولوگوں كوان كے نامدء اعمال ان كے بائيں ميں ديتے جائيں گراس ليرانييں ' اصحاب شال' يعنى بائيس طرف والے كہا كيا ہے جيسا كداں سلسلے ميں خداوند عالم رشاد گرامى ہے: دوء اس تى، آيت ٢٠ ٤: \* " يَرْ مَنْ مُحُواكُلُ أَنَا مِس بِلِ مَاهِيمْ عَفَتَنُ أَوْتِي كِمْدَة فِيكِمِيدَيْنِهِ فَا وَلَيْكَ يَقْنَ عُوْنَ كِنْ بَعْهُمْ وَلَا يُخْلَمُوْنَ

" ۞ وَمَنْ كَانَ فِي هُلْ بَوَ اعْلَى فَهُو فِي الْأَحْدَرَةِ أَعْلَى وَاصَلُّ سَبِيلًا "-( یا دکرواس دن کوجب بم سب لوگول کوان کے امام کے نام سے پکاریں گے پس جن لوگول کوان کے نامہ اعمال کے دائمیں ہاتھ میں دیتے جائمی گے تو وہ اپنے نامہ واعمال کو پڑھیں گے اور دیکھیں گے کہ ان کے ساتھ ذرہ بھر ناانصافی مہونی اور جو محض اس دنیا میں اندھا ہے ایسے لوگ آخرت میں بھی اند ھے اور سب سے زیادہ گراہ ہوں گے)۔ اس آیت مبارکہ کی تغییر میں انشاء اللہ بم عنظریب بیان کریں گے کہ دائمی ہاتھ میں نامہ واعمال دیتے جانے سے دان لوگوں کا امام برت کی بیروی کرنا ہے اور بائیں ہاتھ میں نامہ واعمال دیتے جانے سے مراد گراہ لوگول کی بیروی کرنا

ه و بود، آیت ۹۸:

\* يَقْبُ مُقَوْمَة يَوْمَ الْقِلِيمَةِ فَا وْسَدَهُمُ النَّاسَ

( قیامت بے دن فرعون اپنی توم کے آ گے آ گے ہوگا اور سب کوجہنم میں گراد بے گا)۔ خلاصہ محلام بیرکہ 'اصحاب یمین' کی وجہ تسمیہ خداوند عالم کا ان کے دین واعتقاد سے راضی ہونا ہے جیسا کہ مذکورہ ت کی بازگشت بھی اس امریعنی دین واعتقاد سے خدا کی رضایت کی طرف ہے۔

ایک اوربات یہاں قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم نے اپنے مقدس کلام میں ایک مقام پر یوں ارشاد فرمایا ہے: وہ انبیاء، آیت ۲۸:

\* " وَلا يَشْفَعُوْنَ لا إِلَّا لِمَنِ الْهُ تَضَى "

(اوردہ کسی کی شفاعت نہیں کریں گے سوائے ان کے کہ جن سے خداراضی ہو)۔ ب

اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے صرف انہی کے لیے شفاعت کو ثابت کیا ہے جن سے وہ راضی ہوا' ادر انشاء'' یعنی راضی ہونے کوکسی چیز کے ساتھ مشر وط کر کے ذکر نہیں کیا اور یہ بیان نہیں کیا کہ ان لوگوں کے اعمال کیے ہوں

ے اوران کی نشانیاں وصفات کیا بیں؟ جیما کہ ایک اور مقام پر اس طرح بیان فر ما یا ہے: سوره وطير، آيت ۱۰۹: \* (إِلَّامَنُ أَذِنَ لَهُ الرَّحْلنُ وَمَخِي لَهُ قَوْلًا " (سوائے اس کے، کہ جسے خدانے اجازت دی ہواوراس کی بات اسے پسند آئی ہو)۔ اس آیت مبارکہ میں بھی ان لوگوں کی نشانیاں ذکر نہیں کی گئیں' تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے'' پسند ، افراز 'ہونے کی وجہان کے دین داعتقاد کا پندیدہ ہوتا ہے نہ کہ ان کے اعمال کا پندیدہ ہوتا' ہر حال اہل شفاعت دہی ج کہ خداجن کے دین واعتقاد سے راضی ہو لاہذا س آیت ہے بھی وہی پچھ مجھا جاتا ہے جواس سے پہلے ذکر کی گئی آیات ۔ سمجما گياب كوياسب كامقصد دمرادايك بى ب-ايك اورمقام يرخداوند عالم فارشاد فرمايا: سوره ءمريم ، آيت ۷۸: \* "يَوْمَ نَحْشُمُ ٱلْمُتَّقِيْنَ إِلَى الرَّحْلِنِ وَفَدًا ﴾ وَنَسُوْقُ الْمُجْرِمِيْنَ إِلَى جَهَنَّمَ وِتُرَدا ﴾ لا يَسْلِكُو الشَّفَاعَةَ إِلَّامَنِ اتَّخَذَعِنْ مَالرَّحُلِن عَهُدًا (اس دن ہم پر ہیزگاروں کواپنی رحمت کے دستر خوان پر اکٹھا کریں گے اور مجرمین و گنا ہگاروں کو جسم میں ڈا۔ کے لیے تھسپیٹ کرلائی گےاور اس دن شفاعت ان کے اختیار میں نہیں ہو گی سوائے اس کے، کہ جس نے خدا کے پاس؟ لے لیا ہو)۔ اس آیت میں شفاعت کالفظ ''مصدر مبنی برمفعول''واقع ہوا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سے مراد شفاعہ حاصل کرتا ہے یعنی کوئی شخص شفاعت حاصل نہیں کر سکے گا سوائے اس کے، کہ جس نے خدا کے پاس عہد کرلیا ہوا در شفاعت وعده في المايواور بدام بحى واضح ب كمه برمجرم كافر تنبيس كيونك خداوند عالم في ارشاد فرمايا ب: سوره، وطه، آيت ۵۷: ×" إِنَّهُ مَنْ يَّأْتِ مَ بَّهُ مُجُرِ مَافَانَّ لَهُ جَهَنَّمَ لا يَسُوْتُ فِيْهَاوَ لا يَحْلِي @ وَمَنْ يَأْتِه مُؤْمِنًا قَدْعَد الصّْلِحْتِ فَأُولَيِّكَ لَهُمُ التَّهَمَ جُتُ الْعُلَى \* -(جوتھی خداکے پاس مجرم کےطور پرآیا تواس کے لیے جنہم مقرر ہے وہ اس میں مرے گا اور نہ ہی زندہ ہوگا'اور صخص ایمان کے ساتھ خدا کے حضور حاضر ہواادراس نے نیک اعمال بھی کتے ہوں تو ایسے لوگوں کے لیے بہت بلند درجار ين)\_

1+

اس آیت سے مدبات بھی ثابت ہوتی ہے کہ ایمان کے بغیر عمل صالح کرنے والا بھی بجرم ہے خواہ وہ ایمان لایا: نہ ہویا ایمان تولایا ہولیکن عمل صالح نہ کیا ہؤدونوں برابر بیل کیکن مجر مین میں سے پچھا یسے بھی ہیں جو دین حق پر ہوتے ہو۔

بيز ان جلد ا

شفاعت ب سلسل میں اب تک مذکورہ تمام مطالب کی روشن میں آب اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ شفاعت کی وتسمیں ہیں: ایک تکویٹی اور دوسری تشریعی کویٹی شفاعت کی بابت واضح ہے کہ تمام آفاق اسباب (عالم وجود میں پائے ان والے اسباب) شفاعت کا کام دیتے ہیں کہ وہ سب خدااور دیگرتمام موجودات کے درمیان واسطہ کی حیثیت رکھتے ہیں ورتشريعی شفاعت که جواحکامات اوران کی خلاف ورزيوں پرمقررہ مزاؤں كے سلسلے ميں واقع ہوتی ہے اس کی دوشميں پہلی قشم :وہ شفاعت جس کا اثر دنیا ہی میں ظاہر ہوتا ہے اور اس کی بدولت دنیا ہی میں خدا کی طرف سے گنا ہور کی بخش ہوجاتی ہے یا اس کی بارگاہ میں تقرب حاصل ہوجا تا ہے اس طرح کی شفاعت کی کٹی صورتیں ہیں : (1) ۔ توبۂ اس سلسلے میں خداوند عالم نے ارشادفر مایا:

سوره، وزمر، آيت ٥٩،

\* " قُلُ لِعِبَادِى الَّنِ يْنَ أَسْرَفُوا عَلَى أَتْفُسِمِ لا تَقْنَطُوا مِنْ مَّ حُمَةِ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ النَّ نُونَ

( تہمہ دیجتے !اے میرے وہ بندو کہ جنہوں نے اپٹے او پرزیا دتی کی ہے اللہ کی رحمت سے نا امید نہ ہوں خداد: عالم تمام گنا ہوں کو معاف کر دینے والا ہے کہ وہی سب سے بڑا بخشش والاَ رحم کرنے والا ہے اورتم اپنے پر وردگار کے حضو تو بہ کرو)۔

اس آیت میں شرک سمیت تمام گناہوں کے بخشے جانے کا ذکر ہے یعنی توبہ کے ذریعے شرک سمیت تمام گناہور اور خطاؤں کی مغفرت و بخشش ہو کتی ہے۔

> (۲)۔ ایمان اس سلسط میں خداوند عالم نے فرمایا: سورہ محدید، آیت ۲۸: \* '' اِحِنُوْ اِبِرَسُوْلِهِ ··· وَ يَغَفِرْ لَكُمْ '' (تم اللہ کے رسول پرایمان لے آؤ اور خداتمہارے گناہ معاف کردے گا)۔

## MIM .

(اے ایمان والو تقوائے الہی اختیار کروادراں تک دینچ کا وسیلہ تلاش کرد)۔ عمل صالح کے سلسلے میں کثرت کے ساتھ آیات موجود ہیں جن میں اے مغفرت و بخشش کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے ہ گویا وہ شفاعت کرنے والا ہے۔

> (۲)۔ قرآن جمید خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: سورہ عالکدہ آیت ۱۲:

التَّوْسِ بِلَا اللَّهُ مَن اتَّبَعَ سِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلَمِ وَيُخْدِجُهُمْ مِنْ الطَّلُلَتِ إِلَى النَّوْسِ بِإِذْ نِهِ

التَّقُوبُ بِعَدْ اللَّهُ مَن اتَّبَعَ سِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلَمِ وَيُخْدِجُهُمْ مِنْ الطَّلُلَتِ إِلَى النَّوْسِ بِإِذْ نِهِ

التَّقُوبُ بِعَدْ اللَّهُ مَن التَّقُوبُ بِالْحُوبُ السَّلَمِ وَيُخْدِجُهُمْ مِنْ الطَّلُلَتِ إِلَى النَّوْسِ بِإِذْ نَهُ

کے حصول میں کو شاں رہتے ہیں اور انہیں اندھروں سے نکال کراپنے اذن سے روشنی کی طرف لاتا ہے اور انہیں ''صراط منتقیم'' سسید ھے راستے سسکی ہدایت کرتا ہے )۔

(۵) - مرده چرجس کاتعلق عمل صالح سے جیسے مساجد مقامات مقد سداد رعظمت والے ایام -

۲)۔ انبیاءد پیغبران اکہی' کہودہ پنی امتوں کے لیے استغفاراور گناہوں کی بخش طلب کرتے ہیں جیسا کہ خدا وندعالم نے ارشاد فرمایا:

سوره دنساء، آیت ۲۴: در بر س<sup>ی</sup>دد د

نسيراكميز انجلد ا

\* وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ لَا أَنْفُسَهُمْ جَآعُوْكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَا اللهُ قَالَ سُوْلُ فَمَا اوا اللهُ تَوَابًا تَرْحِيْهِا-

(اورا گروہ اپنے او پرظلم کر کے آپ کے پاس آئیں اورخدا سے اپنے گنا ہوں کی معافی مانگیں اوررسول بھی ان کے لیے گنا ہوں کی معافی طلب کریں تو خداوند عالم کوتو بہ قبول کرنے والامہر بان پائیں گے )۔

(2) - فرشت كەدەالل ايمان كے لي بخش طلب كرتے ہيں جيما كەخدان ارشاد فرمايا: سورە يموكن، آيت 2: \* ( ٱلَّذِيْنَ يَحْسِلُوْنَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُوْنَ بِحَمْدِ مَ بِهِمُ وَ يُؤْمِنُوْنَ بِهِ وَ يَسْتَغْفِرُوْنَ لِتَّذِيْنَ

سوره بقره آیات ۲۴ و ۱ تفسيرالميز انجلد ا MIM ارميوا" (وەفر شت كەجنہوں فر عرش كوا تا بابوا ب اور جوعرش كاردكرديس سب الي پروردكاركى حد ك ساتھ فن لاتے ہیں اور اہل ایمان کے لیے استغفار کرتے ہیں )۔ سوره ء شوري ، آيت ۵: \* وَ الْهَلَمِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَسُرِ مَبْهِمُ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِيَنْ فِي الْاَتِي أَنَّ إِنَّ اللهُ هُوَ الْغَفُ الرَّحِيْمُ"-(فرشتے اپنے رب کی حد کے ساتھ شیچ بجالاتے ہیں اورز مین میں رہنے دالوں کے لیے استغفار کرتے ہیں ' رکھیں کہ خداوند عالم سب سے بڑا متفرت کرنے والام ہریان ہے)۔ (٨) مونین که ده این اوراین ایل ایمان بهائیول کے لیے طلب مغفرت کرتے ہیں۔ چنا نیے ان کے بار۔ میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا (کہوہ کہتے ہیں): سوره، بقره ، آيت ٢٨٦: \* وَاعْفُ عَنَّا " وَاغْفِرْلَنَا" وَالْمَحْسَا" أَنْتَمَوْلْنَا " (ہم سے درگز رفر ما جمیل متعاف کرد فے اور ہم پر رحم کر کہ تو ہی ہمارا آ قاد مولا ہے)۔ بہر حال بدآ تھامور، گناہوں کی بخش کے لیے شفاعت کا کام دیتے ہیں یعنی: توبيهه ايمان\_ ہمل صالح۔ قرآن مجيد ـ عمل صالح تصقل رکھنے والی ہر چیز ۔ فرشتوں کا الل ایمان کے لیے طلب مغفرت کرنا۔ انبیاءدم سلین کاری امتوں کے لیے طلب مغفرت کرنا۔ اہل ایمان کا سپنے اور اپنے اہل ایمان بھا تیوں کے لیے طلب مغفرت کرتا۔

## r10

الميز انجلد ا

دوسر کی قشم: شفاعت کی دوسری قشم قیامت کے دن شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کرنا ہے کہ جس کے متعلق أَبِأَ كَاه مو حَظَم بي توجولوك قيامت حدن شفاعت كري كأن من سه: (ا)\_انبراء ان کی شفاعت کے متعلق قرآن مجید میں ارشاداللی ب: لوره دانبما ۲۶ يت ۲۹: \* وَقَالُوااتَّخَذَالرَّحُنُ وَلَكَاسُبْحْنَهُ بَلْعِبَادُهُمُ مُوْنَ • • وَلا يَشْفَعُوْنَ إِلَّا لِبَنِ الْمَقْطِي (مشرکین نے کہا کہ خدانے بیٹا بنالیا ہے خدایاک ہے اس بات سے کہ بیٹا بنائے بلکہ وہ (فرشتے) خدا کے معزز ندے ہیں .....اور وہ کسی کی شفاعت نہیں کرتے سوائے اس کے، کہ جسے خدا پیند فرمائے )۔ انہی میں سے ایک حضرت عیسیٰ بن مریم میں ہیں جو کہ نبی ہیں۔ ایک اورآیت میں ارشادفر مایا: موره، دزخزف، آیت ۸۲: \* " وَلَا يَبْلِكُ الَّنِ يُنَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَامَنْ شَهِرَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَبُوْنَ "-(مشرکین،خدا کےعلاوہ جن کوبھی یکارتے ہیں وہ شفاعت کے مالک نہیں صرف وہی لوگ شفاعت کے مالک ہیں اوت کے ساتھ گواہی دیتے ہیں جبکہ وہ سب کچھ جانے ہیں)۔ یہ ددنوں آیتیں انبیاء " کے شفیع ہونے کے ساتھ ساتھ فرشتوں کے شفیع ہونے کو بھی ثابت کرتی ہیں کیونکہ مشرکین افرشتوں کوخدا کی بیٹیاں شجھتے تھے (اور یہودیوں ونصرانیوں نے عیسیٰ علیہ السلام اور عزیر مجلو کوخدا کے بیٹے قرار دیا تھا) لہٰذاان کان نظریات کی تر دید میں بیآیتیں فرشتوں اورانبیاء " کے شفیح ہونے کو بیان کرتی ہیں۔ (٢)\_ فرشتے ان کی شفاعت کے سلسلے میں خداوند عالم نے اس طرح ارشاد فرمایا: موره عجم، آیت ۲۶: \* وَكَمْقِنُ مَّلَكٍ فِالسَّلْوَتِ لاتُغْنِى شَفَاعَتُهُ مُشَيًّا إِلَّا مِنْ بَعْرِ أَنْ يَّأَذَنَ اللهُ لِمَن يَّشَآ ءُوَ (آسانوں میں کتنے ایسے فرشتے ہیں جن کی شفاعت کوئی فائدہ نہیں دے گی مگر بعداس کے کہ خدا جسے جاہے اذن

سوره بقره آیات ۲۴ و

دےاورراضی ہو)۔ سورہءطہ،آیت • اا:

\* "يَوْمَبِنِ لا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلا مَنْ آذِنَ لَهُ الرَّحْنُ وَمَنِي لَهُ قَوْلًا ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيُو يُهِمُ

e 14

(قیامت کے دن کسی کی شفاعت فائدہ نہ دے گی سوائے اس کے، کہ جسے خدائے رحمان نے اچازت دے اوراس کی بات کو پسند فرمالیا' خدادند عالم وہ سب کچھ جا نتاہے جوان کے سما منے ہے اور جوان کے پیچھے ہے )۔

(٣) - شېداء ان كى شفاعت كە متعلق خداوند عالم نے يوں ارشاد قرمايا: سوده وز خرف، آيت ٨٢ : \* `` وَلَا يَسْلُكُ الَّنْ يَنْ يَدَ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَعِبَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ \* -(مشركين، خدا كے علاوه جن لوگوں كو پكارتے ہيں وہ شفاعت نہيں كر سكتے سوائے اس ك كه جنہوں نے ت ساتھ شہادت دى اور وہ جانے تھى ہيں) -اس آيت مباركه ميں خداوند عالم نے ان كا تذكره كيا ہے جوتن كرما تھ شہادت دين اور ظاہر ہے كه برگواه من كے ساتھ شہادت ديتا ہے وہ تھى ہيں) -ت كرما تھ شہادت ديتا ہے وہ تھى تياں ك ت كے ساتھ شہادت ديتا ہے وہ تھى قيامت كەن كا تذكره كيا ہے جوتن كرما تھ شہادت دين اور ظاہر ہے كہ برگواه من كے ساتھ شہادت ديتا ہے وہ تھى قيامت كەن كا تذكره كيا ہے جوتن كا ساتھ شہادت دين اور ظاہر ہے كہ برگواه ت كرما تھ شہادت ديتا ہے وہ تھى قيامت كەن تشخ اور اس ' شہادت ' كاسلىلے ميں سوره ۽ فاتحى تغير ميں بھا ت كرما تھ شہادت ديتا ہے وہ تھى قيامت كەن گا ان كا تذكره كيا ہے جوتن كاما تھ شہادت دين اور ظاہر ہے كہ برگواه بن كے ساتھ شہادت ديتا ہے وہ تھى قيامت كەن كەن كەن كا تذكره كيا ہے جوتن كاما تھ شہادت دين اور ظاہر ہے كہ برگواه با ہے اور سورہ وہ تيترہ كال كى گواہ كو ہے تك ميلا ان كا تذكره كي ہوئا۔ اں بيان سے بي تھى ظاہر ہوتا ہے كہ قيامت كەن مين تي مين تھى شقاليت گون نو الله تين آيں كا تغير ميں تھى م كى كون ہو نين تھى شہداء كام تو اين جنگ مين قل ہوئا۔ \* `` وَ الَنِ يُنَ الْمَدُو الِ اللَّ وَ مُن سُلِ آو اُن كَ مَال الْ مَن وہ بي نيف تين تھى شقاعت كريں كے كونكہ خدادند عالم نے قرما دوہ ہو محد يہ آيت ١٠:

اس آیت کی تغییر میں مزید مطالب عنقریب ذکر کئے جائمیں گے۔

Presented by www.ziaraat.com

فسيرالميز انجلد ا

÷Ę

(۵) شفاعت کاتعلق کس چیز سے ہے؟

آ ب اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ شفاعت کی دوشمیں ہیں ایک تکوینی اور دوسری تشریعی۔ تکوینی شفاعت کا تعلق عالم اسباب میں پائے جانے والے ہر سبب سے ہے اور تشریعی شفاعت کا تعلق تواب و عقاب سے ہے اور اس تشریعی شفاعت کی دوشمیں ہیں ایک کا تعلق شرک سمیت تمام چھوٹے بڑے گنا ہوں سے ہے لیتی وہ تمام گنا ہوں کی بخشش میں موثر ہے جیسے تو بداور ایمان کہ مددونوں ہر طرح کے گناہ کی بخشش کا سب ہیں بشر طیکہ بددونوں ای وزیادی میں وقوع پذیر ہوں یعنی قیامت کے دون سے پہلے اور دوسری قسم کا تعلق کی سب بیں بشر طیکہ بددونوں ای دنیادی میں وقوع پذیر ہوں یعنی قیامت کے دون سے پہلے اور دوسری قسم کا تعلق بعض گنا ہوں کے آثار سے ہے جیسے بعض نیک اعمال کہ جو گنا ہوں کے آثار کو ختم کر دینے کا سبب ہیں اس کے علاوہ وہ شفاعت کہ جو متاز عہ ہے وہ انہیاء " اور دیگر مطرات کی شفاعت ہے کہ جو قیامت کے دون سے پہلے اور دوسری قسم کا تعلق بعض گنا ہوں کے آثار سے ہیں بحض نیک اعمال کہ جو گنا ہوں کے آثار کو ختم کر دینے کا سبب ہیں اس کے علاوہ وہ شفاعت کہ جو متاز عہ ہے وہ انہیاء " اور دیگر مطرات کی شفاعت ہے کہ جو قیامت کے دون اس محض کی مزامعاف کرنے سے متعلق ہم جو ان کی اعمال کے عاسبہ ہیں سز اکامت تی قرار پایا جائے اس سلسلے میں آپ اس بحث کی تیسری شن ( شفاعت کہ اول کی ہو گی ؟) میں آگاہ ہو جو تکا ہو ہیں کہ دو شفاعت ان لوگوں کے بار سے میں ہو گی جو بڑ ہے بڑ ہے گنا ہوں کے مرتق کہ محمد ہوں گے اور ان لوگوں میں ہیں کہ دو شفاعت ان لوگوں کے بارے میں ہو گی جو بڑ ہے بڑ ہے گنا ہوں کے مرتق ہو کی ہو کی کی کی کہ تھیں ہیں ایک ہو گی ؟) میں آگاہ ہو چکھی ہیں میں ہوں ہو ہو ہو میں ہیں ہیں ہوں ہو ہو ہو ہو کی ہوں گے اور ان لوگوں میں

(٢) \_شفاعت كب فائده د \_ گی؟

اس بحث میں بھی شفاعت سے مراد گنا ہوں کی سز ااور عذاب کو دور کردینے والی شفاعت بے چنانچہ ارشادش تعالی

موره، مرز، آیت ۳۲: \* ''کُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ مَدِينَةٌ ﴿ إِلَا ٱ وَيُهِ الْيَبِيْنِ ﴿ فِي جَنَبٍ ثَبَيَا عَلُوْنَ ﴿ عَنِ الْهُجُرِهِيْنَ ﴿ مَاسَلَكُلُمُ فِي سَقَى ''-(بر فنص اي كَحَاكَرو بسوائ اصحاب يمين كَ كدوه بهشت ميں جرين و كنا بكاروں سے يوچيس كر

اس آیت کی بابت پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ اس میں قیامت کے دن شفاعت سے بہرہ مند ہونے والوں اور اس سے محروم افراد کی نشاند ہی کی گئی ہے البتہ اس آیت سے صرف می ثابت ہوتا ہے کہ قیامت کے دن شفاعت عذاب کی سختیوں اور دوزخ کے زندان میں ہمیشہ قیدی ہو کرر بنے سے آزادی اورنجات دلانے میں کام آئے گی لیکن اس سے پہلے قیامت کے د کا خوف ہولنا کیاں اور اس کی تختیاں شفاعت کے ذریعے ہر گرختم نہیں ہوں گی یعنی شفاعت کا اثر اس کے علاوہ کچھ نہیں ک اس سے سبب گنا ہرگا کوجہنم میں ہمیشہ رہنے سے نجات مل جائے گی لیکن قیامت کے دن اور حساب و کتاب کا خوف اور تختیا اسے جھیلنی پڑیں گی اور دہ شفاعت کے ذریعے ہر گرختم نہیں ہوں گی۔

یہاں بیام معلوم رہے کہ سورہ مدتر کی مذکورہ آیات سے سیسیم جا جا سکتا ہے کہ 'اصحاب سین' کا جہنم میں ڈا۔ جانے دالوں سے سوال وجواب اس وقت ہوگا جب حساب و کتاب کا مرحلہ طے ہوجائے گا اور بہشت دالے بہشت میں ا دوزخ دالے دوزخ میں جاچکے ہوں گے تو اس وقت بعض گنا ہگا روں کو کہ جو اپنے گنا ہوں کی دجہ ہے جہنم میں ہوں ۔ شفاعت کے ذریعے جہنم کے عذاب سے نجات مل جائے گی یہنی شفاعت اس وقت کا م آئے گی جب دہ لوگ حساب و کتا کے مراحل سے گذریچے ہوں گے اور اپنے اپنے شھکا نوں میں جاچے ہوں گے جیسا کہ خدانے فر مایا ہے ' فی جناب کر اب میں ) ۔ تو اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ لوگ بہشت میں داخل ہو چکے ہوں گے جیسا کہ خدانے فر مایا ہے ' فی جناب ' ( بہش

" مَاسَلَكُم " سَس چیز نے تمہیں جہنم میں ڈالا ہے سید الفاظ یعنی " مَاسَلَكُم " اس بات كا ثبوت فرا كرتے ہیں كد گذا ہگار جہنم میں داخل ہو چکے ہوں كے كيونك مربی زبان میں "سلوك" كالفظى ترجمہ" چلنا" اور اى مناسبر سے يہاں اس كا مطلب" ڈالنا"، داخل كرنا ہے ليكن ہر ڈالنا ور داخل كرنا مرادنييں بلكہ ترتيب اور نظم و نظام كے ساتھ ڈ مقصود ہے ( جيسا كہ بیچ كے دانوں كوا يك خاص ترتيب كے ساتھ ڈالا جاتا ہے ) اور اس طرح كے ڈالنے اور داخل كرنے . استقر اركام حن يا يا جاتا ہے۔

ای طرح آیت شریفہ میں '' فَسَانَہُ فَعَمَّمُ'' (انہیں فائدہ نہیں دے گی) کے الفاظ بھی ہمارے مدعاء کو ثاب کرتے ہیں کیونکہ لفظ''ما''نفی حال کے لیے استعال کیا جاتا ہے (مزید غور کریں)۔

اب رہی برزخ کی بات ' تو اس سلسلے میں جوروایات اس امرکو بیان کرتی ہیں کہ حضرت پیٹیبرا کرم صلی اللّہ علیہ وآ وسلم اور آئمہ اطہار، \* مرنے والے کے پاس موت کے وفت اور قبر میں سوال وجواب کے وفت تشریف لاتے ہیں اور اس مدد کرتے ہیں تا کہ موت کی تختی اور سوال وجواب کے بوجھ کی وجہ سے اس پرکوئی پریشانی نہ آئے چنا نچہ ارشاد ہوا: سورہ ہنساء آیت ۱۵۸:

\* وَ إِنْ مِّنْ أَهْلِ الْكِتْبِ إِلَّا لَيْوُعِنَنَّ بِهِ " (اہل کتاب میں سے کوئی شہوگا گر برکہ اس پرایمان لاتے گا)۔ اس آیت کی تغییر میں بیان کیا جائے گا کہ حضرت پیٹیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آتمہ اطہار علیم السلام کامو

ے وقت اور قبر میں سوال وجواب کے وقت تشریف لانے کاتعلق خدا کے ہاں شفاعت کرنے سے ہر گزنہیں بلکہ بیاس اختر

فسيراكميز انجلد ا

اقترار سے استفادہ کرنے کے ضمن میں آتا ہے جو خداوند عالم نے انہیں عطافر مایا ہے تا کہ وہ خدا کے اذن واجازت کی بنیاد پر جو چاہیں کرسکیں چنانچہ ارشاد ہوا: سورہ ءاعراف، آیات ۲۵ تا ۹۳:

\* وَعَلَى الْآعْرَافِ مِجَالٌ يَعْدِفُوْنَ كُلًا بِسِيْهِمُ ۚ وَنَادَوْا أَصْحَبَ الْجَنَّةِ أَنْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ ۖ لَمُ يَ خُلُوْهَا وَهُمْ يَظْمَعُوْنَ ... وَنَا آَعْنَ آَصْحُبُ الْآعْرَافِ مِجَالًا يَعْدِفُوْنَهُمْ بِسِيْهِمُ قَالُوْا مَآ أَغْلَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُوْنَ ۞ اَهْ وُلاَ ءَاتَنِ فِنَ أَقْسَمْتُمُ لا يَبَالُهُمُ اللَّهُ بِرَحْمَةٍ أَدُخُلُوا الْجَنَّةَ لا خَوْفَ عَلَيْكُمْ وَلاَ انْتُمْ تَحْذَنُوْنَ \*.-

(احراف ..... بہشت اور دوز خ کے در میان ایک جگہ کا نام ۔ پر ایسے لوگ ہوں گے جوسب کوان کی نشانیوں سے پہچا نیں گے اور بہشت والوں کو بلند آ واز سے پکار کر سلام کریں گے جبکہ وہ خود ابھی تک بہشت میں داخل نہیں ہوئے ہوں گ بلکہ بہشت میں جانے کے امید وار ہوں گے ..... اعراف کے مقام پر بیٹے ہوئے لوگ ان لوگوں کو پکار کر کہیں گے کہ جنہیں وہ ان کی نشانیوں سے پہچانتے ہوں گے کہ تم نے دیکھ لیا کہ تہماری کثیر تعداد کہ جس پر تم فخر کیا کرتے متھاس نے تہمیں کو کی فائدہ نہیں پہچایا۔ آیا بیدو بی لوگ نہیں ہیں کہ جن کے متعلق تم قسم کھا کر کہتے تھے کہ بیخدا کی رحمت سے بہرہ ورنہیں ہوں گریک وہی آج بہشت میں داخل ہوئے ہیں (پھر بہشت والوں سے مخاطب ہو کر کہیں گے) اب تم پر کو کی خوف نہ ہو گا اور نہ ہی تم حزن وغم میں بتلا ہو گے )۔

اس طرح ارشاد حق تعالى ب:

لسوره ءاسریٰ ، آیت ا ۷:

\* يَوْمَنَدُعُوْاكُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَاهِمْ فَمَنُ أَوْتِي كِتْبَةَ بِيَعِيْنِهِ.···

(اس دن ہم سب لوگوں کوان کے اماموں کے ساتھ بلائی گے پس جس مخص کواس کا نامہ داعمال اس کے دائیں اتھ میں دیا جائے گاوہ ......)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ امام لوگوں کے بلائے جانے اور انہیں نامہء اعمال کے داعیں ہاتھ میں دینے جانے کی بابت واسطہ وڈ ریجہ کی حیثیت رکھتا ہے اور بیاس سبب سے ہے کہ خداوند عالم نے امام و پیثوا کو اختیار واقتد ارعطافر مایا ہے وراس اختیار واقتد ارکی بدولت وہ خدااور تخلوق کے درمیان واسطہ کا کام دیتا ہے۔

پس شفاعت کے سلسلے میں مذکورتمام مطالب سے رینتیجہ حاصل ہوا کہ شفاعت قیامت کے دن سب سے آخری مرحلہ میں واقع ہوگی اور اس کے سبب یا تو گنا ہگار کو معاف کر کے اسے جہنم کے عذاب سے نجات مل جائے گی اور وہ دوزخ میں نہیں ڈالا ائے گا اور دوزخ میں ہمیشہ رہنے سے نجات پائے گا یا سے کہ جہنم میں ڈالے جانے کے بعد شفاعت کے ذریعے وہاں سے باہر نکالا جائے گا اور دوزخ میں ہمیشہ رہنے سے نجات پالے گا' گویا خداد ند عالم شفاعت کی وجہ سے اپنی رحمت دامن پھیلا دے گایا شفاعت کرنے دالے کے احتر ام میں گنا ہگا رکومعاف کردے گا۔

روايات يرايك نظر

شفاعت کی بابت فرمان نبوگ شخ صدوق کی کتاب''امالی' میں حسین بن خالد کے والہ سے امام رضاعلیہ السلام کا ارشادگرامی مذکور ہے کہ آ ہ نے اپنے آباء کرام طیبم السلام کے حوالے سے حضرت امیر المونٹین علیہ السلام کا یہ بیان ذکر کیا ہے کہ انہوں نے کہا حض پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

(من لم يومن بحوضى فلا اوردة الله حوضى و من لم يومن بشفاعتى فلا اناله ا شفاعتى، ثم قال (ص) انما شفاعتى لاهل الكبائر من امتى، فاما المحسنون منهم أ عليهم من سبيل)

"بوقض میر بوخ کور پرایمان ندلائے تو خداا سے میرا حوض نصیب نہیں کر بے گااور جوفن میری شفاعت ایمان ندلائے تو خداوند عالم اسے میری شفاعت سے بہرہ ورنہیں فرمائے گا''۔ اس کے بعد آخصرت نے فرمایا: می شفاعت میری امت میں سے صرف انہی لوگوں کو حاصل ہو گی جو بڑے بڑے گنا ہوں کے مرتکب ہوتے ہوں گے لیکن میں سے نیک اعمال کرنے والے افراد کی طرح کی پریشانی کا شکار نہیں ہوں گے''۔ میں کر مسین بن خالد نے کہا کہ میں . حضرت امام رضاعلید السلام کی خدمت میں عرض کی کہ اے فرزندر سول ایپ فرما ہے کہ خدا کے اس ارشاد گرا کی کا مطلب کیا "وَلَا يَشْفَعُونَ اللَّ اللَّ اللَّ مِنْ اللَّ مَانَ اللَّ اللَّ مَانَ کَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ کَ کَمال مول کے مرتک ہوئے ہوں کے لیکن السلام نے ارشاد فرمایا: اس سے مراد میہ ہو کہ کی شفاعت نہیں کریں گرا اس کی مرتک ہوئے کہا کہ میں . پند فرمالیا ہو۔

آ محضرت کا بیار شاد گرامی که ''میری شفاعت انبی لوگوں کو حاصل ہوگی جو کبیرہ گنا ہوں کے مرتکب ہوئے ہ سے'' الخ ......تو اسے شیعہ دسیٰ دونوں کی کتب میں متعدد راویوں کے حوالوں سے ذکر کمیا گیا ہے اور شفاعت کی بحث میر آیات ذکر ہوچکی ہیں ان سے جی اس روایت کے معنی دمنہ دوم کی تصدیق ہوتی ہے۔

## 941

يراكميز انجلد ا

پی جبراسلام کے لیے خدا کی خاص عنایت تفسیر العیاشی میں ایک روایت ذکر کی گئی ہے کہ ساعہ بن مہران نے کہا کہ ابوابرا ہیم حضرت امام موکل کاظم علیہ السلام نے خداوند عالم کے اس ارشاد گرامی ( عَسَى اَنْ يَبْعَثَكَ مَ بَّكَ مَقَامًا مَّحْهُوُدًا ) عنقریب تیرا پر وردگار تحصِ نها یت پسند یدہ مقام \_ محمود \_ عطافر مائے گا ) کی تفسیر میں ارشاد فرمایا:

(يقوم الناس يوم القيامة مقدار اربعين عاماًة و يومر الشبس فيركب على رووس العباد ويلجبهم العرق، يومر الارض لا تقبل من عرفهم شيئاًة فيائتون آدمر فيستشفعون منه فيدلهم على نوح ويدلهم نوح على ابر اهيم ، ويدلهم ابر اهيم على موسى، ويدلهم موسى على عيسى، ويدلهم عيسى فيقول : عليكم ، محمد (ص) ختمر البشر ، فيقول محمد (ص) : اذا لها ، فينطلق حتيلياتى باب الجنة فيدق فيقال له : من هذا ؟ والله اعلم فيقول : محد ، فيقال : افتحوا له ، فاذا فتح الباباستقبل ربه نخر ساجداة فلا رفع راسه حتى يقال له : تكلم و سل تعط واشفع تشفع ، فيرفع راسه و يستقبل ربه فيغر ساجداة فيقال له مثلها ، فيرفع راسه حتى النار به فر و سا إلنار فما احدمن الناس يومالقيامة فى جميع الأمم اوجه من محمد (ص) ، وهو قول الله يتعالى: عسى ان يبعثك مقاماً محموداة،)

اور آپ جس کی شفاعت کریں وہ مورد قبول واقع ہوگی اس کے بعد آنتحضرت مسجدے سے سراٹھا نمیں گے اور خدا کی طرفہ متوجہ ہو کراس کی شفاعت کریں وہ مورد قبول واقع ہوگی اس کے بعد آنتحضرت سیسجدے سے سراٹھا نمیں گے اور خدا کی طرفہ متوجہ ہو کراس کی عظمت کے سبب دوبارہ سجدے میں گرجا نمیں گے یہاں تک کہ پھروہ بی پچھ کہا جائے گا جو پہلے کہا گیا تھا یع شفاعت کی اجازت دی جائے گئ تب آنتحضرت اس قدر شفاعت کریں گے کہ آپ کی شفاعت کا دائرہ ان لوگوں تک ب جائے گا جوجہنم کی آگ میں جل رہے ہوں گے اور سب کے لیے خدا سے طلب منفرت کریں گے ۔ پس قیامت کے دن تما لوگوں اور تمام امتوں میں سے کوئی ایسانہ ہو گا جو آنتحضرت سے بلند مقام دمر تبہ کا عال ہواور یہی مقام مراد ہے خدا ک فرمان سے کہ '' عَسَى آَنْ يَبْجَعْدَكَ مَنْ بَنْکَ مَقَامًا مَّحْہُودًا آ'' (عنقریب تیرا رب تخصِ نہایت پہندیدہ مقام عطا فرما۔ گل)۔

بیہ مطلب متعدد روایات میں مختصر اور مفصل دونوں طور پر شیعہ وسیٰ کتب میں مذکور ہے اور ان تمام روایات۔ واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ آیت شریفہ میں '' صفّاً ها هَ حُمُوْدًا'' (پندیدہ ترین مقام ومرتبہ) سے مراد مقام شفاعت۔ تا ہم اس کا مطلب بینہیں کہ آنخصرت کے علاوہ دیگر انبیاء علیہم السلام اور اولیاء و آئم ڈشفاعت نہیں کر سکیں گے لہٰذان اا روایات سے دیگر انبیاء کی شفاعت کی نفی نہیں ہوتی کیونکہ عین ممکن ہے کہ ان سب کی شفاعت آخصرت کی شفاعت کی شفاعت کے ہواور شفاعت کا آغاز آنخصرت سے ہو۔

اسی طرح تفییر العیاشی میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام یا حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے ا آپ " نے اس آیت شریفہ '' عَسَى اَنْ يَّبْعَثَكَ مَ بَّكَ مَقَامًا مَّحْهُوْ دًا'' كَى تفسير ميں ارشاد فرمایا كه اس سے مراد مقا شفاعت ہے۔

شفاعت کے بارے میں امام جعفر صادق کا ارشاد

راكميز انجلد ا

ے سراٹھا عمی گےاور پھر تجد مے میں گرجا عیں گےاور پھر خداوند عالم فرمائے گا: ''ار فع ر أسدك الشفع تشفع، اطلب تعط'' (ا پنا سر تجدے سے اٹھا عیں اور شفاعت كریں آپ كى شفاعت قبول ہوگى اور جو مانگيں آپ كو عطا كيا جائے گا)۔ تب آ محضرت شفاعت كریں گےاور آپ كى شفاعت كوقبول كميا جائے گااور آپ جوتھى مانگيں گے دہ عطا كيا جائے گا۔

سب سے زیادہ اسید دلانے والی آیت تفیر ''فرات' کونی میں محدین قاسم بن عبید کے حوالہ سے تمام راویوں کے ناموں کاذکر کرتے ہوئے بشر بن شرخ بھری سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت محمد بن علی علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ قرآن مجید میں کون تی آیت سب سے زیادہ امید دلانے والی ہے؟ امام <sup>\*</sup> نے فرمایا کہ تمہاری قوم اس سلسلے میں کیا کہتی ہے؟ سب نے جواب دیا کہ وہ اس آیت کو پیش کرتے ہیں:

سورہ ءزمر، آیت ۵۳: \* " ایچ بادی الَّنِ نِنَ اَسُرَفُوْ اعَلَّ اَ نُفُسِهِمُ لا تَتَقْدَطُوْ امِنْ مَّ حَمَةِ اللَّهِ " (اے میرے دہ بندو کہ جنہوں نے اپنے او پرزیا دقی کی ہے اللّٰہ کی رحت سے ناامید نہ ہو)۔ امام " نے فرمایا کہ ہم اہل ہیت " میٰہیں کہتے ! (راوی کہتا ہے کہ) میں نے عرض کی : چرآ پ کس آیت کوسب سے زیادہ امید دلانے والی آیت سجھتے ہیں؟ امام نے جواب دیا : ہم اس آیت کوزیا دہ امید وسہا را دلانے والی آیت سجھتے ہیں:

مورہ محیحیٰ آیت ۵: \*'' وَلَسَوْفَ بُعُطِبْكَ مَ بَّكَ فَنَرْخَلَى ''۔ (عنقریب تحقیح تیرا پر وردگار عطافر مائے گا کہ تو راضی ہوگا)۔ خدا کی قسم اس سے مراد شفاعت بے خدا کی قسم وہ شفاعت ہے خدا کی قسم اس سے مراد شفاعت مے۔ ان متعدد روایات کے علاوہ کہ جن میں آخصرت نے فرمایا کہ 'اس سے مراد مقام شفاعت ہے'، عین ممکن ہے کہ آیت کے

الفاظ بھی اس کا ثبوت ہوں اوروہ یہ کہ خداوند عالم فے فرمایا ہے: '' اَنْ يَّبْعَثَكَ '' سَتَحْصِ دِ فَظَر مَا يا سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ مقام قیامت کے دن آنحضرت کو عطا کیا جائے گا اور لفظ ''محمود'' مطلق ہے ہر طرح کی حمد اس میں آتی ہے کیونکہ اسے کسی خاص حمد کے ساتھ مقید کر کے ذکر نہیں کیا گیا 'اہندا اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ ایسا مقام ہے کہ اولین وآخرین میں ے سب لوگوں کے نز دیک پیندیدہ ہے اور سب اس کی حمد وتعریف کریں گے'۔ اور حمد چونکہ اس تعریف کو کہتے ہیں جو کہ ایتھے اور پیندیدہ کام پر کی جائے اور اس کام کو انجام دینے والے شخص نے اسے اپنے اختیار سے انجام دیا ہوتو اس سے ثاب ہوتا ہے کہ آخصرت قیامت کے دن ایک ایسا کا رنامہ سر انجام دیں گے جس سے سب لوگ ہم ہ مند ہوں گے اور سب ا کام پر ان کی حمد وتعریف کریں گے اور اسے سر ابن گے ۔ کہ عبید بن زرارہ کی ندکورہ روایت میں ذکر ہو چکا ہے کہ ام "۔ ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن ہو صفرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شفاعت کا محمان ہوگا اس سلط میں سر

بہرحال اس آیت میں جس ' رحمت' کی امید دلائی گئی ہے وہ مشروط ومقید ہے اور خدانے علم دیا ہے کہ اگر کوئی مخف اپنے گنا ہوں کی معافی چاہتا ہے تو وہ تو بہ کر کے خلوص دل کے ساتھ نیک انکال بجالا کے تو اس کی بخش ہو سکتی ہے لہٰدا مغفرت و بخش کو چند امور کے ساتھ مشروط کر دیا گیا ہے اس لیے اسے عام وغیر مشر وط بخش نہیں سجھنا چاہیے۔ البتہ جس رحمت کا دعدہ خداوند عالم نے پنج سرا کر مصلی اللہ علیہ وا کہ وسلم سے کیا ہے اور فرمایا کہ ' نہم نے آپ کو عالمین کے لیہ جس رحمت کا دعدہ خداوند عالم نے پنج سرا کر مصلی اللہ علیہ وا کہ وسلم سے کیا ہے اور فرمایا کہ ' نہم نے آپ کو عالمین کے لیے رحمت بنا رحمت کا دعدہ خداوند عالم نے پنج سرا کر مصلی اللہ علیہ وا کہ وسلم سے کیا ہے اور فرمایا کہ ' نہم نے آپ کو عالمین کے لیے رحمت بنا مرور قلب عطا کرنے کے لیے دی گئی ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا د فرمایا ۔ '' وکسو تی پنچط نیک تر بھی سرت کو

اس کی وضاحت یوں ہے کہ میہ آیت شریفہ ''وکسَوْفَ یُعْطِیْكَ مَ بُّكَ فَكَتَرْضَى'' خدا کی طرف سے پنج برا کرم صلی اللّٰہ علیہ وآلہ دسلم پر خاص عنایت واحسان کے ذکر پر شتمل ہے اور اس میں ایک ایسے وعد کے انذکرہ ہے جو آ شخصرت کے ساتھ مختص وخصوص ہے اور اس طرح کا دعدہ خداوند عالم نے اینی پوری مخلوق میں سے سمی کے ساتھ بھی نہیں کیا اور یہ خدا ک طرف سے آشخصرت پر خاص عطیہ وعنایت ہے خدانے اس عطیہ دعنایت کو کسی چیز کے ساتھ مشر وط دمقید نہیں کیا (لیتن یہ بیں کہا کہ اگر آپ فلال کا م کریں گڑو آپ کو میر عطا کروں گا) بلکہ وہ مطلق کیتی ہر طرح کی شرط وقید سے خالی دعدہ ہے ای طرح

سوره وشوری، آیت ۲۲:

يراكميز انجلد ا

'' لَهُمْ مَّالَيَشَاءُ وْنَ عِنْدَى مَ بِيهِمْ '' (بہت میں ان کے پروردگار کے پاس ان کے لیے وہ سب کچھ ہے جو وہ چاہیں گے) سورہ ءق، آیت ۲۵:

" لَهُمْ مَتَا يَشَاءُوْنَ فِيْهَاوَلَكَ يُبْنَامَوْ يُكْ ( يَبَشْت مَيْس وہ جو يَحْظَ حَالِي كَانَيْس طَحَّااور مارے پاس سے تحقی زیادہ ہے) اس آیت سے بیجی ثابت ہوتا ہے کدان لوگوں کے لیے بہشت میں ان کی چاہت سے بحی زیادہ تحقی موجود ہوں گی اور بیام واضح ہے کہ ' حیاہت'' .....مثیت ..... ہراس خیر وسعادت ..... سے تعلق پکر تی ہے جو انسان کے دل میں آئ لیس بیجی معلوم ہوا کہ پہشت میں جو خیر وسعادت انسان کے لیے موجود ہے وہ اس کے قبلی احساسات سے ماوراءاور بالاتر ہے جیسا کہ خداد ہو مالم نے ارشاد فر مایا:

" فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِّن قُرَ قِاعَيْنٍ "

# ( کونی شخص نیہیں جانتا کہان کے لیے جوآ تکھوں کی ٹھنڈک سنڈیروسعادت سے چیپائے رکھی گئی ہے وہ کیا ہے!

بنابرایں جب خداوند عالم نے اپنے مومن اور اعمال صالحہ بجالانے والے بندوں کے لیے ان کے دائر ہ افکار 🗝 بالاتر نعتين مقرر كرركهى بين توجو كجهاب حبيب ادرتمام انبياء محسر دار حضرت ختمى مرتبت محمه صطفى صلى الله عليه وآله وسلم خاص عنایت دا حسان کے طور پر عطافر مائے گا وہ یقیناتمام نعتوں سے برتر وعظیم اوروسیع تر اورزیا دہ ہوگا۔ (غورفر ماسی) یہ ہے خداوند عالم کی عطا وعنایت کا بیان اب دیکھنا ہہ ہے کہ حضرت پیغمبر اکرم محمد مصطفی صلی اللہ علیہ وآ لہ وسلم ک رضایت وخوشنودی کی صورت کیا ہے! اس مقام پر بیر بات واضح اور ما قابل انکار ہے کہ اس رضایت سے خدا کے فیصلوں او اس کی قضاء وقدراور تفکر پر پرراضی ہونا مراد ٹیمیں کیونکہ وہ امرالہی کے باب سے ہے اورخدا تو مالک اور ہر لحاظ سے ثنی و ب نیاز ہے جبکہ بندہ سرایا نیاز داحتیاج ہے ادراس کے پاس فقر دیا داری اور حاجتم ندی کے سوا کچھ بھی نہیں دہ ہر چیز میں ہرلحاز ے اور ہر لحہ احتیاج رکھتا ہے لہندااس کے لیے ضروری ہے کہ وہ خدا کی دی ہوئی ہر چیز پر داخی ہوخواہ وہ تھوڑی ہویا زیادہ او وہ ہراس فیصلے اور نقذ پر پرراضی ہوجواس کا پر در دگا راس کے لیے مقرر کر دیۓ خواہ اسے وہ فیصلہ اور نقذ پر اچھی لگے یا بر ک دونوں صورتوں میں اسے اپنے مالک و پروردگار کے فیصلوں اور قضاء وقدر پر راضی ہونا ضروری ہے تو بیصورت حال عا بندوں ادراہل ایمان کی ہے اور پنجبرا کر مجم مصطفی صلی اللہ علیہ دوآلہ وسلم اس امر سے دوسروں کی نسبت زیادہ آگاہ اور اس پر عمل کرنے والے ہیں اور دہ اس کے سوا کچھ بھی نہیں چاہتے جو خداان کے لیے چاہتا ہے ان کی چاہت خدا کی چاہت کے س سېچنېيں ليکن جس رضا و چاہت اورخوشی کا ذکر اس آيت شريفہ '' وَلَسَوْفَ يُعْطِيْكَ مَ بَّكَ فَتَرْضَى '' سس كه خدا تج عنقریب وہ کچھدے گاجس سے تو راضی دخوش ہوگا میں کیا گیا ہے اس سے مراد وہ عام رضایت نہیں جوایک بندہ،خد کے فیصلوں اور نقذیر پر کرتا ہے کیونکہ پنجبرا کرم صلی اللہ علیہ وآ کہ دسلم اپنے پر وردگار سے ہر حال میں راضی ہیں خواہ وہ کچ دے یا نہ دیئے جبکہ اس آیت شریفہ میں آنحضرت کی رضایت کا ذکر اس عطیہ کے ساتھ کیا گیا ہے جوخدا کی طرف یہ آ تحضرت كوديا جائے گا' تو اس سے مدیمن مجھاجا تا ہے كە ' تيرا پروردگا ريچھے اس قدر عطافر مائے گا يہاں تك كەتو راضى ج جائے'' گویا بیاس طرح پر ہے کہ جیسے کسی فقیر سے کہا جائے کہ میں تتجھے اتنامال دوں گا کہ پھر تتجھے کوئی احتیاج باقی نہ رہے ٔ کسی بھو کے سے کہا جائے کہ میں تتجیماس قدر کھانا کھلا ؤں گا کہ توسیر ہوجائے ' تواس صورت میں مال دینے یا کھانا کھلانے ک کوئی حد مقرر نہیں ہوئی بلکہ عطیہ احتیاج کی آخری حد تک وسیع ہوگا اور آخصرت کوخدا کی طرف ہے جو کچھدیا جائے گا اس حال بھی یہی ہے کہ پھراحتیاج کا کوئی پہلوباقی نہ رہےگا اس لیے اس عطیہ کی تحدیداورا ندازہ گیری بھی نہیں ہو تکتی اورقر آ ک آیات کے مطالعہ سے سیجی معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے ای طرح کے وسیع عطیہ کا دعدہ اپنے بندوں میں سے پچھلوگور ے ساتھ کیا ہے چنانچدار شادش تعالی ب: سورهء بېينه، آيت ۷:

راكميز ان جلد ا

المَنْوَاوَعَمِلُواالصَّلِحَتِ أُولَإِكَهُمُ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ خَجَزَا وَمُعَمِّعَنْ مَا يَعِمُ جَنْتُ عَدْنِ لَجْرِيْ مِنْتَعْتِهَا لاَ نُهْرُخْلِدِيْنَ فِيْهَا ٓ وَالْمَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَمَضُوْاعَنُهُ لَذَلِكَ لِمَن خَشِيَ مَا يَّهُ \* (جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کئے وہی "خیر البرین" (ساری مخلوق سے بہتر) ہیں ان کی جزاوا جران کے |پروردگارے پاس وہ باغات عدن ہیں کہ جن کے <u>نیچ</u>نہریں جاری ہیں وہ انہی میں ہمیشہ رہیں گے خداوند عالم ان سے راضی و انوش ہےاوروہ خداسے راضی ونوش ہیں۔ بیسب پچھاس شخص کے لیے ہے جواپنے پروردگار کی خشیت میں ہو)۔ اس آیت مبارکہ میں جس عظیم عطیہ کا ذکر کہا گیا ہے وہ بھی خدا کی طرف سے خصوصی احسان وانعام کے طور پر ہے لہٰذا بہِضروری ہے کہ وہ عام مونیین کودیتے جانے والے اجر سے کہیں زیادہ عظیم اوروسیع تر ہو درنہ اس کی خصوصیت اور امتیازی حیثیت ختم ہو کررہ جائے گی اور پھر یہ کہ خداوند عالم نے حضرت پنج برا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں اس طرح ارتناد فرمايا: " بِالْهُؤْمِنِينَ بَءُوْفٌ تَبَحِيْهُ ".....سوره، توبه آيت ١٢٨ .... (وهمونين كساته رأفت ادر مہر بانی کرنے والے ہیں) گویا خداوند عالم نے اس امر کو واضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ میر ارسول اہل ایمان پر مہر بان ہے لہذا آ محضرت کی رافت درحت کے داضح ذکر کے بعد سیر کیونگر ممکن ہے کہ دہ خودتو بہشت کی نعتوں سے اچھی طرح بہرہ در ہوں اور جنت کی نہایت یا کیزہ وخوشگوار فضا سے لطف اندوز ہوں جبکہ ان کے دین وآ کمین پرایمان لانے والوں میں سے ایک گروہ جہنم کی پستیوں میں گراہوادر آگ کے شعلے زنجیروں کی طرح انہیں جکڑ ہے ہوئے ہوں حالانکہ وہ خدا کی ربو بیت ا تحضرت " کی نبوت دشریعت کوتسلیم اوراس پرایمان دا عثقاد کا داختح الفاظ میں اظہار کر چے ہوں کیکن جہالت کی تاریک راہوں میں گم ہونے کی وجہ سے شیطان نے انہیں اپنے دام نز ویر میں پھنسادیا جس کے نیٹج میں وہ کچھ گنا ہوں کا ارتکاب کر بیٹھے تاہم ان کا ایسا کرناکسی عناد وتکبر کے سبب نہیں تھا 'اور حقیقت سیر ہے کہ اگر ہم میں سے کوئی ایک بھی اپنے ماضی کا ملاحظہ کرےاورا پٹی زندگی کے گزرے ہوتے ایام پرنظر ڈالے اور اس بات پرخور کرے کہ اس نے کننے کمالات اور بلند مراتب ے حصول میں کوتا ہی کی اور کنٹی رفعتوں اور عظمتوں سے بہرہ ور ہونا اس کے لیے مکن تھا مگرا پنی بے توجیمی کے سبب وہ ان سے محروم ہواتواس صورت میں وہ اپنے آپ کو ملامت کئے بغیر نہیں رہتا اور اپنی زیادتی کا اپنے تیک اعتراف کرتے ہوئے اس تلخ ونا گوار حقیقت کوشلیم کر ایتا ہے کہ اس نے حصول کمالات میں اپنی توانا ئیاں صرف نہیں کیں وہ اس وقت اپنی جوانی ک نادانیوں ادر ناتجر بہ کاریوں سے آگاہ ہو کراپنے او پر اپنے غصے کی بھڑکتی ہوئی آگ پر قابو پاتے ہوئے اپنے آپ کومورد ملامت قرارد بيخ اور برا بھلا كہنے كى بجائے اپنے او پر رحم كرنے لگتا ہے اپنى حالت زار پر رحم آتا ہے اس كا بيا حساس اوراب او پر رحم کھانا ای معمول ونا چیز قوت رحمت کے سبب سے ہوتا ہے جو خداوند عالم نے اس کی فطرت میں ودیعت فرمادی ہے توجب خدا کی عطا کی ہوئی فطری رحمت انسان کے وجود میں اتنابڑا احساس وانقلاب پیدا کرسکتی ہےتو پھراس کریم درجیم یر وردگار عالم اور کا بتات کے مالک کی رحمت کتنی عظیم ہوگی کہ جس کے سمامنے انسان اپنی جہالت ونا دانی اور کمزور یوں کے ساتھ رحت کی امید لیے کھڑا ہواور اپنے نبیؓ کی رافت ومہر بانی اور اس عظیم شخصیت کی عنایت وکرم نوازی کی آس لگائے

Presented by www.ziaraat.com

ہوئے ہو کہ جو محسم رحمت کردگار ہیں، اس کی حالت زار پر کردگار عالم اور ارتم الراحمین کی رحمت کے درواز بے کیونکر بند ہو سکتے ہیں اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ ایک موٹن کی اس کیفیت اور قابل رحم حالت پر نبی کریم کی رحمت جوش میں نہ آئے اور اسے س ترین ونا گوار حال اور موت کی تلخ صورت سے لے کر قیامت کے ہولنا کہ منظر تک کی دشوار گز ارکیفیتوں میں جتلا دیکھنے ک باوجو در حمظ للحالمین کی عنایت اس پر سامیڈن نہ ہو؟

شفاعت کے وسیع دائرہ کا تذکرہ تفيرالمم من آيت شريفه "وَلا تَنْفَحُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَةَ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ" كَتْفير من ذكركيا كياب ابوالعباس مكبر في كما كم حضرت على بن الحسين عليه السلام كى ايك زوجه كا أزاد كرده غلام كمجس كام "ابوا يمن" تقاايك دار امام ابوجعفر عليه السلام کی خدمت اقد م میں آیا اور کہنے لگا کہ آپ، لوگوں کوخوش قبمی میں مبتلا کرنے اور انہیں دعو کہ دینے ک لیے ہمیشہ شفاعت محمد یا دولاتے رہتے ہیں ! یہ تن کر حضرت امام ابوجعفر علیہ السلام سخت غضبنا ک ہوئے اور آپ کے چہر بر کارنگ سرخ ہو گیا' ای حالت میں امام علیہ السلام فے فرمایا: تجھ پر سخت افسوس ہے اے ابوا یمن! تواپنے آپ عفت ویا کدامنی کا حامل بحصے ہوئے غلط بنی کا شکار ہے جس کے نیٹیج میں تواس فدر جسارت کرر ہائے یا در کھ کہ توجب قیامة ے ہوانا ک منظر کودیکھے گا تو اس دقت تخص معلوم ہوگا کہ تو حضرت ختمی مرتبت محم مصطفی صلی للدعلیہ دا کہ وسلم کی شفاعت کا <sup>س</sup>ر قدر محتاج بے خدا بچھے بھیج کیا آ محضرت اس محض کے علاوہ کسی کی شفاعت کریں گے جوابینے گناہوں اور نافر مانیوں کے باعث جبنم کی آ گ کامستخق قرار پاچکا ہوگا؟ یا در کھ کہ قیامت کے دن اولین وآخرین میں سے کوئی ایسا نہ ہوگا جو حضرت حتم مرتبت محم مصطفى اللدعليدوآ لدوسلم كى شفاعت كامحتاج ند بوط (اس ب بعدامام "ففرمايا) قيامت ب دن حفرت يغير اكرم صلى اللدعليه وآله دسلم اپني ساري امت كي شفاعت كريل تحاور جمين اپنے شيعوں و پيرو كاروں كي شفاعت كاحق حاصل باس طرح بهار \_ شيعول كواب الل خاندان و متعلقين كى شفاعت كاحق حاصل بوكا ( كمرامام " ففرمايا ) قيامت -دن مومن ربیداور مفر (عرب کے دوبزرگ تبلول کے سردار) جیسے لوگول کی شفاعت کرے گااور مومن اپنے نوکر وخادم ک بھی شفاعت کرے گااور خدا کے حضور عرض کرے گا کہا ہے میرے پر دردگا راک پخص نے میری خدمت گراری کا پورا پو حق ادا کیاہے ہی جیھے گرمی دسر دی میں راحت وآ رام پینچا تار ہا'اس کے گنا ہوں کومعاف فرمادے۔

اس روایت میں امام علیہ السلام کا بیفر مانا کہ' قیامت کے دن اولین وآخرین میں سے کوئی ایسانہ ہوگا جو حضرت مج مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شفاعت کا محتاج نہ ہو' اس سے بطاہر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ بیعومی شفاعت (لیتن وہ شفاعت ک جو ہرایک کے لیے ہوگی) کے علاوہ ہے جس کا ذکر اسی روایت کے ذیل میں ان الفاظ میں کیا گیا ہے: ''اے اپوایمن! خ مستحق قرار پاچکا ہے۔'' یہی مطلب تفسیر العیاشی کے حوالے سے عبید بن زراہ کی روایت میں حضرت ام جعفر صادق عل

## rr9

تفسيرالميز انجلد ا

السلام کے فرمان میں ذکر کیا جاچکا ہے اور اس مطلب کو کنی دیگر روایات میں بھی ذکر کیا گیا ہے جو کہ عامہ و خاصہ (سنی و شیعہ) دونوں کی کتب میں مذکور بین اور ان سب سے بالا ترقر آن مجید میں خداوند عالم کے ارشا دگرا ٹی سے بھی اس کا ثبوت ملتا ملاحظہ ہو:

> سورەءز خرف، آيت ٨٦: "وَلَا يَمْ لِكُ الَّنِ ثِنَ يَدُعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ"-

(ادر بیخدا کے علاوہ جن لوگوں کو پکارتے ہیں وہ شفاعت کے مالک نہ ہوں گے سواتے ان لوگوں کے، کہ جنہوں نے علم رکھتے ہوئے جن کی شہادت دی)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ شفاعت کا معار شہادت ( گواہی دینا) ہے لہذا شہداء ہی قیامت کے دن شفاعت کریں گے اور شفاعت ان کی ملکیت واختیار میں ہوگی ہم عنقریب آیت شریفہ 'وَ کَذَٰ لِكَ جَعَلْنَکُمُ اُصَّةً وَّ سَطًا لِتَکُوْنُوْ اَشْهَ کَآءَ عَلَی النَّاسِ وَ یَکُوْنَ التَّرُسُوْلُ عَلَیْکُمْ شَہِیْدَا '' سس بقرہ ۳۰۱ سس کی تغییر میں اس امر کی وضاحت کریں کے کدانہیاء شہداء ہیں اور آنحضرت انبیاء " پر شہادت دینے والے ہیں لہٰذا حضرت پی میراکرم صلی اللہ علیہ دو آلدوسلم تمام شہداء ( گواہوں ) پر شہید ( گواہ) ہیں اوروہی تمام شفیعوں کے شفیح ہیں اور اگر ان شہداء کی شفاعت نہ ہوتی تو قیامت کا وجودہی نہ ہوتا۔

محم مصطفی شفیج روز جزا تفییر بنی میں آیت مبارکہ '' وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَىٰ فَا إِلَّا لِبَنَ أَ فِنَ لَهُ '' کی تفسیر میں امام علیہ السلام کا بیار شادگرامی ذکر کیا گیا ہے کہ قیامت کے دن کوئی نبی اور رسول اس وقت تک شفاعت نہیں کرے گا جب تک کہ خدا اسے شفاعت کرنے کی اجازت نہ دے دے سوائے حضرت ختمی مرتبت محمد صطفی صلی الہ علیہ واّ لہ وسلم کے کیونکہ خدا وند عالم نے انہیں قیامت کے دن سے پہلے ہی شفاعت کرنے کی اجازت دے دی ہے لہٰذاوہ اور ان کی اولا دمیں آئم ساطہ اسلام تا میں تیا کے دن شفاعت کریں گے اور چھراس کے بعد انبیا علیم السلام خدا کی طرف سے اجازت دوازن پا کر شفاعت کریں گے۔

شفاعت کرنے والے تین گروہ کتاب خصال میں حضرت علی علیہ السلام سے منقول ہے کہ حضرت پی فیبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا: قیامت کے دن تین قشم کے لوگ شفاعت کریں گے اور ان کی شفاعت قبول کی جائے گی پہلے انبیاء " پھر علما کی پھر شہدا گی۔ بطاہر اس روایت میں شہداء سے مراد'' میدان جنگ میں جان قربان کرنے والے'' ہیں جیسا کہ عام طور پر آئمہ اطہار علیہم السلام کی روایات میں اس لفظ سے میدان جنگ میں قتل کئے جانے دالے شہداء ہی مراد ہوتے ہیں نہ کہ دہ شہداء کہ

تفسيراكميز انجلد ا

جواعمال کی گواہی دینے والے ہیں جو کہ قرآنی اصطلاح ہے۔

حدیث الا ربعۃ ما ق سے استنا د کتاب خصال میں مشہور دمعروف'' حدیث الاربعۃ ما َق'' میں ہے کہ حضرت امیر المونین '' نے فرمایا کہ ہم بھج شفاعت کریں گے اور ہماری مودت رکھنے دالے بھی شفاعت کریں گے۔

شفاعت کے باب میں متعددروایات ایک ہیں جن میں حضرت سیرہ نماء عالمین فاطمد زہراء علیما السلام کی شفاعت ادر آنجناب کی اس اولاد کی شفاعت کا ذکر ہے جو مقام امامت پر فائر نہیں ، اور مونین کی شفاعت کا بھی ذکر ہے یہاں تک کہ وہ بچہ جو سقط ہوجائے چنانچہ اس سلسلے میں مشہور ومعروف حدیث سے واضح طور پر اس حقیقت کا پند چلتا ہے کہ جس میر آنحضرت کا ارشاد گرامی ہے: '' تنا کحوا تنا سلوا فانی اباد میں بکم الا محد یو حر القیامة ول بالسقط یقو م محبنط تا علی باب الجنة فیقال له ادخل فیقول لا حتی یں خل ابوای ' (نکاح کرواور اپنی سل کوزیادہ کروکہ میں قیامت کے دن تمہاری وجہ سے دوسری امتوں کے مقامیل میں فرم ابوای ' کہاں تک کہ تم اس کوزیادہ کروکہ میں قیامت کے دن تمہاری وجہ سے دوسری امتوں کے مقامیل میں فخر ومبابات کروں ' کہاں تک کہ تم اس کوزیادہ کروکہ میں قیامت کے دن تمہاری وجہ سے دوسری امتوں کے مقامیل میں فخر ومبابات کروں ' کہاں تک کہ تم مارے سقط شدہ بچ پر بھی فخر کروں گا کہ وہ بچ پہشت کے درواز ہے پر رک جائے گا اور اس سے کہا جائے ' کہاں تک کہ تم ای کہ ہوں ہے تک بہ میں داخل نہیں ہوں گا جب تک کہ میرے والدین داخل نہ ہول

بہشت کے آٹھ دروازے

اى طرح كتاب خصال على م كم حضرت الوعبد الله عليه السلام في المي دوالد بزرگوار اور دادا محرم كروال سے بيان كيام كم حضرت امير المونيين على عليه السلام في ارتذا دفرايا: (ابن للجنة ثمانية ابواب : باب يد خل منه النبيون والصديقون ، وباب يد خل من الشهداء والصالحون، وخمسة ابواب يد خل منها شيعتنا و محبونا ، فلا از ال واقفاً محلو الصراط ادعوا و اقول : رب سلم شيعتى و محبى و انصارى و من تولانى فى دار الدن ما ذا الدد اء من بطلان العرش: قد اجيبت دعوتك و شفعت فى شيعتك و يشفع كل من جيرانه و اقرباء كان و نصرنى و حارب من عادانى بفعل او قول فى سبعين الفاً من جيرانه و اقرباء كار و الله الا الده و له يكن فى قلبه مقدار ذرة من بغضا اهل البيت،

## **ا ۳**۴ ۱

تفسيراكميز انجلد ا

··· بېشت کے آتھ دروازے بين: ایک درواز ہانبیاء "وصدیقین کے لیے ہےوہ اس سے بہشت میں داخل ہوں گے۔ دوسرادروازہ شہداءوصالحین کے لیے ہے وہ اس سے بہشت میں داخل ہوں گے۔ یا پنج درواز ہے ہمارے شیعوں اور ہمیں دوست رکھنے والوں کے لیے ہیں وہ ان سے بہشت میں داخل ہوں گے اور میں بل صراط پر کھڑار ہوں گااور بارگاہ الہی میں دعا کرتے ہوئے عرض کروں گا کہ اے میرے پروردگار! میرے شیعوں اور مجھ سے محبت کرنے والوں اور میرے مددگاروں اور ان تمام لوگوں کوسلامتی عطافر ماجود نیا میں میری ولایت کا دم جھرتے تفخ اور انہیں جہنم میں گرنے سے محفوظ فرما''۔ اس وقت عرش سے آ واز آئے گی کہ '' آپ کی دعا ستجاب ہوئی اور آپ کی شفاعت قبول ہوئی'' پس قیامت کے دن میر ہے شیعوں میر ہے مددگاروں میر محبت رکھنے والوں اور اپنے قول وقعل کے ذریع میرے دشمنوں سے جنگ کرنے والوں میں سے ہرایک صحف اپنے ہمسایوں اور اپنے قریبیوں میں سے ستر ہزار افراد کی شفاعت كريحايه ایک دروازہ ایسا ہوگاجس سے وہ دیگراہل اسلام اور کلمہ گویان توحید بہشت میں داخل ہوں گے جن کے دلوں میں ہم اہل بیت سے ذرہ بھر بغض نہیں ہوگا۔ امام جعفر صادق "كاايك خط کتاب کافی میں حفص موذن سے ایک روایت منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اپنے اصحاب کے نام ایک خط میں تحریر فرمایا: (واعلموا انه ليس يغنى عنكم من الله احل من خلقه لا ملك مقرب ولا نبى مرسل ولامن دون ذالك، من سر لاان ينفعه شفاعة الشافعين عندالله فليطلب الى الله ان يرضى عنه) '' جان لو کہ پوری مخلوق میں ہے کوئی بھی ایسانہیں ہے جو تمہمیں خدا ہے بے نیاز کر دے نہ کوئی مقرب فرشتہ اور نہ

جان تو لہ پوری سوں یں سے وہ ہی ایں ہیں ہے ہو جی میں ہیں جہ ہو جی صداعے جو بار کر اسے مدوں سرب کر سے اریں ہیں۔ کوئی نبی ورسول اور نہ ہی کوئی دوسرا کلہذا جو تحض شفاعت کرنے والوں کی شفاعت حاصل کرنے کا خواہ شمند ہواور یہ چاہتا ہو کہ خدا کے پاس اس کے حق میں شفاعت قبول ہووہ خداوند عالم سے اس کی رضاوخو شنودی طلب کرے اور اپنے قول وفعل کے ذریعے استدعا کرے کہ خدا اس سے راضی ہو۔

سیدہ فاطمہ زہراء کی شفاعت کے بارے میں ! تغیر فرات کونی میں مولّف نے اپنے اسناد کے ساتھ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ

### ٣٣٣

## سيراكميز انجلد ا

رح شفاعت کرنے والوں کی شفاعت سے ہبرہ ورہوتے) بنابرایں بیہ آیت مبارکدان آیات میں سے ایک ہے جو لفاعت کے دقوع پذیر ہونے کا ثبوت فراہم کرتی ہیں۔

مفاعت يغيبر كاتذكره کتاب توحید (شیخ صدوق) میں ہے کہ امام موئ کاظم علیہ السلام نے اپنے پدر بزرگوار ادرانہوں نے اپنے آباء ارام کے حوالے سے حضرت پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد کرامی ذکر فرمایا ہے کہ آ محضرت نے فرمایا: انما شفاعتى لاهل الكبائر من امتى، فاما المحسنون فما عليهم من سبيل) "ميرى امت مي س ہری شفاعت صرف انہی لوگوں کو حاصل ہوگی جو کبیرہ گناہوں کے مرتکب ہوتے ہوں گے کیکن جن لوگوں نے نیک اعمال لیے ہوں گے انہیں شفاعت کی ضرورت ہی نہ ہوگی' اہام " سے پوچھا گیا کہ اے فرزندرسول ! بیفر ماینے کہ کبیرہ گنا ہوں کا الكاب كرف والے كيونكر شفاعت سے بہرہ ور بول كے جبكہ خداوند عالم ف ارشاد فرمايا ہے " وَلا يَشْفَعُونَ اللالِين الراف (اوروہ شفاعت نہیں کریں گراس کی ،کہ جسے خدالپند فرمالے) اور یہ بات داضح ہے کہ کبیرہ گنا ہوں کا ارتکاب ارت والے بھی خدا کے پسند بدہ افراد قرار نہیں پاسکتے امام موٹ کاظم علید السلام نے جواب دیا کہ: ''مومن جب بھی کس گناہ ارتکاب کرتا ہے تواس کا ایسا کرنا اسے دکھدیتا ہے اور وہ اپنے کئے پر کف افسوس ملتا ہے اور اپنے تیک نا دم و پشیمان ہوتا ہے رآ تحضرت كاارشاد ب كدندامت و پشياني بن اصل مي توبه ب ادر يد على آنخضرت كاارشاد ب : (من سر ته حسد نه سائته سيئة فهو مومن فمن لم يندم على ذنب يرتكبه فليس بمومن ولمرتجب له إلشفاعة وكان ظالما والله تعالى ذكره يقول : مَا لِلظَّلِينَ مِنْ حَبِثِم وَّ لَإِشْطَاعُ، ) كم امن وہی ہے جوابنے نیک عمل سے خوش ومسر ور اور اپنے بر عمل سے پریشان ومغموم ہو لہذا جو شخص اپنے ارتکاب گناہ سے تادم و پشیمان نہ ہودہ مومن ہی تبین اور وہ شفاعت سے ہر گز ہم ہ ورنہ ہوگا بلکہ وہ ظالم ہے اور خداوند عالم نے انہی کے إُتلق فرمايا ب: " مَالِلظَّلِيدِينَ مِنْ حَبِيثِم وَ لا شَفِيْحٍ يُتُطَاعُ - سوره ، عافراً يت ٨ - - ظالمول كا ندكوتى مخلص دوست باو اندہ ی کوئی ان کی شفاعت کرنے والا ایسا ہے کہ جس کی بات مانی جاتی ہو پھر کسی نے امام علیہ السلام سے یو چھا کہ اے فرزند مول ! میر کیونکر ہے کہ جو محض اپنے ارتکاب گناہ سے نا دم و پشیمان نہ ہو وہ مومن ہی نہیں ؟ امام " نے فر مایا کہ اس کی وجہ ہے ہے الدکونی شخص ایسانہیں جواس یقین کے باوجود کہ گناہ کے ارتکاب پر سز اادر عقاب ہوگا گناہ کا ارتکاب کرنے نے بعد سزا کے ف سے اس پر نادم و پشیمان نہ ہو (جس شخص کو یقین ہو کہ گناہ پر سز اہو گی وہ یقیناً سزا کے خوف سے اپنے کئے پر پشیمان ہو ) اورجول ہی وہ نادم ویشیمان ہوا گویا اس نے توبہ کرلی اورتوبہ کرنے والا مخص شفاعت کامستحق قراریا تا ہے کیکن اگروہ المجیان نه ہوتو دو دوبارہ اس گناہ کا مرتکب ہوگا اور جو بار بارگناہ کر بےتو اس کی بخشش نہیں ہو سکتی کیونکہ اسے گناہ کی سز اپرا بیان القین نہیں اگرا۔۔۔اس پرایمان دیقین ہوتا تو یقینا نا دم و پشیمان ہوتا' اور حضرت پیغمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد

تفسيراكميز انجلد ا

فر مایا ہے کہ توبدواستغفار کے بعد کوئی کمیرہ گناہ باقی نہیں رہتا اور نہ ہی کوئی صغیرہ گناہ بار بارانجام دینے کے باوجود صغیرہ کہا ہے اور خداوند عالم کا یوفر مان کہ '' وَلا یَشْفَعُوْنَ ' اِلَّا لِمَنِ الْمَاتَ لَى '' (وہ شفاعت نہیں کریں گے طرصرف اس کی جے خدا پند فرمانے) تو اس سے مراد ہیہ ہے کہ شفاعت کرنے والے قیامت کے دن کسی کی شفاعت نہیں کریں گے سوا۔ اس کے، کہ جو خدا کے نز دیک پسند یدہ دین رکھتا ہو۔ اور حقیقت ام سے ہے کہ دین نیک اعمال پر جزااور برے اعمال پر سزا عقیدہ اور اقرار ہی کا دوسرا نام ہے۔ لہی جو شخص پسند یدہ دین رکھتا ہو وہ یقینا اپنے گناہ پر ہزادور برے اعمال پر سزا۔ کہ گناہ کرنے والے کا قیامت کے دن کیا انجام ہوگا اور دوہ اس پر ایمان جمی رکھتا ہے در کسی کا دوسرا نام وال پر من باب ۲۳ )

روايت کې تشريخ

اورامام علیہ السلام کا بیفر مانا کہ'' جب وہ اپنے تیئن نا دم د پشیمان ہوتو گویا اس نے تو بہ کر لی اور وہ شفاعت کا تھہرا'' تو اس سے مراد سہ ہے کہ وہ اپنے کئے پر ندامت و پشیمانی کے بعد پیندیدہ دین وعقیدہ کا حاص بن کر خداوند عالم طرف پلٹ آتا ہے اور اس طرح شفاعت کا استحقاق پالیتا ہے لیکن اگرامام کے بیان میں ''ندامت'' سے مرادوہی تو بہ جائے جواصطلاح عام میں معروف ہے تو وہی تو بہ اس کی شفاعت کرنے اور اسے جنم سے نجات دلانے میں کافی ہے،

الميز انجلد ا

اوراما م عليه السلام كاريفر مانا كه <sup>دو</sup> يغير اكرم صلى اللدعليه وآلدوسلم ف فرمايا ب كه استغفار ك بعد كونى كبيره گناه ، كبيره نيش ربتا " تو در اصل اس جمل ك ذكر سے اس ك بعد والے جملي كى طرف توجه مذول كرا نامقصود تعااور وه يه كه <sup>دو</sup> كس صغيره كناه كوبار بارانجام دينے سے وه صغيره ہونى كى حالت پر باقى نبين ربتا " كيونكه بوخص صغيره گناه كار تكاب كرف م تغيره كناه كوبار بارانجام دينے سے وه صغيره ہونى كى حالت پر باقى نبين ربتا " كيونكه بوخص صغيره گناه كار تكاب كرف نادم و پشيان نبيس ہوتا وه گناه اس كى نسبت دوسرا عنوان اختيا ركر ليتا ب اور وه يه كه بيخص معاد اور قيامت كا متكر بے اور آيات الہى ك ساتھ ظلم كرتا ہے لہذا اس كى نسبت دوسرا عنوان اختيا ركر ليتا ہ اور وه يه كه بيخص معاد اور قيامت كا متكر ہے اور مرتك بيخص اين خيس ہوتا دو گناه اس كى نسبت دوسرا عنوان اختيا ركر ليتا ہ اور وه يه كه بيخص معاد اور قيامت كا متكر آت ور نبيل يعنى جو محض كرتا ہے لہذا اس كى بخش نبين ہو سكتى كيونكه كى گناه كى بخش اى صورت ميں ممكن ہے جب گناه كا مرتك بيخص اين تى كر كى تو بركرتے يا اسے شفاعت حاصل ہوجائے جبك دونوں صور شرى بار بارگناه كرنے والے كى بابت قابل المور نبيس يعنى جو محض بار بار معصيت كار تكاب كرتا ہے تو وہ نہ تو ناده و پنيمان ہوتا ہ اور ليناه كر من اي طرح دو سے بھى بيرہ ورنيس ہوتا كيونك شفاعت اسے حاصل ہوتى ہے جس كا دين وعقيده خدا كن زديك تا ئب اسى طرح دو شاعت سے بھى بيرہ ور نبيس ہوتا كيونك شفاعت اسے حاصل ہوتى ہے جس كا و دين وعقيده خدا كن زديك پينديده ہو تو تو خوض احكام م تك پي پي پرداد مربود اور بز او خاطر ميں ندلاتے ہوئے بار بارگناه ومعصيت كا مرتك ہوت و دين وعقيده خدا كن زديك پوت يہ ہوت كا دين وعقيده خدا كن زديك پينديده ہوتو و دو شفاعت ہے تھى محرد مي تر ديك پينديده ہوتو دو مين كى پر مات ہو تو مي تو باركام و تو يہ تو يہ مركام ہوت ہو تو محقيده خدا كن دو يو مي تر مي مربود ہو تو تو مي يہ تر ديك پينديده ہوتو تو دو تو تو محقيده خدا كن دو يك پينديده موت تا مي تر كم موال كا دين وعقيده خدا كن دو يك پينديده ہوتو و دو شفاعت ہ بھى خروم ذريك كي كي نديد بيده ہو سرتا ہے اس كي بخش كى راہ مي دو تي موقيده خدا كن دو يك پينديده نه ہوتو دو شاعت سے تھى خرو

قیامت کے دن بخلیء پروردگار کتاب خصال میں متعدداسناد کے ساتھ حضرت امام رضا علیہ السلام کے حوالے سے مذکور ہے کہ آنجناب " نے اپنے آباء کرام " کے حوالے سے پیغمبرا کرم کاارشاد گرامی بیان کیا کہ آختصرت نے فرمایا ہے: (اذا كان يوم القيامة تجلى الله عزوجل لعب لا المومن فيوقفه على ذنوبه ذنباً ذنباً تم يغفر الله له لا يطلع الله له ملكاً مقرباً ولا نبياً مرسلاً ويستر عليه ار يقف عليه احد، ثم يقول لسياًته: كونى حسنات)

" قیامت کے دن خداوند عالم اپنے مومن بند ہے کے سامنے بخلی فر مائے گا (اپنی عظمت کا جلوہ دکھائے گا) او اسے اس کے تمام گنا ہوں سے آگاہ کرے گا اور پھر اس کی مغفرت کرے گا 'اور بیسپ پچھاس لیے کرے گا کہ کوئی مقرر درگاہ فرشتہ اور نبی ورسول اس کے مومن بند ہے کی خطاؤں اور گنا ہوں سے آگاہ نہ ہونے پائے اور خداوند عالم اپنے موم بند ہے کی پردہ پوشی فرمائے گا تا کہ کوئی اس کی لغز شوں کے آثار سے مطلع نہ ہونے پائے 'اس کے بعد خداوند عالم اس

(اس روایت کی تمام تر اسناد کے باوجوداس کے مندرجات کٹی پہلووں سے قابل ت اُویل ہیں اور اس کے ظاہر اُ الفاظ دعبارات سے سی اہم مطلب کا استنا ددرست نہ ہوگا۔مترجم)۔

یپنج مراسلام مکا کھلکھل کر بنستا! کتاب صحیح مسلم میں راویوں کے اساء گرا می ذکر کئے بغیر حضرت ابوذ رغفاری سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں۔ کہا: حضرت پیغ مرا کر مصلی اللہ علیہ وۃ لہ وسلم نے ارشا دفر مایا ہے: '' قیامت کے دن ایک شخص کولا یا جائے گا ادر تحکم دیا جائے کہ اس کے سامنے اس کے صغیرہ گنا ہوں کو پیش کر واور اس کے کبیرہ گناہ اس سے دور رکھؤ پس جب اس کے سامنے اس کے صغیرہ گناہ پیش کئے جائیں گے اور کہا جائے گا کہ تو نے فلال دن یہ کام کیا اور فال دن یہ کام کیا تو وہ ان تمام گنا ہوں اعتراف واقر ارکر کے گا اور کسی آیک کا بھی الکار نہیں کر کے گالیکن وہ صغیرہ گناہ اس سے دور رکھؤ پس جب اس کے سامنے اس کے کمیرہ گناہ پیش کئے جائیں گے اور کہا جائے گا کہ تو نے فلال دن یہ کام کیا اور فال دن یہ کام کیا تو وہ ان تمام گنا ہوں اعتراف واقر ارکر کے گا اور کسی آیک کا بھی الکار نہیں کر کے گالیکن وہ صغیرہ گناہ اس کے اقر ار واعتر اف کے ساتھ ساتھ ا کبیرہ گناہ وں سے خوفز دہ ہوگا کہ کہیں وہ اس کے سامنے پیش نہ کئے جائیں پھر (اس کے اس خوف اور کبیرہ گناہ ہوں کے پش کی جانے کی صورت میں احساس شر مندگی کی وجہ سے ) تھم دیا جائے گا کہ اس کی ہر خطا ولغرش کی جگرا یک نے کی اسے دے د وہ شخص کہ گا کہ میں نے تو بہت سے گناہ کئے شی محکر اپنیں یہاں نہیں دیکھر ہا ہوں خصرت ابود نے کہا کہ تو خصرت ا جب بیدوا تعہ سایا تو آپ کہ حکول کی تو خصرت کے اس میں میں نہیں دیکھر ہا ہوں خصرت ابود نے کہا کہ آ محضرت ۔ (اس روایت میں بھی کتاب خصال میں مذکور راویت کی شاہ ہت یائی جاتی جائی ہیں ۔ (اس روایت میں بھی کتاب خصال میں مذکور راویت کی شاہ ہت یائی جاتی جائی ہی اور اس رو ہے ہیں اس کی ہو دو اس کہاں ہوں ہے ہیں ہوں ہو ہو ہو ہے گا ہوں ہوں خصرت ابود ہیں کہا کہ ہیں ہوں خصرت ابود ہے کہا کہ آ محضرت ۔

الملیس کی تمنائے شفاعت کتاب امال میں ندکور ہے کہ هنرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: اذا کان یوم القیامة نشر الله تبارك و تعالى رحمته حتى یطمع ابلیس فى رحمته )

## rm2

''جب قیامت کا دن ہوگا تو خداوند عالم اپنی رحت کا دامن پھیلا دےگا اور خدا کی رحمت اس قدر دستعت اختیار رےگی کہ شیطان بھی اس کے حصول کا تنمی ہوجائے گا۔

مذکورہ بالاتین روایات (دیگرروایات کے برعک) مطلق ہیں کیونکدان میں گناہوں کی بخش کے لیے کوئی شرط وغیرہ ذکر نہیں کی گئی جبکہ دیگر روایات میں مغفرت و بخش کو مشر وططور پر ذکر کیا گیا ہے۔ تا ہم قیامت کے دن پنج برا کرم حضرت مح صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شفاعت کے دقوع پذیر ہونے کی بابت آئمہ اہل بیت علیم السلام کی طرف سے اور اہل سنت والجماعت کے مستند راویوں کے حوالوں سے کثیر تعداد میں روایات موجود ہیں بلکدان کی کثر ت<sup>2</sup> د تو اتر '' کی حد تک پنج ہوئی ہے اور وہ سب مجموع طور پر ایک ہی مطلب کو بیان کر تی ہیں کہ قیامت کے دن اہل ایمان میں سے گنا ہگارلوگوں کی شفاعت ہوگ یا تو انہیں جہنم میں ڈالے جانے سنجات دلائی جائے گی یا یہ کہ تیا مت کے دن اہل ایمان میں سے گنا ہول کی کے بعد انہیں وہاں سے نگالا جائے گا مبر حال ان تمام روایات سے جوبات تقین طور پر معلوم ہوتی ہو کہ اہل ایمان میں سے گنا ہگارلوگوں ک سے گنا ہگا رافر او ہیں جہنم میں ڈالے جانے سنجات دلائی جائے گی یا یہ کہ اپنے گنا ہوں کی وجہت میں ڈالے جائے کے بعد انہیں وہاں سے نگالا جائے گا مبر حال ان تمام روایات سے جوبات تقین طور پر معلوم ہوتی ہو ہی کہ اہل ایمان میں کے این ہگا رافر او ہیشہ کے لیے جہنم میں ڈالے جاتے اور آپ اس حقیقت سے اچھی طرح آگا ہو ہو تھی ہوں ہوتی کہ اور کی موضوع

فلسفيانه بحث

یدایک مسلمہ حقیقت ہے کہ معاد (قیامت) کے متعلق جو تفصیلی مطالب قرآن وسنت میں ذکر کئے گئے ہیں عقلی دلائل ان کے اثبات سے قاصر ہیں اس کی دجہ بقول الوعلی سینا سیے کہ دہ بنیا دی اصول (مقد مات) کہ جن کے ذریعے حقائق تک پنچنا عمکن ہوتا ہے دہ انسانی عقل کی سترس سے اہر ہیں عقلی دلائل انہیں نہیں پا سکتے کی بدن سے دور کے لکھا جانے کے بعد انسان جس عقلی دمثالی تجرد کا حال ہوتا ہے اس کے ثبوت پر عقلی دلائل موجود ہیں کہ جوان عقلی دمثالی کمالات کا تھی ادر اک کر سکتے ہیں جن کا حصول سعادت دشقادت کے دور استوں میں سے کسی ایک پر چلنے پر موقوف ہے۔ مقد تعلق من جوان میں ان ابتد ائے اس کے ثبوت پر عقلی دلائل موجود ہیں کہ جوان عقلی دمثالی کمالات کا تھی دور اک کر سکتے ہیں جن کا حصول سعادت دشقادت کے دور استوں میں سے کسی ایک پر چلنے پر موقوف ہے۔ کی بابت اس کی لور دل وصفیۂ جاں پر سعادت د شقادت کی ایک تصویر بن جاتی ہے اور سعادت د شقادت کی اس اس حقیقت میہ ہم کہ انسان ابتد ائے ام بن سے ایسا ہے کہ جب بھی کوئی کا م انجام دیتا ہو تاں کے آغاز بن میں اس حالت دیفیت اس کی لور دل وصفیۂ جاں پر سعادت د شقادت کی ایک تصویر بن جاتی مہد ہواں مراز کہ معاد حقیقت ہیں جن کا حصول آن جاد ہو ہوں سے اور ایس ایس تھی ہے کہ کی کوئی کا م انجام دیتا ہو تا کہ اس حالت دیفیت اس کی لور دل وصفیۂ جاں پر سعادت د شقادت کی ایک تصویر بن جاتی ہے اور سعادت د شقادت کی ایک حاص حقیقت اس کی لور دل وصفیۂ جاں پر سعادت و شقادت کی ایک تصویر بن جاتی ہو اور ہو تی ہو اس کے آغاز بن میں اس حل اس دیفیت اس کی اندر پیدا ہوجاتی ہے اور ہو دارت سی ایک تصویر بن جاتی ہو اور ہو تی ہو تا ہو نے کے انسان ہونے کے حقوالے سے (شر) بری جاب اگر دور اس کام کو بار باردانی می بر قاد اس کی دور حالت و کیفیت شدت اختی ارکر لیتی ہے ادر اس

سيراكميز ان جلد ا

ب اوراس کے سبب نفس انسانی میں سعادت و شقادت کی ایک ایک صورت پیدا ہوجاتی ہے جوئی دوسری نفسانی صورتوں۔ وجود میں آنے کی بنیا دینتی ہے کہیں اگر وہ حالت و کیفیت سعادت سے تعلق رکھتی ہوتو اس کے آثار ''دجود کی 'اورنی صور کے ساتھ ہمر ملک اور اس ''نفس' کے ساتھ بھی ہمر پور مناسبت کے حامل ہوں گے جو اس نئی صورت کے لیے ایک بنیا داد ظرف کی حیثیت رکھتا ہے ( لیتنی ایسے ' مادہ' کی طرح کہ جو ان صورتوں کو قبول کر سکتا ہے ) اور اگر اس کا تعلق شقادت سے ہ اس کے آثار 'عدی' ہوں گے کہ جن کی بازگشت ...... عقلی تجزیر و تعلیل کی روشنی میں ..... فقد ان و تحرومیت اور برائی و شرکی طرز ہونے کی آثار 'عدی' ہوں گے کہ جن کی بازگشت ...... عقلی تجزیر و تعلیل کی روشنی میں ..... فقد ان و تحرومیت اور برائی و شرکی طرز ہونے کی نا طے لطف اندوز ہوگی اور اس کے ساتھ ساتھ اس کے بیو بات بھی لذت بخش اور برائی و شرکی طرز ہونے کے ناطے لطف اندوز ہوگی اور اس کے ساتھ ساتھ اس کے لیے ہیو بات بھی لذت بخش اور سرور آئی و شرکی طرز ہونے کی ناطول میں اور اس کے ساتھ ساتھ اس کہ جو سعادت سے ہم ور ہو وہ ہوں سعادت کے آثار سے ان ان لئی تقر ہونے کی ناطول میں اس کو کی تعنی ( روح ) کہ جو سعادت سے ہیں پات بھی لذت بخش اور سرور آئی و شرکی طرز مود ای کی دونوں صورتوں میں سے وہ نفس ( روح ) کہ جو سعادت سے ہیں پات بھی لذت بخش اور سرور آئی دول کی تو کی گر مود ای میں انسانی دی منزل پر ..... بالفعل ان ان تر ہو چکی ہے کیاں وہ فنس کہ جس پر شقادت سے آثار سے تر ای شرکی طرز دورای سے ہم آ ہلگ وہ ہم رنگ ہوں گیکن وہ اینی انسانیت کے حوالہ سے ( کہ وہ نفس انسانی ہے) ان آثار سے بخت رخچید معرف کی موری کی کا کار ہو یہ تیں ان اندوں کی بات ہیں جو سعادت دوشوں میں کمال کی حد تک پنچ ہو ۔ مود ای میں کو اس ای تو ہوں ان نفوس کی بات ہیں جو سعادت و شقادت دونوں میں کمال کی حد تک پنچ ہو ۔ مور کی کو کو کا ملہ ) لیکن وہ انہ ان کو میں جن ہو ہو ہوں کی تر پر میں میں ای کی حد تک پنچ ہو ۔ مور کی کو کا ملہ کی توں وہ انسان کہ جو سعادت کے موال پر فائز ہو ہو کو ای پی کا کی اور آ ہو کہ کی تو کی میں میں م

ایک دہانسان کہ جوذات کے لحاظ سے سعادت مند ہے لیکن عمل و کردار کے لحاظ سے شقی وبد بخت ہے۔ اور دوسراوہ کہ جوذات کے لحاظ سے شقی مگر عمل و کردار کے حوالے سے نیک دسعادت مند ہے۔

پہلی قسم کا انسان اس اعتبار سے اپنی ذات میں سعادت مند ہے کہ اس کا باطن سے اور ثابت وغیر متزاز ل عقید ۔ کا حامل ہے اور اعتقاد کی پا کیزگی اس کی ذات پر چھائی ہوئی ہے لیکن دنیا میں آ کر لباس بدن زیب تن کرنے اور آ زادی اختیار سے بہرہ ور ہونے کے بعد گنا ہوں اور خطاؤں والخز شوں کے انجام دینے کی وجہ سے اس کی لوح نفس پر شقادت و بر بخ کی مکر وہ تصویر یں نقش ہوگئی ہیں اور چونکہ وہ سب تصویر یں اور تا پند یدہ و مکر وہ شکلیں ایسی ہیں کہ جو اس کی ذات کے سات کی صورت میں بھی ہم رنگ نہیں لہذا ان صورتوں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جاتا تھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی دائل سے ، امر ثابت ہے کہ جو چیز ذات سے ہم رنگ نہیں لہذا ان صورتوں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جاتا بھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی دلائل سے ، امر ثابت ہے کہ جو چیز ذات سے ہم رنگ نہیں لہذا ان صورتوں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جاتا بھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی دلائل سے ، میں صورت میں بھی ہم رنگ نہیں لبندا ان صورتوں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جاتا بھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی دلائل سے ، امر ثابت ہے کہ جو چیز ذات سے ہم رنگ وہ ہم آ ہنگ نہ ہوا سے بقاور وام حاصل نہیں ہوتا بلکہ وہ ہرآ ن رہ بر دوال ہوتی ہے لہ یہ تو ای کہ رہ ہو تی زن سے ہم رنگ میں لہذا ان صورتوں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جاتا بھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی دلائل سے ، امر ثابت ہے کہ جو چیز ذات سے ہم رنگ دہم آ ہنگ نہ ہوا سے بقاوروا م حاصل نہیں ہوتا بلکہ وہ ہر آ ن رو برز وال ہوتی ہے لیا سے سیم کر تا پڑ کے گا کہ دونف پال آ خر یا بر ز م آ ور یہ قیا میں میں گا ہوں کا تر سے پیدا ہونے والی کم دو صورتوں سے پار ہوجا نے گا تا ہم یہ سب کچھاس امر پر موقوف ہے کہ دہ صورتیں لو حاف ہی پر می حد تک شیت ہو چکی ہیں پیصاعمال بجالانے کی وجہ سے اس کی لو ح فنس پر سعادت دخوش بختی کے عارضی نشانات ظاہر ہو یے ہیں تو وہ سب نشانات پونکد اس کی ذات سے ہم آ ہنگ دہمر نگ نہیں اس لیے انہیں بھی بقاء حاصل نہیں اور وہ تدریجی طور پر اس سے دور ہوجا عی ور اس کی لوح فنس سے تحو ہوجا عیں گے البتہ ان کا لوح فنس سے تحو ہوجا تا بھی ان کے ثبت وفتش ہونے کی مقد ار اور حد ک بر ابر ہوگا' ان نفوس کا ملہ اور نفوس تا قصہ کے علاوہ پھو وہ نفوس بھی ہیں جو اس دنیا دی زندگی میں سعادت وشقاوت کے مرحلے تک بالفعل نہیں پنچ اور اپنی لڑ کھڑ اتی زندگی کی کمز ور یوں کے سما تھا اس دنیا دی زندگی میں سعادت و شقاوت کے س حاض ہوں کی اور خوب کا ملہ اور نفوس تا قصہ کے علاوہ پھو وہ نفوس بھی ہیں جو اس دنیا دی زندگی میں سعادت و شقاوت کے س اس حلے تک بالفعل نہیں پنچ اور اپنی لڑ کھڑ اتی زندگی کی کمز ور یوں کے سما تھا اس دنیا سے چل بسے ایسے لوگ خدا کے ام و فیصل حاصر ہوں گا دور نص میں جنچ اور اپنی لڑ کھڑ اتی زندگی کی کمز ور یوں کے سما تھا اس دنیا سے چل بسے ایسے لوگ خدا کے امر و فیصلے ماضر ہوں گا اور خدا کے رہم و کرم کی آ س لگاتے ہوتے پیش ہوجا عیں گئا اور بیدوہ دیتی تھی جو تو اب و مقاب اور جزاد سرا

ایک معاشرتی بحث

اجتماعی دمعاشرتی اصولوں سے میدامرثابت ہے کہانسانی معاشرے کی بقاءداستحکا مکاراز ان قوانین ہی میں مظ ہوتا ہے جولوگوں کے درمیان رائج ونا فذاور معتبر وقابل احتر ام مجھے جاتے ہوں اور وہ قوانین معاشرے کے تمام شعبوں تحکران کی حیثیت رکھتے ہیں اور تمام افراد کے اعمال واحوال پرانہی قوانین کو حکمرانی وبالا دستی حاصل ہوتی ہے بشرطیکہ قوانین معاشرے کے فطری تقاضوں اور افراد کے معاشرتی مزاج کی بنیاد پر بنائے گئے ہوں اور ان میں معاشرے کے تز پہلووں اور حالات کو لمحوظ رکھا گیا ہؤ توان قوانین کی روثنی میں معاشرے کے تمام افرادا پنے اپنے حالات کے مطابق ا۔ سفر حیات کو طے کرتے ہیں جس کے منتج میں معاشرہ، کمال کی جانب رواں دواں ہوتا ہے اور سب لوگ باہمی تعاون ا اجتماعی صلاحیتوں کو بروئے کارلاتے ہوئے معاشرے میں عدل وانصاف کے قیام کی راہ ہموار کردیتے ہیں اور پیامر <sup>سل</sup> یا قابل انکار ہے کہ افراد کے باہمی تعاون سے معاشرتی عدل وانصاف کاحصول اس صورت میں ممکن ہے جب معاشرے حکمفر ما قوانین مادی اور معنوی دونوں مصلحتوں کی بنیاد پر بنائے گئے ہوں کیعنی ان قوانین میں معاشرے کے ان ما تقاضوں کے ساتھ ساتھ کہ جومعاشرتی ترقی میں کلیدی حیثیت رکھتے ہیں ان معنوی کمالات کو بھی ملحوظ رکھا گیا ہو جو معاشر۔ کی بھلائی و بہتری اور صلاح وفلاح کے لیے ضروری ہیں کیونکہ یہی ایتھے اور پا کیزہ اعمال داخلاق ہی ہیں جو معاشرے ؛ سچائی وفاداری خیرخوابی اور معاہدوں کی پاسداری وغیرہ جیسے اہم امور کی راہ ہموار کرتے ہیں اورانہی امور بی سے اند معاشرہ،عدل وانصاف کی روشنی سے منور ہوجا تا ہے لہٰذا پہلی بات ریہ ہے کہ وہ قوانین ،معاشر ہے کی مادی ومعنوی مصلحتو اور تقاضوں کی روشن میں بنائے جانے جا ہیں کیونکہ اگریہ دونوں پہلوطحوظ نہ ہوئے تو معا شرے کی بقاء داستخکام کی ضانت ک صورت مین نہیں دی جاسکتی اور دوسری بات میر کہ چونکہ میسب قوانین اور معاشرتی ضوابط واحکام بنیا دی طور پر اپنی تا شر \* مستقل حیثیت کے حامل نہیں ہوتے بلکہ انسانی فکر کے وضع کردہ وہ قوانین اپنی انژ آ فرینی میں اس امر کے محتاج ہوتے ہ کہ جزاد مزاکے پچھا حکام بھی ان کے ساتھ ساتھ وضع کئے جائیں تا کہ قانون کی پاسداری واحتر ام نہ کرنے والوں اور نفسر خواہشات کی زنچیروں میں جکڑے ہوئے لوگوں کی قانون شکن کے مقابلے میں قانون کی بالا دستی اور معاشرتی اصولوں ا ضوابط کے نفاذ کی کمل صفانت فراہم ہو سکے ادراجتماعی قوانین کو تحفظ حاصل ہو ٰلہٰذا جب معاشرے میں حکومت .....خواہ دہ<sup>ج</sup> طرح کی ہو ..... اپنے جزاو سزائے قوانین کے نفاذ واجراء کی بابت مضبوط و متحکم ہوتو اس معاشرے کا سفر حیات جار ک ساری رہتا ہےاورکوئی فرداپنے اصلی راستہ اور مقصد حیات تک پہنچنے میں ناکام یا گمراہ نہیں ہوتا'اس کے برعکس اگر حکومت 🛛 وسزا کے قوانین کے نفاذ واجراء میں کمز ورہوتو معاشرے کے اندر ہرج ومرج اور بحرانی کیفیت پیدا ہوجائے گی اور معا

تفسيراكميز انجلد ا

اپنے (اصلی رائے سے دور ہوجائے گا' )اس کیے ضروری ہے کہ معاشرے کے تمام افراد کو جزاد سزائے قوانین سے آگاہ کیا جائے تا کہ سب لوگ متوجد ہیں کہ معاشرے میں حکمفر ما قانون کی خلاف ورزی کی سز اکیا ہے!اور یہ بھی ضروری ہے کہ لوگوں کے دلوں میں قانون کے احترام کا عقیدہ پیدا کیا جائے تا کہ وہ قانون کی بالا دستی پر پختہ یقین رکھتے ہوئے اس کے جملہ تقاضول کو کمحوظ رکھیں اور اس کی خلاف ورزی کے مرتکب نہ ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ انہیں اس بات کا بھی یقین دلا یا جائے کہ قانون شکن اور ضوابط داخکام کی خلاف ورزی پرجوسز امقرر کی گئی ہے وہ کسی صورت میں اس سے پچ نہیں سکتے یعنی نہ تو کسی کی سفارش انہیں قانون شکنی کی سزا ہے بیچاسکتی ہے اور نہ ہی رشوت یا دیگر حیلے اور ذرائع قانون کی خلاف ورزی پر مقرر کی گئ سزا۔۔۔۔ اس اسلتے ہیں اس لیے انہیں ہرصورت میں قانون کی بالادتی پر یقین رکھتے ہوئے اس کا پورا پورا احتر ام کرنا ہوگا کیونکہ قانون کی اوراحکام کی خلاف درزی کی صورت میں سزاسے چھٹکارے ہی کی غلط امید دلانے کی دجہ سے پوری دنیا میں عیسائی مسلک و مذہب کی مذمت کی جاتی ہے اور اس مسلک کے اصولوں کونا قابل قبول اور نا قابل عمل قرار دیا جاتا ہے کہ ان کا عقیدہ بی ہے کہ حضرت مسیح \* فے شختہ دار پر چڑھ کراپنی جان لوگوں کے گنا ہوں کے بدلے میں قربان کی اس لیے وہ لوگ قیامت کے دن اپنے گناہوں کی سزا کی بابت کوئی خوف دلوں میں نہیں رکھتے بلکہ حضرت مسج \* پر بھر دسہ کرتے ہیں جبکہ ظاہر ہے کہ اس طرح کا عقیدہ انسانیت کی جڑیں کھوکھلی کرنے اور معاشرتی تدن کو تباہ کردینے کا سبب ہے اور انسان کو پستی ک جانب لے جانے کا باعث ہے چنانچہ اب تک پیش کی جانے والی رپورٹیں اور دنیا بھر میں جرائم کی شاریات اس امرکو ظاہر کرتی ہیں کہ چھوٹ بولنے والوں اور ثاانصافی کرنے والوں میں زیا دہ تر وہ لوگ ہیں جو'' دیندار'' ہیں جبکہ دین سے دورلوگ ایسے انحال کے ارتکاب میں ان کی نسبت کم بیں جوجھوٹ اور ناانصافیوں کے مرتکب ہوتے ہیں، اس کی دجداس کے علاوہ ادر پچھنیس کہ وہ اپنے دین ……مسیحیت ……کی حقانیت پر پختہ یقین اور قیامت کے دن اپنے لئے شفاعت وسفارش سے بہرہ ورہونے کا مجمر بوراعتمادر کھتے ہیں لہذاوہ اپنے فعل وعمل میں کسی چیز کی پرداہ نہیں کرتے اور اپنے کسی بھی کام کی بابت کسی طرح کا خوف دل میں نہیں لاتے جبکہ دوسر ے لوگ ایسانہیں کرتے بلکہ وہ اپنی فطرت کے پاکیزہ اصولوں کی پاسداری کرتے ہوئے دین میسجیت کے ان پیرد کاروں کے غلط طرز تفکر کو ہر گزنہیں اپناتے جواپنے افکار داعمال کوفطری اقدار سے ہم ا مملك نہيں كرتے بلكہ قانون كى بالا دتى پر كمل يقين ركھتے ہوئے اس كى خلاف ورزى كوانسانيت كى توبين اور پاكيزہ معاشرے (مدینہ، فاضلہ) کی بنیا دوں کو ہلا دینے کا سبب سجھتے ہیں۔

مسیحیت کے پیردکاروں ہی کے غلط طرز نظر کو بنیاد قرار دیتے ہوئے کئی دانشوروں اور اہل بحث نے اسلام کے بیان کتے ہوئے مسئلہ شفاعت کی ت اُویل کی اور شفاعت کے ایسے معنی بیان کئے جو سمی صورت میں شفاعت کی حقیقت سے ہم آ ہنگ نہیں جبکہ شفاعت کا مسئلہ ایک ایسی پا کیزہ حقیقت ہے جسے قر آ ن مجید اور متواترہ روایات واحادیث میں وضاحت و صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ پس جو محانی ان حضرات نے وضع کتے ہیں ان کا اسلام سے دور کا بھی تعلق نہیں کیونکہ خطر کے بغیر انجام دینے کی تائید کرتا ہے۔ بنابرایں دینی تفائق کی بابت بحث و تحقیق کرنے والوں کے لیے ضروری ہے کہ اسلام کی مقدس تعلیمات اور علوم ومعارف کو صحیح مصا در ومنابع سے حاصل کر کے انہیں نیک وصالح اور پا کیزہ معاشرے پرای انداز میں منطبق کریں جس طرح اسلام کے بنیا دی اصولوں کا نقاضا ہے اور معاشر ہے میں قانون کی بالا دسی کی بنیا د پر شفاعت کے مسلم کی تحقیق کریں کہ اسلام نے جس شفاعت کا وعدہ کیا ہے وہ کیا ہے اور کر، کیونکر اور کس صورت میں تحقق پذیر ہوگی؟ اور اسلام کے دیگر معارف وحقائق میں اس کی حیثیت و مقام کیا ہے؟ اگر اس بنیا د پر شفاعت سے مسلم کی تحقیق کریں تو انہیں معلوم ہوجائے گا کہ:

(۲) اسلام نے جو معاشرتی قوانین بنائے ہیں ان میں لوگوں کے مادی و معنوی دونوں تقاضوں کو کھوظ رکھا گیا ہے اور وہ قوانین انسان کی زندگی کے ہر پہلو پر محیط ہیں اور اس کے تمام انٹر ادی و معاشرتی انمال پر چھاتے ہوئے ہیں اور ہر قانون کی خلاف ورزی پر مناسب سز ابھی مقرر کی گئی ہے مثلاً دیت ُ حدُ تعزیز بڑیہاں تک کہ اگر کوئی شخص قانون کی خلاف ورزی میں اس حد تک پیچی جائے کہ اسے معاشرتی سہولتوں سے تحروم کر کے مورد ملامت و مذمت قرار دینا پڑ بے تو اسلام ایسا کر سے بھی دریغ نہیں کرتا' پھر اس کے ساتھ ساتھ اسلام نے معاشرتی احکام وقوانین کی پاسداری کے لیے باصلاحیت افراد کو حکر انی کا حق عطا کیا اور انہیں اقتدار دے کر قانون کی بالا دیت کو یقینی بنانے کی راہ ہموار کی اور میں پر بین بلدا ہو بالمعروف اور نہی تی المنار کے ذریعے معاشرتی حکام افراد کو یقینی بنانے کی راہ ہموار کی اور مرف ہوں تا ہوں ایس کہ ا

## 393

تفسيرالميز انجلد ا

آ خرت میں جزاد سز ااور تواب وعقاب کی خبر دے کر قانون کے احتر ام اور معاشرتی ضوابط دادکام کی پاسداری کے کام کو مزید دسعت دقوت اور استحکام عطا کیا' پس اسلام نے اپنے تربیتی پر درگرام کی بنیاد مبداء دمعاد سے مربوط مطالب ومعارف سے آگاہی پر رکھی لینی خدائے قددت کی ذات والا صفات اور قیامت کے دن اس کے حضور پیش ہونے کے عقیدہ ہی کو اسلام کے تربیتی نظام کی بنیا دقر اردیا۔

یہ ہے وہ بنیادی نقطہ جواسلام کی مقدس دیا کیزہ تعلیمات کی اصل واساس اور دین اسلام کے اعلی ترین معارف کا خلاصه باوريمي ووعظيم چيز ب جس حضرت ختمى مرتبت محمه مصطفى صلى اللد عليه وآلدو سلم لائ اورا نبى مقدس تعليمات كاعمل تجربہ آنخصرت کے عہد مبارک اور اس کے بعد کے زمانے میں ہوا۔ لیکن تاریخ اس امر کی گواہ ہے کہ آنحضرت کے بعد اموی سلطنت کے والیوں اوران کے رسوائے زمانہ تحکمرانوں کے جیرہ خواروں نے اپنظلم واستبدارا دردین کے احکام کامذاق اڑا كراسلامى تغليمات كى شكل وصورت بگا ژ دى اور حدود اللى اوردين سياست كى دهجيال بمحير دين اسلامى سياست كى جگه شيطانى حلہ بازیوں نے لے لی اور اس طرح اسلام اور اس کی پاکیزہ تعلیمات کا جوحشر ہوا وہ کسی سے پوشیدہ نہیں اس کے نتیج میں آج ملت اسلامیہ جن مشکلات سے دوجار ہے وہ کسی وضاحت کی مختاج نہیں۔ یہ بنی امیہ کے شیطان صفت حکمرانوں کی کارستانیوں ہی کا متیجہ ہے کہ اسلام کی عطاکی ہوئی مقدس آزادی پورپ کے فاسد مزاج اور پلیدا فکار کی جینٹ چڑ سے گئ اور انسانی معاشرہ، اسلامی تعلیمات کی بجائے غیر اسلامی تہذیب وتدن کو اپنانے کی راہ پر گامزن ہو گیا جس کے بنتیج میں مسلمانوں کے پاس دین اسلام صرف اس مقدار میں باقی رہ گیا جتنا کہ برتن کودھونے کے بعد اس میں پانی کی تری باقی رہ جاتی ہے دینی سیاست کے غلط استعال ہی کا واضح نتیجہ ہے کہ ان رجعت پسند سلمانوں کی کوتاہ اندیشی اور عملی کمز وری اور ترقى كى بجائ تنزل اور بلندى كى بجائ يسى كاراستداختيار كرف كى وجد ، آج امت اسلام يفسيلتون كمالات باكيزه صفات اور پسندید ه اخلاق و آداب سے متصف ہونے کی بجائے نفسانی خواہشات کہودلعب اور نہایت پست و گھٹیا کا موں اور ہرطرح کی برائیوں میں سرگرم دمصروف ہے ٔ بیسب پچھاہل اسلام کی ہتک حرمت اور ہرتشم کی عزت وقار سے ہاتھ دھو بیٹھنے کا باعث ہواہے۔ یہاں تک کدان نام نہا دسلما نوں کی غلط روش اور بداعمالی کے سامنے وہ لوگ بھی شرم سے سر جھکا لیتے ہیں جو دین کے پیردکار نہیں مدوہ سب امور ہیں جومسلمانوں کے انحطاط کا سبب بنے اوران کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ ثابت ہوئے نه که دینی تعلیمات که جن میں سے بعض احکام ومعارف کی طرف نسبت دے کرمغترضین لب کشائی کرتے ہیں کیونکہ دینی تعلیمات انسان کی سعادت وخوش بختی کی حکانت ویتی ہیں اور خداوند عالم نے ان تعلیمات پر عمل کرنے کا تھم دے کر انسان کودنیاد آخرت میں کامیابی کی نویددی ہے اور مغترضین نے جن رپورٹوں کا ذکر کیا ہے اگران کے بارے میں اچھی طرح غور کمیاجائے تو معلوم ہوجائے گاکہ جن'' دیندار''لوگوں کے اعمال کو بیان کیا گیاہے وہ ایسے افراد ہیں جن کا نہ تو کوئی سر پرست ورہمر ہے اور نہ ہی وہ سی مضبوط نظام کے پیروکار تھے بلکہ چند نام نہادال دین کے اعمال کا تذکرہ کردیا گیا کہ جن کا در حقیقت دین سے کوئی تعلق ہی نہیں۔لہذا جور پورٹیں پیش کی گئی ہیں ان سے معترضین کا مقصد پورانہیں ہوتا اور وہ اپنے ان بیانات سے اینے مدعا کو ثابت نہیں کر سکتے ۔

تفسيرالميز انجلد ا የዋዋ -**J** . s

Presented by www.ziaraat.com

### 642

## آیات ۳۹ تا ۲۱

- وَإِذْ نَجَّيْنُكُمْ مِّنُ إلْ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ سُوْء الْعَنَابِ يُنَبِّحُوْنَ أَبْنَا ءَكُمْ وَيَسْتَحْيُوْنَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاعٌ مِّنْ شَبِّكُمْ عَظِيْمٌ ۞
  - وَ إِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَانْجَيْنَكُمُ وَاَغْرَقْنَا ﴿ لِوَعُوْنَ وَ أَنْتُمُ تَنْظُرُوْنَ @
  - وَ إِذْ وَعَرْنَا مُوْسَى آمُ بَعِيْنَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذُتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْرِم وَآنْتُم ظْلِمُوْنَ ( ثُمَّ عَفَرْنَا عَنْكُم مِّنُ بَعْدٍ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ ()
    - وَ إِذْ إِنَّيْنَا مُوْسَى الْكِتْبَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ @

سيراكميز انجلد ا

0

0

0

0

0

0

- وَ إِذْ قَالَ مُؤْسَى لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمُ آنْفُسَكُمْ بِإِتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إلى بَابِ لِمُ فَاقْتُلُوا آنْفُسَكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ تَكُمْ عِنْبَ بَابِ لِمُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرِّحِيْمُ
- وَإَذْ قُلْتُمْ لِيُوْسَى لَنْ تَخْوِمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَاخَذَتْكُمُ الصَّعِقَةُ وَانْتُمْ تَنْظُرُونَ@
  - ثُمَّ بَعَثْنَكُمُ مِّنْ بَعُبِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ ٢
- وَ ظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰى لَمُ كُنُوا مِنْ طَيِّبَتِ مَا مَزَقُنْكُمْ وَمَا ظَلَمُوْنَا وَلَكِنْ كَانُوْا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِبُوْنَ
- وَ إِذْ قُلْنَا ادْخُلُوًا هٰنِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوًا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمُ مَعَمًا وَّادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّهَا وَ قُوْلُوُا حِطَّةٌ نَّغُورْنَكُمْ خَطْيَكُمْ وَ سَنَزِيْهُ الْمُحْسِنِيْنَ ٥

- فَبَدَّلَ الَّذِيثِنَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِتْلَ لَهُمُ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا بِجُزًا
   قِنَ السَّبَآء بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ أَ
- وَإِذِ اسْتَسْتَى مُوْسى لِقَوْمِهٖ فَقُلْنَا اضْرِبُ بِّعَصَاكَ الْحَجَرَ ۖ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشُرَةً عَيْنًا \* قَنْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشَرَبَهُمْ \* كُلُوا وَاشُرَبُوا مِن رَّرَدَقِ اللَّهِ وَ لَا تَعْتَوُا فِي الْرَيْضِ مُفْسِدِيْنَ۞
- وَ إِذْ قُلْتُمْ لِمُؤْسَى لَنْ نَّصْبِرَ عَلْ طَعَامٍ وَّاحِبٍ فَادُعُ لَنَا مَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِتَا تُتْكَبِتُ الْاَنْ مُضْ مِنْ بَقْلِهَا وَ قِثْمَا يَهَا وَ فُوْمِهَا وَ عَمَسِهَا وَبَصَلِهَا \* قَالَ اَتَسْتَبْدِلُوْنَ الَّنِ مُ هُوَ ادْنُ بِالَّنِ مُ هُوَ خَبْرً إِهْبِطُوْا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ هَا سَالَتُهُم \* وَ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ النِّلَّةُ وَالْمُسْكَنَةُ \* وَ بَآعُو يَغْضَبٍ هِنَ اللهِ \* ذَلِكَ بِاَنَّهُمْ كَانُوا يَعْفَرُونَ بِاللّهِ اللهِ اللهِ وَ يَقْتُلُوْنَ النَّهِ بَنَ يَغَيْرُ الْحَقْ \* ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ وَالَّهُ مَا سَالَتُهُ مُ يَقْتُلُوْنَ النَّهِ بَنَ يَغْتَرُونَ إِلَيْ مَا اللهِ اللَّهِ \* ذَلِكَ بَانَتُهُمْ كَانُوا يَعْفَرُونَ بِاللّهِ وَ يَقْتُلُوْنَ النَّهِ بَنَ يَعْتَدُونَ الْتَعْتَ اللَّهُ وَ عَنْ اللهِ \* وَالَّا مَعْتَ اللَّهُ مَا الْتَعْتَمُ \* وَ ضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ الْقُولُ عَنْ اللَّهُ وَ وَنَ اللّهُ مَعْتَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى إِلَيْ عَمَهُ مَا عَانَهُ \* وَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَ الْعَنْتُ مُ اللَّهُ وَالْتَعْهُ عَلَيْتُهُ \* وَ اللَّهُ مُعْدَوْنَ عَلَيْهُمُ عَائُولُولُ الْعُولَيْ عَنْ عَائِيْهُ مُ عَائِونَ إِلَيْ اللَّهُ وَ يَقْتُلُونَ النَّقِلُونَ النَّقُونَ الْتَوْ وَ يَعْتَ مَعْنَ اللَّهُ وَ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ الْمُعْتَى الْتُنْ الْعُولُ الْنُولُ الْمُعْتَلُونَ الْتُعْهُ مُعْالُولُولُ عَلَيْ اللَّهُ مَا الْتَعْتَسُونَ الْتُولَةُ عَنْ الْعُالَيْ الْتُنْ الْعَامَةُ عَنْ الْعَامَةُ الْعَنْ الْ الْعَامِ الْلْكَامُ الْعُمْ مَائُونَ الْ الْعَامَ الْعَامَةُ مَالَالَةُ الْعُنُونَ الْتَعْتَ إِنَّهُ إِلَيْ الْعَامِ الْ الْحَامَةُ مَنْ الْحَامَةُ عَنْ الْ عَالَيْ الْعُنْتُ الْعَامَةُ مَعْتَلُونَ الْعَامِ مَا حَالَةُ عَائَةُ مُنْ الْعَامِ الْحُولُ عَامَ مَا مَا الْحَامَةُ مُ عَائُونَ الْعُنَا الْعَامَةُ مَا الْعَامَةُ مَا مُولُ الْعَامِ مَا مَا الْعَامِ الْتَعْتَ الْعَامِ مَا مَا الْعَامِ مَالْ الْعَامَ الْتَعْتُ مَا الْعَامُ مُ مَالْعُولُ الْحَامَا الْنَا مُعْتَا مَا الْعَامِ مَا مَا مَا مَا الْعَامِ مَالْتُعُ الْنَا الْعَامِ مَ الْعَامِ مَا الْعَامِ مَا الْعَامِ مَا مَا الْعَامِ مُ الْحُولُ الْعَامَا مَا الْعَامِ مَالْحَالَةُ الْعَامِ مَال

تفسيراكميز انجلد ا

*Z*, Ĭ

اورتم ای وقت کو یاد کروجب ہم نے تمہیں آل فرعون سے چھٹکاراعطا کیا کہ وہ تمہیں سخت ترین مظالم کا شکار کئے ہوئے بتھے وہ تمہارے بیٹوں کو ذخ کر دیتے تتھے اور تمہاری خواتین کو زندہ چھوڑ ویتے تفے اور اس میں تمہارے پر وردگار کی طرف سے تمہارے لیے سخت آ زمائش تھی ۔ (rq) اوراس وقت کوخاطر میں لاؤ جب ہم نے تمہارے لیے در یا کو چر دیا ادر تمہیں ڈ وبنے سے بچا 0 لیا جبکہ ہم نے آل فرعون کوتمہاری آئکھوں کے سامنے دریا میں غرق کردیا (0+) اوراس دفت کو یاد کروجب ہم نے موئی " سے چالیس راتوں کا دعدہ کیا تھا' پھرتم نے ان کے 0 جانے کے بعدایک بچھڑ بے کی پوجاشروع کردی جبکہ تمہارااییا کرناظلم اور سراسرزیادتی تھا'۔ (۵۱) چراس سب کچھ کے باوجود ہم نے تمہیں معاف کردیا تا کہ تم شکر گزار بن سکو۔ 0 (ar) اوراس وقت کو یادکروجب ہم نے مولی " کو کتاب عطا کی اور حق وباطل کے درمیان تميز کرنے 0 والاقانون دياتا كتم مدايت ياسكو-(07) اوراس وقت کوخاطر میں لاؤ جب مولی " نے اپنی قوم سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ اے 0 میری امت اتم نے بچھڑے کی بوجا کر کے اپنے او پرظلم کیا بے لہٰذاتم اپنے پیدا کرنے دالے برحق معبود کے حضورتو بہ کروا دراپنے آپ (ایک دوسرے) کوتل کر دؤاس میں تمہارے خالق کے نز دیک تمہارے لیے بہتری ہے تم نے ایسا بن کیا تو تمہارے پر دردگار نے تمہاری توبہ قبول کر لی کہ حقیقت میں وہی توبی قبول کرنے والا ، مہر بان ہے۔  $(\Delta r)$ ادراس وقت کو یاد کرد جب تم نے مولی " سے کہا: اے مولی " ! ہم اس وقت تک آپ پر ایمان 0 منہیں لاعی گے جب تک کہ خدا کواپٹی آ تکھوں سے نہ دیکھ لیں 'تمہارے اس مطالبے کی وجہ ہے تم پر بجلي آیزی اورتم دیکھتے رہ گئے۔  $(\Delta\Delta)$ پھرہم نے تمہار بے مرجانے کے بعد تمہیں دوبارہ اٹھایا تا کہتم شکر گزارہوسکو۔ 0 (04)

اورہم نے تم پر ابر کے ساتھ سار پر کردیا' اور تمہارے لیے من دسلو کی بھیجااور کہا کہ ہم نے تنہیں جورزق عطا کیا ہے اس میں ہے جو تمہیں پندائے جی جر کر کھاؤ ان لوگوں نے ہم پر کوئی ظلم نہیں کیا بلكه وه خوداين او يركلم كرت رب-(04) اوراس وقت کو یاد کروجب ہم نے تم سے کہا کہتم اس بستی میں چلے جاد اور اس میں سے جو Ó یا ہوسیر ہو کر کھاؤ ادر دروازے سے داخل ہوتے ہوئے سجدہ ریز ہو کراپٹی مغفرت کی دعا مانگو ہم تمہاری سب خطائمیں معاف کردیں گے اور نیکی کرنے والوں کوزیا دہ سے زیا دہ اجرعطا کریں گے '۔ (0) پس جو کچھان سے کہا گیا تھااسے ظالم لوگوں نے بدل دیا تو ہم نے ان ( ظالم لوگوں ) پران (09) کےغلط کردار کی وجہ ہے آسمان سےعذاب نازل کیا۔ 0 اوراس دفت کوئی یاد کروجب موٹی \* نے اپنی قوم کے لیے یانی طلب کیا (بارش کی دعا کی) تو ہم نے ان سے کہا کہتم اپنا عصا پتھر پر مارؤ جب مولی " نے ایسا کیا تو پتھر سے بارہ چشے چوٹ یڑے اور سب لوگوں نے اپنے اپنے گھاٹ کو جان لیا 'اور ہم نے ان سے کہا کہ تم خدا کے عطا کتے ہوئے رزق سے جی جر کر کھاؤاور پولیکن زمین میں فسادادرگڑ بڑنہ پھیلا وُ''۔ (4+) اوراس وقت کو یا دکروجب تم نے موٹی سے کہا کہ ہم ایک ہی کھانے پر قناعت نہیں کر سکتے لہٰذا 0 آب ہمارے لیے اپنے پروردگار سے دعا کریں کہ وہ ہمارے لیے زمین سے سبزیاں اگائے مثلاً تر کاریٰ ککڑیٰ کسنٔ دالیں اور پیاز دغیرۂ موسٰی \* نے ان سے کہا آیا تم اچھی چیز (من وسلوٹی) کی بجائے ادنی شے کوچا ہتے ہو؟ تو پھرتم کسی شہر میں چلے جاؤوہاں تمہارے لیے دہ سب کچھ موجود ہے جو تم ما نگ رب بواس طرح ان پر ذلت ورسوائی اور نا داری ومحتاجی مسلط کردی گئی اور وہ خدا کے غیض و خضب كاشكار ہو گئے اور بیرسب اس لیے ہوا کہ انہوں نے آیات الہی كا انكار كر دیا تھا اور انبیاء " كو ناحق قمل کردیتے شیچ میرسب کچھان کی نافر مانیوں ادرزیاد تیوں کی دجہ سے ہوا۔ (11)

#### rr9

تفسيروبيان

٥ " وَبَسْتَحُيُوْنَ نِسَاً ءَكُمْ ... " لينى ودان كى مورتول كوزنده رہے ديتے تصحتا كدان سے خدمت اوركام لے سكيں اورانييں قتل نہيں كرتے تھے جبكدان كے بيٹول كوذن كرديتے تصحاس جملے ميں "استحيا ك" كالفظ استعال ہوا ہے اس كالفظى متى "طلب حيات" لينى زندگى كو چاہنا ہے اور بيتى ممكن ہے كداس كامتى بيہ وكدوہ لوگ ان كے ساتھ ايسا سلوك كرتے تھے كدان عورتوں ميں برائيوں كى بابت كى قشم كا احساس حيابى باقى ندر ہے۔

> بن اسرائیل پرخدائی عنایت 0° وَإِذْفَرَقْنَالِكُمُ الْبَحْرَ...

راكميز انجلد ا

آل فرعون شےمطالم

عربی زبان میں ''فرق' بمقابل ''جمع'' آتا ہے۔' ''فرق' یعنی الگ الگ اور ''جمع'' یعنی الحصا' بیسے ''فصل'' (جدا) بمقابل ' وصل' یعنی ساتھ ساتھ ۔ جب' فرق' کالفظ دریا کے لیے استعمال کیا جائے تو اس کامعنی چرینا اور شگاف ڈالنا ہاں آیت میں '' بکم'' پر، حرف ب سیبیت کے لیے ہے یا ملا بست کے لیے دونوں صورتیں صحیح ہیں اور عنی یوں ہوگا: ''ہم نے تمہاری نجات کے لیے دریا کو چردیا'' ( سیبیت کی معنے میں ) اوریا یوں ہوگا: ''ہم نے تمہارے دریا میں داخل ہونے کے ساتھ ہی اسے چردیا'' ۔ ( ملا بست کے معنے میں ) اوریا یوں ہوگا: ''ہم نے تمہارے دریا میں

چالیس را تول کا وعدہ O" وَ اِذْوٰعَنْ نَامُوْسَى أَنْهَ بَعِيْنَ لَيْلَةً…" (اورہم نے مولٰی سے چالیس راتوں کا دعدہ کیا)۔ خداوند عالم نے حضرت مولٰی علیہ السلام سے کئے جانے والے دعدے کا تذکرہ سورہ اعراف آیت ۱۴۲ میں ان

الفاظ ميں كما: ۅؘۏۼٮ۫ڹٵڡٛۅ۠ڛؿڶٚؿؚؽڹؘڵؽڵڐۜۊٵؿؠؠڹۿٳۑؚۼۺ۫ڔڣؾؘؠۧڡؚؽۊؘٵؾؙؠۑؚٞ؋ؘٲ؇ؠۼؚؽڹؘڵؽڵڐۜ (ادرہم نے موسٰ سے تیس راتوں کا دعدہ کیا ادر پھر دیں راتوں کا اضافہ کر کے اسے کمل کردیا 'اس طرح اس ۔ پر دوردگار کا چالیس را توں کا دعد دمکس ہو گیا)۔ مورد بحث آیت میں چالیس راتوں کے وعدے کا تذکرہ یا تو تغلیب اور مجموعی طور پر دعدے کے ذکر کے طور ہے یا میر کہ دراصل دو دعدے سطے ایک تیس راتوں کا اور دوسرا دس راتوں کا 'اور چالیس راتوں کا ذکر دونوں دعد وں کو ک صورت میں ذکر کرنے کے طور پر ہے جیسا کہ اس سلسلے میں دارد ہونے دالی روایت سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ توبهكاحكم Carlog at 1 °° فَتُوْبُوَا إِلَى بَاسِ بِلْمُ... البارئ خداوند عالم کے اسماء حسنی میں سے ایک ہے جیسا کہ سورہ حشر آیت ۲۴ میں ارشاد حق تعالی ہے: (هُوَالله الْخَالِقُ الْبَايِ خَالْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْبَ آَءُ الْحُسْلِ) وہ اللذ خالق باری (موجد) اور صورتیں عطا کرنے والا ہے اس کے لیے ہیں اساء حسنی ..... اس آیت میں ''باری'' کوخداوند عالم کے اساء حنیٰ میں ذکر کیا گیا ہے۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ خدادند عالم کا بیاسم مبارک'' باری'' قرآن مجید میں تین مرتبہ ذکر ہوا ہے دومر تبہ اسی آیر میں اور ایک مرتبہ سورہ حشر کی مذکورہ آیت (۲۴۷) میں اس مقام پر تمام اساء حسنی میں سے خصوصیت کے ساتھ اس اسم مبارک (باری) کا ذکر شاید اس وجہ سے ہو کہ اس کا معنی خالق اور موجد سے ملتا جلتا ہے اس کا اشتقاق (لفظی بناوٹ "ب-ر-ین" سے بے اہذا عربی گرائم میں (علم لغت وادب کی روسے) یوں کہا جاتا ہے: "ہو عیبو ، بوانا" اس کام ح الگ کرتا ہے خدا کے لیےاس کا استعال اس لحاظ سے ہے کہ وہ مخلوق کوعدم سے جدا کرتا ہے ( نکالتا ہے )' یا انسان کوز مین ۔ جدا كرتائ تو كويا الآيت ميں خداوند عالم بيكہنا چاہتا ہے كہ ہم نے جوتوب كاظم تمہيں ديا ہے كہتم اپنے آپ .....ايك دومرے ..... کوتل کردوا گرچہ بظاہر میتمہارے لیے دشواراور سخت حکم ہے کیکن تم غور کرد کہ وہ خدا کہ جس نے تہمیں اپنے آپ ختم کردینے کا تکم دیا ہے وہی ہے کہ جس نے تمہیں ہیدا کیا ہے اور وجود عطا کیا ہے یعنی تمہیں عدم سے نکال کر وجو دمیں لا ہے تو اس وقت حمیس وجود عطا کرنا تمہارے لیے بہتر تھا اور اب اس کی نظر میں تمہاری بہتری اپنے آپ ..... ایک دوس \_..... وقتل کردین میں بے اور وہ تمہاری بہتری کے سواکوئی چیز کیونکر بیند کر سکتا ہے جبکہ وہ تمہارا "باری" یعنی مور بے پس اس سے معلوم ہوا کہ خدا کے لیے لوگوں کی طرف اضافت کے ساتھ (باً بِ بِکْمْ) لفظ ' باری' کا استعال اس لیے گیاہے کہ لوگوں کے دلوں میں اپنے پیدا کرنے والے اور وجو دعطا کرنے والے کے کیے مجت کے احساسات جنم لیں۔

براكميز ان جلد ا

خداکے نز دیک بہتر کی

Ö ذٰلِكْمْخَيْرٌ تَكْمُعِنْدَبَارٍ إِكْمْ اس آیت اوراس سے پہلے والی آیت سے بظاہر مد معلوم ہوتا ہے کہ مدخطابات اور وہ زیاد تیاں ونافر مانیاں جوبن اسرائیل کی طرف نسبت دے کر ذکر کی میں ان سب کا تعلق بوری قوم ..... بن اسرائیل ..... سے باور وہ تمام گناہ ان سب نے کئے جبکہ حقیقت حال ہیہ ہے کہ پوری قوم نے ان تمام نافر مانیوں اور گنا ہوں کاار لکا بنہیں کیا بلکہ ان میں سے چند لوگوں نے زیاد تیاں اور نافر مانیاں کیں کیکن ان اعمال کی نسبت سب کی طرف دی گئی اور سب کومخاطب قرار دے کر بات کی گی تواس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ سب ایک بن کرر بتے تھے اور اتحاد ویگا نگت کے ساتھ زندگی بسر کرتے تھے اور یوری قوم ایک ہی راہ پر گامزن بھی اور قوم پر تی اس حد تک ان پر غالب تھی کہ وہ ایک دوسرے کے کاموں کواپنا کام کہتے اور ایک دوسرے کے اعمال کو پوری قوم کی طرف منسوب کرتے تھے وہ اپنی انفرادی حیثیت کی بجائے اجتماعی حیثیت کے قائل تھے اگر ان میں ے کوئی ایک کمی کام کوانجام دیتا تو پوری قوم اس کام کوا پنا کام کہتی تھی ور نہ تاریخ اس امر کی گواہ ہے کہ بنی اسرائیل کے تمام افراد نے بچھڑ بے کی پوجانہیں کی اور نہ ہی سب نے انبیاء " کوتل کیا اور نہ ہی سب نے زیادتیاں اور نافر مانیاں کیں لہٰذا خداوند عالم کا پیچم که فخوافت لُوّا أَنْفُسَكُمْ ".....تم اپنے آپ (ایک دوس ے) کول کردو سان کے لیے صادر ہواجنہوں ن بحمر في يوجا كى جيسا كدار شادالهي ب: " أَنْكُمْ ظَلْمَتْهُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتِّحَاذِكُمُ الْعِجْلَ ".....تم في بحمر ب كوخدا مان كرابين او پرظم كيا ..... اور بيركم " ذَلِكُمْ حَيْدٌ تَكُمْ عِنْدَ بَاسِ بِكُمْ " (أَبَيا كَرَمَا الله السيخ أَب (ايك دوسر) وقل کرنا ......تمهارے پروردگار کے نز دیک تمهارے لیے بہتر ہے) یہ جملے حضرت مولٰی علیہ السلام کی گفتگو کے تذکرے کے تتمہ ے طور پر بی ۔ اور "فَتَابَ عَلَيْكُم " (اس فَتمهارى توبة قول كرل) كاجملداس بات كى دليل ب كدانيس توب كاتم دیا گیااوران کی توبہ بول کی گئ۔روایات سے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ تمام مجرمین کے قُل سے پہلے توبہ کا حکم آیا تو اس ظاہر ہوتا ہے کہ آس کرنے کا تھم صرف انہیں آ زمانے کے لیے صادر ہوا تھا جس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام کو خواب میں اساعيل " فَحذت كرف كاحكم ديا كيا تقااور چران س كها كيا" بالرهيم في قدر التُحقّ التُرغيا " (أبرابيم! آپ نے خواب کو سچا کر دیا ...... جو تھم آپ کوخواب میں دیا گیا تھا آپ نے اسے انجام دے دیا)..... سورہ صافات۔ ٥٠ .....اى طرح حضرت موى عليه السلام في امت سى كها: " فَتُتُو بُنُوا إلى بَاي بِكُمْ فَاقْتُنُوْ ا أَنْفُسَكُمْ لَذَ لِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ عِنْدَ بَابِرِيكُمْ ".....تم الين خالق بحصورتوبه كرواورابي آب (ايك دوسر) كول كردو- يمى تمهار ي لي تمہارے خالق کے مزد یک بہتر ہے ..... تو خداوند عالم نے حضرت موئی علیہ السلام کی بات کو پورا کردیا اور بعض لوگوں کے قُلْ كرف كوسب كاعمل قرارد ي كرتوبه كاتكم ديااوران كى توبة بول كرلى چنانچدار شاد موا: " فَتَابَ عَلَيْكُمْ " (اس فتمهارى توبەقبول کرلی)۔

0 " يَجْزَاقِنَ السَّبَاء " اس مقام پر 'دجو '' سے مرادعذاب ہے۔ 0 وَلاتَعْثُوا " عربی زمان میں''عیث''اور''عفی'' دونوں کامعنیٰ'' سخت فہ 0" وَقِثَّا بِهَاوَنُوْمِهَا " قماء کامتنی ککری اور فوم کامتنی کسن یا گندم ہے۔ 0" وَبَآءُوْبِغَضَبِ" یعنی وہلوٹ گئےخدا کے غضب کی طرف۔ O" ذٰلِكَبِاَنَّهُمُكَالُوْايَكْفُرُوْنَ" ہی جملہان کے اعمال کے سبب ( گفر) کو بیان کرتا ہے۔ 0" ذلك بماعَصوا یہ جملہان کے کفراختیار کرنے کے سبب (نافر مانی) کو بیان کرتا ہے گویاان کا نافر مانی کرنااور بار بارزیا د تیاں کر بى ان كي آيات اللى كي الكار اور انبياء " كول كرف كاسب بنا جيسا كه خداوند عالم ف ارشاد فرمايا: ٣ تُحَرَّكَانَ عَاقِبَةَ إِلَىٰ بِنَ أَسَاءُوا الشُّوْآى أَنُ كَذَّبُوْا بِالتِ اللهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ (100) (پس جن لوگوں نے برے اعمال کئے ان کا نتیجہ یہ ہوا کہ انہوں نے آیات الجی کی تکذیب کی اور ان کا مذاتر اژایا)۔

انشاءاللَّدا تنده صفحات میں اس امرکی وضاحت کی جائے گی کہ معصیت کوکفر کا سبب کیوں قرار دیا گیا ہے۔

روايات پرايك نظر

بداكاايك مصداق آبي، شريفه " وَإِذْ وْعَدْ نَاهُوْلَمْي أَسْ بَعِيْنَ لَيْلَةً " كَابات تَغْير العياشى مِن حضرت امام ابوجعفر عليه السلام -

براكميز انجلد ا

منقول ہے آنجناب "نے ارشاد فرمایا بعلم ونقد پر الہی میں تیس راتیں ہی تفسی لیکن اس کے بعد خدا کو بدا ہوا تو اس نے دس راتوں کا اضافہ کر دیا 'اس طرح خداوند عالم کا پہلا اور دوسرا' دونوں وعدے (چالیس راتیں ) پورے ہو گئے۔ اس روایت سے سابقہ بیان کی تصدیق ہوتی ہے جس میں کہا گیا تھا کہ چالیس راتیں، دونوں وعدوں کے مجموعہ سے عبارت ہیں۔

أیک دوسرے کے لکا تکلم تفسیر ' درمنثور' میں آیی شریفہ '' وَ اِذْقَالَ مُوْلَمی لِقَوْصِه لِلْقَوْمِ اِلْقَوْمِ اِلْكُمْ طَلَمْ تَدْمَ ٱنْفُسَكُمْ • • '' کی تفسیر میں مذکور ہے کہ حضرت علی علیہ السلام نے فر مایا: بنی اسرائیل نے مولی " سے پوچھا کہ ہماری تو بہ س طرح ممکن ہے؟ انہوں نے فر مایا: تمہماری تو بہ اس طرح ہو سکتی ہے کہتم ایک دوسرے کو قل کر دو خضرت مولی علیہ السلام کا جواب س کر یمی اسرائیل نے تحصریاں ہاتھ میں لے لیں اور ایک دوسرے کو قل کر نا شروع کر دیا ُ بھائی کو باپ بیٹے کو بیٹا باپ کو سب ایک دوسرے کو قل کرنے لگئے کسی کو اس بات کی پرداہ نہ دون کہ کون ماراجار ہائے بیمان تک کہ ستر ہزار افر اول کر دیئے گئے کچر خدا دوسرے کو نے مولی علیہ السلام کو دی کہ اب انہیں تھم دیں کہ ایک دوسرے کو قل کر نا بند کر دیں کی کار افر اول کو سب ایک دوسرے کو معاف کردیا ہے اور جو زندہ دیکھ گئے ہیں ان کی تو بہ تو لی ہوئی کر این بند کر دیں کیونکہ ہوتی کے بین خدا نے انہیں

دس ہزارا فراد کافل تفسر قمی میں ہے کدامام علیہ السلام نے فرمایا: جب مولی علیہ السلام میقات الہی کی طرف گئے اور وا پس آئے تو دیکھا کدان کی قوم نے بچھڑ ہے کی پوجا شروع کر دوی ہے آٹ محضرت ٹے ان سے کہا: اے میر کی قوم ! تم نے بچھڑ ہے کی پوجا کر کے اپنے او پرظلم کیا ہے لہٰذاتم اپنے خالق سے حضور تو بہ کر واور ( اس کا طریقہ ہیہ ہے کہ ) ایک دوسر ہے گول کر دو کہ یہی تہ مہاد ہے خالق سے نز و یک تمہار ہے لیے بہتر ہے انہوں نے پوچھا کہ ہم کیو کر ایک دوسر ہے گول کر مولی ہے السلام نے فر مایا: صبح سے حدقت تم سب بیت المقدر میں استے ہو جوا کہ ہم کیو کر ایک دوسر ہے گول کر مولی علیہ میں لے لے اور جب میں منبر پر جاؤں تو تم سب اپنے چہوں کو ڈھا نہ ہم کیو کر ایک دوسر ہے گول کر میں؟ حضرت مولی علیہ میں نے لیے اور جب میں منبر پر جاؤں تو تم سب اپنے چہوں کو ڈھان پوتا کہ ایک دوسر کو تول کر یں؟ حضرت مولی علیہ دوسر ہو تول کر نے کے لیے جملہ آ ور ہوجا کہ حضرت مولی علیہ السلام کی بات کر کچھڑے کی پوجا کر ہے اور تم رائد اور دوسر سے دول کر کی کہ ہو کی کہ ایک معرب ہو کہ اور تو تم میں ایک میں ہو کہ کہ کہ کہ کہ کہ ہو کی تی ہوئی کو کی چڑ ہا تھ میں لیے اور جب میں منبر پر جاؤں تو تم سب اپنے چہوں کو ڈھان پوتا کہ ایک دوسر کے لیے کر ایک دور میں میں اور خوا کہ میں میں میں ایک میں ہو کہ اور حضرت مولی میں کہ ہو کر کے پاہ ہو کی بھر کر ہو کی تار آ دی میں اور میں میں میں میں میں میں ہو کہ ہو گئے اور حضرت مولی علیہ السلام نے ان کے سراتھ میں کہ ہو کی کہ ایک دوسر می کوئی کر ایک دوسر سے دوس میں کے میں السلام میں پر گئے تو دولوگ ایک دوسر کوئی کر نے میں مصروف ہو گئے کی بیاں تک کہ جبر کیل نوگوں کی تو بر قول فرمانی ہے اس دولت تک دس ہزار افراد قول ہو جو میں کہ ایک دوسر کوئی کر بند کر دیں کہ میں اور کی دی لو ان کی میں میں دول ہو کی ۔ ''ڈی کھ می کوئی تی کہ تو کی کہ کر تا ہو کی کہ کوئی کر دیں کر دیں کہ میں ہو ہو کی کر این ہند کر دیں کہ دو او کی کر تی ہو کر کے تا ہو ہو کی کہ تا سے میں ہو ہو کر کی ہو کر کر تا ہو کی دی کہ دوسر کوئ کر گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو کوئی ہو کی کہ کی ہو کی کہ کی ہو ہو کی کہ ہو کر کر ہو ہو کی دوسر کوئی کر ہو کی کہ ہو کر کر کی ہو ہو کر دو ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو کی ہو کی ہو کی ہو کر کر ہو ہو کی دو ہو کی ہو کر کر ہو ہ عِنْدَ بَالَنِ سِلَّمَ فَتَابَ عَلَيْكُمْ لَا اَنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيْمُ " (بیتمهارے لیے تمهارے خالق کنز دیک بہتر ہے کہ اس نے تمهاری تو بیقول کر لی ہے کہ وہ ی تو بیقول کرنے والام مربان ہے)۔ آپ اس روایت کے الفاظ پر غور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ آیت مبارکہ میں جملہ " ذٰلِكُمْ خَبَرُ تَكُمْ عِنْهُ بَاسِ كُمْ " (بیتمهارے خالق کے نز دیک تمهارے لیے بہتر ہے) كلام مولى " بھی ہے اور كلام خدا بھی لہذا بيت مردا صل مولى عليه السلام نے ديا تھا جسے خداوند عالم نے نافذ العمل قرار دے ديا اور اس سے بيتی معلوم ہوتا ہے کہ يرا سے کہ ناقص جيسا کہ ظاہری الفاظ سے بي معلوم ہوتا ہے کہ حضرت مولی عليه السلام نے سب کے لکوان کے ليے ان کے خالق کے نز دیک نز دیک بہتر قرار دیا جبکہ سب قرل نہیں ہوئے تا ہم خداوند عالم نے اس مقدار میں قبل ہونے والوں کوان کے لیے اس خیر او

بہتری کا نام دیا جومونی " نے ان سے کہی تھی (یا در ہے کہ اس سلسلے میں ہم پہلے بھی مطالب بیان کر چکے ہیں اور مورد بحد موضوع کی بات ضروری وضاحت کر چکے ہیں)۔

من وسلوی کانزول اور بارہ چشموں کا پھوٹن تفسیر تی میں آیت مبارکہ "وظلگ نا عکینگم الفکہ احر وَانَ زَلْنَا عَلَیْکُم … "کانفیر میں ہے کہ جب مولیٰ عل السلام نے بنی اسرائیل کودریا سے گزاردیا اور دو لوگ ایک بیابان میں پنچ گئے تو انہوں نے حضرت مولیٰ علیہ السلام سے ک اے مولیٰ! تو نے ہمیں تباہ کردیا ' تو نے ہمیں مارڈالا اور ہمیں آباد جگہ سے نکال باہر کر کے بیابان میں لے آیا کہ جہاں نہ کو ساید ہے نہ درخت اور نہ تی پانی ہے ' تو دن میں انہیں دھوپ سے بچانے کے لیے بادل ان پر سایقکن ہوتے شھاں نہ کو موانے کے لیے آسان سے '' من' ( مخصوص طعام) آتا تھا اور دہ گھاں ' جمازیوں اور پتھروں پر اتر تا تھا جے دہ لوگ کوب سیر ہو کر کھاتے متصاور ای طرح رات کی آخری پہر میں ' سلوئ ' ( پرندے کا بیما ہو آگوں ان کے دستر خوان توب سیر ہو کر کھاتے متصاور ای طرح رات کی آخری پہر میں ' سلوئ ' ( پرندے کا بیما ہو آگوں کا نے دہ ترخوان آجا تا تھا اور جب دہ کھا کی کر سیر ہوجاتے تو دہ پر میں ' سلوئ ' ( پرندے کا بیما ہوا گوشت ) ان کے دستر خوان موں نے درمیان رکھاد ہے متصاور ای طرح رات کی آخری پر میں ' سلوئ ' ( پرندے کا بیما ہو آگوں کی کر خوان موں نے درمیان کے دہم رہ کہ ہوجاتے تو دہ پر نہ دا خوات کی ای کہ ماہ کہ کہ کہ کہ کہ ہوں پر از تا تھا ہے دہ تر خوان موں نے مور کھاتے میں ای کہ ہوجاتے تو دہ پر سلوئ ' ( پرندے کا بیما ہوا گوشت ) ان کے دستر خوان موں ہو کر کھاتے متھا در ای کر ایں موجاتے تو دہ پر ندہ اڑ جا تا تھا۔ اور حضرت مولی ' ( پرندے کا بیما ہوا گوشت ) ان کے دستر خوان درمیان رکھ دیتے میں اور ای پر اپنا عصامارتے تو اس پتھر سے پانی کے بارہ چشے پھوٹ پر تے متے سیاں کا ذکر خداد مال نے قرآن میں مرمایا ہے ۔۔۔۔ اور بی اسرائیل کے بارہ خان مانوں میں سے ہرایک کی طرف ایک چھر ہوا جاتا تھا (

تنزیل کی مصداقی تصویر کتاب کافی میں آیت مبارکہ کے اس جملے ''وَ مَا ظَلَمُوْنَا وَلَكِنْ كَانُوَا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ'' کی تغسیر حضرت ابوالحن امام مولی بن جعفر الکاظم علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ آنجنابؓ نے ارشاد فرمایا: خدادند عالم اس بالاتر ہے کہ کوئی اس پرظلم کر سکے یا وہ اپنی طرف ظلم کی نسبت دیے کیکن اس نے ہمیں اپنے آپ سے اس قدر ملا دیا کہ ہم

برالميز انجلد ا

کتے جانے والے ظلم کواپنے او پر ڈھایا جانے والاظلم اور ہماری ولایت کواپنی ولایت قرار دیا اس سلسلے میں قر آن مجید میں اپنے نہی حضرت حمر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوآگا ہ فرماتے ہوئے میہ آیت نازل کی: '' وَ مَا ظَلَمُوْ نَا وَلَكِنْ كَانُتُوَا أَنْفُسَهُمْ یُظَلِبُوُنَ''۔راوی کہتا ہے میں نے امام "سے پوچھا کہ آیا آپ کا بیار شادگرا می ہی قر آن مجید کے ظاہری معنے سے عبارت ہے؟ ( تنزیل)۔امام علیہ السلام نے فرمایا: ہاں نی تنزیل (وتی) ہے استعمال ہوتا ہے)۔

ای طرح کی ایک روایت حضرت امام محد باقر علیہ السلام سے منقول ہے جس میں آپ " نے ارشاد فرمایا کہ حضرت مولیٰ بن جعفر الکاظم علیہ السلام کا بیفر مانا کہ''خدا اس سے بالاتر ہے کہ اس پرظلم کیا جا سکے'' (مفعول کا صیغہ س انظلم …… ) دراصل خدا کے اس قول کی تفسیر ہے جس میں اس نے فرمایا: '' وماظلمو تا'' (یعنی ان لوگوں نے ہم پرظلم نہیں کیا )۔ اسی طرح امام موئ کاظم \* کامی فرمانا که 'خدااس سے بالاتر ہے کہ اپنی طرف ظلم کی نسبت دیے' بیدفاعل کا صیغہ ہے یعنی ظلم کرنے والا اس کا مطلب بیر ہے کہ خدا اس سے بالاتر ہے کہ کوئی اس پرظلم کرے یا وہ خود سی پرظلم کرے۔اورا مام موٹ کاظم " کا پیفرمانا که ضمیر''نا''استعال کرنے''اس نے جمیں اپنے ساتھ اس قدر ملا دیا ہے۔۔۔۔'' تواس میں'' جمیں'' کے لفظ ے مرادتمام انبیاء " اوصیاء " اور آئمہ " ہیں اور اس کا مطلب ہیہ ہے کہ خداوند عالم نے '' مجھ پر'' کے لفظ کے بجائے '' ہم پر'' کا الفظ اس لي استعال كياب تاكداس بات كوبيان كرب كديدسب ميرب بي اوران يرظم كرمًا كويا مجمع برظلم كرمًا ب اوران كي ولايت ك سامن سرتسليم ثم كرما دراصل ميرى دلايت كوتسليم كرما ب- اورامام " كاييفرما ما كه ' بال بيراًيت كاظا جرى معنى ب' اتواس کی وجہ بیہ ہے کہ اس طرح کے موارد میں کسی امر کی نفی کرنا تب صحیح ہوتا ہے جب اس کا اثبات بھی صحیح ہویا اس کے اثبات کے پیچ ہونے کا گمان کیا جار ہا ہؤاس لیے بھی یون نہیں کہا جاتا کہ<sup>'</sup> دیوار نہیں دیکھتی یا دیوار کسی پرظلم نہیں کرتی'' لہٰذا جب تک اس کی طرف'' دیکھنے'' یا''ظلم کرنے'' کی نسبت دینے میں کوئی اہم مکتہ یا راز پوشیدہ نہ ہوا بیانہیں کہا جاسکتا (اس کی طرف بیہ نسبتیں نہیں دی جاسکتیں ) خداوند عالم اس سے بالاتر ہے کہا پنے مقدس کلام میں اپنے او پرظلم کئے جانے کے گمان کا عند بیر دے یااسے اپنی بابت رواقر ارد نے اور جواہم نکتہ آیت کے جملے'' وماظلمو تا'' (انہوں نے ہم پرظلم نہیں کیا) میں موجود ہے وہی ہے جسے امام موٹ کاظم علیہ السلام نے ان الفاظ میں بیان فر مایا ''اس نے جمیں اپنے آپ سے ملا دیا'' اس لفظ'' ملانے'' پر خور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ چونکہ عام طور پر بزرگ افرادا پنے خدامت گزاروں اور ساتھیوں کواپنے ساتھ ملا کر جمع کا صيغة ''ہم' استعال کرتے ہیں اس لیے خداوند عالم نے ہمیں یعنی اپنے انبیاء \* واد صیاء \* وآئمه \* کواپنے ساتھ ملا کر فرمایا کہ ''انہوں نے ہم پرظلم ہیں کیا۔(وَصَاطَلَهُوْنَا)۔

انبياء مُحْل كى حقيقت تغيير العياش من " ذلك باكته كالنوا يكفرون بالت الله ... "كى تغيير من حضرت امام جعفر صادق علب السلام سے مروى برك مرتجناب ف اس آيت ( ذلك باكته كانوا يكفور ن بالت الله و يقتلون الليب بن بغير الحق ذلك بساعت والا كانتوا يتعتد رون كى تلاوت فر ماكر اس كى تغيير من ارشاد فر مايا: خدا كو قسم ان لوكوں ف انبياء "كواب با تصول في كن من الدون من ان من اور اون سے شهيد كيا بلك ان كى المن من ارشاد فر مايا: خدا كو قسم ان لوكوں ف انبياء "كواب ان با توں في كن من اور ان كى تلاوت فر ماكر اس كى تغيير من ارشاد فر مايا: خدا كو قسم ان لوكوں ف انبياء "كواب با تصول في كن من من ان من المور اون سے شهيد كيا بلك ان كى با من من كر ان كو شموں كو بتا على اور ان دشتوں ا ان با توں كى وجہ سا نبياء "كون كى ايك روا يت حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے منفول بنا مولاں منفوں ا تس كاب كانى من مجمى اى طرح كى ايك روا يت حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے منفول بنا مولاں منفول منفول ا تست كے الفاظ " ذلك بساعت والان كار اليت حضرت امام محفر صادق عليه السلام سے منفول بنا مولاں منفول منفر كو ممل با ان با توں كى مالام من كان اليك روا يت معن منا لم كان شاند بنا يا تو يكن ما مدن عليه السلام معن منول ا كان با توں كى وجہ سا نبياء "كول كي اور ان من منا من منا منا مند بنا يا تو يكن ما دور ايك ما نعرف ا كو من الن من مول من الم من كول الله من الم كان شاند بنا يا من ما مران كى منفول بن كو يا ام " سا كو من الفوص النها من خول الله من الك ما تعان منا بل من من من ال ما من منفول من مول اله منفول منفول من منول معلي الم الم الم ال كو من الم الفوض الم الم الله من منا ور الله كانكار مالي من منا الم منفول من منفول مي كول الم منفول منفوس منفول منفوض منفول من آيت ۲۲



وہ لوگ جو ایمان لائے، اور وہ جو یہودی ہیں، نصرانی ہیں، صائبین (لامذہب یا بت پرست) ہیں جو بھی ایمان لے آئے خدا پر اور قیامت کے دن پر اور نیک اعمال بجالائے، ایسے لوگوں کا اجران کے پروردگار کے پاس..... محفوظ..... ہے، وہ نہ خوف زدہ ہوں گے اور نہ ہی رنجیدہ خاطر ہوں گے'۔ تفسيروبيان

اس آیت مبارکہ میں دومر تبدایمان لانے کا تذکرہ کیا گیا ہے آیت کے سیاق کو کمحوظ رکھتے ہوئے دوسری مرتبہ ذکر کتے جانے دالے'' ایمان'' کی بابت ہدکہا جا سکتا ہے کہ اس سے حقیقی معنی میں ایمان لا نا مراد ہے اور پہلے ذکر کتے جانے والے "ایمان" سے مراد ظاہری طور پر ایمان لانا ہے یعنی پہلے جملہ " الَّنِ يْنَ امَنُوا" (وہ لوگ جو ایمان لائے) مر ظاہرى طور پرايمان لاكرابين آب كو "اہل ايمان" كہلانے والے مقصود بي اور دوسرے جملة "مَنْ أَمَنَ" (جوايمان ل آئ) من 'حقيق معن ميں أيمان لان "كاذكر بلبذا آيت كامعنى يه موكا كدلوكوں كااپن آب كواہل ايمان يهودى عيسا ك اورصابئین کے نام سے موسوم کرنا ہی خدا کے نز دیک کسی اجروثواب کے حصول کا سبب یا سز اوعذاب سے نجات دلانے ک در يعتبين بن سكتا جيما كه يهودى اور عيمانى كتب ين "لايد خل الجنة الا هودًا او نصارى" كمروا-یہودیوں اور نصرانیوں کے کوئی بھی بہشت میں نہیں جائے گا' بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ اجرونواب کے حصول اور سز اوعذاب سے نجات کا داحد معیار ادر سعادت وعزت کی اصل بنیا دخدا پر ایمان لانا<sup>،</sup> قیامت کے دن پر ایمان لانا اور نیک اعمال کرنا ۔ يم وجد ہے كەخداوند عالم في " مَنْ أَمَنَ " (جوايمان لاتے) فرمايا ہے ندكة "من امن منهم" (يعنى جو ان ميں " ایمان لائے) تو ''منہم'' کے ذریعے''ہم'' کی ضمیر کو ''الذین' کی طرف نہیں لوٹایا گیا جبکہ قواعدا دب کی روسے ہر موصول کے لیے صلہ ضروری ہوتا ہے اور اس میں ضمیر کو موصول کی طرف لوٹایا جاتا ہے گر خدادند عالم نے اس آیت مبار کہ میں ضمیر ''ہم '' کو''الذین'' (موصول) کے صلہ میں ذکر نہ کر کے مذکورہ مذاحب کے پیروکاروں کی غلط پنجی کااز الہ کیا ہے کہ وہ اپ اس غلط نظر ہیہ پر قائم دیاتی نہ دبیں کہ ان کے ظاہری طور پر ایمان لانے کی کوئی حیثیت ہے کیونکہ اگر خداوند عالم ایسا نہ کر تا او ''هم'' کی ضمیر کو''الذین'' کے صلہ میں ذکر کر دیتا تو وہ لوگ کلام البی سے اپنے غلط افکار اور اپنے آپ کو نام کی حد تک ال مذا جب کے پیرد کارکہلانے پراکتفاء کرتے ہوئے نجات وسعادت کے حصول کے دعویدار بنے رہتے کیکن خدادند عالم لے ان کے ظاہری عقیدے کی کفایت کے نظر ہیکوا یے مخصوص انداز سخن کے ذریعے خلط قرار دے دیا' بیدانداز بیان قرآن مجی میں متعدد مقامات میں اپنا یا گیا ہے اور اس بنیاد پر اس حقیقت کو بیان کیا گیا ہے کہ سعادت وکا میابی اور کرامت و بز رگی ً معیار ، حقیقی عبودیت و بندگی کے سوا کچھنجیں بنابرایں ان ناموں میں سے کوئی نام اورادصاف کمال میں سے کوئی دصف کسی ک

تفسيرالميز انجلد ا

فائدہ نہیں پہنچا سکتا جب تک کداس کے ساتھ عبودیت و بندگی عملی طور پر مجسم نہ ہوئیہ بات عام لوگوں ہی تک محدود نہیں بلکہ اس سلسلے میں عام افرادادرا نبیاء \* الہی سب برابر ہیں' تو جب خداکے برگزیدہ افراد کے لیے نام کی حد تک ایمان وادصاف کمال فائدہ مندنہیں توان سے کمترلوگوں اور عام افراد کے لیے نام کی حد تک اہل ایمان کہلا نا کیونکر فائدہ مند ہوسکتا ہے چنا نچے قرآ ن مجيد میں خداوند عالم نے اپنے برگزیدہ افرادیعنی انبیاء کرام علیہم السلام کے تذکرے میں ان کے تمام تر اوصاف و کمالات بیان کرنے کے بعد یوں ارشاد فرمایا: اسورهءانعام، آیت ۸۸: · وَلَوْاَشَرَكُوْالَحَبِطَعَنْهُمْ مَّاكَانُوْايَعْمَلُوْنَ (اگروہ شرک کریں توان کے تمام اعمال ضائع ہوجا تیں گے)۔ اسی طرح خداوند عالم نے اصحاب پیغیبراور آنخصرت پرایمان لانے والوں کی قدر دمنزلت ادرعظمت وبلند مقام کا فكركرف كساته ساته يون ارشادفر مايا: اسوره وفتح ، آیت ۲۹: دُوَعَدَائلُهُالَّنِ بْنَ امَنُوْاوَعَمِلُواالصَّلِحَتِمِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَا مِاعَظِيمًا " (خدادند عالم نے ایمان لانے والوں اور نیک اعمال بجالانے والوں میں سے بعض کے ساتھ بیدوعدہ کیا ہے کہ ان کے لیے مغفرت و بخش اور بہت عظیم اجر ہے ) اس آیت میں'' مِنْہُمْ'' (ان میں سے) کے لفظ سے بیڈابت ہوتا ہے کہ مغفرت اوراجرعظیم کا دعدہ تمام ایمان لا نے دالوں اور نیک اعمال بجالا نے دالوں سے نہیں کیا گیا 'اسی طرح ان کے علاوہ ان کے بارے میں جنہیں آیات الہی عطا ک کنی یون ارشاد حق تعالی موا: سوره ءاعراف، آیت ۲۷۱: (اگرہم چاہتے تواہےا پنی آیات کے ذریعے مبند مقام عطا کرتے کیکن وہ خود ہی زمین کی پستیوں میں گر گیا اور اس نے اپنی خواہشات نفسانی کی پیروی کی) یدادراس طرح کی دیگر متعدد آیات میں وضاحت وصراحت کے ساتھ اس امرکو بیان کیا گیا ہے کہ حقیقی معنی میں اعزت وبزرگی اورسعادت وکامیایی کاتعلق حقیقت سے ہےنہ کہ ظاہر سے لینی ظاہری طور پر ایمان لانے اور نیک اعمال بجا الانے کا کوئی فائدہ نہیں بلکہ حقیقی معنی میں ایمان لا نااور نیک اعمال بحبالا کرعبودیت و بندگی کاعملی ثبوت فراہم کرنا ہی اجرونواب کے حصول اور نجات وسعادت پانے کا سبب ہے۔

MY+

روايات پرايك نظر

سلمان فاری کے سوال کا جواب تفسیر درمنثو ریم حضرت سلمان فاری سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآ ا وسلم سے ان اہل دین کے بارے میں پوچھا جن کے ساتھ میں پہلے تھا' تو آخضرت نے ان کے متعلق بتا ناشروع کیا اور ال کی نماز وروزہ کا تذکرہ کررہے تھے کہ بیآیت نا زل ہوئی: '' اِنَّ الَّنِ بَنَ اُمَنُوْ اَوَ الَّنِ بَنَ هَا دُوْل ... '' اس آیت کے شان نزول کی بابت متعدد روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ بید حضرت سلمان فاری کے (قبل ا

نصاریٰ کی وجرتسمیہ کتاب معانی الا خبار میں ابن فضال سے مروی ہے کہ میں نے حضرت امام رضاعلیہ السلام سے دریا فت کیا کر نصاریٰ کو نصاریٰ کیوں کہا جا تا ہے؟ امام \* نے ارشاد فرمایا: اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ ''ناصرہ' نامی بستی میں رہتے تھے : کہ ملکت شام میں واقع ہے اور بیدہ بستی ہے جہاں مریم \* اور حضرت میں \* نے مصر سے داپس آ کر قیام فرمایا تھا۔ اس روایت کے بارے میں تفصیلی تذکرہ اور بحث سورہ ء آل عمران میں حضرت میں علیہ السلام کے واقعہ سے تعلق رکھنے والی آیات کی تغییر میں کریں گے۔ یہود یوں کی وجر تسمیہ کی بابت ایک روایت میں ہے کہ انہیں اس لیے اس نام سے موسوم کیا جاتا ہے کہ وہ حضرت یہوو ہوں کی وجر تسمیہ کی بابت ایک روایت میں ہے کہ انہیں اس لیے اس نام سے موسوم کیا جاتا ہے کہ وہ حضرت

صابئین کا دین تفسیر قمی میں مذکور ہے کہ امام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: ''صابئین'' ایک قوم کا نام ہے جو نہ مجوی ......آتر پر ست ..... بین نہ یہودی اور نہ تھرانی بیں اور نہ ہی مسلمان ہیں بلکہ وہ ستاروں اور سیاروں کے پوجاری ہیں۔

براكميز انجلد ا

''صابئین'' در حقیقت بت پرستوں ہی کا ایک گردہ ہے'البتہ بت پر تی کاعمل انہی سے مختص نہیں بلکہ ان کےعلاوہ بھی بت پرستوں کے کئی گروہ ہیں' تا ہم ہی(صابئین ) بت پر تی کے ساتھ ساتھ ستاروں اور سیاروں کی پوجا بھی کرتے ہیں۔

ایک تاریخی بحث

مشہور مورخ ابور یحان بیرونی نے اپنی کتاب '' آثار باقیہ' میں ککھا ہے کہ نبوت کا دعویٰ کرنے والوں میں سے جس كانام سب سے بہلے تاريخ ميل ذكركيا كيا ہے وہ "يوذاسف" بوہ "طبورت" كى سلطنت كايك سال بعد سرزمين ایند میں ظہور پذیر ہوااور اسی نے فارسی رسم الخط کی بنیا د ڈالی اور اسی نے لوگوں کو''صابحین'' کا مذہب اپنانے کی دعوت دی' چنانچ کشیر تعداد میں لوگ اس کی بیروی کرنے لگے بلخ میں رہنے دالے بیشد ادی اور بعض کمیانی با دشاہ سورج، چانداور ستاروں الجغیرہ کی تعظیم و تقدیس کرتے تھے یہاں تک کہ' زردشت' نظہور پذیر ہوا یعنیٰ 'بشتا سب' کی حکومت کے تیں سال گز رجانے کے بعد ٔاوران ایام میں''صابئین'' میں سے جولوگ ہاقی رہ گئے تھے وہ''جیران'' میں تھے اورانہیں اسی شہر کی نسبت سے المحترانى " كہاجاتا تھا البتہ بعض مورخين كا كہنا ہے كہ حراني كاانتساب حضرت ابراہيم عليه اسلام كے بھائى اور تارخ كے بيٹے <sup>ا</sup> ہاران'' کی وجہ سے بے کیونکہ وہ حرانی حکمرانوں اور سرداروں میں سے اپنے دین میں سب سے زیادہ متعصب اور بنیاد ارست تصال کے بارے میں نصرانی مورخ ابن سنطل نے اپنی کتاب میں ''صابئین'' کے نظریات کی رد کے ضمن میں لطالب درج کتے ہیں اگرچاس نے اس کتاب میں ان بے عقائد کو غلط ثابت کرنے کی کوشش کی ہے لیکن اس کا مطالعہ کرنے ے معلوم ہوتا ہے کہ وہ کتاب جھوٹ اور بے بنیا دومن گھڑت باتوں کا مجموعہ ہے اس نے اس کتاب میں ''صابی کین'' کے عقائد کا ذکر کرتے ہوئے لکھاہے کہ دہ لوگ (حرانی) بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ حضرت ابراہیم \* ''حرانیوں'' میں سے تتھے اور چونکہ ان کے عضو تناسل کی جلد میں برص کا مرض پیدا ہو گیا تھااور حرانیوں کے عقیدے کے مطابق جو شخص اس مرض میں مبتلا ہوا ہے جس مجهاجاتا تقاادرلوگ اس کے ساتھ رہنار دانہیں سجھتے تھے بلکہ اس سے قطع تعلقی کر لیتے تھے ٰلہٰذا ابراہیم \* ان سے دور ہو گئے ورانہوں نے ختنہ کردایا ادر پھرایک بت خانے میں گئے تو دہاں ایک بت سے میآ دازی: ''اے ابراہیم! تو ایک عیب کے لماتھ ہم سے دور ہوا تھا اور اب واپس آیا تو دوعیب اپنے ساتھ لے آیا ہے لہٰذا اب ہم سے دور چلا جا اور ہمارے پاس ہرگز ا پس ندا نا''۔ ابراہیم " کوبت کے بیالفاظان کرشد بد عصد آیا اور انہوں نے اس بت کو پاش پاش کردیا ، پھر حرانیوں سے دور چلے گئے لیکن کچھ عرصہ کے بعد انہیں اپنے کئے پرندامت ہوئی اور انہوں نے اپنی غلطی کی تلافی کے طور پر اپنے بیٹے کو ذ<sup>رع</sup> اکرنے کا ارادہ کرلیا تا کہاہے''مشتری'' نامی ستارے کے لیے قربان کردیں کیونکہ''صابئین'' میں اپنی اولادکوستاروں کے لي قربانى ي طور پردنى كرف كا عام روائ تھا يس جب ستارە "مشترى" ابراہيم " كے اراد ب سے آگاہ ہوا كدوه صدق

ول سے اپنے کئے پر نادم ہیں اور تائب ہو چکے ہیں توان کی قربانی کو قبول کر کے ان کے بیٹے کی جگہ مینڈ سے کو فد سیکرد یا''۔ عبراللد بن اساعیل ہاشمی کی کتاب کے جواب میں عبداستے بن اسحاق کندی نے لکھا ہے کہ 'حرانی''لوگ انسانور ذبح کرنے بے حوالہ سے مشہور ہیں کیکن عصر حاضر میں وہ علان پیطور پراییانہیں کر سکتے تا ہم ان کے عقائد کے بارے میں ہم صرف یہی معلوم ہے کہ وہ ایک خدا کی پوجا کرتے ہیں اور خدا کی توحید ویگا نگت کے قائل ہیں خدا کو ہر طرح کے قبیح ونا ز امور سے پاک دمنز و بجھتے ہیں اور خدا کی توصيف ، ايجاب کی بجائے نفی کے حوالے سے کرتے ہیں لینی خدا کے لي صفا: ثابت کرنے کی بجائے اس سے ان صفات کی نفی کر کے اس کی توصیف کرتے ہیں جواس کے شایان شان نہیں ، مثلا وہ ۔ بین که خدامحد د زمبین وه دیکهانہیں جاسکتا' وہ کسی پرظلم نہیں کرتا' وہ کسی سے زیادتی و ناانصافی نہیں کرتا دغیرۂ اور وہ (حرال خدادند عالم کے اساء<sup>حس</sup>ل کے بارے میں بیعقبدہ رکھتے ہیں کہ بیسب اساء مجازی ہیں<sup>'</sup> کیونکہ وہ قائل ہیں کہ دنیا میں کوئی<sup>خ</sup> صفت موجود ہی جمیں وہ کا نئات کے امرتد بیر کی نسبت افلاک ونجوم کی طرف دیتے ہیں اوران افلاک دنجوم کی بابت معتقد کہ وہ زندہ ہیں بولیے سنتے اور دیکھتے ہیں۔وہ لوگ (حرانی) انواریعنی روشنیوں کو عزت داختر ام کی نظر سے دیکھتے ہیں کے باقی ماندہ آثار میں سے ایک وہ گذہر ہے جود مثق کی جامع مسجد کے محراب پر بنایا گیا ہے اسی جگہ دہ لوگ نمازیں اداکر تصاورتار بخ مے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ یونان اور روم کے لوگ بھی انہی کے عقیدوں پر متھے 'جس گنبد کا ذکر کمیا گیا وہ جگہ جب یہودیوں کے قبضہ میں آئی توانہوں نے اسے اپنی عبادت گاہ قرار دے دیا' پھر اس پر نفرانیوں کا قبضہ ہو گ انہوں نے اسے گرجا بنالیا ٗ بالاخر جب اسلام ظہور پذیر ہوا تو اہل اسلام نے اسے سجد قرار دے دیا ' ''صابئین'' نے سو کے ناموں پر کٹی مجسم اور بت بنار کھے تھے۔ 'ابد معشر ملخی نے اپنی کتاب'' بیوت العبادات'' (عبادت گاہیں) میں ان شکا مجسموں اور بتوں کے بارے میں جو 'صابئین'' نے سورج کے نام پر بنارکھے شکھا ہے کہ ان بتوں میں سے ہرایکہ ایک خاص شکل تھی مثلا ''بعلبک' کامجسمہ سورج کے بت کے طور پرمشہور تھا'اور'' قران' کامجسمہ '' قمر' (چاند) کے نام منسوب تھا جسے انہوں نے جاند کی شکل میں اس طرح بنا یا تھا جیسے سراور کندھوں پر ڈالی جانے والی شال ہوتی ہے اور اس نزدیک دسلمسین''نامی ایک گاؤں ہے جسے زمانہ قدیم میں 'دصنم سین' کے نام سے یاد کیا جاتا تھا یعنی چاند کا بت دوس کا نام''ترع وز'' ہے یعنی زہرہ کا دروازہ ٔ۔اوروہ لوگ ریجی کہتے ہیں کہ کعبدا وراس میں رکھے ہوئے بت انہی (صابحین ) کے بتھاوروہی (صابحین ) کعبہ میں عبادت کرتے بتھے۔ اور لات وعزیٰ ..... جو کہ مشہور ومعروف ' کے نام ہیں۔ میں سے لات ستارہ زحل کے نام پر اور عزیٰ ستارہ زھرہ کے نام پر بنائے گئے متصر اور ان میں متعدد انبیا یتھے جن میں سے اکثر یونان کے مشہور فلاسفر تھے جیسے ہر مس مصری 'اغاذیمون ' والیس فیثاغورث بابا سوار ( افلاطون کا اوران جیسے دیگر فلاسفر،اور ''صابحین'' میں سے بچھلوگ ایسے بھی تھے جو مچھلی کھانے کواس کیے حرام سجھتے تھے کہ مکز اس میں جھاگ ہو،اور مرغ کوبھی حرام شجھتے تھے کیونکہ دہ ہمیشہ گرم ہوتا ہے اورلسن کواس لیے حرام قرار دیتے تھے کہ اس کھانی ہوتی ہےاوروہ خون کو یامنی کوجلا دیتا ہے کہ جس پر پوری انسانی کا مُنات کا دارومدار بے باقلا (تچلیوں) کواتر

تغییرالمیز ان جلد ا

بعض مورخین کا کہنا ہے کہ بیتر انی لوگ حقیقت میں ' صابحین' ' نہیں بلکہ کنا ہوں میں انہیں ' حفائ ' اور ' وثنیہ' کے نام سے یا دکیا گیا ہے کیونکہ ' صابحین' وہ لوگ ہیں جو ' کورش' کے عہد میں بابل میں قیام پذیر ہو گئے تھے اور پھر ارطحشت کے دور میں بیت المقدس چلے گئے اور وہاں جا کر انہوں نے بحوسیوں کے دین کو اپنالیا اور ان کی شریعت پرعمل پیر اہو گئے پھر وہ بخت نصر کے دین کے پیر دکار بن گئے انہوں نے بحوسیت اور یہود بیت کے امتزان سے ایک تیسر افر جب بنالیا جیسا کہ شا کے سامریوں نے کیا تھا' ان کے اکثر افر اور داسط میں اور عراق کے دیکی علاقوں جعفر اور جامدہ میں موجود ہیں اور دوہ اپن آپ کو ' انوش بن شیت' کی نسل اور ترانیوں کے مخالف قر ار دیتے ہیں اور تران کے معنی دور انہوں کے بعض نظر یات وعقائد کے علادہ اکثر عقائد کو غلط ونا درست سیجھتے ہیں میہاں تک کہ وہ (صابحین) قطب شالی کی طرف منہ کر کے نماز ادا کرتے ہیں جبکہ ترانی جنوبی کی طرف منہ کر کے نماز پر حقہ ہیں۔

جنوبی کی طرف منہ کر کے نماز پڑ سے ہیں۔ ہونی کی طرف منہ کر کے نماز پڑ سے ہیں۔ طرف ہے ادیان وشر لیعتوں کے ظہور پڈ پر ہونے اور '' یوذاسف' کے قیام سے قمل لوگ مشرقی خطہ ءارضی میں سکونت پذ پر متصاور بتوں کی پوجا کرتے شخا نہی کے باقیماندہ افراداس زمانے میں ہندوستان چین اور تغزیز میں موجود ہیں اہل خراسان ان لوگوں کو''شمنان' کے نام سے یاد کرتے ہیں ان کے آثار قد یمہ میں سے کئی عبادت کا ہیں بت اور تخریز میں موجود ہیں اہل خراسان ملحقہ ٹراساں کے مرحدی علاقہ میں موجود ہیں اور لوگ عالم کے قدیم ہونے اور تنائ جین ارواح (لیتن کی خص کے بعد وستان سے ان لوگوں کو' شمنان' کے نام سے یاد کرتے ہیں ان کے آثار قد یمہ میں سے کئی عبادت کا ہیں بت اور محسے ہندوستان سے ملحقہ ٹراساں کے مرحدی علاقہ میں موجود ہیں وہ لوگ عالم کے قدیم ہونے اور تنائے ارواح (لیتن کی خص کے مرب کے بعد اس کی روح کے میں دوسر مے خص میں منتقل ہونے ) اور فلک کے غیر متاہ ی فضا میں گرنے کی حالت میں ہونے کے قائل ہیں اور بد که فلک کے اس حالت میں ہونے کی وجہ سے اس میں حرکت پائی جاتی ہے لینی وہ گھومتار ہتا ہے کیونکہ ہر گول چیز جب او پر سے نیچ کی طرف گرتی ہے تو اس میں گھو منے جیسی حرکت پائی جاتی ہے بعض مورخین کے زدیک ان لوگوں میں ایک گر، ایسا ہے جو عالم (کا نئات) کے حدوث کا قائل ہے اور وہ کہتے ہیں کہ کا نئات کو وجود میں آئے ہوئے ایک ملین برس گز چکے ہیں'۔ تصابی ن سے محمور خابور یحان کی تحقیق جو اس کی کتاب میں ' صابی کن' کے بارے میں مذکور ہے۔ تصابی ن سے محمور خابور یحان کی تحقیق جو اس کی کتاب میں ' صابی کن' کے بارے میں مذکور ہے۔ ن صابی ن سے محمود خوبی وحقیق کتاب میں ' صابی کن' کے بارے میں مذکور ہے۔ ن صابی ن سے بر کو بارے میں بعض مورخین وحققین کی طرف منسوب کی گئی پر انے بطا ہر درست معلوم ہوتی ہے کہ ان کا مذہب ہو سیت ' ہودیت اور حران یت کے بعض نظریات کا مجموعہ ہوں دیں گئی ہے دائے بطا ہر درست معلوم ہوتی ہے کہ ان کا مذہب ہو سیت ' ہودیت اور حران یت کے بعض نظریات کا محمومہ ہوں ہو گئی پر ان کے بطل ہوتی ہے کہ ہم آ ہنگ بھی ہے کیونکہ اس کے سیاق میں اقوام ادیان د فدا ہب کے پر دکاروں کا شاریاتی تذکرہ کیا گیا ہے۔ ( مترجم: مولف نے ابور یحان اور دیگر مورخین کی نگار شات ذکر کی ہیں ان سے سے ہرگز ثابت نہیں ہوتا کہ دوہ ال

تمام تحریروں ۔۔۔ اُنفاق رائے رکھتے ہیں بلکہ نذ کرہ ء تاریخ کے طور پران کوذ کر کردیا ہے جبکہ ان نگار شات میں متعدد مطالب کہ جن کی نسبت بعض انبیاءً کی طرف دی گئی ہے وہ خرافات کے سوا پچھنییں۔ اس ۔ اُس امر کا ثبوت ملمّا ہے کہ تاریخ کر ہاتھوں ۔۔ لکھی گئی اور عقائکہ دنظریات کے باب میں کس قدر خرافات موجود ہیں۔)

#### ۴Y۵

راكميز انجلد ا

# آیات ۳۲ تا ۲۲

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيْثَاقَكُمْ وَرَافَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَ خُذُوًا مَا أَتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَ اذْ كُرُوًا مَا أَتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَ اذْ كُرُوًا مَا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ

• ثُمَّ تَوَلَّيْتُمَ قِنْ بَعْلِ ذَلِكَ<sup>3</sup> فَلَوُ لَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُم وَرَحْمَتُكُ لَكُنْتُم قِنَ الْخُسِرِيْنَ @

وَلَقَدْ عَلِيْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمُ كُوْنُوا قِرَدَةً لحسِينَ ٥

فَجَعَلْنَهَا نَكَالًا لِبَمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِيْنَ ()

وَ إِذْ قَالَ مُؤْسى لِقَوْمِةَ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمُ آنُ تَذْبَحُوْا بَقَرَةً مَ اللهِ وَ إِذْ قَالَ مُؤْسى لِقَوْمِةٍ إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكُمُ آنُ تَذْبَحُوْا بَقَرَةً مَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ لاللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

وَ قَالُوا ادْعُ لَنَا مَبَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَا هِى أَقَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً رَوَا مَا يَعَادُوا ادْعُ لَذَهُ مَعَادُوا ادْعُ لَنَا مَا يُوَا بَقَرَةً مَا يَوْمَرُونَ ()

وَالَّا ادْعُ لَنَا مَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هِى لا إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهَ عَلَيْنَا لَمَ وَالَّ الْمَعَانِ مَعْتَدُونَ (مَا عَنْ عَانَ الْمَعَانِ مَا عَانَ مَعَانَ الْمَعَانِ مَعْنَ عَانَ الْمَعَانِ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ أَنْ الْمَعَانِ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ أَحْمَانِ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ أَعْنَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مُعْنَ عَانَ مُعْنَ عَانَ عَانَ عَانَ مَعْنَ عَ وَإِنَّا مَا عَلَيْ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ مَعْنَ عَانَ عَانَ عَلَيْ عَانَ عَانَ عَنْ عَانَ عَنْ عَانَ ع مَا عَانَ عَانَ عَانَ مَعْنَ عَانَ عَانَ عَانَ مَعْنَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَانَ عَل

سورة بقردآ بات ١٣٠ تا

MYY

تفسيراكميز ان جلدا

تَعْمَلُوْنَ@

وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَالْاَرَءْتُمْ فِيْهَا وَ اللَّهُ مُخْرِجٌ هَا كُنْتُمْ تَكْتُنُوْنَ 
 فَقُلْنَا اضْرِبُوْهُ بِبَعْضِهَا كَنْ لِكَ يُحْيِ اللَّهُ الْمَوْتَى لَا وَيُرِيْكُمْ اليَرْهِ

لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ۞ • ثُمَّ قَسَتُ قُلُوْبُكُمْ مِّنْ بَعْلِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَامَةِ أَوْ اَشَدُّ قَسُوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَامَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْانْهُرُ \* وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَاحُ \* وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ \* وَ مَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا

° اس وقت کو یاد کروجب ہم نے تم سے عہد لیا جبکہ کوہ طور کو تم چارے او پر آویز ال کردیا تھا کہ جو کچھ ہم نے تمہیں دیا ہے اسے مضبوطی سے لےلواور جو کچھاس میں ہےا سے اچھی طرح پڑھو تاكةم يرميز گار بوسكۇ' ب ("") O \* پھرتم نے عہد کرنے کے بعد اس سے منہ موڑ لیا ' پس اگرتم پر خدا کا فضل وکرم نہ ہوتا تو تم سخت نقصان المحاف والوں میں سے ہوجاتے''۔ (417) O · · تم میں سے جن لوگوں نے ہفتہ کے دن کے بارے میں تکم عدولی کی تم نے ان کے متعلق جان لیا کہ ہم نے .....ان کی اس نافر مانی پر .... ان سے کہا کہتم دھتکار ہے ہوئے بندر ہوجاؤ'' (40) O° اس عذاب کوہم نے اس دفت کے لوگوں اور بعد میں آنے والوں کے لیے درس عبرت قراردیا اورتقو کی اختیار کرنے والوں کے لیے نصیحت بنایا ''۔ ( 77) O''اس دفت کوخاطر میں لا وُجب مویٰ نے اپنی قوم سے کہا کہ خدا تمہیں تھم دیتا ہے کہایک گائے کو ذنح کر دانہوں نے جواب دیا: کیاتم مذاق اڑا رہے ہو؟ موٹی نے کہا: خدا کی پناہ! کہ میں جابلوں میں سے ہوجاؤں'۔ (12) O" انہوں نے کہا...... اگر ایسا ہے تو ...... ہمارے لیے اپنے پروردگار سے کہو کہ ہمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ دہ گائے کیسی ہو؟ موی نے کہا: خدافر ماتا ہے کہ وہ گائے نہ بہت بوڑھی اورنه جوان بلکه درمیانی عمر کی ہوئیس جوتہ ہیں حکم دیا گیا ہے اس برعمل کرؤ'۔ (4A)

٢٢/

21

راكميز انجلد ا

تفسيراكميز انجلد ا

O'' انہوں نے کہا ہمارے لیےاپنے پروردگارے کہو کہ جمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ اس گاتے کا رنگ کیسا ہو؟ موٹیٰ نے کہا! خدافر ما تا ہے کہ اس کا رنگ زرد ہواس کا رنگ دیکھنے والوں (19) کے دل پیندہؤ'۔ O<sup>د د</sup>انہوں نے کہا: بہارے لیےاینے بروردگارے کہو کہ ہمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ وہ گائے کیسی ہو کہ اس کی پہچان ہمارے لیے مشکل ہو گئ ہے اگر خدانے چاہا تو ہم ضرور ہدایت  $(2 \cdot)$ حاصل کریں گے''۔ O" موئى نے كہا: خدا فرماتا ہے وہ كائے نداتن سدهائى ہوئى موكد زمين جوتے اور ند كيتى سینیے صحیح وسالم ہؤاوراس پر داغ دھبہ نہ ہؤانہوں نے کہا: ابتم نے داضح بات کی ہے پس انہوں نے (21)وہ گائے ذبح کیٰ جبکہ وہ ایسا کرنے پر مائل نہ تھے'۔ O ''اس وقت کو یا دکروجب تم نے ایک شخص کوتل کیا پھر اس کی بابت تم آپس میں الجھ پڑ یے تابم خداف ال بات كوظام ركرد ياجستم جهيار ب تص . (2r)O " پچرہم نے تم سے کہا کہ اس گائے کا ایک طراس (مقتول) سے مس کرو خدا ای طرح مردوں کوزندہ کرتا ہےاور تمہیں اپنی داضح نشانیاں دکھا تا ہےتا کہتم تجھ سکو'۔ (27) O'' پچراس کے بعدتمہارے دل پتھر کی طرح سخت ہو گئے یا اس سے بھی زیادہ' کیونکہ کچھ پتحراب ہیں جن سے نہریں چوٹتی ہیں ادر کچھ پتھرا یہے ہیں کہ جب ان میں شگاف پڑتا ہے توان میں ے یانی لکتا ہے اور بعض پتھر ایسے ہیں جوخوف خدا میں بلندی سے پنچ کر پڑتے ہیں یا در کھوخدا تمہارےاعمال سے ہرگز غافل نہیں''۔  $(\angle r)$ 

Presented by www.ziaraat.com

تفسيروبيان

راكميز انجلد ا

لوهطور کا تذکر ه °°وَرَ)نَعْنَافَوْقَكُمُ الطَّوْرَ) طورایک پہاڑکانام بے چنا نچر خداوند عالم نے اس کے متعلق سورہ اعراف کی آیت اے ایس یوں ارشاد فرمایا: وَإِذْنَتَقْنَاالْجَبَلَفَوْقَهُمُكَانَّهُظُلَّةٌ (اورہم فےان کے او پر پہاڑکوسا تبان کی طرح مسلط کردیا) اس آیت میں ' طور'' کی بجائے جبل (پہاڑ) کالفظ استعمال کیا گیا ہے۔''نست '' کامعنی جذب اور اکھڑنا ہے۔ زیر بحث آیت مبارکہ کے سیاق میں پہلے دعدہ لینے کا تذکرہ کیا گیا ہے اور اسے یا دکر کے اس کی پاسداری کا تھم دیا گیا ہے اور آیت کے آخری جملے میں ان مقدس تعلیمات وحقائق کو یا دولا یا گیا ہے جوانہیں عطا کردہ پا کیزہ کتاب میں موجود ہیں ان مطالب کے درمیان پہاڑکوان پر مسلط وآ ویزاں کرنے کی وجداور سبب کا ذکر کتے بغیر اسے سائباں کی طرح ان پر النکانے کا ذکر ہوا ہے جس سے اس امر کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ پہاڑکوان کے سروں پر آ ویز ال کرنے میں ان لوگوں کوقدرت الی کی عظمت سے آگاہ کرتے ہوئے خداکی معصیت سے دورر بنے کا تاکیدی اشارہ اور نافر مانی کی صورت میں خوف دلانا المقصودتها ایسا کرنا انہیں احکام الہی پرعمل کرنے پر مجبود کرنے کے لیے نہیں تھا کیونکہ اگر پہاڑکومسلط کرنا نہیں خدادند عالم کے الرامين واحكام برعمل كرنے پر مجبور كرنے كى غرض سے ہوتا توان سے وعدہ لينے اور عہد و پيان كرنے كى ضرورت ہى نہ تھى \_ گویا آیت میں تین امور ذکر کئے گئے ہیں: (۱)سب سے پہلے مہدو پیان لینے کاذکر۔ (۲) اس کے بعد کوہ طور کوان کے سروں پر مسلط کرنے کا ذکر۔ (۳) اوراً خرمیں احکام اللی پڑمل کرنے کے تعلم کاذکر۔ ان مطالب کے تذکر سے کی ترتیب پرغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ عہد و پیان لینے کے بعد پہاڑکوان کے مروں

تفسيراكميز انجلد ا

پرآ ویزاں کرنے کی وجداس کے علاوہ کیا ہوسکتی ہے کہ خداوند عالم انہیں اپنی عظیم قدرت کا نموند دکھا کرعہد و پیان کی خلاف ورزی سے باز رہنے کی تاکید کرنا چاہتا تھا اور انہیں معصیت ونا فر مانی کے تباہ کن آثار ونسائے سے ڈرانا چاہتا تھا، نہ سے کہ انہیں اپتی تعلیمات واحکام پرعمل کرنے پر مجبور کرنا چاہتا تھا کیونکہ اگر اس کا مقصد ان لوگوں کو جبری طور پر اپنی تعلیمات واحکام پ عمل کروانا ہوتا تو انہیں اپنے احکام پرعمل کرنے پر مجبور کرنا چاہتا تھا کیونکہ اگر اس کا مقصد ان لوگوں کو جبری طور پر اپنی تعلیمات واحکام پ ان کی تعلیمات کے احکام پرعمل کرنے پر مجبور کرنا چاہتا تھا کیونکہ اگر اس کا مقصد ان لوگوں کو جبری طور پر اپنی تعلیمات واحکام پ ان کی دوانا ہوتا تو انہیں اپنے احکام پرعمل کرنے پر مجبور کرنے کے لیے پہلے ہی سے پہاڑکوان پر مسلط کر دیتا جس سے وہ خواہ داخواہ اس کے احکام پر عمل کرتے کی پاسد ار کی کر اس کی عظیم قدرت کے مظاہر سے سے پہلے ان سے وعدہ لیا تا کہ

ایک غلط بھی اوراس کا اڑالہ بنی اسرائیل سے سروں پر کوہ طور کوآ ویزاں کرنے کے بارے میں میرکہا گیا ہے کہ بیا یک مجمزہ کے طور پر تھا تا کر اس کے ذریعے لوگوں کوابیان لانے اور تعلیمات الہی پڑھل کرنے پر مجبور کیا جا سکے جبکہ خداد دعالم نے عقیدہ وعمل میں آ زاد ک سے سلسلے میں واضح طور پرارشاد فرمایا ہے:

سورهء بقره، آيت ۲۵۶:

لآ إِكْرَاهَ فِي اللَّهِ يُنِنْ (دين مِي كُونَى جَروا كَراهُ بِين)

سورهء يوس، آيت ٩٩:

" أَفَانْتَ نَتَرُوكُالنَّاسَ حَتَّى يَكُوْنُوْامُؤْمِنِيْنَ" (آياتم لوگوں كواس بات پر مجبور كريكتے ہو كہ وہ ايمان لے آئيں )

لیکن بیڈول درست نہیں کیونکہ آیت مبارکہ کے سلسلے میں عرض کیا جا چکا ہے کہ اس سے ان لوگوں کو مصفحا کہ نافر مانی اور دعدہ خلافی کرنے سے ..... ڈرانا مقصودتھا تا کہ وہ خدا سے کئے ہوئے عہد و پیمان سے سرتانی نہ کریں' کیونکہ ا پہاڑکوان کے سروں پر مسلط کرنا نہیں ایمان وعمل پر مجبود کرنے کے مصفح میں لیا جائے تو پھر حضرت مولیٰ کے اکثر معجزات کے بارے میں بھی یہی تسلیم کرنا پڑے گا جبکہ سے ہرگڑ درست نہیں کیونکہ سے بات آیت کے ظاہری معانی سے روگروانی سے عبار۔ ہے۔

میکہنا بھی صحیح نہیں کہ بنی اسرائیل پہاڑ کے دامن میں شصاورایک زلزلد آیا جس سے پہاڑلرزا تھا اوران کے سروا پراس طرح سے آ ویزاں ہو گیا کہ انہوں نے سمجھا کہ اب میان پر گرنے والا ہے اس واقعہ کو قر آن مجید میں اس طرح بیان ک گیا:''ہم نے ان پر پہاڑ کو مسلط کردیا اور اسے سائبان کی طرح ان کے سروں پر آ ویز اں کردیا''۔ (میہ بات اس لیے سیح قرار نہیں دی جاسکتی) کہ اس سے مجزات اور خارق العادت امور کی نفی والکار لازم آتا۔ جبکہ ہم اس موضوع (مجزات) کے بارے میں تفصیلی تذکرہ کر چکے ہیں اور عقلی دلاک سے اسے ثابت کر چکے ہیں 'آیا۔ بارے میں اس طرح کی ت اویلیں کرنے سے کلام الہی کا ظاہر متاثر ہوتا ہے اور آیات کے ظاہر ی معانی کی کوئی قدر وقیت ورحیثیت باقی نہیں رہتی اور نہ ہی کلام کی فصاحت و بلاغت کی بنیا دقائم رہ سکتی ہے بنا برایں کلام الہی کی عظمت اور مجزات و نارتی العادت امور کی حقیقت اس امر کی متقاضی ہے کہ پہاڑ کے مسلط کرنے کو کسی قشم کے ڈرانے دھمکانے کاعمل قرار نہ دیا جائے بلکہ اس سے قدرت الہی کا مظاہرہ اور عہد و پیان کی پاسداری کا تا کید کی اشارہ مراد لیما صحیح ہوگا۔

> تقوى كے صول كى ترغيب ٥ 'كعلَّكُمْ تَتَقُوْنَ '

يراكميز انجلد ا

عربی زبان میں لفظ<sup>د دلعل</sup> 'امید دارز و کے لئے استعال ہوتا ہے۔ کسی چیز کی امید دارز دکرنے میں بید امر ضروری ہے کہ کلام میں اس کا اظہار درست ہوخواہ اس امید دارز و کرنے والا ..... میتکلم ..... کلام کرنے والے..... یا مخاطب .....جس سے کلام کیا جار ہا ہو ..... یا مقام تخن اس کا متقاضی ہو کہ امید کے انداز میں بات کی جائے چونکہ بنیا دی طور پر امید جہل دنا دان ورستقبل سے نا آگا ہی کی وجہ سے جنم لیتی ہے لہذا کلام اللی میں اس کا تصور شکلم کے حوالہ سے ہوئی نہیں سکتا ادرامید یا آرز و کی نسبت خدا کی طرف کسی صورت میں صحیح نہیں کیونکہ دہ متعتبل کاعلم رکھتا ہے اور تمام امور کے دنا تی جائے سے در کا ہے۔ بنا برایس خدا کی طرف کسی صورت میں صحیح نہیں کیونکہ دہ متعتبل کاعلم رکھتا ہے اور تمام امور کے در تک جائے ہوئی طرح آگا گا ہ کی نسبت خدا کی طرف کسی صورت میں صحیح نہیں کیونکہ دہ متعتبل کاعلم رکھتا ہے اور تمام امور کے دنی تک جائے ہیں کا د اس خدا کی طرف کسی صورت میں صحیح نہیں کیونکہ دہ متعتبل کاعلم رکھتا ہے اور تمام امور کے دنی تک کی دی کا دی کی جائے ہیں کی کا کہ دو تکام کے حوالہ سے ہوئی نہیں سکتا اور امید یا آر

«كُوْنُوْاقِيرَدَةَ لْحَسِينَىنَ» · خاسمين ، يعنى ذليل وخوارادر بقدرو قيت . « فَجَعَلْنَهَانَكَالَا··· لیتن ہم نے انہیں مسخ کر کے دوسروں کے لیے اسے درس عبرت قرار دیا' (تا کہ کوئی دوسرا اس طرح سے خدا کے لاتھ کتے ہوتے عہدو پیان کی خلاف ورزی نہ کرنے پائے )۔ عربی زبان میں لفظ'' نکال'' سے مراد کسی شخص کے ساتھ ایسا تو ہین آ میز اور ذلت خیز سلوک کرنا ہے جس سے دسر بے غبرت حاصل کریں۔

لائے ذنح کرنے کا تھم O " وَإِذْقَالَ مُوْسَى لِقَوْصِةٍ إِنَّ اللهَ يَامُ دُكُمُ أَنْ تَنْ بَحُوْا بَقَرَةً ... " یہاں بنی اسرائیل کی گائے کا واقعہ ذکر ہوا ہے اور ای حوالہ سے اس سورہ کو سورہ و بقرہ (گائے والی سورت) کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ بنی اسرائیل کی گائے کوا قد کا تذکرہ جس انداز ش قر آن مجید میں کیا گیا ہے وہ اپنی نوعیت م منفر دو عجیب ہے اور وہ یوں کہ وا قد کے تذکرے میں تسلسل کی بجائے مربوط مطالب کو طلحہ ہ اور ایک دوسرے۔ الگ مقامات میں مختلف و مخصوص انداز سخن کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے مثلاً وا قد کی ابتداء میں حضرت پنجبر اسلام سے مخاطب کر ارشاد فرمایا: ''۔۔وَ إِذْ قَتَالَ هُوسی لَقَوْ حِمَّ ... ' (یا دکرواس وقت کو جب موئ نے اپنی قوم سے کہا....) ا کے بعد ارشاد فرمایا: ''۔۔وَ إِذْ قَتَالَ هُوسی لَقَوْ حِمَّ ... ' (یا دکرواس وقت کو جب موئ نے اپنی قوم سے کہا....) ا کر ارشاد فرمایا: ''۔۔وَ إِذْ قَتَالَ مُوسی لَقَوْ حِمَّ ... ' (یا دکرواس وقت کو جب موئ نے اپنی قوم سے کہا....) ا کے بعد ارشاد فرمایا: ''۔۔و اِذْ قَتَالَ مُوسی لَقَوْ حِمَّ درمیان سے نکال کر شروع میں ذکر کر دیا اور بھر دوبارہ وا قد کہ ابتدا کی ا کر میں الج گئے۔۔..) بھر واقعہ کا ایک حصد در میان سے نکال کر شروع میں ذکر کر دیا اور بھر دوبارہ وا قد کہ ابتدا کی ا در میانی صحی کوذکر کیا 'اس کے علاوہ سے کہ سال کی بند والی کر شروع میں ذکر کر دیا اور بھر کی گی تھی اور اس کی ان کرواں وقت کو جب ہم نے تم سے مجد و بیان لیا) ' ( لیکر اس کی کو مخاطب قر ارد بے کر بات کی گئی تھی اور کہا گیا تھا: '' ( میں نے کہ کی کہا تو دول کو جان لیا۔۔۔..') ۔ ان آ بیات میں تما م بن اسرائیل کو مخاطب قر ارد یا گیا 'اس کے لیک او تر دریا دی کر نے والوں کو جان لیا۔۔۔..') ۔ ان آ بیات میں تما م بن اسرائیل کو مخاطب قر ارد یا گیا 'اس کے لیک ان ا تر دیل کر کے یوں کہا گیا ('' یاد کرواس وقت کو جب موئی نے اپنی قوم سے کہا۔۔..') اس آ ہے ت میں بنا ا قر ارد ہے کر بات کر نے کی ایو کہ خواس دی تو موجب موئی نے اپنی قوم سے کہا۔۔..') اس آ ہے میں بن اس ایک کو تکا طب تر دیل کر کے بات کی گئی بھر دوبارہ بنی اسر ایک کو محا موجب موئی نے اپنی قوم سے کہا۔۔..') اس آ ہے میں بنا اس کے اول کر تو کا طب تر دیل کر کے بات کی گئی بھر دوبارہ بنی اسر ائیل کو مخاطب مول بی گیا ، ' کی او میں ایک کی تو میں کی کی تو می کی تو کی تو ایک کو تو میں کی میں ایک کی تو میں دائر کر دیا اور اس تر یو کی کی بی میں اچھی پڑی ہو اور ای کو میں موئ ' کی قوم کے لفظ کی بجائے '' میں کی کی تو تی کی تو تی کر ای کی تی ہو میں اور کی کی تو تی کی تو می کی تو ہی کہ کی

اب سوال مد ہے کہ ایسا کیوں کیا گیا اورایک ہی واقعہ کے تذکرے میں مخاطب سے غائب اور پھر غائب ۔ مخاطب کے انداز بیان کو کیوں اپنایا گیا؟

اس کا جواب میہ بر کہ عام طور پر کسی واقعہ کے بیان کے لیے مقدمہ دہم ہید کی ضرورت ہوتی ہے اور خدادند عالم ارشاد گرامی: '' وَ اِذْقَالَ مُوْسَلَّی لِقَوْصِةَ اِنَّ اللَّهَ يَاْمُرُكُمْ اَنُ تَذَنَ بَحُوْ اَبَقَدَ تَعْ تنہم میں عکم دیتا ہے کہ تم گائے کو ذیح کرو) مقد مہد تنہ ہید کے طور پر ہے اور اس کے خاطب حضرت پیغیر اکرم تحد صلی اللہ علیہ وا وسلم ہیں اور بیدا مربعد میں ذکر کئے جانے والے مطالب کی طرف متوجہ کرنے کے لیے ہے، جبکہ گائے کے ذن کرنے کا اور گائے کی نشانیوں کا مذکرہ اصل واقعہ سے مربع طے بی وجہ ہے کہ اس کے بعد واقعہ کے اصل کردار کیتی بنی اسرائیل مخاطب کر کے ارشاد الہی ہوا:

ٚۅؘٳۮڡؘؾڷؿؗؠڹؘڡٛڛٵڡؘٙٳڐ؆ؘۛؿؗؠۏؽۿٳٶٳٮڐ٥ؙڡڂ۫ڔۼڟؖٵػؙڹ۫ؿؗؠؾؘڴؿڹ۠ۏؽ۞ٙڡؘڠڶٮٛٵڞ۫ڔڹۏ؇ۑؚڹۼۻۿٳٮػڶٳ ؽڂۑٳٮڐؗۮٳؽڗؿٚ؇ۅؽڔؽػؙؗٞٞؗؠٳڸؾ؋ڶۼڴڴؗ؋ؾڠۊؚڵۅ۫ڹ

یددونوں آیتیں دا قعہ سے پہلے ذکر کی جانے دالی آیات کے باب میں آتی ہیں ادر یہ پانچ آیتیں یعنی آیت ۲۹،۲۸،۲۷ کا دُوْ اِذْ قَالَ مُوْلَمِی ... سے لے کروَ حَا گَادُوْ اَیَفْعَلُوْنَ تَک) پورے دا قعہ کے تذکرے ،

تفسيراكميز انجلد ا ۳4۳ " جمل معترض، کی حیثیت رکھتی ہیں ۔ (جملہ معترضہ کسی کلام کے وسط میں موضوع سخن سے مربوط جہات کی وضاحت یا ان کے درمیان پائی جانے والی نسبت کو بیان کرتا ہے ) توبیہ آیات بعدوالے خطاب کے معنے کی وضاحت بھی کرتی ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ اس امرکوبھی بیان کرتی ہیں کہ بنی اسرائیل کس قدر بے ادب بداخلاق اپنے نبی کواذیت وآ زار دینے والے اپنے نبی کی طرف غیرضروری دفضول با تیں کرنے اور بے متنی دمہم گفتگو کرنے کی نسبت دینے والے بات بات میں ٹو کتے اور

اپنے نبی کا مذاق اڑانے والے اور خداکے اوا مردا حکامات اور انبیاء علیہم السلام کے واضح بیانات کی وضاحت طلب کرنے کے لیے اہانت آمیز انداز اپنانے والے شخران کے ایسا کرنے میں ان کی بد باطنی اور خداوند عالم کے بلند و بالا مقام ومنزلت کی بر متى كارتكاب كاثبوت متاب طاحظه فرما عين:

حضرت مولى عليه السلام نے ان سے كہا: " • • • إِنَّ اللَّهُ يَا مُوُكُمُ اَنْ تَنْ بَحُوْا بَقَرَةً • • • \* (خداتمهيں عَلَم دیتاہے کہتم گائے کوذن کرو)۔

انہوں نے اس کے جواب میں حضرت مولی علیہ السلام سے کہا: " ادْعُ لَنَا مَ بَتَكَ يُبَيِّنْ لَنَا هَا هِيَ . . . " (اپنے پروردگارے کہوکہ وہ ہمیں گائے کے بارے میں واضح طور پر بتائے)۔

اس بعددوباره حضرت مولى عليه السلام س كها: "أَدْعُ لَنَاسَ بَتَكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَالَوْنُهَا ... " (الي يروردكار سے کہو کہ وہ جمعیں واضح طور پر بتائے کہ وہ گائے <sup>م</sup>س رنگ کی ہے)۔

چرتىرى مرتبداى انداز ش كها: "ادْعُ لَنَامَ بَتَكَ يُبَيِّنُ لَنَامَا هِى لا إِنَّ الْبَقَرَتَشْبَهَ عَلَيْنَا · · · ` (ايخ رب سے کہو کہ وہ ہمیں واضح طور پر بتائے کہ وہ گاتے کیسی ہے کیونکہ ہم اس کی بابت اشتباہ کا شکار ہو گئے ہیں۔وہ ہمارے لیے مشتتبہ ومبہم ہو گئ ہے)۔

فدكوره تمام بيانات مين انهول في در بدان (بمار برب) ، بجائ " رَبَبَكَ " (التي رب) كالفظ استعال کیا ہےات سے ان کی بےاد ٹی اوراہا نت آمیزا نداز بخن کا داضح ثبوت ملتا ہے۔

اس کے علاوہ میر کہ انہوں نے بار بارکہا کہ گائے کا مسلد ہمارے لیے واضح نہیں ہوااور ہم میہیں سمجھ پائے کہ وہ کیا ہے جبکہ حقیقت امرید ہے کہ خداوند عالم نے واضح طور پر اس کے متعلق بیان کر دیا تھا اگر وہ کہتے کہ: ( ہم سمجھ نہیں سکے کہ وہ کون ی گائے ہے) تو شایدان کے بیانات کی تا ویل کی جاسکتی تھی لیکن انہوں نے کہا کہ 'وہ کیا ہے'؟ یعنی ہم گائے کے لفظ سے پچھ نہیں سمجھ سکڑا پنے اس انداز سخن اور طرز کلام میں انہوں نے خدادند عالم اور اپنے نبی حضرت موکٰ علیہ السلام کے ہیانات کے داختے ترین الفاظ کومبہم اورغیر داضح قرار دے کر کہا کہ<sup>' د</sup>اس سے مقصد ومطلوب کی وضاحت نہیں ہوتی اور چونکہ مرد ب كوزنده كرك اس ب قاتل كاسراغ پان كاكام بركائ سنيس لياجاسكتان في بم كات ك لفظ ب كيمنيس سجه سکتے''۔حالانکہ خدادند عالم نے انہیں کسی خاص ادر مخصوص گائے کے ذبح کرنے کا تحکم نہیں دیا تھا بلکہ صرف' کا کے'' کا لفظ (بقرہ)استعال کیا جس ہے کسی خاص گائے کا اشارہ ہی نہیں ملتا کیونکہ گائے کسی مرد بے کو کیونکرزندہ کر سکتی ہے یہ توصرف ایک

Presented by www.ziaraat.com

ذر یعدوطریقد کےطور پر کہا گیا تھا' بیکام تو خدادند عالم کے ساتھ مخصوص ہند کہ گاتے یا کسی ادر چیز کے ساتھ یعنی گائے کو ذر کر کے اس کا ایک کلڑا مقتول شخص کے ساتھ مس کرنے سے اس میں زندگی کا آجانا خدا کی طرف سے تھا، نہ کہ گائے میں کو کز ایسی قوت تھی کہ اس کا اثر ایسا ہوٴ حق تو بیتھا کہ وہ خدا کے تھم پر گائے کو ذریح کردیتے اور جس طرح ان سے کہا گیا تھا اس طرر عمل کرتے ادر بار بارگائے کے بارے میں سوال کرنا اور اس کی بابت اشتراہ وا بہام کا اظہار کرنا کلام الہی کو جم وغیر واضح قرا دیتے بے متر ادف ہے۔

اس بعلاده مدیسی ملاحظہ کریں کہ انہوں نے حضرت موتی علیہ السلام کی طرف جہالت اور فضول و بے معنی با تیر کرنے کی نسبت بھی دی چنا نچہ جب حضرت موئی علیہ السلام نے کہا کہ: (خدا تہ میں حکم دیتا ہے کہ تم گائے کو ذیخ کرو) توانہوں نے کہا: آیا تو ہمارے ساتھ مذاق کرتا ہے! (اَتَتَ خِذُ ذَاَ هُذُوًا) حضرت موئی علیہ السلام نے ان کی طرف سے اس طرر کے عمل (مذاق کرنے) کی نفی میں فرمایا: '' اُعُودُ بِاللَّهِ اَنَ اَکُونَ مِنَ الْدِهِ لِبَیْنَ '' کہ میں خدا کی پناہ چاہتا ہوں اس سے کہ جاہلوں میں سے ہوجاؤں اور جب حضرت موکی علیہ السلام نے فدا کی طرف سے اس طرر کہ جاہلوں میں سے ہوجاؤں اور جب حضرت موکی علیہ السلام نے فدا کی طرف سے ہر بات کو واضح طور پر بیان کردیا تم انہوں نے کہا: '' اَلَنَ حِشَّتَ بِالْحَتَّی '' (اہم نے سی جات کی ہے) ' تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ماں سے ان کی نظر میں اس سے کہ جاہلوں میں سے ہوجاؤں اور جب حضرت موکی علیہ السلام نے فدا کی طرف سے ہر بات کو واضح طور پر بیان کردیا تو انہوں نے کہا: '' اَلَنَ حِشَّتَ بِالْحَتَّی '' (اہم نے سی جات کی ہے) ' تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کی نظر میں اس

سفر '' تشذیبة الا شتر اع'' کی فصل ۲۱ میں مذکور ہے کہ''اگرتو اس سرزمین میں جو تجھے تیرا پروردگار عطا کر یے کسی مقتول کی لاش پائے کہ جو صحرامیں پڑی ہواور اس کا قاتل معلوم نہ ہوتو تیر یے مشائخ و ہزرگ افراد اور قاضی حضرات جائے وقوعہ پر جاکر اس کے اردگرد کے قریبی شہروں اور حادثہ کے دقوع پذیر ہونے کی جگہ کے درمیان فاصلے کی پیائش کرین کپس جو شہر سب سے زیادہ نزدیک ہواس کے ہزرگ ومعمر افراد گائے کے ایک بچھڑے کو اس جگہ لے جا سمیں

تفسيراكميز انجلد ا

جہاں زراعت دیکی ہاڑی نہ ہوئی ہواور وہ ہزرگ دمعم افر اداس بچر کوئدی پر لے جاکراس کی گردن تو ڑیں (ذیخ کریں) اس وقت بنی لادی قبیلہ کے کا بمن (علاء) آئی کیونکہ تیر پر پر دردگا رومعبود نے آئیس اس کام کے لیے منتخب کیا ہےتا کہ وہ اس کی خدمت کریں اور پر دردگار کے نام سے برکت پائیں لہٰذاان کے علم کے مطابق جھڑے ونزاع کا فیصلہ ہوا درجائے وقوعہ سے نزد یک ترین شہر کے بزرگ دمعمرا فراداس ذنح کی ہوئی گائے پر اپنے ہاتھ دھو سے اور بلند آ واز سے کہیں: درجارے ہاتھوں سے بیخون نہیں بہا ......ہم نے استے تر نہیں کیا.....اور ہماری آئی تھوں نے ایسا ہو جنوبی دیکھا پر دردگا را پی مات اس ایک کو معاف کرد سے اور اپنی قوم اس ایک میں بیخون ناحق قر ار نہ دے پس اگر وہ اس طرح مل کر ہے تو ان سے دہنون (قل) معاف کرد یا جائے گا۔

اس طویل تذکر بے تب آب آگاہ ہو سکتے ہیں کہ قرآن مجید میں اس واقعہ کوجس مخصوص انداز میں ذکر کمیا گیا ہے اس سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ اسے کلڑوں اور حصوں میں بیان کیا گیا ہے بلکہ اس کے تذکرہ میں 'اجمال' مقصود و مدنظر تھا اس لیے سب سے پہلے یوں ارشا دہوا: ''وَ اِ ذُفَتَ لَتُمْ نَفَسًا . . . ''کچر اس کے دیگر حصوں کو تفصیلی طور پر اور ایک مستقل واقعہ ک صورت میں ایک خاص مقصد کے پیش نظر بیان کیا گیا' (لہٰذا قرآن مجید نے جس انداز میں اس واقعہ کو بیان کیا ہے اس میں اہم راز اور حکمت پوشیدہ ہے اور یہی امرقرآنی بیانات میں بنیا دی حیثیت کا حامل ہے کہ اس کے انداز خن میں حکیمانہ اسر ار نہفتہ ہیں )۔

بیان کی صورت میں مطالب پیش کئے گئے ہیں جو دراصل بعد میں ذکر کئے جانے والے مطالب کی وضاحت کے لیے ایک مقد مدو تمہید کی حیثیت رکھتے ہیں کی گئے ہیں جو دراصل بعد میں ذکر کئے جانے والے مطالب کی وضاحت کے لیے ایک مقد مدو تمہید کی حیثیت رکھتے ہیں کی وجہ ہے کداس مقد مدو تمہید ی بیان میں گائے کے ذک کرنے کی وجداور اس سے مطلوب نتیج کا تذکر وہ ہیں کیا گیا بلکہ اتنابی کہا گیا کہ 'خدانے تکم و یا ہے کہ گاتے کو ذک کر وُ 'اور بیا نداز اس لیے اپنا گیا تا کہ سننے والے کوا جمالی طور پر واقعہ سے آگا تک کہ 'خدانے تکم و یا ہے کہ گاتے کو ذک کر وُ 'اور بیا نداز اس لیے اپنایا گیا تا کہ سننے کے تمام پہلووں سے مطلع ہوکر گفتگو کی دونوں صورتوں کے درمیان پائے جانے والے ارتباط سے آ شاہ ہو سکنے کہی وجہ ہے کہ کے تمام پہلووں سے مطلع ہوکر گفتگو کی دونوں صورتوں کے درمیان پائے جانے والے ارتباط سے آ شاہ ہو سکنے کہی وجہ ہے کہ کے تمام پہلووں سے مطلع ہوکر گفتگو کی دونوں صورتوں کے درمیان پائے جانے والے ارتباط سے آ شاہ ہو سکنے کہی وجہ ہے کہ کے تمام پہلووں سے مطلع ہوکر گفتگو کی دونوں صورتوں کے درمیان پائے جانے والے ارتباط سے آ شاہ ہو سکنے کہی وجہ ہے کہ کے تمام پہلودن سے مطلع ہوکر گفتگو کی دونوں صورتوں کے در میان پائے جانے والے ارتباط سے آ شاہ ہو سکنے کہی وجہ ہے کہ کے تمام پہلودن سے مرحل ہے مورکی خدارت کی ماتھ میں کی کے تر دوہ چر ہے زدہ ہو گئے اور زبا ہے تی تو ہے ہے کہ اس مور دومانی نہیں دے دہا تھا 'یو ن کی دیا ہی کہ ہو دونوں کے دور کی دونوں مورتوں کے در میان پائی کہیں بطا ہران دونوں امور کے درمیان کو تی رہا ہو دن کی دونوں اس مور دومان نہیں دے دہا تھا ، لیزی گی ہو دو دالگ الگ اور ایک دوسر ہے سے بطاہ ہران دونوں امور کے درمیان کو تی رہ دکی در دیتے ہیں اس لیے انہوں نے حضرت مولی علیہ السلام سے کہا: '' آ تَتَخِنُ دَنَا هُورُ وَ اُ آ را یا تو ہو میں دور اط فقدان اور تنجر ونو ت اور سرکش کے رتجانات کے سبب سے تھا' گو یا وہ یہ بات باور کرانے کی کوشش کر رہے تھے کہ وہ ہر ا اندھی تقلید کے قائل نہیں اور جب تک کمی چیز کا مشاہدہ نہ کرلیں اسے تسلیم نہیں کر سکتے ' جیسا کہ انہوں نے خدا پر ایمان لا۔ کے بارے میں حضرت مولیٰ علیہ السلام سے کہا تھا: <sup>22</sup> کن ٹی ٹی چین کا کٹ تھی تک کی اللہ تھ جھڑ کتھ " ( ہم تیرے کینے پر ہر ا ایمان نہیں لا سمی گے جب تک کہ خدا کو اپنی آ تکھوں سے ظاہر بظاہر نہ دیکھ لیں )' حقیقت ام یہ ہے کہ وہ اس غلط و تا در سن طرز تفکر کا شکار اس لیے ہو گئے کہ وہ تمام امور میں اپنی مستقل حیثیت کے قائل تصاور ہر مسلے میں اپنی آ راء کو ترف ہوتے نظر یہ قائم کرنے کے عادی تصاور ہم اور دین اپنی مستقل حیثیت کے قائل تصاور ہر مسلے میں اپنی آ راء کو ترف آ خر جو سے نظر یہ قائم کرنے کے عادی تصاور ہر مربوط و تا مربوط امر کی بابت اظہار خیال کرتے اور رائے قائم کر لیتے تھے چنا نہ وہ مسلم میں انہوں نے حضرت مولیٰ میں تیں کہ مربوط و تا مربوط و تا مربوط امر کی بابت اظہار خیال کرتے اور رائے قائم وہ مسلم میں انہوں نے حضرت مولی علیہ السلام سے ظاہر بطاہر دیکھی جا سک و در ان کے اور ان کے ای کہ تھی ہے کہ میں اپنی آ راء کو ترف آ خریکھ مرز تفکر کا شکار اس لیے ہو گئے کہ وہ تمام امور میں اپنی مستقل حیث سے تک قائل میں اور رائے میں اپنی آ راء کو ترف آ مرز تھر میں ایں ای انہوں نے حدر میان فرق نہ کرتے ہوئے ان کے احکام واوصاف کی تطبق میں نہ تھی کر کی ہوجا تے تھ اس کے نیتیے میں انہوں نے حضرت مولی علیہ السلام سے ظاہر ایظ اہر دیکھ جا سکنے والے خدا کا مطال یہ کیا اور کھا:

ٚٛۑؠؙۅ۫ڛؘٵڿۛۼڵڷؘڹؘٳٙٳڶۿٵػؠٵڶۿؙ؋ٳڶؚۿڐ<sup>۠</sup>ۊؘٲڶٳڹٞڴٛ؋ۊؘۏۿۯؾڿۿڵۊؘڹ

(اے مولی ! ہمارے لیے ایسا خدا بنا بیسے اورلوگوں کے خدا ہیں مولی نے کہاتم لوگ جاہل ونادان ہو... جہالت میں ہی رہناچا ہے ہو)۔

وہ لوگ اپنے نبی کو اپنے ہی جیسا شیختے سے اور میں گمان کرتے سے کہ وہ ان کی طرح ہوں پرست فضول گواد شیخیاں مارنے والا ہے چنا نچہ انہوں نے اپنے نبی (حضرت موئی علیہ السلام) کو استہزاء ومذاق اڑانے مزاح کرنے نا دانی بیوتو فی اور جہالت کی نسبت دینے سے بھی در لیٹے نہیں کیا اور کہا کہ 'آیا تو ہم سے مزاح کرتا ہے امارا مذاق اڑا تا ہے؟ ''۔

بال آخر حضرت مولى عليد السلام كوان ك اس الزام اور غلط نسبت كے جواب ميں سير مهنا پر ا: "أَعُودُ خُو بِاللَّهِ اَر اَكُوْنَ مِنَ الْجُهِدِيْنَ " (ميں خداكى پناہ چا ہتا ہوں اس سے كہ جا بلوں ميں سے ہوجاؤں)۔ حضرت مولى عليد السلام۔ خداكى پناہ طلب كى اس سے كہ انہيں جا بلوں ميں تاركيا جائے نيرييں كہا كہ: ميں جا ال نہيں "كيونكہ آنجناب" نے جا بلوں مر سے شارنہ كتے جانے كے ليے خداكى عصمت و پناہ كا سہاراليا كہ جس ميں كى طرح كى تديد ملى واقع نہيں ہوسكتى (جو خداكى پن ميں ہووہ كھى گراہ نہيں ہوسكتى جہالت كى تاريكى ميں نہيں گرسكتا) جبكہ خلوق كى حكمت وداناتى ميں تبديليوں كے امكانات پا۔ جاتے ہيں (علم پر عمل نہ كرنے كى صورتيں پيدا ہوتى رہتى ہيں)۔

بنی اسرائیل اس بات کے معتقد منصر کوئی بات دلیل کے بغیر تسلیم نہیں کی جاسکتی'۔ اگرچہ بینظر سے مح ودر سنہ ہےادراس کی صحت میں کوئی کلام نہیں لیکن وہ اس اصول کی بنیا د پر جس غلط نبی کا شکار ہوتے وہ بیتھی کہ انہوں نے گمان کرلیا کر انسان کو ہر چیز کی تفصیلی دلیل سے اچھی طرح آگا ہی حاصل کرنا ضروری ہے اورا جمالی ہیان کافی نہیں اسی وجہ سے انہوں۔ گائے کے اوصاف دنشا نیوں کی تفصیلات ہیان کرنے کا مطالبہ کیا کیونکہ ان کی نظر میں میتھا کہ' گائے میں کسی کوزندہ کرنے ک

#### °22

تفسيراكميز انجلد ا

عربی زبان''عوان'' عورتوں ادر مادہ چو پایوں میں سے اسے کہتے ہیں جو در میانی عمر میں ہو کیتی با کرہ پن ادر بوڑھاپے کے درمیانی سن میں ہو۔

اس کے بعد خداوند عالم نے ان پر رحم فرماتے ہوئے انہیں نصبحت کی کہ گاتے کے بارے میں زیادہ سوالات نہ کریں اوراپنے آپ کوتگی و پریشانی میں مبتلانہ کریں بلکہ جونشانیاں بتائی گئی ہیں انہیں کافی سبھتے ہوئے جوتکم انہیں دیا گیا ہے اس پرعمل کریں چنانچہ ارشادہوا:

 فَافْعَلُواهَا تُوَمَرُونَ ( پس جوم تهين ديا گيا ب سر عمل كرو) -

لیکن وہ اپنی بد باطنی کے اظہار سے بازند آئے اورخدا کی نصیحت پر کان نہ دھرتے ہوتے دوبارہ حضرت موکیٰ علیہ السلام سے کہنے لگے:

"ادْعُلْنَاكَ يُبَيِّنْ لَنَاكَ الْوُنْهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاً عُنْقَاقِعٌ لَّوُنْهَا تَسُرُّ النُّظِرِينَ" (اي پروردگار سے کہووہ ہمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ اس گائے کارتگ کیا ہے؟ مولیٰ نے کہا: خدافر ماتا ہے اس کارنگ گہرا چمکدارزرد ہے جود کیھنے والوں کونوش کردیتا ہے)۔

اس بیان سے گائے کے تمام اوصاف اور نشانیاں واضح ہو گئی تھیں اور معلوم ہو گیا تھا کہ وہ گائے کیسی ہے اور اس کا رنگ کیسا ہے لیکن اس کے باوجود بنی اسرائیل مطمئن نہ ہوئے اور اپنی ڈھٹائی پر قائم رہے چتا نچہ سی شرم وحیا کے بغیر دوبارہ حضرت موتی سے اپنی پہلی با تیں دھرانے لگہ اور کہا:

"ادْحُلْنَامَ بَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَامَاهِى لا إِنَّ الْبَقَرَتَشْبَهَ عَلَيْنَا وَ إِنَّآ إِنْ شَاءَاللَّهُ لَمُعْتَدُوْنَ (اين پروردگار تكبوكه دو مميں گائ كى مزيد بچان كردائ كه دو كس طرح كى ہے كيونكه ہم ابھى تك اسے اچھى طرح بچان نہيں سے اور ہم انشاءاللہ ضرور ہدايت پاليس كے )۔

چنانچ حضرت موی علیه السلام ف ایک بار چران کے جواب میں گاتے کی مزید نشانیاں اور اس کارنگ بتایا اور اس

طرح ارشادفر ماما: ۨٳڹ۫ۧؖۮؘيڠؙۅؙڶٳڹۧۜۿٳؠؘۊؘڒۊ۠ڷۮڶؙۅ۫ڵٞؿ۫ڞؚؽۯؙٳڶٱ؆ۻؘۅؘ*ٙ*ڶٳؾؘۺۼۑٳڶڂۯڞٞ ۧٛؗڡؙڛؘڲٙؠڐٞٷؚؽۿٳ (خدافرما تاب که ده گائ اتن کمزورند بوکه زمین جوت اور ندهیتی سینچ صح وسالم ...... تدرست ..... اور صاف ستقرى د بے داغ ہو)۔ پس جب گائے کی تمام نشانیاں کمل طور پر بیان ہو گئیں اور اب ان کے پاس کرنے کی کوئی بات نہ رہی اور مزید کچھ یو چھنے کی تنجائش باقی نہ رہی۔ کہ جس سے بہانہ جوئی کی راہ ہموار ہو سکے ......توانہوں نے کہا: " ٱلْنَ جِئُتَ بِالْحَقِّ " كراب آب فَقْح بات كى ب ان کا میکہنا اس محف کی مانند تھا جونہایت تھوں دلائل کے سامنے بے بس ہو کر حقیقت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہو جاتا ہےادر کسی صورت میں اس کاا نکار نہیں کرسکتا توخواہ وماخواہ جن وحقیقت کے سامنے سرتسلیم خم کر دیتا ہےا در پھراہے کس طرح سے لب کشائی کی جرأت نہیں ہوتی جبکہ وہ دل سے اسے تسلیم نہیں کرتا بلکہ مضبوط دلائل کے سامنے عاجز و بے بس ہوکر اعتراف کر لیتا ہے۔ بن اسرائیل کے بے بس ہو کر حضرت موئ علیہ السلام کی بات کو تحقیح تسلیم کرتے ہوئے گائے کو ذرع كرفى دليل أيت كا أخرى جمله ب: « فَذَبَحُوْهَاوَمَا كَادُوْايَفْعَلُوْنَ" (انہوں نے گائے کوڈ بح تو کیالیکن وہ ایسا کرنے والے نہ تھے) اس جملے میں ان کے باطن اور دل کے حال کی خبر دی گئی ہے جو کدان کی طرف سے بار بارسوالات کرنے سے ظاہر تھا' گویادہ اپنی تمام تر ڈھٹائی کے باوجود جن کوشلیم کئے بغیر نہ رہ سکےاور اس کاا نکار کرنے کی کوئی صورت ان کے لیے باقی نہ رہی لہٰذاانہوں نے گائے کوڈن کیا۔

بنی اسرائیل کاقتل کی بابت تنازع O "و اذفت کُنْتُمُ نَفْسًافَالاً مَ ءُنَّمُ فِیْهَا..." اس آیت سے اصل واقعہ کے تذکر کا آغاز ہوتا ہے خدا نے فرمایا: "جب تم نے ایک شخص کوقل کر دیا پھر الر کے قاتل کے سسبارے میں آپس میں الجھ گئے ۔۔۔۔ "عربی زبان میں "تدارءً کا معنی جھکڑ ے وتنازعہ میں بات کوایکہ دوسرے پر ڈال دینا ہے (ایک دوسرے پر الزام تر اثنی کرنا)۔ لغت میں اس کی لفظی اصل "دری" ہے جس کا معنی دفع کر اور دور چھیکنا ہے اس مقام پر آیت مبارکہ میں "فَالاً مَ ءُنْتُمْ "کا صیغہ اس کے استعال کیا گیا ہے کہ بن اسرائیل نے ایک شخص کوقل کر دیا قطا اور ان میں سے ہر گروہ اس قل کا الزام اپنے سے دور کر کے دوسرے پر لگا رہا تھا 'یعنی اپنے آپ کو برک

تفسيرالميز انجلد ا

الذمة قرارد ب كردوسرول كوموردالزام تفهرار باتقا للذاخدان فرمايا كود تم آيس ميں الجھ پڑے ' يعنى ايك دوسر ب كومورد الزام تفهران لك توخدان چاہا كہ حقیقت امر كااظہار ہواور جس بات كودہ چھپار ہے تصودہ آشكار ہو ' (وَاللَّهُ مُخْرِجُ هَا كُنْتُمْ كُنْتُوْنَ) خدااس امر كوظاہر كرنے والا ہے جسے تم چھپار ہے ہو۔

قاتل كاسراغ لكاف كاطريقه ·· فَقُلْنَا أَضْرِبُوْكُابِبَعْضِهَا. ''اضربوہ''میں ضمیر(ہ) کی ہا زگشت '' وَ اِذْقَتَلْتُہُ نَفْسًا'' میں مٰدکور''<sup>نف</sup>ن' کی طرف ہوتی ہے۔ اس مقام پرایک ادبی سوال ممکن ہے اوروہ بر کہ عربی زبان میں لفظ دنفس ' مونث ہے تو اس کے لیے ضمیر مذکر (ہ) کیوں ذکر کی گئی ہے؟ اس کاجواب میرہے کہ ''نفس'' سے مراد مقتول ..... تغنیل ..... ہے جو کہ مذکر ہے اس لیے لفظ' 'نفس'' سے مرادی معنے کى بنياد پر ضمير کومذ کر ذکر کيا گيا ہے۔ ادر 'ببَعْضِها' ' می ضمیر ( حا) کی بازگشت ' بقرہ' کی طرف ہے اس آیت کے بارے میں ایک قول بد ہے کہ اس واقعہ کے تذکر پے کااصل مقصد ایک شرعی تھم کے اصول کو بیان کرنا ہے (ایک قانون کی تدوین کے پس منظر کا تذکرہ ) تا کہ اس کی تطبیق تورات میں مذکورہ تھم پر کی جا سکے ... ۔ تورات میں مذکورتھم کے بارے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں .....اور وہ پیر کہ اس اصول کی بنیاد پر قاتل کا سراغ لگایا جا سکتا ہے تا کہ تل جیسے غیر انسانی نعل کا ارتکاب کرنے والے کی شناخت ہو سکے ادردا قعہ کے اصل پہلووں سے آگا ہی حاصل ہو جیسا کہ خدادند عالم نے قرآن مجید میں قصاص کے بارے میں ارشادفر مایا: سورهء بقره، آيت ۹ ۷۱: وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةً " (تمہارے ليے قصاص ميں زندگى ہے) لہٰذا گائے کوذنح کر کے مقتول کواس کے ساتھ مس کرنے سے مقتول کا زندہ ہوجا نامعجز ہ کے طور پر ہر گرنہیں تھا۔

لیکن آپ اس امر سے بخوبی آگاہ ہیں کہ سیاق کلام بالخصوص آیت ''فَقُلْنَ الضَّرِبُوْ تُوَبِبَعْضِهَا' گَنْ لِكَ يُحْي اللَّهُ الْمُوَتَى ''سسپس بم نے کہا کہ اس (مقتول) کو اس گائے کے جسم سے مس کردا ای طرح خدامردوں کو زندہ کرتا ہے سسے الفاظ سے مذکورہ قول کی فنی ہوتی ہے۔

خشیت الہی کا حوالہ O "وان ی مِنْهَالمَایَهُ مِطُون حَشَّیة اللّٰهِ '' (اور کچھ پتھر ایے ہیں جونوف الہی سے گر پڑتے ہیں) اس آیت مبارکہ میں پتھر وں کے گر نے کا سب خشیت وخوف الہی ذکر کیا گیا۔ '' ہبوط' یعنی پتھر وں کے گر پڑنے سے مراد چٹا نوں اور پہاڑوں کی چو ٹیوں کاریزہ ریزہ ہونا ہے کہ جوزلزلوں وجہ ہے کملڑ کے طلز سے ہوکر گرتے ہیں اور سخت سرد یوں کے بعد موسم بہار میں برف کو دے چکھل کر پانی بن کر بہہ جا۔ ہیں خداوند عالم نے ان کے اپنے طبیعی اسباب کی وجہ سے اس طرح گر پڑ نے کو خشیت دخوف الہی کے سبب گر نے سے مراد ہیں خداوند عالم نے ان کے اپنے طبیعی اسباب کی وجہ سے اس طرح گر پڑ نے کو خشیت دخوف الہی کے سبب گر نے سے تعبیر میں خدی میں میں الہ بر بی در حقیقت ان کا خدا کے اس اس کی تعلیم کاری کا دین ہوتا ہے کہ جوزلزلوں کے بی خدی کرنے کر ہوتا ہے کہ جوزلزلوں کر بر خدی کو دے پکھل کر پانی بن کر بہہ جا میں خدی خدی میں میں اسب کی وجہ سے اس طرح گر پڑ نے کو خشیت دخوف الہی کے سبب گر نے سے تعبیر میں خدی کھر وں کا اسب کا ختبا ہے (سب اسب اسی کے ایجاد کردہ اور اس کی قدرت داختیار میں ہیں) لہذا پتھر وں کا ا۔ محصوص اسباب سے گر پڑنا در حقیقت ان کا خدا کے اس کو حکم کی عملی اطاعت سے عبارت ہے کیونکہ ان میں تکو بی قطر قلی اپنے پروردگار کے احکامات کو بچھنے کی صلاحیت موجود ہے اور ان کا تخلیقی شعور ہی اس امر کا سب بی کہ ہے کہ میں ان کر مان ر یہ در بڑہ ہوکر گر پڑ تے ہیں ان کے اس تحکیقی شعور کا دی اور میں ان میں تو میں اس کر مان

نفسراكميز انجلد ا

سوره ءامریٰ ، آیت ۴ ۴: ؙۮڔٳڹ۫ڡؚؚٙڹٛۺٙؿٵؚٳؘڷٳۑؙڛؘڹؚۜڂؠؚڂڡؙٮؚ؇۪ۅؘڶڮۘڹؖڵٳؾؘڡ۬ٛڨؘۿۅ۫ڹؘۺٙؠؽڂٛؠؙٛ ( كوئى چیز ایس نبیس جوخدا كى حمد كے ساتھ اس كى تنبيح بجاندلاتى ہوليكن تم ان كے تبيح كرنے كوئيس تجھ سكتے ) سوره ء بقره ، آیت ۲۱۱: «مُ الله فَتَتُونَ ، .....سب اس كي عبادت مي معروف بي -پس تکم الہی کواچھی طرح سبجھتے ہوئے اس کی عملی اطاعت (شعوری انفعال) کا نام ہی'' خشیت الہی'' ہے کہ جس ے سبب پھر کر پڑتے بی الہٰذاز یر بحث آیت شریفہ ورج ذیل آیات کے مانند ہے: سوره ورعد، آیت ۱۳: (ادر بجلی کی گرج اس کی حمد کے ساتھ اس کی شینج کرتی ہے ادر فرشتے خوف الہی سے اس کی شینج کرتے ہیں ) سوره ورعد، آيت ۱۵: \* وَبِلْهِ بَسْجُ لُمَن فِالسَّلُوْتِ وَالأَنْ ضَطَوْعًا وَ كَمْ هَا وَظِلْلُهُمْ بِالْعُدُوْ وَالأَصَالِ "-(آسانوں اورز مین میں رہنے والے سب لوگ چاہتے ہوئے اور نہ چاہتے ہوئے دونوں صورتوں میں خدا کے لیے سجدہ کرتے ہیں یہاں تک کہان کے سایے بھی ضبح وشام بارگاہ الہٰی میں سجدہ ریز ہوتے ہیں)۔ ان آیتوں میں آسانی بلی کے کڑ کنے کی آواز کو تمدالہی کے ساتھ بیچ کرنے کا نام دیا گیا ہے اور سایوں کو خدا کے حضور سجدہ ریز کہا گیا ہے اسی طرح دیگر آیات میں بھی تجزیہ دخلیل کے ساتھ اس مطلب کو بیان کیا گیا ہے۔ خلاصه، كلام بيكهزير بحث آيت مباركه كاجمل " وَإِنَّ عِنْهَالْهَا يَهْبِطُ • • • " بني اسرائيل كي ستكدلي كي بابت دوسرا بیان ہے جواس امرکو ثابت کرر ہاہے کہ ان کے دل پتھر بلکہ اس سے بھی زیادہ سخت ہیں کیونکہ پتھروں میں خشیت و خوف اللی پایاجاتا ہے اور وہ خوف خدا سے کر پڑتے ہیں لیکن ان لوگوں کے دلوں میں خشیت وخوف اللی نام کی کوئی چیز ہی نہیں۔

تفسيرالميز انجلد ا

روايات پرايك نظر

قلبی وبدنی تو تول سے استفادہ کتاب الحاس (برق) ٹی حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ " نے " خُذُو ا مَا النَّیْهُ یِقُو یَق میں مراد ہیں۔ اس روایت کوشیر العیایثی میں بھی ذکر کیا گیا ہے۔

حلی کی روایت تفسير العياشي من على سےروايت كي محكى بحك "قَاذَ كُرُوْا مَافِيْهِ" كَتْفسير ميں انہوں نے كہا: اس كا مطلب ہے کہ جواحکام اس میں بیں اور ان احکام کے ترک کرنے پر جوسز امقرر کی گئی ہے اس کو یا دکرو۔ يادر ب كرجله: "وَّاذْ كُرُوْا حَافِيْهِ" مِسْ جس ابم مطلب كى طرف توجددا بى كمَّى ب اس كا اشاره " وَسَة فَوْقَكْمُ الطَّوْرَ<sup>لِ</sup> خَذْوْا…<sup>"</sup>مِنْ جَمْابِ-

ایک حدیث نبولی تفسیر ''در منثور'' میں ابوہریرہ سے منقول ہے کہ حضرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: اگر ؛ اسرائیل گائے کے ذن کرنے کی بابت میہ نہ کہتے کہ '' ہم انثاء اللہ ضرور ہدایت پالیس گے' (وَ إِنَّ آ اِنْ شَاَءَ ا لَهُ هُنَّ لُوُنَ ) تودہ بھی ہدایت نہ پاسکتے اور اگروہ شروع ہی میں ایسا کر لیتے کہ جو گائے بھی میسر آتی اسے ذن کردیتے تو کی طرف سے دہ عمل قابل قبول ہوتالیکن انہوں نے بار بار سوالات کر کے اپنے آپ کو تخق و پریشانی میں ڈال دیا لہندا خدا

نفسيراكميز انجلد ا

بنی اسرائیل کے بیجا سوالات کا نتیجہ تفیر قمی میں ابن فضال سے منقول ہے کہ میں نے حضرت امام ابوالحن علیہ السلام سے سنا آ نجناب نے فرمایا: ''خداوند عالم نے بنی اسرائیل کوگائے کے ذرع کرنے کا تھم دیا کیونکہ انہیں اس گائے کی دم کی ضرورت تھی ( تا کہ اسے مقتول کے ساتھ مس کر کے قاتل کی پیچان کر سکیں ) تا ہم ان کی طرف سے بیجا سوالات کی وجہ سے خدانے ان پر ترین کی۔

قتل کے دا قعہ کا تذکرہ

كتاب معانى الاخباراورتفسير العياشي مين مذكور ب كديزنطى ف كها: بيس ف حضرت امام رضاعليه السلام سے سنا بآ نجاب فے ارشاد فرمایا: بن اسرائیل کے ایک شخص نے اپنے ایک رشتہ دار کوئل کر کے اس کی لاش بن اسرائیل کے ایک نامور قبیلہ کے راستہ میں بچینک دی اور پھر خود ہی اس کے مقد سے کا مدع بن گیا کو کو لیے حضرت مولیٰ علیہ السلام سے کہا کہ فلاں قبیلہ کے لوگوں نے فلاں صخص کوتل کردیا ہے آپ ہمیں اس کے قاتل کے بارے میں بتا سمیں ! حضرت موکی ؓ نے فرمایا: ایک گائے میرے پاس لے آؤتا کہ میں تمہیں قاتل کی پہچان کرداسکوں انہوں نے کہا: آیا آپ ہمارے ساتھ مزاح کررہے ہیں۔ ہمارا مذاق اڑا رہے ہیں؟ حضرت موئی " نے جواب دیا: "میں خدا کی پناہ چاہتا ہوں اس سے کہ میں جاہلوں میں سے ہوجاؤں''ا۔اگروہ لوگ حضرت مولیٰ کے کہنے پر گائے لے آتے تو ہات ختم ہوجاتی اور ان کی پریشانی دور ہو جاتی مگرانہوں نے خودا پنے آپ کو پریشانی میں مبتلا کردیا اور گائے کے بارے میں استخد سوالات کئے کہ گائے کی پہچان میں د شواری کا شکار ہو گئے لہذا خدا نے بھی ان کے ساتھ سخت روبداختیا رکیا انہوں نے حضرت مول سے کہا: '' ادْعُ لَنَا سَ بَنَكَ يُبَرَقِنْ لَنَاهَا هِيَ "؟ اين پروردگار ب كہودہ جميں واضح طور پر بتائے كہ وہ گائے كيا ہو (كيسى ہو)؟ حضرت موكى عليه السلام ن كما خدا فرما تاب · " إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَاسِضٌ وَالا بِكُرْ عَوَانٌ اَبَيْنَ ذَلِكَ " كدوه كات ند بهت بر في موادر ند بهت چون بلکہ درمیانی عمر کی ہوا پنے اس سوال سے انہوں نے اپنے لیے پریشانی مول لے لی ورندا گرکوئی ایک گائے لے آئے توبات يورى موجاتى اليكن انهول في تختى كى توخدا في محى ان كرساته تخت رويداختياركيا، چنانچدانهول في حضرت موى " - كها: ''ادع لنار بک بیبین لنامالونھا'' کہاپنے پروردگارے کہو وہ ہمیں داضح طور پر بتائے کہاس کارنگ کیسا ہو؟ حضرت موکیٰ علیہ السلام في كما: خدافرما تابٍ: ' إِنَّهَابَقَرَةٌ صَفْرًا عُ نَفَاقِعٌ لَّوْنُهَانَتُسُرُّ النُّظِرِيْنَ '' كداس كمات كارتك كمرا يَجَكدادزد ہو کہ جود بکھنے والوں کوخوش کردینے والا ہے۔ حالانکہ اگر وہ لوگ کوئی ایک گائے لے آتے توہات پوری ہوجاتی لیکن انہوں نے بخق کی تو خدانے بھی ان کے ساتھ سخت روبداہتیار کرلیا' چنانچہ انہوں نے ایک مار پھر حضرت موٹل \* سے کہا:'' اڈ عُ لَنَا ىَبَيْكَ يُبَيِّنُ لَنَامَا هِيَ إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّ آِنَ شَاءَ اللهُ لَمُهْتَ لُوْنَ "كرابٍ پروردگار \_ كرومس

واضح طور پر بتائے کہ وہ گائے کیسی ہے کیونکہ اس کے بارے میں ہم اشتباہ میں بتلا ہو گئے ہیں اگر خدانے چاہا تو ہم ضرور۔ ہدایت پالیں گے۔حفرت موی علیہ السلام نے کہا خدافر ما تاہے: '' إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُوْلٌ تُشِيْرُ الْأَسْصَ تَسْقِق الْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِيَةَ فِيْهَا'' كهوه كائ اتن لاغر وكمزور نه بوكه نه زمين جوت اور نه بي كيتى سينج صحح سالم ..... تندرست ..... اورصاف تحرى وبداغ مؤحضرت موكى كايدجواب س كرانهول في كما: " أَنْنَ جِئْتَ بِالْحَقْ اب آپ نے صحیح بات کی بے اس کے بعد انہوں نے اس گائے کی تلاش شروع کر دی ان تمام اوصاف ونشانیوں کی حام گائے بنی اسرائیل کے ایک نوجوان کے پاس تھی انہوں نے اس نوجوان سے اس گائے کی قیمت یوچھی تو اس نے کہا: اس قیمت سونے کی بھری ہوئی مشک ہے وہ لوگ حضرت موئ علیہ السلام کے پاس آئے اور انہیں گائے کی مطلوبہ قیمت ۔ بارے میں بتایا حضرت مولیٰ علیہ اسلام نے فرمایا: اسے خریدلو! چنا مجہ انہوں نے وہ گائے خریدی ادراسے لے آ ۔ حضرت موئ في فتحكم ديا كداس ذن كرين چرتكم ديا كد مقتول كواس كى دم ب ساتح س كرين أنهو في الحاك كوذ في كياا متقول کواس کی دم ہے مس کیا تو وہ زندہ ہو گیا اور بول اٹھا کہا ہے رسول خدا! مجھے میرے چاز ادبھائی نے قُتل کیا تھا، نہ کہ ا لوگوں نے کہ جن پر قبل کا الزام لگایا جا رہا ہے پس اس طرح قاتل کی پہچان ہو گئ اس وقت حضرت موّیٰ علیہ السلام ۔ اصحاب میں سے ایک شخص نے حضرت مولیٰ \* سے کہا: اس گائے سے مربوط ایک دا قعہ بھی ہے! حضرت مولیٰ \* نے یو چھاد ہ واقعہ ہے؟ اس نے کہا: اس کا واقعہ کچھ یوں ہے کہ بن اسرائیل کا ایک نوجوان اپنے باپ کا بیحد احترام کرتا تھا اور اس ۔ ساتھنہا يت نيك سلوك كرتا تھا أيك دن اس فتر يدوفر وحت ميں ايك معاملہ طے كيا اور اس كى بابت رقم لينے كے ليے ا۔ باب کے پاس آیا اس وقت اس کاباب سور ہاتھااور صندوق کی جابیاں اس سے سر ہانے کے بیچے تیں بیٹے نے سوچا کہ باب بيداركر \_ كيكن باب كى بة رامى كاسوج كراس في اس معاط كوانجام دين كاراده ترك كرديا جب اس كاباب بيدار، تواس نے سارا حال اسے سنایا ُ بیٹے کی نیک نیتی اور حسن سلوک کے پیش نظر باپ بہت خوش ہواادر بیٹے کو دعا تمیں دیں اور گائے اسے دی اور کہا کہ بیاس تفع کے بدلے میں انعام کے طور پر تجھے دیتا ہوں جو تیرے ہاتھ سے چلا گیا ہے میدوا قعہ ن حضرت موی علیه السلام نے اس شخص سے کہا غور کرو کہ نیکی کرنے کا صلہ کنزازیادہ ہوتا ہے۔ مدکورہ بالا روا بات کو تحور سے پڑھیں تو آپ کواس بات سے آگا بھی حاصل ہوگی کہ بیسب انہی مطالب کے اجما بان پرشتل بن جوہم نے آیات کر یمہ سے سمجھ۔

سوره بقره آبات ۲۳ تا ۲۴

ايك فلسفيانه بحث

۳۸۵

يراكميز أنجلد أ

اس سورہ ءمبار کہ ..... بقرہ ..... میں بنی اسرائیل کے واقعات اور دوسری اقوام کے حالات کے بیان میں متعدد معجزات ذکر کئے گئے ہیں ُمثلا: ...... دَر يا كاچيرنا اورآ ل فرعون كواس ميس غرق كرنا ... آ يت: "وَإِذْفَرَقْنَابِكُمُ الْبَحْرَفَا نَجَيْنَكُمُ وَاغْرَقْنَا الْفِرْعَوْنَ... (جب بهم فتمهار ب ليدريا كوچرااور آل فرعون كو ..... اس مي ...... غرق كرديا) -(۲) ..... بنی امرائیل پر آسانی بیلی کا گرنا ادرانہیں دوبارہ زندہ کرنا۔ ٱيت: "وَإِذْقُلْتُمْ لِبُوْسِي لَنُ تُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَا خَذَ تَكُمُ الصَّعِقَةُ . (جب تم نے کہا: اے مولیٰ ہم تیرے کہنے پر ہرگز ایمان نہیں لا تھی گے جب تک کہ خدا کوظاہر بظاہر نہ دیکھ لیں ً چرتم پرآ سانی بجلی آ گری.....) (٣) ...... بنى امرائيل پر بادلول سے سامير رنا اور من وسلوى (مخصوص طعام) ان كے ليے بھيجا-آيت: "وَظَلَّلْنَاعَلَيْكُمُ الْغَمَامَوَ ٱنْزَلْنَاعَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰى • • • (اورہم نے تم پر بادلوں سے سام پر کرد یا اور تمہارے لیے من وسلو کی بھیجا)۔ (۴).....پتھر سے چشموں کا پھوٹنا۔ آيت: "وَإِذِاسْتَسْتَى مُوْسَى لِقَوْمِهٖ فَقُلْنَا أَضْرِبُ بِّعَصَاكَ الْحَجَرَ ۖ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَة (جب موی ف اپنی قوم کے لیے پانی طلب کیا (بارش کی دعا کی) توہم نے کہا اپنا عصا پتھر پر مارو ... موئ نے پر مارا ...... تواس سے بارہ چشم پھوٹ بڑے )۔ (۵).....کورطورکابن اسرائیل کے سرول پرآ ویزاں کردینا۔ آيت: "وَبَافَعْنَافَوْقَكُمُ الطُّوْبَ" (ہم نے تم پر طور کوآ ویزاں کردیا)۔ (۲).....بنی اسرائیل میں سے بعض افراد کامنے ہونا۔

سوره بقره آيات ٢٢ تا ٢٧

آيت: "فَقُلْنَالَهُمُ كُوْنُواقِرَدَةً خُسِينَ" (چرہم نے ان سے کہاتم دھتکارے ہوئے .....بقدرو قیمت ..... بندر ہوجاؤ) . (2).....گائے کی دم ہے مس کرنے سے مقتول کا زندہ کرتا۔ آيت: "فَقُلْنَا أَضْرِبُوْهُ بِبَعْضِهَا" (پھرہم نے کہا کہ مقتول کوگائے کے ساتھ م کرو)۔ (٨) .....ديكراقوام كوزنده كرنا-آيت: "أَلَمْتُرَ إِلَى الَّنِ يُنَخَرَجُوْ امِنْ دِيَا مِهِمْ ..." (آیاتون انہیں نہیں دیکھاجوائے گھروں سے لگے .....) (۹).....ا<sup>ش</sup>خص کازنده کرنا جوتباه شده بستی سے گزرا۔ ٱيت: " أَوْكَالَّنِي مُرَّعَلْ قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوْشِهَا... " (ياال شخص كى طرح جواس بسق مس كرّداجوالي يري تقى) (۱۰) ..... ابراہیم کے ہاتھ پرذن شدہ پرند بے کازندہ کرتا۔ آيت: "وَإِذْقَالَ إِبْرَاهِمُ مَ بِ أَيْ فِي كَيْفَ تُبْحَى الْمَوْتَى ... (جب ابراہیم نے کہا: اے میرے پروردگار! مجھے دکھا کہتو کس طرح مردوں کوزندہ کرتا ہے)۔ مذکورہ بالام بجزات اورخارق العادت امور میں سے اکثرینی اسرائیل میں رونما ہوئے اور ان سب کوقر آن جید میر ذكركيا كياب بم في سابقه بيانات مين اس بات كوواضح طور يرذكركياب كم عقلى طور يرجحزه كاوقوع يذير بروناممكن بواد، خارق العادت امور كا وجود ميس آيا نامكن نبيس اور ريجى بيان كياب كم يجزه إبية مججزه اورخارق العادت امر بون يحوال سے علت دمعلول کے کلی اصول کے منافی بھی نہیں اور نہ ہی اس سے متصادم ہے۔ ہمارے سابقہ بیانات سے بیہ بات بھی واضح ہو چکی ہے کہ جن آیات میں مجزہ کے دقوع بذیر ہونے کا تذکرہ کیا گر بان کی تا ویل وتوجیه کرما بلا جواز بادر آیات کوان کے طواہر سے پھیرد ینا اس وقت تک درست قرار نہیں دیا جا سکتا جب تك كدان مس مربوط دا تعات كاعظى طور پر نامكن بونا ثابت نه بوللمذاجن دا تعات كا وتوع يذير بوناعظى طور يرمكن بواز

کے تذکرے پر مشتمل آیات کی توجیہ وتا ویل اوران کے ظاہری معانی کے علاوہ کوئی معنی کرمایلا جواز بے البتہ وہ امور جن وقوع عقلی طور پر ممکن نہیں جیسے تین کے عدد کا دو ہرابر اعداد میں تقسیم کرما 'اوراسی طرح کسی ایسے پیچ کا تولد جوخودا پنابا پ بھی ہ تو اس طرح کے امور کے وجود میں آنے اور وقوع پذیر ہونے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا یہ عظلی طور پر نامکن ہیں (لہٰذا انہیر خارق العادت امور کے باب میں مورد بحث قرار دینا درست نہیں )۔

### ۴۸Z

راكميز انجلد ا

دوسری بات میرکه حیوانی صورت ہی ان تمام افعال کے صادر ہونے کا مبداء دس چشمہ ہے جوشعور وادراک کے ذریع اس سے سرز دہوتے ہیں اور پھر ان افعال پرعلی کیفیتیں طاری ہوتی ہیں اور بیلمی کیفیتیں ہی ہیں جولو حفّس پر شب ہوجاتی ہیں اوران افعال کے بار بارانجام پذیر ہونے اور پھر علمی کیفیتوں کے لوج نفس پر کیے بعد دیگر ، شبت ہونے کی وج ے ان کے درمیان یائی جانے والی مماثلت دمشابہت کے سبب ایک <sup>ور</sup> ثابت 'ونا قابل زوال صورت وجود میں آجاتی ہے ج کہ تھوس استعداد ..... ملکہ ، راسخہ ..... کی شکل اختیار کر لیتی ہے اور ایک نٹی '' نفسانی صورت'' بن جاتی ہے کہ جس سے حیوان نفس کا تنوع ممکن ہوجاتا ہے اس کے منتج میں اس امر کی راہ ہموار ہوجاتی ہے کہ دہ اپنی تنوع پذیر طبع کے ساتھ ایک مخصوص صورت جیسے کمر وفریب بغض وکینہ شہوت'' وفا' درندگی وغیرہ میں سے سی کی حامل ہوجائے ادراس کے حوالہ سے وہ مخصو *ک*ر نوع کے حیوان کی صورت اختیار کرلے۔ تاہم میرسب کچھاس وقت ممکن ہوگا جب افعال کے بار بارسرز دہونے اوران پر علم کیفیات واحوال کے مترتب ہونے کی وجہ سے ملکہ ، راسخہ حاصل ہوجائے کلیکن اگر ہیملکہ ، راسخہ حاصل نہ ہوتو وہ'' حیوال نفس'' اپنی سابقہ بے مایہ خالی حالت پر باتی رہے گا اور اس کی حیثیت نبات ......گھاس..... سے زیادہ نہ ہوگی کہ جوا پڑ جو ہری حرکت سے محروم ہو کر نبا تات کے ایک فرد ہونے کی حالت میں باقی ہے اور اس میں یائی جانے والی حصول کمال ک قوت ،فعلیت کے مرحلے تک نہیں پہنچے گی یعنی وہ نبات سے حیوان ہونے کے ارتقائی مرحلے میں داخل نہیں ہوگی بلکہ حصول کمال کی قوت کے ہوتے ہوئے نیا تات ہی کے دائرے میں محدود رہے گی اور اگریہ برزخی نفس اپنے احوال و کیفیات اد افعال کے اثر سے حصول کمال کے مرحلوں کو طے کرتا رہتا تو یقینابدن سے اس کا تعلق اس کے وجود کے ابتدائی مرحلے ہی میر منقطع ہوجا تا'لیکن بدن سے اس کے تعلق کا برقر ارر ہناصرف اس وجہ سے ب کہ دہ اجمی ملکہ ءراسخہ۔۔۔۔۔ ٹھوں استعداد۔۔۔ میں تبدیل نہیں ہوا بلکہ اس کا حصول کمال کے سفر کو طے کرنا اس کے ان مادی افعال کے سبب سے ہے جوشعور دا دراک ۔ ساتھ تدریجی طور پر مرحلہ بہ مرحلہ سرز دہوتے ہیں یہاں تک کہ وہ ایک خاص حیوان کی صورت اختیار کر لیتا ہے اگرا سے طبیعی ع پاطبیعی عمر کے بھاری بھر کم (معتد بہ) حصہ کے درمیان موت ایسی چیز جائل ہوجائے تو وہ ایک سادہ حیوان سے زیا دہ ک حیثیت کا حال نہ ہوگا ادر کسی قشم کی نوعی صورت اختیار کئے بغیر ہی اس کا سفر حیات تمام ہو جائے گا' تا ہم جب حیوان انسانیت کی راہ تک پینچ جائے۔انسان ہونے کے مرحلے میں داخل ہوجائے یا دادی کی '' انسانیت'' میں قدم رکھ لے ..... جواس وجود سے عبارت ہےجس کی ذات قابل تعقل ہے تو وہ اپنی ذات کو بچوسکتا ہے اور اپنے آپ کا ادراک کرسکتا ہے ایسا کچ تعقل جو مادهٔ اس کے لوازم اور ہرطرح کے انداز ہ ورنگ دغیرہ سے خالی وجدا ہے تو اس صورت میں وہ اپنی جو ہری حرکت ۔ ساتھ ''مثال'' کی فعلیت ( کہ جو قوت عقل سے عبارت ہے) کے دائرے سے باہرنگل کر تجرد عقل کی فعلیت کی جانب جائے گا، یہاں تک کدائے' بالفل' انسان کی صورت حاصل ہوجائے گی ..... ' انسان' بن جائے گا ..... اور جب اس مرط تك ينج جائرته بجريه بات محال ونامكن ہوگى كدر يفعليت دوبارہ اپنى قوت ميں پلٹ جائے كہ جوز تجرد مثالى ' سے عبار س ہے جیسا کہ حیوان کی بابت ذکر ہو چکا ہے اس کے علاوہ پر کہ اس انسانی صورت میں آئے کے بعد اس کے پچھا فعال واحوا ا

یں جن کے بار بارانجام پذیر ہونے اور وجود میں آئے سے ایک نئی صورت وجود پذیر ہوجائے گی کہ جوانسا نیت کی گونا گوں انواع کے وجود میں آنے کا سبب بنے گی جیسا کہ ہم نے حیوا نیت کی انواع کے وجود میں آنے کے سلسلے میں بیان کیا ہے۔ مذکور ہوال یا بیانات و مطالب کی روشی میں آپ اس امر سے آگاہ ہوئے کہ اگر ہم پذرش کر لیں کہ انسان مرنے کے اس کا تعلق پہلے تھا تو ایسا ہونا اس بات کا سب نہیں بنے گا کہ اس کے تجرد کی بنیاد ہی تم ہوجائے گا خاص طور پر ای مادہ سے کہ جس اس کا تعلق تھا کم ہونے سے پہلے بھی حاصل تھا اور ایک بار پھر مادہ سے اس کا تعلق تھا تم ہوجائے گا خاص طور پر ای مادہ سے کہ جس اس کا تعلق تھا تم ہوئے سے پہلے بھی حاصل تھا اور مادہ سے اس کا کہ اس کے تجرد کی بنیاد ہی ختم ہوجائے گا خاص طور پر ای مادہ سے کہ جس تعلق تھا تم ہو نے سے پہلے بھی حاصل تھا اور مادہ سے تعلق تھا تم ہوئے کے دور ان بھی اور اب مر نے کے بعد دوبارہ دندہ ہوت کی حالت میں بھی وہ تی تی پہلے بھی حاصل تھا اور مادہ سے تعلق تھا تم ہوئے کے دور ان بھی اور اب مر نے کے بعد دوبارہ دندہ ہوت کی حالت میں بھی وہ دی تی تیلے بھی حاصل تھا اور مادہ سے تعلق تھا تم ہوئے کے دور ان بھی اور اب مر نے کے بعد دوبارہ دندہ ہوت کی حالت میں بھی وہ دی تی تو مسلے معلی موجود کی وجہ سے صرف دی تر بدیلی آ سے گی کہ جو آلات دوسائل ، مادہ سے تھاتی میں اسے کی میں ایک کوئی صنعت کا راپنی صنعت کا راپنی صنعت کا راپنی صنعت کا راپنی میں جو نے کا است کی دوبا تی کی فی معلی ہوں ہو نے کا م بلد پی پہلی زندگی میں اپنی تو توں دونا نیوں سے بار بار استفادہ کرنے کی نیچ میں دور دوبارہ کر نے لیے کر چکا تھا ان میں مزید توت دیچنگی حاصل کر لے گا اور مزید حصول کمال کی راہ پر گا مزن ہوجا ہے گا، نہ ہی کہ تر تی کی صل م نہ کی کر تی توں ان میں مزید توت دیچنگی حاصل کر اسے کی ہوں ہی بار میں دو دیکا کی میں ہو جو کی مند ہو کی ہو کی کر ہو تھیں مولی کر ہو ہو کے ہی ہی میں میں میں میں ہو ہو ہو تی کی طرف کی ہوئی ایس ہی توں کی طرف کی ہو ہو ہو ہو کی کی ہو ہو کی کو میں کر نے کی کر ہو گا تھا ان میں مزید ہوت دیچنگی حاصل کر اور میں کہ کہ کی سے گا ہ نہ ہی کہ تر تی کی ہو کی ہو ہو ہو کی کی ہو کی کر ہے ہو کی کی ہو ہو ہے گا ہ ہو ہی کی ہو ہو کی کی ہو ہی کی ہو ہو ہو ہو کی کی لی ہو ہو ہے گا ، نہ ہو کہ تی کی طرف پا ہے تی کی کہ ہو ہو ہے کی

اگراس مقام پر آپ کے ذبن میں بیہوال پیدا ہو کہ فذکورہ بالانظر بیدائی محرومیت کے عقید ے کی راہ ہموار کرتا ہے جبکہ اس کا غلط ونا درست ہونا ایک نہایت واضح ونا قابل انکار امر ہے کیونکہ وہ قس مجرد کہ جس کا تعلق بدن سے منقطع ہو چکا ہوا گر پھر بھی اس کی طبع میں اس بات کا امکان پایا جائے کہ مادہ سے دوبا رہ تعلق قائم ہوجانے کی وجہ سے اور اس سے مادی افعال مرز دہونے کے نتیج میں ایک بار پھر حصول کمال کی راہ پر گامزن ہوجائے تو اس سے بیات ثابت ہو گی کہ کمال سے امین کہ کم وی اس کی طبع میں اس بات کا امکان پایا جائے کہ مادہ سے دوبا رہ تعلق قائم ہوجانے کی وجہ سے اور اس سے مادی ہمیشہ کی محرومی اس کی طبع میں ایک بار پھر حصول کمال کی راہ پر گامزن ہوجائے تو اس سے میہ بات ثابت ہو گی کہ کمال سے ہمیشہ کی محرومی اس کے طبعی تقاضوں سے محرومی سے عبارت ہے اور وہ ہمیشہ اپنے طبعی تقاضوں کی محمول طبعی صلاحیتوں سے استفادہ سے محروم ہے کیونکہ ہی بات مسلم الثبوت ہے کہ مرنے کے بعد ہر مخص مجزہ ہے کہ در لیے اور غیر معمولی طور پر دوبارہ دنیا میں وا پس نہیں آ نے گا اور بیدائی محرومیت ہی ہے جسے اصطلاحی طور پر <sup>در</sup> قسر دائم ' کہا جاتا ہے جس کے متعلق ہمالی کی اس

اس سوال کے جواب میں عرض ہے کہ بیفوں جو دنیا میں '' قوت' کے مرحلہ سے نکل کر 'نعلیت'' کے مرحلہ میں داخل ہوئے اور 'نعلیت'' کی ایک حد تک پنچ کر انہیں موت نے آلیا تو وہ اس کے بعد ہمیشہ کے لیے صول کمال کے امکان کے حال نہیں بلکہ اپنی موجودہ 'نعلیت'' ہی پر باقی ہیں یا تھر یہ کہ اس سند فعلیت سسے نگل کر اپنی مناسب وموزوں صورت عقلیہ کے حال ہیں اور اس پر باقی رہیں گے اور پھر اس کے بعد حصول کمال کا امکان ختم ہوجائے گا لہٰذا جو خص اس د نیاسے چلا جائے (مرجائے) جبکہ اس نے اس دنیا میں رہ کر کچھنیک وبدا عمال بھی انجام دینے ہوں اگر دہمزید کچھ مے رزند ر ہتا تو اس بات کا امکان تھا کہ وہ اپنی لوج نفس پر نیک یا بدصورت شبت کر لیتا اور اس طرح اگر مرنے کے بعد دوبا رہ اس د نر میں لوٹ آئے اور کچھ عرصہ زندہ رہے پھر بھی بیہ بات ممکن ہوگی کہ وہ اپنی پہلی صورت کے ساتھ ساتھ ایک خاص ننی صورت حاصل کرلے لیکن اگرم نے کے بعدات دنیا میں واپس ندا بے تو عالم برزخ میں اپنے اعمال کی جزایا سزایا نے گا یہاں تک کہاسے اس کی سابقہ مثالی صورت کے مناسب عظی صورت حاصل ہوجائے گی ادر حصول کمال کا مذکورہ ا مکان ختم ہوجائے گ اور صرف عقلی کمالات کے مصول کے امکانات باقی رہ جائیں گے کہ اگر اس حالت میں وہ دنیا میں لوٹ آئے تو مادہ سے دوہار، تعلق قائم ہونے اور اس سے مربوط افعال کے انجام پڈیر ہونے کے ختیج میں دوسری عقلی صورت کے حصول کا امکان پید ہوجائے گا جیسا کہ انبیاء "وادلیاء " ہیں کہ اگر مرنے کے بعد دنیا میں لوٹ آئیں تو مادہ سے دوبار ہتلق قائم ہونے اور اس سے مربوط افعال کے انجام پذیر ہونے کے منتج میں ایک اور عقلی صورت کے حصول کے امکان کے حامل ہوجا سمیں گے لیکن اگر وہ دنیا میں والیس ندآ تے تو پہلے حاصل کتے ہوئے کمال اور اس کمال کے بلند مراتب کے سواکوئی نٹی صورت حاصل نہ ہوگی اور نه، بی مزید حصول کمال کی راہ مط کی اور داختے ہے کہ اس طرح کی صورت حال کودائمی محرومیت (قسر دائم) نہیں کہا جاسکتا 'اگر کسی مخص کی صرف مکند کمال سے محرومی کو کہ جو کسی عمل کے نتیج میں یا کسی موثر علت وسبب کی وجہ سے ہوئی ہو ' قسر دائم' 'اور دائم محرومیت کانام دے دیا جائے تو اس مادی دنیا کہ جوتزاحم وتضاد کا گھراور آ ماجگاہ ہے کے اکثریا سب کے سب حوادث کو \* قسر دائم' ······دائی محرومیت ····· سے تعبیر کرنا پڑے گا' پس اس عالم طبیعت کے تمام اجزاء ایک دوسرے میں موثر واقع ہوں گے جبکہ ''قسر دائم''ادر دائم محرومیت سے مراد سالے کہ کسی طبح کو کمالات میں سے کسی کمال کے حصول کی خواہش یا صلاحیت عطا کردی جائے لیکن تا ابداس کی اس وجودی خواہش یا صلاحیت سے کوئی آ ٹارظاہر نہ ہو سکیس اور کسی قسم کے آ ثار ظاہر نہ ہونے کی وجہ یا توبیہ ہو کہ اس کی ذات ہی میں کوئی ایس چیز پائی جاتی ہے جوا سے اس صلاحیت سے استفادہ نہیں کرنے دیتی یا پھر یہ کہ اس کی ذات سے باہر کی کوئی چیز اس کی طبعی استعداد وصلاحیت کونا کارہ کر دیتی ہے دونوں صورتوں میں اسے كمال كااقتضاءوخوابش بإصلاحيت واستعداد عطاكرنا بيسوداور بيمقصدكام بوكا كيونكهان كابهونا اورنه بومنا دونوس يكسال بو جائی کے اسے ' دائم محرومیت' .....قسر دائم ..... کہتے ہیں اے سادہ لفظوں میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ کی چز کوکوئی صلاحیت عطاکی جائے جس سے دہ کمال حاصل کر سکے لیکن اس کی ذات ہی جس یا ذات سے باہرایسی رکاد ٹیس موجود ہوں جن کی وجہ سے وہ بھی اس صلاحیت سے استفادہ نہ کر سکے تو اس صورت میں اسے کوئی صلاحیت عطا کرنا بے سود ہوگا کیونکہ دہ تو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے حصول کمال سے محرومیت کا شکار ہے (غور فرمایتے)ادرای طرح اگر کسی انسان کے بارے میں بی فرض کرلیں کہ اس کی انسانی صورت حیوانات میں سے سی حیوان مثلا بندر خزیر دخیر ہی صورت میں بدل گئی ہے اور اب وہ حیوانی صورت اس کی انسانی صورت پر چھا گئی ہے تو ایسے شخص کو بندر آ دمی یا سور آ دمی کہا جائے گا، نہ ہیدکہ اب اس کی انسانیت سرے بن سے ختم ہوگئی ہواوراس کی جگہ حقیقی معنے میں وہ بندریا سورین گیا ہولہذا جب کوئی شخص کسی کام کو بار بارانجام دینے سورة بقردآ يات ٢٣ تا ٢٧

تفسيرالميز انجلد ا

ے کوئی تقوی صلاحیت حاصل کر لے تو وہ صلاحیت اس کی لوح نفس پرا پنانقش (صورت) ثبت کرد یے گی اور وہی ثبت شدہ صورت اس کی پیچان بن جائے گی الہٰذاکسی دلیل سے اس بات کومال وناممکن قر ارتبیں دیا جا سکتا کہ جس طرح مرنے کے بعد آ خرت میں لوح نفس پرشبت شدہ صورتیں باطن کے پردوں سے باہرنگل کر منظر عام پر ظہور پذیر ہوں گی اس طرح وہ دنیا میں بھی عالم باطن سے عالم ظاہر میں آ جائی (ایسا ہونا ناممکن تہیں)۔

اس مقام پرشاید آپ سیکہیں کہ آپ نے جو مطالب ذکر کئے ہیں اس سے تون تناسخ '' کے عقید کے کہ راہ ہموار ہو جاتی ہےاوراس کے جونے میں کوئی رکاوٹ ہاقی نہ دہےگا!

اس کا جواب میہ ہے کہ ایسا ہر گر نہیں کہ ہمارے بیان کردہ مطالب سے '' تنائع '' کے عقید ہے کی راہ ہموار ہوتی ہے بلکہ ہمارے بیانات کا '' تنائع '' کے مسلمہ سے کوئی تعلق در بط ہی نہیں کیونکہ '' تنائع '' سے مراد میہ ہے کہ وہ نفس انسانی جو حصول کمال سے متعدد مراحل طے کر چکا ہوجب بدن سے جدا ہوتو کسی دوسر بے بدن میں منتقل ہوجائے یہ محال دنامکن ہے کیونکہ وہ نفس انسانی جس بدن میں منتقل ہوا ہے اس کی دوصور تیں قابل تصور ہیں: ایک میر کہ وہ پہلے ہی نفس (روح) کا حامل تھا ' دوسر کی نی کہ دوہ اس سے پہلے نفس (روح) کا حامل نہیں تھا ' پہلی صورت میں تنائع کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ایک بدن کے دوفس ہوں اور اسے '' دومدہ الکثیر '' اور کم ' قالواحد'' کہتے ہیں جبکہ ایسا ہونا نامکن ہے' دوسر کی صورت میں تنائع کا نتیجہ یہ ہوگا کہ جو چر قوت (صلاحیت ) کے مرحلے سے نظل کر فعلیت (اس صلاحیت کی عملی صورت ) میں آئی تھی وہ دوبارہ قوت (صلاحیت ) کے مرحلے میں لوٹ جائے مثلا ہوڑ ھا قوض دوبارہ بچر ہوجائے ایسا ہونا نامکن سے' دوسر کی صورت میں تنائع کی دوبارہ قوت (صلاحیت ) کے مرحلے میں لوٹ جائے مثلا ہوڑ ھا قوض دوبارہ بچر ہوجائے ایسا ہونا نامکن سے' دوسر کی صورت میں تنائع کا نتیجہ ہے ہو گا کہ جو چر قوت میں لوٹ جائے مثلا ہوڑ ھا قوض دوبارہ بچر ہوجائے ایسا ہونا نامکن سے' دوسر کی میں آئی تھی وہ دوبارہ قوت (صلاحیت ) کے مرحلے

تفسيرالميز انجلد ا

ہونے کے بعد نبانات میں سے کسی نبات یا حیوانات میں سے کسی حیوان کے بدن میں منطق ہونا بھی ناممکن ہے کیونکہ بیدون بات ہے جوابھی ہم نے ذکر کی ہے کہ ایک چیز قوت کے مرحلے سے فعلیت کے مرحلے میں داخل ہونے کے بعد دوبارہ قوت کے مرحلے میں چلی جائے۔(اییاہر گرممکن نہیں)۔

ایک علمی واخلاقی بحث

سورە يىحى ، آيت 24: " مِلَّةَ أَبِيْكُمُ الْبُرْهِيْمَ لْهُوَسَبّْىكْمُ الْمُسْلِبِيْنَ <sup>لْا</sup>مِنْقَبْلُ "-

( دین اسلام تمہارے پدر بزرگوارا برا تیم کا دین ہے انہوں نے ہی تمہیں ''مسلمان' کے نام سے موسوم کیا تھا)۔ بنی اسرائیل کے بارے میں تاریخی شواہد سے سہ بات معلوم ہوتی ہے کہ وہ تمام قوموں سے زیادہ ضدی اور جھگڑا قوم تھی وہ حق کو تسلیم کرنے کی بابت تمام قوموں کی نسبت سب سے زیادہ دوری اختیار کرنے والے لوگ تھے یہی حال کفاء عرب کا تھا کہ جن سے حضرت پیغیبر اسلام محمد صطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو پالا پڑا وہ بھی بنی اسرائیل کی ماند حضر کی جھگڑا لواو، حق سے دوری اختیار کرنے والے افراد تھے بلکہ ان کی تو سے حالت ہو چکی تھی کہ خداوند عالم نے ان کے متحضرت کی خصرت سے یوں ارشاد فرمایا:

سوره وبقره، آيت ۲:

" اِنَّالَّنِ نِينَ كَفَرُوْاسَوَا عُحَلَيْهِمْ ءَانْنَ ثَهْمُ أَمْرَلَمْ تُنْنِسُ هُمُ لَا يُؤْمِنُوْنَ" (جولوگ کافر بیں ان کے لیے برابر ہے کہ آپ انہیں انڈارکریں یا انڈارنہ کریں (خوف خدا سے ڈرائیں یا ز

تفسيراكميز انجلد ا

ڈرائمی) وہ نہیں مانیں گے)۔

حقیقت امریہ ہے کہ قرآن مجید نے بنی اسرائیل کی جن برائیوں اور بری صفات وقتیج عادات کا تذکرہ کیا ہے مثلا "ان کی سنگد کی ظلم وستم وغیرہ، وہ سب کفار عرب میں موجود تعین نبہر حال اگر آپ قر آن مجید میں مذکور بنی اسرائیل کے دا قعات پر غور کریں اور پوری توجہ کے ساتھران کی عادات واخلاق پر نظر کریں تو آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ دہ لوگ نہایت دنیا پر ست لالچی ظاہری زندگی کی فنا پذیر لذتوں کے اسیر اور نفسانی خواہشات میں پوری طرح گھرے ہوئے تھے دہ لوگ ایت عیا شیوں میں اس قدر سرمست شطے کہ عیش وعشرت کے سواکسی چیز کو خاطر میں ہی نہ لاتے شطے محسوسات کے علادہ کسی عیاشیوں لا با اور مادر اخطبیعت کا کلی طور پر انکار کر ناان کے اعتقادات کی بنیا دیں تعین دہ مادی لذتوں اور دنیا وی کہ حال

ونصیحتوں پر کان ہی نہ دھرتے سے جبکہ انبیاء " وعلماء نے ہمیشہ انہیں اچھی زندگی بسر کرنے اور آخرت سنوار نے کے لیے بہترین رہنمائیاں کیں (اس سلسلے میں ان کی طرف سے حضرت موک " اور دیگر انبیاء کے ساتھ روار کھے جانے والے سلوک کو خاطر میں لائی توصورت حال واضح ہوجاتی ہے ) اس کے برعکس وہ لوگ خود غرض حکام اور متکر وفتر افراد کی ہر بات پر سرتسلیم خم کرتے سے بہی صورت حال آج بھی پائی جاتی ہے اور عصر حاضر میں بھی جن وحقیقت کا انہی مادی افکار ونظریات اور تتاہ عادات دروش سے سامنا ہے جو جمیں مغربی مما لک سے تحفہ کے طور پر دی گئی ہیں کہ جن کی بنیا دحس ومادہ کے سوا کچھنیں بلک ان (اہل مغرب) کی تہذیب وثقافت کی اصل واساس ہی جس ومادہ ہے اور ان کے ہاں نامحسوس وغیر مادی چیز کسی طرح۔ بھی قابل قبول نہیں سمجھی جاتی اور نہ ہی اس کی بابت کسی دلیل وثبوت کو درخور اعتناء قرار دیا جاتا ہے جبکہ لذت بخش مادی دمحسوم چیزوں کے صحیح ہونے میں کسی دلیل وثبوت کی تلاش کو ضروری ہی نہیں سمجھا جاتا۔ اس وجہ سے تمام تر انسانی فطرتی تقام د هرے کے دهرے رہ جاتے ہیں اوران کی پھیل نہیں ہوسکتی اور ہم بلند پار پیلوم ومعارف اور پا کیزہ اخلاق سے محروم ہوئے بیں بلکہ اس سے انسانیت کی عظیم عمارت کے منہدم ہونے اورونیائے بشریت کی تباہی کا ندیشہ ہے لیکن ہمیں امید ہے کہ تما لوگ بہت جلدان خطرہ سے باخبر ہوجائیں گےاور پوری ایمانی وانسانی قوت کے ساتھ اس کا مقابلہ کریں گے جس کے بن میں ان غلط ونا درست نظریات کا قلع قمع ہوجائے گا'اگرعلم اخلاق کی روسے بھی دیکھا جائے تب بھی ان کے افکار دنظریات نفی ہوتی ہے کیونکہ میرکہنا ہرگز درست نہیں کہ ہردلیل قابل قبول اور ہرتقلید ( دوسروں کے نقش قدم پر چلنا ) مذموم ہے اس وضاحت کے لیے یوں کہا جاسکتا ہے: کہ ہرانسان انسان ہونے کے حوالے سے اپنے ان ارادی افعال کے ذریعے جوا آ قوت فکروارادہ پرموقوف ہیں کہ ان کے بغیراس کا کوئی کام انجام پذیر نہیں ہوسکتا پنی زندگی کے سفر کمال کو طے کرر ہا ہے۔ پ فكرونظري السي پختداساس وبنيا د ب جس پرانسان ك وجود كاحقيقى كمال استوار ب لېذا برانسان ك ليصرورى ولازم -کہ جو پچھ بھی اس سے وجودی کمال سے بالواسطہ یا بلاداسطہ سی جی طرح سے تعلق رکھتا ہوا ہے عمل یا فکر دنظر کی قو توں سے آ ہنگ کرے یعنی جن عملی یافکرونظر کی تو توں سے اس کے وجودی کمال کا بالواسطہ یا بلاداسطہ ربط ہوان سے ہم آ ہنگی ضرور ہے اور بیملی دنظری تصدیقات دراصل اپنی بنیادی مصلحتوں کا دوسرا نام ہے جنہیں ہم اپنے روز مرہ کے انفرادی داجتما کاموں کی اصل واساس قرار دیتے ہیں اور اپنے تمام افعال کے موجب وعلت کے طور پر یا دکرتے ہیں یا سہ کہ پہلے ا مصلحتوں دیمکتوں کو ذہنی طور پر اپنے افعال سے ہم آہنگ کرتے ہیں پھر اس کے بعد وہ کام سرانجام دیتے ہیں جس کے ۔<sup>\*</sup> میں ان مسلحتوں اور متوقع متائج کے حصول میں کامیاب ہوجاتے ہیں۔

اس کے علاوہ بیدبات بھی انسان کی فطری طبح کا حصد ہے کہ وہ ہروا قعد کی علت وسبب کی جنجو میں رہتا ہے اور جو واقعہ رونما ہواس کے اسباب سے آگاہ ہوتا چا ہتا ہے بلکداس سے بالاتر بیکہ جو چیز بھی اس کے ذہن میں آ سے اس کی بابت طرح سے آگاہ ہی حاصل کرنے کا خواہاں ہوتا ہے بھی وجہ ہے کہ جب تک اپنے ذہن میں آ نے والی چیز کی علت وسبب ۔ آگاہ نہ ہوجائے اسے علی جامد ہیں پہنا تا۔ اسی طرح کسی علمی نظر بید کی تصد بق اس وقت تک نہیں کرتا جب تک کہ اس کی طرح سے آگاہ ہوتا ہے کہی وجہ ہے کہ جب تک اپنے ذہن میں آ نے والی چیز کی علت وسبب ۔ آگاہ نہ ہوجائے اسے علی جامد ہیں پہنا تا۔ اسی طرح کسی علمی نظر بید کی تصد بق اس وقت تک نہیں کرتا جب تک کہ اس کی عل وسبب سے آگاہ ہوکر اس کی علمی تصد بق سے مراحل طے نہ کر لئے بیروش اس کی فطری طبح کے جز ولا یفک کا ور چرکھتی ہے جس سے وہ ہرگز روگردانی نہیں کرتا اور نہ تک کس سلسلے میں اسے نظر انداز کرتا ہے۔ تا ہم اگر چند مواردا پیے نظر آ عی کہ جن اس کے اس فطری اصول کی بظاہر خلاف ورزی کا مظاہرہ دکھائی د بے تو اگر اس میں تھی میں نظروں سے د بھاجا تو غلط

تفسيراكميز انجلد ا

کی پیجیل ہوئی تھی کیونکہ یہ''جستجو'' درحقیقت فطری طبع کا جزولا یفک (مجھی جدانہ ہونے والاحصہ ) ہے کہ جسے نظرا نداز کرنے کاسوال ہی پیدانہیں ہوتا فطرت میں تبدیلی ممکن ہی نہیں اور نہ ہی اس کے بنیا دی تقاضوں میں کوئی خلّل داقع ہوسکتا ہے بلکہ اگر حقیقت بین نگاہوں سے دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہی فطری جذبہ اس امر کا سبب بنا کہ انسان اپنی وسیع طبیعی احتیاجات کے پیش نظرا پنی طاقت وقوت سے بالاتر فکری وعملی میدان میں تحقیقی کا دشیں بروئے کار لائے لیکن چونکہ وہ اکیلا ا پنی تمام تراحتیا جات اور ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیے اپنی انفرادی صلاحیتوں کا سہارالے کر کامیابی سے ہمکنار نہیں ہو سکتا تقااس ليفطرت في اسم معاشرتى شاہراہ پر لا كھرا كيا اور تہذيب وتدن كے اجماع اصول اپنانے كى راہ دكھائى اور فطرت ہی نے زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیے تمام افراد معاشرہ کے درمیان ذمہ داریاں تقسیم کرنے کی ترغیب دلائی اس مطلب کو دوسر ملفظوں میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ چونکہ انسان کے لیے اپنی زندگی کی بنیا دی ضرورتوں کو پورا کرنا انفرادی طور پر ممکن نہ تھا اس لیے فطرت نے اس کی اختیاجات کی دسعت ادران کی پھیل کے لیے انفرادی قو تو ل کی عدم توانائی کے پیش نظرا سے اجتماعی قوتوں سے استفادہ کی راہ دکھائی اورا سے اس امرکی طرف متوجہ کیا کہ دہ اپنے ہمنوع افراد کی صلاحیتوں سے باہمی طور پر فائدہ اٹھا کرایتی زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرے اور ہر کام کے لیے پچھافر ادکوخصوص کر کے اس کام کوانجام دیناان کے سپر دکیا جائے اور معاشرہ کے تمام افراداس طرح عمل کریں جس طرح ایک بدن کے اعضاءا پنی قوتوں ے باہمی استفادہ کرتے ہوئے بدن کی سلامتی وبقا کے اسباب فراہم کرتے ہیں انسانی معاشرہ میں بھی ہر خض اپنی قوتوں و صلاحیتوں کو بردیئے کارلا کراجتماعی دمعانثرتی زندگی کی بنیا دی ضرورتوں کو پورا کرسکتا ہے جس کے نتیج میں ہر مخص کی انفرادی زندگی کی احتیاجات کی بحیل بھی ممکن ہےاور معاشرہ کی بقاء واستخلام کی ضانت بھی مل کتی ہے اور بیچی نا قابل ا نکارامر ہے کہ انسانی زندگی کی ضرورتیں بھی ختم نہیں ہوتیں بلکہ وقت کے ساتھ ساتھ ان میں اضافہ ہوتا چلا جا تا ہے جس کے نتیج میں علوم و فنون اور صنعت وحرفت میں ترقی ہوتی ہے اور پھر ہر شعبہ میں ماہرین کی ضرورت بھی ہوتی ہے جس کے لیے ماہرین کی تربیت کا بندوبست کرنابھی ناگزیر ہوجاتا ہے اس معاشرتی ضرورت کی واضح مثال موجودہ دور میں پائے جانے والےعلوم وفنون کی کثرت ہےان میں سے کتنے ایسےعلوم ہیں جو پہلےزمانے میں ایک ' عظم' کی صورت میں تصاور ایک ہی شخص اس علم کا ماہر ہوتا تفالیکن اب ایک علم کے متعدد شعبوں کے قیام کی وجہ سے ہر شعبہ میں ماہرین کی ضرورت ہوتی ہے مثلاعكم طب کہ جوزمانہ ۽ قديم ميں ايك ہى علم تھاادرعلم طبيعيات كى ايك فرع كے طور پر بيچا تاجا تا تھاليكن موجودہ دور ميں اس كى متعدد شميں ہو چكى ہيں اوروہ کی علوم وفنون اور شعبوں میں بٹ چکا ہے کہ ایک شخص خواہ کتنا ہی با کمال کیوں نہ ہولیکن ایک سے زیادہ علم میں مہارت حاصل نہیں کرسکتا' بنابرایں ہر مخص کوفطری طور پر اس بات کا اشارہ ملا کہ جن امور میں اسے مہارت حاصل ہےان کی بابت اپنے علم وآ گہی کی بنیاد پر تحقیق دجتجو کے عمل کوجاری رکھے ادرا پنی معلومات کواساس قرار دیتے ہوئے عملی اقدام کرے اد رجن چیزوں میں دوسرے افراد کومہارت حاصل ہےان میں انہی کی بات کوشلیم کر کے ان کی مہارت علمی کا سہارالے اس حوالہ سے ہم بیر کہہ سکتے ہیں کہ عقلائے عالم کا بید متفقہ فیصلہ ہے کہ ہر مخص ہر فن میں اس کے ماہرین کی طرف رجوع کرے او

ر بیر جوع کرنا دراصل'' تقلید' بمی کے معروف دمشہور معنی سے عبارت ہے کہ جس سے مراد جراس مسللہ دموضوع میں اجما دلیل کا سہارالیزا ہے جس کی تفصیلی دلیل تک دسترس حاصل نہ ہو سکے جیسا کہ دوسری جانب میدا مرجمی مسلم ہے کہ انسان فطر طور پر اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ جس چیز کی بابت اسے قوت وصلاحیت حاصل ہے اس میں دوسروں کی تقلید نہ کرے بلکا بذات خوداس کے بارے میں بحث دیتحقیق کر کے اس کے تفصیلی دلائل سے آگا ہی حاصل کرے۔

ہر حال دونوں صورتوں (ایٹی تحقیق اور دوسروں کی تقلید) میں اصل معیار عمل ہی ہے کدکوئی شخص ''علم' کے علاوہ ک چیز کی پیروی نہ کرنے اگرا جتہا دکی صلاحیت رکھتا ہوتو اجتہا دکرتے ہوئے ہراس مسئلہ دموضوع کی تفصیلی دلیلوں پے آگا ت حاصل کرے جوابے روزمرہ کی زندگی میں در پیش ہوا در اگراجتہا دکی صلاحیت نہ رکھتا ہوتواں پختص کی تقلید کرے جواس مسئلہ موضوع کاعلم رکھتا ہؤاور چونکہ بیدامرمحال و ناممکن ہے کہ دنیائے انسانیت کا کوئی ایک فرد،زندگی کے تمام امور اور مسائل موضوعات میں علمی مہارت کا حامل ہو اور زندگی کے تمام بنیادی امور میں کسی کا سہارالیے بغیر اجتہا دکرلے الہٰذاب یوبات محال وناممکن ہوگی کہ پوری دنیا میں کوئی ایساشخص یا یا جائے جوکسی کی تقلید نہ کرتا ہوا درا گرکو بی مخص اس کے برعکس ادعاء کر۔ یا اپنے بارے میں اس کے علاوہ کچھ سوچنا ہو مثلا اپنے تنبک میں محصتا ہو کہ زندگی کے سی مسلہ میں کسی دوسرے کی تقلید پاکسی آ علمی مہارت کا سہارا لینے کا محتاج نہیں تو وہ احقوں کی جنت میں رہتا ہے اوراس نے خودا پنی حماقت وبے دتو فی کا ثبوت فرا ن کردیا ہے۔البتہ اس مقام پر بیہ بات قابل ذکر ہے کہ جن مسائل میں دلیل وسبب سے آگا بھی حاصل کرنا انسان کے اختیر میں ہوان میں اندھی تقلید ہرگز درست نہیں اور اسی *طرح* جن مسائل میں بحث وتحقیق کی اہلیت ہی حاصل نہ ہوان میں اجت<sub>ق</sub> کرنا ...... یا اجتهاد کا دعویٰ کرنا ...... نهایت گھٹیا ویست اورغیرا خلاقی حرکت ہے کہ جس سے معاشرہ تباہ و بربا دہوجا تا ہے ا د نیائے بشریت کی پاکیزہ صورت بگڑ جاتی ہے سبر حال یہ بات ہرگز تسلیم نہیں کی جاسکتی کہ معاشرہ کے تمام افراد ، زندگی ۔ تمام مسائل میں جمتہ ہوں اور کسی مسئلہ میں دوسر ہے کی تقلید نہ کرتے ہوں اور نہ ہی یہ کہ زندگی کے تمام مسائل میں دوسروں تقلید کریں اور دوسروں کی تقلید اوران کی علمی صلاحیتوں کا سہارالینا ہی ان کی زندگی کا اوڑ ھنا' بچھونا قراریائے کیونکہ اس طر کی بیردی،خدا بےعلادہ کسی کی نہیں ہو سکتی لینی خدا کی ذات ہی دہ عظیم ذات ہےجس کی پیردی کرنے میں کوئی محدودیت نیز بلکہ ہرمستلہ میں اس کے احکام کی اطاعت و پیروی کرنا ہی کمال انسانیت بے اور اسی کی مطلق اطاعت و پیروی کرنی چا۔ كيونكه وه ايسام صبوط سبب ب كهتمام اسباب اى تك وينيخ إلى واى مرسب كالفتها ب-

## مالت ۲۵ مار

۴94

 ٥
 ٱفَتَظْمَعُوْنَ آنُ يُؤْمِنُوْ الكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيْنَ مِّنْهُمْ يَسْمَعُوْنَ كَلْمَ اللهِ فُمَّ يُحَرِّفُوْ نَهُ مِنْ بَعْرِ مَا عَقَلُوْ لُوَهُمْ يَعْلَمُوْنَ @

وَإِذَا لَقُوا الَّنِ يُنَ أَمَنُوا قَالُوْ الْمَنَا لَ وَإِذَا خَلا بَعْضُهُم إِلَى بَعْضٍ قَالُوَ ا اَتُحَرِّثُونَهُم بِمَافَتَحَ اللهُ عَلَيْكُم لِيُحَاجُو كُمْ بِهِ عِنْدَ مَ بِكُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ ۞

٥ أوَلايَعْلَمُوْنَ أَنَّا اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُعْلِنُوْنَ @

يراكميز ان خلد ا

ومِنْهُمُ أُمِيَّوْنَ لا يَعْلَمُؤْنَ الْكِتْبَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ @

٥ فَوَيُلٌ لِتَّنِينَ يَكْتُبُوْنَ الْكِتْبَ بِآيُرِيْهِمْ ثُمَّ يَقُولُوْنَ لْمَنَا مِنْ عِنْدِاللَّهِ لِيَشْتَرُوْابِهِ ثَمَنَا قَلِيُلًا فَوَيُلٌ تَهُمُ قِبَّ اكْتَبَتُ آيُرِيْهِمُ وَوَيُلٌ تَّهُمُ قِمَّا يَكْسِبُوْنَ ۞

وَقَالُوالَنُ تَبَسَنَا التَّامُ إِلَّا آيَامًا مَعْدُودَةً \* قُل اَنَّخَذُ تُمْعِنْدَا اللهِ عَهْدًا فَكَن يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَ أَمَر تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَالاتَعْلَمُونَ ۞

• بَلْى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَ اَحَاطَتْ بِهِ خَطِيَّتُ فَذَا وَلَيٍكَ اَصْحُ النَّارِ فَهُمُ فِيهَاخُلِدُوْنَ (6)

وَ الَّذِينَ امَنُوا وَعَدِلُوا الصَّلِحَتِ أُولَيِكَ آَصْحُبُ الْجَنَّةِ مُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ أَمَدُ الْجَنَّةِ مُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ أَمَدُ الْجَنَّةِ مُعْمَ فِيْهَا حُلِدُونَ أَمَدًا الْمَعْدَةِ الْجَنَّةِ مُعْمَ فِيْهَا حُلِدُونَ أَمَدًا الْمَعْدَةِ الْجَنَّةِ مُعْمَ فِيْهَا حُلَدُونَ أَمَدَ الْجَنَّةِ مُعْمَ فِيْهَا حُلِدُونَ أَمَدَ الْجَنَّةِ مُعْمَ فِيْهَا حُلَدُونَ أَمَدُ مُعْمَ فَيْهَا حُلَدُونَ أَمَدُ مُوالْحَدَةُ الْمَعْنَةِ مُوالْحَدَةُ الْحَدَةُ مُعْمَ فَيْهَا حُلَدُ حُلْدُونَ أَنْ حُلْبُهُ مُعْمَ فَيْهَا حُلُونَ أَمَنْ وَالْحَدَةُ الْمُعْتَقَاقُ مُعْمَ فَيْهَا حُلَدُ مُعْمَ فَيْهَا حُلُونَ أَمَنُوا وَ مُعْمَ فَيْ حُلُونَ أَمَةُ مُعْمَ فَيْ أَمْ مُعْمَ فَيْ حُلُونَ أَمَنْ أَعْذَا حُلُقُونَ أَمْ حُلُمُ حُلُونَ أَحْمَةُ مُنْ مُعْلَمُ مُعْتُ الْمُعْتَقَا حُلُقُونَ أَعْمَ مُعْتَعَالَ حُلُقُونَ أَعْذَا مُعْتَلُونُ وَعَامَ أَعْنَا مُ حُلُمُ مُ مُ مُعْتَعُونُ حُمْ أَعْتَ أَعْتَ حُلُكُ أَعْذَا أَعْتَ أَعْتَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْذَا أَعْنَ أَعْ مُ أَعْذَا أَعْذَا أَعْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَعْتَعُنَ أَعْلَهُ مُ أَعْلَكُ أَعْتَ حُلُمُ أَعْتَ أَعْذَيْ أَعْنَا أَعْنَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَنَهُ وَ مُنْ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أُعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أُعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أُعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أُعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أُعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أُعْتُ

# آیات۸۲۲۷۵

r94

وَ إِذَا لَقُوا الَّنِ يْنَ امَنُوا قَالُوْ الْمَنَا لَ وَ إِذَا خَلا بَعْضُهُمُ إِلَى بَعْضٍ قَالُوْ ا اَتُحَرِّ ثُوْنَهُمْ بِمَافَتَ مَا اللهُ عَلَيْكُمُ لِيُحَاجُو كُمْ بِهِ عِنْدَ مَ بِكُمْ أَ فَلا تَعْقِلُونَ ۞

برالميز ان جلد ا

ومِنْهُمُ أُمِينُونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتْبَ إِلَا آمَانِ وَإِنْهُمُ إِلَّا يَظُنُونَ @

٥ بَلْى مَنْ كَسَبَ سَبِّيْئَةً وَّاحَاطَتْ بِهِ خَطِيَّتُهُ فَاُولَيِكَ أَصْحُبُ اللَّاسِ<sup>®</sup> هُمُ فِيْهَاخْلِدُوْنَ۞

وَ الَّذِينَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ أُولَيِكَ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ مُمْ فِيهَا خُلُوْنَ ٢

ترجمه

6 9 A

" آیاتم توقع رکھتے ہوکہ وہ تمہارے کہنے پرایمان لے آئیں گے جبکہ ان میں سے چھلوگ خدا کا کلام بن کراس میں تحریف کردیتے شخصاورا۔۔ اچھی طرح ۔۔ سیجھنے ادرعلم رکھنے کے باوجودا۔۔ تبريل كرديت تتظ'-(20)· ' جب وہ ایمان لانے والوں سے ملتے ہیں تو کہہ دیتے ہیں کہ ہم ..... بھی ..... ایمان لائے ہیں Ο اورجب ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ آیاتم ایمان لانے والوں کووہ سب کچھ بتادیتے ہو جوخدا نے تمہیں …… تورات میں …… واضح طور پر بتایا ہے تا کہ وہ انہی باتوں کے حوالہ سے اپنے یروردگار کے سامنے تمہارے خلاف ثبوت پیش کر سکیں ۔ حجت قائم کر سکیں ۔۔۔ کیا تم عقل نہیں رکھتے (معاملہ کی نزاکت سے آگاہ ہیں ہو)''۔ (24) " آیاوه نہیں جانتے کہ خداہراس چیز سے آگاہ ہے جو وہ اپنے دلوں میں چھپا کرر کھتے ہیں اور جودہ ظاہر کرتے ہیں''۔ (22)''ان میں سے پچھلوگ ''امی'' ہیں جو کتاب خدا کے بارے میں پچھ بھی علم نہیں رکھتے سوائے ان باتوں کے جوان کی خواہشات کے مطابق ہوں اور وہ ہمیشہ خیالی باتوں میں گے رہتے ہیں (۷۷) · ' پس سخت عذاب ہے ان لوگوں کے لیے جو کتاب کوخودلکھ کر کہتے ہیں کہ بیغدا کی طرف سے ہا کہ اس سے تھوڑی ی قیمت حاصل کرلیں پس سخت تخداب سے ان کے لیے برسب اس کے جوانہو ں نے اپنے ہاتھوں سے کھا... اور پھرا سے خدا کی طرف نسبت دے دی ۔ اور پھر سخت عذاب ب ان کے لیے بدسب اس کے جودہ کماتے ہیں''۔ (29)O '' اور وہ کہتے ہیں کہ جنم کی آگ چند دنوں کے سواہمیں نہ چھوئے گی ان سے کہہ دیجئے آیا تم نے خدا ہے کوئی دعدہ لیا ہوا ہے ...... اگر ایسا ہے تو ...... پھر خدا ہر گز اپنے دعدے سے روگر دانی نہیں کرےگا' یا پھرتم خداکے بارے میں دہ کچھ کہتے ہوجوجا نتے ہی نہیں ہو''۔ (1.) O ہی جہنم میں جائیں گےاور ہمیشہ اس میں رہیں گے' یہ (11) ' ''اور جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال انجام دیئے وہن جہت میں ہوں گے اور ہمیشہ اس میں دہیں گے' (1)

#### P99

نفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

زیرنظر آیات کے اسلوب بیان اور کیم بعدد یگر نے ذکر کتے جانے والے مطالب سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ یہودی عام کفار بالخصوص کفار مدینہ کی نظروں میں کہ جوان کے پڑوی تصے بعثت سے پہلے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حامی و مددگار کے طور پر بیچانے جاتے تھے کیونکہ وہ (یہودی) دین و کتاب کاعلم رکھتے تصے اس لیے ایمان لانے کی تو قع دوسروں کی نسبت ان سے زیادہ تھی اور عام طور پر یہ خیال کیا جاتا تھا کہ وہ جو ق در جو ق دائرہ اسلام میں داخل ہوجا تی گ جس سے دین اسلام کی تائید و جماعت کا حلقہ وسیح ہوگا 'اسلام کی روثنی دنیا بھر میں پھیل جائے گی اور اس کی مقدس تعلیمات عام ہوجا میں گی کی کین جب رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلام کی روثنی دنیا بھر میں پھیل جائے گی اور اس کی مقدس تعلیمات سے وابت ترمام امیدین خاک میں لگئیں اور تمام تو تعات پر پانی پھر گیا ' یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے ان (یہودیوں) کے متعلق یوں ارشاد فر مایا:

" اَفَتَطْهَعُوْنَ اَنْ يَتُوَ مِنُوْ الكُمْ ... " (آیا تم توقع رکھتے ہو کہ وہ تمہارے کہنے پرایمان لے آعیں گے )۔ خدا کے اس ارشاد گرامی سے ثابت ہوتا ہے کہ حقائق کی پردہ پیشی اور کلام الہٰی میں تحریف و تبدیلی کرنا ان (یہودیوں) کی پرانی عادت ہے لہٰذا اپنی ہی کی ہوئی باتوں سے انکار کردینا اور اپنے ہی کتے ہوئے مضبوط عہد و پیان کوتو ٹر دینا ان سے بعید قرار نہیں دیا جاسکتا۔

یہودیوں سے پیجاتو قعات کا ذکر O " اُفَتَطْبَعُوْنَ اَنْ يَنُوُ مِنُوْ الَكُمْ … " ( آیا تم توقع رکھتے ہو کہ وہ تمہارے کہنے پرایمان لے آئیں گے )۔ اس آیت میں بنی اسرائیل سے خاطب ہونے کے بجائے رسول خدا اور اہل ایمان سے خطاب کیا گیا ہے جبکہ اس سے پہلے والی آیات میں بنی اسرائیل سے خاطب ہو کربات کی جارہ ہی تھی لیکن اس آیت میں گفتگو کا انداز تبدیل کر کے ان ( یہودیوں ) کاذکر خائب کے صیفہ (یومنوا ) کے ذریعے کیا گیا تو شایداس کی وجہ یہ ہو کہ جب خداد ندعالم نے گائے کے وا تعد کو بیان کیا تواس میں بھی بنی اسرائیل سے خطاب کرتے ہوئے مخاطب کے لیچ کوچھوڑ کرفائب کا لہجہ اختیار کرلیا گیا کیونکہ انہوں نے تو رات میں مذکوراس داقعہ میں تحریف کر دی تھی اوراسے تو رات سے حذف کر دیا تھا جیسا کہ اس سلسلے میں ہم پہلے ذکر چکے ہیں ٰلہٰ داخد اوند عالم نے اس آیت (۵۵) میں یہودیوں کی طرف سے کلام الہٰی میں تحریف کرنے کا ذکر کرکے غائب کے صیغہ میں ان کا ذکر کیا تا کہ انہیں مخاطب کرنے کے بچائے غائب کے طور پر ان کا تذکرہ کرکے اصل بات کر دی جائے۔

۵ + +

میں''۔اوردوسرے جعلے میں بیرکہا گیا ہوکہ''جب وہ ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان نہیں لائے''۔ بلک یوں کہا گیا ہے: پہلا جملہ:'' جب مونیین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لاتے ہیں'۔دوسرا جملہ:'' جب ایک دوسر سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہتم تورات میں ذکر کی گئی بشارتوں کو مسلمانوں کے سامنے کیوں بیان کرتے ہو'۔جبکہ سورہ بقرہ کر آیت (۱۳) میں ان کے بارے میں دو جملہ شرطیہ ذکر کئے گئے ہیں اور دونوں میں تقابل پایا جا تا ہے یعنی ایک جملہ دوسر جلے کی فنی میں سے ملاحظہ ہو:

پہلا جملہ: ''وَإِذَا لَقُواالَّنِ يُنَ اَمَنُوْاقَالُوَا اَمَنَّا''۔ (جب دہ منونین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں)۔ دوسراجملہ: '' وَإِذَاخَلُوْا إِلَى شَيْطِيْنِهِ ہُ تَقَالُوَا إِنَّامَعَكُمْ لاَ إِنَّهَانَحُنُ مُسْتَهْذِعُوْنَ (ادرجب اپنے شیطانوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم تو تمہارے ساتھ ہیں ہم تو (ان کے ساتھ) نداق وتسخ کرتے ہیں)۔

اس آیت ( ۱۴ ) میں بھی دوجملہ شرطیہ ' اِذَا '' کے ساتھ ذکر کئے گئے ہیں اور آیت ۷ے میں بھی دوجملہ شرطیہ ' اذا

فسيراكميز انجلد ا

کے ساتھ مذکور ہیں لیکن دونوں آیتوں میں فرق یہ ہے کہ آیت ا<sup>ہ</sup> میں دونوں جملوں میں تفاہل ہے جبکہ آیت ۵۷ میں ایسا نہیں' تو اس کی وجہ بیر ہے کہ اس آیت (۵۷) میں ان (بنی اسرائیل) کے مزید دو جرائم ادر جاہلا نہ حرکتوں سے پر دہ اٹھانا مقصود ہے: (I) بیرکہ دہ نفاق کرتے ہیں اور ظاہری طور پر اس لیے ایمان لاتے ہیں کہ اپنے آپ کواذیت دا زار<sup>ا</sup> عن وشنیع اور قل ہونے سے بیچا سکیں۔ (۲) یہ کہ حقیقت حال اور اپنے دل کے راز کوخدا سے چھپانے کی کوشش کرتے ہیں۔اور سی تجھتے ہیں کہ ایسا کرنے سے خدا کو ابہام میں ڈال دیں گے جبکہ بیان کی جہالت کا داضح ثبوت ہے کیونکہ خدا تو ان کے ظاہر وباطن دونوں سے آگاہ ہر جال ان کے ایسا کرنے کا پس منظر ہیے ہے کہ ان کے سادہ لوح عوام جب مسلما نوں سے ملتے تھے تواپنی خوش کے اظہار کے طور پرمسلما نوں کے سامنے پنچ براسلام صلی اللہ علیہ دآلہ دسلم کے بارے میں تورات کی بشارتیں ذکر کرتے تھے یا تورات کے وہ مطالب بیان کرتے تھے جواہل ایمان کے لیے حضرت پنج براسلام کی نبوت کی تصدیق کی بابت مفید ثابت ہوتے تھے جبیہا کہ ان کے طرز سخن سے بھی ظاہر ہوتا تھالہٰذا ان کے بزرگ انہیں ایسا کرنے ( تورات کی بشارتیں ذکر کرنے) سے یہ کہ کرمنع کرتے تھے کہ بید باتیں تو خدانے صرف انہی کے لیے بیان کی ہیں لہٰذاانہیں مونین کے سامنے بیان نہ کیا جائے کیونکہ اگروہ (اہل ایمان) ان با توں سے آگاہ ہو گئے تو وہ انہیں آپنے پروردگا رکے سامنے ہمارے خلاف دلیل و ججت کے طور پر پیش کر دیں گے گویا وہ پر بچھتے بتھے کہ اگراہل ایمان، خدا کے سامنے ان مطالب کو ہمارے خلاف دلیل و شوت کے طور پر پیش نہ کریں تو خداان باتوں سے آگاہ ہی نہیں لہذا وہ ہمارا مواخذہ ہی نہ کرے گا اوران باتوں کی بابت ہم سے سی تشم کی کوئی یو چھ بچھ نہ کریائے گا۔ان کی اس خام خیالی اور غلط سوچ سے میہ منتیجہ لازم آتا ہے کہ خدا صرف ظاہر بظاہر امور سے آگاہ ہواور دلوں کے راز وں اور باطن کے امور سے بے خبر ہوجبکہ ایساسو چنا نہایت درجہ کی جہالت ہے للہٰ داخداوند عالم نے ان کی اس غلط سوچ اور جاہلا نہ طرز تفکر کور دکرتے ہوئے یوں فر مایا: اَوَلا يَعْلَمُوْنَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُعْلِنُوْنَ -( آیادہ نہیں جانتے کہ خدادہ سب کچھ جامتا ہے جودہ اپنے دلوں میں چھیاتے ہیں اور جو کچھ ظاہر کرتے ہیں )۔ خدا کے اس فرمان کی وجہ بیہ ہے کہ اس طرح کاعلم لیتن وہ علم جس کاتعلق صرف ظاہر سے ہوباطن سے نہ ہواس کا منتہا حس کے سوا کچھنہیں اور حس مادی بدن کی مختاج ہے یعنی وہ بدن جو مادی آلات واعضاءر کھتا ہواور زمان و مکان کی قبود میں گھراہواہواوراس کے ساتھ ساتھ اپنی طرح کے دوسرے مادی علل واسباب کے ذریعے وجود میں آیا ہوٴ ظاہر ہے کہ جو چیز اس طرح کی ہووہ خودمخلوق ہے نہ کہ خالق کا مُنات کیونکہ وہ چیز خودا پنے وجود میں کسی کی محتاج ہے، نہ بیہ کہ وہ دوسروں کو دجو د عطا کرسکتی ہو۔

یہ بیان تہار بال بیان کی صحت کی ایک دلیل ہے جس میں ہم نے ذکر کیا تھا کہ بن اسرائیل چونکہ خود مادہ کو کا نکات کے وجود کی علت وسب بیجے تھا س لیے خداوند عالم کے بارے میں بھی مادہ کے حوالے سے نظر بدر کھتے تھا ور مادہ ہی کے خواص کا خدا پر اطلاق کرتے تھے ای لیے خداوند عالم کے بارے میں بھی مادہ کے حوالے سے نظر بدر کھتے تھا ور اس کے باوجود اس کی حیثیت بعینہ ایک مادی علت کی ہے کہ جو اپنے مادی معلول پر حاوی و غالب ہوتی ہے البتہ خدا کے بارے میں پر طرز نظر بہود ہوں ہی سے مختص نہیں بلکہ دیگرا تو ام میں سے بھی مادہ کی اصالت کے قائل افراد کا خدا کے بارے میں بہی نظر بیہ ہے اور وہ لوگ خدا کے جو اوصاف بیان کرتے ہیں ان میں بھی مادہ کی اصالت کے قائل افراد کا خدا کے بار میں بہی نظر سے ہے اور وہ لوگ خدا کے جو اوصاف بیان کرتے ہیں ان میں بھی اپنے ای نقطہ نظر کو بنیا دقر ارد سے ہیں جو ماد کر میں پری نظر ہے ہے اور وہ لوگ خدا کے جو اوصاف بیان کرتے ہیں ان میں بھی اپنے ای نقطہ نظر کو بنیا دقر ارد سے ہیں جو ماد کر چیزوں کے اوصاف کے بارے میں رکھتر کی جو اوصاف بیان کرتے ہیں ان میں بھی اپنے ای نقطہ نظر کو بنیا دقر ارد دیتے ہیں جو ماد کر ایک ایس پیماری ہے کی مود کی ایک دی کھتے ہیں وہ مراک ہو تک مود کی خدا کی ذات کے لیے قائل ہیں ان کا بیطر زفکر ایک ایس پی پار کو کی کو ان کی ماد کی امور کی بابت درست تو تھتے ہیں وہ محانی خدا کی ذات کے لیے قائل ہیں ان کا بیطر زفکر ایک ایس پی پیماری ہے جس کے لیکو کی دواکار گر ثابت نہیں ہو گتی '' و کما تنڈیز ہی از لیٹ ڈو النڈ کُ س عن کی تو کی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈی ڈو ڈ کی ڈو کی ڈی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈی ڈو ڈ ڈی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو ڈو ڈی ڈو ڈی ڈو کی ڈی ڈو کی ڈی ڈو کی ڈی ڈو کی ڈی ڈو کی ڈی ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈو ڈو ڈو ڈو ڈو ڈو ڈو ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈو کی ڈو ڈ

ایک بیرکہ اپنے پروردگار کے لیے مادہ کے تمام اوصاف ثابت کریں اور سیکہیں کہ جو پچھ مادہ کے لیے ثابت ہے وہی خدا کے لیے ثابت ہے جیسا کہ مسلمانوں کے ایک گروہ''مشبہ'' نے یا ان لوگوں نے جنہیں''مشبہ'' تونہیں کہا جاسکتالیکز انہوں نے''مشبہ'' کے مسلک کواختیا رکیا۔(مشبہ ان لوگوں کو کہا جا تا ہے جنہوں نے خدا کواپنے ساتھ تشبیہ دی)۔

دوسرا بید که خدادند عالم کے اوصاف جمال (صفات جمالیہ) کے پچھ معنے نہ کریں بلکہ ان اوصاف کی اس طرح نفر کریں کہ ان کار خ سلبی معانی کی طرف بید کہہ کر موڑ دیں کہ جو الفاظ خدا کے اوصاف کو ظاہر کرتے ہیں وہ اس کی بابت مشتر کہ لفظی کے طور پر استعال ہوتے ہیں لہذا جب ہم میہ کہتے ہیں کہ خداوہ ذات ہے جو موجود ثابت عالم قادر زندہ ہے تو ہم اس وجود ثبات علم قدرت اور حیات کے معانی کو تجھ بی کہتے ہیں کہ خداوہ ذات ہے جو موجود ثابت عالم کا در زندہ ہے تو ہم اس محدوم نمیں 'اور' خداکو ثبات حکمت کی کو تحصی کی نہیں سکتے اور نہ ہی ان معانی تک ہماری عقلوں کی رسائی ہو سکتی ہے اس لیے محدوم نمیں 'اور' خداکو ثبات حاصل ہے' کے بچائے'' خدا کو زوال نہیں ' کہتے ہیں۔' خدا عالم نے بی حیاتے ہیں :' خ محدوم نمیں 'اور' خداکو ثبات حاصل ہے' کے بچائے'' خدا کو زوال نہیں ' کہتے ہیں۔' خدا عالم ہو تکتی ہیں کہ خدا جالا مہیں ' ' خدا قادر ہے' کے بجائے'' خدا عاجز نہیں ' اور' خداز ندہ ہے' کے بجائے ہیں خدا جالا مادہ پر سی نے انہیں یہاں تک پہنچا دیا ہے کہ دہ اس پر ایمان لائمیں جے جانے ہی نہ ہوں ادراس کی عبادت کریں جے پہلے نتے ہی نہ ہوں ادر پھر یہ کہ ایسے امور کا ادعاء کریں جنہیں نہ خود بچھتے ہوں ادر نہ ہی کوئی دوسر اان کا تعقل کر سک حالا نکہ حقیقت امریہ ہے کہ دین حق اور اس کی مقدس تعلیمات و معارف نے ان لوگوں کے بے بنیا دنظریات کی قلعی کھول دی ہے اد ران کے عقائدہ دنیالات کو خلط ثابت کر دیا ہے۔ چنانچہ عوام الناس کو تکم دیا گیا ہے کہ دہ خدا کے بارے میں '' تشیبہ' کے مابین در میا نی راستہ اختیار کرتے ہوئے ان نظریات میں حق اور حقیقت کو اس طرح اینا کی کہ خدا کے بارے میں '' عقیدہ رکھیں کہ '' خدا سجا نہ دونیا لی شے ہے کہ جس کی ماند کوئی شے نہیں 'وہ عالم ہے لیکن اس کا علم ہمارے علوم کی طرح نیں یوں عقیدہ رکھیں کہ '' خدا سجا نہ دونیا لی شے ہے کہ جس کی ماند کوئی شے نہیں 'وہ عالم ہے لیکن اس کا علم ہمارے علوم کی طرح نہیں وہ تا در ہے لیکن ہمارے قادر ہونے کی طرح نہیں 'وہ زندہ ہے لیکن اس کی حیات ہماری حیات کی طرح نہیں' وہ ارادہ کرتا ہے تا در ہے لیکن ہمارے ادارہ عالی ہے ہے کہ جس کی ماند کوئی شے نہیں' وہ عالم ہے لیکن اس کا علم ہمارے علوم کی طرح نہیں وہ تا در ہے لیکن اس کا ارادہ ہمارے اداد ہے کی طرح نہیں' وہ دندہ ہے لیکن اس کی حیات ہماری حیات کی طرح نہیں' وہ ارادہ کر تا ہے تیکن اس کا ارادہ ہمارے اراد ہے کہ طرح نہیں 'وہ زندہ ہے لیکن اس کی حیات ہماری حیات کی طرح نہیں' وہ ارادہ کر تا ہے تاری اس کا ارادہ ہمارے اراد ہے کی طرح نہیں 'وہ دندی ہوں میں تہ برد تظر کر ہیں اور اس کے دین کی بابت غور دیکر او تو ہوں ہیں چنا نچہ ارشادا لہی ہوا:

سوره وزمر، آیت ۹:

تفسيرالميز انجلد ا

" هَلْ يَسْتَوَ ى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّنِ بْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ لَا الْمَايَتَ نَ كَمَّ أُولُوا الْا لَبْبَابِ " (آیاوه لوگ جوعلم رکھتے ہیں اور جوعلم نہیں رکھتے دونوں برابر ہیں؟ اس بات کوصا حبان عقل ہی تجھ سکتے ہیں)۔ قرآن مجید کی اس تصرح اور واضح بیان کی روشن میں عالم وجاہل کے یکساں نہ ہونے کا واضح ثبوت ملتا ہے لہٰذا جب عوام الناس اور خواص ،علم ومعرفت کے حوالہ سے ایک جیسے نہیں بلکہ خواص کا درجہ عوام سے بالاتر ہے تو وہ (خواص) تکالیف شرعیہ (خداکی طرف سے عائد ذمہ داریوں اور فرائض وواجبات) میں بھی برابر نہیں ہوں گے اوران کی ذمہ داریاں اور فرائض عوام الناس کے مقابلے میں کہیں زیادہ ہوں گے اور میں وہ دینی امتیا ز ہے جوانہیں خداوند عالم کی طرف سے عط کیا ہے بشرطیکہ وہ اس ان میں این کی میں این کی مقد ہوں جا ہوں کی مقد ہوں جو ان کی میں خداوند عالم کی طرف سے مطال کے ایک جسے نہیں بلکہ خواص کا درجہ عوام ہیں بالاتر ہے تو دہ (خواص)

من گھڑت با تیں کرنے والے لوگ O'' وَمِنْهُمْ أُمِّيَّوْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ الْكِنْتِ اِلَا اَحَانِيَّ...' (ان میں سے پچو 'امی' ہیں جو کتاب کاعلم ہیں نہیں رکھتے وہ تو صرف من گھڑت وجھوٹی با توں کو جانے ہیں)۔ ''امی' اسے کہا جاتا ہے جو نہ پڑ ھ سکتا ہوا ور نہ لکھ سکتا ہو'' 'امی'' کی نسبت ''ام' یعنی ماں کی طرف ہے کیونکہ عام طور پر ایسا ہوتا ہے کہ ماں کی متنا اور عطوفت و شفقت بچے کو معلم واستاد کے پاس جانے کی زممت گوارا کرنے سے روکتی ہے جس کے نتیجہ میں وہ تربیت کے مراحل طنہیں کر پاتا اور اسے صرف اور صرف ماں کا سما یہ شفقت و محبت حاصل ہوتا ہے اور وہ ''امانی'': ''امنی' کی جمع ہے جس کا معنی ہے من گھڑت با نیں پس آیت کا معنی یہ ہوگا کہ یہود یوں میں دوطرر کےلوگ ہیں: پچھوہ ہیں جو پڑھے لکھے ہیں وہ کتاب خدا کو پڑھتے ہیں اسے لکھتے ہیں لیکن اس میں تحریف کر دیتے ہیں او پچھوہ ہیں جوان پڑھ ہیں نہ پڑھ سکتے ہیں نہ لکھ سکتے ہیں اوروہ کتاب خدا کا پچھلم نہیں رکھتے سوائے تحریف کرنے والوں ک من گھڑت و بے بنیا د باتوں کے!۔

سخت عذاب کا شکارا فراد O'' فَوَیْلٌ لِّلَّانِ یْنَ یَکْتُبُوْنَ ... '' (پس سخت عذاب ہے ان لوگوں کے لیے جو کتاب کوخودلکھ کر کہتے ہیں کہ ....) اس آیت میں لفظ' ویل' ' ذکر ہوا ہے جو ہلا کت اور سخت عذاب کے مصلے میں آتا ہے اورغم واندوہ ذلت ورسوا کَم خواری وپستی اور ہراس چیز کوچی' ویل' کہتے ہیں جس سے انسان سخت خوف کھائے (خوفنا کے چیز)۔

تحریف کرنے والوں کی سزا ° فَوَيْلٌ لَمُمْقِمًا كَتَبَتْ آيْرِيْهِم وَوَيْلٌ لَمُهُم... (پس سخت عذاب بان کے لیے بوجدان کے اپنے بی کئے کے، اوروہ ....) اس آیت میں جمع کی ضمیر (هم) کی بازگشت یا تمام بنی اسرائیل کی طرف ہے، یا صرف تورات میں تحریف کر۔ والوں کی طرف بے بہر حال دونوں احتمالات کے اسباب موجود ہیں جن کی بناء پران کی توجیہ وتا ویل حمکن ہے تا ہم پہلے احتما کی صورت میں بنی اسرائیل کے ان افراد کے لیے بھی ' ویل' ' (عذاب) ثابت ہوگا جو ' امی' ہیں۔

بر یے کام کا براانجام O<sup>''</sup> بہلی مَنْ کَسَبَ سَیِّیْنَةً وَّ اَحَاطَتْ بِهِ خَطِیْنَتُهُ ... '' ( ماں جو شخص برا کام کر بے اور اس کی غلطی .... غلط کاری ... اسے طیر لے....) عرفی زبان میں 'خطیہ ' اس حالت کو کہا جاتا ہے جو غلط و برا کام انجام دینے کی وجہ سے انسان کی روح اور اس -عرفی زبان میں 'خطیہ ' اس حالت کو کہا جاتا ہے جو غلط و برا کام انجام دینے کی وجہ سے انسان کی روح اور اس -عرفی زبان میں 'خطیہ ' اس حالت کو کہا جاتا ہے جو غلط و برا کام انجام دینے کی وجہ سے انسان کی روح اور اس -عرفی زبان میں 'خطیہ ' اس حالت کو کہا جاتا ہے جو غلط و برا کام انجام دینے کی وجہ سے انسان کی روح اور اس -کی رطاری ہوجاتے ہو خطیق نظر ، ' کہ اس کا گناہ اسے طیر لئے گام انجام دین ' کہنے کے بعد یوں کی ' وَ اَحَاطَتُ بِهِ خَطِیْتَ کُنْ کہ اُس کا گناہ اسے طیر کے گئی لینے کا مطلب میں ہے کہ جس انسان کو اس کا گ طیر نے اس کے معام کی میں من میں میں انسان کو اس کا گناہ سے طیر کی کا مطلب میں ہے کہ جس انسان کو اس کا گ اس تک پنچ ہی نہیں سکتی اور بھر وہ ہیشہ کے لیے جہنی ہوجاتا ہے اور اس کی حالت میں ہوجاتی ہی کا مطلب ہیں ہے کہ میں دیا ہو اُس کا سکتا ہو ہو اُتا ہے اور اُس کی میں میں میں ہو ہو جاتا ہوں کا گرا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو اُس کا گناہ اسے طیر کے گناہ کے طیر کینے کا مطلب میں ہے کہ جس انسان کو اُس کا گرا اُس تک پنچ ہی تو ہو ہو ہو ہو ہو ہی ہے کہ جن کی ہو جاتا ہے اور اُس کی حالت ہو ہو جاتی ہو کی آگ میں جلنا ہی اُس کا مقدر بن جاتا ہو کیونکہ اگراس کے دل میں ذرہ بھرایمان ہوتا یا کم از کم وہ ایسے پا کیزہ اخلاق واوصاف کا حال ہوتا جوات و دختیقت سے محروم ہونے سے بیچا لیتے مثلا عدل وانصاف اور حق کے سما منے خضوع وسر تسلیم خم کرنا وغیرہ تو یقینا کی بات ممکن تھی کہ اس کا دل ہدایت کی روشن سے منور ہوجائے اور وہ ایمان وعمل صالح کے سبب سعادت و خوش بختی کی منزل پرفائز ہوجائے لہذا معلوم ہوا کہ ایمان اور پا کیزہ اخلاق واوصاف جمیلہ سے محروم شخص ہی کواس کا گناہ تھیر لیتا ہے اور وہ اسپ کا میں اس کا دل حالت تک پنچ جاتا ہے کہ اس کی ہدایت وسعادت کے تمام رائے نہ ہوجاتے ہیں۔ ایسا ہونا یعنی گناہ کا اسپ اس حالت تک پنچ جاتا ہے کہ اس کی ہدایت وسعادت کے تمام رائے بند ہوجاتے ہیں۔ ایسا ہونا یعنی گناہ کا اسپ اس طرح تھیر لیتا در اصل صرف اس وجہ سے ہوتا ہے کہ وہ شخص شرک اختیار کرتا ہے اور خدا کی وحدا نیت کی تھی گناہ کا اسپ اس طرح تھیر شریک قرار دیتا ہے جس کے نتیجہ میں ہدایت وسعادت کی نہ توں سے محرومی اس کا مقدر بین جاتی ہوتا کی تو خدا کا ارشاد فرمایا:

تفسيراكميز ان جلد ا

" إِنَّاللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يَشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰ لِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ "

(حق بیہ ہے کہ خداوند عالم ہرگز اس بات کو معاف نہیں کرتا کہ اس سے ساتھ کسی کوشریک قررار دیا جائے البتہ اس سے علاوہ جسے چاہتا ہے معاف کردیتا ہے )۔ اس سے علاوہ کفراور آیات اللی کی تکذیب کرنا بھی اس بات کا سب بنا ہے کہ ایسا کرنے والے کو اس کا گناہ گھیر

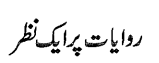
" وَالَّنِ بْنَ كَفَرُوْاوَ كَنَّ بُوْابِالتِنَآ ٱولَيِّكَ ٱصْحُبُ التَّاسِ ۚ هُمُوْنِيْهَا خُلِدُوْنَ " (جن لوگوں نے *كفر اخت*ياركيا اور ہمارى آيات كى تكذيب كى وہى جہنى ہيں اور ہميشہ آى ميں رہيں گے )۔

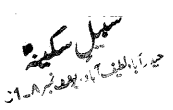
میں اور ایس اور ایس سی سی میں ایس میں اور ایس میں سی میں اور ایس میں الفاظ ایسے جامع کی سی سی میں میں میں میں میں میں میں میں الفاظ ایسے جامع کلام کی مانٹر ہیں جس میں 'خطود فلی النار''لینی دوزخ کی آگ میں ہمیشہ جلتا رہنے کے تمام اسباب مذکور ہیں۔(لیتنی پیدوچیزیں (براکام کرناادر گناہ کا گھیر لیتا) جہنم میں ہمیشہ رہنے کے تمام اسباب کا خلاصد نچوڑ اور مجموعہ ہے)۔ بیں۔(لیتنی پیدوچیزیں (براکام کرناادر گناہ کا گھیر لیتا) جہنم میں ہمیشہ رہنے کے تمام اسباب کا خلاصد نچوڑ اور مجموعہ ہے)۔ بیں۔ ایس ایس بات کی یا در بانی ضروری ہے کہ بیدو آیٹیں معنی کے لحاظ سے سورہ بقرہ کی آیت ۲۲ سے مشاہ ہیں جس میں یوں کہا گیا ہے:

\* · إِنَّالَنِ بِنَ امَنُوْاوَالَّنِ بِنَ هَادُوْاوَالنَّطْرِي وَالصَّبِيِنَ · ·

(جولوگ ایمان لائے اوروہ جو یہودی ہیں اور نصار کی دصابئین ہیں ۔..)۔

اس کی تغییر پہلے ذکر ہو چکی ہے تاہم اس آیت اوران دوآیتوں میں صرف بیفرق ہے کہ بیدد آیتیں یعنی (۸۱۔ ۸۲) "بکلی مَنْ گَسَبَ سَبِّیِّتَّةً • • • \* \* وَالَّنِ بْنَ اَمَنُوْ اوَ عَبِدُوا الصَّلِحَتِ \* اس امرکو بیان کردہی ہیں کہ سعادت و خوش بختى كا معيار، حقيقت ايمان اورعمل صالح ب، نه كه صرف زبانى دعوب اور يہلى آيت يعنى (١٢) اس بات كو بيان كر فر ہے كه سعادت و كاميابى كے حصول كا معيار، حقيقى مصح ميں ايمان لا نا اور نيك اعمال بحالانا ہے، نه كه صرف نام كى حد تكه مسلمان ہونا اور اپنے آپ كواہل ايمان كہلوانا .....بہر حال يد يفظى فرق ہے در نه معنى و مفہوم كے لحاظ سے ان ميں يكسانيت پا فر جاتى ہے۔





يہوديوں كے ايك گروہ كانڈ كره تفير محقول ہے آپ الميان ميں آيت شريفہ ''وَإِذَا لَقُوا الَّنِ بَنْ … ''كانفير ميں حضرت امام محمد باقر عليه اللام منظول ہے آپ ' نے ارشاد فرمايا: يہوديوں ميں سے ايك گروہ ايسا تھا جو مسلمانوں سے كى قسم كاعناد اور دشخ نہيں ركھتا تھا او اس كے اور مسلمانوں كے درميان بيد طے ہوا تھا كہ جب بھى وہ مسلمانوں سے ملقو انہيں تو رات ميں مذكور حضرت مح صلى اللا عليد وآلہ وسلم كى صفات سے آگاہ كر بے گان چنا نچہ وہ لوگ ايسانى كرتے تصليكن ان كے بزرگوں نے انہيں ايسا كرنے سے منح كرديا اور ان سے كہا كہ تو رات ميں حضرت محمد كى وہ مسلمانوں سے ملقو انہيں تو رات ميں مذكور حضرت مح صلى الله منح كرديا اور ان سے كہا كہ تو رات ميں حضرت محمد كى جو صفات ذكر كى گئى ہيں وہ مسلمانوں كے مراحن ميں ايسا كرنے سے ان صفات كے حوالے سے قيامت كے دن اپنے پروردگار كے ممامت محمد الذي ان كے بزرگوں نے انہيں ايسا كرنے سے ان صفات كے حوالے سے قيامت كے دن اپنے پروردگار كے ممامت محمد الذي بي قائوں كر مامنے بيان نہ كريں ورندو ان صفات كے حوالے سے قيامت كے دن اپنے پروردگار كے ممامت محمد الذي بخوض قائو آل تُو رَبَعْ مُو الْحَدُو مُعْدَرُ

ولايت كے منكرين كاانجام كتاب كانى ميں امام محمد باقر اور امام جعفر صادق عليه السلام ميں سے سى ايك امام سے روايت كى گئ ہے كدانہوں نے آيت مباركہ ''بلى مَنْ كَسَبَ سَيِّبَةً ''كى تفسير ميں ارشاد فرمايا كه' اس سے مراد سے ہے كہ جب وہ حضرت امير المونين على \* كى ولايت كا تكاركريں تو وہ جہنى ہوجا عيں گے اور ہميشہ دوزخ كى آگ ميں جلتے رہيں گے ''۔ اس روايت سے قريب المتنى ايك روايت كتاب ''الامالی'' ميں شيخ صدوق '' نے بھى ذكر ممانى ہے جو حضرت پي كر اسلام ہے حوالہ سے بيان كى گئى ہے بہر حال ميہ دونوں روايت ين (جو كافى اور امالى ميں مذكور ہيں) در حقیقت ايك كھى كے واضح

#### ∠+۵

تفسيرالميز انجلد ا

.

.

7

.

Presented by www.ziaraat.com

## آیات ۸۸۵۸۸ ۸۸

وَإِذْ اَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِي َ اِسْرَاءِ يُلَ لَا تَعْبُدُوْنَ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَ ذِى الْقُرْلِى وَالْيَتْلَى وَالْسَلِكِيْنِ وَقُوْلُوا لِلنَّاسَ حُسْئًا وَ اَقِيْهُوا الصَّلُوةَ وَإِتُواالزَّكُوةَ مُتَوَلَّيْتُمُ إِلَّا قَلِيْلًا مِنْكُمُ وَانْتُمْ مُعْرِضُوْنَ ()

وَ اِذْ اَخَنْ نَامِيْتَاقَكُمُ لا تَسْفِكُوْنَ دِمَآءَ كُمُ وَ لا تُخْرِجُوْنَ أَنْفُسَكُمُ مِّنْ دِيَا بِكُمْ ثُمَّ اَقْدَرُم تُمُوَ اَنْتُم تَشْهَدُوْنَ ۞

٥ فَتُمَّ ٱنْتُمُ هَؤُلا حِتَقْتُلُوْنَ ٱنْفُسَكُمُ وَتُخْرِجُوْنَ فَرِيْقَامِّنْكُمْ مِّنْ حِيَارِهِمْ تَظْهَرُوْنَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ \* وَإِنْ يَّأْتُو كُمُ اللاى تُفْدُوهُمُ وَهُوَمُحَرَّمٌ عَلَيْكُمُ إِخْرَاجُهُمْ \* آفَتُوُمِنُوْنَ بِبَعْضَ الْكِتْبِ وَتَكْفُرُوْنَ بِبَعْضٍ \* فَمَاجَزَ آءُمَنْ يَقْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمُ إِلَّا خِزْى فِي الْحَلُوةِ التَّنْنَيَا\* وَ يَوْمَ الْقِلْمَةِ يُدَدُّونَ إِلَى آشَدِ الْعَذَابِ \* وَمَادلَهُ بِعَافِلٍ عَبَّاتَعْمَلُوْنَ @

٥ أولَيِكَ الَّنِ يُنَاشَتَرَوُ الْحَلُوةَ التَّنْ الْمَالِ الْحَرَةِ كَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَنَ الْجُ

وَلَقَدُ اتَيْنَامُوْسَى الْكِتْبَ وَقَفَيْنَامِنْ بَعُوِ لإ بِالرُّسُلِ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوْحِ الْقُرُسِ أَفَكُلَّهَا جَاءَكُمْ مَسُولٌ بِمَا لا تَهُوَى انْفُسُكُمُ اسْتُكْبَرْتُمْ فَفَرِيْقًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيْقًا تَقْتُلُونَ ٥

وَقَالُوا فَنُو بُنَاغُلُفٌ لَبَلُ لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفُرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ٥

تفسيراكميز انجلد ا



· · اور یادکرداس دقت کوجب بهم نے بنی اسرائیل سے دعدہ لیا کہ تم خدا کے سواکسی کی عبادت نہ کردادروالدین سے ساتھ نیکی کردادرا قربائ نیمیوں اور سکینوں کے ساتھ (نیکی کرد) ادرلوگوں سے اچھی ہاتیں کرؤاور نماز پڑھواور زکوۃ ادا کرؤ پھراس (وعدہ کرنے) کے بعدتم نے منہ موڑلیا (عہد کھکی کی) سوائے چندلوگوں کے جبکہتم سب ہی منہ موڑنے والے ہو ''۔ (11) · · یاد کرواس دفت کوجب ہم نے وعدہ لیا کہ تم ایک دوسرے کا خون مت بہا وُ (خونریز کی قُتل و 0 غارت نہ کرد ) اورایک دوسر بے کواپنے دیار سے نکال باہر نہ کرڈ پھرتم نے ان سب باتوں کا اقرار کیا اور (Ar) تم نے گواہی بھی دی "۔ · · پھراس کے بعدابتم بن ہو کہ ایک دوسر ے کول کرتے ہواور اپنوں میں سے ایک گردہ کو Ο اینے دیس ود پارے نکال باہر کرتے ہواورا یک دوسرے کی مددونتاون سے ان پر ناجا تز طور سے اور ز مادتی کر کے رعب ڈالتے ہؤاور اگر وہ قیدی بن کرتمہارے پاس آ جائیں تو ان سے فدیہ ..... تاوان ..... لیتے ہوجبکہ فدید لیا اور انہیں اینے دیس سے نکال باہر کرنا تمہارے لیے حرام قرار دیا گیا تھا' آیاتم کتاب خداکے کچھ حصہ کوتو مانتے ہوا در کچھ حصہ کا انکار کرتے ہوئیس تم میں سے جوابسا کرے اس کاانجام اس کے سوا کچھنہیں کہ وہ دنیا میں رسوا ہوگا اور آخرت میں مسقیامت کے دن مستخت عذاب میں مبتلا کر دیا جائے گا اور یاد رکھو کہ خداوند عالم تمہارے اعمال سے ہر گر غافل (10) تہیں ہے'۔ : '' یہی ہیں وہ لوگ جنہوں نے آخرت کے بدلے میں دنیا کی زندگی خریدی ہے لہٰذا ان پر 0 عذاب کی تختی میں کوئی کمی کی جائے گی اور نہ ہی ان کی مدد کی جائے گی ''۔ (14) "اورہم نے موٹی کو کتاب دی اور ان کے بعد کی بعد دیگرے رسول بھیج اور ہم نے علیٰ بن 0 مریم کوواضح نشانیاں دیں اور روح القدس کے ذریعے ان کی تائید ومدد کی توکیا یہ بات درست ہے کہ جب بھی کوئی رسول تمہاری مرضی اور پسند کے مطابق احکام نہ لائے تو تم تکبر کرنے لگواوران میں سے (14) سیجرکو تعثلاد و اور بیجرکول کردو؟ "۔ " انہوں نے کہا کہ ہمارے دلوں پردے پڑے ہوئے ہیں بلکہ حقیقت سے کہان کے تغری 0 وجد سے خدان پر لعنت کی سے بہر حال ایمان لانے والے بہت ہی تھوڑ سے بیں "۔ ( ٨٨)

تفسيروبيان بني اسرائيل سے مہدو پيان °° وَإِذْاَخَنْنَامِيْثَاقَ بَنِي إِسُرَآءِيْلَ... (یا دکروال وقت کوجب ہم نے بنی اسرائیل سے وعدہ لیا .....) ہیآ یت مبار کہ نہایت خوبصورت ودکش اسلوب وطرز بیان کی حامل ہے اس کی ابتداء غامت کے کہجہ سے اور انتہا مخاطب کے لہجہ پر ہوئی ملاحظہ ہو: سب سے پہلے یوں ارشاد ہوا: " وَإِذْ أَخَذْنَا مِيْثَاقَ بَنِي إِسْرَاء مِنْ (اور جب مم ف بنى اسرائیل سے دعدہ لیا)۔ اس ك بعدانيس مخاطب قرارد ب كريون فرمايا: " ثَمَّ تَوَلَّيْتُم إِلَّا قَلِيلًا قِبْنُكُمْ وَ أَنْتُم مُّعُرِضُونَ " ( چرتم نے منہ پھیرلیا ۔ عہدشکنی کی … سوائے تم میں سے چندلوگوں کے جبکہ تم سب ہی منہ موڑنے والے (عہدشکنی کرنے والے ) يو)\_ اس کے علاوہ بیر کہ سب سے پہلے'' میثاق'' کا تذکرہ ہواجس سے مراد وعدہ لیتا ہے اور ظاہر ہے کہ وعدہ لیتا بات ۔ نے (بذریعہ خن وکلام) سے ہی ممکن ہوتا ہے پھراس کے بعد خود ہی اس میثاق کو بیان کردیا کہ وہ کیا ہے چنانچہ پہلے میثان کا تذکرہ، جملہ خبر سیے اور بی کیا اور میں فرمایا: "لا تَعْبُدُوْنَ إِلَّا الله ".....تم سی کی عبادت شکر و کے سوائے خدا کے ۔۔۔ اور پھر آخر میں جملہ انشائیہ سے (تھم کالہجہ اختیا رکرتے ہوئے) یوں فرمایا: " وَقُوْلُوْا لِلنَّاس و دیگا، .....اورلوگوں سے اچھی باتیں کرو ..... ممکن ہے مذکورہ بالاجملوں میں کہوں اور انداز سخن کی تبدیلی کی وجہ بیہ وکہ سابقہ آیات میں بنی اسرائیل کے احوال کا ذکر'' مخاطب'' کے انداز سے شروع ہوا کیونکہ ان آیات میں بنی اسرائیل کی مذمت اور سرزنش مقصودتھی للذا مخاطب کالہجہ اختبار کر کے ساری بات کی گئی اور ابتداء سے لے کرگائے کے واقعہ کے ذکر تک یہی انداز رہا' لیکن گائے کے واقعہ کا ذکر

کرنے کے بعداس انداز میں تبدیلی لائی گئی اور مخاطب کے لہجہ کو چھوڑ کر''خائب' کا لہجہ اختیار کیا گیااور اس تبدیلی کی وجہ ہم

برالميز انجلد ا

يہلے بيان كر حكيم بين بال آخرز يربحث آيت تك بى (غائب كا) لہجد باقى ر بااوراس كى ابتداء بھى اى انداز سے ہوئى چنانچ ارشاد فرمايا: ''اور جب ہم نے بنى اسرائيل سے دعد ہ ليا..... ليكن ' يثاق ' (وعد ہ لينا) چونكہ بذريعہ تفتكو تھا اور اسے ذ<sup>كر</sup> كرنا بھى مقصود تھا اس ليے اصل جثاق كاذكر كرتے ہوئے ' مخاطب ''كالہجد اختيار كيا كيا چنانچہ يوں فرمايا: ''لا نتخب دُوْن اللَّه اللَّه '' ، يہ ہى جملہ خبر يہ كى صورت ميں ہے اور بيانداز لينى نهى كو جملہ خبر يہ كى صورت ميں لانا موضوع كى اہميت كا واضح شود ہے اور اس سے بيہ مجھا جاتا ہے كہ ہى كرنے والاجس كام سے منع كرد با ہے اس كے وقوع بذير برند ہونے ميں كو داخت شروت اور يہ كہ جس .... مكلف .... سے جہد و پيان اور وعد ہ ليا گيا ہے وہ اس كے منع كے ہونے كل مون كا اس حافظ در او من ر مكلف ) اس كام كو ہرگز انجام نہ دے گا لہذا خداوند عالم كا يو رانا كر '' تخب دُوْن الَّا اللَّه '' يو ين مواج كى عبادت ندكرو كے اور اس كام ميں ہے اور اللہ محل کام ہے منع كر د با ہے اس كے وقوع بذير يرند ہونے ميں كو كى دشت بر

(والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو گے اور قرابت دارول نیٹیموں اور مسکینوں کے ساتھ سن نیک سلوک کرو گے بیسب جملہ خیر بید کی صورت میں ہے جبکہ پہلافقرہ یعنی 'لا تَعْبُدُ وُنَ اِلَّا اللَّه '' (تم خدا کے سواسی کی عبادت نہ کرو گے اصل میں نہی ہے اور دوسر فقر پینی '' وَ بِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا … '' میں امر (حکم) ہے لیکن دونوں (امرو نہی) مر تماہ خبر بیدلا نے کے حوالہ سے صورت حال یک ال ہے کیونکہ امر کسی کا م کو انجام دینے کے حکم اور نہی کسی کام کے انجام نہ دو تماہ خبر بیدلا نے کے حوالہ سے صورت حال یک ال ہے کیونکہ امر کسی کا م کو انجام دینے کے حکم اور نہی کسی کام کے انجام نہ دو۔ تر حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کا معنی پایا جاتا ہے (لہٰ زاا گر ان کے خصوص صیغوں کی بچائے جملہ خبر بیا ستعال ک حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کا معنی پایا جاتا ہے (لہٰ زاا گر ان کے خصوص صیغوں کی بچائے جملہ خبر بیا ستعال ک حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کا معنی پایا جاتا ہے (لہٰ زاا گر ان کے خصوص صیغوں کی بچائے جملہ خبر بیا ستعال ک حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کا معنی پایا جاتا ہے (لہٰ زاا گر ان کے خصوص صیغوں کی بچائے جملہ خبر بیا ستعال ک حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کا معنی پایا جاتا ہے دیں نشاند ہی ہوتی ہے جبکہ امرکوا مرکے صیفہ میں اور نہی کو نہی ۔ حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کا معنی پایا جاتا ہے دلپندا تکر میں ہوتی ہے جبکہ امرکوا مرکے صیفہ میں اور نہی کو نہی ۔ حکم کو لی نے سے حکم کرنے والے کے مذکورہ بالا دو تصورات کی نشاند ہی ہوتی ہے جبکہ امرکوا مرکو میف میں اور نہی کو نہی ۔

اس کے علاوہ میہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ ' غائب' کے لہجہ سے (جو کہ میثاق کا تذکرہ کرنے سے پہلے تھا '' مخاطب' کے لہجہ میں آ نااصل موضوع کی طرف واپس آنے کی راہ ہموار کرنے کے لیے ہے اور اصل موضوع بنی اسرائیا سے کلام کرتا ہے لہذا ضروری ہے کہ دوبارہ انہی سے مخاطب ہو کربات کی جائے تا کہ بعد والے جملے یعنی ''قَ أَقِیْسَهُواالصَّلَو وَاتُواالزَّ کَو قَ<sup>نَ</sup> ثُمَّ تَوَلَّیْتُمْ ...' (اورتم نماز قائم کرواورز کو قادا کرو پھر تم نے منہ پھیر لیا ۔) کا پہلے کلام سے ربط قا ہواور ' مخاطب' کے لہچہ کا تسلسل بر قرار رہے۔

سورة بقره آيات ٨٣ تا ٨٨

نفسيراكميز انجلد ا

اپنی وجودی قوتوں سے بہرہ ورہوتا ہے جبکہ عزیز وا قارب اور دیگر افراد میں سے ریڈ صوصیت کمی دوسر ے کو حاصل نہیں۔ والدین کے بعد دیگر قرابت داروں کا تذکرہ کیا گیا' پھریڈیموں کا ذکر ہوا کیونکہ دہ کمسن ہونے اور بے سہارا و بے سرپرست ہونے کی وجہ سے مسکینوں کی نسبت اوراور نیک سلوک کئے جانے کا زیا دہ استحقاق رکھتے ہیں۔

" د یتامی"، عربی زبان میں لفظ" یتیم" کی جمع کا صیغہ ہے یتیم اسے کہتے ہیں جس کا باب انقال کر گیا ہو کیکن جس کی ماں انقال کر گئی ہوا سے ' یتیم ' نہیں کہا جاتا' (شایداس کی وجہ یہ ہو کہ عمومی طور پر اور شرعی لحاظ سے بچوں کی ذ مدداری اور سر پرت کا فریفنہ باب ادا کرتا ہے اس لئے اس کی وفات کے بعد بچا پنے اصل و هیتی سر پر ست سے محروم ہونے کی بناء پر یتیم کہلا تا ہے اور بیر سب بچھ عرفی طور ہوتا ہے ور نہ مال کی شفقت سے محرومی زیادہ مشکلات کا سب بنتی ہے کہی وجہ ہے کہ بعض معاشروں میں ماں سے محروم ہونے والے بچ کو تھی میتیم کہا جاتا ہے یا اس کے ساتھ میتیم جیسا سلوک یعنی شفقت و م مجت کا برتا و کیا جاتا ہے۔ م)

انسان کےعلاوہ دوسرے حیوانوں میں'' بیٹیم''اسے کہتے ہیں جس کی مال فوت ہو چکی ہو۔ ''مساکین'' ، مسکین سے جمع کا صیغہ ہے ' ' ، مسکین''اس فقیرونا دارکو کہتے ہیں جس کے پاس کوئی مال وسر ماہیہ نہ مواور (وہ مال کمانے سے) عاجز ولا چار ہو۔ "حسناً" مصدر ہے جو کہ صفت کے معنی میں آتا ہے ، اس مقام پر مبالغہ کے طور پر ذکر ہوا ہے ۔ اسے ''حسنا'' …… آورس پر زبر کے ساتھ …… بھی پڑھا گیا ہے جو کہ ''صفت مشبہ'' ہے ' بہر حال آیت مبار کہ میں ''قُوْلُوْ اللَّنَّ اس حُسْلًا" کے جملہ کامتنی سیہ وگا: ''قولو اللناس قولا حسناً '' یعنی لوگوں سے اچھی بات کرؤ سے تم مالوگوں کے ساتھ حسن معاشرت اور اچھاسلوک کرنے کی طرف کنا سے کے طور پر ذکر کیا گیا ہے اور لوگوں میں مومن وکا فرسب شام بیں۔

ایک سوال اوراس کا جواب: محمکن ہے کسی کے ذہن میں بیسوال پیدا ہو کہ اگر آیت میں <sup>د</sup>ولیکنا میں " سے تمام لوگ مراد لیے جا عیں کہ جن میں موض دکافر سب شامل ہیں ادر حسن معاشرت کا تکم سب کی بابت ہوتو پھر کافروں کے سماتھ جنگ وقبال کرنے کے تکم پر شتمل آیت کا معنی کیا ہوگا؟ اور آیا ہیہ آیت وجوب قبال کے تکم پر شتمل آیت کے ذریعے منسون سمجھی جائے گی؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ ایسا ہر گر نہیں اور حسن معاشرت کا تکم وجوب قبال کے تکم سے منافات نہیں رکھتا اور نہ ہی کافروں کے ساتھ جنگ وقبال کے تکم پر شتمل آیت ہے ذریعے منسون سمجھی جائے گی؟ کافروں کے ساتھ جنگ وقبال کے تکم پر شتمل آیت ، حسن معاشرت کا تکم وجوب قبال کے تکم سے منافات نہیں رکھتا اور نہ ہی کافروں کے ساتھ جنگ وقبال کے تکم پر شتمل آیت ، حسن معاشرت کے تکم پر شتمل زیر بحث آیت کو منسون تو ب ان کر تی ہے کیونکہ بیدو الگ الگ موضوع ہیں اور دونوں کے موار دیختلف ہیں لہٰذاکوئی ایک تکم ، دوسر کے تکم کی نفی نہیں کر تا اور بیا ت

خول ریزی کی ممانعت O " لائت فُوْکُوْنَ دِمَآءَ کُمْ (ایک دوسر کاخون ند بہاؤ) یہ جملہ جمل پہلے جملہ " لائت جُبُ وُنَ اِلَّا اللَّهُ '' کی طرح انتاء ہے جو کہ خبر کی صورت میں ذکر ہوا ہے 'یعنی یہ جملہ خبر یہ جم کے محنی میں ہے اور اصل میں یوں ہے: " تم ایک دوسر کاخون نہ بہاؤ'' ۔ جبکہ جملہ خبر یہ کا ظاہری ترجمہ یوں ہے: '' تم ایک دوسر کا خون نہیں بہا تے انہیں بہاؤ گے' ۔

منافات نہیں پائی جاتی (حسن معاشرت کرنے کا تھم تا دیبی طور پر سخت کلامی کرنے کے تکم کی نفی نہیں کرتا )۔

سوره بقره آیات ۸۳ تا ۸۸ تفسيراكميز انجلد أ 616 باجمى پشت پناہى! 0" تَظْهَرُوْنَعَلَيْهِمْ.. دو تظاهر، " ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرنے کے معنی میں آتا ہے اور " ظرھید " کا معنی مددگار ہے جو کہ · · ظہر · سے بنا ہے جس کامعنی ہے پشت (پیچ ) اس کی وجہ مناسبت ہیہ ہے کہ مددگا رانسان کی پیچ مضبوط کرتا ہے (پشت پناہ ہوتاہے)۔ ايك منوع عمل كاذكر 0 وَهُوَمُحَرَّمٌ عَلَيْكُمُ إِخْرَاجُهُمْ اس جملہ میں ضمیر ''ھو''اد بی اصطلاح میں ضمیر شان دضمیر قصہ کہلاتی ہے اگر چہ ظاہری طور پر اس کا ترجمہ ''وہ'' کیا جاتا ہے لیکن ضمیر شان وقصہ ہونے کے حوالہ سے اس کا ترجمہ 'وہ' کی بجائے (در حقیقت)۔۔''حقیقت مد ہے' ۔۔ کیا جائے گا'جیسا کہ ؓ قُلْ هُوَاللّٰهُ أَحَلّْ '' میں ہے لیٹن اس میں بھی تمیر ''ھو'' کامعنیٰ ''وہ'' کی بجائے ضمیر شان وقصہ کامعنی مراد ب: "كمه ديج (حقيقت ميس) خداايك ب"-ايمان اوركفر كاساته ساته مونا كيونكر؟ O" أَفَتُوْمِنُوْنَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ... اس آیت کا مطلب سے ہے، فدید لینے اور انہیں نکال باہر کرنے میں کیا فرق ہے کہتم نے فدید لینے کے عظم پر تو عمل کرلیا ہے اورانہیں نکال باہر کرنے کی حرمت میں صادر ہونے والے عظم کوچیوڑ دیا ہے جبکہ وہ دونوں تھم کتاب الہی مذکور ہیں ً توآ پایم کتاب خدا کے پچھ حصہ کو مانتے ہوا ور پچھ حصہ کا انکار کرتے ہو؟ 0" رَقَفْنَنَا...." · فَقَدَيْنَا · صيغه، جمع منظم باور اس كا مصدر · تقفيه · بجس كامعنى بيروى كرما اور ييح چانا ب ( ايك كا دوس کے پشت گردن کونظر میں رکھ کر چیچیے چلنا) 0 وَاتَيْنَاعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ (اورہم نے عیسیٰ بن مریم کوداضح دلیلیں دیں) اس جملہ کی تغییر سورہ آل عمران میں بیان کی جائے گی۔

دلول پر پر دے! 0 وَقَالُواقَلُو بْنَاغُلْفْ... ''غلف''،اغلف کی جمع کاصیغہ ہے جو کہ ''غلاف'' ہے مشتق ہے اس جملہ کامعنی یوں ہوگا: ہمارے دل غلافور يردون اورجابون مين بين (قلوبنا محفوظة تحت لفائف واستار و حجب)، بيجله سورهم مجده مين مذكو جملد كى ماند بصب مي كما كياب: وَقَالُوا قُنُو بُنَافِي آكَنَة وَمِمَّاتَن عُونا آلَدِهِ " (سوره عَم سجده- آيت ٥) (انہوں نے کہا: ہمارے دل پر دوں میں ہیں اس چیز کی بابت جس کی طرف تو ہمیں بلار ماہے) بہر حال بیدالفاظ اس بات کا کنامیہ۔۔اوراشارہ کے طور پر۔۔ ہیں کہ جس چیز کی طرف انہیں بلایا جار ہا ہے وہ اس ېلاو يكوين بى نېيى سكتے \_

رويات يرايك نظر

تفسيرالميز انجلد ا

امام تحمد باقر كاارشاد گرامی تراب معانی الاخبار ش ج حضرت امام تحد با ترعلیه السلام نفر مایا: (قولوا للناس احسن ما تحبون ان یقال لكم ، فان الله عز وجل یبغض السباب اللعان (لوگون كربار مش المفحش السائل و يحب الحين الحليم العفيف المتعفف) (لوگون كربار مش الن سيجى اليحى بات كرو يوتم المخ في الحليم العفيف المتعفف) تركونك خداد ندعالم مونين پرسب وشتم عطن تشن محر و يوتم المح في ليند كرت و كرته توكر تم مار مي كى جائر ميونكه خداد ندعالم مونين پرسب وشتم عطن تشن محر و يوتم المح في ليند كرت و و ليكاس محرت كربار مي كى جائر ميونكه خداد ندعالم مونين پرسب وشتم عطن تشن محكى الماك كر في اور يهوده با تي كر و المحاس محرت كرتا ہے). ترك محر تراب محرف كي مان محمل محرب حيان على مور دربارا و ريا كدائن و باكر دار محض محرت كرتا ہے). ترم و: كانى ش مذكور معن محرف كى مانتدا يك حديث دوم حواله محضرت امام محفر صادق عليه السلام سے تبعره: كانى ش مذكور حديث كى مانتدا يك حديث دوم حواله محضرت امام محفر صادق عليه السلام سے مردى كرتا ہے اور دومرى حديث كى مانتدا يك حديث حديث محرب محرف كى مانتدا يك حديث محرب المام محمر محديث كى مانتدا يك محمر محادق ملام محمد من محرب محرب محرب محمد من المام محفر ماد و عليه السلام سے مردى كانتي محرب كى مانتدا يك معالم مين محمر ماد محمد مام محفر ماد مام محفر مادق عليه السلام سے مردى الم محفر ماد قليم العام من محمر من محمر من محمر ماد مام محفر ماد محفر ماد و محفر ماد و محفر ماد و مدين ما مانت شورت مات مردي كى مانتدا يك محمد باقر عليه السلام كرواله سين محفر ماد ماد محفر ماد ماد محفر ماد ماد محفر ماد من شورت مات مردي كى مانتدا يك ام مطالب آيت مباركه ش مذكور لفظ " من تمام ماد محفر ماد ماد محفر ماد و مدين ما مانت شورت مات محمد محفرت امام محمد باقر عليه السلام كروالد الفاد محنا ماد محفر ماد ماد محفر ماد و مدين مانت شورت مات محمد محفرت امام محمد باقر عليه السلام كروالفظ" حنا الم محفول ماد مدين محال ماد مدين محمد مد ماد مدين محمد مدين محمر مداد مدين كى محمد مدول مدين محال ماد مدين محمد محفرت امام محفر مدا ماد محمد مدون مدين كي مدول مدون محفر مدا ماد مدين محمد مدول محان محمد محفر مداد مدين محمد مدين كان محمد محفر مدام محمد محمد محمد مدول محمد مدومر محان الم محفر كان محمد محمد محفر محال محمد محفل محمد محفر محمد محفر

پارٹیج تلواروں میں سے ایک! کتاب تغییر العیاشی میں حضرت امام صادق علیہ السلام سے مردی ہے آپ " نے ارشاد فرمایا: خداد ند عالم نے حضرت محم مصطفی صلی اللہ علیہ دا لہ دسلم کو پارٹیج تلواریں دے کر معوث فرمایا ان میں سے ایک تلوار (شمشیر اخلاق) اہل ذمہ کے لیے دی جس کی بابت یوں ارشاد فرمایا: '' وَقُوْلُوْ الِلنَّاسِ حُسْنًا '' بیآ بیت اہل ذمہ کے بارے میں نازل ہوئی' پھر اس آ بیت کو دوسری آبیت نے منسوخ کر دیا جس میں یوں ارشاد فرمایا: '' قَالَوْ الَّانِ بِنُنَ لَا يُبُوْ حِنُوْنَ '' ۔۔ جنگ کروان لوگوں سے جو ایمان نہیں لاتے۔۔،

اس روایت میں امام علیہ السلام نے آیت مبار کہ کے لفظ ''قُوْلُوًا'' کے ''اطلاق'' سے استفادہ کیا کیونکہ اس سے کلام کرنا اور ہر طرح کا ربط وتعلق قائم کرنا سمجھا جاتا ہے مثلا جب ہے کہا جائے کہ ''فلاں صحف سے نیکی اور اچھائی کے علاوہ کوئی بات نہ کرو''' ، تو اس کا مطلب ہیہ دوتا ہے کہ اس کے ساتھ کوئی ربط وتعلق قائم نہ کروسوائے نیکی اور اچھائی کے اور اس سے س

#### 611

طرح کی چھٹر چھاڑنہ کرد۔ سوائے نیکی اور نیک سلوک کرنے کا سے چھوڈ تک نہیں۔، البتہ ہماری میہ بات اس صورت میں درست قرار پاسکتی ہے جب امام علیہ السلام کی مراد لفظ '' نسخ '' سے اس کا مخصوص معنی ہو یعنی وہ معنی جوا صطلاح میں کیا جا تا ہے تاہم میر بھی ممکن ہے کہ اس سے مراد '' نیخ '' کا عام معنی ہو کہ جس کی بابت سورہ لقرہ کی آیت ۲۰۱ '' مان نش خور نی ایت او نُنْسِبها '' کی تغییر میں تفصیلی بحث کریں گے۔ ہم حال '' نیخ '' اپنا اس عام اوروسیع معنی کے ساتھ آئم ملام کی ایت بیانات میں کثرت کے ساتھ مذکور ہے لیڈ اید دوآ یتیں یعنی زیر بحث آیت '' و قولو اللنا اس حُسنًا '' اور آیت '' قات اللام کے الَّنِ بَنَ لَا بُنُو صِنُوْنَ '' اپنے مورد کے لحاظ سے کیسان نہیں بلکہ دونوں کے موارد محلف ہیں اوران میں کی قسم کا تعارض اور ایک دوسر کی نفی کا پہلو موجو ذہیں ..... جبکہ '' میں مورد کا ایک ہونا ضروری ہوتا ہے۔

### آیات۸۹ تا ۹۳

619

فسيراكميز انجلد إ

وَلَتَاجَاءَهُمُ كِتُبٌ مِنْ عِنْدِاللهِ مُصَرِّقٌ لِمَامَعَهُمُ وَكَانُوا مِنْ قَبُلُ يَسْتَفْتِخُونَ عَلَى اللهِ مُصَرِّقٌ لِمَامَعَهُمُ وَكَانُوا مِنْ قَبُلُ يَسْتَفْتِخُونَ عَلَى اللهِ مُعَامَدُهُمُ وَكَانُوا مِنْ قَبُلُ عَسْتَفْتِخُونَ عَلَى اللهِ مُعَامَةُ مُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَعَامَةُ مُ اللهِ عَلَى اللهِ مَعَامَةُ مُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَ

وَ بِعُسَمَا أَشْتَرَوْا بِهَ أَنْفُسَهُمُ أَنْ تَكْفُرُوْا بِهَا أَنْزَلَ اللَّهُ بَغْيًا أَنْ تُنَزِّلَ اللَّهُ مِعْدَى مَنْ يَنْفَرَوْا بِهَا أَنْوَلَ اللَّهُ مَعْدَيًا أَنْ وَاللَّهُ مَعْدَيًا أَنْ وَاللَّهُ مَعْدَى مَنْ يَتَمَاعُ مِنْ عِبَادِهِ فَجَاءُو بِعَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ أَوَلِلْكُفِرِينَ عَنَا بَعْهُ مَعْدَى مَنْ يَتَشَاعُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَاعُو بِعَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ أَوَلِلْكُفِرِينَ عَنَا بَعْهُ مَنْ يَتَشَاعُ مِنْ عِبَادِهِ مَنْ عَبَاءُ وَبَعَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ أَوَلِلْكُفِرِينَ عَنَا بَعْنَا مَنْ يَتَشَاعُ مِنْ عَبَادِهِ مَنْ عَبَاءُ مَنْ عَنَا مَنْ اللَّهُ مَعْدَى مَنْ عَنَا مَنْ اللَّهُ مَنْ عَنَا عَدَا مَنْ عَذَا مَنْ عَنَا مَنْ عَمَد مَنْ عَبَاءَ مُ عَنَا عَذَا مَنْ عَذَا مَنْ عَنَا عَذَا مَنْ عَذَا مَ عَنَا عَمَد مَنْ عَنَا مَنْ عَمَ عَنَا عَضَبٍ مَنْ عَنَا عَذَا مَنْ عَضَبِ مَنْ عَنَا عَذَا مَ عَنَا عَذَا مَنْ عَنَا عَذَا مَ عَنَا عَذَا مَ عَنَا عَذَا مَ عَنْ عَذَا مَ عَنَا عَذَا مَنْ عَذَا مَ عَنَا عَذَا مَنْ عَذَا عَذَا عُذَا عَذَا مَنْ عَذَا مَ عَذَا عَنَا عَذَا مَ عَذَا مَ مَنْ عَذَا مَ عُنَا عَمَنْ عَظَمَ مَنْ عَذَا عَذَى مُنَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عُذَا مَنْ عَذَا مَ عَذَا مَ عَذَا مَ عَذَا مَا مَنْ عَذَا مَ مَنْ عَذَا عَذَا عَذَا عُذَا عُذَا عُذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا مَا مَنْ عَذَا عَذَا عَضَ مَنْ عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عُذَا عُذَا عَذَا عُذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَا عَذَى مُ عَذَا عُذَا عَذَا عَذَا عَذَا عُذَا عَذَا عُذَا عَذَا عُذَا عَذَا عَا عَذَا عَا عَذَا عَذَا عَذَا عَا عَذَا عَا عَذَا عَا عَذَا عَا عَذَا عَذَا عَذَا عَا عَذَا عُذَا عَذَا عَا عَذَا عَذَا عَا عَذَا ع

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ اصِنُوا بِمَا آنْزَلَ اللهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكَ فَرُونَ بِمَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا مَنْوَا بَعَا اللهِ عَالُوا نُؤْمِنُ بَعَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ إِذَا تَعْنَ فَعَامَ مَعْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ فَالَوْا نُوْمِنَ مِنَا مَا يَعْدَا لَهِ وَيَكُفُرُونَ إِنَا اللهِ وَيَكُفُرُونَ إِنَا اللهِ مَا يَعْدَى اللهِ عَالَمُ مَعْهُمُ عَلَيْ مَا مَعَهُمُ مَعْنَ وَالْحَقْ مُعَالَيْهَ عَالَهُ مَا عَنْ إِلَى عَلَيْهَ وَالْحُونَ وَيَعْذَا وَعَلَيْهُ وَالْحَقْ وَعَالَ مَعْهُمُ اللهِ وَالْحَقْ مَنْ مَعْهُمُ مَنْ مَعْهُمُ مَعْنَ مَعْتُ مَعْتُ مَعْتُونَ مَنْ مَعْتُ مَعْتُ مُعَالَيْهُ مَا عَالَهُ مَا عَنُ مَعْتُ مُعَالَ مَعْهُمُ مَعْتُ مَعْتُ مَعْ عَلَيْ مَا عَالَهُ مَا عَنْ مَعْنَ مَعْتُ عَلَيْ مَعْتُ مُعْتُ مُعْتُ عَالَهُ مَا عَنْ عَالَمُ مَعْتُ مَ عَلَيْ عَامَ عَنْ عَالَيْ عَامَ مَعْتُ مُ عَالَيْ عَامَ مَعْتُ عَامَ مَعْهُ مُ عَلَيْ عَالَهُ مَعْتُ مُعْتُ عَامَ عَنْ عَامَ مُعَنْ عَامَ مَعْتُ مُ عَنْ عَامَ عَنْ عَلَيْ عَامَ مَعْتُ عَنْ عَامَهُ مُ عَنْ عَامَ مَعْنَ اللهُ عَالَمُ عَلَمُ مَنْ عَامَ مُوْلَ عَلَيْهُ عَلَيْ عَامَ مَعْتُ عَالَيْنَ عَلَيْنَا عَامَةُ مَنْ عَامَ مَعْتُ عَامَةُ مُنْعُنُهُ مَنْ عَامَ مَعْتُ مُعْتُ عَامَةُ عَنْ عَامَ مَعْتُ عَامَةُ مُعَامَ مَعَامَ مَعْتُ عَامَ مَعْتُ عُنْ عَامَ مَعْتُ مُعْتُ عَامَ مَعْتُ مُعْتُ مَعْتُ مُعْتُ عَامَ مَعْتُ مُ عَامَ مَعْتُ عَامَ مَعْتُ مَا عَا عَامَ مَنْ مَعْتُ مُ عَامَ مَعْتُ مَا عَامَ مَعْتُ مِنْ عَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا عَامَ مُعَامَ مَعْتُ مِنْ عَا عَنَا عَامَ مَعْتُ مُ مُ مَعْتُ مَعْتُ مُ عَامَ عَلَيْ مَا عَامَ مَعْتُ مَا عَامَ مَعْتُ مَعْتُ مِنَ مَا عَلَيْ عَامَ عَلَيْ مَا عَامَ مَنْ مَعْتُ عَامَ مَنْ مَعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مَا مَعْتُ مَعْتُ مُعْتُ مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَعْتُ مَعْتُ مُ مَا مَعْتُ مُعْتُ مَا مَا مَعْتُ مُعْتُ مَا مَا مَا مَعْتُ مَا مَا مُعْتُ مُعْتُ مَا مَا مَا مَعْتُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَا مَا مَعْتُ مَا مَعْتُ مَعْتُ مُ مَا مَا مَعْتُ مَا مَا مَا مَا مَعْنُ مَا مَا مَا مَا مَعْتَ مَعْتُ مَعْتُ مَا مَعْ مَعْتُ مَا مَا مَعْ مَا مَا مَعْتُ

وَلَقَدْ جَاءَكُمُ مُولِلْى بِالْبَيْنَتِ ثُمَّ اتَّخَذُ ثُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْرِ لَا وَانْتُمُ ظَلِمُوْنَ

وَ إِذْ اَخَنْ نَامِيْتَاقَكُمُ وَى فَعْنَا فَوْ قَكْمُ الطُّوْى خُذُوًا مَا اتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ
وَ اسْبَعُوْا حَالُوُا سَبِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ اُشُرِبُوا فِى قُلُوبِهِمُ الْحِجْلَ بِكُفْرِهِمْ فَلُ بِنْسَمَا

يراكميز انجلد ا

ترجمه

''اور جب ان کے پاس اللہ کی طرف سے کتاب آئی جو کہ اس سسکتاب سسکی تصدیق کرتی ہے جوان کے پاس ہے اور وہ اس سے پہلے ..... ای کتاب کی وجہ سے ..... کافروں پر غلبہ پانے کی تمنا کرتے شط پس جب دہ کتاب کہ جب دہ پچانے اوراس کی معرفت رکھتے تھان کے پاس آ می توانہوں نے اس پرایمان لانے سے انکار کردیا پس کافروں پرخدا کی لعنت ہے '۔ (19) ··· س قدر براسودا کیا ہے ان لوگوں نے کہ اپنے آپ کوہی بی ڈالا ہے اس بات کے بدلے О میں کہ جو بچھ بھی خدانے تازل کیا ہےان پرایمان لانے سے انکار کردیں اورانہوں بیرسب کچھاس حسد کی بناء پر کیا کہ خدانے (اپنی کتاب کواپنی خصوصی عنایت کے ذریعے ) اپنے فضل وکرم سے اپنے بندول میں ہےجس کو چاہاس پر کتاب کیوں نا زل کردی اورا سے اپنی عنایات کامستحق قرار دے دیا' پس وہ لوگ اپنے اس عمل کی وجہ سے ( خدا کے ) غضب سے دوچار ہو گئے اور کافروں کے لیے تو ہے ہی ذلیل درسوا کرنے والاعذاب ''۔ (4+) ''اور جب ان سے کہاجا تا ہے کہ جو کچھ خدانے نازل فرمایا ہے اس پرایمان لے آ وُ تو دہ کہتے ہیں کہ ہم توصرف ای چیز پر ایمان رکھتے ہیں جوہم پر نازل کی گئی ہے۔اوروہ اس کے سواہر چیز کا انکار كرتے بين جبكدوه (قرآن) حق ب اورجوان كے پاس ب (تورات) اس كى تصديق كرتا بان سے کہہد یجئے کہ اگرتم تورات پر ایمان رکھتے تھے تو تم اس سے پہلے خدا کے پیغمبروں کو کیوں قبل کرتے (41) · ' یقیناً تمہارے پاس مولی واضح نشانیاں لے کر آئے پھرتم نے ان کے بعد بچھڑ ے کوخدامان 0 لیااورتم نے اس طرح سے اپنے او پر ظلم کرلیا "۔ (9r) ° یاد کروال وقت کوجب ہم نے تم سے مہد و پیان لے لیا اور کوہ طور کو تمہارے او پر آ ویزال کردیا ......اورتم سے کہا کہ ..... جو کچھ ہم نے تمہیں دیا ہے اے مضبوطی سے لےلواور جو کچھ اس میں ہے اسے سنو تو کہنے گئے کہ ہم نے سب کچھن لیا ہے مگر ( سننے کے بادجود ) اس کی نافر مانی ک ہے اصل بات ہیر ہے کہ انہوں نے اپنے کفر کی وجہ سے بچھڑ ہے کی محبت اپنے دل میں ڈال لی ان سے کہہ دیجتے کہ اگرتم ایمان والے ہوتو تمہارا ایمان تمہیں بہت ہی براحکم دیتا ہے (بری راہ پر لگا تا \_"(ج (97)

الميز أن جلد أ

نزول قرآن كاذكر

تفسيروبيان

ساق کلام داسلوب شخن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں لفظ '' کتاب' سے مراد ،قر آن ہے۔

یہود یوں کی تمناوا نتظار O<sup>(</sup> کو کانُو امِنْ قَبْلُ بَسْدَفْتِحُوْنَ عَلَى الَّن یُنَ کَفَنُ وَاس<sup>)</sup> اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پنج براسلام محم<sup>6</sup> کی بعثت سے پہلے، کفار عرب یہود یوں کونگ کرتے تھے اور ان سے جھکڑ تے رہتے تھے چنانچہ یہودی آنحضرت کے تشریف لانے کی آرز ووتمنا کرتے رہتے تھے یعنی اس بات کا اظہار کرتے تھے کہ جب پنج براسلام حضرت محم<sup>6</sup> تشریف لانے کی آرز ووتمنا کرتے در ہے تھے یعنی اس بات کا دور ہوجا میں گی اور ہم ان کے سایہ ءعنایت میں رہ کر کفار عرب پر غلبہ پالیں گئے یہود یوں کی بیت اور ای قدر مام ہوگا کہ ہجرت سے پہلے ہی کفار عرب بھی ان کے ارادوں سے مطلع ہو گئے اور وہ اس بات سے باخبر ہو گئے کہ میلوگ ( یہودی ) پنج بر اسلام کی بعثت اور ہجرت کے منظر ہیں، چنانچہ لفظ<sup>6</sup> وکانوا ''اس بات کی دلیل ہے کہ کفار عرب کے سے ای کہ کر تے کہ کہ ہو گئے اور وہ ان کی دور ہے کہ میلوگ ( یہودی ) اس کہ جرت سے پہلے ہی کفار عرب بھی ان کے ارادوں سے مطلع ہو گئے اور وہ ان بات سے باخبر ہو گئے کہ میلوگ ( یہودی )

> يجانى كے بعدا نكار O "قَلَمَّاجَاءَهُمُ مَّاعَرَفُوْاكَفُرُوْابِهِ"

0"وَلَبَّاجَآءَهُمۡ كِتْبٌ

اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ جب ان ..... یہودیوں .... کے پال دہ آ گیا جسے دہ پہچانتے تصے یعنی پنج براسلام کے بارے میں جونشانیاں انہیں معلوم تقیس اور وہ یہ جانتے تھے کہ ان اوصاف کا حال څخص ، پنج بر اسلام ہے توجب وہ (پنج بر اسلام) تشریف لے آئے اور انہوں (یہودیوں) نے ان تمام اوصاف اور نشانیوں کو آخضرت میں پالیا تو اس کے باوجودان پر ایمان لانے سے انکار کردیا، گویا جانے اور پہچانے کے باوجود اور تو رات میں مذکور نشانیوں اور صفات کی تطبیق

تفسيرالميز انجلد ا

انہوں نے آ محصرت پرایمان لانے سے انکارکرد یا اور کافر ہو گئے۔

بغاوت اور حسد کا منیجہ O بیجملدان ( یہود یوں ) کے فراغتیار کرنے اور پنج براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایمان لانے سے الکار کرنے ک وجداور سبب کو بیان کرتا ہے اور وہ بیکدان کے ایما کرنے کی واحد، وجہ بغاوت اور حسد تھا۔ آیت مبار کہ میں لفظ 'بغیاً '' ادبی تو اعد کی رو سے مفعول مطلق نوع ہے کہ جو اس امر کوظ ہر کرتا ہے کہ ان کا نفر اختیا کرتا ایک خاص وجہ سے تھا ( حسد کرتے ہوئے )۔ اور جملہ ' ان بیزل اللہُ ' کا تعلق ' بغیا' سے ہے یعنی ان کا حسد اس لیے ت کہ خداوند عالم نے اپنے نفل وکرم اور خاص عنایت سے اپنی کتاب بندوں میں سے اپنے ہی ایک پندیدہ بند سے پر کیول نازل کی ہے۔

پ در پ غضب الہی O<sup>°°</sup> فَباآ عُوْ بِغَضَب عَلیٰ عَضَب <sup>°°</sup> اس سراد بیہ ہے کہ دہ خدا کی طرف سے پے در پ غیض د غضب کا شکار ہو گئے یعیٰ تو رات کے انکار کی وجہت پہلے ایک غضب کا شکار ہوتے ، پھر اس کے بعد دو سراغضب اللی اس دقت ان پر آیا جب انہوں نے قر آن کا انکار کر دیا۔ بر حال آیت کا محق بیہ ہے کہ دہ (یہودی) حضرت پی بیر اسلام صلی اللہ علیہ دا آلہ دسلم کی بعث و ، جرت سے پہل آ ثبتاب کے حامی دمد دکار گردانے جاتے شخاور آ محضرت کے وجود مسعودا در آپ پر نازل ہونے والی کتاب کے سہار کافروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے شخ لیکن جب آ محضرت محضرت میں اسلام صلی اللہ علیہ دار ان پر قر آن کا انکار کردیا۔ نائروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے شخ لیکن جب آ محضرت محضرت میں معلوم تعین اور انچی طرح اس بیر انہ ور نائروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے شخ لیکن جب آ محضرت ' تشریف نے آئے اور ان پر قر آن بھی نازل ہو گیا اور انہوں نائروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے مضرکان حضرت ' تشریف نے آئے اور ان پر قر آن بھی نازل ہو گیا اور انہوں کافروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے مضرکان جائی جو اند کر ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں انہ کر ہو گیا اور انہوں کافروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے مضرکان جو کہ ہو ہوں ہوں تائے میں معلوم تعین اور انچی طرح اس بات سے کافروں پرغلبہ پانے کا اظہار کرتے خصرت میں جو کی ہوں ہوں کے بارے میں معلوم تعین اور انچی طرح اس بات سے کافروں پرغلبہ پانے کا اور ان اوصاف دنتا نہوں کا حال پالیا جو آئیں آپ کے بارے میں معلوم تعین اور انچی طرح اس بات سے آگاہ ہو گئے کہ ہو دہی شخصی میں جن کے حوالے سے وہ کافر دل پر دی نے دفر ہو بانے کی امید رکھتے متھا اور ان کی تشریف آدری کے شدت کے ساتھ منتظر مضرح ان کے دلوں میں حسد کی آگی مرف بہی ٹیں بلد اپنی کی ہو کی ہوں کے تھی نے آخصرت پر ایکن لا نے سے انگار کرد یا اور ان کی بابت انجان میں گئے مرف بہی کی کی ہو کی کی کو گئے ہو ان کے دور مرت ہے دی ٹریں کی کی ہو کی باتوں کا دو سر اکٹر میں ایک مرف بہی کی کی ہو گئے ہی کی کی ہو کی باتوں ای کی تو کی کے تھا ہوں ان کی ہو ہو گئے ہو کی کی ہو گئے ہوں ان کی ہو ہو گئے ہو ہو گئے ہو ہوں کی دو سر کو تو کی ہو ہو گئے ہو گئے ہو ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو کی ہو ہو گئے ہو ہو گئے ہو ہو ہوں کی ہو ہو گئے ہو ہو گئے ہو ہو ہو کی ہو ہو ہوں کی ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہوں ک

نفسيراكميز انجلد ا

تورات کے منگر میں د

انبياءالېي كاقل؟

O" وَيَكْفُرُوْنَ بِمَاوَىَ آءَةُ

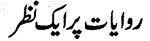
لیعنی وہ تورات کے سواہر چیز کا انکار کرتے ہیں اوراس بات کا اظہار کرتے ہیں کہ وہ صرف تورات کو مانتے ہیں۔۔لیکن یہ ان کا زبانی دعویٰ ہے۔۔جبکہ حقیقت میہ ہے کہ وہ اس( تورات ) کو بھی نہیں مانتے جوان پر تازل کی گئی ہے۔

<sup>0</sup> " قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُوْنَ أَنْكِيبَاً عَاللَّهِ" • قُلْم " میں حرف (ف) تفریع کے لیے ہم سمال سیہ ہے کہ یہ جملہ ان (یہودیوں) کے دعوے کی فرع ہے کیونکہ وہ کہتے تصل " نُوُقونُ بِمَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا " ہم ای پرایمان رکھتے ہیں جوہم پر نازل کیا گیا ہے تو خداوند عالم فرما رہا ہے کہ اگرتم اپنے اس دعوے میں سیچ تصور پھرتم انبیاء الہی کو کیوں قُل کرتے تھے؟ اور تم نے موئی کا انکار کر کے پچھڑے کی پرستش کیوں کی؟ اور تم نے عہد و پیان کے دفت اور اس دفت جب کوہ طور کو تم پارے مروں پر آویز اس کر دیا گیا تھا یہ کیوں کہا کہ دہم نے سن لیا ہے اور ہم نے نافر مانی کی ہے؟ "۔

یچھڑ ہے کی محبت O'' وَ ٱللَّسُو بُوَ افْیَ قُلُوْ بِدِیمُ الْعِجْلَ' ''افراب'(۔۔اشر بوا۔۔کاباب افعال) سے مراد پلانا سیراب کرنا ہے اور' حب العجل ''یعنی بچھڑ ہے کی محبت کے الفاظ کی جگہ 'الحجل '' (بچھڑ ہے) سے یہاں مراداس کی محبت ہے اور' حب العجل ''یعنی بچھڑ ہے کی محبت کے الفاظ کی جگہ ''الحجل '' (بچھڑ ہے) کا لفظ ذکر کر دیا گیا ہے تو یہ مبالنے ک نشاندہ ہی کرتا ہے یعنی ان کے دلوں میں بچھڑ ہے کی محبت اس حد تک سرایت کر گئی تھی کہ گویا خود بچھڑا ہی ان کے دلوں میں جا گزین ہو کیا ہے، اس لیے '' فِیْ قُلُوْ بِدِیمُ '' (ان کے دلوں میں) کہا گیا 'پس کلام الٰہی میں دواستعارے یا ایک استعادہ ورایک بجاز استعال ہوا ہے۔

Presented by www.ziaraat.com

خدائى سرزنش واستهزاء °° قُلْبِئْسَمَايَامُرُكُمْبِهَ إِيْبَانُكُمْ یہ جملہ ایک طرح کا نتیجہ اور بطور خلاصہ، بن اسرائیل کے اعمال یعنی انبیاء کوٹل کرنے موٹ کا انکار کرنے اور تکبر کرتے ہوتے مصیت کے ارتکاب کا اظہار کرنے پرخداکی طرف سے ان کی سرزنش کا بیان بے ادر اس میں ان کے ساتھ استهزاء يعنى إن كامُذاق الراف كالشارة بحى ملتاب كمتمها راايمان تمهين كس طرح كے اعمال انجام دينے كاتھم ديتا ہے ا



تفسيرالميز انجلد ا

گتے ہیں آ پ بھی ہمارے پاس آ جا سی انہوں نے جواب بیچا کہ ہم نے یہاں پر سنفل سکونت اختیار کر لی ہے اور کا مکاج و روزگار میں مصروف بیں اور ہم فاصلے کے لحاظ سے آپ سے زیادہ دور بھی نہیں الہٰذاجب بات پوری ہوجائے ...... پنج براسلام ہجرت کر کے نشریف لے آئیں ..... تو ہم فورا آپ کے پاس آجائیں گے۔اس کے بعدوہ اس مقام پر قیام پذیر ہو گئے او رکافی مال ددولت جمع کرلی جب ان کے بہت زیادہ مالدار ہونے کی اطلاع د نیج ' نامی بادشاہ کو ہوئی تواس نے ان پر حملہ کر دیا وہ اس سے بیچنے کے لیے قلعوں میں جھپ گئے ۔ ''تنج'' نے ان کا محاصرہ کرلیا اور پھرانہیں امان دے دی وہ اس کے پاس آت تواس في ان سے كہا كه بچھ يدعلا قد بهت بسندا يا ب اور يس يهان آب ك ساتھ رہنا جا ہتا ہوں انہوں في كہا كه ايسا ہر گر نہیں ہوسکتا کیونکہ بیاللد کے نبی کی ہجرت کا مقام بالداجب تک وہ ہجرت کر کے یہاں ندا جا سی کوئی شخص ..... بادشاہ کے طور پر ..... یہاں قیام پذیر نہیں وہ سکتا'ان کا جواب ین کر'' تیج'' نے کہا کہ اگرا کی بات ہے تو پھر میں اپنے خاندان کے کچھافراد یہاں چھوڑجا تا ہوں وہتم لوگوں کے ساتھ یہاں قیام کریں گے تا کہ جب وہ (پغیبر) تشریف لاعی توبیان کی مدد کریں اوران کا ساتھد یں چنانچہ اس نے دوقبیلوں ' اوس' اور 'خزرج' ، کوان کے پاس تھرا دیا اور جب ان دوقبیلوں نے وہاں اپنا محکانہ مضبوط کرلیا اوران کی تعدادزیا دہ ہوگئ تو وہ ان (یہودیوں) کے اموال پر توٹ پڑے اور طرح طرح سے ان کے مال ودولت پر ہاتھ ڈالنا شروع کردیا۔ بال آخریہودی ان سے کہنے لگے کہ جب حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لا سی گے توہم تمہیں اپنی سرزمین سے نکال باہر کریں گے ادراپنے اموال تم ہے واپس لے لیں گے پس جب خداوند عالم نے حضرت محمر کومبعوث فرمایا تو دبی انصار (اوس اور شزرج قبیلوں کے افراد) آ محضرت پرایمان لے آئے مگر یہودیوں نے آ پ پرایمان لانے سے الکارکردیا ای دا تعدی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداد ندعالم نے ارشاد فر مایا: '' وَ كَانُوْ امِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوْنَ عَلَى الَّذِينَ كَفَنُوا اللَّهِ فَلَتَاجَاً عَمْمُ مَّاعَرَفُوْ اكَفَرُوْ الْإِمْ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكُفِرِينَ (اوروه اس پہلے ..... حضرت محمد کی بعثت وہجرت اور آپ کی تشریف فرمائی کے حوالہ سے .....کافروں پر فتح وغلبہ پانے کی امید و اظہار کرتے تھے پس جب ان کے پاس وہ (حمر ) آ گئے کہ جنہیں وہ پہچان چکے تھے تو انہوں نے ان پر ایمان لانے سے ا نکارکردیا پس خدا کی لعنت ہوکافروں پر )۔

ابن عماس کی روایت تفسیر در منثور میں ابن اسحاق ابن جریز ابن منذر ابن ابی حاتم اور ابولیم کے حوالوں سے ذکر کیا گیا ہے کہ ابن عباس نے کہا: یہودی حضرت پیغبر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بعثت سے پہلے ''اوس''اور'' خزرج'' قبیلوں کے افراد پر فتح غلبہ پانے کے لیے انتخصرت کی تشریف آوری کے منتظرر بتے تصے اور ''اوس'' و''خزرج'' والوں سے کہا کرتے تصے کہ جب وہ ( حمد ) تشریف لائی گیو ہم تمہیں اپنی سرز مین سے لکال باہر کردیں گے کیکن جب خدانے آنحضرت کے تو بول چکے تھے اس کے منگر ہو گئے چنا نچہ ''معاذ بن جبل' اور ''بشر بن ابی البرای'' اور ''داؤد بن سلم'' نے ان سے کہا کہ ا۔ یہودیو! خدا سے ڈرداور اسلام قبول کرلؤ تم تو ہم پر فتح وغلبہ پانے کے لیے ان کی تشریف آوری کے منتظر شے جبکہ ہم اس وق شرک اختیار کئے ہوئے تصاورتم ہمیں پیڈ بر اسلام '' کی بعثت کے بارے میں بتاتے رہتے تصاور ان کے اوصاف ہمار۔ سامنے بیان کرتے شخاس کے جواب میں ''بنی نفیز' کے ایک شخص ''سلام بن مشکم'' نے کہا کہ میشخص (محک) وہ پر خی بی لا جو ہم جانے ہیں اور یہ وہ نہیں جس کے بارے میں ہم تم ہیں بتاتے شے اور جس کا تذکرہ کیا کرتے شخاس وقت خدادند عا نے بیآ بیت نازل فرماتی : '' وَلَمَنَّ اَحَاظُ مُ کَمَنَتُ قُونَ عِنْسِ اللهِ ہِن

ای طرح تفسیر ' در منثور' میں ہے کہ ابونیم نے کتاب دلائل میں ' عطای '' اور ' ضحاک' کے حوالہ سے ذکر کیا۔ کہ ابن عباس نے کہا: بنی قریطہ اور بنی نفسیر کے یہودی حضرت پنجبرا سلام صلی اللہ علیہ وا کہ والم کی بعثت سے قبل خداد ندع سے کفار پر فتح وغلبہ پانے کی دعا کرتے متصاور کا فروں سے اظہار نفرت کرتے ہوئے بارگاہ الہٰ میں عرض کرتے تھے پر دردگارا! اپنے بیارے نبی (محمد ) کے حق کا واسطہ! ہمیں کا فروں پر فتح وغلبہ عطا فر ما اور انہیں ( کفارکو) شکست دے ت جب وہ تشریف لائے کہ جنہیں بیچاہن چکے تھے (لینی حضرت محمد کی اللہ علیہ وا کہ اور ان کہ میں عرض کرتے سے حک وہ تشریف لائے کہ جنہیں بیچاہن چکے تھے (لینی حضرت محمد کی اللہ علیہ وا کہ اور ان ( یہود یوں ) کو کی طرح کا کو حک وشہ باقی نہ رہا تو انہوں نے ان ( حکم ) پر ایمان لانے سے ا نکار کر ویا ( کفر اختیار کہ تھا کہ ک

مذکورہ بالا دوروایتوں میں جو مطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے ملتے جلتے مطالب پر مبنی دیگر روایات بھی دارد ہو ہیں جو اسناد کے لحاظ سے ان روایتوں سے محتلف ہیں 'بعض مفسرین نے دوسری روایت اور اس جیسی دیگر روایات کا تذ کرتے ہوتے کہا ہے کہ بیدروایت ، استاد اور راویوں کے حوالے سے بھی ضعیف ہے اور قابل اعتماد نہیں اور اس سلسلے میں ویگر روایات وارد ہوئی ہیں ان سے بھی مطابقت نہیں رکھتی اور معنی ومفہوم کے لحاظ سے بھی ''شاذ'' ہے ( کسی دوسری روای میں اس جیسے مطالب مذکور نہیں یا بہت کم موجود ہیں ) کیونکہ اس ( دوسری روایت ) میں ''سنشتان'' ہے ( کسی دوسری روای پانے کی تمنا کی تغییر حضرت جمد کی ذات کے حوالہ سے دعا کرنے اور لیون میں '' خطرت کی ''شاذ'' ہے کہ کو الہ دے کر بیانے کی تمنا کی تغییر حضرت جمد کی ذات کے حوالہ سے دعا کرنے اور بعض روایات میں '' خصرت ' یعنی کا فروں پر فتح و خ بی اس کے میں اس جالہ دیو کر میں کا اور اس کی خوالہ دے کہ میں دوایات میں '' سنشتان'' کی کو الہ دے کر

ید تقابعض مفسرین کا بیان کیکن حقیقت میہ ہے کہ ان کا میہ بیان اس امر کا ثبوت فراہم کرتا ہے کہ انہوں نے '' '' م اور '' قشم' کے معنے پراچھی طرح غور نہیں کیا' اس کی وضاحت یوں ہے کہ '' قشم' در حقیقت کسی خبر یا انشاء کو کسی باعظمت حرمت والی چیز کے ساتھ اس کی عظمت و حرمت کی وجہ سے وابستہ کرکے بیان کرنے سے عبارت ہے یعنی قشم کھانے والا ج کوئی واقعہ بیان کرے یا کسی کو کسی کام کے کرنے کا تھم یا کسی کام سے منع کر ہے تو اسے کسی پا کیزہ و جاند پا پی خص یا چیز سے طرح والبستہ کرے کہ اس واقعہ کی صحت اور تھم یا منع کرنے کی اہمیت اس پا کمیزہ و دہلند پا پی خص یا چیز سے مربوط ہوجائے'

سيراكميز انجلد ا

اگروہ واقعہ (جس کی خبر دی گئی ہے ) شیح نہ ہویا امرونہی کی اطاعت نہ کی جائے تو اس پا کیزہ وبلند پا پیخص یا چیز کی عظمت و حرمت پامال ہوجائے گی مثلاً جب آپ کس سے کہیں : بچھے میری زندگی کی قشم از ید کھڑا ہے تواس جملے میں آپ نے اپنے بیان کالیجیج ہونا اپنی زندگی کی عظمت وحرمت کے ساتھ مربوط کردیا ہے کہ اگر آپ کی بات غلط ثابت ہوجائے تو اس سے آپ كى زندگى كا آپ كى نظر ميں بقدرو قيمت ہونا ثابت ہوگا اى طرح اگر آپ سى كو چھر نے كاتكم ديں يا سى كام سے روكيں ور يول كمين جمهي ميرى جان كاقتهم اليركام انجام دؤيا يول كمين جمهين ميرى جان كاقتهم إليكام انجام نددؤ توكويا آب ف پنے کم یامنع کرنے کی اہمیت کواپنی جان سے دابستہ دمر بوط کردیا ہے کہ اگر وہ مخص آپ کے کلم پر عمل نہ کرے یا آپ کے نع کرنے پرکان نہ دھر بے تو کو یا اس نے آپ کی جان کواہمیت کی نظر سے نہیں دیکھا اور اس کی نظر میں آپ کی جان کی اتن ہمیت ہی تیں کہ وہ اس کے حوالہ سے آپ کی بات پر کمل کرے۔ اس بیان مسے دوبا تیں واضح ہوجاتی ہیں: ا-"" فتم" بمى بيان كى تاكيد كے ليے سب سے بلند مرتبداندازكى ايك صورت بے (جيسا كدائل ادب نے بھى اں کی تقدریت کی ہے)۔ ۲۔جس چیز کی قشم کھائی جائے وہ اس کام یا واقعہ کی صحت سے زیادہ اہمیت کی حامل ہوجس کے لیے وہ قشم کھائی گئی ہے ور نہ جس چیز کی قسم کھائی جائے اگر وہ عظمت و حرمت کے لحاظ سے اس چیز یا کام سے کم درجہ اہمیت کی حامل ہوجس کے لیے وہ قشم کھائی مج تو سد درست نہ ہوگا بلکہ بے معنی کہلائے گا' یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں کہیں اپنی لقد س ذات كى قتم كمائى اور كمبي ابن يا كيزه صفات كى چنانچدار شاد فرمايا: ورهءانعام آيت ٢٣: وَاللهِ مَ يَبْناً (اللدى فتم جو مارارب ب) ورهءجمرآيت ۹۲: ن فَوَرَ إِن كَنَسْتَكَنَبْهُمْ " (تير بردردگار كى تىم ابم ضروران سے سوال كريں گے) وره دص آیت ۸۴: فَجِعِزَّ نِكَ لَأُغُو يَنْهُم " (شيطان نے كہا: تيرى عزت كى تسم إيس ضرور انہيں كمراه كردوں كا) ادر بھی اپنے پیغمبرا پنے فرشتوں اپنی مقدس کتابوں کی قشم کھائی اور کٹی مقامات میں اپنی پیدا کی ہوئی چیز وں کی قشم لعائی مثلاً : اسال زیمن سورج ٔ چاند ستار ب رات دن بها ژ<sup>.</sup> دریا ٔ شبرانسان درخت ٔ انجیر وزیتون وغیرهٔ اور بیسب کچھ ارف ال لیے بہے کہ ان تمام چیز وں کوذاتی حیثیت میں خداکی خاص توجہ کا مرکز قرار پانے کی وجہ سے عزت وحرمت حاصل ہے کیونکہ ان میں سے ہرایک چیزیا تو خداوند عالم کی پاکیزہ صفات میں سے سی ایک صفت کی عکاس ہے یا پھر کوئی ایسا کام ہے جواس مقدس وعظیم سرچشمہ وقیض وکرم سے منسوب ہے ۔۔۔۔ بہر حال تمام چیزیں ذات حق تعالیٰ کی عظمت وبزرگ کے پرتو ے عزت وحرمت کا شرف رکھتی ہیں .....لہٰذاا گرکوئی دعا ما نگنے دالا خدا سے کچھ طلب کرے اورا بنی دعا میں ان چیز وں م<sup>ی</sup> ے .....اس حیثیت سے کہ انہیں خدانے شرف عطافر مایا ہے اور ان کی قشم کھائی ہے ..... کسی کا حوالہ دے کر ما ظَے تو اس میں کیا حرج ہے؟ آیا ایک صورت میں حضرت پنج سراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وجود مسعود کواس قاعدہ رکلیہ سے منتخی قرار، جاسكتا ہے؟ ہرگزنہیں بچھا پنی جان کی قشم احضرت پیغیبراسلام محمه صطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شخصیت خدا کے نز دیک عرا کی زنچر کے درخت یا شام کے زینون (کہ جن کی قشم خدانے کھائی ہے) سے ہرگز کم نہیں جبکہ خدادند عالم نے خود آ محضرت کی جان کی تشم کھائی ہے، چنا محیدار شادفر مایا: سورہ ، ججرا آیت ۲۷: " لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَغِيْ سَكْرَ نِهِمْ يَعْهَوُنَ -(اےرسول! تیری جان کی قشم الوگ اپنی سنتیوں میں کھوتے ہوتے ہیں)۔ اور "حت" ..... كم جس كے مقابل ميں" باطل " ب ..... دراصل عالم خارج ميں پائى جانے والى ايك اليى حقيق سے مبارت ہے جوہ جود اور ''ہونے'' کی صفت کی حامل ہے اور اسے ''حق'' بھی اس کیے کہا جاتا ہے کہ وہ '' ہے' کیتن ثاب واقع ہے مثلاً زمین انسان وغیرہ۔ای طرح ہردہ چیز جواپنے وجود میں'' ثبوت''اور محقق کے مقام تک پہنچی ہوئی ہواورا۔ ·· ب، کہاجاسکتا ہوا سے ·· حق' کے نام سے موسوم کیا جاسکتا ہے، چنا بچہ مالی حقوق اور دیگر تمام معاشرتی حقوق اسی باب ۔ ہیں کیونکہ ان کا وجود (ہونا) ثابت ہو چکا ہوتا ہے اس لیے انہیں''حق'' …… یاحقوق …… سے تعبیر کیا جاتا ہے' لیکن قرآ مجید نے درحق، کی تمام قسموں میں سے .....خواہ ان کا تعلق عالم تخلیق وا یجاد سے ہو یا عالم تشریع وقانون سازی سے ..... اس ''حق '' کوسیح ودرست قرار دیا ہے جسے خداوند عالم نے ''وجود''عطا کیا اور''ہونے'' کا شرف بخشا،خواہ اس کا تعلق تخلیق۔ ہویا قانون سازی سے لہٰذا قانون سازی کے دائرے میں ادردینی معاشرے میں ''حق'' صرف اے کہا جائے گا۔ خدادند عالم نے ''حقن'' قرار دیاہے ،مثلاً : مالی حقوق' بھائیوں کے ایک دوسرے پر حقوق اور اولا د پر والدین کے حقوق وغیر اس مقام پر بیدام بھی قامل ذکر ہے کہ خداوند عالم کسی کے عکم کے تابع وزیر انزنہیں اور کسی کو بیدتن حاصل نہیں کہ پر حکمرانی کرے اور اس کے لیے حکم صادر کرے اور اس پر کسی کام کی انجام دہی ضروری قرار دے جیسا کہ فرقہ بمعتزلہ بعض افراد نے اپنے استدلالات و بیانات میں ذکر کیا ہے تاہم میمکن ہے کہ خدادند عالم خوداپنے او پر کسی کی بابت کوئی \*\*\* معین کرےادرابی'' حیثیت کا حال بنادے تو وہ کسی کا خدا پر''حق'' کہلائے کا جیسا کہ خدانے ارشاد فرمایا: سوره ءلونس آیت ۱۰۳: \* حَقًّاعَلَيْنَانُنْجِ الْمُؤْمِنِيْنَ" -(اورہم پر بیتن بنتا ہے کہ ہم موننین کونجات عطا کریں)۔

تقسيرالميز انجلد ا

ایک اور مقام پر یون ارشادفر مایا:

سوره دصافات آیت ۲ کا ـ ۳ کا:

وَ لَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ ﴾ إِنَّهُمُ لَهُمُ الْمَنْصُوْمُونَ ﴾ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْعَلِبُونَ ﴾ "

(ہم نے پہلے ہی اپنے بیھیج ہوئے بندوں ......پنیمبروں ..... سے دعدہ کرلیا ہے کہ ان کی مدد کی جائے گی اور یقیبنا ہمارالشکر ہی کا میاب ہوگا)۔

پہلی آیت (یونس ۱۰۳) میں موننین کونجات دلانا اپنے او پر''حق'' قرار دے کر بیان کیا ادر دوسری آیات میں پیخبروں کی مدد کرنے کواپنے او پر سلم ''حن'' کے طور پر ذکر کیا' اور جیسا کہ آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ پیغبروں کی مدد کرنے کو مطلق یعنی ہوشم کی قید وشرط کے بغیر ذکر کیا (جس کا مطلب بیر ہے کہ ہرصورت میں ان کی مدد کی جائے گی بنابرایں نجات عطا کرما خدا پرمونین کاحق ہےاور' مدد کرنا'' خدا پر نبی کاحق ہےاور میچن خدانےخود ہی اپنے او پرضر دری قرار دیا ہے،اور چونکہ ی خدائے قدوس ہی کے افعال میں سے ایک ہے جو اس کی طرف منسون ہے اور اس کے نام کی نسبت کے شرف کا حال ہونے کی وجہ سے حرمت رکھتا ہے لہٰذا خداکواس کی قسم دینے اور اس کی قسم دے کر اس سے دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ ان بیانات کی روشن میں بدیات واضح ہوجاتی ہے کہ خداوند عالم کو پیغیر اسلام حضرت محد مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات والاصفات یا آ مخضرت کے تق کی قسم دینے میں کوئی حرج نہیں اور اس طرح اولیائے طاہرین علیم السلام یا ان کے حق کی قسم دینا بھی صحیح ہے کیونکہ خداوند عالم نے خود ہی اپنے او پر ان کاحق قر اردیا ہے کہ ان کی مدد کرے للہٰذاب کہنا کہ کسی کا خدا پرکوئی''جی'' ہی ثابت نہیں جس کا حوالہ دے کر اس سے کچھ مانگا جائے بے بنیادادر نہایت بے متنی بات بے البتہ ہیر درست ہے کہ کی کوخدا پرا پنا''حق'' ثابت کرنے کاحق نہیں پنچتا ور نہ وہ'' کی'' کے حکم کے تابع ہوجائے گاجو کہ ہر گرضچے نہیں اور کوئی فخص خدا پر سی طرح سے کوئی حکم نہیں لگا سکتا یا اس کے لیے کوئی فیصلہ صادر نہیں کر سکتا 'اور اس طرح کی بات کہ کوئی فخص خدا پر تحم لگاسکتا ہے یا اس پراپنے لیے کوئی دوجن، قرارد ب سکتا ہے کسی نے بھی نہیں کی اور خدا کے حضور دعا کرنے والاکوتی محض اسے کسی ایسے ''حق'' کا حوالہ ہی نہیں دیتا جوخدا کے علاوہ کسی اور نے اس پر ثابت کیا ہو بلکہ ہر دعاما تکلنے والا جب بھی خدا كوكى د حق كاحوالدد برابن حاجت طلب كرتاب تواس س مرادوى حق موتاب جوخدا ف خوداب او پر عائد كماب اوراس کے پورا کرنے کا دعدہ کیا ہے اور خدائم ی اپنے دعد ہے کی خلاف درزی نہیں کرتا۔ ۵۳ •

تفيرالميز انجلد ا

برالميز انجلد ا

# 99 t 98 - 1 1

٥ قُلْإِنْ كَانَتْ لَكُمُ التَّاسُ الْأَخِرَةُ عِنْدَاللَّهِ خَالِصَةً قِنْ دُوْنِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ المُوتَ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمُ صَلِيقِيْنَ @

وَلَنْ يَتَمَنُوْ لا أَبَرًا بِمَاقَتْ مَتْ أَيْوِ يُعِمْ وَاللهُ عَلِيْمٌ بِالظَّلِمِينَ @

وَلَنَجِدَةُهُمُ أَحْرَصَ التَّاسِ عَلَى حَلُوقٍ قَوَمِنَ الَّذِينَ ٱشْرَكُوْا أَيَوَدُ اَحَدُهُمُ لَوْ يُعَبَّرُ ٱلْفَ سَنَةٍ وَ مَاهُوَ بِبُوَحْزِجِهِ مِنَ الْعَنَابِ أَنْ يَعْبَرُ وَاللَّهُ بَصِيْرٌ بِمَا يَعْمَلُوْنَ شَ

٥ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيْلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيُهُ وَهُ رَى وَ بُشُر ى لِلْمُؤْمِنِيْنَ ۞

٥ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِتَهِ وَمَلْبِكَتِم وَمُسْلِم وَجِبْرِيْلَ وَمِيْكُلُ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوَّ لِللَّهِ وَجَبْرِيْلَ وَمِيْكُلُ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوَّ لِلْهُ وَمِيْكُلُ مَا تَعَدَّى وَمُسْلِم وَحِبْرِيْنَ مَا لَهُ عَدْ وَلَيْكُور مُعُانًا مَا مَعْ مُعْدَلُ مُوَانًا اللَّهُ عَدُوَ لِللَّهُ وَمِيْكُلُ مَا مَعْ مَا لَهُ مَا مُعَانًا مَا مُعَانًا مَنْ عَدُولُ مُوَانًا اللَّهُ عَدُولُولُ مَنْ عَدُولُ مَا اللَّهُ مَنْ عَدُولُ مَا مَا مَنْ عَدُولُ مُوانَ اللَّهُ وَعِبْرِيْنَ مَنْ عَدُولُ مَا مَنْ عَالْ عَدُولُ مَا مَا مَعْ مَعْ مَا مَ مَنْ عَدُولُ مَا مَا مَعْ مَنْ عَلَى مَنْ عَدُولُ مُوانَ مَا مُعَنْ عَدُولُ مَا مُعَانًا مَنْ عَدُولُ مَا مُعَانًا مَا مُعَانًا مَعْ مَعْ مُوانَ مَا مَا مَعْ مَعْ مَنْ عَدُولُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَعْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعَانَ مَا مَا مُعَانُ مُ مَا مُعَانًا مَا مَا مَا مَا مُولُ مَا مَا مُعَانًا مَا مَا مُعَانًا مُولُولُ مُولُولُ مُولُ مُعْ مُنْ مُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُعْتُولُ مُولُولُ مُعْتُ مَا مَا مُعَانًا مَا مُولُعُلُمُ مُولُ مُ مُعَانُ مُعُر مُنْ مُعْتُكُمُ مُولُ مُعْلَمُ مُولُولُ مُعُلُمُ مُعُلُولُ مُولُولُ مُعُلُولُ مُعَانًا مُعُلُولُ مُعُلُولُ مُعَانَ مُعَامًا مُعَانُ مُعَانُ مُولُولُ مُعُلُولُ مُعُامًا مُعَانَا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُولُولُ مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُ مَا مُعُامُ مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعْلَمُ مُعَامًا مُعَامًا مُعْلُمُ مُ

وَلَقَدْ اَنْزَلْنَا إِلَيْكَ إِيتِ بَيِّنْتٍ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا إِلَّا الْفُسِقُوْنَ @

تفسيراكميز انجلد ا

·· (اے رسول) ان سے کہدد بچنے: اگر خداکے ہاں آخرت کا گھرتمہادے ہی لیے تخصوص ہے نہ کہ دوس بے لوگول کے لیے تو پھر موت کی تمنا کروا گرا پنی بات میں سیچ ہوئ۔ (97)" (یا درکو) وہ ہر گزموت کی تمنانہیں کریں گے بدسب اپنے اعمال کے جوانہوں نے انجام دي إن جبك خدا ظالمول كواچى طرح جانتا ب-(90) ··· آ پان (یہودیوں) کوتمام لوگوں کی نسبت یہاں تک کہ شرکوں ہے بھی زیادہ اس بات کا لا کچی یا می سے کدائ دنیامی زندہ رہی بلکدان میں تو ہر محص بد چاہتا ہے کداسے ایک ہزار سال عمر مط جبكه وه ايك ہزارسال عمر يا كربھى عذاب البى سے چھتكارا حاصل نہيں كرسكتا ، خداان كے اعمال سے اچھی طرح آگاہ ہے۔ (94) ··· (اے رسول) ان سے کہدد بچئے کہ جو تخص جریل کا دشمن ہے .... وہ تو خدا کا دشمن ہے .... کیونکہ اس (جبریل) نے (قرآن کو) آپ کے دل پرخدا کے اذن داجازت کے ساتھ اتا راہے دہ قرآن کہ جوابیخ سے پہلے ...... نازل ہونے والی کتابوں ..... کی تصدیق کرتا ہے اور وہ مونین کے لي بدايت .....كاذريع .....اوربشارت وخوشخرى .... دين والا ..... بن ي (92)"جو محص خدا اس کے فرشتوں اس کے بیھیج ہوئے رسولوں جریل ادر میکا ئیل کا دشمن ہے ..... Ο دەتوخداكادشمن بادر خداكافردل كادشمن بن-(9) " یقیناً ہم نے آب پر واضح نشانیاں اتاری ہیں کہ جن کا انکار سوائے منافقوں کے اور کوئی نہیں Ο کرسکتا'' (99)

براكميز أنجلد أ

تفسيروبيان

یہود یوں کے اظہارات کا جواب

0" قُلْ إِنْ كَانَتْ لَلْمُ...

( كہدد يجن كدا كرتمهاد ف لئے آخرت من كوئى شماند ب ......

ال سے پہل ذکر کی گئی آیات میں بدیات بیان ہو بھی ہے کہ یہود یوں نے کہا: چند ہی دنوں کے سوادوز خ کی آگ ہم تک نہ پنچ گن ( لَنْ تَسَسَّمَا اللَّا اللَّرُ الَّا آیَامَ الَّحْدُ اللَّهُ الَا الَّالِ اللَّٰ الَّالَال اللَّٰ اللَّٰ الَّالَالُ اللَّٰ الَّالَالُ اللَّٰ الَّالَالُ اللَّٰ اللَّاللُّلُولَا الَّذِيلَ عَلَيْدُنَا)، ان کے ان بہا تا سے کہا گیا: تم اس چز پر ایمان لاتے ہیں جدہم پر نازل کی گئی ج ( تورات ) ( اُولُولُولُ بِلَا اَنْزِلَ عَلَيْدُنَا)، ان کے ان بیانات سے اس امر کا ثبوت مل جرد وہ جوہم پر نازل کی گئی ج ( تورات ) ( اُولُولُولُ بِلَا اَنْزِلَ عَلَيْدُنَا)، ان کے ان بیانات سے اس امر کا ثبوت مل جرد وہ تا خرت میں اپنے مواک کو تجات کا ستی تعظیم تصاور یہ وہ کی کُر تے تصرف ان پی کو نجات حاصل ہو گی اوران کے علاوہ کی کو نجات نہ طلی ۔ وہ یہ بھی ادعاء کرتے تھے ادان کی نجات وسعادت آخرت میں کی طرح کی بلا کت و شقاوت سے آمیختی ہیں ہوگی کو نجات کا ستی ادعاء کرتے تھے کدان کی نجات وسعادت آخرت میں کی طرح کی بلاکت و شقاوت ما علاوہ کی کو نجات نہ طلی ۔ وہ یہ بھی ادعاء کرتے تھے کدان کی نجات وسعادت آخرت میں کی طرح کی بلاکت و شقاوت ہو ہو کی کو نجات نہ طلی ۔ وہ یہ بھی ادعاء کرتے تھے کدان کی نجات وسعادت آخرت میں کی طرح کی بلاکت و شقاوت کو نے نام کر نے اور ان بات کو واضح کرنے کے لیے کہ دو خود بھی جائے ہیں کہ اپنی این ای کی دنوں کے و لی این ' گانَتُ لَکُمُ اللَّا اللَّا الَّٰ خِدَ تُنَّ ... ( اے رسول ! ان سے کو کو الر بلی بی دوں ار ساد ہو خوایا: '' تُنَ اِنْ کَانَتُ لَکُمُ اللَّا اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَٰ الَٰ اللَٰ خِدَ تُن کی دوں کی ان میں اور ان کے تو ن کہے ہو کہ آخرت میں تہی سی سیاد دونوں کے لیے تو موت کی تمنا کروا کر تم ایکی بات ۔۔۔۔۔ میں سے ہوں ای تار کی بوت ہو فر ای ان سے کہ تیں ایک کو کی اور ای کی تک کُولُ کی بی ہوں ای کی بی ہو کو کو کی ان کی کو کو کی تو کی کی کہ ہوں کی کو کو کی کو کی کی تو کو کی ہو ہو کی تو موت کی تھا کہ ہو تا ہود ان کے ہو کو کی کی تو کو کی ہو کی کو کو کی کی تو کو کی کی ہو کی کو کی کو کو کی کی تو کو کی ہو ہو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کی ہو کی کو کو کی ہو کو کی کی کو کی کی کو کی کو کی کو کی ہو کی کو کی کو کی کی ہو کی کی کی کو کی ہو کی ہو تا ہو دو ہو کی کو کو کی ہو کو کی کی ہ

اللد کے پاس! 0" عِنْدَاللهِ" (لیعنی اللہ کے پاس) تواس سے مراد بیہ ہے کہ خدا کے نز دیک مستقر اور اس کے حکم داجازت کے ساتھ ثابت ہے اس فقره "عنداللد" مي "عند" ..... ياس يانزديك ...... كامتن سوره آل عمران كي آيت (١٩) مي مذكور "عند" كر طرح بجس مين خداف فرمايا: "إنَّ اللَّهِ بَنْ عِنْدَاللَّهِ الْإِسْلَامُ "، دين توخد احزد يك صرف اسلام ب-

دعوائخ اختصاص 0 خَالِصَةً (يعنى أكرآ خرت كالمحرتمهار بساته خصوص ومختص ب ---) اس سے مراد ہر طرح کے عذاب ذلت و پر بشانی اور نا گوار کیفیتوں سے خالی ہوتا ہے لیتن جیسا کہ تم مگان کر ہو کہ آخرت کا گھرتمہارے لیے خصوص ہے اورتم آخرت میں چند دنوں کے سواعذاب میں مبتلا نہ رہو گے۔۔۔۔۔ تو پھرموت ک تمنا كردتا كهامي بخصوص اور بميشه كي نعتون والے گھرميں جلد سے جلد ينج جاؤ۔

O" مِنْ دُوْنِ النَّاسِ" (مینی تمام لوگوں کے سوا) بیالفاظ اس لیے کہے گئے ہیں کہ وہ (بن اسرائیل) بیعقیدہ رکھتے تھے کہ دبی میں پر ہیں اور بید بحویٰ کرتے تھے کہ ان کے دین کے علاوہ دیگر تمام ادیان، باطل ونا درست ہیں۔ اس لیے خدانے ارشاد فرمایا کہ اگرتم سیجھتے ہو کہ آخرت گھر تمہارے لیے مخصوص ومحص ہے اور تمام لوگوں میں سے کوئی اور مخص اس سے استفادہ نہ کر سے گا .....تو چرموت کی آرز کرو۔

> تمنائے موت ، سچا ہونے کی دلیل ! <sup>00</sup> فَتَسَنُّوُ الْمَوْتَ اِنْ كُنْتُمُ صَلاِ قِبْنَ " (پس تم موت کی آرز دکردا گرتم اپنے دعوے میں سچے ہو)۔ ہی جملہ، درج ذیل آیت کے مانند ہے:

تفسيراكميز انجلد ا

سوره، جعداً يت ٢: " قُلُ نَيَايَّهَا الَّذِينَ هَادُوَّا إِنْ زَعَمْتُمُ اَنَّكُمُ اَوْلِيَاعُ بِلْهِ مِنْ دُوْنِ النَّاسِ فَتَسَنَّوُا الْمَوْتَ اِنْ كُنْتُمُ طبوقِيْنَ

(اے رسول ان ہے کہدد یجنے کہا ہے یہود یواگرتم گمان کرتے ہو کہتم ہی تمام لوگوں کے سواخدا کے دوست ہوتو پھرموت کی آرز وکر داگرتم اپنے دعوے میں تیج ہو!)

اعمال کا نتیجہ O " بیکا قَتَّ مَتْ اَ یْلِ یُصِمْ یونی بدسب اس کے، جوان کے ہاتھوں نے پیش کیا، یونٹرہ کنا بیے کے طور پر ان کے 'اعمال' کے بیان میں ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ ' بہ سب ان کے اعمال کے' ۔ اور بیراس لیے کہا گیا ہے کہ عام طور پر ہاتھوں ہی کے ذریعے کام انجام دینے جاتے ہیں اور ان کا موں کو ان لوگوں کے سامنے

' دیپیش'' کیاجاتا ہے جوان سے استفادہ کرتے ہوں یا ان کے خواہاں ہوں۔ اس فقر ے میں بدبات بھی قابل توجہ ہے کہ اس میں دوطر ج سے '' کنامیہ' کے طور پر بات کی گئ ہے آیک بد کہ اس میں پیش کرنے کی نسبت ان کے ہاتھوں کی طرف دی گئی ہے ..... بِبَا قَدَّ مَتْ اَ يْنِ يْهِمْ ، .... جو بچھان کے ہاتھوں نے پیش کیا.....، نه که خود ان کی این طرف اور دوسری به که مرکام کود باتھوں کاعمل، قرار دیا گیا ہے .... بِما قَدَّ مَتْ أَيْنِ يْهِمْ - - جو مجمانهول في انجام ديا - - ، بہر حال انسان کے تمام اعمال بالخصوص وہ کام جو عام طور پر وہ انجام دیتا ہے اس کے باطنی جذبات واحساسات کے مظہرادراس کے مانی الضمیر کی واضح نشانی وعلامت ہوتے ہیں دوسر کے فظوں میں اس کے اعمال ہی اس کے اچھاا در برا ہونے کی پیچان کرواتے ہیں ادراس کے برےاعمال سے اس کی اندرونی پلیدگی کا اظہارادراس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ یہ صحص خدائے قدوس سے ملاقات اور اولیائے الہی کے پاکیزہ گروہ میں شامل ہونے کا خواہاں ہی نہیں اور اس کے دل میں بارگاہ الہی میں شرفیاب ہونے اور خدا کے نیک وصالح ولینندیدہ بندوں میں شامل ہونے کا جذبہ داحساس ہی موجود نہیں۔ زندگی کےلالچی لوگ! ° وَلَنَجِلَنَهُمُ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلى حَليوةٍ (آپ ضرورانیس تماملوگوں کی نسبت دنیاوی زندگی پرزیادہ حریص یا تیں گے)۔ یہ جملہ خداوند عالم کے پہلے ارشادگرامی کی دلیل کے طور پر ہے جس میں فر مایا: وَ لَنْ يَبْتَهُنُّوْ كُا أَبِدًا '' …… بيلوگ ہرگزموت کی آرزونہیں کریں گے …… یعنی وہ اس لیےموت کی آرزونہیں کریں گے کہ دہ دنیاوی زندگی میں تمام لوگوں کی نسبت زیادہ حریص ہیں جبکہ ان کا دنیادی زندگی میں اس قدر حریص ہونااور اس فانی زندگی کی معمولی لذتوں وآسائشوں سے دل لگانا ہی انہیں آخرت کے ابدی شمانے کی آرز ونہیں کرنے دیتا اس مقام يربيه بات قاتل ذكر بحكه جمله (وَلَنَجِنَنَهُمُ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَلِيدِةٍ) ميں لفظ ْ حَلِيدِةٍ `` كو تحرہ کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے جس ہے دنیا دی زندگی کی تحقیرا وراس کی بے وقعتی کا اظہار مقصود ہے جیسا کہ ایک اور مقام يرد نيادى زندگى كى ب وقعتى كى بار يى يو ارشاداللى ب: سوره يخلبوت، آيت ۱۴: ٛۅؘڝٙاڂڹؚٳٱڶڂۑۅۛۊؙٳڶڽؖٞڹ۫ؽٙٳٙٳؚۛۜڷانَهْوَۜۊٙڶۼب۠ٷٳڹؖٞٵڶ؆ٙٵ؆ٲڵڂؚڒۊؘڶۿٵڷڬؽۊٵڹ<sup>ٛ</sup>ٮۏۛػؖٲؽ۫ يَعْلَمُونَ (بددنیادی زندگی لہودلعب ادر کھیل کود کے سوالی کچھ بھی نہیں جبکہ آخرت کی زندگی ہمیشہ رہنے والی ہے کاش بیدلوگ اس حقيقت ..... سے آگاہ ہوتے)۔

نے والے! O" وَمِنَالَّذِيْنَ أَشْرَكُوْا (ادران لوگوں سے بھی جومشرک ہیں!) بظاہر بيم ارت لفظ "الناس" پر عطف كى صورت ميں ہے (اس كا اشارہ الناس كے لفظ كى طرف ب) اس طرت آيت كامعنى يون بوگاكة "آب ان ..... يهود يون .....كوتما ملوكون سے اوران لوكون سے بھى جومشرك بين اس دنيادى زندگى پرزیادہ تریص یا تیں گے'۔

عذاب البي سے چھٹکارہ مکن نہیں °° وَمَاهُوَبِبُزَحْزِحِهِ مِنَالُعَنَابِ أَنُ يُعَمَّرَ--" (اوروہ عذاب سے ہر گزنہیں بچ سکتا خواہ اسے ہزارسال عمر بھی دی جائے)۔

يراكميز انجلد ا

ایک ہزارسال زندگی کی آرزو! O" یَوَدُّاَ حَدُهُمُ لَوْیُعَمَّدُا لَفَ سَنَةَ (ان میں سے ہر مخص چاہتا ہے کہ اسے ایک ہزارسال عمردی جائے)۔ اس جیلے میں" ایک ہزارسال' طویل ترین عمر کی طرف اشارہ کے طور پر ذکر کیا گیا ہے کیونکہ 'نہزار'' کثرت کی علامت ہے اور بی( ہزار) عربوں کے نزدیک، تعداد کی گنتی میں آخری حد ہے اور اس سے زائد عدد کے لیے اسے مکرر ذکر جاتا ہے یا کسی دوسر ے عدد کے ساتھ ملا کر بولاجاتا ہے یعنی جب ایک ہزار سے زائد عدد کی گنتی مقصود ہوتو یا'' ہزار''کو بار با ذکر کیا جاتا ہے یا کسی دوسر ے عدد کے ساتھ ملا کر اس طرح ذکر کیا جاتا ہے جس سے ایک ہزار سے زائد عدد کا اظہار ہو سکے م<sup>و</sup> یوں کہا جاتا ہے: ''عشو ق آلاف'' سردس ہزار سر، '' ماۃ الف'' سر سو ہزار (ایک لاکھ) سر، اور '' الف الف'' ہزار ہزار ( ملین )۔

علم الہی کی وسعت O'' وَاللَّهُ بَصِيْرٌ بِهَابَعْمَدُوْنَ'' (اور خداوند عالم اچھی طرح اس سے آگاہ ہے جودہ عمل کرتے ہیں)۔ '' بصیر' ، خداوند عالم کے اساء حتی میں سے ایک ہے اس کا معنی دیکھی جانے والی چیز وں کا عالم ہوتا ہے لہٰذا اسم ، دعلیم' کے باب سے ہے۔(بصیر میں دیکھی جانے والی چیز وں سے آگا ہی اس حوالہ سے لمحوظ ہے کہ اس کالفظی اشتقا بصر ہے اور اس سے بصیرت بھی ہے، ور نہ اس کا معنی علم و آگا ہی سے یک اس ہے۔)

جر مل سے دشمن کیوں؟ جر مل سے دشمن کیوں؟ ( کہد دیجے ! کون ہے جو دشمن ہو جریل کا اس نے تو .....قرآن کو ...... آپ کے دل پرا تاراہے)۔ آیت کے سیاق اور طرز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ یہودیوں کے اس بیان کے جواب میں ہے جس میں انہوا

نے حضرت پیخ براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نازل کی جانے والی مقدس آسانی کتاب (قرآن مجید) پر ایمان لانے۔ صاف صاف انکار کرتے ہوئے بیر کہا کہ ہم اس پر ایمان اس لیے ہیں لاتے کہ ہم تو جبریل کے دشمن ہیں کہ جو بیدوی اا (محمدً) پر لے کر آترا ہے

اور آیت کے سیاق وطرز بیان کے علاوہ سیام بھی قائل توجہ ہے کہ خدادند عالم نے ان دو آیتوں میں قر آن مجیدا جریل \* دونوں کے بارے میں یہودیوں کے بیانات کا جواب دیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہودیوں نے جریل ۔ دشمنی کو قر آن مجید پرایمان ندلانے کی وجہ قرار دیا تھا'اس کے ساتھ ساتھ آیت کے شان نزول سے بھی اسی بات کا شور ملتا ہے۔

بہر حال خدادند عالم نے یہود یوں کے اس بیان کا کہ ہم قرآن پر اس کیے ایمان ہیں لاتے کہ ہم جریل کے دھم ہیں کہ جو محمد پر وی لے آتا ہے یوں جواب دیا ہے:

تفسيراكميز انجلد ا

ای تیسری بات سیک قرآن مجیدان لوگوں کے لئے بادی در جنما کی حیثیت رکھتا ہے جوال پرایمان لا تحل۔ ایک چوتھی بات سیک قرآن مجید خوش خریاں دیتا ہے تو آیا کوئی عظمند ہدایت اور خوش خبر یوں سے صرف اس لیے منہ مورسکتا مورسکتا ہے کہ اس کے لانے دالے سے دشمنی ہے۔

اس کے علاوہ خداوند عالم نے یہود یوں کاس کین کا کہ 'نہم جریل کے دشمن بین' یوں جواب ویا کہ 'نہم جریل کو فرشتوں میں سے ایک فرشتہ ہے اور اس کا کام دوسر فرشتوں مثلاً میکا ئیل وغیرہ کی طرح خدا کے فرامین پر عمل کر نے اور احکام الہی کو انجام دینے کے سوا کچھ بھی تبیل اور یہ سب فر شتے خدا کے نہا یت بااحر ام بند ہے ہیں کہ جو '' لا کرنے اور احکام الہی کو انجام دینے کے سوا کچھ بھی نہیں اور یہ سب فر شتے خدا کے نہا یت بااحر ام بند ہے ہیں کہ جو '' یک تحصُوْن اللہ ما الہی کو انجام دینے کے سوا کچھ بھی نہیں اور یہ سب فر شتے خدا کے نہا یت بااحر ام بند ہے ہیں کہ جو '' لا یک محصوف دہی چھ انجام دینے ہیں جس کا نہیں حکم دیا جا تا ہے۔.. یہی حال خدا کے نہا یت بااحر ام ن نہیں کرتے بلکہ دہ تو صرف دہی چھ انجام دیتے ہیں جس کا نہیں حکم دیا جا تا ہے۔.. یہی حال خدا کے نتیج ہوت پی غیروں کا ہے کہ ان کا نہرکام خدا کے حکم کے مطابق ہوتا ہے اور دہ جو بات کرتے ہیں دہ دراصل خدا ہی کا حکم ہوتا ہے لہذا ان کے ساتھ دشمن رکھنا خدا کے نہیں کرتے بلکہ دہ ماتھ دشمنی رکھنے کے برابر ہے اور دہ جو بات کرتے ہیں دہ دراصل خدا ہی کا حکم ہوتا ہے لہذا ان کے ساتھ دشمنی رکھنا ساتھ دشمنی رکھنے کے برابر ہے اور دہ جو بات کرتے ہیں دہ دراصل خدا ہی کا حکم ہوتا ہے لہذا ان کر ساتھ دشمنی رکھنا خدا کے سے خبر دوں کا ہے کہ ان کا نہ کا م

جريل کی وساطت سے قرآن کا نزول O" فَانَّهُ نَذَلَهُ عَلَّ قَلْبِكَ " (اس نُوّات آپ کول پراتاراہے) اس آیت میں بھی "متکلم" کی بجائے " مخاطب" کا اعداز اپنایا گیا ہے جبکہ بظاہر یوں کہنا چاہے تھا: " علی قلبی " ....میر ول پر .... لیکن اس کی بجائے " علی قَلْبِكَ " ...... آپ کول پر ..... کہا گیا گیا ہے تی از کی بخار کے بجائے " میر ول پڑ کہا گیا تا کہ اس اہم مکترکو بیان کیا جاسے کہ جس طرح سے جریل " کی قُرآن مجید کے نازل کرنے میں سوائے اس کے اور کوئی حیثیت نہیں کہ انہیں خدانے ایسا کرنے کا حکم دیا اور وہ خدا کے فرمان کے تابع ہیں اج طرح حضرت پیغبر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم بھی قرآن مجید کو جبریل " سے لے لینے اور اس کی تعلیمات واحکام کولوگوں تک پہنچانے پر مامور ہیں اور آنحضرت کا قلب مبارک وی کے ظرف کی حیثیت رکھتا ہے نہ یہ کہ آپ قرآن کی تبلیغ کے علاو اس پر کسی طرح کا اختیار رکھتے ہوں۔

اس مقام پر بینکته بھی قابل توجہ ہے کہ مذکورہ بالا آیات کے آخری حصوں میں بیان کے انداز تبدیل کئے گ بہ لیعنی مخاطب سے فائب غائب سے متعلم اور متعلم سے خاطب کا انداز (صیغہ) اختیار کیا گیا ہے جبکہ ان تمام آیات میں بز امرائیل ہی سے خطاب کرنا مقصود تھا تو اس کی وجہ سے ہے کہ بیتمام بیانات بنی امرائیل کی مذمت اور ان کی مرزنش کے لیے بہل اور علم بلاغت کی روسے بیدامر سلم ہے کہ گفتگو کے تسلسل میں مخاطب کی تحقیر کی غرض سے بیان کے انداز کو تبدیل کر دیا جا ہے تا کہ اس بات کا اظہار ہو سکے کہ متعلم جن لوگوں سے بات کر دہا ہے ان میں فروق ساعت کے نقد ان اور ان کی مرز ش کے بیا ہے تکہ ان میں اور تبدیل کر دیا جا ہونے کی وجہ سے ان سے زیادہ دیر تک مخاطب رہنا پی نو بین کر پا جان میں فروق ساعت کے نقد ان اور ان کے بی دفتہ اس لیے بھی مخاطب کہ شور کہ متعلم جن لوگوں سے بات کر دہا ہے ان میں فروق ساعت کے نقد ان اور ان کے بی دفتہ ہے ہو

خدا كى كافرول مست عداوت O " عَدُوَّ لِلْكُفِرِيْنَ" (خدا كافرول كادشن) اس جمله من "عدولهم" (ان كادشمن) كى بجائے " عَدُوَّ لِلْكُفِرِيْنَ" (كافرون كادشمن) كے الفاظ استعال كتر كتر ير يعن غير (عم" كى جگه ال كااسم ظاہر " كافرين " ذكر كرديا كميا، بياس ليركيا كميا كه ال ميں عداوت ودشتى ك وج بحى يجا طور پر بيان كى جا سے، تو كويا يوں كہا كميا ہے: " ان الله على ولهم لا نہم كافرون والله عداولل كافرين" (خداان كادشمن ہے كونك دو كافرين اور خداتو ہے اى كافروں كادشن) -

فسق، كفرك اصل وجه! ° وَمَايَكُفُرُبِهَآ إِلَا الْفُسِقُوْنَ " (اور فاسقوں کے سواکوئی اس کاا ٹکارٹیس کرتا) اس جملے میں کفر کی وجہ بھی بیان کر دی گئی ہے یعنی نسق کلہٰذا معنی پیہ ہوگا کہ ان کا کفر، ان کے فاسق ہونے کہ نثانی ہے

تفسيرالميز ان جلد ا

اس مقام پر میچی ممکن ہے کہ ' الفسِقُوْتَ ' پرالف ولام عہد ذکری کے لیے ہو (جس کے ذریع ان لوگوں کی طرف توجددلاني جاتي م جن كاذكر يهلم مو جكامو ) يعني اس جمله ''وُ هَا يَكْفُرُ بِهِمَا إِلَّا الْفُسِقُونَ '' ميس '' الْفُسِقُوْنَ یے مرادوبی فاسق ہوں جن کا ذکر اس سورہ مبارکہ کے ادائل میں ان الفاظ میں ہو چکا ہے: سمی کو گمراہ نیس کرتا سوائے ان لوگوں کے، جو فاسق ہیں کہ جو خدا کے ساتھ کئے ہوئے پختہ دعدوں کو تو ڈیتے ہیں ....، اب رب حضرت جريل اوران ك حضرت يغير اسلام صلى اللد عليه وآله وسلم ح قلب مبارك يرقر آن نازل نے کی کیفیت اور اسی طرح میکائیل اور دیگر فرشتے ' توان کے بارے میں موز وں ومناسب مقامات پر تفصیلی مطالب ذکر کتے جائم کے انشاءاللہ۔

ردايات يرايك نظر

یہودی عالم کے آنخصرت سے سوالات تغییر مجمع البیان میں ان دوآیتوں: ''قُلُ مَنْ کَانَ عَدُوًا لَیْجِنُرِیْلَ...''، ''مَنْ کَانَ عَدُوَّا اللّهِ بَ کاتغیر میں ذکور ہے کہ حضرت ابن عباس نے فر مایا: ان آیتوں کے نازل ہونے کی وجہ یتھی کہ جب حضرت پنجبر اسلام تجمد مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مکہ مرمد سے جمرت کر کے لم یہ منورہ تشریف لائے تو یہود یوں کا ایک عالم جس کا نام'' عبد اللہ بن موریا' تقاءدہ فندک کے چند یہود یوں کے مراح تخصرت کی خدمت میں حاضر ہوا ان لوگوں نے آخصرت سے پوچھا: موریا' تقاءدہ فندک کے چند یہود یوں کے مراح تخصرت میں خدمت میں حاضر ہوا ان لوگوں نے آخصرت سے پوچھا: (یا صحب ، کیف نو ملک ، فقل اخصرت میں نو حر الذہبی الذہ ی یاتی فی آخر الز مان) اے محفرت نے جواب دیا ہیں جل میں بنائی میں ہیں۔ آ تحضرت نے جواب دیا: آ تحضرت نے جواب دیا: میری نیند کی کیفیت ہی ہے کہ میری تکھیں سوجاتی ہیں۔ ان پر نیند طاری ہوجاتی ہے جبہ میرا دل بیدار سوره بقره آيات ۹۴ تا ۹

انہوں نے کہا: (صدقت يامجيد، فاخبرنا عن الولديكون من الرجل او المراقر) ا \_ محد ! آب نے بالکل بنج کہا ہے اب یہ بتائے کہ بچ مرد سے ہے یا عورت سے ؟ آ محضرت في جواب ديا: (اما العظام والعصب والعروق فمن الرجل واما اللحم والدم والظفر والشع فمن المدراة) ہڈیاں پٹھےاور کیس مرد (باپ) سے، اور گوشت خون ٹاخن اور بال عورت (ماں) سے ہوتے ہیں۔ انہوں نے کہا: (صدقت يامحمد فما بال الولديشبه اعمامه وليس له من شبه اخواله شييء، ا يشبه اخواله وليس فيه من شبه اعمامه شيى ، ؟) بیہ بھی آپ نے درست بتایا ہے اے محمد اب بیہ بتائیے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ بچے میں یا تو اپنے چیاؤں شاہت پائی جاتی ہے اور مامووں کی شاہت نہیں پائی جاتی' یا مامووں کی شاہت پائی جاتی ہے اور چچاؤں کی شاہت<sup>نہ</sup> ياني جاتي ؟ آنخضرت في ارتثادفرمايا: (ايبداعلاماء لاكان الشبهله) دونوں (مرد اور عورت) میں ہے جس کا پانی (نطفہ) بلندی میں تھہرے (زیادہ طاقتور ہو) بچے میں اس شاہت یائی جائے گی انهون نے کھا: (صرفت یا محمد، فاخبرنا عن ربك ما هو ؟) یہ بھی آپ نے صحیح بتایا ہے محمہ !اب آپ اپنے پروردگار کے بارے میں بتائے وہ کیا ہے؟ آ مخضرت في خداك بارب مين بتانا جابا توسوره واخلاص نازل موا: " قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ٥٠ أَ للهُ الصَّمَك لَمْ يَلِنُ فَوَلَمْ يُوْلَنُ أَ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوا آحَدَّ " ... كمد يج الله ايك جالله بناز جاس ن نہیں جنا بھی نے اسے ہیں جنااور کوئی اس کا ہمسر نہیں۔ اس کے بعد يبودى عالم ابن صوريات كما: (خصلة واحدة ان قلتها آمنت بك واتبعرك ، ال ملك ياتيك بما ينزل عليك،) اب ایک بات رہ گئی ہے اگر آب نے اس کا صحیح جواب دے دیا تو ہم آب پر ایمان لے آئیں گے ادر آب پیروی کریں گےادروہ یہ کہ کونسا فرشتہ آپ پرخدا کی طرف سے وی لے کر آتا ہے؟

تفسيراكميز انجلد ا

آ تحضرت خارشاد فرمایا: جرئیل! یین کرابن صوریان کہا: (ذالك عدونا ينزل بالقتال والشد الحرب، و ميكائيل ينزل باليسر والرخاء، فلو كان ميكائيل هو الذى ياتيك لآمنا بك ) وى مارادش بود جنك كاعم اورنمايت بخت م ك احكامات لے كرآ تا ہے جبر ميكائيل آمانى اورنرى كے پيغامات لاتا ہے اگر ميكائيل خدا كى وى آ ب كے پاس لے آ تا تو ہم ضرور آب پرايمان لے آتے۔

''لوگ غفلت میں پڑے ہوئے ہیں جب موت آئے گی تو بیدار ہوجا تمیں گے''۔(لوگ سوئے ہوئے ہیں جب مریں گے توجا گ جائمیں گے)۔

ہجرحال زیر بحث حدیث (میری آتکھیں سوتی ہیں لیکن میرا دل ہیدارر ہتا ہے) کی بابت اس کے تمام متعلقہ پہلووں کوداضح کرنے کے لیے موز دں دمناسب موارد میں تفصیلی تذکرہ کیا جائے گا،انشاءاللہ۔

الميز ان جلد ا arr

Presented by www.ziaraat.com

تفسيراكميز انجلد ا

آبات ۱۰۰ و ۱۰۱

وَكُلَّمَا عَهَدُوا عَهْدًا نَبَنَ لَا فَوِيْقَ مِنْهُمُ حَبَلَ أَكْثَرُهُمُ لا يُؤْمِنُونَ @

وَ لَمَّا جَآءَهُمُ مَسُولٌ مِّنْ عِنْ اللهِ مُصَرِّقٌ لِّمَا مَعَهُمُ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ مِّنَ اللهِ مُصَرِّقٌ لِمَا مَعَهُمُ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ اللهِ مُصَرِّقٌ لِمَا مَعَهُمُ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ اللهِ مُصَرِّقُ لِمَا مَعَهُمُ مَنَ أَعَدَ مُعَالًا مَعَهُمُ مَا يَعْدَا مُعَالًا مَعَهُمُ مَا يَعْدَا مُعَالًا مَعَ مُعَالًا مَعَ مُعَالًا مَعَ مُعَالًا مَعَ مُعَالًا مَعَ مُعَالًا مَعَ مُعَالَ مَعَالَ مَعَامَ مَعَامُ مُعَالًا مَعَالَ مَعَالَ مَعَالَ مَعَالَ مَعَالَ مَعَالَ مَعَالَ مَعَالُهُ مَن اللهُ المَعَامَ مَعَامُ مَعَالُ مَعَالَ مَعَالًا لَعَالَ مَعَالًا مَعَامُ مَعَالًا مَعَالًا لَعَنْ مَعَالَ المُعَالَ مَعَالًا مَعَامُ مَعَالًا مَعَامَ مَعَالَ مَعَامَ مَعَالَ مَعَالَ الْحَالَ مَعَالَ مَعَالُ مَعَالَ مَعَامَ مُعَالًا مُعَامًا مَعَالًا لَعَالَ مَعَالَ مُعَالًا مَعَالَ مُعَالًا مُعَالًا مَعَالَ مُعَالَ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالَ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالُمُ مُعَالًا مُعَالَعُهُ مُ مَعَالًا مُعَالًا مُعَالَيْنَ مُ مِعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَامُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَامًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالُمُ مَا مُعَالًا مِعَالًا مُعَالًا مُعَالَعُهُ مُ مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَامًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالَ مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَامًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالُولُولُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالُ مُ مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُ مُعَالًا مُعَالًا م مُعُمُ مُعَالًا مُعَامُ مُعَامًا مُعَالًا مُعَامًا

الرجمة

O "آیااییانہیں ہے کہ جب بھی انہوں نے کوئی پختہ دعدہ کی توان میں سے ایک گروہ نے اس وعد ے کوتو ژدیا' بلکہ ان میں سے اکثر لوگ ایمان نہیں لاتے''۔

O "اورجب ان کے پاس اللہ کی طرف سے پیغامبر آیا کہ جوان کے پاس موجود سکتاب کی کہ تعدیق کرتا ہے کہ تعدیق کرتا ہے کہ تعدیق کرتا تھا تو ان لوگوں میں سے کہ جنہیں کتاب دی گئی تھی ایک گروہ نے اللہ کی کتاب کو اس طرح پس پشت ڈال دیا جیسے کہ وہ اس کے بارے میں پھی جانے ہیں نہیں'۔ (۱۰۱)

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

''میز'' کامعنی ڈال دینا اور چینک دینا ہے (اور بیدوعدہ تو ڑنے کے معنے میں بھی آتا ہے)۔ يغير اسلام كآمد كاحواله! 0" وَلَبَّاجَاءَهُمْ مَسُوْلٌ... اس آیت میں ''رسول'' سے مراد حضرت پینجبر اسلام محمد مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیں نہ کہ ہر رسول' کیونکہ آ تحضرت ہی ایسی کتاب ( قرآن مجید ) لائے جوان (یہودیوں ) کے پاس موجود کتاب الہی ( تورات ) کی تصدیق کرتی ب اور آیت کے پہلے الفاظ "وَلَمَّاجاً عَمْم " (اور جب ان کے پاس آیا) بھی اس امر کی دلیل ہے کہ اس سے مراد أنحضرت بي كيونكه بدالفاظ استمرارا ومسلسل أفحامتن نبيس ديت بلكهان سايك دفعه كاآنابي تمجماجا تاب ہر حال ہیآ یت اس امر کی طرف اشارہ کررہی ہے کہ یہودیوں نے حضرت پنج براسلام کے بارے میں تورات میں مذکور بشارتوں اورخو محجر یوں کو چھیا کراور اس شخصیت پرایمان نہ لاکر کہ جس نے ان کے پاس موجود کتاب خدا (تورات كى تصديق كى بحق كى مخالفت كاعملى مظاہر ہ كيا۔

5r2

تفسيراكميز انجلد ا

# آیات ۱۰۲ و ۱۰۳

وَاتَّبَعُوْا مَا تَتْتُلُوا الشَّلْطِيْنُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْلَنَ \* وَ مَا كَفَى سُلَيْلَىٰ وَلَكِنَ الشَّلْطِيْنَ كَفَرُوْا يُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ السِّحْرُ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَائِلَ هَامُ وْتَ وَمَامُوْتَ \* وَ مَا يُعَلِّلْنِ مِنْ آحَدٍ حَتَى يَقُولَا إِنَّهَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ \* فَيَتَعَكَّبُوْنَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُوْنَ بِهِ بَيْنَ الْبَرُءِ وَزَوْجِه \* وَ مَاهُمُ بِضَاكَرَ يُنْ كَفُرُ أحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ \* وَيَتَعَكَّبُوْنَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمُ \* وَ لَقَدُ عَلَى الْمَدَانِ مَا لَهُ فِالْا خِرَةِ مِنْ حَلَيْ مَا السَّدَانَةُ وَلَا يَقْتُ الْبَرُءُ مَ وَاللَّا مَا مُوْتَ مَا لَهُ فَيْ اللَّهُ مَا يَعْدَلُونَ مَا يَعْدَى اللَّهُ مَا مَا مُوْتَ

وَلَوْأَنَّهُمُ مَنُواوَاتَقَوْالَمَثُوْبَةٌ مِنْعِنْدِاللهِ خَيْرٌ لَوْكَانُوا يَعْلَمُونَ ٢٠

تفسيراكميز انجلد ا

## ترجمه

· اور انہوں نے ان مطالب کی پیروی کی جو کہ شاطین سلیمان کے زمانے میں لوگوں کے سامنے بیان کیا کرتے شخ حالانکہ سلیمان نے کفراختیار نہیں کیالیکن شیطانوں نے کفراختیار کیااوروہ (شیاطین) لوگوں کوجاد دسکھایا کرتے تھے اور وہ منتر سکھاتے تھے جو دوفرشتوں ہاروت و ماروت پر بابل میں نازل کیا گیا تھا جبکہ وہ دوفر شتے اپنے او پر نازل ہونے والامنتر جب بھی کسی کو سکھاتے تو اس سے کہد بیتے تھے کہ ہم تو ····· تم لوگوں کی ····· آ زمائش کا ذریعہ بنا کر بیچے گئے ہیں کہیں ایسانہ ہو کہ تم اس .....منتر کی وجہ سے .....کافر ہوجاؤ (اس منتر کے ذریعے ہرگز کفر کی جانب نہ جانا) تا ہم لوگ ان ہے وہ کچھ سیکھتے تصح جس کے ذریعے میاں ہوی کے درمیان جدائی وتفرقہ ڈال سکیں جبکہ وہ خدا کے اذن کے بغیر کسی کونقصان پہنچانے برقادر ہی نہ تصاور .....اس کے علاوہ .....لوگ ان ( دوفر شنوں ) ے وہ کچھیکھتے تھے جوخودان کے لیے نقصان دہ تھا نہ کہ فائد مند<sup>ر</sup> حقیقت تو ہی ہے کہ دہ اچھی طرح اس یات سے آگاہ سے کہ جو محص ان .... مطالب ..... کا خریدار ہوال کے لیے آخرت میں کوئی چیز نہ ہو گ بہر حال جس چیز کے بدلے میں انہوں نے اپنے آپ کو بچ ڈالا وہ ان کے لیے بہت ہی بری تھی اب کاش دہ پر سب چھ جان لیتے''۔ (++) O " اورا گروہ ایمان لے آتے اور تقویٰ اختیار کر لیتے تو جو پچھ خدا کے پاس ہے دہ ..... ہر چیز ے ..... بہتر ب کاش دوال سے آگاہ ہوتے "۔ (101)

Presented by www.ziaraat.com

فسيرالميز انجلد ا

تفسيروبيان

عہدسلیمان میں جادو کی تعلیم کا ذکر O" وَاتَبْعُوْامَاتَتْلُواالشَّلِطِيْنُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْدُنَ..." (اورانہوں نے پیروی کی اس شیر کی کہ جوسلیمان کے عہد میں شیاطین لوگوں کے سامنے پڑ سے تھے) اس آیت کی تفسیر میں مفسرین کرام جس قدر اختلاف رائے رکھتے ہیں اتنا پور ےقرآن میں کسی آیت کی بابت منہیں رکھتے ہم ذیل میں چند جہوں کاذکر .....بطور خلاصہ محکرتے ہیں جن سے آپ کومفسرین کرام کے اختلاف دائے ک كثرت كااندازه بوجائ كاملاحظه بو:

شياطين كون ؟ (٣) \_ ' ' شیاطین ' سے مرادجنوں میں سے شیاطین ہیں یا انسانوں میں سے شیاطین ؟ یا دونوں کے شیاطین مراد یں؟

سلیمان کا ملک ؟ (٣) ۔ ' علی مُلْكِ سُلَيْدُنَ '' سسليمان كے ملك پر سساس ميں ' ملك ' سے مراد سے بحکہ ' سليمان كى حکومت ميں '؟ يااس سے مراد ب ' 'سليمان كے زمانہ ميں '؟ يااس سے مراد ب ' 'سليمان كے ملك پر '؟ ( كيونكه لفظ ' علیٰ '' ک ترجمہ ' پر' (او پر) ہے اور اسى کو لحوظ رکھا گيا ہے ) اور يااس سے مراد عبد ومملکت سليمان ہے؟

66 \*

کیانازل ہوا؟ (۷)۔ "وَمَاً اُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ... "میں حرف" ما" سے کیامراد ہے؟ آیا یہ موصولہ ہے اور یہ پورا جملہ یا تو" مانتلوا ... " پر عطف کے طور پر ہے؟ یا" السحر " پر عطف (لوشا) ہے اور اس طرح اس کامتنی سے ہے کہ شیاطین لوگوں کو جا دو اور وہ مطالب تعلیم دیتے تصح جوان دو فرشتوں (ہاروت و ماروت) پر نازا ہوئے تصح؟۔ یا یہ کہ" ما" موصولہ نہیں بلکہ نافیہ ہے اور" و' استینا ف کے لیے ہے ( نے مطلب کے بیان میں ہے ) تو اس صور۔ میں اس کامعنی ہے بی ن اور ان دو فرشتوں پر جا دو نازل نہیں ہوا کیتی جیسا کہ یہودی خیال کرتے ہیں ایسانہیں ہے؟

### \$\$

نفسيراكميز انجلد ا

نازل کیاجانا؟ (۸)۔ 'وَمَا أُنْزِلَ ' میں نازل کتے جانے سے مراد کیا ہے؟ آیا اس سے مراد آسان سے پنچا ترنا ہے؟ یا اس سے مرادز مین کی بلندیوں اور بلند مقامات ..... او ٹچی چٹانوں دغیرہ .....سے نیچ آنا ہے؟

دوفر شتے؟ (۹)۔ ''الْمَلَكَيْنِ'' سے كيامراد ہے؟ آيا ال سے دوآ سانى فرشتے مراد ہيں يا دوباد شاہ؟ اگر دوفر شتے مراد ہوں تو (ملكين ) لام پرزبر كے ساتھ ال كى قرائت كى جائے گى كيونكه '' ملك' ' سلام پرزبر كے ساتھ ہوتو ال كامتى ہے فرشتدا در ' «ملكين' ال كا شنيہ ہے جو دو كے عدد كے ليے استعال ہوتا ہے اور اگر اسے '' ملكين' ' سلام كے نيچز ير كے ساتھ پڑھيں تو ال كامتى ہے : دوباد شاہ' ، كيونكه '' ملك' ' سلام كے نيچز ير كے ساتھ سلام كے نيچز ير كے ساتھ پڑھيں تو ال كامتى ہے : دوباد شاہ' ، كيونكه '' ملك' ' سلام كے نيچز ير كے ساتھ سندام سے نيچز ير كے ساتھ پڑھيں تو ال كامتى ہے : دوباد شاہ' ، كيونكه '' ملك' ' سلام كے نيچز ير كے ساتھ سند مفرد ہے اور ال سے تشنيہ ' ملكن پڑھيں تو ال كامتى ہے : دوباد شاہ' ، كيونكه '' ملك' ' سلام كے نيچز ير كے ساتھ سند مفرد ہے اور ال سے تشنيہ ' ملكن پڑھيں تو ال كامتى ہے : دوباد شاہ' ، كيونكه '' ملك' ' سند لام كے نيچز ير كے ساتھ سند مفرد ہے اور ال سے تشنيہ ' ملكن پڑھيں تو ال كامتى ہے : دوباد شاہ' ، كيونكه '' ملك' ' سند لام كے نيچز ير كے ساتھ سند مفرد ہے اور ال سے تشنيہ ' ملكن '' ملكن '' رئیل کا میں نے : دوباد شاہ' ، كيونك ' کہ الام کے نیچز ير كے ساتھ سند مار دے اور ال سے تشنيہ ' ملكن '' ملكن ' رزم کا ميں خور مارى وجہ ہے ' ملكان' كى بجائے ملكمين آتا ہے اور سي غير معروف قرائت ہے يعنی ' ملكين' ' كولام ' ملكن ' رزم کا منہ ہو ہو منا غير معروف ہے جبلہ لام پرزبر كے ساتھ پڑھنا معروف عام ہے۔ '' ملكين'' ( دوفر شیت ) کے بارے ميں بيا حال بھى ديا گيا ہے كہ ال سے مراد دونيك بند ہے ہوں يا جو ظاہرى طور پرا پڑھى ہوں!

بابل شہر یاعلاقہ؟ (۱۰) ۔ آیت مبارکہ میں ' بِبَابِلَ '' سے کیا مراد ہے؟ آیا اس سے مراد عراق کا شہر بابل ہے؟ یا اس سے ' دماوند'' کا شہر بابل مراد ہے؟ یا اس سے مراد ' نصیبدین '' سے ' دائس العین '' تک کا علاقہ ہے؟

تعليم اورسكهانا؟ (١١) - " صَائِعَلِيْنِ " (ووقعليم ني ديت شھ) مين " تعليم " سے كيامراد ب آيااس سے مرادبد ہے کہ وہ لوگوں کو سکھاتے ہيں تھے؟ یااس سے مراد میہ ہے کہ لوگوں کے سامنے اظہار نہیں کرتے تھے؟ کیونکہ اگر ' دیعلمان'' کولام پر شدہ کے ساتھ پڑھا جائے تو ہہ بات تفعیل … تعلیم …… سے ہوگا اور اگر''یعلمان'' کولام کے بنچےزیر کے ساتھ پڑھا جائے تو یہ باب افعال …… اعلام ..... سے ہوگا' پہلی صورت میں تعلیم دینا اور سکھا نا مراد ہوگا اور دوسری صورت میں اعلان واظہار کرنے کے معنے میں -121

بہر حال اگر اس آیت مبار کہ کی بابت گونا گوں جہات میں پائے جانے والے اختلاف رائے اور تمام مذکورہ احمالات کوایک دوسرے سے ضرب دیں توان کی تعداد حیرت انگیز حد تک پہنچ جاتی ہے لیتی تقریبا ۲۰۰۰ ۲۱۱۲ تالات بنتے بیں۔ ! (24 x3<sup>9</sup> x4) (اوروہ اس طرح کہ ہم نے جواحمالات ذکر کتے ہیں ان کی تعداد چودہ ہے اور پھر ان میں سے ہر ایک میں کٹی اقوال واحمالات ہیں مثلاً کسی میں چاراحمال کسی میں دواحمال اور کسی میں تین احمال بیتی ان چودہ احمالات میں سے ایک احمال میں چاراحمالات ذکر کتے گئے اور چاراحمالات میں سے ہرایک میں دواحمال اور نواحمالات میں سے ہرایک میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو کیجا کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات میں میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو کیجا کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات میں میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو تکو کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات میں میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو تک کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات میں سے مرایک میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو تک کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات کو ایک میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو تک کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات کو ایک میں تین احمالات ذکر کتے گئے ہیں ۔لہذا گر ہم آیت کی بابت تمام احمالات کو تک کر تا چاہیں اور ان تمام احمالات کو ایک عدد لکھیں اور چار مرتبہ ۲ کا عدد لکھیں اور پھر ان سب کو آ پس میں ضرب دیں (جیسا کہ ذکر کیا گیا ہے:

حقیقت امرید ہے کہ بیسب کچھ تر آن مجید کی محیر العقول تر تیب واسلوب بیان کی منفر دصورت ہے کہ ایک آیت سے اس قدر معانی سمجھ جاتے ہیں اور وہ سب معانی ایک دوسرے سے مختلف ہونے کے باوجودا پنی اپنی مخصوص جہت میں صحیح نظر آتے ہیں اور ان کا مختلف ہوتا، قر آن مجید کی فصاحت وبلاغت پر نہ صرف سیک ما تر انداز نہیں ہوتا بلکہ اس کلام اللی کی بلند پاید فصاحت وبلاغت کونما یاں طور پر واضح کرتا ہے اور ریصرف اسی آیت میں نہیں بلکہ دیگر کئی آیات میں بھی بہی صورت نظر آتی ہے، مثلا:

سوره ، بود، آیت مبارکه ۱۲:

تفسيراكميز انجلد ا

" اَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةَ قِوْنَ مَّ يَجِوَ يَتُلُوْ كَاشَاهِ كَاشِنَهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِنْبُ مُوْسَى إِمَامًا وَّ مَحْمَةً" ( آیاد و محض جواب پر دردگار کی طرف سے داخ دلیل کا حال ہوا ور اس کے پیچے خود اس کا پنا گواہ بھی ہوا ور اس سے پہلے مولیٰ کی کتاب یہ گواہی دے چکی ہو۔جو کہ رہبر اور رحمت ہے۔۔..) اس آیت کی تغییر میں بیان کیا جائے گا کہ اس کی بابت کس جہت میں کیا احتمال دیا گیا ہے اور آپ ملاحظہ فرما کی

گے کہاس ٹر بھی بے شارا راء پیش کی گئی ہیں جواپنے اپنے مقام پر صحیح نظرا تی ہیں اور آیت کے اصل موضوع سے متصادم بھی مہیں ہیں۔

بہر حال اس مقام پر بیدامر قامل ذکر ہے کہ بیدا بت (زیر بحث) اپنے سیاق واسلوب بیان کی روسے یہودیوں کے بارے میں بیانکشاف کرتی ہے کہ ان کے درمیان جا دوران کج تھا اور دہ اس .....جا دد ..... کی اصل بنیا دایک یا دودا تعات کو سمجھتے تھے جوان کے درمیان مشہور تھے یعنی حضرت سلیمان علیہ السلام کا دا قعہ اور بابل میں آنے دالے دوفر شتوں باروت د ماروت کا دا تعدینا برایں بیدا بیت اسی دا تعد کی طرف اشارہ کرتی ہے جو یہودیوں کے درمیان مشہور تھا اور دہ اس سے باز اور اسے ' جادو' کی اصل داساس سمجھتے تھے کیکن قر آئی بیانات سے بیہ بات داخر چر کی درمیان مشہور تو اور کہ کہ دو

ا۔ حضرت سلیمان کے بارے میں: قرآن مجد فر حضرت سلیمان کے بارے میں یہ بیان کیا کہ انہوں نے کی قسم کا کوئی جاد ونہیں کیا اور وہ قطعی طور پر جادو گر نہ تصاور دہ جادو کر کیو کر ہو سکتے تضے جبکہ جاد و خدا کا انکار کرنے کا دوسرا نام ہے (جادو گفر ہے) کیونکہ یہ خدا کے مقرر کردہ ان اصولوں اور عالم طبیعت میں پائی جانے والی تلاق کر دی ہے تو حضرت سلیمان علیہ السلام اس طرح کا کفر کیونکہ عبارت ہے جن کی خداوند عالم نے تمام زندہ موجودات کونشا ند ہی کردی ہے تو حضرت سلیمان علیہ السلام اس طرح کا کفر کیونکہ اختیار کر سکتے ہیں انہوں نے ہر گر کفر اختیار ٹیس کیا کیونکہ دہ معصوم نہی ہیں اور کی معصوم سے نظر انداز ہونے سے اور حقیقت میں ہے کہ ''و حمار خدی مام زندہ موجودات کونشا ند ہی کردی ہے تو حضرت سلیمان علیہ السلام اس طرح کا کفر کیونکر اور حقیقت ہیں ہے کہ ''و حمار خدی اختیار ٹیس کیا کیونکہ دہ معصوم نہی ہیں اور کی معصوم سے نظر اختیار کر نے کا امکان نہیں بلکہ شیا طین نے کفر کیا کہ لوگوں کو جادو کی تعلیم و نے ہیں اور ''و کھڑ خون النا کاس السِنے '' سلیمان نے نفر اختیار نہیں کیا اور حقیقت ہیں ہے کہ ''و حمار حوادو کی تعلیم دیتے ہیں اور ''و کھڑ ڈون النا کی السینے '' سلیمان نے نظر اختیار نہیں کیا بلکہ شیا طین نے کفر کیا کہ لوگوں کو جادو کی تعلیم دیتے ہیں اور ''و کھڑ ڈون النا کی اسینے ڈون اور خیر فی خون کا ان کار کی '' انہوں نے اس بات کواچھی طرح جان لیا کہ جس خص بلکہ شیا طین نے کفر کیا کہ لوگوں کو جادو کی تعلیم دیا ہوں ''و کھڑ ہوں ایکن سے اور خون سے نہ ہوں خالی کر کو ہوں '' میں ہوں نے اسیاں کی خدود کوں کی میں میں اور ''و کھڑ کی کھڑ کو کا نیک کہ میں بار سے کھڑ کو کا تک کی ہوں کی کھڑ ہوں '' کار لیڈ اسلیمان کا مقام دور توں ہواں لیا کہ جس خص کی ہو ہوں ہے ہوں میں میں دی جو میں کی کھر ہوں ''

تفسيرالميز انجلد ا

اورالی حکومت واقتد ار سے نواز اجواس کے بعد کسی کے لیے سز اوار نہیں۔ قرآن مجید میں حضرت سلیمان کے بارے میں اس طرح واضح و صرح بیانات کے باوجودان کے بارے میں جادو اور کفر کی نسبت دینا عقل کے اند سے بن اور تا پاک سوچ کے علاوہ پچھنہیں ہوسکتا' وہ نبی شے، معصوم شے، خدا ک برگزیدہ شخصیت سے، عبدصالح شے، وہ بھی جادو جیسے کفرآ میز عمل کو انجام نہیں دے سکتے۔ ان کے بارے میں جو بیہودہ با تیں کی گئیں اور خرافات پر مبنی کہانیاں گھڑی گئیں وہ سب شیاطین کے کام ہیں کہ انہوں نے جنوں اور ان انوں میں سے اپ دوستوں کو یہ کہانیاں سنا کر اور آئیں جادو کی تعلیم دے کر لوگوں کو گمراہ کیا اور کا فر ہو گئے۔ ورنہ حضرت سلیمان کی بلند یا پی شخصیت کہاں اور یہ کفرآ میز اعمال کہاں۔

۲۔ پاروت و ماروت کے بارے میں! قرآن مجید نے بابل میں آنے والے دوفرشتوں ہاروت و ماروت کے بارے میں یہودیوں کے بیانات و نظريات كي ان الفاظ ميں تر ديدگي كه اگرجه ان دوفرشتوں پرجاد وكاعلم نا زل كميا تميا تعاليكن اس ميں اس لحاظ سے كسى طرح کوئی حرج لازم مبین آتا کمکن ب میصرف لوگوں کی آزمائش اور انہیں آزمانے کے لیے نازل کیا گیا ہو (جیسا کہ خود انہوں نے بھی کہا" اِنْهَانَجْنُ فِتْنَةٌ "ہم تو صرف آ زمائش کے طور پر آئے ہیں)اور اس ذریعے سے خدالوگوں کا امتحان لیتا چاہتا ہوجس طرح خدادند عالم نے بن نوع آ دم کے دلوں میں شراور برائی کی طرف جھکاؤ کا احساس پیدا کردیا ہے اور اسے ان کی آ زمائش وامتحان کا ذریعہ بنا دیا ہے کہ جے'' قدر'' (تقدیر الہٰی) کا نام دیا جاتا ہے تو یہ سب کچھ آ زمانے کے طور پر ہوتا ہے۔ نہ یہ کہ خداکسی انسان سے شراور برائی کے ارتکاب کا خواہاں ہے ، ... بنابرایں وہ دوفر شتے بھی امتحان اور آ زمائش کے طور پر بیچیج گئے متصادران پر جادد کاعلم بھی نازل کیا گیا تھالیکن وہ جب بھی سی کوجاد د کی تعلیم دیتے تو پہلے ہی اس سے بیہ کہہ دیتے تھے کہ ہم تمہاری آ زمائش وامتحان کے طور پر بیسیج گئے ہیں کہیں ایسانہ ہو کہ اس جادو کو کہ جسےتم سیکھ رہے ہوغلط مقام پراستعال کرنے لگوادراس کے اصل موارد یعنی ابطال سحر (جا دوکوتو ڑنے اور اس کا اثر زائل کرنے اور جا دوگروں کی غلط کاریوں کو بے نقاب کرنے) کے علاوہ اس سے استفادہ کردلیکن لوگوں نے ان (فرشتوں) کی نصیحتوں پر کان نہ دھرے اور ایسے مطالب واعمال سکھنے کے دریے رہے جن کے ذریعے خداوند عالم کی طرف سے عالم طبیعت کے معمولات میں مقرر کی جانے والی مسلحتوں کوضائع کردیں اور فتنہ دفساد پیدا کریں، چنانچہ دہ لوگ جادو کے ذریعے میاں بیوی کے درمیان تفرقہ و جدائی ڈالنے اور فتنہ وفساد بریا کرنے کے اسباب فراہم کرتے تھے اور ایسے امور کاعلم حاصل کرتے تھے (حاصل کرنے کے خواہاں ہوتے بتھے) جوان کے لیے سراسر نقصان دہ ہونہ کہ فائدہ مندُ پس خداوند عالم کا بیفر مانا کہ ' وَانتَبَعُوْا'' سانہوں نے پیروی کی … تواس سے مرادیہ ہے کہ جو یہودی حضرت سلیمان کے زمانہ کے بعد آئے انہوں نے اپنے پیشروبزرگوں کے طرز عمل کی تقلید کرتے ہوئے انہی غلط ونا درست اور جھوٹی پاتوں کی پیردی کی جو حضرت سلیمان کے زمانے میں شیاطین

این طرف ہے گھڑ کے پیش کرتے دیتے تھے۔ اس مقام پر بیکنت قابل توجہ ہے کہ آیت میں '' نَسْلُوا'' کو '' عَلٰی '' کے ساتھ متعدی کر کے ذکر کیا گیا ہے جس ے مذکور بالا مطالب کی صحت کا ثبوت ملما ہے یعنی سید کہ شیاطین غلط وجھوٹی با تیں لوگوں کے سامنے پیش کرتے تھے (تتلوا تکذب کے منتے میں ہے)اور بیچی ثابت ہوتا ہے کہ 'شیاطین' سے مرادجن ہیں کیونکہ وہ حضرت سلیمان کے ہاتھوں مخراور رام کئے گئے شخصاور آ خجاب کی طرف سے نا گوارترین تختیوں کا شکار متصاور آ نجناب ان کی شرائگیزیوں کورد کنے کے لیے ان يرم مدوحيات تلك ركعة متف چنان يداس سلسله من خداوند عالم في ارشاد فرمايا: سوره ءانبباء آيت ٨٢: \* وَمِنَ الشَّيْطِيْنِ مَنْ يَتْخُو صُوْنَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ حَمَلًا دُوْنَ ذَلِكَ وَكُنَّا لَهُمْ حفظِيْنَ " ( ادرہم نے شیاطین میں سے ان افراد کوسلیمان کے تابع کر دیا جوان (سلیمان) کے لیے دریا سے جواہرات نکالتے بتصادراس کے علاوہ دیگر کام بھی انجام دیتے بتھے اور ہم نے ان کوا پنی حفاظت دیگرانی میں رکھا ہوا تھا) ایک اور مقام پریوں ارشاد ہوا: سوره وسا آيت ١٢: \* كَلَبَّاخَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنْ لَوُ كَأَنُوْ ايَعْلَمُوْنَ الْغَيْبَ مَالَبِثُوا فِي الْعَنَ ابِ الْبُهِين ''-(جونہی سلیمان گریے توجنوں پر بیہ بات داضح ہوگئی کہ اگر وہ غیب کاعلم رکھتے تو اس طرح سے ……سلیمان کر طرف سے ..... بختیوں اور ذلت آمیز سلوک سے دوجار شد بتے) ان دواً يتول سے داختح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ اس .....زير بحث .....آيت ميں شياطين سے مرادجن ہيں۔ · Le Mar سليمان \_ كفرك في! C1 A + 2 + 10 1 + 24 + 2 0" وَمَاكْفَى سُلَيْهِنْ (ادرسلیمان نے کفراختیار نبیں کیا) لینی سلیمان نے جاد دکاعمل کیا ہی نہیں کہ دہ اس کی وجہ سے کافر ہو گئے ہوں البتہ شیاطین نے کفراختیار کیا کیونکہ و لوگوں کو گمراہ کرتے تھےاورانہیں جادو کی تعلیم دیتے تھے۔

### تفسيراكميز انجلد ا

ہاروت وماروت برنازل ہونے والی چیز O ''وَمَاَ اُنْزِلَ...) (اورجو پچھنازل کیا گیا....)۔ یعنی یہودیوں نے اس کی پیروی کی جو بائل میں دوفر شتوں ہاروت وماروت پر بذرید الہام نازل کیا گیا تھا جبکہ دو دونوں جب بھی کسی کوجا دو کی تعلیم دیتے تو پہلے ہی اسے اس .....جادو...... پرعمل کرنے سے رو کتے تھے اور اس سے کہتے شتھ کہ ہم تو لوگوں کی آ زمائش کے لیے بیسجے گئے ہیں لیٹن خدا چاہتا ہے کہ ہمارے ذریعے تمہاری آ زمائش کرے.....تمہیں

فرشتوں سے علم O'' فَيَتَعَلَّمُوْنَ مِنْهُمَا...' (ان دونوں تے عليم حاصل کرتے تھے)۔ اس جملہ میں'' مِنْهُمَا'' (ان دونوں) سے مراد دوفر شتے ہیں یعنی ہاروت و ماروت 'اور'' مَا يُفَرِّقُوْنَ بِهِ'' (جس کے ذریعے تفرقہ ڈالتے تھے) سے مراد وہ جادو ہے جس پر عمل کر کے اس کے اثر سے میاں یوی کے درمیان تفرقہ و جدائی اور اختلاف ڈالتے تھے۔

جادوگروں کے کمل کی تا ثیر کے بیان پر مشتل ہے،اس لیےاس کی تا ثیر کی بابت وضاحت ضروری تقی تا کہ کوئی شخص سی غلط<sup>ن</sup> بح کا شکار نہ ہونے پائے لہٰذا بیار شادفر مایا:'' میۃا ثیر خدا کے اذن کے ساتھ ہی ممکن ہے''۔

جادواور آخرت O نقل علوم ہو گیا کہ جس نے بھی اسے ترید الا خریز قوم ن خلاق (اور انہیں معلوم ہو گیا کہ جس نے بھی اسے ترید اس کے لیے آخرت میں پھی نہ ہوگا)۔ اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ انہوں نے اپنی عقل سے اس بات کو بچھ لیا کہ جادد کا ترید ار تحرت میں پچھ بھی نہ پا۔ گا کیونکہ عقل اس بات کو اچھی طرح بچھ سکتی ہے۔ عقلی طور پر یہ بات مسلم اور جرطرح کے فتک وشبہ سے بالاتر ہے۔ جادد، انسانی معاشر مے میں برائیوں اور فنڈ دونساد کی جڑ ہے اور اس کے ذریعے معاشرتی امن وامان تباہ و بر باد جسک عقلی فیصلے کے علاوہ بھی یہود یوں کو حضرت مولی علیہ السلام کے اس واضح بیان سے جادو کی بری تا شیر کے بارے میں اچ طرح معلوم ہو چکا تھا کہ انہوں نے فرمایا: " وَلَا يُفْلِ حُمَالَتَ اَحْدَ حَدَّ مَنْ آَنَی '' (سورہ ء طر، آیت جاد کر جہاں بھ جائے یا جو پچھ بیش کر ہے، بھی کا میا بنیں ہو سکتا۔ سی جملہ خدادند عالم نے حضرت مولی علیہ السلام سے فرمایا تھا مولی علیہ السلام نے اپنی قوم کے سامنے بیان کیا۔

تفسيرالميز انجلد ا

ايمان اور تقوك

0 لَوُاَنَتَهُمُ اَمَنُوْاوَاتَّقَوْاس " (ادراگردہ ایمان لے آئیں ادرتقو کی اختیار کرلیں ۔)۔ لیتن اگردہ لوگ شیاطین کی پیردی کرنے ادرجاد دوکاعمل کر کے نفراختیار کرنے کے بجائے ایمان لے آئیں ادر متقی د پر ہیزگار بن جائیں تو یقیناان کے لیے جو اجرو تو اب خدائے پاس ہوگا، اس میں ان کی بہتری د جلائی ہے اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ''جادد کے سبب کفر'' سے مراد اعتقادی طور پر کافر ہونا نہیں بلکھل کے مرحلہ میں کفراختیار کرنا ہے جیسے زکاد ق

ہوتا ہے کہ یہودی اگر چدایمان لائے لیکن انہوں نے تقویٰ و پر ہیزگاری اختیار نہ کی ..... اور اپنے ایمان پرعمل نہ کیا .... اس لیے ان کے ایمان کو کو کی اہمیت حاصل نہ ہو تکی اور وہ ایمان پرعمل نہ کرنے کی وجہ سے کا فرقر اردیتے گئے۔ خدائی اجرو تو اب اس جملہ سے مراد ہے ہے کہ اگر وہ اس امر کی طرف متوجہ ہوتے تو انہیں معلوم ہوجا تا کہ وہ جادو کے ذریعے جونوا کہ حاصل کرنے کے درپ ہیں ان سے کہ اگر وہ اس اجرو دیکھ ہوتا ہے کہ شوہ اس میں آگاہ ہوتے )۔ حاصل کرنے کے درپ ہیں ان سے کہ اگر وہ اس اجرو دیکھ ہوتا ہے ہوتے تو انہیں معلوم ہوجا تا کہ وہ جاد کے دونو اکم

نددين والے كاكفر كيونك اكراس سے اعتقادى طور بركافر ہونا مراد ہوتا تو خداوند عالم" لَوْ أَنْصُمْ أَمَنُو أَلَمَتُو بَةً " كَهدكر

ایمان کواجروتواب کے لیے کافی قرار دیتااور'' وَاتَّقَوْا'' کے ذکر کرنے کی ضرورت ہی نہ چی جبکہ خدانے'' اِمَنُوْا'' کے بعد

· وواتَّقَوْا · فر ماکرایمان اور تقوی دونول کواجر وتواب کے استحاق کی شرط کے طور پر ذکر فر مایا ہے اس کا سبب بیجی معلوم

روايات يرايك نظر

جادوکی کہانی امام محمد باقتر کی زبانی تفسیر العیاشی اور تفسیر قمی میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کے حوالہ سے منقول ہے کہ آنجنابؓ نے آیہ ، مبارکہ " وَانَّتَبَعُوْا اَمَاتَتُلُو االشَّلِطِيْنُ عَلَّى مُلْكِ سُلَيْہٰنَ "کی تفسیر میں ارشاد فرمایا: جب حضرت سلیمان علیہ السلام انتقال کر گئے تواملیس نے جادد وضع کیا اور اسے ایک کتاب کی صورت میں یکجا کر دیا بچراسے لیپیٹ کراس کی جلد پر میلکھ دیا:" بیدہ علم ہے جسے آصف بن برخیا نے سلیمان بن داؤد بادشاہ کے لیے علمی خزانوں کے ذخیروں سے حاصل کیا بے لہذا جو شخص فلاں کا م میں کا میابی چاہتا ہووہ یوں کرے اور جو فلاں کا م میں کا میابی چاہتا ہوو یوں کرے (جادو سے استفادہ کرنے کے طریقے اور مقاصد ذکر کئے) پھر اس نے اسے حضرت سلیمان کے تخت کے پنچے دفن کر دیا اس کے بعد اسے دہاں سے نکالا اور لوگوں کے سامنے اسے پڑھا 'تو کا فروں نے کہا کہ 'اب معلوم ہوا کہ سلیمان نے اس سیلم سس کے ذریعے ہم پر غلبہ حاصل کیا ہے' کیکن مونین نے کہا دوسیس ایسا ہر گرنہیں ہو سکتا کیونکہ حضرت سلیمان ن علیہ السلام خدا کے بند بے اور الکہ بطیری شک کا سامنے اسے پڑھا 'تو کا فروں نے کہا کہ 'اب معلوم ہوا کہ سلیمان نے فرمایا: ''وَ انْبَعُوْ امَانَتْنُو اللَّٰ بِطِیْنُ عَلَیٰ مُلْلُ سُلَیْہُنَ '' کہ ان لوگوں نے اس چیز کی پردی کی جس شیا طی نے ارشا دور اقتدار میں پڑھا کرتے ہے۔

جیسا کہ آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ مذکورہ بالا روایت میں جادو کی اصل بناوٹ اور اس کا کتابی صورت میں لکھنااو، اسے لوگوں کے سامنے پڑھنا وغیرہ سب کچھ اہلیس کی طرف منسوب کیا گیا ہے لیکن اس نسبت سے اس (جادو) کی دیگر شیاطین جن وانس کی طرف نسبت کی نفی نہیں ہوتی کیونکہ ہر طرح کی شرارت و ہرائی کا اصل مذبع وسرچشمہ وہی (اہلیس) ہے او وہی ملھون اسے (جادوکو) وسوسوں اور دیگر ذرائع سے اپنے پیروکاروں اور چاہنے والوں کے ذہنوں میں ڈالٹار ہتا ہے اور ب

امام رضاً اور مامون رشید کے مکالمہ سے اقتباس کتاب عیون اخبار الرضائیں '' حضرت امام رضاعلیہ السلام کے مامون رشید عباسی کے ساتھ مکالے'' میں ذکر کیا گ ہے کہ آپٹ نے ارشاد فرمایا: " ہاروت و ماروت ' دوفر شت سے کہ جنہوں نے لوگوں کو اس لیے جادو کی تعلیم دی کہ دہ اس (جادو) کے ذریعے جادوگروں کی بیہودہ حرکتوں کے مقابلے میں اپنادفاع کر سکیں اوران کی مکاریوں چالبازیوں اور فریب کو بے انز کر سکیں ' محمد ہے کہ انہوں (ہاروت و ماروت ) نے اس دقت تک کسی کو جادو کی تعلیم نہیں دی جب تک اس سے رینیں کہہ لیا کہ ہم صرف تم لوگوں کی آ زمائش و امتحان کے لیے بیسے گئے ہیں کہیں ایسا نہ ہو کہ تم کفرا ختیار کرلو (جادو کے غلط استعمال سے کفر کی راہ پر چل پڑو) لیکن لوگوں نے ان کی ضیحتوں پر کان نہ دھر ے اور کی لوگوں نے جادو کو انہیں کا موں میں استعمال سے کفر کی راہ پر روکا گیا تھا اور جادو گروں کی چالبازیوں سے بیچنے کے لیے استعمال کرنے کی بچائے خود جادو گروں کی ماند مکاریوں اور چل پڑو) لیکن لوگوں نے ان کی ضیحتوں پر کان نہ دھر ے اور کی لوگوں نے جادو کو انہیں کا موں میں استعمال کیا جن سے انہیں روکا گیا تھا اور جادو گروں کی چالبازیوں سے بیچنے کے لیے استعمال کرنے کی بچائے خود جادو گروں کی ماند مکاریوں اور چالبازیوں میں مصروف ہو گئے چنانچوں نے ایسے کام کر نے شروع کرد ہے جن کے ذکر یع میں استعمال کیا جن سے انہیں واضلاف ڈال سکیں ای کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشاد فر مایا: " و مکا گھ مریف آسی بیوی کے در میان تفر تھ پا ڈن اللہ "کہ دو جادو کر ذریع کی کو کی نے قدان کا تریں پہنچا سکے مگر ہے کہ دو مایا دی انہوں ہے جن ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم کے ارشاد ڈر ایا ہوں ہیں ہو کے در میان تفرقہ ہو کے ذریع کو کی آتھاں نہیں پہنچا سکے مگر ہے کہ کے کہ کہ کہ میں ای دو ہو کہ کر ہو ہو تی آ کر الا

حضرت سلیمان کی انگوشی کاوا قعہ

تفسيرالميز انجلد ا

بدوا قعدد یگر روایات میں بھی تفصیل کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے اور بدان وا قعات کے باب میں مذکور ہے جن میں انہیاء کی لغزشوں کو بیان کیا گیا ہے۔ (مترجم) انبیاء ہرطرح کی لغز شوں سے پاک ہیں جن روایات میں لغز شوں کی نسبت انبیاء طرف دی گئی ہے وہ قابل قبول نہیں ہو سکتیں، آئمہ معصومین سے اس طرح کے بیانات کا صادر ہونا قطعا بعید ہے، سی سب نادان دوستوں، شیطان صفت دشمنوں کی جعل کردہ روایات کے سوا کچھنہیں چنا نچہ مولّف ؓ نے اس طرح کی روایات کی نفی کی ہے (آئمد بحثوں میں ذکر ہوگا)

باروت وماروت اورز مره کی داستان تفسیر'' درمنثور'' ہی میں اورسعید بن جریر ادرخطیب خوارزمی نے اپنی کتاب تاریخ میں '' نافع'' کے حوالہ سے ذکر کہ ب كدانهول في كها: ميں أيك سفر ميں عبداللدين عمر في جمراه تفاجب دات دُعل كي توعبداللد في تجم يے كہا كدديكھو! آ ، آسان پر سرخ سارہ نکل آیا ہے مانہیں؟ میں نے کہا، نہیں ! اس نے دوتین مرتبہ مجھ سے پوچھااور میں نے بھی نفی میں جواب دیا پھر یو چھا تو میں نے کہا: ہاں تو عبداللد نے کہا: ہم اسے خوش آمدید نہیں کہتے ۔۔ اس کے طلوع ہونے پر اظہار مسرت نہیں کرتے .... میں نے کہا: سبحان اللہ! بیتو خداوند عالم کے تابع فرمان اور اس کے قبضة قدرت میں ہے اور خدا کے ہرتکم کر اطاعت كرتاب عبداللدف كها: مين في جوبات تم مركو بود مين في محضرت يغير اسلام محمصلى اللدعليدوآ لدوللم ك زبان مبارک سے بن ب اپن طرف سے چھنہیں کہا، آنحضرت فرمایا: فرشتوں نے خدا کی بارگاہ میں عرض کی بارالہا! بز نوع آ دم کے گنا ہوں اوران کی غلط کاریوں پر تو کیونکر صبر کرتا ہے؟ خدانے ارشا دفر مایا: میں نے ان کی آ زمانت بھی کی ہےاور انہیں عافیت بھی دی ہے فرشتوں نے کہا اگر ہم ان کی جگہ پر ہوتے تو کبھی ایسانہ کرتے ہرگز تیری نافر مانی نہ کرتے ' فرشتو ر کی بات سن کرخداوند عالم نے ارشا دفر مایا: پس تم اپنے میں سے دوفر شتوں کو نتخب کروً فرشتوں نے اپن طرف سے بھر یور کوشش اورسوچ بیچار کے بعد بال آخر دوفرشتوں' مہاروت و ماروت' کا انتخاب کرلیا اور وہ دونوں زمین پر اتر آئے ۔خد نے ان دوفر شتوں پر''شق'' ڈال دی میں نے یو چھا (نافع نے کہا) : ''شق'' سے کیا مراد ہے؟ عبد للد نے جواب دیا: اکر سے مراد''شہوت' ہے! (انہیں شہوانی قوت واحساس عطا کیا)۔ پھران کے پاس ایک عورت آئی جس کا نام'' زہرہ' تھا اس نے ان دونوں کوا پنافریفتہ کرلیا اور ان کے دل خرید لیے لیکن ان میں سے ہرایک، دوس مے سے اپنے دل کا راز چھپا تار ہاادر میظ ہر نہ ہونے دیتا تھا کہ اس کے دل میں اس عورت کی محبت پیدا ہو گئ بے بال آخران میں سے ایک سے رہا نہ گیا اور اس نے اپنے ساتھی سے پوچھا کہ جو کچھ میرے دل میں آ گیا ہے آیا تیرے دل میں بھی وہی کچھ آ گیا ہے؟ اس نے جواب دیا ہاں پھر انہوں نے اسے بلایا اور وصل کی تمنا ظاہر کی اس عورت نے کہا اس وقت تک اپنے آپ کو آپ کے اختیار میں قر ارتبير د ي سكتى جب تك آب مجھ بيند بتادين كدوه كون سانام ب جس ك ساتھ آپ آسان پر چلے جاتے ہيں اور پھرز مين پر اتر آتے ہیں؟ انہوں نے وہ مام بتانے سے انکار کردیا'تا ہم چراس سے 'وصل'' کی خواہش ظاہر کی گراس نے انکار کردیا بال آخرانہوں نے اس کی بات مان کی اور اسے وہ نام بتا دیا جس کے ذریعے آسان پر جاتے اور پھرزمین پر اتر آتے تھے

تفسيراكميز انجلد ا

لیس جب کام انجام ہو گیا تو خدانے اس عورت کوایک ستار ہے کی شکل میں اٹھالیا اور ان دوفر شتوں کے پر کا دینے بھران دونوں نے بار گاہ الی میں اپنے کئے پر اظہار ندامت کیا اور تو بہ کی خداوند عالم نے انہیں اختیار دیا کہ ان دوبا توں میں سے ایک کوچن لو: (۱) میں تہمیں پہلی حالت میں پلٹا دوں گر قیامت کے دن تمہیں سزا دوں گا (عذاب کروں گا)۔ (۲) میں تمہیں دنیا ہی میں سزا دے دوں اور پھر قیامت کے دن تہمیں تمہاری اصلی حالت میں لے آؤں نہیں کران میں سے انجا نے دوسرے سے کہا کہ دنیا کاعذاب تو زوال پذیر ہے اور بالاً خرختم ہوجائے گالہذا ای کو قبول کرلیا جائے چنا نچران میں سے ایک میں سزا پانے کو آخرت کے عذاب تر دین پھر خداوند عالم نے ان پر وہی فرمانی کہ تم '' بائل' کی سرز میں میں از جاوئ چنانچہ دو'' بائل' میں چلے گئے وہاں خدانے انہیں ذلت سے دوچار کر دیا اور وہ اب آ سان وزین کے درمیان اوند ھے منہ چنانچہ دو'' بائل' میں چلے گئے وہاں خدانے انہیں ذلت سے دوچار کر دیا اور وہ اب آ میں از جاوئ

ہم حال بیروا قعہ سابقہ ردایات میں مذکور واقعہ کی مانند یہودیوں کی ان من گھڑت داستانوں کی طرح ہے جو وہ '' ہاروت و ماروت'' کے سلسلے میں پیش کرتے ہیں اور اس کے علاوہ سیر کہ خرافات اور بیہودہ ہاتوں پرمشتمل سیروا قعہ، یونا نیوں

کے ان خود سماختہ ویے بنیا دوا قعات کی مانند ہے جو دہ ستاروں اور سیاروں کے بارے میں پیش کرتے ہیں۔ مذکورہ بالا بیانات کی روشن میں ارباب تحقیق پر بیہ بات داضح ہوجاتی ہے کہ اس طرح کی جعلی ومن گھڑت روایات کہ جن میں انبیاء کرا ملیہم السلام کی طرف نہایت بیہودہ قشم کی باتیں منسوب کی گئی ہیں دراصل یہودیوں کی چالبازیوں اور مکاریوں کا ایک نمونہ ہے۔ اور اس بات کی دلیل ہے کہ وہ (یہودی) صدر اسلام میں محدثین کی صفوں میں تھس کرنہایت یراسرارطور پراحادیث کی تدوین میں اپنا تر استعال کرتے تھے اور اپنی مرضی کے مطابق بے بنیاد بانتیں احادیث میں درج کروادیتے تتھےاوراس گھناؤنے کام میں کٹی دوسر پےلوگوں نے بھی ان کا ساتھ دیا۔ لیکن اس کے باوجود خدادند عالم نے اپنی مقدس کتاب قرآن مجید کواس طرح اپنی خصوصی حفاظت میں رکھا کہ چالباز اور مکار دشمن اس میں دخل اندازی کرنے میں ناکام رہے چنانچہ جب بھی کوئی شیطان جاسوسی کی کوشش کرتا تو اس کا مکروہ چ<sub>ک</sub>رہ بے نقاب ہوجا تا تھااوراس کی مکاری عیاں ہوجاتی تھی اورخدا کا کلام ہرطرح کی آ میزش سے حفوظ رہتا تھا' چنا نچہ خداوند عالم في اين مقدس كتاب كى بابت يون ارشاد فرمايا: سورهء ججراً يت٩: " إِنَّانَحْنُنَزَّلْنَاالَةٍ كُرَوَ إِنَّالَهُ لَخُفِظُوْنَ (ہم نے ہی قرآن ...... ذکر ..... نازل کیا اور ہم اس کی حفاظت کرنے والے ہیں )۔ سوره وفصلت، آیت ۲ ۴: ٣ وَإِنَّهُ لَكِتْبٌ عَزِيْزٌ أَنْ الاَيَاتِيْهِ الْبَاطِلُ مِنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ لاَمِنْ خَلْفِه لتَزْنِيُلْ مِنْ حَكِيُمِ حَمِيُ (اور بیجزت والی کتاب بے باطل نہ اس کے سامنے سے آسکتا ہے اور نہ پیچھے سے بیجکمت والے اور تعریفول والے ....خدا کی طرف تازل ہوئی ہے)۔ سوره واسرى ، آيت ۸۲: وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْانِ مَا هُوَ شِفَاعٌ وَّمَحْمَةٌ لِّلْهُؤُمِنِيْنَ \* وَ لَا يَزِيْدُ الظَّلِبِيْنَ إلّ خَسَامًا" (اورہم قرآن نازل کرتے ہیں جومونین کے لیے شفااور رحمت ہے اور ظالموں کوسوائے خسارے کے پچھ حاصل شەبوگ)\_ ان آیات میں قرآن کی'' جفاظت'' کی بات کسی طرح کی قید د شرط کے ساتھ نہیں گی گئی بلکہ طلق انداز بیان شر اس مطلب کو بیان کیا گیا کہ قرآن مجید کسی طرح کے جعل اور آمیزش کواپنے قریب نہ آنے دے گا اور جوقر آن میں اپذ طرف ہے پچھشامل کرنے کی مذموم کوشش کرے گا قرآن اسے بے فتاب کرد ہے گااور اس کی تباہی کا چرچا ساری دنیا میں ہ

تفسيرالميز انجلد آ

جائے گاادرلوگ اس کے پس منظر و پیش منظر سے اچھی طرح آگاہ ہوجا نمیں گے۔ اس کےعلاوہ حضرت پیغیبراسلام کی بیرحدیث بھی موجود ہے جسے فریقین ( شیعہ دسیٰ) نے اپنی معتبر ومستند کتب میں تحریر کیاہے کہآ تحضرت کے ارشاد فرمایا: ما وافق كتاب الله فخدود وما خالف كتاب الله فاتر كود `` (جو كم كتاب فدا (قرآن) کے مطابق ہوا ہے لے لوادر جو کچھ کتاب خدا (قرآن) کے مطابق نہ ہو۔اسے چھوڑ دو)۔ ال حديث ميں حضرت بيغمبراسلام صلى اللَّدعليہ وٱلدوسلم نے ايک اصول اور معيار بيان فرمايا ہے تا كہ جوروايات آ محضرت اور آب کے اولیاء کرام ..... آئمہ اطہار علیہم السلام ..... کی طرف منسوب کر کے ذکر کی جائیں ان کی صحت وعدم صحت کواس معیار پر پرکھا جائے کہ اگراس کے مطابق ہوں تو انہیں سیج مان لیا جائے ورنہ چھوڑ دیا جائے میہ ایک بنیا دی اصول ہے جس کی روشن میں تمام احادیث وروایات کے معانی ومطالب کی چھان میں کرما آ سان ہے بہر حال قر آ ن مجید ہی کو معیار قراردے کردی وباطل کی تمیز کی جاسکتی ہے اور اس کے ذریعے باطل کو اس طرح محود ما بود کیا جا سکتا ہے کہ زندہ دلوں پر اس کا نام ونشان تک باقی ندر بے اور وہ ہردل سے آس طرح از جائے جس طرح کہ ہرنظر سے گرچکا ہے چنانچہ خداد ند عالم نے اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشا دفر مایا: سوره ءانبياء، آيت ۱۸: " بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُ مَغُهُ (بلکہ ہم حق کے ذریعے باطل کومٹادیتے ہیں پھروہ (حق)اس (باطل) کا نام ونشان ختم کر دیتا ہے)۔ سورہ ءانفال، آیت ، ٚۅؘؽڔؽؙٵٮڵڎٲڽؙؾؙ۠ڂؚۊۜٛٵڶڂڨۧؠؚػڶؠؾ؋ (اوراللہ جاہتاہے کہانے کلمات کے ذریعے حق کابول بالارکھے)۔ سوره ءا نفال ، آیت ۸: ٧ لِيُحِقَّ الْحَقَّوَ يُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرِ هَا لَهُجُرِ مُوْنَ (تا کمچن ثابت دستقر ہوجائے اور باطل مٹ جائے خواہ بدکار دمجرم لوگ اسے ناپند ہی کیوں نہ کریں)۔ مذکورہ بالا آیات شریفہ میں احقاق حق اور ابطال باطل کاذکر ہوا ہے تو ظاہر ہے کہ اس سے مراد سوائے اس کے نہیں کہان دونوں (حق وباطل) کی صفات دنشانیاں ظاہر ہوں جن کے ذریعے ان کے درمیان تمیز حمکن ہو سکے لیکن افسوس ہے کہ پچھلوگ بالخصوص ہمارے ہمعصر دانشوروں میں سے وہ حضرات جواکثر مادی بحثوں میں منہمک رہتے ہیں ادرجد ید مغربی تہذیب وتدن اور مادی ترقی سے مرعوب ہو چکے ہیں انہوں نے مذکورہ بالاحقیقت سے غلط استفادہ کرتے ہوئے سنت نبوگ کوسرے ہی سے ترک کردیا ہے اور صحیح ردایات کے مضامین کوبھی نظرانداز کردیا ہے گویا انہوں نے اس باب میں تفریط کا

راستداختیار کیا ہے جیسا کداخباری نظرید کے بعض پیروکاروں اہل حدیث اور تروریوں نے اس باب میں افراط کی راہ پر چلتے ہوئے ہرروایت کوخواہ وہ جس طرح سے بھی بیان کی گئی ہو قبول کیا 'جبکہ حقیقت امرید ہے کہ دونوں نظر یے غلط ونا درست ہیں یعنی ندا فراط سی سے ند تفریط کیونکہ جس طرح ہر طرح کی روایت کو سیسی قشم کے اصول وضابطہ کے بغیر سیسلیم کرنا ان دین معیاروں کی سراسر نفی کرنے کے برابر ہے جونن و باطل کے در میان تمیز کرنے کے لیے مقرر کئے گئے ہیں اور حضرت پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ والہ و کم کی طرف غلط و تا درست باتوں کی نسبت دینے کہ برابر ہے، ای طرح کی روایت کو سیسی قشم قبول نہ کر نا بھی درست نہیں کیونکہ اس سے نہ صرف ایک روایت کو نسبت دینے کے برابر ہے، ای طرح کسی دوایت کو سرے سے قبول نہ کر نابھی درست نہیں کیونکہ اس سے نہ صرف ایک روایت کی نفی ہوتی ہے بلکہ اس معیار کو بھی پس پشت ڈ ال دینا لازم آتا ہے جو قرآن مجید نے ہمیں بتایا ہے جبکہ قرآن محید ایس مقدس کتا ہے جس میں باطل و نا درست اور کی لازہ میں پشت ڈ ال دینا لازم

سوره ، حشر، آیت ۷:

" مَا التَّكُمُ الرَّسُوُلُ فَخُنُوْ لاَ وَ مَا نَطْهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوُا" (جو پچے رسول تمہارے سامنے پیش کریں (وے دیں)اسے لےلواورجس سے روک دیں رک جاؤ)۔ پر پیر

سوره ونسأ و، أيت ١٢٠:

" وَمَا أَنَّ سَلَنَا مِنَ سَلُوَ الَالَيْطَاعَ بِا ذَنِ اللَّهِ" (ہم نے کسی رسول کوئیں بیچ با گر صرف اس کیے کہ خدا کے تھم پر اس کی اطاعت کی جائے۔) بہ بیات واضح ہے کہ اگر حضرت پنج بر اسلام کے ارشادات یا آخضرت سے منقول روایات ہمارے لیے یا ان لوگوں کے لیے جو آ محضرت کے زمانہ میں موجود تو سے تحرآ پ کے حضور شرفیاب نہ ہو سکتے سے قابل قبول (جمت) نہ ہوں تو د بی حقاق تن کی بنیاد ہی باتی ذر ہے گی اور اس سے بالاتر یہ کہ بیانات اور خبر وں پر اعتاد کر نے کا جو عام اصول انسانی معاشر ے کی اچکا تی زندگی میں رائی شدر ہے گی اور اس سے بالاتر یہ کہ بیانات اور خبر وں پر اعتاد کر نے کا جو عام اصول انسانی معاشر کے کی اچکا تی زندگی میں رائی ہوا ور جو شی فطری و بر یہ کی طور پر اسے تسلیم کرتا ہے اس کی لئی ہوجائے گی جبکہ اس پر اعتاد کر تا من ان کرنے کی بات تو ری صرف د بنی بیانات ور وایات ہی میں بلکہ ہر شعبہ سے تعلق رک بی عند کھڑت اور جعلی باتوں کو میں پائی جاتی ہو ہو ہو ہو تی میں اور اس سے بالاتر یہ کہ بی معاشر کرتا ہے اس کی لئی ہوجائے گی جبکہ اس پر اعتاد کر تا من ان کرنے کی بات تو ری صرف د بنی بیانات ور وایات ہی میں نہیں بلکہ ہر شعبہ سے تعلق رک کے طور اور جعلی باتوں کو میں پائی جاتی ہو جو والے اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ ہر زمانے میں معاشرتی مسائی کا دار و ور میں من گھڑت اور جعلی باتوں کو میں پائی جاتی ہو جو دان سے باتات اور خبر وں سے معاشرتی معاشرتی مسائی کا دار و ور این میں بی موجو رہ میں میں میں ہوں ہو تے ہیں بی ہو ہو ہے تھا ہوں کو ہوں کی نہ ہوں کو میں پائی جاتی ہو جو دیں ان میں اور خوال گوں سیا می وغیر سیا می خوال کار فر ماہو تے ہیں جو کہ دینی بیات میں پائی جا نے بیان ی خبر پر تی جاتی دیں کی میں تک میں زیادہ ہیں لیکن سیا ہی دی نی میں کر ٹی چا ہے کہ ہمار انسانی فطری اصول ہی ہے کہ ہر بیاں این خبر پر کی جو تی میں اگر دو ہیں کی نے میات دیں ہو کی بی بی کر کی جاتے ہیں ہو کہ دین کی بی کی جاتے ہی ہوں ہی ہے کہ ہر

تفسيرالميز انجلد ا

ايك فلسفيا نه بحث

میایک داخ امر ہے کہ دنیا میں خارق العادت افعال وقوع پذیر ہوتے ہیں اورلوگ ان کا مشاہد کرتے ہیں یا پھر ان کے بارے میں مطلع ہوتے ہیں اورہم میں سے بہت ہی کم ایسے افراد ہوں گے جنہوں نے نہ تو کسی خارق العادت امر کا مشاہدہ کیا ہویا اس سے مطلع نہ ہوئے ہوں۔ بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ ہر خص اس کے بارے میں آگا ہی رکھتا ہے ..... تاہم ان افعال خارق العادت امور کے سلسلے میں کھک تحقیقت کے بعد یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ:

(۱) ان میں سے اکثر افعال کے اسب طبیعی وعادی ہیں یعنی خارق العادت ہونے کے باوجودان کے اسباب ''طبیعت' اور''عادت' کے دائرے سے خارج نہیں چنا نچہ ان افعال میں کئی ایسے ہیں جو''عادت' اور بار بار انجام دینے (مشق) کی وجہ سے انجام پذیر ہوتے ہیں مثلاً زہر..... یا زہر یکی چیزوں .....کا کھانا' غیر معمولی بھاری چیزیں اٹھالینا' فضا میں لگی ہوئی رہی پر چلناوغیرہ ' تو سیر سب کام ایسے ہیں جن کا انجام دینا عام طور پر آسان نہیں کیکن پچھاوگ اپنی مضبوط مشق اور بار بارانجام دے کر تجربہ حاصل کرنے کی وجہ ت آسانی کے ساتھ انہیں انجام دیتے ہیں' (۲) ان میں سے کچھ افعال ایسے ہیں جو بظاہر غیر معمولی یا خارق العادت معلوم ہوتے ہیں جبکہ ان کے اسباب عام لوگوں سے تحفیٰ ہوتے ہیں اور عام لوگ ان اسباب ت آگاہ نہیں ہوتے مثلا آگ میں کو دجانا' کچھ لوگ جلتی ہوئی آگ میں کو دجاتے ہیں گر آگ کے بھڑ کتے ہوئے شعلے ان پر اثر انداز نہیں ہوتے کیونکہ انہوں نے اپنے بدن پر ایسا تیل لگا یا ہوتا ہے جس کی وجہ سے آگ بدن پر اثر نہیں کرتی' ای طرح کچھ لوگ سفید کا غذ پر کچھ لکھے ہیں جس کے ظاہری ن نثان کا غذ پر نظر نہیں آتے اور جسے کھٹے دوالے تحف کے علاوہ کوئی نہیں پڑھ سکتا' اس کی وجہ یہ ہوتی حکام کی نثان کا غذ پر نظر ہیں آتے اور جسے کھڑ اس کے بھڑ کتے ہوئے شعلے ان پر اثر انداز نہیں ہوتے کیونکہ انہوں نے اپنے بدن پر ایسا تیل لگا یا ہوتا ہیں آتے اور جسے کھڑ کی کے بھڑ کر تا ہے جو اس کر تی ' ای طرح کچھ لوگ سفید کا غذ پر کچھ لکھے ہیں جس کے ظاہری نثان کا غذ پر نظر ہیں آتے اور جسے کھٹے دوالے تحف کے علاوہ کوئی نہیں پڑھ سکتا' اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ اسے ایسے بر دنگ مائع سے کھاجا تا ہیں آتے اور جسے کھڑ کی ہے بیا ہو کہ ہی پڑھ سکتا' اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ایے ایں از سے بین کے سے کھاجا تا ہیں آتے دور جسے انگا کو ظاہر کر تا ہے جب اسے آگ کے ساخت لا یا جائے' تو عام لوگ اس راز سے بیز ہوتے ہیں اور انجام دینے والا شخص اس قدر سرعت و تیز دی کے ساتھ کام کر تا ہے کہ دیکھنے والا اس کے سبب کو دیھ بیں پا تا در نہ اس میں کوئی معمولی سبب کے بغیر انجام پذیر پر ہوا ہے جبکہ حقیقت ام ریہ ہوتی ہے کہ دیکھنے والا اس کے سبب کو دیکھیں پا تا در اس کی کوئی غیر طبیعی سبب کار فر مانہیں ہوتا جس کہ تر خان کا رہ والے حضر ات غیر معین والا اس کے سبب کو دیکھیں پا تا در زمان

(۳) ان خارق العادت افعال میں سے پھر افعال ایس تی پھر او اور ایس جن پھر او خال ایسے بھی ہوتے ہیں جنہیں طبیقی وعادی اسباب کا مرہون منت قرار نہیں دیا جا سکتام شلاً غیب کی فہریں دینا بالخصوص سنعتم میں رونما ہونے دالے وا قعات کی پیشگوئی یا دوآ دمیوں کے درمیان محبت یاد شمنی پیدا کر نا گر ہیں کھولنا اور بائد صنائم میں رونما ہونے دالے وا قعات کی پیشگوئی یا دوآ دمیوں کے اور معبوط اراد سے کے ساتھ کی چیز کو ترکت میں لا نا اور ان جیسے دیگر افعال کہ جو دیا صن کرنے والے افراد انجام دیتے ہیں کہ ان میں سے بعض افعال کو ہم نے خود تھی دیکھا ہے اور لعض افعال کے بارے میں ہمیں موفق و معتمر ذرائع سے بتایا گیا ہے میں ان میں سے بعض افعال کو ہم نے خود تھی دیکھا ہے اور لعض افعال کے بارے میں ہمیں موفق و معتمر ذرائع سے بتایا گیا ہے ایسے افعال انجام دینے والے اکثر حضر ات آ ج بھی ہندوستان ایران اور بعض مغربی مما لک میں پائے جاتے ہیں اور کو کی مخص ان افعال کا انکار بھی نہیں کر سکتا بلکہ ان کا وقوع پڑ پر ہونا مسلم الثبوت ہے تا ہم اگر ان ریا ضنوں کی بابت گرا مطالعہ منتقبق اور خور وفکر کی جائے کہ جن کے سب سے وہ سند خان ایران اور بعض مغربی مما لک میں پائے جاتے ہیں اور کو کی دیکھاجا ہے تو دیو قلر کی جن کر سکتا بلکہ ان کا وقوع پڑ پر ہونا مسلم الثبوت ہے تا ہم اگر ان ریاضتوں کی بابت گرا مطالعہ من میں من او مال کا انکار بھی نہیں کر سکتا بلکہ ان کا وقوع پڑ پر ہونا مسلم الثبوت ہے تا ہم اگر ان ریاضتوں کی بابت گرا مطالعہ من اور خور وفکر کی جائے کہ جن کے سب سے وہ مسلمول العادت وغیر معمولی اور ان کی معنوبی اور ان کی مالک میں پڑ پر ہوتے ہیں اور دیکھاجا ہے تو پی چشقت کھل کر سامن تا جاتی ہے کہ پر سب پھوتوت اراد داور ان کی تاثیر پر خوت اعتماد کی وجہ میں اور ہوت کہ ہیں خان ان معارت العادت وغیر معمولی افعال کا سرچشہ، ارادہ کی من خور اور ان کی مرحم کی اور اس کی تاثیر پر خوت اعتماد کی دوشن شر میں تار میں میں جان میں اور العادت وغیر معمول افعال کا سرچشہ، ارادہ کی معنوبی اور اس کی اثر آ فرین پر پر مر دون کی پر پر اور اور وہ ہوتی پڑ پر ہوت ہے تو ہوتی پڑ پر ہو نے کا ملک ہو جات ہے پڑ ہر ہو ہوئی پڑ ہوت ہے تو ہوئی ہو ہو ہوں ہو تا ہے پھر اس کی بر آ آ ڈ بن پر پر میں ہوں ہوئی پڑ ہر ہوتی پڑ ہر ہو ہی کی می ہو ہو ہے ہو ہو ہ جو تو ہو ہو ہ ہ ہو ہو ہو ہ پر ہر ہوں ہو

نفسيرالميز انجلد ا

کے لیخصوص الفاظ کوخاص قشم کی چیز پر خاص قشم کی سیاہی یا پینسل سے لکھنا، یا روحوں کو حاضر کرنے کے لیے *کسی مخصوص* صفات کے حال بیچے کے سامنے آئینہ رکھادینا، یا مخصوص تعویذات اور ور دوغیرہ کا پڑھنا' تو بیرسب پچھارا دہ کی تا ثیر کے مخصوص حالات اورشرا ئط ہیں جن کی وجہ سے خارق العادت اور غیر معمولی افعال انجام پذیر ہوتے ہیں ٔ بنابرایں جب کسی چیز کے بارے میں علم ویقین حاصل ہوجائے تواس سے حواس کوالیی قوت مل جاتی ہے جس سے انسان اس چیز کا مشاہدہ کرنے لگتا ے اور وہ چیز جس کے بارے میں علم ویقین حاصل ہوا تھا اپنی مجسم صورت میں انسان کے سامنے آجاتی ہے' آپ خود بھی اس کو آ زماسکتے ہیں اور وہ اس طرح کہ آپ پہلے اپنے آپ سے کہیں کہ فلال چیزیا فلال مخص میرے سامنے موجود ہے اور میں اسے اپنی آنکھوں سے دیکھر ہاہوں اور اس بات کی بابت اپنے آپ کواچھی طرح سمجھا عمیں پھر عالم خیال میں اس طرح اس کا تصور کریں کہاس کے بارے میں کسی طرح کا شک وشہر ہاقی نہ رہے یعنی اس کے موجود نہ ہونے کا شائبہ تک نہ یا یا جائے بلکہ اس کے موجود ہونے اور سامنے قرار پانے کا پختہ یقین کرلیں تو آپ اس طرح محسوں کریں گے کہ وہ آپ کے سامنے ہے اور جس طرح سے آپ چاہتے تھا تی طرح آپ اسے اپنے سامنے اپنی آئھوں سے دیکھد ہے ہیں چنانچہ تاریخ میں کٹی ایسے واقعات مذکور ہیں کہ بعض حکماء واطباءا پنے مریضوں کا علاج اسی طریقہ سے کرتے تقصیعنی مریض کو صحت یا بی کا اس طرح یقین دلاتے تھے کہ پھراسے اپنی بیاری کا تصور تک ہاقی نہ رہتا تھا جس کے بعدوہ اپنے آپ کو صحت مند پاتا اور بیاری کے آ ثارتک باقی ندر بنے <sup>ب</sup>یعنی دہ صحیح معنے میں صحت مند ہوجا تا تھا'لہٰذا جب بیرسب کچھ کمکن ہے اور وقوع یذیر بھی ہو چکا ہے تو پھر یہ بات بھی خارج از امکان نہ ہوگی کہ اگر ارادہ تو ی ہوتوجس طرح اس کا اثر ارادہ کرنے والے پر ظاہر ہوتا ہے اس طرح سے دوسروں پربھی ظاہر ہوخواہ سی مخصوص شرائط اور حالات کے ساتھ ہویاان کے بغیر ہوئیتنی ارادہ کی تا ثیر میں مخصوص حالات و شرا ئط کارفر ماہوں یا نہ ہوں۔

مذکورہ بالامطالب سے جواہم نکات واضح ہوتے ہیں وہ یہ ہیں:

پہلانکت قوت ارادہ کی اثر آ فرین میں بید معیار طحوظ ہوگا کہ خارق العادت کا م انجام دینے والے شخص کواس چیز کے بارے میں علم ویقین حاصل ہو جواس کے مدنظر ہے لیکن بیضروری نہیں کہ اس کا بیٹم ویقین اصل حقیقت کے مطابق بھی ہو مثلا جولوگ ستاروں کو مخر کرتے ہیں وہ یہ نظر بید کھتے ہیں کہ آسانی ستاروں کے ساتھ پچھ دوعیں وابت ہیں جن سے استفادہ کیا جا سکتا ہے تو عین ممکن ہے کہ ان حضرات کا یہ نظر بید اصل حقیقت سے مطابقت نہ دکھتا ہولیکن چونکہ دو اس کی بابت اپنے تیک علم و یقین رکھتے ہیں اس لیے ان کا ارادہ موثر ثابت ہوتا ہے۔ چنا نچہ اس بات کو بھی خارج از مکان قر ار نہیں دیا جن سے استفادہ کیا جا علوم کے ماہرین اور عملیات وارد کرنے والے حضرات کا پنظر بیاصل حقیقت سے مطابقت نہ دکھتا ہولیکن چونکہ دو اس کی بابت اپنے تیک علم و اعتراز میں داخل ہوتاں کا ارادہ موثر ثابت ہوتا ہے۔ چنا نچہ اس بات کو بھی خارج از مکان قر ار نہیں دیا جا سکتا کہ دو علوم کے ماہرین اور عملیات وادر اد کرنے والے حضرات جن مخصوص فر شتوں اور شیاطین کے نا موں کہ ذریع اپنے خصوص انداز میں دعا عین اور عملیات کرتے ہیں دہ بھی ای زمر ہے سے ہوں ' (یعنی جس طرح ستاروں کی تر عمل کی رہ معار مفروضہ روحوں کی ستاروں کے ساتھ وابستگی کا نظر بیتا تم کر کے ان سے استفادہ کرتے ہیں اس کی طرح تر علی ای کر اس کی مصروف ہے اورا سے احساس تک نہیں ہوتا کہ اس کی روح کوئسی جگہ حاضر کیا گیا ہے حالانکہ ہر انسان کی ایک ہی روح ہوتی ہے جس کے ساتھ وہ زندہ ہے، نہ بید کہ ایک روح اس کے ساتھ رہتی ہے اور دوسری کو کسی جگہ حاضر کیا جا سکتا ہے۔ ۲۔ کہا جاتا ہے کہ روح تو مجر دات میں سے ہے اور زمان و مکان سے اس کا کوئی تعلق ہی نہیں لہٰذا اسے کسی خاص جگہ حاضر کرنے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

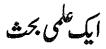
٣- كہاجا تا ہے كدايك بى صحف كى روح دومختف افراد كى ما من مختلف صورتوں ميں ظاہر ہوتى ہے۔ ٣- كہاجا تا ہے كہ جوروعيں حاضر ہوتى ہيں وہ يا جھو ٹى خبر يں ديتى ہيں يا پھرا يك دوسر بے كى تكذيب كرتى ہيں۔ بہرحال بيد چارفتم كے شہبات ..... غلط فہمياں .... روح كے احضار كى بابت موجود ہيں ليكن ان سب كا جواب ايك بى ہے اور دہ يہ كہ روح صرف اى صحف كے عالم خيال وحس ميں ظاہر ہوتى ہے جواب حاضر كرنے كاعمل كرتا ہے نہ يہ كہ دو بى ہے اور دہ يہ كہ روح صرف اى صحف كے عالم خيال وحس ميں ظاہر ہوتى ہے جواب حاضر كرنے كاعمل كرتا ہے نہ يہ كہ دو روح ) عام مادى اشياء كى طرح ظاہر بظاہر ہمار بى ماہ ميں آنے والى چيز وں كى ما نند ہے كہ جس ہما بين حس توں كے ذريع ديكھتے يا محسوس كر سكتے ہيں ' ( كيونكه اگر روح ، عام مادى اشياء كى ما نند ہے كہ ما ين حس تا ہدہ كر سكا دو نے كن خصوص حالات و شرائل دوں ہيں جو ميں آتى ہے جواب حاضر كرنے كاعمل كرتا ہے نہ يہ كہ دوں كے ہونے كے خصوص حالات و شرائل دوں ہيں جو ہم جو كر حس ميں آتى ہے جو اسے حاضر كرنے كاعمل كرتا ہے نہ يہ كہ دو كر سكا

دوسرائکتد۔ ایپ مضبوط وقو ی ارادہ کی بنیاد پر خارق العادت مستخیر معمولی مسلکا م انجام دینے والا شخص یا تو اپنے اراد سے میں اپنی ہی روحانی قوت کا سہارا لے گا جیسا کہ دیاضتیں کرنے والے اکثر افر ادکا معمول ہے۔ تو لامحالہ اس کی قوت ارادہ اور اس کی اثر آ فرینی نہایت محدود ہوگی اور یاوہ اپنے اراد سے میں اپنے پروردگار معلمول ہے۔ تو لامحالہ اس کی ذات کا سہارا لے گا جیسا کہ انبیاءواد لیائے الہی اور خدا کے نیک دصالح وصاحبان یقین کا معمول ہے کہ وہ محال کی ذات کا وہ صرف خدا کے لیے اور خدا ہی کہ دوسہار سے پر چاہتے ہیں اس کے علاوہ وہ کسی چیز کا ارادہ کرتے ہیں ارادہ خدا کے لیے اور خدا ہی کہ دوسہار سے پر چاہتے ہیں اس کے علاوہ وہ کسی چیز کا ارادہ کرتے ہیں اس لیے ان کا

تفسيراكميز انجلد إ

کار فرمانہیں ہوتی بلکہ جس 'دنفس' سے بیصا در ہوتا ہے اسے اس پر کسی طرح کا کنٹر دل نہیں ہوتا اور وہ صرف ذات حق تعالیٰ کے سہارے پر قائم ہوتا ہے ای لیے اسے رہائی ارادہ سے موسوم کیا جا سکتا ہے لہٰ ذاا کر وہ تحدی یعنی مخالفین کی طرف سے چینخ کے مقام میں اپنی اثر آ فرینی کرے جیسا کہ اکثر انہیاء علیہم السلام کی بابت منقول ہے تو اس کا اثر '' معجزہ' کہلاتا ہے اور اگر '' تحدی' کے مقام میں نہ ہوتو اسے کر امت یا استجابت دعا میں جبکہ دعا بھی اس کے ساتھ ہو۔۔۔۔ کہلاتا ہے اور اگر والا ارادہ کہ جس میں ارادہ کرنے والا شخص صرف اپنی روحانی قوت کا سہار الیتا ہے نہ کہ خدا کا 'تو اگر اس کا اثر ' محمل ، جن یا روح وغیرہ کی مدد سے ظاہر ہوتو اسے اصطلاح میں ''کہا نت' کہا جا تا ہے اور اگر میں ای کا ثر '' معرفی کر کے ساتھ طرف سے پیلی ہوتو اسے 'نہ کہ خام میں نہ ہوتو اسے کر امت یا استجابت دعا ۔۔۔۔ جبکہ دعا بھی اس کے ساتھ ہو۔۔۔۔ کہ لیکن پہلی قسم

تیسرا تکتر چونکدان خارق العادت افعال کا دارد مدار اراد دی قوت پر ہے لہذا ارا دے میں قوت وضعف کی نسبت سے ان افعال میں بھی فرق پایا جائے گا اور بیہ بات ممکن ہوگی کہ ان میں سے بعض افعال دوسر یے بعض کا ابطال کر دیں انہیں ختم کردیں سے جیسا کہ بحزہ جا دوکو ختم کر دیتا ہے یا سے کہ ضعیف و کمز ورارا دہ کے حامل افرا دکا ارادہ ان افراد پر انژند کرے جن کا ارادہ قوی دستگلم ہے جیسا کہ تنویم لیٹن کسی کو سلا دینے (اس پر نیند طاری کر دینے) اور روح کو حاصل افراد کا ارادہ ان افراد پر ان تر نہ کر سے دیکھا گیا ہے نہ ہر حال اس سلسلے میں مزید مطالب آئندہ میا حث میں ذکر کئے جائی سے۔



اگرچہ ان علوم کی تعداد بہت زیادہ ہے جن میں خارق العادت افعال اور غیر معمولی ومحیر العقول کا موں کی بابت بحث وتحقیق کی جاتی ہے اور ان علوم کے بارے میں جامع بحث کر کے ان کی تمام قسموں اور خصوصیات دغیرہ کا تفصیلی تذکرہ بھی نہایت مشکل امر ہے۔ تاہم ذیل میں ان چند علوم کا اجمالی تذکرہ وتعارف پیش کیا جاتا ہے جو عام شہرت رکھتے ہیں اور ارباب بحث وتحقیق کے درمیان متد اول ہیں۔

ا۔ سیمیائ: اس علم میں بیہ بحث کی جاتی ہے کہ قوت ارادی کو مخصوص مادی قو توں سے ساتھ ملا کر عالم طبیعت میں پائی جانیوالی چیز دں پر کس طرح کنٹرول حاصل کیا جا سکتا ہے 'ای علم کی ایک قشم' <sup>د</sup> عالم خیال پر کنٹرول حاصل کرنا'' ہے کہ جسے آتھوں کا جا دوکہا جا تا ہے اور بیرجا دو کی داخسح ترین قشم ہے ۔۔۔۔ اس کے ذریعے دیکھنے والے کے سامنے عجیب دغریب امور مجسم ہوتے ہیں .....

سيمياء:

۲ ۔ لیمیاء: اسے دسلم تنخیر ''مجمی کہتے ہیں'اس میں یہ بحث کی جاتی ہے کہ ارادی تو توں کوتو می آسانی ارواح کے ساتھ ملا کر سر طرح ان سے انثر حاصل کیا جا سکتا ہے یعنی وہ روحیں جو کوا کب وستاروں اور حوادث روزگار سے وابستہ ہیں انہیں مسخر کر (اپنے کنٹرول میں لاکر) یا جنوں سے ارتباط واستمداد کرتے ہوئے یعنی انہیں مسخر کر کے س طرح اپنا مقصد حاصل کیا جاسکت ہے دوسر لفظوں میں سے کہ اس علم میں روحوں اور جنوں کی تسخیر کے طریقوں کی بابت بحث و تحقیق کی جاتی ہے ای وجہ سے

ا سے علم ''طلسمات'' بھی کہتے ہیں'اس علم میں عالم بالا کی تو توں کے زمینی موجودات کے ساتھ اتصال کے ذریع غیر معمولی افعال کی انجام دہی کے طریقوں کے بارے میں بحث و تحقیق کی جاتی ہے کیونکہ جس طرح سے عالم طبیعت میں پائی جانے دالی موجودات اوران کی مختلف کیفیات ، مختلف مادی حوادث دوا تعات کے دقوع پذیر ہونے میں موثر ہوتی ہیں ای طرح آسانی ستاروں وسیاروں اوران کی کیفیتوں کا معاملہ ہے کہ دہ بھی عالم مادہ وطبیعت میں رونما ہونے دالے وا تعات میں موثر ہیں' مثلاً کی شخص کا زندہ ہونا یا مرنا وغیرہ ای عالم مادہ وطبیعت کے داخت کے بھی سے بے لیں اگر اس سے منا کی حال مخصوص آسانی کیفیتوں کو اس دا تھہ ہے مر پوط کر کے اسے ایک مناسب مادی صورت کے ساتھ ملا یا جائے تو اس طرح کا دا قصر دنما ہو سکتر ہے ہیں۔

اسے شعبدہ بازی بھی کہاجاتا ہے اس میں بدیجت کی جاتی ہے کہ مادی تو توں سے استفادہ کرتے ہوئے ان کے خواص سے آگا بی حاصل کرکے ایسے کام کیونکر انجام دینے جاسکتے ہیں جو ظاہری طور پر''خارق العادت' اور غیر معمولی دکھائی دیں۔

مذکورہ بالا چارعلوم وفنون، ایک اورعلم وفن یعنی کیمیاء کے ساتھ مل کر پانچ ، متر می علوم کہلاتے ہیں کمیاءا یساعلم وفن ہےجس میں عناصر کی صورتوں کوایک دوسرے میں تبدیل کرنے کی کیفیتوں اورطریقوں پر بحث وتحقیق کی جاتی ہے۔ شیخ بہائی '' نے فرمایا ہے کہ ان علوم کے بارے میں سب سے بہترین کتاب وہ ہے جو میں نے شہر ہرات میں دیکھی جس کا نام'' کلہ سر'' ہواور بیدنا م دراصل ان پارچ علوم کے پہلے حروف کا مجموعہ اور ان سے مرکب ہوا ہے یعنی کی، کیمیا سے زمان میں سے اس ، ہیمیاء سے اس میں سب سے بہترین کتاب وہ ہے جو میں نے شہر ہرات میں دیکھی جس کا نام'' کلہ سر'' اور بیدنا م دراصل ان پارچ علوم کے پہلے حروف کا مجموعہ اور ان سے مرکب ہوا ہے یعنی کی، کیمیا سے زمان میں دیکھی جس ان علوم کی معروف ومستند کتب میں سے چند سے بین

تفسيرالميز انجلد ا

۲\_رسائل خسر دشاہی ۳\_ذخيرهءاسكندريير م السرالمكتوم.....رازى..... ۵\_التسخير ات ......کاکی ..... ۲\_اعمال الکوا کب السبعه .... حکیم مطم هندی ..... اس طرح کیچھ علوم بھی ان سے کتی ہوتے ہیں جن میں سرفہرست علم الاعداد ہے کہ جس میں اعداد اور حروف کے ہا بہی تعلق اور پھران دونوں کے دیگر مطالب کے ساتھ ارتباط اور مثلث یا مربع زائچے میں مطلوب مقاصد سے مناسب اعداد وحروف کوخصوص خانوں میں قرار دینے کی ترتیب وتر کیب کی بابت بحث ہوتی ہے اور ان علوم میں سے ایک علم'' خافیہ'' ہے اس میں یہ بحث کی جاتی ہے کہ کسی چیز کے نام کے حروف کو تبدیل کر کے یعنی اسے تو ژمروژ کر اور آگے پیچھے کر کے اس سے ان فرشتوں یا شیاطین کے ناموں کا استخراج کرتے ہوئے کہ جوان پر موکل ہیں اپنے مقصد ومطلوب کو کیونکر حاصل کیا جا سکتا ہے اور اس طرح ان نامول سے ترتیب یافتہ اوراد کا پڑھنا بھی زیر بحث لایا جاتا ہے تا کہ ان کے ذریعے مقصد ومطلوب کا حصول ممکن ہو سکے اس علم کی معتبرترین کتابوں میں سے شیخ ابدالعباس تونی اور سید حسین اخلاطی کی تالیفات سرفہرست ہیں۔ ان علوم وفنون سے ملحقہ علوم میں سے دواور بھی ہیں جوعصر حاضر میں عام رائج ہیں: (۱)مسمريزم ومهينا نزم ہے۔ (٢) دوسراا حضارارواح يعنى رحول كوحاضر كرف كاعلم يب ان کے بارے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ بیسب پچھارادہ کی قوت اور عالم خیال پراس کے کنٹرول کے نتیج میں واقع ہوتا ہے اوران کی بابت بیثار کتابیں اور رسالے تحریر کئے گئے ہیں اور وہ اس قدر مشہور عام ہیں کہ اس مقام پران کے تذکرہ کی ضرورت ہی باقی نہیں ' بہر حال اب تک جو مطالب ہم نے ذکر کتے ہیں وہ صرف اس لیے کہ ان میں سے جوامور جادوادر کہانت پر منطبق ہوتے ہیں ان کی پیچان ہو سکے۔

|  | 1.0 |  |
|--|-----|--|
|  |     |  |

يراكميز انجلد ا

z

. . . a

**, .** . · \* .

Presented by www.ziaraat.com

تفسيرالميز انجلد ا

آیات ۱۰۴ و ۱۰۵

وَالْحَالَيْ اللَّذِينَ المَنُوالاَ تَقُولُوْا رَاعِنَاوَ قُولُواانْظُرْنَاوَاسْمَعُوْا وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ اَلِيْمٌ

مَايَوَدُّالَّنِيْنَ كَفَرُوامِنَ اَهُلِ الْكِتْبِ وَلا الْمُشْرِكِيْنَ آَنُ يَّذَرَّلَ عَلَيْكُمُ مِّنْ خَيْرٍ مِّن مَّ يَكُم لَوَاللَّهُ يَخْتَضُ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاعُ لَوَاللَّهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيمِ ٥

ترجمه

اے اہل ایمان! تم .... رسول سے .... بینہ کہو کہ جاری رعایت کر (مہلت دے) بلکہ کہا کرو کہ ہم پر نظر فرماینے اور تم ..... غور سے اس کی ہر بات کو..... سنؤ (یا درکھو) کا فروں کے لیے دردناک عذاب مقرر ہے۔

O اہل کتاب میں سے جن لوگوں نے کفراختیار کیا اور جومشرک ہیں وہ ہر گزنہیں چاہتے کہ تم پر تمہارے پر وردگار کی طرف سے کوئی څیر نازل ہو خدا جسے چاہتا ہے اپنی رحمت کے ساتھ مخصوص کر دیتا ہے اور خدا بہت بڑافضل وعنایت کرنے والا ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان اہل ایمان سے خطاب O" نِيَا يُهَا الَّنِ يْنَامَنُوا ··· " (اے وہ لو گوجوا یمان لائے ہو۔۔۔) قرآن مجید میں بیہ پہلا مقام ہے۔۔ پہلی آیت ہے۔جس میں خدادند عالم نے مونین سے ''یا ایھا الذیر امنوا" کے الفاظ میں خطاب کیا ہے اور پور یے قرآن میں تقریباً ۸۵ مقامات ہیں جن میں مونتین سے خطاب میں ا اندازكوا ينابا كبائ بہر حال بیہ بات قابل ذکر ہے کہ اس طرح کا انداز خواہ " بیا کی ٹھا الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا" کے الفاظ میں مخاطب کا ل اختیار کرتے ہوئے ہو یاکسی دوسری صورت میں ہوات سے صرف یہی امت سدامت محد بیا ... مراد ہے بلکہ بدیا . صرف اس امت کی خصوصیات میں شامل بے اس طرح کا انداز خطاب ،قرآن مجید میں دوسری سی امت کے لیے اختر نہیں کہا گیا۔اس کے مقابل سابقہ امتوں کے لیے لفظ'' قوم'' یا اصحاب وغیرہ استعال کیا گیا ہے مثلاً:'' قوم نوح'' '' ق ہور'، جمے: سوره به بود، آیت ۲۸: \*" قَالَ لِقَوْمِ أَمَءَ يُتُمْ إِنّ نيَاعَلىبَيْنَةٍ... (اس نے کہاا ہے تو م ۔ میری قوم ۔ بتمہاری کیارائے ہے اگر میں دلیل کے ساتھ بات کروں ۔ ۔ ) سوره وتوبدآيت ٠ 2: \* أصلحب مَلْ يَنَ (مدین کے اصحاب) یہاں امت یا قوم کی بجائے لفظ اصحاب ذکر کمیا گیا ہے۔ سورة وق ، آيت ١٢: " وَأَصْحُبُ الرَّسِّ (رس کے اصحاب) یہاں قوم کو اصحاب سے تعبیر کیا گیا ہے۔

تفسيرالميز انجلد ا

سوره طرع، آیت ۲۰۰ : \* "لیبَنی إِسْرَ آءِ بْنَلْ "---، (اے بنی اسرائیل--) یہاں امت کو بنی کے لفظ سے یاد کیا گیا ہے۔ خطابات کے مخلف الفاظ سے معلوم ہوا کہ " یَ اَیُنی اَمَنُوْا" (اے اہل ایمان) ایسا نداز تخاطب ہے جوامت محمد میکی امتیازی خصوصیات میں سے ایک ہے اور خداوند عالم نے اس انداز گفتگو سے اس امت کونواز کراسے شرف و مزت عطافر ماتی ہے تاہم اس مقام پر یکنہ قابل توجہ ہے کہ قرآ ٹی خطابات اور انداز کلام میں اچھی طرح خورد فکر کرنے سے یہ امر واضح ہوتا ہے کہ " اَنَ بْنَ اَمَنُوْا" (وہ لوگ جو ایمان لائے ) کے الفاظ سے وہ لوگ مراد نہیں لیے گئے جو لفظ "المو هندن" میں مقصود ہیں کینی اگر چہ بظاہر دونوں سے مراد اہل ایمان ہیں کیکن خطاب کے انداز میں فرق کی وجہ سے ان سی امر واضح معندن " میں مقصود ہیں کینی اگر چہ بظاہر دونوں سے مراد اہل ایمان ہیں کیکن خطاب کے انداز میں فرق کی وجہ سے ان

سوره ءنور، آیت اسا:

\* " وَتُوْبُوْا إِلَى اللهِ جَمِيعُا أَيُّهَا لَهُوْ مِنُوْنَ "-(اورتم سب خدا کے حضورتو بہ کرو اے مونین!)

سوره د مومن ، آیت ۷ ، ۸:

(جو(فرشتے) عرش کوا تھائے ہوئے ہیں اور جوعرش کے اردگر دہیں وہ اپنے پر وردگا رکی حمد ونزا کے ساتھ اس کی تنہیج کرتے ہیں اور دہ اس پرایمان رکھتے ہیں اور وہ ان لوگوں کے لیے جوایمان لائے مغفرت و بخش کی دعا ما تکتے ہوئے کہتے ہیں: اے ہمارے پر وردگا را تو اپنی رحمت اورعکم کے ساتھ ہر چیز کا احاطہ کیے ہوئے ہے پس ان لوگوں کو معاف فر ما جنہوں نے تو بہ کی اور تیرے راستے پرچل پڑے اور انہیں جنہم کے عذاب سے بیچیا لے اے ہمارے پر وردگا را تو انہیں ان سرابرار باغات میں داخل فر ما جن کا تو نے ان سے وعدہ فر مایا ہے اور ان کے آباء واجداد نہیویں اور اولا دیں سے جو بھی نیک دوسا کے ہوں سے انہیں اپنے دائمن منفرت میں جگہ دے سب کہتو ای جا اور دانا ہے آباء واجداد نہیویں اور اولا دمیں سے جو بھی نیک دوسا کے موں سے انہیں اپنے دائمن منفرت میں جگہ دے سب کہتو ای طاقتو راور دانا ہے آباء واجداد ہو یوں اور اولا دمیں سے جو بھی نیک دوسا کے

اس آیت شریفہ میں سب سے پہلے مدینان کیا گیا ہے کہ حاملین عرش اور دیگر ملائکہ ، لِلَّنِ بْنَ اَمَنُوْا ' (ان لوگوں کے لیے جوا یمان لائے ) استغفار ، ، ... مغفرت و بخشش کی دعا .....کرتے ہیں ' اس کے بعد ' الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا ' کے الفاظ کو تبدیل کر کے ان کی بجائے ' لِلَّنِ بْنَ تَابُوْا وَ انْتَبَعُوْا ' جنہوں نے توب کی اور پیروی کی ) کے الفاظ استعال کئے گئے ( توب کا معنی رجوع یعنی پلٹ آنا ہے )۔ اور اس کے بعد ان ..... حاملین عرش ملا کلہ کی دعا جو انہوں نے '' الَّنِ بَنَ اَمَنُوْا'' ( جو لوگ ایمان لائے ) کے لیے کی اسے بیان کیا اور پھر اسے انہی ..... الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا ..... کی طرف عطف کرتے ہوتے ان کے آباء واجدا دازوان واولا دکو ذکر کیا ' تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ' الذین امنوا' ان سب کے لیے کافی ہوتا جو حضرت پیغیر اسلام پر ایمان لائے تو ان کے آباء واجدا د، بیو یوں اور اولا دکو علیحد ہ صورت میں ذکر کرنے کی ضرورت ہی نہ ہوتی چر محضرت پیغیر اسلام میں قرار پاتے اور سب پر ' الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا' کا اطلاق ہوتا ہوتا نہیں ہوتا ہو کہ ایک ہوتا جو حضرت پیغیر اسلام من قرار پاتے ' اور سب پر ' الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا' کا اطلاق ہوتا نہ الا اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ' الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا' اور ' وَ مَن صَلَحَ مِنْ ابْ آبِ بِهِ مُوَ اَزْ وَاجِدِهُمُ وَ ذُبَّ بِی اَمَنُوْا ' کا اطلاق ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہودوں ایک ہوتا ہو کہ اور ' اور ' وَ مَن مَن مَر ار پاتے ' اور سب پر ' الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا ' کا اطلاق ہوتا نہ کی اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ' الَّن بُن ک

سوره ءطور،آیت ۲۱:

\* وَالَّنِيْنَ امَنُوا وَاتَبَعَتْهُمُ ذُرِيَتَتُهُمُ بِإِيْبَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمُ ذُرِّيَّتَهُمُ وَمَا ٱلتَنْهُمُ مِّنْ عَمَلِهِمُ مِّنُ شَىٰ \* كُلُّامُ رَجَّا بِمَا كَسَبَ مَهِينٌ \* -

(وہ لوگ جوایمان لائے اورن کی اولا دنے ایمان میں ان کی پیروی کی توہم ان کی اولا دکوان کے ساتھ کمتی کردیر گےاوران کے اعمال میں سے پچھ کم نہ کریں گۓ ہر شخص اپنے اعمال کے ساتھ گروہے )۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ 'الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا'' کے مصداق میں ان کی ذریت واولا دشاط نہیں کیونکہ اگراولا د بھی شامل ہوتی توان کا الگ تذکرہ کر کے انہیں 'الَّنِ بْنَ اَمَنُوْا'' سے کمتی کرنے کے ذکر کی ضرورت ہی نہ ہوتی 'یعنی یہ کہنے کی ضرورت نہ ہوتی کہ ہم ' انہیں ' (اولا دوغیرہ کو)ان (الَّنِ بْنَ اَمَنُوَا) کے ساتھ ملا دیں گے

اوراگرید کہا جائے کہ ' الَّنِ بَنَ اَحَنُّوْا' سے مراد سب مونین نہیں بلکہ مونین کا ایک خاص گردہ مراد ہے کیونکہ ' وَ انْتَبَعَتْهُمْ ذُبِّ يَتَتَهُمْ ' کے الفاظ اس بات کی دلیل ہے کہ دہی مونین مراد ہو سکتے ہیں جو صاحبان اولا دہوں نہ کہ تمام مونین تب بھی اس صورت میں ' الحاق' کی ضرورت باقی نہیں رہتی اور نہ ہی ہے کہ کی ضرورت باقی رہتی ہے ' وَ حَمَّا اَ لَتَنَاهُمْ قِنِ حَمَدَ لَحِمَ قُتْ شَیْ الْ سُصورت میں ' الحاق' کی ضرورت باقی نہیں رہتی اور نہ ہی ہے کہ کی ضرورت باقی رہتی ہے ' اولا دہو کی اس صورت میں ' الحاق' کی ضرورت باقی نہیں رہتی اور نہ ہی ہے کہ کی ضرورت باقی رہتی ہے ' وَ حَمَّا اَ لَتَنَاهُمْ قِنِ اولا دہو کی اور نسل درنسل ایمان سے اعمال سے پچھ کم نہیں کریں گے کیونکہ دو بھی ایمان لائے اور ان کی بھی ذریت اولا دہو کی اور نسل درنسل ایمان موجود ہا تو اس صورت میں ' الحاق' کا مسلما نہی مونین سے محصوص ہوگا جو صاحبان اولا نہیں کہ جوان کی پیروی کرتے ہوتے ایمان کے دائر سے میں رہے لہٰذاوہ اپنی آباء واجداد کے ساتھ کو تی گئی گئی گئی گئی بہیں کہ جوان کی پیروی کرتے ہوتے ایمان کے دائر سے میں رہے لہٰذاوہ اپنے آباء واجداد کے ساتھ کوتی گئی گئی گر اولا

يراكميز ان جليه ا

برترى حاصل نبيس كيونكداصل معيار جوكدا يمان بود سب ميں پايا جاتا بادرده (ايمان) ايك بى حقيقت برابندا بہلد ايمان لانے دالا، بعد ش ايمان لانے دالے پر ''ايمان' كے حوالد سے كوئى امتياز نبيس ركھتا' ليكن بيدا ش كرة، كورا ترك سياق دطرز بيان سے بير بات ثابت نبيس ہوتى بلكداس ..... تي ميں مونين كے ايك خاص گرده كى فضيلت داخراز كو كى وجد سے ان كر ماتھ ملحق كى جائے كى لہذا آيت كے الفاظ '' وَ انتَبَعَتْهُمْ ذُسِيَّتُهُمْ بِايَبْدَان كَ الرا ب كى وجد سے ان كر ماتھ ملحق كى جائے كى لہذا آيت كے الفاظ '' وَ انتَبَعَتْهُمْ ذُسِيَتُهُمْ بِايَبْدَان '' اس بات كى وجد سے ان كر ماتھ ملحق كى جائے كى لہذا آيت كے الفاظ '' وَ انتَبَعَتْهُمْ ذُسِيَتُهُمْ بِايَبْدَان '' اس بات كا ثبوت فرا ہم مدر اسلام ميں حضرت بيغير اكر معلى اللہ عليدو آلدو مين كا ايك خاص گرده معصود ہوں دور لوگ ہيں جنہوں نے مدر اسلام ميں حضرت بيغير اكر معلى اللہ عليدو آلدو مين كا ايك خاص گرده معصود ہوں دور الراب حدود الا اس مدر اسلام ميں حضرت بيغير اكر معلى اللہ عليدو آلدو ملم پر ايمان لانے ميں دوسروں پر سبقت كى اور نبايت دشوالات مشرف كے طور پر ذكر كتے تين موال اللہ عليد و انصار بر بي ال الن ني ميں دوسروں پر سبقت كى اور نبايت ديون خرار ال

\* للفُقَرَ آءالمُ له جِرِيْنَ الَّن يْنَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَامِهِمُ وَ ٱمُوَالِهِمُ يَبْتَغُونَ فَضَلًا هَنَ الله وَمِضُوانًا وَيُنْصُرُونَ الله وَ مَسُولَهُ أُولَإِكَ هُمُ الصَّرِقُونَ ﴿ وَالَّن يُنَ تَبَوَّؤُالتَامَ وَ مِنْ قَبْلِهِمُ يُجِبُّوْنَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمُ وَلا يَجِدُونَ فَصُحُونَ فَصُدُومِهُ مَاجَةً مَّتَ آوُتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَّ انْفُسِهِمُ وَ لَوُ كَانَ بِهِمُ خَصَاصَةً \* وَ مَنْ يُحُوقَ فَصُحُوانَا آذِينَ سَمَعُونَ هُ وَالَّن يَعْرَ أَو جَاءُو مِنْ بَعْرِهِمُ يَعْوِلُونَ مَنْ اللهُ وَ مَنْ يُحُوقَ فَصُحُونَ فَصُدُومَ مَاجَةً مَعْتَ آوُتُوا وَيُؤْ وَانْفُسِهِمُ وَ لَوَ كَانَ بِهِمُ خَصَاصَةً \* وَ مَنْ يُحُوقَ شُحَ نَفُسِهِ فَأُولَإِ لَهُ هُمُ النُفْلِحُونَ ق يَتَاعُو مَنْ بَعْرِهِمُ يَعْوِلُونَ مَنْ اللهُ وَ مَنْ يَحُوقَ شَحَ اللهُ وَ الْمَعْدَانِ الْمُولَعُونَ أَنْ وَ

(اس (مال) میں ان نا درامها جرین کا حصہ بھی ہے جوابی تھروں اور اپن اموال سے محروم کئے گئے وہ تو صرف خدا کا فضل و خوشنو دی چا ج ہیں اور وہ خدا اور رسول خدا کی نصرت و مد دکرتے ہیں' یہی لوگ صدق دل سے ایمان لائے ہیں اور وہ لوگ جوان سے پہلے دار ہجرت میں موجود تھا اور اپنے ایمان پر قائم رہے وہ ان لوگوں سے مجت کرتے ہیں جو ہجرت کرکے ان کے شہر میں آئے اور جو پچھان (مہاجرین) کو ملا اس کے بارے میں کسی قسم کا کوئی لالچ نہیں رکھتے بلکہ وہ تو ا ہیں کہ انہیں اپنے او پر تھی ترجی دیتے ہیں خواہ انہیں خود نقصان ہی کیوں نہ اٹھا تا پڑے اور سے محبت کرتے ہیں جو تح کو اپنے فض کے حرص میں مبتلا ہونے سے بچالیا گیا تو اس جسے لوگ ہی کا میاب وکا مران ہوں کے اور دو تو ان کے بعد میں آئے وہ دعا کرتے ہیں کہ اے ہمارے پر دوردگار ہماری منفرت فر ما اور ہمار ہوں کی معفرت فر ما جو ہم میں آئے وہ دعا کرتے ہیں کہ اے ہمارے پر دوردگار ہماری منفرت فر ما اور ہمار نے ان بھا تیوں کی منفرت فر ما جو ہم پہلے ایمان لائے اور ہمارے دلوں میں ان لوگوں کے لیے جو ایمان لائے ۔ (الَّنِ بَنَنَ اَصَنُوْل) کو کی کی ہے پیدانہ ہونے دیئی پر دان کو ہوا ہے ہوں کہ ہوں کہ ہم کر کا میں ہوں کی معفرت فر ما جو ہم سے مول

تفسيرالميز انجلد ا

\* "مُحَمَّكُ مَّ سُوُلُ اللهِ فَوَ الَّذِينَ مَعَةً أَشِتَ آءُ عَلَى الْكُفَّارِ مُحَمَّا عُبَيْهُمُ تَدْلِهُم مُ كَعَا سُجَّهًا يَبْتَعُوْنَ فَضْلًا مِنَ اللهِ وَبِضُوَانًا ....وَ عَدَاللهُ الَّذِينَ إِمَنُوْا وَعَبِلُوا الصَّلِحْتِ مِنْهُم مَّغْفِرَ ةَوَا يَّها عَظِيمًا "-

(محمدًاللد کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر سخت اور آپس میں مہریان ہیں آپ انہیں دیکھتے ہیں کہ رکوع و تجود میں مصروف رہتے ہوئے اللہ کافضل وعنایت اور رضا وخوشنودی چاہتے ہیں .....اللہ نے وعدہ کیا ہے ان می سے ان لوگوں سے جوایمان لائے اور اعمال صالح انجام دینے (الَّنِ بْنَ اَحَنُوْ اوَ عَمِدُواالصَّلِحَتِ حِدْتُهُمْ) کہ ان کے لیے مغفرت و بخش اور اجرعظیم ہے)۔

اس آیت میں پہلے آنحضرت کے ساتھیوں کی تحریف کی گئی ہوادان کی صفات بیان کی گئی ہیں ۔۔۔۔ پھر بید کہا گیا ہے کہ الَّنِ بَنَ اٰمَنُوْ اَوَ عَسِلُوا الصَّلِحَتِ ..... (جولوگ ایمان لائے اور اعمال صالحہ انجام دیتے )۔تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت کے تمام ساتھی '' الَّنِ بَنَ اٰمَنُوْ اوَ عَسِلُوا الصَّلِحَتِ '' کا مصداق ہیں ورندان ۔۔۔۔۔ ساتھیوں ۔۔۔ کی تعریف کے بعد بیالفاظ ذکر کرنے کی ضرورت ہی نہ ہوتی بلکہ بیکہ دیاجاتا کہ اللہ نے ان سے مغفرت واجرعظیم کا وعدہ کیا ہے کہ کی بجائے بیکہا گیا کہ جولوگ ایمان لائے اور اعمال صالحہ انجام دیتے اللہ نے ان سے مغفرت واجرعظیم کا وعدہ کیا ہے کہ بہ حال مذہورت اللہ محال کے ایک نہ ہوتی بلکہ ہی کہ دیاجاتا کہ اللہ نے ان سے مغفرت واجرعظیم کا وعدہ کیا ہے کہ کہ ک

تفسيرالميز ان جلد ا

صدراسلام میں ایمان لانے والوں کی عزت وشرف کو بیان کرتے ہیں اور اس طرح یہ بھی ممکن ہے کہ جہاں کہیں ''الَّنِ بَنَ کَفَنُ وُا'' کے الفاظ ذکر ہوئے ہیں ان سے مرادو ہی مشرکین مکہ ہوں جنہوں نے صدراسلام میں کفراختیار کرنے میں دوسروں سے پہل کی اور حضرت پیخبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ دسلم پر ایمان لانے سے انکار کرنے میں سبقت کی جیسا کہ اس آیت شریفہ میں بھی اس کا اشارہ ملتا ہے:

سورہ ءبقرہ آیت ۲: در بر

\* '' إِنَّ الَّنِ يُنَ كَفَرُوْاسَوَ آعْ عَلَيْهِمْ ءَ أَنْكَ مَ نَهُمْ أَمْرِلَمْ نَتُنِي مُهُمُ لا يُؤْمِنُوْنَ ''-(جن لوگول نے كفراختياركيان كے ليے يہ بات برابر ہے كہ آپ انہيں انذاركريں يا نہ كريں دہ ايمان نہيں لا عيں گے )۔

گویاجس طرح سے 'الَّنِ بْنَ أَمَنُوا ' صدراسلام میں حضرت پیخبراسلام پرایمان لانے میں دوسروں پر سبقت کرنے والوں کی بابت ہے اسی طرح'' الَّنِ بْنَ كَفَرُوْا ' بھی صدراسلام میں تفراضتیار کرنے میں دوسروں سے پہل کرنے والوں کے بارے میں ہے۔

اس کا جواب میہ ہے کہ میہ بات درست ہے کہ'' الَّنِ نِیْنَ اُمَنُوْا'' کے الفاظ سے مؤنین کا خاص گروہ مراد ہے اور می صدراسلام میں ایمان لانے والوں میں سے ایک گروہ کے کیے اعزاز کے طور پر ہے کیکن اس سے قرآ ٹی احکامات کے تمام اہل ایمان کے لیے ثابت ہونے کی نفی نہیں ہوتی کیونکہ میہ دوالگ الگ موضوع ہیں یعنی احکامات کا تمام اہل ایمان کے لیے

\* " إِنَّ الَّنِ بْنَ أَمَنُوْ اثْمَّ كَفَرُوْ اثْمَا أَمَنُوْ اثْمَا كَفَرُوْ اثْمَا ذَهَا دُوَا كُفْرًا لَّم يَكْنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ "-(وەلوگ جوايمان لائے، پھركفراختياركيا، پھرايمان لائے، پھركفراختياركيا، پھركفرىغى حدے بڑھ گتے ايسے لوگول كوخداہ گرمعاف بيس كرےگا)-

سورہ ، ہودا یت ۲۹: \* " مَا اَنَابِطَابِ دِالَنِ بْنَ اَمَنُوْا لَا اِنَّهُمْ مُّلْقُوْا مَ بِيهِمْ "-( میں ان لوگوں کو جوایمان لائے ہرگزاپنے سے دورنہیں کردں گا وہ اپنے پر دردگار کے حضور حاضر ہوں گے ) ، الفاظ حضرت نوح سے ہیں ۔

کلمہء کفر کہنے کی ممانعت O'' لا تَقُدُ لُوْا سَاءِ مَادَقُةُ لُواانْظُرُ نَا'' اس آیت میں کہا گیا ہے کہ''راعنا'' کی تجائے''انظرنا'' کہواورا گرتم ایسانہیں کرو گے تو گویا تم نے کلمہء کفر کہا

تفسيراكميز انجلد ا

انظرتا، کی بجائے راعنا، کہتے رہنا موجب کفر ہوگا .....اور کافروں کے لیے دردنا ک عذاب مقرر ہے لہٰذا اس ..... راً عنا ..... سے نہایت سختی کے ساتھ منع کیا گیا ہے میہ بات ایک اور آیت میں بھی بیان کی گئی ہے اور اس میں '' راعنا'' کامعنی اجمالی طور پر مذکور ہے: ملاحظہ ہو:

سورە منىآ ما يت ٣٦: \* مِنَ الَّنِ يَّنَ هَادُوْا يُحَرِّفُوْنَ قَاعَنُ نُا آوَ يَقُوْلُوْنَ سَبِغْنَا وَ عَصَيْنَا وَا عِظَيْرَ تُوْ وَبَرَاعِنَالَيُّابِ لَى وَجَبِيْعَانِ الرِّيْنَ \* -

ا مراحب یا ج ( یہودیوں میں سے پچھلوگ کلمات کوان کے اصل موارد سے پھیر دیتے ہیں سستحریف کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم نے سنا اور نافر مانی کی تو بھی سن کہ تیری بات بھی سننے والا کوئی نہیں اور تو ہماری رعایت کر سسہ ہماری طرف توجہ رکھ وہ لوگ یہ با تیں اپنی زبانوں نے ہیر پھیراور دین میں طعن کرتے ہوئے کرتے ہیں)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہود یوں کا کہنا کہ ' راعنا' دراصل ' وَاسْ یَعْ غَیْرَ مُسْسَعٍ ' ( تون کہ تیری بات سند والا کوئی ہیں) کا معنی دیتا ہے۔ اس لیے خداوند عالم نے مسلمانوں کو ید لفظ ( راعنا ) کہنے سے تی کے ساتھ منع فر ما یا ہے اور یہ بات آیت شریفہ کے شان نزول پر غور کرنے سے بھی ثابت ہوتی ہے اور وہ مید جب بھی حضرت پی غبر اسلام صلی اللہ علیہ والدوسلم مسلمانوں سے پچھ کہتے تو وہ آنحضرت کی خدمت میں عرض کرتے : راعنا یا رسول اللہ ! ( ہمیں مہلت دیں ہماری طرف تو جہ کریں اے خدا کے رسول!) اگر چہ مسلمان ان الفاظ سے بدارادہ کرتے : راعنا یا رسول اللہ! ( ہمیں مہلت دیں ہماری طرف تو جہ کریں اے خدا کے رسول!) اگر چہ مسلمان ان الفاظ سے بدارادہ کرتے : راعنا یا رسول اللہ! ( ہمیں مہلت دی ماری طرف تو جہ کریں اے خدا کے رسول!) اگر چہ مسلمان ان الفاظ سے بدارادہ کرتے : راعنا یا رسول اللہ! ( ہمیں مہلت دی ماری طرف تو جہ کریں اے خدا کے رسول!) اگر چہ مسلمان ان الفاظ سے بدارادہ کرتے : راعنا ہوں ہوں کے جاتے مصلهذا ماہوں نے موقعہ سے فائدہ اللہ ایکن چونکہ یہ الفاظ ہے ہوں کے ہاں دشنام وگالی کے طور پر استعال کے جاتے مصله ذا مہموں نے موقعہ سے فائدہ اللہ الحالة یہ دو تا میں آخت میں آخصرت کے اس کہ میں کہ تو کہ کہ کہ ہوں ماہوں نے موقعہ سے فائدہ اللہ الحال معنی جن ہوں تھا ہم خضرت کے اور کر دینے اور بطاہ ہریہ تا شر دیتے متھے کہ دہ ماہوں نے موقعہ ہے مائدہ اللہ الفاظ کا یہ میں جبکہ باطن میں آخصرت کے وہ براجلا کہنے کے لیے سرالفا طاستعال کرتے مصاوران کی نظریں ان الفاظ کا یہ معنی مرادہ ہوتا تھا: ' اس کی الفاظ کینے شروع کر ہو کہ ہوں کو کی نیں البداخداوند مام نے اس موقعہ پر بیا ہے میں دندا فرمائی ، عن آئی بین خلائ میں آخصرت میں کہ تو کر ایک میں کو کی نیں البداخداوند عصرین کا کہ میں میں تو ذری ہو کا ہوں کی ہوں لیے کہ میں المی میں میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں تو کی میں کر میں کہ میں کہ میں کی میں میں کر ہو ہو ہوں کی میں اور کی سی می کی میں کی کی ہوں کی کی کی میں کی ہو کی کی کی میں کی ہیں کی ہوں کی کی میں کی میں میں کی کی ہو کی کی کی کی میں کی ہو کی کی کی میں کی ہو کی کی میں کی ہو کی کی کی کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی کی ہیں کی میں کی ہو کی کہ میں کی ہو کی ہو کی کی ہو کی کی ہو کی کی کی

کافروں کے لئے دردناک عذاب O" وَلِلْكِفِرِيْنَعَذَابٌ ٱلِيُمَّ اس جملہ میں ''کافرین'' سے، اس آیت میں مذکور تکم کی نافر مانی کرنے والے مراد ہیں یعنی وہ لوگ کہ جنہوں نے

''راعنا'' کی بجائے'''انظرنا'' کہنے کے حکم کوئییں مانا'۔ بیران موارد میں سے ایک ہے جن میں نافر مانی ومعصیت اور کسی حکم الہٰی پڑمل نہ کرنے کو' کفر'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔

اہل کتاب میں سے کا فرلوگ ° مَايَوَدُّالَّذِيْنَ كَغَرُوْامِنْ آهَلِ الْكِتْبِ... اس آیت محیدہ میں 'اہل کتاب' کے بارے میں دواحمال دینے گئے ہیں: پہلااحمال بیرکداس سے مراد صرف یہودی ہیں۔ اور دوسرااخمال بیرکه تمام امل کتاب مرادین خواه یهودی جون یا عیسائی۔ اگر کہاجائے کہ پہلا احمال صحیح ہے لین "اہل کتاب" سے مراد" یہودی" بن بی کیونکہ سیسب سلسلہ و کفتگوا نہی کے بارے میں بتور تسلیم کرنا پڑ کے اکہ انہیں ' اہل کتاب' کے نام سے یاد کرنا اس لیے ہے کہ اس کے من میں بدا مرجمی بیان ہوجائے کہ دہ اپنے آپ کوہی ''اہل کتاب' سمجھنے کی وجہ سے سنہیں چاہتے کہ مونین پر کتاب نازل ہو کیونکہ دہ اسے اپنے لیے ایک اعراز بجھتے ہیں لہذا اگر کوئی دوسرابھی اس کا اہل قرار پائے تو ان کے لیے تا گوار خاطر ہوگا اور وہ اسے کی صورت میں برداشت نہیں کر سکتے' جبکہ ان کا پیخیال قطعاً نا درست اور غلط نہی پر مبنی ہے اور وہ اپنے بارے میں جس اعز از کا گمان کرتے ہیں وہ ہر گرضی میں کیونکہ کسی کو کسی اعزاز سے نواز نا،خدا کے اختیار میں ہے اور وہ اپنی وسیع رحمت اور عظیم فضل وعنایت سے جسے بھی جواعزاز دینا چاہے اسے کوئی موردالزام قرار نہیں دے سکتا اور نہ ہی کسی طرح سے اس برکوئی اعتراض کر سکتا ہے۔ بنابرایں یہودیوں کا بیہ باطل خیال درحقیقت خدا کے ساتھ جنگ وجدال اور اس کے معیار انتخاب پر انگل اٹھانے کے مترادف ہے۔ ادراگر دوسرے احمال کو صحیح قرار دیاجائے اور کہاجائے کہ اہل کتاب سے مرادیہودی دنصرانی دونوں ہیں تواہے علمی اصطلاح میں '' تعہیمہ بعد، التخصیص ''کہاجائے گایعنی یہودیوں کا بالخصوص ذکر کرنے کے بعد تمام اہل كتاب كاذكركردياجس مين نصاري بجي شامل بين اوربياس ليكياكه ان سب مي چند مشترك باتي ياتى جاتى بين كدجن میں سے ایک اسلام دشمنی ہے یعنی وہ اسلام دشمنی میں برابر ہیں اور بیر (اسلام دشمنی) ان کے درمیان قدر مشترک ہے۔ اس دوسر احتمال کی تائیر کسی حد تک اس سورہ کی درج ذیل آیات سے بھی ہوتی بے طاحظہ ہو: سورهءبقره،آيت ااا: \* وْقَالُوْالَنْ يَّنْ خُلَالْجَنَّةَ إِلَّامَنْ كَانَهُوْدًا أَوْظَرْ ي....-(انہوں نے کہا کہ بہشت میں یہود یوں ادر نصرا نیوں کے سواکوئی داخل نہ ہو سکے گا)۔ سوره ء بقر ه آیت سااا: \* وَقَالَتِ الْيَهُوْدُلَيْسَتِ النَّصْلِ ىعَلَى شَيْعَ وَقَالَتِ النَّصْلِ ى لَيْسَتِ الْيَهُوْدُ عَلَى شَيْع وَهُمْ يَتُلُوْنَ

تفسيرالميز انجلد ا

الْکِنْبَ · · · ''۔ (یہودیوں نے کہا کہ نصرانی کچھ بھی نہیں ۔۔۔۔ان کے عقیدے کی بنیاد کچھ نہیں ۔۔۔۔اور نصرانیوں نے کہا کہ یہودی کچھ نہیں(یہودیوں کا عقیدہ صحیح نہیں) جبکہ وہ سب کتاب کی تلاوت کرتے ہیں)۔

ردايات پرايك نظر

اہل ایمان کے سردار علیٰ ہیں تفسیر ' درمنتور' میں مذکور ہے کہ ابولیم نے حلیہ میں ابن عباس کے حوالہ سے ذکر کیا ہے انہوں نے کہا کہ حفرت يغيبراسلام صلى الله عليدوآ لدوسكم في ارتثاد فرمايا: (ما انزل الله آية فيها : يا ايها الذين آمنوا ، الأوعلى راسها واميرها،) خداوند عالم في جس آيت مي بحق " ليا يَتْ الله يْنَ المَنْوُ " ارشاد فرما يا ب اس كررداردا ميرعلى بي -اس روایت سے ان متعددروایات کی صحت کا شوت ملتا ہے جن میں کٹی آیات کا اما ملی \* اور اہل بیت کی شان میں نازل ہوتا بیان کیا گیا ہے مثلا: سوره ءآل عمران ، آیت • ۱۱: \* "كُنْتُمْخَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ...، (تم بہترین امت ہوجنہیں لوگوں کے لیے بھیجا گیاہے)۔ سورهء بقره، آيت ۳۴۱: \*" لِتَكُوْنُوْاشْهَرَ) آءَ عَلَى النَّاسِ · · · " (......تاكة مُوكون يرگواه ريو.....) سوره ءتوبه، آيت ۱۱۹: \* وَكُوْنُوْامَعَ الصَّبِقِيْنَ " (اورتم تپچوں کے ساتھ رہو) ان آیات کی تغییر میں مربوطہ دوایات ذکر کی جائیں گی۔انشاءاللہ تعالی۔

بيرالميز ان جلد ا تف i. 614 j, ŝ . - 7



تفسيراكميز انجلد ا

آیات۲+۱ و ۲+۱

٥ ٱلَمْتَعْلَمُ أَنَّ اللهَ لَهُ مَلْكُ السَّلوَٰتِ وَالْاَسْ خَوَمَا لَكُمْ مِّن دُوْنِ اللَّهِ مِن وَّلِيَّ وَلانَصِيرٍ ٢

گر جمہ

۲۹ جس آیت کومنسون کرتے ہیں یا جعلادیتے ہیں تو اس سے بہتر یا اس جیسی آیت لے آتے ہیں کیا تتح معلوم نہیں کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔
 ۲۰۰۱)

O کیا تجھے معلوم نہیں کہ اللہ ہی کے لیے ہے آسانوں اورزین کی مالکیت دافتد ار اور تمہارے لیے اللہ کی اللیت دافتد ار اور تمہارے لیے اللہ کے سواکوئی ولی دحاکم اور ناصر دمد دگارکوئی نہیں۔

تفسيروبيان

یددوآیتیں (۲۰۱ ـ ۷۰۱) نسخ کے بارے میں ہیں اور نسخ کا جو معنیٰ، فقہاءعظام کے ہاں معروف و مشہور ہے یعنی سمی مسیشری مسیحکم کی مدت کے خاتمے اور اس کے نافذ العمل ہونے کے وقت کے پورا ہوجانے کا اظہار ۔ تو یہ خاص اصطلاح، نسخ کی آیت ہی سے ماخوذ ہے اور آیت سے بیچھنے جانے والے معنی کا ایک مصداق بھی ہے چنانچہ آیت کے ظاہری الفاظ بھی اسی بات کو بیان کرتے ہیں۔

تفسيراكميز انجلد ا

سوره خل آیت ۱۰۱:

\* ثواذَابَتَكْنَا ايَةًمَّكَانَ ايَةٍ وَاللهُ أعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوَّا إِنَّهَا آنْتَ مُفْتَرٍ مَلْ أكْثَرُهُ مُ

(ہم جب بھی کسی آیت کودوسری آیت سے تبدیل کرتے ہیں (اس کی جگہدوسری آیت لاتے ہیں) حالانکہ خدا بہتر جانتا ہے کہ وہ کیا کچھنازل کرتا ہے تاہم وہ (کافر) کہتے ہیں کہ تونے خدا پرافتراء کما ہے (اس کی طرف جھوٹی نسبت د ب كربات كى ب ) بلكه حقيقت بير ب كدان كى اكثريت علم بى نېيں ركھتى ) \_

بہر حال کسی آیت کے گنج (منسوخ ہونے) سے مراد پینہیں کہ اس کا وجود ہی ختم کر دیا جائے ..... سرے سے اسے محوکر دیا جائے ..... بلکہ اس سے مراد میہ ہے کہ اس میں مذکور تکم کومنسوخ کر دیا جائے کیونکہ کی آیت کا آیت ہونا (علامت و نشانی ہوتا) اس وجہ سے سے کہ اس سے عظم کی پیچان ہوتی ہے لہٰذاا سے بی عظم کی بنیا دوعنوان قرار دیا گیا اور کہا گیا ہے: " مَا نَنْسَجُ مِنْ ايَةٍ "--- بم جس آيت كوبجى منسون كرت بن مسماور ننخ كى وجدوسب كاذكر كدجوا يت ك اخرى الفاظ ميں كيا كما ي ( اَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهُ عَلى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ) اس مع مى يد امرتابت بوتا ب كدف سراد يدب كداصل آیت کومحفوظ رکھتے ہوئے اس میں مذکور حکم کومنسوخ کردیا جائے ..... اس کے ابڑ کوزائل کردیا جائے ..... بنابرایں ، کنج کی وجہ سے آیت میں مذکور حکم دغیرہ بے اثر ہوجائے گالیکن اصل آیت یا تی رہے گی ادر اس کے بعد ذکر کئے جانے والے جملہ 'نْنُسِهَا' سے بھی اسی امر کی تصدیق ہوتی ہے کیونکہ ''نْنُسِهَا'' کا معنیٰاذ من سے نکال دینا ہے ( سجلوانا )، جبکہ ''نَنْسَتْخ ' کا معن خم كردينا ب- تواس طرح آيت كامعنى يول كياجات كا" مان ناهب بآية عن العين أوعن العلم نأت بخير منها اومثلها" كم بمجس آيت كظامرى وجود كوخم كرت بي (اس كاتركوز الكرت بين اس مي مذکور حکم کومنسوخ کرتے ہیں) یا اسے ذہنوں سے نگلوا دیتے ہیں تو اس سے بہتر آیت یا اس کے شل لاتے ہیں ۔

ايك قابل توجه نكته

اس مقام پر میہ بات قابل ذکر ہے کہ کسی چیز کا کسی چیز کی آیت یعنی علامت ونشانی ہونا ہر مقام ومورد کے مطابق ہوتا ہے لہٰذا موارد و مقامات کے مختلف ہونے کی وجہ سے آیت ونشانی ہونے کی وجو ہات بھی مختلف ہوتی ہیں اور ہر چیز ک حیثیت اور مخصوص حالات واوصاف کی بنیاد پراس کی آیت یعنی نشانی کانعین ہوتا ہے، مثلاً قرآن مجید کی آیات اس لحاظ سے اللد تعالی کے وجود کی علامتیں اور نشانیاں ہیں کہ دنیائے بشریت کا کوئی فردان کی مثل دنظیر پیش نہیں کرسکتا' ای طرح احکام و فرامین اللی اس لحاظ سے خدا کی نشانیاں ہیں کہ وہ خدا کے تقرب اور تقویٰ کے حصول کا ذریعہ ہیں اور عالم شتی میں پائی جانے دالی ہرمخلوق اپنے وجود میں اپنے خالق وموجد کے وجود کی نشانی ہے اور اس مخلوق کی ہرصفت اور وجودی خصوصیت خدا کے اساء مباركهاور صفات مقدسه كى خصوصيات كى نشانى ہے اور انبياء " وادليائے اللي اس لحاظ سے خداوند عالم كى آيتيں دنشانياں ہيں

کہ لوگوں کواپنے اعمال وافعال اور گفتار وکردار کے ذریع خدا کی طرف بلاتے ہیں ، سہرجال ہرچیز مخصوص سبب اور وجہ سے سمی چیز کی نشانی (آیت) قراریاتی ہےادر چونکہ تمام اشاءا یک جیسی نہیں اس لیے ہرایک کی علامت دنشانی بھی مختلف ہوتی ہے بنابرایں ہرآیت (نشانی) شدت وضعف کے لحاظ سے دوسری آیت دنشانی سے مختلف ہوگی یعنی آیتوں (نشانیوں) کے در میان مراتب کا فرق پایا جائے گا اور دو فرق اس طرح ظاہر ہوگا کہ کوئی آیت (نشانی) خدا کے وجود کی علامت ہونے میں قوى دزیا دہ مضبوط ہوگی ادرکوئی اس سے کمتر یہی وجہ ہے کہ خدادند عالم نے آیات ونشانیوں کے مراتب کے مختلف ہونے کی طرف اسطرح اشاره فرمايا ب: سوره ، بخم ، آیت ۱۸: المعرف المتراى من المتراكم المكمر عن المعرف المتراع ا متراع المتراع المت المتراع المت متراع المتراع المت المتراع ال المت المتراع المتراع المتراع المتراع المتراع المتراع المتراع المتاع المتاع المت المت المتي المت المت المت المت المت المت المت (اس نے ( پیغیبر اسلام نے ) معراج کی رات اپنے پروردگار کی بڑی بڑی نشانیوں کود یکھا )۔ اس کے ساتھ سیاتھ بیہ مطلب بھی قابل ذکر ہے کہ ہر آیت دنشانی علامت دنشانی ہونے کی تمام عیثیتوں اور پہلووں ک حال نہیں ہوتی بلکہ بعض آیتیں صرف ایک حیثیت اور پہلو میں نشانی ہوتی ہیں ادر بعض متعدد جہتوں ادر پہلووں میں تواح طرح ان کانسخ (منسوخ ہونا) بھی عین ممکن ہے کہ صرف ایک پہلوادر جہت میں ہو یا متعدد جہتوں ادر پہلوؤں میں اس کہ واضح مثال بدب ك.قرآن مجيد كابعض آيتين الپن شرع تحكم ك لحاظ سے تومنسوخ قرار دى گئى ہيں (ان ميں مذکور شرع تكم نافذ العمل نہیں رہا) لیکن اپنے مجمزہ ہونے اورا پنی فصاحت وبلاغت کے لحاظ سے منسوخ نہیں ہو تمیں بلکہ پہلے کی طرح اعجاز اور فصاحت وبلاغت کی حامل بیں اوران کی اس جہت میں کوئی فرق پیدانہیں ہوا، تواس سے ثابت ہوا کہ کی آیت کا منسوخ ہو ایہانہیں کہ دہ ہرلحاظ سے منسوخ ہوگئی ہے بلکہ اس کے منسوخ ہونے کی ایک یا متعدد جہتیں کمحوظ ہوں گی۔ اور "سنخ" كاجوو سيع معنى مم في ذكر كيا ب اس كى بنيا وزير بحث آيت ك أخرى جمله " أَلَمْ تَعْلِمُ أَنَّ الله عَلْ کُلِّ شَيْءٍ قَبِيبُرٌ''۔۔۔کیا آپنہیں جانتے کہ خداہر چیز پر قادر ہے۔..ادرآیت (۷۰۱) کے پہلے جملہ '' اَلَہُ تَعْلَمُ اَلْ اللَّةَ لَةُ مُلْكُ السَّلموتِ وَالآس مِن "..... كيا آب كومكم ممين كماللد بى ب لي ب آسانون اورزمين كالمكل اختيار اقتدار؟ .... میں مذکورہ کنج کے سبب کی عمومیت ہے اور اس سبب دوجہ کے دسیع معنے ومفہوم کی بنیاد پر کسخ کا دسیع معنی اور عمومیت كاحامل مفهوم، آيت كامقتضاء ب-

نسخ پراعتر اض کی دومکنہ صورتیں کسخ کے بارے میں جواعتر اض مکن ہے یا وہ اعتر اض جو یہودیوں نے نسخ کی بابت کیا ہے۔ جیسا کہ زیر بھر آیت کے شان نزول میں مذکور ہے۔۔۔ اسے دوطرح سے نسخ کے ساتھ مربوط کیا جا سکتا ہے اور درج ذیل دوجہتوں کے حوالا سے یوں بیان کیا جا سکتا ہے:

تفسيرالميز انجلد ا

ا \_ اس لحاظ سے کہ جوآیت خدادند عالم کی طرف سے نازل ہوئی ہودہ یقینا کسی ایسی حقیق مصلحت کی حامل ہوگی جس کا تحفظ اس آیت کے سواکسی ذریعے سے ممکن نہیں۔ پس اگروہ آیت منسوخ ہوجائے تو وہ مصلحت بھی ہمیشہ کے لیے ختم ہو جائے گی ادراسے کوئی چیز تحفظ نہیں دے کتی کیونکہ وہی آیت اس کے تحفظ کی صانت لے کرمازل ہوئی تھی ادرگوئی چیز بھی اس کے مقام پر نہیں آ سکتی کہندا اس آیت کے منسون ہوجانے کے نتیج میں وہ تمام فوائدادرلوگوں کی بہتری وجلائی کی ضامن مصلحتیں بھی ہاتھ سے نکل جائیں گی اور اس کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی واضح ہے کہ خداوند عالم کاعلم اس کے بندوں کے علم جیسانہیں کہ اس میں تغیر وتبدل پیدا ہوتا رہے اور اسباب وعوامل کے مختلف ہونے کی وجہ سے اس میں تبدیلی آجائے یعنی تبھی اس کاعلم سی کام میں مصلحت کی تشخیص کر ہے اور وہ اس کا تھم صا در کر دے چر دوسرے دن اس کے علم میں تبدیلی آجائے ادر وہ پہلی مصلحت کی بجائے سمی اور مصلحت کی تشخیص کرے کہ جوکل اس کے علم میں نہآ سکی تھی لہٰذادہ پہلے علم کو تبدیل کرکے دوسرا تحكم صادركر ب ادراب پی پہلی تحکم کے غلط ونا درست ہونے كا فیصلہ كرے نے تحکم كا علان كرے اور بيسلسلہ ہرروز جارى رہے خدا کی بابت ایسا ہرگزنہیں ہوسکتا کیونکہ میرسب پچھ بندوں کے علم کی بابت تو قابل تصور ہے کیونکہ خدامصلحت دبھلائی کے تمام پہلووں سے آگاہ ہےادراس کاعلم تمام جہتوں پر حاوی ادران پر محیط ہے لہذا اس کے علم میں روز بروز تبدیلی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا جبکہ لوگوں کاعلم کسی چیز کے تمام پہلووں پر محیط نہیں ہوتا جس کی وجہ سے دہانے فیصلے بدلتے رہتے ہیں اور مصالح و مفاسد کی بنیاد پران کے نقطہ ہائے نظر اور موقف میں تبدیلی داقع ہوتی رہتی ہے گویا جس کام میں مصلحت نظر آتی ہے اسے انجام دين كافيمله كرليت بين ادرانجام ديت بين ليكن جب اينى غلط بنى كى طرف متوجه بوجاعين ياكوئى مفسده .....خرابى نظرآ جائے تواسے ترک کردیتے ہیں اور بیاس لیے ہوتا ہے کہ ان کاعلم محدود ہے اور کسی امر کے جملہ پہلووں پر محیط نہیں جبکہ خدا کاعلم تمام جہتوں اور ہرامر کی مصلحت اور معیار دہبتر ہونے کے تمام پہلودں پر محیط ہے جس کی دجہ سے دہ کسی طرح کی غلط فہم کا شکار نہیں ہو سکتا (اس لیے اس کے علم میں تبدیلی کیوں؟)

یہ ہے کرنے کے بارے میں کئے جانے والے اعتراض کی ایک صورت تو اس کا جواب مد ہے کہ بداعتراض اس صورت صحیح و درست تسلیم کیا جاسکتا ہے جب خدا کی قدرت کو محدود مانا جائے اور اس کی وسعت و لامحدود ہونے کا انکار کیا جائے لیکن اگر خدا کی قدرت کولا محدود تسلیم کیا جائے اور بیسلیم کیا جائے کہ وہ ہر چیز پر ہر طرح سے قدرت رکھتا ہے تو پھر اس بات میں کیا حرج لازم آتا ہے کہ وہ ایک آیت یا تکھ کو منسوخ کر کے اس کی جگہ دوسری آیت یا تھم نازل کرے جو منسوخ شدہ بات میں کیا حرج لازم آتا ہے کہ وہ ایک آیت یا تھم کو منسوخ کر کے اس کی جگہ دوسری آیت یا تھم نازل کرے جو منسوخ شدہ محم سے بہتر یا کم از کم اس جیسا ہوا اور سے بات اس کی وسیع قدرت اور لامحدود اختیار کے حوالہ سے نامکن نہیں قرار دی جا سکتی اس لیے خداوند عالم نے زیر بحث آیت میں کینے کی بارے میں تذکرہ کرتے ہوئے آخر میں بیدار شاد فر مایا: '' اَلَمْ نَعْلَمُ

۲۔اگرچہ خدا کی قدرت وسیع ولامحدود ہے اور اس کے اختیار واقتد ار میں کسی طرح کی محدودیت اور قید وشرط نہیں پائی جاتی تاہم سے بات بھی اپنے مقام پر مسلم ونا قامل انکار ہے کہ جب وجود میں لانے اور وجود میں آنے کے تمام مراحل طے بہ ہے کن کے بارے میں کئے جانے والے اعتراض کی دوسری صورت تو اس کا جواب بیہ ہے کہ بیاعتراض ال صورت میں صحیح و درست تعلیم کیا جا سکتا ہے جب خدا کے مطلق اور بلا قید و شرط ما لک ہونے کا انکار کردیا جائے اور بیات مان لی جائے کہ کسی چیز کو دجود عطا کرنے کے بعد اس چیز پر خدا کو کسی قشم کا کوئی اختیار حاصل نہیں ہوتا اور اب اس میں کسی طرح کا تصرف اور عمل دخل خدا کے باتھ میں نہیں جیسا کہ یہودی کہتے تھے: " ید اللہ مغلو لة "خدا کا باتھ بند ها ہوا ہے اس میں کسی طرح کا سرف اور عمل دخل خدا کے باتھ میں نہیں جیسا کہ یہودی کہتے تھے: " ید اللہ مغلو لة "خدا کا باتھ بند ها ہوا ہے اس اب سرف اور عرف خدا کے باتھ میں نہیں جیسا کہ یہودی کہتے تھے: " ید اللہ مغلو لة "خدا کا باتھ بند ها ہوا ہے اس اب و ا مطور پر اپنی قدرت کا ملہ کا اظہار کرتے ہوتے یوں ارشا دفر مایا: " اکٹر نتھ کہ آن اللہ عنو کی کئی گل شکن پر خال کی بلی سورت کے جواب کے جانتے کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے لین جو مسلحت ہاتھ سے نکل چکی ہے اس سے بہتر یا کم از کم اس جیسی عطا کرنے سے عاجز ا

فسيراكميز انجلد ا

بهر جال بدد جما: "أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ"، 'أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّلواتِ وَالْأَسْ مِنْ سَخْ کے بارے میں کئے جانے دالے اعتراض کی دوصورتوں کے بالتر تیب جوابات کی حیثیت رکھتے ہیں ٔ ادر ان دوجملوں کا الگ الگ ہوتا اس امر کی دلیل ہے کہ بد اعتراضات کے جواب کے طور پر ہیں اور آیت ا+ 2 کے آخری الفاظ "ومالكه من ولى ولا نصير بمجى دوامور برمشتل بن ايك ولى اوردوسرا "فعير -اوريه دراصل ان دو جوابات کی بحیل کے طور پر بین اس صورت میں آیت کا معنی بوں ہوگا کہ اگرتم خدادند عالم کے مالک على الاطلاق ہونے کو خاطر میں ندیجی لاؤاور تمہاری توجہ صرف اس مالکیت پر ہوجو تمہیں عطا کی گئی ہے تب بھی صرف وہی تمہارا'' ولی' ہے اور اس کے سواکوئی تمہارا'' ولیٰ' وحاکم مطلق نہیں کیونکہ جو مالکیت تمہیں عطا کی گئی ہے وہ بھی اس سے وابستہ ہے اور تمہیں اس میں کوئی استقلال حاصل نہیں یعنی تم اس میں بھی اس کے محتاج ہولہٰذا اسے حق حاصل ہے کہ تمہاری بابت اور جو پچھ تمہارے پاس ہے......تمہارے اختیار وملکیت میں ہے..... اس میں جس طرح چاہے دخل وتصرف کریے اور اگرتم اپنی وابستگی اور عدم استقلال كوبهى خاطريس ندلاؤ بلكهاب خلاجرى اقتدارادر ماكيت وتسلط بى كومذنظر قراردوتب بحى بيرحقيقت تمهار بسامن واضح ہوجائے گی کہتمہاری پیظاہری مالکیت واقتد ارادراستقلال واختیارتمہاری کفایت نہیں کر کیتے اوران کی بنیاد پرتمہارے مقاصد کی بحیل ہوسکتی ہے نہ تمہارے اراد بے پورے ہو سکتے ہیں بلکہ ان کے ساتھ ساتھ خدا کی اعانت دنصرت ضرور کی ہے اوروہی تمہارا' 'نصیر'' ومددگار ہے۔لہٰذااں حوالہ سے کہ صرف وہی تمہارا مددگار ہے اسے حق حاصل ہے کہ تمہاری بابت اپنے اختیارات استعال کرے اور تم جس راہ پر بھی چلو وہ تمہارے امور میں جس طرح سے چاہے تصرف کرسکتا ہے (اس لحاظ ے کہ اس نے تمہیں مالکیت اقترار واختیار اور استقلال عطاکیا ہے اور وہ بی تمہار امددگار ہے اس کے سواکوئی تمہاری نفرت کرنے والانہیں، وہ تمہارے بارے میں اور تمہارے تمام امور کی بابت ہر طرح کا اختیار رکھتا ہے اور ہوتشم کا فیصلہ کرنے کی

قوت رکھتا ہے)۔ بنابراین''نسخ'' کی بابت کوئی اعتراض باقی نہیں رہتا۔

ايك اد بي نكته يمال يكتر قابل ذكر بحكماً يت (٤٠١) كما ترى جمله "وَحَالَكُمْ مِنْ دُوْنِ اللهِ • • • " مين اسم ظامر كوذكركما گیا ہے جبکہ ضمیر کوذکر کر بچی بات پوری ہو کتی تھی یعن 'قِتٰ دُوْنِ اللّٰہِ '' کہا گیا ہے ''من دونہ ''نہیں کہا گیا ' تواس کی وجہ يد ب كديد جملة و مَالَكُمْ مِنْ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ' الله معام پرايك سنتقل جمله ب اور اس بغير بهي · · صح · ، پر کے جانے دالے اعتراض کا جواب تا کمل نہیں رہتا (اس جواب کو کمل کرنے کے لیے اس جملہ کی ضرورت باقی نہیں رہتی) اس لیے ضمیر کی بجائے اسم ظاہر ذکر کرنا درست ہے۔ لنخ کی بحث میں مذکورہ بالاتمام مطالب سے درج ذیل اہم نتائج حاصل ہوتے ہیں: ا۔ ''لنے'' کاتعلق صرف شری احکام سے نہیں بلکہ تکوین امور میں بھی شخ ممکن ہے۔ ۲ - " تسخ" کے لیے تاسخ اور منسوخ دونوں ضروری ہیں (ان میں سے کسی ایک کے بغیر دہ تحقق پذیر نہیں ہو سکتی )۔ سر-تاسخ میں منسوخ کی ہر صفت کمال یا اس میں پائی جانے والی مسلحت موجود ہوتی ہے۔ ۳-اگرچہا سخ ظاہری طور پرمنسوخ سے مختلف بلکہ اس سے منافات رکھتا ہے کیکن اس کحاظ سے دونوں کے درمیان تناقض ختم موجاتا بے کہان میں مشتر کہ صلحت پائی جاتی ہے یعنی جو صلحت ان دونوں کے درمیان قدر مشترک کی حیثیت رکھتی ہاں کی وجہ سے ان ددنوں ( نائح ومنسوخ ) میں ہر طرح کا تضا دو تناقض تھی دور ہوجا تا ہے چنا نچہ جب کوئی نبی وفات یا تا ہے اور اس کی جگہ دوسرا نبی معبوث ہوتا ہے جبکہ وہ دونوں خدا کی آیتیں سے نشانیاں سے بیں اور ان میں سے ایک نائخ اور دوسرامنسوخ کہلاتا ہے تو بیسب بچھ عالم طبیعت میں پائے جانے والے نظام کے تقاضوں کی بحکیل کے طور پر ہوتا ہے یعنی زندگی موت رزق عمر بخنگف ادوار میں لوگوں کی صلحتوں کامخنگف ہونا' حالات کے گونا گوں تقاضے اور افراد بشر کا حصول کمال کے مدارج طے کرما وغیرہ ہی نظام طبیعت کی اصل بنیا دیں ہیں۔ بنابرایں جب بھی کوئی دین تکم منسوخ ہوتا ہے اوراس کی جگہ زیا دین عکم آتا ہے تودہ دونوں اپنے اپنے مقام پرایک دین مسلحت کے حامل ہوتے ہیں اوران میں سے ہرایک اپنے وقت میں این دین مسلحت کو بہتر طور پر پورا کرتا ہے جس میں اہل ایمان اور دنیدارلوگوں کی بہتری کاراز پوشیدہ ہوتا ہے جیسا کہ ابتدائے اسلام میں کفار کے لیے عام معافی کا تکم صادر ہوا کیونکہ اس وقت اہل اسلام کمزور متصاور تعداد وطاقت کے لحاظ سے دشمنوں کا مقابلة نہیں کر سکتے بتلے پھر جب اسلام کی جڑیں مضبوط ہو گئیں ادرمسلمانوں کی تعداد وقوت زیادہ ہو گئی اور وہ ہرطرح سے دشمنان اسلام کا مقابلہ کرنے کی صلاحیت پانچکے جس کی وجہ سے کافروں اور مشرکوں کے دلوں میں خوف پیدا ہوا توجہا د کاحکم آ کیا، تو معلوم ہوا کہ حالات کے مطابق ہر عظم دینی مصلحت کی تعمیل کا سبب بنااور عام معافی کے عظم کی منسوخی کے بعد جہاد کے عظم میں دبی مصلحت ملحوظ ومقصودتھی جوعام معافی کے عظم میں تھی کیکن حالات کے تقاضوں کی وجہ سے ایک عظم کومنسوخ کر کے اس ک

تفسيراكميز انجلد ا

جگددد سراعکم صادر کیا گیا'اس مقام پر بیا ہم نکتہ قابل ذکر ہے کہ جوآیات منسوخ ہو سی ان کے انداز بیان میں ہی ان ک منسوخ ہونے کا اشارہ موجود ہے جیسا کہ عام معافی کے علم پر مشتمل آیت کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس علم کو ایک وقت تک کے لیے صادر کیا گیا جسے بعد میں منسوخ کیا جا سکے گاملا حظہ ہو: سورہ و بقرہ، آیت ۱۰۹: \* " فَاعْفُوْا وَاصْفَحُوْا حَتَّى يَأَتِى اللَّهُ بِاَصْرٍ ؟ " (معاف کر دواور درگز رکرو یہاں تک کہ خداوند عالم اپنا علم صادر کردے) پچراس آیت کو جہاد کی آیت کے ذریع منسوخ کردیا گیا۔

اتی طرح بد کارعودتوں کے متعلق بیتکم صادر ہوا:

سوره ءنساء، آیت ۱۵:

\* '' فَأَمْسِكُوْ هُنَّ فِي الْبُبُوُتِ حَتَّى يَتَوَفَّهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا '۔ (أُنبيں تحريب روك ركھو يہاں تك كمانيں موت آجائيا خداان كے ليكوئى راہ بنادے)۔ پھراس آيت كوبد كارى كى سزامقرر كركے ''كوڑے مارنے''كے تحم پر مشتمل آيت كے ذريعے منسوخ كُرديا

مذکورہ بالادونوں آیتوں کے انداز بیان میں آپ نے ملاحظہ (مایا کہ ان میں '' حَتّی یَأْتِیَ اللّٰہُ بِاَ مَدِلاً ' (یہاں اتک کہ خدادند عالم اپناعلم صادر کرے) اور '' اَوْ یَجْعَلَ اللّٰہُ لَقُبْنَّ سَبِیلًا '' (یا خدا ان کے لیے کوئی راہ بنادے) کے الفاظ اس بات کا ثبوت ہیں کہ ان آیتوں میں جواحکام صادر کئے گئے ہیں وہ عارضی اورایک خاص دفت تک کے لیے ہیں اور اس کے بعد انہیں منسوخ کردیا جائے گا۔

۵۔ تائ اور منسوخ کے در میان جونسبت پائی جاتی ہے وہ اس نسبت سے تطعی مختلف ہے جو عام وخاص مطلق و مقید اور مجمل و مین کے در میان پائی جاتی ہے کیونکہ نائ و منسوخ کے در میان بظاہر ایک دوسرے سے تنافی پائی جاتی ہے (زائٹ ، منسوخ کی نفی کرتا ہے) لیکن جو چیز اس تنافی کو دور کر دیتی ہے وہ ان دونوں میں پائی جانے والی مشتر کہ مصلحت ہے کیونکہ دونوں اپنے اپنے وقت میں ایک خصوص مصلحت و حکمت کے حاص ہیں اور ظاہر کی طور پر لفظوں کے واضح معانی کی روشن میں جو تنافی پائی جاتی ہے وہ اس مشتر کہ مصلحت و حکمت کے حاص ہیں اور ظاہر کی طور پر لفظوں کے واضح معانی کی روشن میں جو تنافی پائی جاتی ہے وہ اس مشتر کہ مصلحت و حکمت کے حاص ہیں اور ظاہر کی طور پر لفظوں کے واضح معانی کی روشن میں جو تنافی پائی جاتی ہے وہ اس مشتر کہ مصلحت و حکمت کے حاص ہیں اور ظاہر کی طور پر لفظوں کے داختی معان کی روشن میں جو تنافی پائی جاتی ہے وہ اس مشتر کہ مصلحت و حکمت کے حاص ہیں کرتی ' جبکہ عام و خاص اور مطلق و مقید اور مجمل و میں کے روشن میں جو تنافی پائی جاتی ہے وہ اس مشتر کہ مصلحت و حکمت کے حاص ہیں کرتی ' جبکہ عام و خاص اور مطلق و مقید اور محمل و مین کے در میان جو تنافی پائی جاتی ہے وہ حاص مقید اور مین کے الفاظ میں پائے جانے والے ظہور کی تو ت کے ذریعے دور ہوجاتی ہے موال جائم معام کی تحصیص مقید، مطلق کی تعیید اور مین ، محمل کی تعیین کر کے ان کے معانی کی وضاحت کر تے ہیں کی تیز مطالب ، علم اصول فقہ میں واضح طور پر بیان کئے گئے ہیں ، ہم حال ہی صورت حال ''حکم اور منشانی ' تین میں پائی جاتی

اس حوالہ سے مزید مطالب بیان کتے جائیں گے۔ آيات كاتجلوا دياجانا 0" أَوْنُنْسِهَا..." (یاہم اسے جلوا دیتے ہیں) '' نُنْسِبِهَا'' کونون پر پیش اورسین کے نیچے زیر کے ساتھ پڑھا جاتا ہے اور بیہ مادہ'' انساء'' سے ہےجس کا م ذہن سے نکال دینا (تجلوا دینا) ہے۔ اس جمله میں دوجہتیں قابل تصور ہیں (1) بیہ طلق کلام ہے اس میں کسی قشم کی کوئی قید دشرط نہیں یائی جاتی ، (۲)ء ب\_\_\_عموميت ركحتا باور مصداقى وسعت كاحامل ب\_\_\_، اور يغير اسلام صلى اللدعليدة الدوسلم كساته مختص نبيس بلكدا-سی طرح بھی آ محضرت سے مربوط قرار تبیس دیا جاسکتا کیونکہ آنجناب کے بارے میں خدادند عالم نے ارشاد فرمایا ہے: سوره ءاعلیٰ، آیت ۲: "سَنْقُرِئُكَ فَلَا تَنْشَى أَ إِلَّا مَاشَا عَامَتُهُ ( عنقریب ہم آپ کے سامنے قرائت کریں گے پھر آپ ہر گزنہ بھولیں گے گرجو کچھ خداجا ہے ) بیہ آیت مکہ مکرمہ میں نازل ہوئی جبکہ ننخ کی آیت مدینہ منورہ میں آئی لہٰذا آخصرت کے بارے میں جلوالے سوال ہی پیدانہیں ہوتا کیونکہ ' فلاتنسی'' کے الفاظ واضح طور پرنسیان کی نفی کرتے ہیں اور آپ کونسیان سے پاک ومنز ہ قر دیتے ہیں اور جہاں تک '' اِلَّا مَاشَاً حَاللَّهُ '' ( مُرجو پچے خداجا ہے ) کے الفاظ کا تعلق ہے توبیہ الفاظ اشتی کے لیے ضر ہیں لیکن اس سے مراد ہر گزینہ میں کہ آنخصرت پرنسیان کاغلبہ مکن ہے بلکہ ریتو خدا کی قدرت کا ملہ کے اظہار و بیان کے طور ہیں اور اس کا مطلب سیر ہے کہ آنخصرت کا مقام عصمت پر فائز ہونا اس بات کا سبب نہیں کہ اب خدا کی قدرت محدور جائے اس کی مثال درج ذیل آیت میں موجود ہے: سوره چهود، آیت ۸ • ۱: الخلِرِينَ فِيهَامَادَامَتِ السَّبْلُوْتُ وَالْآنُ مُضْ إِلَّامَاتُ الْحَمَاتُ حَطَلًا عَمَدُوَ فَ \* ( نیک وصالح افراد بہشت میں ہمیشہ رہیں گے جب تک کہ آسان اور زمین ہاتی ہیں' مگر جو کچھ تیرا پر وردگار جا یہ توہمیشہ کاعطیہ دیخش ہونے والانہیں )۔ (اس آيت من بھی " مَادَامَتِ السَّلُوْتُ وَالْآسُ عُنْ كَ بِعَد " إِلَّا مَاشَاً ءَمَ بَنُكَ " كَما كَيا ہے جس -خدا کی قدرت کاملہ ادر کمل اختیار کا اظہار مطلوب ہے۔ تو اس کا مطلب ہیہ ہے کہ'' جب تک آسان دزمین باقی ہیں'' کے ال ے خدا کی قدرت کا محدود ہونالا زم نہیں آتا کہ اب''اس دفت تک' خدا کوکوئی اختیار حاصل نہیں اور وہ اس میں کوئی تبد

نفسيرالميز انجلد ا

جگہ دوسراعکم صادر کیا گیا' اس مقام پر بیا ہم نکتہ قابل ذکر ہے کہ جوآیات منسوخ ہوئیں ان کے انداز بیان میں ہی ان کے منسوخ ہونے کا اشارہ موجود ہے جیسا کہ عام معافی کے عظم پر مشتمل آیت کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس عظم کو ایک وقت تك ك ليصادركيا كياج بعدين منوخ كياجا سككالا حظرمو: سورهء بقره، آيت ۹ • ۱: × " فَاعْفُوْاوَاصْفَحُوْاحَتَّى يَأْتِيَاللَّهُ بِأَمْرِ </ (معاف كردواوردركر ركرويهان تك كمخداوندعالم ايناهم صادركرد) بھراس آیت کو جہا دکی آیت کے ذریعے منسوخ کر دیا گیا۔ اسی طرح بدکار عورتوں کے متعلق بیچکم صا درہوا: سوره ونساء، آیت ۱۵: × <sup>•</sup> فَأَمْسِكُوْهُنَّ فِالْبُيُوْتِ حَتَّى يَتَوَقَّمُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَقُنَّ سَبِيلًا · -(آہیں گھرمیں رو کے رکھو یہاں تک کہ آہیں موت آ جائے باخداان کے لیے کوئی راہ بنادے)۔ پھراس آیت کو بد کاری کی سزامقرر کر کے '' کوڑے مارنے'' کے حکم پرشتمل آیت کے ذریعے منسوخ کر دیا گیا۔ مذكوره بالادونون آيتون كانداز بيان مين آب فى ملاحظ فرما يا كمان من "حتى يأتي اللهُ با مرد " (يهان تك كەخدادند عالم اپناتهم صادركر ) ادر " أَوْ يَجْعَلُ اللهُ لَهْنَ سَبِيلًا " (ياخدان ك ليكوني راه بناد ) ك الفاظ اس بات کا ثبوت ہیں کہ ان آیتوں میں جواحکام صادر کئے گئے ہیں وہ عارضی اورایک خاص دقت تک کے لیے ہیں اور ای کے بعدانہیں منسوخ کردیا جائے گا۔ ۵۔ تاسخ اور منسوخ کے درمیان جونسبت یائی جاتی ہے وہ اس نسبت سے طعی مختلف ہے جو عام وخاص مطلق و مقید اور مجمل وسین کے درمیان پائی جاتی ہے کیونکہ تائن ومنسوخ کے درمیان بظاہر ایک دوسرے سے تنافی پائی جاتی ہے (ناسخ ،منسوخ کی نفی کرتا ہے ) لیکن جو چیز اس تنافی کو دور کر دیتی ہے وہ ان دونوں میں پائی جانے والی مشتر کہ صلحت ہے کیونکہ ددنوں اپنے اپنے وقت میں ایک مخصوص مصلحت و حکمت کے حامل ہیں اور ظاہری طور پر لفظوں کے واضح معانی ک روشن میں جو تنافی یائی جاتی ہے وہ اس مشتر کہ صلحت وحکمت کوختم نہیں کرتی 'جبکہ عام وخاص اور مطلق دمقیدا درمجمل ومبین کے درمیان جوتنافی پائی جاتی ہے وہ خاص مقیدادر مبین کے الفاظ میں پائے جانے والے ظہور کی قوت کے ذریعے دور ہوجاتی ہے کیونکہ خاص، عام کی شخصیص مقید، مطلق کی تقیید اور سبین ، مجمل کی تثبین کر کے ان کے معانی کی وضاحت کرتے ہیں ٔ پی تمام مطالب بلم اصول فقہ میں داضح طور پر بیان کئے گئے ہیں ُ سہر حال یہی صورت حال''محکم اور متشابہ'' آیات میں یائی جاتی ب كدانثاء اللدسوره آل عمران كى آيت > " مِنْهُ إيت مُحَكِّمَتْ هُنَّ أُمُّ الكِتْبِ وَ أُخَرُ مُتَشْبِهَتْ " كتفير من

اس حوالہ سے مزید مطالب بیان کتے جائیں گے۔ آيات كالجلواد ياجانا 0" اَوْنُنْسِهَا..." (ياہم اسے جلوا دیتے ہیں) ''نُنْسِبها'' کونون پر پیش اورسین کے بنچےزیر کے ساتھ پڑھا جاتا ہے اور بیہ مادہ'' انساءُ' سے ہے جس کام<sup>ی</sup> ذہن سے نکال دینا (تعلوا دینا) ہے۔ اس جمله میں دوجہتیں قابل تصور ہیں (۱) بی مطلق کلام ہے اس میں کسی قسم کی کوئی قید وشرط نہیں پائی جاتی ، (۲) عا -- عوميت ركفتا باور مصداقى وسعت كاحال ب--، اور يغير اسلام صلى التدعليدوآ لدوسكم كسات فخف نبيس بلكدا-سمى طرح بھى آنخصرت سے مربوط قرار نہيں ديا جاسكتا كيونك آنجناب كے بارے ميں خداوند عالم نے ارشاد فرما يا ہے: سوره ءاعلى، آيت ۲: " سَنْقُرِ ثُكَ فَلَا تَنْسَى أَ إِلَّا مَاشَا ٓ ءَاللَّهُ (عنقريب بم آب ك سامن قرائت كري ك پر آب برگز نه بعوليں گے گرجو كچھ خداچاہے) پیہ آیت مکہ مکرمہ میں نازل ہوئی جبکہ کنٹخ کی آیت مدینہ منورہ میں آئی لہٰذا آخضرت کے بارے میں جلوالے سوال ہی پیدانہیں ہوتا کیونکہ ' فلاتنس' کے الفاظ واضح طور پرنسیان کی نفی کرتے ہیں اور آپ کونسیان سے پاک دمنزہ قر ديت بن اورجهان تك " إلا مماشاً والله " (مكرجو كجه خداجاب) كالفاظ كالعلق بتويد الفاظ استنى ك ليضر ہیں لیکن اس سے مراد ہرگزینہیں کہ آنحضرت پرنسیان کا غلبہ مکن ہے بلکہ میتوخدا کی قدرت کا ملہ کے اظہار و بیان کے طور ہیں ادراس کا مطلب سر ہے کہ آنخصرت کا مقام عصمت پر فائز ہونا اس بات کا سبب ہیں کہ اب خدا کی قدرت محدود جائ اس کی مثال درج ذیل آیت میں موجود ہے: سوره به دور آیت ۱۰۸: خْلِدِيْنَ فِيهَامَادَامَتِالسَّلُوْتُوَالَامَضْ إِلَّامَاشَآءَ مَا بَّكَ عَطَاً عَجَدَدَهُ وَذِ"-(نیک وصالح افراد بهشت میں ہمیشہ رہیں گے جب تک کہ آسان اورز مین ہاتی ہیں مگر جو کچھ تیرا پر وردگار چا۔ ميرتو بميشه كاعطيه وتخشش ہے جو ختم ہونے والانہيں)۔ (اس آيت من جى " حَادَامَتِ الشَّلُوتُ وَالآئمُ ضُ " كَبِعد " إِلَّا هَاشَاً ءَمَ بَتُكَ " كَبَا كَياب مِس -خدا کی قدرت کاملہ ادر کمل اختیار کا اظہار مطلوب ہے۔ تو اس کا مطلب ہیہ ہے کہ 'جب تک آسان دزمین باقی ہیں' کے الف یسے خدا کی قدرت کا محدود ہونا لا زم نہیں آتا کہ اب''اس وقت تک'' خدا کوکوئی اختیار حاصل نہیں اور وہ اس میں کوئی تبد

فسيراكميز ان جلد ا

روايات پرايك نظر

691

قرآن مجید میں نائٹ اور منسوخ کے وجود کی بابت حضرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وآئمہ اہل بیت علیم السلام اور صحابہ ء کرام کی طرف سے کثرت کے ساتھ روایات ذکر کی گئی ہیں اور ان روایات کو شیعہ وسی دونوں محدثین نے این این مستند دمعتبر کتب میں درج کیا ہے جن سے اس بات کا واضح ثبوت ملتا ہے کہ پچھآیات ایسی بھی ہیں جو بعض دوسر ک آیات کے ذریعے منسوخ قرار دی گئی ہیں۔

ناسخ ومنسوخ آیات کی نشاند ہی تغییر نعمانی میں مذکور ہے کہ حضرت امیر المونین علیہ السلام نے چند ناسخ ومنسوخ آیات کوذکر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: آیت ''وَ مَاخَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ الَّالِيَعْبُ لُوْنِ ''، اس آیت کے ذریعے منسوخ ہوگئ ہے: '' وَكَايَزَالُوْنَ مُخْتَلِفِيْنَ اللَّٰ الَّا مَنْ سَرَحِمَ مَا بُّكَ لَوَلِنَٰ لِكَ خَلَقَهُمْ ''نیسی المیں رحمت کے لیے پیدا کیا گیا۔

ال روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امیر المونین علیہ السلام نے جس آیت کے نائخ اور منسوخ ہونے کا تذکرہ فرما یا ہے اس میں صرف شرق احکام میں واقع ہونے والی نٹخ مراد نہیں ۔۔۔۔ اس سے کی شرع علم کا منسوخ ہونا مقصود نہیں ..... بلکہ شرق احکام ( تشریعات ) اور موجودات عالم ( تکوین ) دونوں میں پائی جانے والی نٹے مراد ہے کیونکہ جس آیت کوامام \* نے نائخ قرار دیا ہے ( وَ لَا یَدَالُوْنَ ..... ) وہ پہلی آیت ( وَ مَا حَکَقْتُ الْجِنَّ .....) میں مذکور امر...... تخلیق ک غرض وغایت ..... کے وسیح معنے کو محدود کرتی ہے ( گویا اسے منسوخ کرتی ہے) ۔ اس کی وضاحت یوں ہے کہ پہلی آیت فرض وغایت ..... کے وسیح معنے کو محدود کرتی ہے ( گویا اسے منسوخ کرتی ہے) ۔ اس کی وضاحت یوں ہے کہ پہلی آیت او مَا حَکَقْتُ الْجِنَّ وَ الْاِ نُسَ الَّا لِيکَ عُبُنُ وُنِ ) انسانوں اور جنوں کی تخلیق کا متعمد ' عبادت یوں ہے کہ پہلی آیت عبادت کے لیے پیدا کیا گیا اور بیا دیا مقصد و مقصود ہے کہ جن وانس کی تخلیق کا مقصد ' عبادت ' قرار دیتی ہے یہ کا تیں عبادت کے لیے پیدا کیا گیا اور بیا دیا مقصد و مقصود ہے کہ جن وانس کی تخلیق کا مقصد ' عباد کا تصول یقینی ہے کہ کہلی آ یت میا دون اس کی تعلیم کر ایک کی اور دیتی ہے ہوں این انہ کا مزیل ہے اس کی تعلیم کر مقصود ہے کہ جام کر تا ہے اس کی منہ منہ مور کرتی ہے اس کی مقد ہوں ہی کہ کہ کہن انہ ہوں عبادت کے لیے پیدا کیا گیا اور بیا دیا مقصد و مقصود ہے کہ جن وانس کی تخلیق کے بعد اس کا حصول یقینی ہے کیونکہ خداد ند عالم ماد میں کہ تو مال ہوں ہوا ہوں ہوں کہ کہ کا میں ہوتا بلکہ جس چیز کا ارادہ کرتا ہے دی پورا ہوجا تا ہے لیکن جو ایم کتر اس امر کی مقام پر قائل تو جو اور لاکن ذکر ہے وہ ہی کہ دوسری آیت ( و لا یز الوں ایختلفون ۔ ) میں خداوند عالم نے اس امر کی مرف استارہ فر مایا ہے کہ لوگوں کو اس طر رہے خطن کی گی ہے کہ ان میں اختلفون ۔ ) میں خداد دی کا مرکن ہوں ہیں خوا ہم کا میں اس مرک

تفسيراكميز انجلد ا

یعنی کوئی ہدایت پالیتا ہے اور کوئی گمراہی کے راستے پر گامزن رہتا ہے اس حال میں جس شخص پر خدا کی خاص عنایت ہوجائے اوراس کی رحمت ہدایت اسے حاصل ہوجائے وہ ہدایت پا جاتا ہے چنا نچہ اسی دوسری آیت کے آخری جملوں میں یوں ارشا د ہوا: "وَلِنْ لِكَ خَلَقَهُم " يعنى اى (رحمت) كے ليے انہيں پيدا كيا بنابراي دوسرى آيت كى رو تحظيق كى غرض وغايت ''رحمت'' ہے کہ جوعبادت اور حصول ہدایت کے ساتھ ملی ہوئی ہے اور بی''رحمت'' ہرایک کو حاصل نہیں ہوتی بلکہ چند نوش نصیب ہی اس عظیم نعمت الہی سے بہرہ در ہوتے ہیں جبکہ پہلی آیت (وما خلقت ......) میں ''عبادت'' کوتما ملوگوں کی تخلیق کا مقصد دغرض قرار دیا گیا ہے۔لہذا بیکہنا صحیح ہوگا کہ اس آیت کے اطلاق (اس کے معنی کا تمام لوگوں کے لیے ثابت ہونا) کو دوسری آیت (ولایز الون.....) کے ذریع منسوخ کردیا گیا اوراسے (تخلیق کی غرض کو) چند مخصوص افراد کے لیے مختص کر د یا گیا ہے اس لیے پہلی آیت کامعنی سر ہوگا کہ تمام لوگوں کی تخلیق کا مقصدادر غرض وغایت ' عبادت' بادر وہ اس طرح کہ نیک دصالح افراد کی تخلیق ، حقیقی معنے میں مقصود دمراد ہے اور دہی ہیں جن کی تخلیق کا مقصد دغرض مطلوب ہے جبکہ دیگر افرادان کے سبب سے خلق کئے گئے ہیں یا ان کے لیے خلق کئے گئے ہیں لہٰذا ہی کہنا بجا اور درست ہے کہ سب لوگوں کو<sup>ر د</sup> عبادت<sup>،</sup> کے لیے خلق کیا گیا ہے یعنی اصل افراد کو طوط رکھتے ہوئے ان کی تخلیق کی غرض کوسب کے لیے ذکر کرنا صحیح ہے اس کی مثال یہ ہے کہ باغ کو تھلوں کے لیے یامخصوص مالی فوائد حاصل کرنے کے لیے بنایا جا تاہے جبکہ باغ میں موجود ہر چیز سے پھل حاصل نہیں ہوتے بلکہ چند درختوں سے پھل حاصل ہوتے ہیں اور دیگر اشاء مثلا باغ کی دیواریں اور پانی دینے کی چیزیں وغیر ہان سچلوں کے لیے بنائی یا مہیا کی جاتی ہیں تو بیر کہنا صحیح ہوتا ہے کہ باغ سچلوں کے لیے بنایا گیا ہے اس طرح بیر کہنا صحیح ہے کہ لوگو ل کو''عہادت'' کے لیے پیدا کیا گیا ہے جبکہ اس سے مراد دمنصود چند مخصوص لوگ ہوں جو نیک وصالح ہیں اور دوسرے افراد ان کے لیے پیدا کتے گئے ہوں۔

امام على كاارشاد كرامى اى طرح تغير نعمانى يس حضرت امير المونين عليه السلام مص منقول برة بن في ارشاد فرمايا كه: آيت "وان منكم الاوار دها كان على ربك حتما مقضياً "كو آيت " الَّن يُنَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِّنَا الْحُسُنَى " أولَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُ وْنَ شَ لَا يَسْمَعُوْنَ حَسِيْسَهَا تَوَهُمْ فِي مَا اللَّهُ الْفُدَعُ الْا تَحْدُ ثُهُمُ الْفُذَعُ الْا كَبُرُ" كذر يع منون كرديا كياب -توضح: ان دوآ يتول من عام وخاص كى نسبت نبيس باكى جاتى يعنى ايما نبيس كم يهل آيت عام ب اور دوس

لوى بالى دوايون يەن ما كولوا يون يەن ما كولو كەن جىك يەن بالى جەن بىن بىن كەبچە تىن كەبچە بىن كەبچە دودورى خاص اورخاص نے عام كى تخصيص كردى ہے كيونكە جملە ( كان على د بىك حتىماً مقصياً " سے يقينى اور طے شدە امركا شوت ماتا ہے اور اس مى كى طرح كى تېد ملى مىكن ئېيى كيونكە خدا كاختمى فيملە ( القصاء الحتم) تبديل ئېيى ہوسكتا، نداس مى تېدىلى كى گىجائش ہوتى ہے اور نه اس كوفتم كيا جاسكتا ہے ئبہر حال مذكورہ بالا آيت يعنى " إنَّ الَّنِ يُنَ سَبَقَتْ لَهُهُ قِينَا الْحُسُنَى <sup>لا</sup> أُولَيِّكَ عَنْهَا مُبْعَدُ دُنَ ... "....وره ءانبياء، آيت السلى تفير مي تفصيل كے ساتھ اس بات كوبيان كيا جائے گا كہ بيرا يت جس بات كومنسوخ كرتى ہے اس سے مرادكيا ہے۔ بداءاور شخ

تفیر العیاش میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فر مایا: بدا بھی نسخ کی ایک قسم ہے کہ جس کا ذکر خداد ند عالم نے اس آیت میں فر مایا ہے: '' یَنْهُ حُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَ يُشُوِنُ \* وَ عِنْدَ كَا أَمُّرَ الْكِتَٰبِ ( خدا تحو کردیتا ہے جو چاہتا ہے اور باقی رکھتا ہے جو چاہتا ہے اور ای کے پاس ہے ام الکتاب ( اصل لکھا ہوا )، اسی طرح قوم یوس کی نجات بھی نُنے کے باب سے ہے۔ قوم یونس کی نجات کا، نُنے کے باب سے ہونا اس وجہ سے واضح ہے کہ ''نیخ ما شرعیہ اور امور تکوین یہ دونوں پر محط ہے یعنی دونوں میں اس کا امکان پایا جاتا ہے، محط ہے یعنی دونوں میں اس کا امکان پایا جاتا ہے، کی ایک صورت ہے۔ کی ایک صورت ہے۔ مذکر دہالا وایات کی ماند کشر روایات معتبر کتب میں مذکور ہیں۔

آ مخصرت کی طرف نسیان کی غلط نسبت تفسیر '' درمنثور'' میں عبداللہ بن حمید کے حوالہ سے اور ابوداؤد نے اپنی کتاب '' ناتح'' ' میں اور ابن جریر نے قماده کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ جب کوئی آیت کسی آیت کومنسوخ کرتی تھی اور حضرت پنج برخدا اس آیت وسورت یا سورت کے کچھ حصہ کی قرائت فرماتے بھر وہ آیت یا سورت اٹھا لی جاتی تو خداوند عالم اس آیت یا سورت کو حضرت پنج بر اسلام ک ذہن سے نکال دیتا تھا ( حکواد یتا تھا) اسی لیے خدانے قرآن مجید میں اس کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا ہے : '' میں اور اختیار ہوائ ایتہ آؤ نُنُسِبھَا نَالَتِ بِخَیْدِ مِقْدَ بَقَلَ مَن '' اور خدا فرما تا تھا کہ اس میں تخفیف وسہولت ہے اس میں جھوٹ اور اختیار ہے اس میں امر ہے اس میں نہی ہے۔

ذکورہ تفسیر ( درمنثور ) میں متعدد روایات ذکر کی گئی ہے جن میں حضرت پیخیبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ دسلم کی طرف نسیان کی نسبت دی گئی ہے لیکن ہم ایسی تمام روایات کومستر دکرتے ہیں کیونکہ میں سب قرآ ٹی تصریحات کے سراسر منافی ہیں اس سلسلے میں جملہ ' نُنْسِدہا'' کی تفسیر میں تفصیلی تذکرہ ہو چکا ہے۔

بدراباد مندعة المانع

4+1

تفسيرالميز انجلد ا

آیات : ۱۰۸ تا ۱۱۵

٥ آمْ تُوِيْدُوْنَ آنْ تَسْئَلُوْا مَسُوْلَكُمْ كَمَا سُعِلَ مُوْسى مِن قَبْلُ حَ مَنْ يَتَبَكَ وَ مَنْ يَتَبَكَ إِلَا يُعَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَ آءَالسَّبِيلِ

وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَا مَنْ كَانَ هُوُدًا أَوْنَطْر ى لَتِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ لَ قُلْمَاتُوا بُرُها نَكْمُ إِنْ كُنْتُمْ طُوقِي ()

٥ بَالى مَن ٱسْلَمَ وَجْهَدُ لِلَهِ وَهُوَمُحْسِنٌ فَلَهَ ٱجْرُ لاَ عِنْدَ مَا يَبْهِ وَ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلا هُمُ يَحْرَنُوْنَ شَ

تفسيراكميز انجلد ا

وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ لَيْسَتِ النَّصْلِى عَلَى شَى عَ وَقَالَتِ النَّصْلِى لَيْسَتِ الْيَهُوُدُ عَلَى شَى عِ وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ لَيْسَتِ النَّصْلِى عَلَى شَى عَ وَقَالَتِ النَّصْلِى لَيْسَتِ الْيَهُوُدُ عَلَى شَى عَلَى مَ يَ وَمَ الْقِلْمَةَ وَفِيْ مَا كَانُوا فِي فِي خَتَلِفُوْنَ ؟

وَيِتْهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَاكَيْنَمَا تُوَلُّوْا فَتَحَرُّ وَجُهُ اللهِ إِنَّ اللهَ وَالسَجْعَلِيُحْمَ اللهِ مَعْدَدَ اللهِ مَعْدَدَ اللهِ مَعْدَد اللهِ مَعْد اللهِ مُعَالَيْ مَعْد اللهِ مَعْد اللهُ مَعْد اللهِ مَعْد اللهِ مَعْد اللهِ مَعْد اللهِ مَعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعَالَي مُعْد اللهِ مُعَالَيْنُ مُواللهُ عَدَى مُعَد مُعْد اللهِ مَعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعَالَي مُعْد اللهِ مُعْد اللهُ مُعْد اللهُ مُعْد اللهُ مُعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعْد أَلْ مُعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعْد اللهُ عُمْد اللهِ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد مُعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعْد اللهِ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهِ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ مُعْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد اللهُ عُمْد مُ مُعْذَاللهُ مُعْذَاللهُ مُعْذَا مُ مُعْلُ مُ مُعْلُي مُ مُعْلُي مُ مُعْلُي مُعْلُي مُواللهُ مُعْلُي مُواللهُ مُعْلُي مُعْلُ مُعْذَا مُعْذَا مُعْلُي مُعْلُولُ مُعْلُولُ مُعْلُي مُعْلُمُ مُوالْحُلُولُ مُعْلُي مُعْلُي مُواللهُ عَلْمُ مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُ مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُ مُعْلُي مُولُ مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُي مُ مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُ مُعْلُي مُعْلُي مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُمُ مُعْلُي مُعْلُمُ مُعْلُولُ مُعْلُمُ مُعْلُي مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُي مُعْلُمُ مُعْلُي مُ مُعْلُ مُعْلُ مُ مُ مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُ مُ مُعْلُي مُ مُعْلُ مُعْلُ مُ مُعْلُ مُ مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُ مُعْلُ مُ مُعْلُ مُ مُ مُعْلُ مُعْلُ ترجمه

۳+۲

·· کما تم بید چاہتے ہو کہ اپنے رسول سے ای طرح سوال وجواب کردجس طرح اس سے پہلے О مویل سے کئے گئے تھے (یادرکھو) جو محض ایمان کے بدلے تفراختیار کرے۔ یقینادہ ہدایت کے (1+) سد ھےراتے سے بھٹک گما''۔ O "بہت سے اہل کتاب ہے چاہتے ہیں کہ تہیں تمہارے ایمان لانے کے بعددوبارہ کفر کی طرف پلٹا دیں بیان کا حسد ہے جوان کے اندر یا یا جاتا ہے جبکہ ان کے سامنے حق واضح ہو چکا ہے تم انہیں معاف کر دوادران سے درگز رکرلو یہاں تک کہ خداان کے بار بے میں اپناعکم جاری کرئے خدایقینا ہر (1+9) چز پرقادر ہے'۔ · · نمازادا کرتے رہوادرز کو ۃ دیتے رہو (یا درکھو) تم جونیک کام انجام دیتے ہوادرا سے اپنے 0 آئندہ (آخرت) کے لیے پیش کرتے ہوا سے ضرور اللہ کے پاس یاؤ کے خدا تمہارے اعمال سے بخوبي آگاه ب'۔ (11+) "" انہوں نے کہا ہے کہ بہشت میں کوئی داخل نہ ہو گا سواتے یہودیوں ادر نصرا نیوں کے بیر دراصل ان کی (دل بہلانے والی) آرزو عی بین ان سے کہدو یجئے کدا گرتم اپن بات میں سیچ ہوتو ثبوت پیش کرو''۔ (III)O " پاں! جو شخص دل سے خدا کو تسلیم کرے اور نیک اعمال ہجا لانے والا ہوتو اس کا اجر وجزا ا اس کے پروردگار کے پاس محفوظ ب ایسے لوگوں پر نہ تو کوئی خوف طاری ہو گا اور نہ وہ غمز دہ ہوں گے'۔ (117)

تفسيرالميز انجلد ا

۲۰۰۰ میرویوں نے کہا ہے کہ نفرانیوں کا مذہب بے بنیاد ہے اور نفرانیوں نے کہا ہے کہ یہودیوں کا عقیدہ تا درست ہے حالانکہ وہ سب کتاب خدا پڑھتے ہیں ای طرح وہ لوگ بھی ان جیسی با تیں کرتے ہیں جو کچھ کم نہیں رکھتے 'بہر حال خدا اس چیز کے بارے میں قیامت کے دن فیصلہ کرے گا جس میں یہ بی جو کچھ کم نہیں رکھتے 'بہر حال خدا اس چیز کے بارے میں قیامت کے دن فیصلہ کرے گا جس میں یہ بی جو کچھ کم نہیں رکھتے 'بہر حال خدا اس چیز کے بارے میں قیامت کے دن فیصلہ کرے گا جس میں یہ بی جو کچھ کم نہیں رکھتے 'بہر حال خدا اس چیز کے بارے میں قیامت کے دن فیصلہ کرے گا جس میں یہ بی جو کچھ کم نہیں رکھتے 'بہر حال خدا اس چیز کے بارے میں قیامت کے دن فیصلہ کرے گا جس میں یہ ایک دوسرے سے اختلاف رکھتے ہیں۔
 ۲۰۰ اس شخص سے بڑا ظالم کون ، وسکتا ہے جو مساجد الہٰ کی میں ذکر خدا سے رو کے اور ان (مساجد) کی ویرانی کی کوشش کرے ایسے لوگوں کو ان میں داخل ہونے سے ڈرتا چا ہے' ان کے لیے دنیا میں کی ویرانی کی کوشش کرے ایسے لوگوں کو ان میں داخل ہونے سے ڈرتا چا ہے' ان کے لیے دنیا میں رسوائی اور آ خرت میں ان کے لیے بہت بڑا عذا اب ہے''۔
 ۲۰۰ میں از کو کی کو شرق و مغرب' تم جس طرف رخ کر دخدا موجود ہے خدایقینا ہر چیز پر (سال) محیط اور ہیں ۔ میں میں خال خال ہیں ہی داخل ہونے سے ڈرتا چا ہے' ان کے لیے دنیا میں رسوائی اور آ کی دی خوبی ہے مشرق درخرب' تم جس طرف رخ کر دخدا موجود ہے خدایقینا ہر چیز پر می اور ان کی کی ہے میں جن ہو گر ہوں ہے میں طرف درخ کر دخدا موجود ہے خدایقینا ہر چیز پر میں محیط اور ہریا ت سے بخوبی آ گا ہ ہے'۔

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

مسلمانوں کا اپنے نی سے طرز عمل ٥ "اَمْر تُرِيْبُوْنَ اَنْ تَسْتَلُوْا مَسُوْلَكُمْ" ١٦ اَن آیت کے سیاق اور لب ولہجہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آخضرت پر ایمان لانے والوں میں سے بعض مسلمانوں نے آپ سے ای طرح کے سوالات پو یہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آخضرت پر ایمان لانے والوں میں سے بعض مسلمانوں مزت مولیٰ علیہ السلام سے پو چھاتھا کہٰذا خداوند عالم نے یہود یوں کے اپنے نبی مولیٰ اور ان کے بعد دیگر انبیاء " کے ساتھ اپناتے گئے طرز عمل کی مذمت کرنے کے ساتھ ان مسلمانوں کی بھی مذمت کی جنہوں نے حضرت پی اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے یہود یوں کی طرز پر سوال وجواب کیا اسلسلے میں وار دہونے والی روایات سے بھی مذکورہ موضوع کی تصدیق ہوتی ہے۔

0 ''وَ دَّكَثِيْرٌ قِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ'' اس آیت میں ''کثیر' یعنی' بہت' کالفظ استعال کیا گیا ہے۔اس کی بابت بیان کیا گیا ہے کہ اس سے مرادشہور یہودی ''حی بن اخطب' اور اس کے متعصب یہودی ساتھی ہیں۔

O "فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا" اس آیت کے بارے میں کہا گیا ہے کہ اسے اس آیت کے ذریعے منسون کیا گیا ہے جو قبال وجہاد کے ظلم پر شتمل ہے۔(کیونکہ اس آیت میں عفود درگز رکا تھم ہے اور جہاد کی آیت میں جنگ کرنے کا تھم دیا گیا ہے )۔

O" وَ قَالُو الَنْ يَنْ خُلَ الْجَنَّةَ" اس آیت میں یہودیوں کے ساتھ لفرانیوں کے لوتے ہونے اوران دونوں کے جرائم کے تفصیلی تذکر سے کا آغاز ہوا ہے گویا بیآیت ان کے بارے میں بحث کا حرف اول ہے۔

صدق دل سے ایمان لانے والے مدق دل سے ایمان لانے والے مد بنی موت ہوتا ہیں اور نہ کی کو کی پر خدا کے اس امرکو بیان کیا ہے کہ سعادت وخوش بختی اور کا میا بی کا معیار تا م کا مسلمان یا موتن ہوتا ہیں اور نہ ہی کی کو کی پر خدا کے نز دیک کوئی فضیلت و برتر کی حاصل ہے سوائے حقیقی طور پر ایمان لانے اور صحیح عبادت کرنے کے لیٹن کوئی شخص اس وقت تک کا میاب و سعادت مند نہیں ہو سکتا جب تک کہ صدق دل سے ایمان نہ لاتے اور عبادت انجام نہ دیے اس سے پہلے جن دوآیتوں میں ہی بات بیان کی گئی ہے وہ سے ہیں: سورہ ولیتر ہو، آیت ۲۲:

ا- إِنَّ الَّذِينَ امَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوْا وَالنَّطْرِى وَ الصَّبِينَ مَنْ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَعَبِلَ صَالِحًا فَلَهُمُ آجُرُهُمُ عِنْدَى بِيهِمْ "وَلاخَوْفْ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُوْنَ "-

جولوگ ایمان لائے اور وہ جو یہودی نصرانی اور صابحین ہیں جو بھی اللہ پر ایمان لائے اور آخرت کے دن پر (جولوگ ایمان لائے اور ان جرت کے دن پر ایمان لائے اور نیک اعمال انجام دے ایسے لوگوں کا اجران کے پر دردگا رکے پاس محفوظ ہے اور ان پر کوئی خوف ہوگا نہ وہ

تفسيرالميز انجلد ا

عَمَلَيْن ہوں گے)۔ سورہ دبقرہ ءا ۸: ۲ے 'بتارہ یہ کی کہ کہ تقاققا کہ جاتا شہر

۲- 'بَلْى مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةً قَا اَحَاطَتْ بِهِ خَطِيَّتُهُ فَا أُولَ كَ أَصْحِبُ النَّاسِ عَهُمْ فِيهَا خُلِلُونَ''-(بان جوُض براعمل انجام دے اور اسے اس كى برائى گھر لے توابيے لوگ ہى جہنم میں جائيں گے اور ہميشہ اس ميں رہيں ہے)۔ رہيں ہے)۔

بہر حال میہ تینوں آیتیں (بقرہ ۲۲ '۸۱ '۱۱۲) اس امرکو بیان کرتی ہیں کہ حقیقی معنوں میں صحیح ایمان وعقیدہ اور عمل صالح ہی سعادت وخوش بختی اور کامیا بی وکامرانی کا سبب ہے نہ کہ ظاہری طور پر نام کا مسلمان ومومن ہونا'ان آیات سے مجموعی طور پر جوحقیقت سامنے آتی ہے وہ میہ ہے کہ ایمان کا اصل متنی خدا کے حضور سرتسلیم خم کردینا ہے اور 'احسان' (وھو محن ) سے مراد عمل صالح بچالا نا ہے۔

تلاوت كتاب كا حواله O'' وَهُمْ يَبْتُلُوْنَ الْكِنْبَ' ال مراديه مراديه محدوه جبد يبعان تي ي كرتاب خدا على كيا كي لكما مواجون مطالب كاعلم ركف كيا وجود المين الى باتين نيس كرنى چابين جوده كرت بين حالانك كتاب خدا أيس تن وحقيقت كى واضح يجان كرواتى باس كى دليل "وَهُمْ يَتْلُوْنَ الْكِنْبَ' كي بعدوال الفاظ بين يعن" كَلْ لِكَ قَالَ الَّنِ يُنَ لَا يَعْلَمُوْنَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ' (اى طرح كها ان لوكوں نے جو كونيس جانے ، ان ي كر تي بين مراد الفاظ بين يعن" كَلْ لِكَ قَالَ الَّنِ يُنَ لَا يَعْلَمُوْنَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ' (اى طرح كها ان لوكوں نے جو كونيس جانے ، ان ي كر تي جو ي مراد الفاظ بين يعن" كل لَك قَالَ الَّنِ يُن لَا يَعْلَمُوْنَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ' (اى طرح كها ان لوكوں نے جو كونيس جانے ، ان ي كر تي جي مراد الفاظ بين يون" كَلْ لِكَ قَالَ الَّنِ يُنْ يَعْلَمُوْنَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ' (اى طرح كها ان لوكوں نے جو كونيس جانے ، ان ي كر كم جو ي خي ميا ، ) ان على '' لا يَعْلَمُوْنَ '' (جو كَمْ يَنْ مَانَ كَا ب ك علاوه عرب كا لواد الحال الحتاب ليسو اعلى شيئى " (مىلمانوں كى كو كي حيثيت ، ي نيس يا اہل كتاب كى كو كى حيثيت ، ي نيس ..... وہ بي بي اي الكتاب ركھتے ہيں ...... وہ بي مانوں كى كو كي حيثيت ، ي نيس يا اہل كتاب كى كو كو حيثيت ، ي نيس ..... وہ ي بي ي مي اي ال

مسجدول سے روکنے والے لوگ O'' وَحَنَ أَظْلَمُ صِمَّنَ صَمَّعَ مَسْجِ مَاللَّهِ · · · '' اس آیت کے ظاہری الفاظ وانداز (ظاہر سیاق) سے معلوم ہوتا ہے کہ ''خدا کی مسجدوں سے روکنے والوں' سے مرادوہی کفار مکہ ہیں جو بجرت سے قبل لوگوں کو مسجدوں میں جانے سے منع کرتے شخصا اس کی دلیل سے ہے کہ بید آیا ت حضرت پیچسرا کرم کے مدینہ منورہ میں تشریف لانے کے ابتدائی دنوں میں نازل ہو سی ۔ کفار کامسجد الحرام میں داخل ہونا O<sup>20</sup> ہو لیک مما کان لکھ مراث یکٹ خُلُو ہمآ الاحیا ہو بن اس آیت میں خدادند عالم نے ارشاد فرمایا کہ انہیں بیری حاصل نہیں تھا یا ان کے لیے سر بات جائز نہ تھی کہ در مساجد میں داخل ہوں مگر سیکہ نوف کے ساتھ اس میں لفظ ''کان''سستھا سست طاہر ہوتا ہے کہ بیدا یک گز رے ہوئے واقعہ کا بیان ہے لہٰ دان میں جن لوگوں کے عمل ( مساجد میں جانے سے روکنے ) کا تذکرہ کیا گیا ہے ان سے مراد کفار قریش اور مکہ میں ان کے ہمنوا ہیں جیسا کہ روایات میں بھی ذکر ہوا ہے کہ سیکفار مکہ ہی تھے جولوگوں کو مسجد الحرام اور کھیہ کے اردگر، بنائی جانے والی مساجد میں نماز ادا کرنے سے روکتے تھے بہر حال ان تمام شواہد سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ سیکام کفار مکہ ہو بنائی جانے والی مساجد میں نماز ادا کرنے سے روکتے تھے بہر حال ان تمام شواہد سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ سیکام کفار مکہ ہو

> مشرق ومغرب سميت تمام سنتين اللد ك لتح بين 0" وَبِتْهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَعْرِبُ فَاَ يُبْمَاتُوَكُوْ افْتَمَا وَجُهُاللَّهِ

یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ مشرق ومغرب اور دیگر تمام جہتیں وستیں حقیقی معنے میں خدا کے دائرہ مالکیت میں ہو اور کوئی شخص ان کا حقیقی مالک نہیں ہوسکتا کیونکہ حقیقی ملکیت کا معنی و مفہوم ہی دیہ ہے کہ منہ تو اس میں کوئی تبدیلی کی گنجا کش ہو ہواور نہ دو مسی دوسر کے فتقل ہو سکتی ہے جبکہ انسانی معاشر سے میں '' ملکیت ' وَ'' مالکیت '' کا جو معنی و تصور موجود ہے اس ک روسے مسی چیز کی ملکیت لوگوں کے در میان منتقل ہو سکتی ہے اس کی وجہ سے ہے کہ ہم جن چیز وں کے مالک ہوتے ہیں ان کا اصل ذات و حقیقت کے مالک نہیں ہوتے بلکہ ان کے نوائدو آثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونوں طرر سے ان کا مالک ہے لینی اشیاء کی ذات و حقیقت اور نوائدو آثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونوں طرر سے ان کا مالک ہے لینی اشیاء کی ذات و حقیقت اور نو اندو آثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونوں طرر اصل ذات و حقیقت کے مالک نہیں ہوتے بلکہ ان کے نوائدو آثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونوں طرر اسل ذات و حقیقت کے مالک نہیں ہوتے بلکہ ان کے نوائدو آثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونوں طرر اصل ذات و حقیقت کے مالک نہیں ہوتے بلکہ ان کے نوائدو آثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونوں طرر سے معنی کا مالک ہے لینی اشیاء کی ذات و حقیقت اور فو ائدو آثار اور منافع سب کی حقیق ملکیت اس کے پار سے خدر و کو کھی ہیں سند

ال مقام پر میکند قابل ذکر ہے کہ آیت میں صرف مشرق دمغرب کا تذکرہ ہوا ہے جبکہ اس سے مرادتمام جہتیں ا سمتیں ہیں۔ اس کی دجہ یہ ہے کہ جنوب و شمال کی اصل جہتوں کے علاوہ دیگر تمام سمتیں ان دونوں میں شامل ہیں کیونکہ ان جہتوں (جنوب و شمال ) کے علاوہ ہر جہت و سمت یا تو مشرق کے ساتھ ملحق ہوتی ہے یا مغرب کے ساتھ اسی لیے آیت ش ''فا ینما'' کے ساتھ'' منصما'' نہیں کہا گیا بلکہ یوں کہا گیا ہے' فَا بَیْنَمَاتُو لُوْا'' (جس طرف بھی رخ کرو)۔ گویا اس سے م یہ ہے کہ انسان جس طرف بھی رخ کرے وہیں یا مشرق ہے بیا مغرب الہٰ اخدا و کہ تک سے م (اللہ ہی کے لیے ہیں مشرق دمغرب) در حقیقت سے کہنے کہ راہر ہے: ''وللہٰ الحقات جمیعا'' (اللہ ہی کے لیے ہیں تر

تفسيرالميز انجلد ا

جہتیں دستیں)۔اوران تمام جہتوں میں سے دوجہتیں یعنی مشرق ومغرب کا خاص طور پراس لیے تذکرہ کیا گیا ہے کہ انسان جس جہت وسمت کے تعین کا ارادہ کرتا ہے اسے سورج اور دیگر آسانی ستاروں کے طلوع وغروب کے حوالہ سے متعین کرتا ہے اور مشرق دمغرب طلوع وغروب کی دوستوں ہی کے نام ہیں۔

برطرف خدا ہے O" فَتَمَّوَجُةُ اللَّهِ" میر جلد .....اولی قواعد کی رو سے .....غیر مذکورہ (محذوف) جزاء میں پائے جانے والے تحکم کے طور پر ہے۔لہٰذا اس غیر مذکورہ (محذوف) جذاء کو لمح طور کھتے ہوئے ہوں کہا جا سکتا ہے کہ اصل میں یہ جملہ ہوں ہے: ''فایندما تو لو ا جاز لکم فدلک فان و جه الله هذاک ''... تم جس طرف بھی رخ کر وتہ پارے لیے جائز ہے کیونکہ وہاں بھی خدا ہے....اس ک دلیل ہیہ ہے کہ اس جملہ ' فَتَمَّ اَ وَجُهُ اللَّهِ '' کے بعد میدالفاظ ذکر کئے گئے ہیں: إنَّ اللَّه وَ السِبَّ عَلِيْمُ '' (اللَّدوستوں واللَّ دلیل میہ ہے کہ اس جملہ ' فَتَمَ اَ وَجُهُ اللَّهِ '' کے بعد میدالفاظ ذکر کئے گئے ہیں: إنَّ اللَّه وَ السِبَّ عَلِيْمُ '' (اللَّدوستوں والاً وائل ہے) ۔ اس سراد میہ ہے کہ اللَّد تعالیٰ کی حاکمیت واقتر اروسیچ ہے اور وہ تم پارے دلوں کے راز جانے والا ہے تم جس طرف بھی رخ کر ووہ تم پارے ارادوں سے آگاہ ہے' ۔ وہ کسی انسان یا عام خدائی تحلوق کی طرح نہیں کہ صرف ایک ہی سمت سے اس کی طرف رخ کیا جا سکتا ہواور دو صرف ایک ہی سمت (سامنے) میں موجود خص کو در جانے کہ اس کہ سمت سے اس کی طرف رخ کر نے کہ میں در اس میں ایک ہوں کے اللَّہ وَ اللہ ہم جات ہوں اللَّ سمت سے اس کی طرف رخ کی ایک میں میں میں میں انہ والا ہے تم جس سمت سے اس کی طرف رخ کی بلکہ حقیقت میہ ہے کہ جس طرف بھی رخ کیا جائے وہ خال کی تک

اس مقام پر بیامرقابل ذکر ہے کہ اس آیت میں قبلہ کی ست کی وسعت کا بیان مقصود ہے اس کی مکانی دسعت کا بند تر مطلوب نہیں، جیسا کہ 'وَ بِلْبِ الْمَشَرِقُ وَ الْمَغْرِبُ' ' کے الفاظ اس حقیقت کی دلیل ہے ( یعنی ست کی وسعت سے کعبہ کی مکانی دسعت مراد نہیں، جیسا کہ 'وَ بِلْبِ الْمَشَرِقُ وَ الْمَغْرِبُ' ' کے الفاظ اس حقیقت کی دلیل ہے ( یعنی ست کی وسعت سے کعبہ کی مکانی دسمت کی دسمان کی محال کہ و رو بی المشر قُ وَ الْمَغْرِبُ' ' کے الفاظ اس حقیقت کی دلیل ہے ( یعنی ست کی وسمت کی وسمت کی وسمت کی وسمت کی مکانی دسمت کی دمکانی دسمت کی دلیل ہے ( یعنی میں کی مکانی دسمت کی دلیل ہے ( یعنی ست کی حکم کی مکانی دسمت کی دلیل ہے در نہیں ہو کی محال کی دلیل ہے ( یعنی سمت کی وسمت کی حکم کی مکانی دسمت کی دلیل ہے اللہ تشر قُ وَ الْمَعْرِبُ نُو لَ مَنْ اللہ محمد کی دلیل ہے ( یعنی محمد کی حکم کی مکانی دسمت کی محمد کی دلیل ہے درخ کرنے کی درخ کی دلیل ہو کی دلیل ہے اللہ تشر قُ وَ الْمَعْدِبُ مَنْ وَ الْمَعْدِبُ مَ وَ الْمَعْدِبُ مَ وَ حَمَّ اللّٰ محمد کی دلیل ہے درخ کرنے کی جہت کے بارے میں ہے جسم اس طرح بیان کیا گیا ہے: '' وَ دِلْلَالْ الْمَتُونُ وَ الْمَعُوبُ نُ فَا لَیْسَ کی و الْمَقُوبُ اللّٰ اللّٰ و الْمَعُوبُ مَ فَا لَیْسَ کی محمد والا دانا ہے)۔

تفسيراكميز انجلد ا

روايات يرايك نظر

41+

صحراء میں سمت قبلہ کا مسئلہ کتاب '' التہذیب'' میں محمد بن حصین سے منقول ہے، انہوں نے کہا کہ میں نے عبد صالح (امام موی کاظم علیہ السلام) کی خدمت اقدس میں ایک خط لکھا اور یہ مسئلہ دریافت کیا کہ ایک شخص کط صحرا..... بیابان ..... میں ہے اور فضا ابر آلود ہے وہ نماز پڑھنا چاہتا ہے مگر اسے قبلہ کی سمت معلوم نہیں لیکن وہ کسی ایک طرف دخ کر نے نماز پڑھ لیتا ہے اور جب نماز سے فارغ ہوتا ہے تو سورج نکل آتا ہے اور اسے معلوم نہیں لیکن وہ کسی ایک طرف دخ کر کے نماز پڑھ لیتا ہے اور جب نماز ہے آیا وہ دوبارہ نماز اداکر سے یا اس کی نماز صحیح ہے؟ ارشاد فر مایا ہے ..... اور خدا کا فر مان حق ہے ۔... کہ ''فر اور ان سی کے اس نے قبلہ درخ نماز ادائیں کی تو اس کے لیے شرع تھم کیا ارشاد فر مایا ہے ..... اور خاص کی نماز کا وقت باتی ہوتو دوبارہ اداکر نے آیا وہ نہیں جا دتا ہے کہ خدادند عالم نے ہے اور خاص میں تحریر فر مایا: اگر نماز کا وقت باتی ہوتو دوبارہ اداکر نے آیا وہ نہیں جا دتا ہے کہ خدادند عالم نے

نافله نمازوں میں قبلہ رخ ؟

تفیر العیاشی میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے آیہ شریفہ '' وَلِيْدِ الْمَشَرِ تَیْ وَالْمُغَرِبُ · · · ' کَاتفیر بیان کرتے ہوئے ارشاد قرمایا: خداوند عالم نے اس آیت کو صرف نافلہ نمازوں کے لیے نازل فرمایا ہے، لہٰذا '' فَاَ بَدْمَاتُوَ لُوْافَتَمَ وَجُهُاللَّهِ لَا اِنَّ اللَّهُ وَاسِمٌ عَلِيْمٌ '' تم جس طرف بھی رخ کر دوہاں اللہ موجود ہے، فرمایا ہے، لہٰذا '' فَاَ بَدْمَاتُو لُوْافَتَمَ وَجُهُاللَّهِ لَا اِنَّ اللَّهُ وَاسِمٌ عَلِيْمٌ '' تم جس طرف بھی رخ کر دوہاں اللہ موجود ہے، اللَّه بْنَ وَسِعَوْلَ وَالاَ دانا ہے۔ اور حضرت بی خیر اسلام صلی اللہ علیہ واَ لَه وسلم جب خیر کی طرف جی رخ کر دوہاں اللہ موجود ہے، ملہ سے واپس تشریف لا رہے تصادر کعبہ کی ست آنحضرت کے پس پشت تھی اس دفت آخضرت اپنی سواری پر سوار تص کمہ سے واپس تشریف لا رہے مقدار کو جنہ کا ست آخصرت کے پس پشت تھی اس دفت آخضرت اپنی سواری پر سوار تص لہٰذا جس طرف بھی آپ کارخ تھا ای طرف آپ نے اشارہ کے ساتھ میں اور تھی من موار تھ مادق علیہ السلام سے منقول ہے نیز علی بن ایرا ہیم کمی اور شیخ طوئ نے خصرت ایو کو سے زیار اور کی میں معز صادق علیہ السلام سے منقول ہے نیز علی بن ایر ایس کھی اور شیخ طوئ نے خصرت ایو کو سی موار شی معز

تفسيرالميز انجلد ا

آ تمد اطبار کاطر ایقد عفیر اگر آب آتمد اطبار کی مسلم کاروایات کا مطالعہ کریں اور ان کے الفاظ و معانی میں غور دفکر کریں تو آب اس حقیقت سے آگاہ ہوجا تیں گے کہ قر آن جید میں عام وخاص اور مطلق و مقید کے اکثر موارد و مقامات میں آتمد اطبار نے جب بھی کسی عام سے کسی شرع تھم کی نشائد ہی فرمائی تو خاص یعنی عام اور اس کے فصص سے کسی دوسر ے شرع تھم کی نشائد ہی ک مثلاً عام سے اکثر استجاب کے تھم کی نشائد ہی فرمائی تو خاص یعنی عام اور اس کے فصص سے کسی دوسر ے شرع تھم کی نشائد ہی ک مثلاً عام سے اکثر استجاب کے تھم اور خاص سے وجوب کے تھم کی نشائد ہی فرمائی اور اس کے فصص سے کسی دوسر ے شرع تھم کی نشائد ہی ک طریقہ ہے جو آتمہ اطبار طیب السلام کی روایات میں تفسیر کی بابت اپنائے گئے اصولوں میں سے ایک ہے ای کو بنیا دقر ارد کر تمام احادیث سے قر آن فہتی کا اصل معیار معلوم ہوتا ہے اور اسی سے تمام قر آنی معارف دوحاک تھا تھی حاصل

یہلا قاعدہ: ہر جملہ اپنے مقام پر ایک مستقل حقیقت کی نشاند ہی کرتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اپنی ہر قید وشرط کے ذریعے ايك مستقل حقيقت باحكم كوجمى بيان كرتاب مثلا: سورهءانعام، آيت ۹۱:

اسی قاعدے کی روشنی میں جہاں بھی کسی آیت کا تجزید ممکن ہود ہاں اضافی قید د شرط کے ساتھ اضافی معنی پائے جاکیں گے۔

دوسرا قاعدہ: جب کوئی دومعنی یا دووا فتح سی ایک جملہ میں مشترک طور پر پائے جائیں توان دونوں کی بازگشت ایک ہی حقیقت کی طرف ہوگی۔ بید دوقاعد بے وضا بطح کی اسرار درموز سے آگاہی دلا سکتے ہیں ادران میں کثیر حقائق نہفتہ ہیں ً تا ہم ہدایت کا سرچشمہ خدا

کی ذات ہے۔

YIL تفسيراكميز انجلد ا ···...

تفسيرالميز انجلد ا

\* 4

0

2

## آیات ۱۱۱ و ۱۷

وَقَالُوااتَّخْذَاللَّهُ وَلَكَالْسُبُخْنَهُ لَبَلْ لَحْمَانِي السَّلُوٰتِ وَالْاَتُمْ ضِ كُلُّ لَيَّ مَانِي السَّلُوٰتِ وَالْاَتُمْ ضِ كُلُّ لَتَ مَانِي السَّلُوٰتِ وَالْاَتُم ضِ كُلُّ لَتَ مَانِي السَّلُوٰتِ وَالْاَتُم ضِ كُلُنَّ لَتَ مَانِي السَّلُوٰتِ وَالْاَتُم ضِ كُلُنَّ لَتَ مَانِي السَّلُونِ وَالْاَتُم ضَ كُلُنَ لَيْ مَانِي السَّلُونِ وَالْاَتُم ضَ كُلُنَ مَانِي السَّلُونِ وَالْاَتُم ضَ كُلُنَ مَانِي السَّلُونِ وَالْاَتُم ضَ حُكُلُ لَتَ مَانِي السَّلُونِ وَالْاَتُم ضَ حُكُلُ مَانَ مَانَ مَانَا اللَّهُ مَانَ مَا مَانَ لَكُنُونَ مَانَ مُ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَ مَانَهُ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَنْ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَا مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَا مَ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَا مَانَا مَانَ مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَ مَانَا مَنْ مَانَ مَانَا مَانَ مَ مَانُ مُ مَانَ مَانُ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَ مَانَا مَانَ مَانَا مَنْ مَانَ مَانَ مُ مَانُ مَانَا مَانَ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانُ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَان مُوانَ مُنْ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَ مَانَا مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَ مُ مَانَ مَانَا مَانَا مَانَ مَانَا مَانَا مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَ مَانَا مَانَ مَا مَا مَانَ مَانَ مَانَ

بَرِيْعُ السَّلُولِ وَالْآنَمِ فَ وَ إِذَا قَضَى آَ مُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ®

ترجمه

O "اورانہوں نے کہا کہ خدانے بیٹا بنایا ہواہے۔جبکہ وہ (خداوند عالم) اس سے بالاتر اور ..... یاک ومنزہ بے بلکہ .....حقیقت امرید ہے کہ ..... آسانوں اورز مین میں جو کھی جی ہے وہ ای کا ہے . ادرسب اس کے حضور سر تسلیم خم کئے ہوئے ہیں''۔ (111) O "وه آسانوں اورز مین کا موجد ہے اور جب کسی کا مکوانجام دینے کا فیصلہ کر لیتا ہے تو اس سے كبتاب" بوجا"؛ وه بوجاتاب"-(112)

÷

تفسيراكميز انجلد ا

یہود دنصاری کے باطل اظہارات

تفسيروبيان

O" وَقَالُوااتَّخَدَا اللَّهُوَلَكًا" (انہوں نے کہا خدانے بیٹا بنا یا ہوا ہے)۔ آیت کے سیاق وطرز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ سے بات یہود یوں اور تصرانیوں (عیسائیوں) نے کی کیونکہ یہود یوں نے کہا تھا: عزیر ابن اللَّهُ عزیر اللَّهُ عزیر اللَّهُ کا بیٹا ہے اور ایر مقام پر گفتگو بھی اہل الکتاب سے ہور ہی ہے لہٰذا سے کہنا ہجا ہے کہ "وَ قَالُوا" (انہوں نے کہا) سے مراد وہی لوگ (الر

اب سوال بر ہے کہ انہوں نے ایسا کیوں کہا' تو اسلسط میں تاریخی شواہد سے پنہ چلتا ہے کہ انہوں نے پہلے تو انبیا کے احترام دعزت کے طور پر انہیں اللہ کے' بیٹے' ہونے کی نسبت دی جیسا کہ اپن بارے میں کہتے تھے: ''نحن ابنا الله و احسائه'' ہم اللہ کے بیٹے اور اس کے دوست ہیں' لیکن بعد میں رفتہ رفتہ بی نسبت ان کے اعتقاد کی بنیاد بنتی چلی گئی. یہاں تک کہ وہ اسے من وحقیقت بچھ بیٹھے اور سے عقیدہ رکھنے گئے کہ اللہ نے بیٹا بنالیا ہے لہٰذا خداوند عالم نے ان دوآ یتو ل یہاں تک کہ وہ اسے من وحقیقت بچھ بیٹھے اور سے عقیدہ رکھنے گئے کہ اللہ نے بیٹا بنالیا ہے لہٰذا خداوند عالم نے ان دوآ یتو ل السَّلُونِ وَالَا مَن صَلَ کَعقیدہ اور علمان کے دوست ہیں' کی اللہ نے بیٹا بنالیا ہے لہٰذا خداوند عالم نے ان دوآ یتو ل میں است کہ وہ اسے من کی گئی گئی کی اور ان الفاظ میں ان کے باطل اعتقاد کورد کر دیا: '' بہل کَ مَا فِر السَّلُونِ وَالَا مَن صَل کَ گُلُ کَ فَذِنْتَوْنَ ( بلکہ آ سانوں اور زمین کی تمام موجودات اس کی ملکیت ہیں اور سب اس س سامنے سرتسلیم خم کے ہوئے ہیں) بیآ بت دودلیلوں کی حال ہے کہ جن سے اس امرکا ثبوت ملتا ہے کہ میں کہ کہ جائے کہ اس

پہلی دلیل بیر کہ کی سے بچہ کا پیدا ہونا ایک مخصوص نظام کے تحت ہوتا ہے اور وہ بیر کہ اس کے مادی بدن کے مادا اجزاء میں سے پچھاجزاء اس سے جدا ہوں اور پھر وہ اجزاء مخصوص تدریجی مراحل طے کر کے اس کے ہمنو کا اور اس جیسے بدر کی شکل اختیار کرلیں خبلہ اللہ تعالیٰ اس سے بالاتر ہے اور کوئی اس کی مثل ونظیر نہیں ہوسکتا بلکہ حقیقت سے ہے کہ جو آسانوں اور زمین میں ہے وہ اس کی مملوک ہے خدا اس کا حقیق مالک ہے اور ہر چیز خدا کی ذات سے وابستہ ہے یعنی اس کا وج

تفسيرالميز انجلد ا

''ہونے'' کی اصل واساس میں اس کی محتاج بے لہٰذاکس چیز کا اس جیسا ہونا کیونکر مکن ہے اور کوئی اس کا '' بیٹا'' ہو، س ہر گر جمکن نہیں ......

> مذکورہ دوآیتوں (۲۱۱۷ اے مزید دومطالب بھی ثابت ہوتے ہیں: ا۔ عبادت کا تھم آسانوں ادرزمین میں موجود تمام مخلوق کے لیے ہے۔

۲۔ خدا کے افعال تدریجی طور پر سرز دنہیں ہوتے کہنا ہے کہنا بیجان ہوگا کہ تمام تدریجی افعال سیا تدریجی طور پر وجود میں آنے والی مخلوق ..... میں ایک غیر تدریجی پہلو بھی پایا جاتا ہے اور ای غیر تدریجی پہلو کے حوالہ سے اس کی نسبت خداد ند عالم کی طرف صحیح قرار پاتی ہے یعنی اس غیر تدریجی پہلو کی بنیا د پر اس فعل یا مخلوق کا وجود میں آتا خدا کی طرف من چنا نچہ درج ذیل آیا ہے بھی ای امرکو بیان کرتی ہیں ۔... (ان آیا ہے میں بھی ای حقق کا متارہ ماتا رہ کہ تکا میں ت سورہ یں آتی ہے تک

\* إِنَّهَا آمُرُةَ إِذَا آمَا دَشَيًّا آنَ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "-

(خداكاامر - طریقہ الد - بیہ ہے كدوہ جب بھى كى چيزكود جودعطا كرما چاہتا ہے تواس سے كہتا ہے : 'نہوجا''،وہ ہوجاتى ہے)۔

YIY

پا کیزگی ء خدا کا اظہار میں معدر ہے جو کہ پیج کرنے اور پاک دمنز ہ رکھنے کے معنے میں آتا ہے اور اسے ہیشہ اضافت کے ساتھ استعال کیا ہ معدر ہے جو کہ پیج کرنے اور پاک دمنز ہ رکھنے کے معنے میں آتا ہے اور اسے ہیشہ اضافت کے ساتھ استعال کیا جاتا ہے ۔ اوبی لحاظ سے بیہ مفعول مطلق ہے جس کا فعل مخدوف (غیر مذکور) ہے، اس حوالہ سے بیاصل میں یوں ہے: ''سب حتنه سب حافظ' یے پھر فعل ' سبحید' کو عدف کر کے مصدر' ' سبحان' کو ضمیر مفعول' ہو' کے ساتھ مضاف کردیا گیا اور اسے ''سب حتنه سب حافظ' یے پھر فعل ' سبحید' کو عدف کر کے مصدر' ' سبحان' کو ضمیر مفعول' ہو' کے ساتھ مضاف کردیا گیا اور اسے اس کا ( فعل کا) قائم مقام بنا دیا گیا اور وہ ' سبحانہ' ہو گیا' میہ جملہ ( سبحانہ ) در اصل خداوتہ عالم کی طرف دی جانے والی غلط و تا روانسبتوں کی فنی میں اوب واحتر ام کے انداز کا حامل ہے اور اس میں خدا کے ان ناروانسبتوں سے پاک دمنزہ ہونے کا اظہار ہے۔

تخلیق ارض وساء O" بَكِ یْحُ السَّلواتِ وَالْآسَ خِنْ اس جملہ میں لفظ' بدلیج' استعال ہوا ہے عربی زبان میں' بداعت' کامتنی ہیہے : ایسا کا مجس کی پہلے کوئی مش و نظیر اور نمو نہ موجود نہ ہو لہٰ ذا آیت کا معنی یوں ہوگا : خدا آسانوں اور زمین کا بدیع ( موجد ) ہے یعنی اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے جبکہ ان کی تخلیق سے پہلے اس قسم کی کوئی چیز موجود نہ تھی کہ جسے نمونہ قر اردے کرخدانے انہیں خلق فرمایا ہو۔ 0 \*\* فَيَكُوْنُ \*\* يه جمله شرط کی جزاء کے طور پر نبیں، اس لیے مجز دم بھی نہیں ( كيونكه جزائ)، شرط كے تابع ہوتی ہے اور عربی ادب کے قواعد کی روسے اگر میہ جملہ جزائے طور پر ہوتا تو اس پر جزم ہوتی ) بلكہ میہ ' کن ' نے نتیجہ کے طور پر ہے ادراس کا معنی میہ ہے : \*\*لہذاوہ ہوجا تا ہے' ۔ یعنی خدا کہتا ہے' ' ہوجا' الہذاوہ ہوجا تا ہے۔

112

إكميز ان جلد ا

قدرت البي كاتذكره

ردايات پرايك نظر

بَلِ يُتُحالسَّلُوْتِ وَالْآسَ ضِ كَامِعَىٰ كتاب ''كافی''اور' بسائز الدرجات' میں سد بر حیر فی کے والہ سے مذکور ہے انہوں نے كہا كد عمران بن اعین نے حضرت امام ابوجفر حمد باقر عليہ السلام سے آیت شرايفہ '' بَلِ يُتُحالسَّلُوٰتِ وَالْآسُ ضِ ''كَانْسِير بِحِصى توامام '' نے ارشاد فرمايا:

(ان الله عزوجل ابتدع الاشياء كلها بعلمه على غير مثال كان قبله فابتدع المسماوات والارضين ولمريكن قبلهن سماوات الا ارضون اما تسمع لقوله :وكان عرشه على الماء)

خداوند عالم نے تمام موجودات کواپی علم سے پیدا کیا جبکہ ان سے پہلے کوئی شل ونمونہ موجود نہ تھا جے دیکھ کر خدا نے انہیں پیدا کیا ہو یعنی آسانوں اور زمین کی تخلیق سے پہلے کوئی آسان و زمین موجود نہ بتھے جن کے نمونہ پر خدانے ب آسمان وزمین پیدا کتے بلکہ ان سب کواپی علم کی بنیاد پر پیدا کیا آیا تونے بیہیں سنا کہ خدانے فرمایا:"و کانَ عوشہ علی المائ"عرش الہی یانی پرتھا۔

ایک نہایت دلچپ حقیقت: ندکورہ بالا روایت سے ایک اور دلچپ حقیقت کی نشائد ہی ہوتی ہے کہ آیت ''وَ گانَ عَرُشُهُ عَلَى الْمَاءِ '' میں لفظ' الماء'' …… پانی …… سے مرادید پانی نہیں جے ہم'' پانی'' کہتے ہیں کیونکہ ہر چیز کی تخلیق '' بداعت'' یعنی پہلے سے موجود کمی نمونہ کے بغیر ہوئی ہے اور پانی بھی موجودات میں سے ایک ہے لہذا اس کی تخلیق بھی '' بداعت '' یعنی پہلے سے موجود کمی نمونہ کے بغیر ہوئی ہے اور پانی بھی موجودات میں سے ایک ہے لہذا اس کی تخلیق بھی '' بداعت '' یعنی پہلے سے موجود کمی نمونہ کے بغیر ہوئی ہے اور پانی بھی موجودات میں سے ایک ہے لہذا اس کی تخلیق بھ '' بداعت '' یعنی پہلے سے موجود کر خلیق اللہ کہ کہ ان سے مراد خدا کا اقتد اراعلیٰ ہے جو کہ آسانوں اور زمین کی تخلیق سے پہلے ہیں موجود تھا اس لیے ' الماء'' سے عام پانی مراد نہیں بلکہ پھر اور مراد ہے۔ اس سلسلے میں نصیلی ذکر مربوطہ آیت (وَ گانَ عَدُر شُلهٔ عَلَى الْہُمَا ہِ … سورہ عصود آیت کی کی تعنی کی میں کیا جائے گا۔

تفسيراكميز ان جلد ا

ايك علمي وفلسفيانه بحث

علمی تجربات و تحقیق سے بیہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ دومختلف چیزیں اپن سنتقل انفرادی خصوصیات کی حامل ہو ت ہیں خواہ ان دونوں میں حقیقت اور ذات کے لحاظ سے قدر مشترک ہی موجود کیوں نہ ہو یعنی دہ جامع وکلی حقائق میں بنیا دی طو پر مشترک ہونے کے باوجود پچھنفر دخصوصیات بھی رکھتی ہیں جن کی وجہ سے دہ ایک دوسرے سے امتیا زرکھتی ہیں۔ یہاں تکہ که به بات ان دوچیز ول میں بھی پائی جاتی ہے جن کی وجہامتیاز کی شخیص قوت حس بھی نہیں کر سکتی تا ہم علمی تحقیق ودلائل کی مد سے ان دونوں کے درمیان امتیاز وکشخص ممکن ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ فلسفیانہ استدلال و براھین سے بھی اس کی تائب السلتی ہے کہ عالم ستی میں پائی جانے والی کوئی دوچیزیں ایک نہیں جن میں کسی نہ کسی لحاظ سے فرق نہ یا یا جا تا ہو بلکہ جن دوچیز وز کابھی تصور کریں اگران کے درمیان اصل ذات سے باہر کوئی امتیازی پہلونہ پایا جاتا ہو کہ جس سے ایک کود دسری سے امتیاز تمیز دے سکیں تو پیشین طور پروہ دونوں اپنی اپنی ذات کے لحاظ ہے ایک دوسری سے مختلف ہوں گی ..... دونوں ذات وحقیقت میں ایک نہیں ہوں گی بلکہ ' دو' چیزیں کہلائی گی .....اور پھر بیامر بھی مسلم الثبوت ہے کہ ہر چیز اپنی اصل ذات کے لحاز سے سے ذات سے باہر ہرطرح کے انتیازی وصف سے قطع نظر ...... '' ایک'' ہے (وحدت کی حامل ہے ) کیونکہ کوئی '' ایک' چی ا پن اصل ذات وحقيقت ميں تعدد (ايک سے زيادہ ہونا) نہيں رکھتی يعنی اس ميں تعدد کا امکان ہی نہيں پايا جاتا لہٰذا اگرات '' دو''فرض کیا جائے تواس سے بیہ بات لازم آئے گی کہ جے کثرت کی صفت سے متصف کیا گیا ہے وہ در حقیقت ایک ہو جبکہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ کوئی ''ایک'' چیز اصل حقیقت وذات میں '' دو' نہیں ہو کتی یعنی اس کا ایک سے زائد ہونا محال و نامکن ے در ندا سے ایک نہیں کہا جا سکتا ، بنابرای پیسلیم کرنا پڑے گا کہ ہر چیز (موجود) اپنی اصل ذات دحقیقت میں دوسری چی (موجود) سے مختلف ہے اور ایسانہیں ہوسکتا کہ دونوں کسی بھی پہلویں کوئی فرق نہ رکھتی ہوں' پس دومختلف چیز وں کا کئی مشتر کہ جهات كاحام مونااس بات كاشوت نبيس بن سكتا كدان مي ذات وحقيقت كالخاط سيكمل يكسائيت يائى جاتى ب- بلكدان میں سے ہرائیک اپنی اصل ذات میں سی نمونہ ومثل کے بغیر وجود میں آئی ہےاور خداوند عالم نے ہر چیز کوابیا ہی خلق فرمایا ہے كداس ، يہل اس كاكوتى تكون موجود نداہ اور خدا ہى ايسا كرسكتا ہے كہ وہى " بَبِ يْتُحالسَكونِ وَالْآسُ ضِ " آسانور اورز مین کوبغیر کمی نمونہ ومثل کے پیدا کرنے والا (موجد) ہے۔

راكميز انجلد ا

## آیات ۱۱۸ و ۱۱۹

وَقَالَ الَّذِيْنَ لا يَعْلَمُونَ لَوُ لا يُكْلِمُنَا اللهُ اوْ تَأْتِيْنَ آايَةً كَلْ لِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِقْل قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَرْبَيْنَا الأليتِ لِقَوْمِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِقْل قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَرْبَيْنَا الأليتِ لِقَوْمِ اللهُ اوْ يَعْذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِقْل اللهُ اللهُ اللهُ اوْ يَعْدِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مَعْنَ اللهُ اوْ يَعْدَبُكُونَ لَوْ لَعْهُمْ اللهُ اوْ يَعْدَينَ مَنْ اللهُ اوْ يَعْدَى مَعْدَا لَهُ مَا اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ مَعْدَلُ اللهُ مُعْلُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وَالْحَالَ مُسَلَنْكَ بِالْحَقْ بَشِيْرًا وَذَنِ يُرًا وَ لا تُسْتَلُ عَنْ أَصْحَبِ الْجَحِيْمِ @

27

O جائل دنادان لوگوں نے کہا کہ خدا ہم سے خود کلام کیوں نہیں کرتایا ہم پر کوئی آیت کیوں نازل نہیں ہوتی ایک بات ان سے پہلے لوگوں نے بھی کہی تھی .....دراصل .....ان کے دل ایک دوسرے نہیں ہوتی ایک بات ان سے پہلے لوگوں نے بھی کہی تھی .....دراصل ......ان کے دل ایک دوسرے سے ملتے جلتے ہیں ہم نے تو یقین رکھنے والوں کے لیے تمام آیات ونشانیاں واضح کردی ہیں۔

O یقیناً ہم نے آپ کوٹن کے ساتھ بھیجا۔۔ ایمان والوں کے لئے ۔۔ خوشخبری دینے والا، اور ..... انکار کرنے والوں کو ہمارے عذاب سے ..... ڈرانے والا بنا کر اور آپ سے جہنیوں کے بارے ٹیں باز پرین بیں ہوگی۔

تفيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

جال ونادان لوگوں کے اظہارات 0° وَقَالَ الَّنِ يُنَ لَا يَعُلَبُوْنَ

اس آیت میں " الَّنِ نِیْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ " (جامل ونا دان لوگوں) سے اہل کتاب کے علاوہ دیگر مشر کین مراد ہیں کونکہ اس سے پہلے آیت ( ۱۱۳ ) میں یہودیوں اور نصرانیوں کے ایک دوسرے کے بارے میں منفی نظریہ کے اظہار کو اس طرح ذکر کیا گیا تھا:

وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ لَيْسَتِ النَّصْرى عَلَى ثَنْيُ ﴿ وَ قَالَتِ النَّصْرِى لَيْسَتِ الْيَهُوُدُ عَلَى ثَنَ ع الْكِتْبَ عَلَى لَكَ الْإِنْيَ يُنَ لَا يَعْلَمُوْنَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ • • • \*

(یہودیوں نے کہانفرانی پیچ ہیں (بے بنیادنظریات رکھتے ہیں)اورنفرانیوں نے کہایہودی پھر بھی نہیں (ان کے عقیدے بےاساس ہیں) حالانکہ دہ سب کتاب خدا کی تلاوت کرتے ہیں اس طرح کہاان لوگوں نے جو پچھ کم نہیں رکھتے ) اس آیت میں خداوند عالم نے تین قسم کے گروہوں کا تذکرہ کیا ہے:

ا\_ يهودى(الْيَهُوْدُ)

۲ فمرانی (النَّطْهُ ي)

٣- جامل ونادان لوك (الَّنِ يْنَ لَا يَعْلَمُونَ)

اس آیت میں اہل کتاب کو ترب کے کفار ومشر کین سے ساتھ ملحق کر کے بد کہا گیا ہے کہ وہ (اہل کتاب) اس طرح عقیدہ رکھتے ہیں جیسا کہ جاہل ونا دان لوگ عقیدہ رکھتے ہیں؟ جبکہ زیر بحث آیت یعنی (۱۱۸) میں مشرکین و کفار کو اہل کتاب کے ساتھ ملحق کر کے یوں کہا گیا ہے کہ جاہل ونا دان لوگوں (مشرکین و کفار) نے کہا کہ خدا ہم سے خود کیوں کلام نہیں کرتا یا ہم پر کوئی آیت کیوں نا زل نہیں ہوتی ، اسی طرح ان لوگوں نے بھی کہا تھا جوان سے پہلے متھ (اہل کتاب) ' تو اس آیت میں مشرکین و کفارکو اہل کتاب کے ساتھ کمتی اور ہم عقیدہ قرار دیا گیا ہے کہ واد ان کو کار منہیں ہوتی ہوں کہ ہوں کا م نہیں مولی علیہ السلام سے اسی قسم کے مطالب اور ایسی ہی پانٹیں کی تھیں ۔۔۔۔ اور کہا تھا کہ ہمیں خدا کا ظاہر بظاہر دید ارکراؤ۔۔۔۔..، سنا برایں بیرسب طرز نظار میں ایک دوسر سے مشاہبت رکھتے ہیں ۔۔۔۔۔ ان کے دل ایک جیسے ہیں۔۔۔۔۔۔ اور بیرس ایک جیسی

تفسيراكميز انجلد ا

اہل یقین کے لئے واضح نشانیاں

باتیں کرتے ہیں، ایک جیے نظریات وعقائدر کھتے ہیں اس لیے خداوند عالم نے فرمایا: " تَشَابَهَتْ قُلُوْ بُهُمْ " ان سب کے دل ایک جیے ہیں۔ دل ایک جیے ہیں۔

بہرحال آیت ۱۱۱۳ میں اہل کتاب (یہودیوں ونصرانیوں) کو عرب یے مشرکین و کفار (الَّنِ بَنَ لَا يَعْلَمُوْنَ) کا ہم عقیدہ اور آیت ۱۱۸ میں " الَّنِ بَنَ لَا يَعْلَمُوْنَ " ( کفارومشرکین) کو اہل کتاب کا ہم عقیدہ کہا گیا ہے کیونکہ بیرسب ایک جیسی ہا تیں کرتے ہیں اور ایک جیسے خیالات رکھتے ہیں۔

جہنمیوں کے بارے میں! O " وَالا تُسْتَلُ عَنُ أَصْحَبِ الْجَحِيْمِ ہم محق ج میں میں کافروں کے بارے میں یوں کہا گیا تھا: " اِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْاسَوَ آَحْ عَلَيْهِمْ ءَ أَنْدَسْ نَقَهُمْ أَحْرِ لَمُ تُنْذِيسُ هُمْ لَا يُبُوُ مِنُوْنَ "-(جولوگ کافر بیں ان کی نسبت سہ بات برابر ہے کہ آپ انہیں سستا الہی سے سسد ڈراسی یا نہ ڈراسی وہ ہرگزا کیان نہیں لاسی گے)۔



سور و بقره آیات ۲۰ تا ۱۲۳

## آیات • ۱۲ تا ۱۲۳

444

يراكميز انجلد ا

٥ ٱلَّذِينَ اتَيْهُمُ الْكِتْبَ يَتُلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أُولَيِّكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرْبِهِ فَأُولَيٍكَ هُمُ الْحُسِرُوْنَ رَجَّ

ليَبَنَى إِسْرَاءِيْلَاذ كُرُوانِعْمَتِى الَّتِى انْعَمْتُ عَلَيْكُمُ وَ أَنِّى فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ (الْعَلَمِينَ)

وَاتَّقُوْا يَوْمَالَا تَجْزِى نَفْسَ عَنْ نَفْسٍ شَيْءًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدُلٌ وَلا تَنْفَعُهَاشَفَاعَةُ وَلاهُم يُنْصَرُونَ

" يہودى اور فرانى آپ سے ہركر جوش ند مول كے جب تك كه آپ ان ك مذہب و ملت کی پیروی نہ کریں کہہ دیجتے کہ اللہ کی ہدایت ہی اصل میں ہدایت ہے۔ اگر آپ علم وآگاہی بے بعد بھی ان کی خواہشات کی پیروی کریں تو پھر اللد کی طرف سے آپ کا ساتھی (11+) ومردگاركونى نەبوكان ـ ··· جن لوگوں کوہم نے کتاب عطا کی وہ اسے پوری توجہ کے ساتھ پڑھتے ہیں وہی لوگ اس (محمر) پرایمان لا سی گے اور جواس کا انکار کریں وہی خسارہ ونقصان میں ہول گے'۔ (11) <sup>دو</sup>اب بنی اسرائیل!میری اس تعت کو یاد کروجو میں نے تمہیں عطا کی ہے اور بید کہ میں نے تتہیں پوری کا مُنات پر برتری دی ہے'۔ O '' اس دن سے ڈروجب کوئی فض کسی شخص کوکوئی فِائدہ نیہ پہنچا سکے گا ادر نہ اس سے کوئی عوض قہول کیا جائے گا نہ کوئی شفاعت اسے نفع دے گی اور نہ کسی کی کسی طرف سے کوئی مدد دنصرت کی جائے گی'۔ (117)

24

416

براكميز ان جلد ا

تفسيروبيان

راكميز انجلد ا

یہودونصاریٰ کی ہٹ دھرمی ° وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَالْيَهُوُ دُوَلَاالنَّطْرِي... " اس آیت میں ایک بار پھر یہود یوں اور نصرانیوں کا تذکرہ کیا گیا ہے جبکہ اس سے پہلے ان کا تذکرہ کرنے کے بعد دوسر الوكول كاذكر بواتفاليكن اب كفتكو المصل موضوع كى طرف لوث كربكهر ب بوت مطالب كو يجاكرد با كيا اوران دونوں (یہودیوں اورنصرانیوں) کے بارے میں کچھ ہاتیں بیان کرنے اوران کی سرزنش کرنے کے بعدخداوند عالم نے اپنے نبی ۔۔۔ حضرت محمد ۔۔۔ سے مخاطب ہو کرار شاد فر مایا : بیلوگ ہر گز آ پ سے خوش نہ ہوں گے جب تک کہ آ پ ان کے مذہب کی بیروی نہ کریں وہ مذہب کہ جسے انہوں نے اپنے باطل خیالات کی بنیاد پر گھڑلیا ہے اور اپنے غلط نظریات کو عقیدہ کی بنیا دبنا لیا باس کے بعد خداوند عالم نے آنخصرت کوان لوگوں کے باطل عقیدہ کے ددکردینے کا اس طرح علم دیا: کہدد يجني ! خدا کی ہدایت ہی حقیقی معنی میں ہدایت ہے یعنی کسی کی پیر دلی کرنا ہدایت پانے کی غرض سے ہوتا ہے اور بیہ مقصد صرف ، ہدایت خدا … خداکے بتائے ہوئے راستہ پر چلنے اور اس کے احکام کی پیروی کرنے سے حاصل ہوسکتا ہے اور وہی حق ہے کہ جس کی پیردی کرنا ضروری ہے اس کے علاوہ جو پچھ بھی ہے ۔۔۔ لیتنی تمہارامن گھڑت مذہب ۔۔۔۔ وہ ہدایت کا ضامن نہیں کیونکہ وہتمہاری باطل خوا ہشات اور غلط وبے بنیا دخیالات دنظریات ہیں کہ جنہیں تم نے'' دین'' کا نام دے دیا ہے اور اسے مذہب وملت کے نام سے موسوم کرتے ہو۔ بنابرانی در ان کھر کی الله کھوَ المُل ی ' ..... اللہ کی ہدایت ہی حقیق ہدایت ہے ۔۔۔ کے جملہ میں ' ہدایت '

بنابرای ' اِنَّ هُرَى اللهِ هُوَ الْهُلَى ' ..... الله لى بدایت ہی طیق بدایت ہے ۔۔۔ کے جملہ میں ' بدایت ' سے مراد، قرآن مجید ہے ( هدىٰ ، كے لفظ سے قرآن كى طرف اشارہ كيا گيا ہے ) اور ال .... بدایت کی نسبت خدا ك طرف دے كر ( هُرَ كى اللهِ ) ... خدا كى بدایت .... كہا گيا ہے تا كہ ' بدایت ' كا قرآن ہى میں شخصر ہونا ثابت وواضح ہو جائے ( بدایت كا حصول صرف قرآن كے ذريع مكن ہے ) اس ليے يوں ارشاد ہوا: ' اِنَّ هُرَ كى اللهِ هُوَ الْهُل ى ' العن حقيقى بدايت صرف خدا كى طرف سے ہے اور اس كا حصول صرف قرآن مجید سے كہ جے خدا نے نازل فر ما یا ہے مكن ہے اس كے ساتھ ساتھ ' اِنَّ هُدَ كى اللهِ هُوَ الْهُل ى '' كے جملہ سے بد بات جى واضح ہوجاتى ہے كہ يہود يوں اور نور ان

تفسيرالميز انجلد ا

مٰد ہب وملت سے ہدایت کا حصول ممکن نہیں کیونکہ وہ خود ہدایت کی نعمت سے بے بہرہ ہے'۔ پھراس جملہ کے بعد ' وَ لَ بِن الْبَعْتَ أَهُوَ آءَهُمْ '' (اگرآ پان کی باطل خواہشات کی پیروی کریں) کے جملہ میں ان کے مذہب دملت کو' اھواء' لیتن باطل خواہشات کا نام دیا گیا ہے جس سے اس مذہب دملت کا ہدایت سے بے بہرہ ہونامسلم ہوجا تا ہے ۔ اس کے علادہ ''بَعُدَالَّنِ يُجَاّءَكَ مِنَ الْعِلْمِ '' کے الفاظ سے بید بات ثابت ہوتی ہے کہ جو پچھآ محضرت پر اللہ کی طرف سے نازل ہوا وہ حقیقی معنے میں ''علم'' ہےاور جوان …… یہودیوں اور نصرا نیوں …… کے پاس ہے وہ ''جہالت'' کے سوا کچھ پھی تہیں ' بنابرایں ؠ*ۣجله بِجَادِبرُكُل ٻ*كه "وَلَإِنِ انتَّبَعْتَ اَهُوَ آءَهُمُ بَعْدَ الَّنِ مُ جَاّءَكَ مِنَ الْعِلْمِ <sup>لا</sup> مَالكَ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِيَّ وَلا نَصِيبُرٍ `` اَگر آ پ نے ان کی باطل خواہشات کی پیروی کی بعداس کے کہ آ پ کے پاس' معلم' ' آ گیا ہے تو پھر آ پ کے لیے اللَّدى طُرف سے كوئى ناصرومد دگار نہيں ہوگا۔ قارئین کرام! ملاحظہ فرمائیں کہ اس آیت مبارکہ میں مضبوط طریقہ ءاستدلال ادرکسی امر کے اثبات کے لیے دلیل وثہوت پیش کرنے کے بنیادی اصول پرمشمتل ہونے کےعلاوہ کلام میں فصاحت و بلاغت اور اظہار سخن میں سلاست و خوبصورتی کے صحیح طور پرا پنانے کاانداز اختیار کیا گیا ہے۔ معلی کی جن لوگوں کو کتاب دی گئی معداً بالمليف الدين فيرهدان °° اَلَّنِ يَنَاتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ " ممکن ہے میہ جملہ ایک سوال یا اعتراض کے جواب کے طور پر ہو کہ جواس مقام پر کیا جا سکتا ہے اور وہ میہ کہ آیت ۱۲۶ خدادند عالم نے ارشاد فرمایا: "وَ لَنْ تَدْخَلَى عَنْكَ الْيَهُوُ دُوَ لَا النَّصْلِ ي . . . " ( يهودي اور فسراني برگز آ پ سے فوش نه ہوں گے ……) یعنی وہ آپ پرایمان نہیں لائیں گے تو جب ان کا ایمان نہ لانا یقینی امر ہے اور ان سے ایمان لانے کی کوئی توقع يا اميد نبيل كي جاسكتي توكما أنبيل ايمان لان كى دعوت ديناب فائده وبمقصد كام ب خدادند عالم نے اس سوال کا جواب اس طرح دیا کہ''جن لوگوں کوہم نے کتاب عطا کی اور وہ اسے اچھی طرح پڑھتے ہیں وہی لوگ اس کتاب پرایمان لائیں گے اور پھر آپ پر بھی ایمان لائیں گے' یا آیت کامعنی سے ہوگا کہ' وہی لوگ خدا کی طرف سے نازل کی گئی کتاب پرایمان لائیں گےخواہ وہ کتاب کوئی بھی ہو' یعنی قرآن ہویا کوئی اور آسانی کتاب ٔ پا پھر آیت کامعنی میہوگا:'' وہی لوگ خدا کی طرف سے نازل کی گئی کتاب یعنی قرآن مجید پرایمان لا عیں گے''۔ بنابراي "أولَيكَ يُتُومِنُونَ بِهِ" (وبى لوك اس پرايمان لائي 2) سے ثابت موتا ب كمرف وبى لوگ اس پرایمان لائی کے سیسجنہیں کتاب عطا کی گئی ادروہ اے اچھی طرح پڑھتے ہیں … گویا ایمان لانے دالے''صرف'' وای بی ان کےعلاوہ کوئی ایمان نہ لائے گا میہاں ''صرف' کے لفظ سے سیمجھا جا تاہے کہ ایمان لانے کاعمل انہی میں منحصر و محدود ہے اور اس طرح کے انحصار کو علمی اصطلاح میں ' حصر افراد' کہا جاتا ہے (یعنی اس میں افراد کی تحدید) اور ' بِ ہے ' میں

تفسيرالميز انجلد ا

ضمیرز " بعض معانی کی بنیاد پر ..... ' استخدام' کے طور پر بے (یا در بے کہ علمی اصطلاح میں دستم میراستخد ام' سے مراد یہ ہے کہ ضمیر کا معنی اس کے مرجع سے مطابقت ندر کھتا ہو مثال کے طور پر اگر کوئی شخص کیے کہ ' میں نے فلال آ دمی کود یکھا اور اس سے رہ بات پوچھی' تو اس جملے میں ' اس' سے مرادوہ شخص نہ ہو جے دیکھا ہے بلکہ اس کے بیٹے یا اس کے کسی قربی سے پوچھا ہولیکن ' اس' کالفظ استعال کردیا جائے اسے ' استخدام' کہتے ہیں' اسی مثال کی روشن میں ' بی ' کی ضمیر کے بارے میں تین معنے ذکر کئے گئے ہیں (1) اس سے مراد یہود یوں ونصرا نیوں کی اپنی آسانی کتاب ہے ( تو رات یا انجل ) (۲) ہر آسانی معنے ذکر کئے گئے ہیں (1) اس سے مراد یہود یوں ونصرا نیوں کی اپنی آسانی کتاب ہے ( تو رات یا انجل ) (۲) ہر آسانی مطابق ہوگا لہذا ' استخدام' کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا' اور اگر دوسرا یا تیسر امعنی مراد کیا جائے تو اس صورت میں ' فلی ہولیکن ' اس' کا طور پر ہوگی )۔

اب ربی بید بات که <sup>2</sup> اکّن بین اندینهٔ م الکِننب <sup>2</sup> (وه لوگ جنهیں کمّاب دی گی) سے کون لوگ مراد ہیں؟ تو بظاہر بیر معلوم ہوتا ہے کہ ان سے مراد یہودیوں اور نصرا نیوں میں سے وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنی خواہ شات اور باطل نظریات و او هام کی پیر دی کرنے کی بجائے حق وحقیقت کا اتباع کیا اور یہاں<sup>2</sup> کتاب<sup>2</sup> سے مراد تو رات اور انجیل ہے <sup>2</sup> لیکن اگر بیر کہا جائے کہ ان سے مراد حضرت پیغیبر اسلام تحکم پر ایمان لانے والے اور کتاب سے مراد قر آن ہے تو اس صورت میں آ بیت کا معنی یوں ہوگا: وہ لوگ جنہیں ہم نے قر آن عطا کیا اور وہ اسے نہایت خور سے پڑ صفے ہیں صرف وہی اس پر ایمان لائیں گے نہ بیلوگ کہ جواپتی باطل خواہ شات اور او ہم کی پیروی کرتے ہیں اس معنی کی روشن میں <sup>2</sup> صرف وہی اس پر ایمان لائی ہو بہ ای کے الفاظ سے جواضحاری مفہوم سمجھا چائے گا اسے علمی اصطلاح میں<sup>2</sup> قصر قلب<sup>21</sup> کہتے ہیں۔

بنی اسرائیل کو یا دو حانی O '' لیبَنِی اِسُرَ آءِ بُلَ اذْ كُرُدًا · · · '' بیآیت مبار که اور اس کے بعد والی بیت دونوں بنی اسرائیل کے بارے میں گفتگواور ان سے خطاب کے خاتمہ و اختام کے طور پر بیں اور بیدد نوں آیتیں ان پہلی آیات کی مانند ہیں جن میں بنی اسرائیل کے بارے میں اور ان سے خاطب ہو کر مطالب بیان کئے گئے متصاور اسی کے ساتھ ہی بنی اسرائیل سے خطاب کا ایک سلسلہ اختام پذیر ہوتا ہے۔

روايات پرايك نظر

ኘዮለ

تفسيراكميز انجلد ا

تلاوت قرآن كى حقيقت كتاب 'ارتاد' ديلينَّ ميں حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے اس آيت مباركه '' اَكَّنِ يْنَ اتَيْهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُوْنَهُ حَقَّ تِلَا وَتِهِ''... كَنْسِير مِيں مْدكور بِ، آپَّ فِ ارشاد فرمايا:

(ير تلون آياته ويتفقهون به ويعملون بأحكامه ويرجون وعدة ويخافون وعيد، ،ويعتبرون بقصصه ،ويأتمرون بأوامرة ،وينتهون بنواهيه، ما هو والله حفظ آياته ،ودرس حروفة ،وتلاوة سورة. ودرس اعشارة واخماسه حفظوا حروفه واضاعوا حدودة ، وانم هو تدبر آياته والعمل بأحكامه، قال الله تعالى: كتاب انزلناة اليك مبارك ليدبرو آياته،)اس سمراديب كرده لوگ تاب خداكى ايات كورتيل دخوش الحانى كرماته پر مت بين اس كرمانى مي فور فكر ترين اس كادكام پر كر تين اس عنداكى ايات كورتيل دخوش الحانى كرماته پر مت بين اس كرمانى مي فور فركرتي بين اس كادكام پر قرل كر تين اس عنداكى ايات كورتيل دخوش الحانى كرماته پر عت بين اس كرمانى بر فر فرد دون مين ركت بين اس كرد تين اس عنداكى قرفت مي قرد خوف دلون مين ركت بين قر آنى نقص وواقعات معرت پاتي بين اس كادام دو دامات كى يروى ادران پر عر اس كي تونكو حفظ كرايا جات ، اس كرد و تين اس عنداكى مرد اس كرد مين خدا كرد بر بي ني ين موزندكا مون مواد تات معرت باتي مين اس كادام دو دامات كى ييروى ادران پر عر آس كي آيين مين دكت بين قر آنى قص وواقعات معرت باتي بين اس كادام دو دامات كى ييروى ادران پر عر مرت بين أس كرد اين مون مي در دين بين قدا كر مور ياتي بين اس كادام دو دامات كى ييروى ادران پر عر آس كر تين اس كرد وين تره مورو واقعات معرت بات مين مردون كى علاوت كرلى جار در اين بين كر ترقن نازل كر في معمد اس كروف في فيرا ماي مورون كي مورول كى علاوت كرلى جار در اس كرد يا بين قر آن نازل كر في معمد اس كرون كروفي كرون كروفي كر مقل ما يات مي فور وقر اور تر بركيا جات ادراس كردون ال قر آن نازل كر في معمد اس كرون كروفي كروفي كروفي ماي من بين ال كرون كروفي مراس كروب كرام بران كران كرون قر آن نازل كر في مايون كرون كرون كروفي كرون كروفي مايور كروفي كروفي كرايو مراس كراي ايران كرون قر آر ايران دستورات پرعمل كيا جائ مي ان در مال كرون كروفي كروفي مايور كرون كروفي وقر اور تر بركيا جات ادراس كران ماد كرا قر آن دو كراس كرايا جات مي الدوند عالم في الاد فرمايا ج: "كوت آن كروفي الير مركرا بي عراد مرد مردير ايران كرون قر آن ال كروفي كرون كران كرون كرون كرون كرون كران كرون كرون كرون كرون كران كرون كران كرون كرون كرون كران كرون كرون كرون كرون كران كرون كرون كرون كرون كران كران كرون كرون كران كرون كران كرون كرون كران كرون كرون كرون كرون كرون كران كرون كران كرون

449

تفسيرالميز انجلد ا

تفيرالميز انجلد ا

41 +

.

.

\_

تفسيراكميز انجلد ا

آيت ۱۲۴

وَإِذَابُتَلَى إِبْرَهِمَ مَ بَنْهُ بِكَلِمَتٍ فَاتَتَهُنَ \* قَالَ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا \*
قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي \* قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِ مَ الظَّلِمِ بَنَ @

ترجمه

ن '' یادکرو: جب ابراہیم کواس کے پردردگارنے کچھ کمات کے ذریعے آزمایا ادراس نے انہیں پر اکردیا تو خدانے کہا: میں تجھے لوگوں کا امام ورہبر بناتا ہوں ابراہیم نے عرض کی میری ادلا دمیں سے بھی ......امام بنانا ......! خدانے کہا: میراعہد ظالموں کوند پنچ گا۔

تقسيرالميز انجلد ا

تفسيروبيان

اس آیت (۱۲۳) سے حضرت ابراہیم " کے بارے میں گفتگواوران سے متعلق واقعات کے تذکرہ کا آغاز ہور ہا ہے کو پاید آیت ایک مقد مدو تمہید کی حیثیت رکھتی ہے جس کے بعد وہ آیات ذکر کی گئی ہیں جن میں قبلہ کی تبدیلی نچ کے احکام اور دین مقدس اسلام کے پاکیزہ حقائق ومعارف اخلاق اور فقہی احکام ومسائل کو بیان کیا گیا ہے ان آیات میں خداوند عالم کی طرف سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو عہدہ ءامامت سے نواز نااور حضرت ابراہیم علیہ السلام کا کعبہ کو تعریر کرااور بعث پنج بر اسلام کے لیے بارگاہ الہی میں دعا کر کاذکر کیا گیا ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا

سوره ، ججر، آیت ۵۵:

<sup>2</sup> وَنَتِنَهُمُ عَنْ ضَيْفِ إبْرُهِيْمَ۞ اِذْ دَخَلُوْا عَلَيْهِ فَقَالُوْا سَلْمًا قَالَ إِنَّا مِنْكُمُ وَجِلُوْنَ۞ قَالُوْالا تَوْجَلُ إِنَّانُبَشِّمُ كَبِغُلْمٍ عَلِيْمٍ ۞ قَالَ ابَتَّهُ تُتُوْفِي عَلَى اَنُ مَّشَنِى الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّمُوْنَ۞ قَالُوْا بَشَّمُ نٰكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُنْ مِنَ الْقُنْطِيْنَ ۞ ••• \* -

(لوگوں کو ابرا بیم " مے مہمانوں کا واقعہ سناو کہ جب وہ اس کے پاس آئے اور سلام کیا تو اس نے کہا: ہم تم سے خوفز دہ ہیں انہوں نے کہا ڈرین نہیں ہم تو آپ کو ایک بلند پا بیصا حب علم فرزند کی نوش خبری دینے آئے ہیں اس نے کہا آیا تم مجھے اب بیٹے کی نوش خبری دیتے ہو جبکہ میں بوڑھا ہو چکا ہوں اب تم مجھے کیا نوش خبری دو گے انہوں نے کہا ہم نے آپ کو تھے خوش خبری دی ہے آپ ہرگز ناامید نہ ہوں)۔

اور جب حضرت ابراہیم \* کی زوجہ کو بینو تخبری دی گئی تو انہوں نے بھی تعجب کا اظہار کیا'ان کے بیان کوخداوند عالم نے اس طرح ذکر فرمایا:

سوره ء بهود ، آیت ۲۷:

" وَامْرَاتُهُ قَالَمِهُ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْلَقَ نُوَمِنْ وَمَنَ آءِ إِسْلَقَ يَعْقُونَ ۞ قَالَتْ لُوَيْلَتَى ءَالِدُواَ نَا عَجُوْنُهُ وَلَهُ ذَابَعْلِى شَيْحًا لَمَى اللَّهُ عَجِيْبٌ ۞ قَالُوْا اَتَعْجَبِينَ مِنْ اَمْرِ اللَّهِ مَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَ كَتُهُ عَلَيْكُمْ اَهْلَ الْبَيْتِ لِإِنَّهُ حَبِيْكَ مَحِيْتُ ... "-

(اس کی زوجہ وہاں موجود تھی وہ ہنس پڑی' پھر ہم نے اسے بھی اسحاق <sup>ع</sup>لی خوش خبری دی اور اسحاق <sup>ع</sup>لی بعد لیفقو ب کی بھی اس نے کہا: ہائے سیر کیسے ہو سکتا ہے کہ میں بچہ پیدا کروں میں تو بوڑھی ہو پچکی ہوں اور میر ایپ شو ہر بھی بوڑھا ہے میڈو بہت عجیب بات ہے انہوں نے کہا: کیا تم خدا کے فیصلہ پر تعجب کرتی ہو جبکہ اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں تم اہل بیت پر فراواں ہیں ۔وہ ہر طرح کی حمہ وثناء کے لاکق اور بزرگی کا سزا دار ہے )۔

بہر حال ان دونوں میں بوی کے بیانات سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ اپنے ہاں اولا دکی پیدائش سے نا امید سے اور انہیں اپنے صاحب اولا دہونے کی توقع ہی باقی نہ رہی تھی لہندا ان کی مایوی ونا امیدی کی حالت کود کھر فرشتوں نے انہیں تسلی دی اور اطمینان دلایا کہ ان کے ہاں اولا دہوگی گویا فرشتوں کا انہیں تسلی دلا تا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ اولا دکے ہونے سے بر شیخ جبکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے سیر جملہ "وَ مِنْ ذُسِّ يَّتِنِي " (اور میر کی اولا دمیں سے تھی !) اس وقت کہا جب خد نے ان سے فرمایا " اِتی جا حکال کا لینا اس اِ حکاما ' میں تی خصول کا امیں تی کا امام بنا تا ہوں اس سے تابت ہوتا ہے کہ اُن اور تھی اور اولا د کے ہونے کا یقین تھا کیونکہ اس طرح کے الفاظ وہ اور اور کا امام بنا تا ہوں اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اُن ای کی آ دار بی گفتگو اس بات کے متقاضی ہیں کہ خاطب کی شخصیت سے مطابق اور اس کے مقام دمنزلت کو کھونے راحت کہا جب جائے لہذا جو محض بھی ان آ داب سے معمولی طور پر ہی باخبر جودہ کوئی بات لاعلمی کی بنیاد پر نہیں کر سکتا خاص طور پر حضرت ابرا ہیم " چیسی عظیم جستی کا کردگار عالم کے حضور الی بات کرتا جس کا انہیں علم ویقین ہی نہ ہو کیونکر ممکن اور قائل تصور ہے؟ گیونکہ اگر انہیں اپنی اولاد کے ہونے کا یقین نہ ہوتا تو ' وَ مِنْ ذُسِّ يَتَیْ ' ' سساور ميری اولاد ميں سے بھی امام بنانا سس کی بجائے یوں عرض کرتے: ' و من فریسی ان دز قسن نہ ورید ' اور اگرتونے محصولا دعل میں سے اولا دیں سے بھی امام بنانا سس

بہرحال جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے بیدوا قعہ (عہدہءامامت کا عطا ہوتا) حضرت ابراہیم م کوادلا دکی خوشخبری ملنے کے بعدادرزندگی کے آخری دنوں میں رونما ہوا۔

اس کے علاوہ بیا مرجمی قابل توجب کہ خداوند عالم کا بیار شاد ''وَ اِ ذِاہْنَانی اِ بُرَاہِم مَ بَّبُهُ بِحَلِيلَتِ فَاَ تَدَعَقُنَ ' قَالَ اِنِّیْ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ اِصَاصًا'' (اور جب ابرا ہیم کا متحان اس کے پروردگارنے پچھ کلمات کے ذریعہ لیا تو ابرا ہیم نے ان کلمات کو پورا کر دیا ۔۔۔ امتحان میں کا میابی حاصل کر لی ۔۔۔۔ تو خدانے ارشاد فرمایا میں تہمیں لوگوں کا امام بناتا ہوں ) اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ بیر مقام امامت جو خداوند عالم نے ابرا ہیم \* کو عطافر مایا میں تہمیں لوگوں کا امام بناتا ہوں ) اس ترین آ زمائشوں سے گزرنا پڑا اور وہ سب آنجناب کی زندگی ہی میں پیش آئیں جن میں سب سے بڑی آ زمائش وامتحان کہ جس کا تذکر ہوتر آن مجید میں ان الفاظ میں کیا گیا وہ اپنے بیٹے اساعیل کو ذکر کرنے کے بارے میں ہے: سورہ وصافات آیت ۲۰۱۱:

"تَالَ لِيُنَى إِنَّى آمَانَ فِي الْمَتَامِ أَنِي آَ أَذْبَحُكَ • • • إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلَؤُ الْمُبِيْنُ

(ابراہیم نے کہااے میرے بیٹے میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میں تتجھے ذخ کرر ہاہوں۔۔۔۔یقدینا سے بہت بڑااہتحان ہے)

خلاصہ بیکہ بیدوا قعہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بڑھاپے کے عالم میں پیش آیا جیسا کہ خدادند عالم نے اس سلسلے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کا بیان ذکر فرمایا ہے کہ انہوں نے کہا: سورہ ءابراہیم آیت ۳۹: " اُلْحَمَّ لُولِّاہِ الَّذِي وَ هَبَ لِيُ عَلَى الْكِبَرِ اِسْلِيعِ بْلَ وَ اِسْلَحْقَ لَا اِنَّ سَبِيْتُ اَلَى (حمدو ثنا ہے اللہ کے لیے کہ جس نے مجھے عالم ہیری میں اسماعیل اور اسحاق عطا فرمائے بے شک میرا پروردگار دعاؤں کا سنے دالا (قہول کرنے والا) ہے۔

تفسيرالميز انجلد ا

آیت کے الفاظ کی تشریح ابہم زیر بحث آیت کے الفاظ کی تشریح کرتے ہیں:

<sup>O</sup>" و افرابت بی ابتلاء اور بلائ ، دونوں کا معنی ایک ہے یعنی آ زمائش وا متحان چنا نچہ کہا جاتا ہے: "ابت لیت او بلوت او بکن ای یعنی میں نے اس کا امتحان لیا اور اسے آ زمایا 'اور بیاس دفت کہا جاتا ہے جب آ پ کس سے کوئی کا م کرنے کو کہیں یا آ پ کی وجہ سے دو کسی تخت سے گز رۓ کسی مصیبت سے دو چارہ وجائے 'اور اس طرح آ پ اسے آ زمانا چاہیں تا کہ اس کی باطنی صفتوں اور صلاحیتوں مثلا اطاعت 'شجاعت ' سخاوت عفت و پاکد امن علم وفا داری وغیرہ سے آگا بی حاصل کر سکیں 'لہذا بی تابت ہوا کہ ابتلاء و آ زمائش فعل وعمل کے ذریعہ مکن ہے کیونکہ انسان کی باطنی صفات کا اظہار ، فعل وعمل سے مصل کر سکیں 'لہذا بی تابت ہوا کہ ابتلاء و آ زمائش فعل وعمل کے ذریعہ مکن ہے کیونکہ انسان کی باطنی صفات کا اظہار ، فعل وعمل سے ہوتا ہے نہ کہ قول اور زبانی باتوں سے کہ جن میں بیخ اور جھوٹ دونوں کا امکان پایا جاتا ہے جب قعل وعمل میں اس طرح کے امکان د احتمال کی گنجائش نہیں 'امتحان د آ زمائش کے فعل وعمل سے مربوط ہونے کی بابت درج ذیل آ یتوں میں واضح اشارہ موجود ہے :

\* ' إِنَّابَلَوْ نَهُمْ كَمَابَلَوْ نَآ صُحْبَ الْجُنَّةِ ' (ہم نے انہیں ( کمہ دالوں کو) آ زمایا .....ان کی آ زمانش کی میہ سطر حسے ہم نے باغ دالوں کی آ زمانش کی تقی)۔

(یا در ہے کہ تغییر کے مطابق اس آیت میں مذکور جنت یعنی باغ سے مرادیمن کا ایک باغ ہے جس کا مالک ایک نیک پوڑھا آ دمی تھا جواس باغ کی آمدنی کا زیادہ تر حصہ نا داروں میں تقنیم کر دیتا تھا اس کی دفات کے بعد اس کے بیٹوں نے اس ک اس نیک عادت کونہ اپنا یا اور بخل سے کام لیتے ہوئے فقراء ونا دارلوگوں کو باغ میں سے پچھنہ دیا خداوند عالم نے را توں رات ان کے باغ کو آسانی بحل کے ذریعے جلا کر را کھ بنا دیا اور اسے آیندہ آنے دالی نسلوں کے لیے درس عبرت قرار دے دیا۔ ( مید آیت امتحان د آ زمائش کے عمل سے مربوط ہونے کا ایک ثبوت ہے)۔

سوره ء بقره آیت ۴ ۴ ۲:

\* " إِنَّ اللَّهُ مُعْبَعَلِيْكُمْ بِنَهَدٍ "-(خداوندعالم تمهيں (طالوت كےساچوں كو) ايك نہر كے ذريعہ آ زما تا ہے)۔ اس آيت ميں بھی ابتلاء كالعلق عمل سے ہے۔ بنابراين زير بحث آيت ميں خداوند عالم كاميدارشاد گرامی: " وَ إِذِابْتَاتَى إِبْدَاہِمَ مَ بَّنَهُ بِحَلِيلَتٍ " جب ابراہيم كو

ایں کے پردردگار نے کچھکلمات کے ذریعہ آ زمایا' تو اگراس میں کلمات سے مراداقوال ہی ہوں تو ان کے ذریعے امتحان و آ ز مائش کی وجہ میہ ہوگی کہ چونکہ عام طور پر عہد و پیمان اورا حکامات ،الفاظ واقوال اور کلمات کے ذریعے ہوتے ہیں اس لیے اعمال وافعال کی بجائے کلمات کہا گیا ہے جیسا کہ ایک اور مقام پر یوں ارشاد ہوا: سوره وبقر هآيت ٨٣: « وَقُوْلُوْالِلنَّاسِ حُسْبًا " اورلوگوں سے اچھا کہو..... اس میں ''اچھا کہنے' سے مراد بیر ہے کہ ان کے ساتھ نیک سلوک کر دادر حسن معاشرت اپناؤ۔ کلمات کا تذکرہ " بىگلىت، ئاتتەھى کلمات، جمع کا صیغہ ہے اس کا مفرد،کلمہ ہے جس کا لغوی معنی لفظ .....مفرد یا مرکب ..... ہے جو انسان بولے ،اگر چیقر آن مجید میں دیکلمة ''کاستعال بعض موجودات کے لیے بھی ہوا بے مثلاً: سوره ءآلعمران آیت ۵۳، ····بِكَلِمَةٍ مِنْهُ أَاسْمُهُ الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمٌ " (اینے ایک کلمہ کے ساتھ کہ جس کانا مسیح عیسیٰ بن مریم ہے)۔ اس آیت میں حضرت عیسیٰ " کے لیے'' کلمہ'' کا استعال ہوا ہے کیکن پیمجازی معنی ہے کہ جسے کلام و قول کے حوالہ سے مرادلیا جاتا ہے جیسا کہ ایک اور مقام پر ارشادی تعالی ہے: سوره ءآلعمران آیت ۵۹: ازِنَ مَثَلَ عِيْلِي عِنْدَاللهِ كَمَثَلِ ادَمَر خَلَقَهُ مِنْ تُرَابِ شُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ .... (بے شک عیسی کی مثال خدا کے نز دیک آ دہ جیسی ہے کہ خدانے اسے ٹی سے پیدا کیا پھراس سے فر مایا'' ہو حا''!وہ ہو گیا)۔ بہرحال قرآن مجید میں جس مقام پر بھی'' کلمة'' کی نسبت خداوند عالم کی طرف دی گئی ہے وہاں اس سے مراد "قول" بے نمونہ کے طور پر چند آبات ملاحظہ ہوں: سوره ءانعام آیت ۳ ۳: \* " وَلَا مُبَكِّلُ لِحَلِّماتِ اللهِ ".... (كونى خدا كِلمات كوتبديل نبي كرسكا) -

تفسيراكميز انجلد ا

سورهء بوس آيت ۲۴: \* (لا تَبْلِ يْلَ لِحَلِّيلْتِ اللهِ "..., (خدا كِلمات مِي كُوْلَى تبديلي بين بوسكتى)-سورهءانفال آيت ٢: \* "يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِيلَتِهِ".... (حق كواب كلمات كود يع ثابت كرتا ہے) -سورهء يونس، آيت ۹۲: \* إِنَّالَانِ نِن حَقَّتْ عَلَيْهِم كَلِبَتُ مَا يَتْكَلا يُؤْمِنُونَ ... (جن لوگوں پر تیرے پروردگار کا کلمہ پورا ہو چکا ہے وہ کبھی ایمان نہیں لائی گے۔۔۔۔)۔ سورهء زمرآيت ا2: \* وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِبَةُ الْعَنَابِ "...، (ليكن عذاب كاكلمه يورا مو چاب)-سوره ءمومن ، آیت ۲: ى ...-\* وَ كَنْ لِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ مَ بِّكَ عَلَى الَّنِ بَنَ كَفَرُوَ ا أَنَّهُمُ أَصْحُبُ التَّاسِ "-(ای طرح تیرے پروردگارکاکلمہان لوگوں پر یوراہو گیاجنہوں نے کفراختیار کیا کہ وہ چہنم میں جائیں گے)۔ سوره ءشوریٰ آیت ۱۴: -\* وَلَوْلا كَلِبَةٌ سَبَقَتْ مِنْ مَّيِّكَ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى لَقُضِي بَيْهُمْ " (اورا گر تیرے پروردگار کی طرف سے ایک مقررہ وقت تک کے لیے کمہ (فیصلہ) نہ ہو ۔ چکا ..... ہوتا توان کے درمیان فیصلہ ہی ہوجاتا) سوره وتوبه آيت + ١٠ \* فَ كَلِيهَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا ".... (اورالله كاكلمة بى اونچا ہے)-سوره دی ، آیت ۸۴: \* "قَالَ فَالْحَقَّ وَالْحَقَّ أَقُوْلْ "..., (اس نے کہا پس بی حق ہے اور میں توحق ہی کہتا ہوں)۔ سور دیچل، آیت + ۳: \* إِنَّهَاقُوْلُنَالِشَى عَرادَ آمَدُنْهُ أَنْ نَقُول لَهُ كُنْ فَيَكُونُ .... (ہمجس چیز کو وجودعطا کرنا چاہتے ہیں تو اس سے ہمارا کہنا یوں ہوتا ہے کہ ہم اس سے کہتے ہیں ''ہوجا''، وہ ہوجاتی ے)۔ ان تمام آیات اوران جیس دیگر آیات مین "كليمة " " سرادتول وكلام ب اورتول وكلام دد طرح پر بوتا ب: ایک کسی بات کے اعلان اور اس کے واقع ہونے کی خبر دینے کی صورت میں اور دوسراعظم وفر مان کی صورت میں یہی وجہ ہے کہ بعض آیات میں خدا کے کلمہ کے پورا ہوجانے کا تذکرہ ہوا ہے کیونکہ اس سے مرادتھم وفر مان (یا فیصلہ) ہے اور خدا کا تھم و فرمان ..... اور فیصلہ ..... ہرصورت میں پورا ہونے والا ہے اور ظاہر ہے کہ جب تک کمی تھم پرعمل نہ ہوجائے وہ ناقص و ناتکس اور ادهورا ہوتا ہے اور جب اس پرعمل ہوجائے تو اسے ''پورا ہوجانا'' کہا جاتا ہے اس سلسلے میں دوآیتیں ملاحظہ ہوں جن میں خداوند عالم کے کلمہ ..... تول وکلام .... (تھم وفر مان یا فیصلہ) کے پورا ہوجانے کا ذکر ہے: سورہ ءانعام، آیت 10 ا: \* '' وَ نَنَسَتُ كَلِمَتُ کَلِمَتُ کَلِمَتُ کَلِ اللَّ اللَّ مُورَى اللَّ لَا مُبَكَ لَ کَلِللَّ اللَّ مُورَى سورہ ءانعام، آیت 10 ا: (اور تیر پر پر وردگا رکا کلم صدق وعدل کے ساتھ پورا ہوگیا، اس کے کلمات کو کوئی تبدیل نہیں کر سکتا)۔ سورہ ءاعران ، آیت کا سا: (اور تیر پر پر وردگا رکا کلم صدق وعدل کے ساتھ پورا ہوگیا، اس کے کلمات کو کوئی تبدیل نہیں کر سکتا)۔ (اور تیر پر پر وردگا رکا کلم صدق وعدل کے ساتھ پورا ہوگیا، اس کے کلمات کو کوئی تبدیل نہیں کر سکتا)۔ (اور تیر پر پر وردگا رکا کلم محدق وعدل کے ساتھ پورا ہوگیا، اس کے کلمات کو کوئی تبدیل نہیں کر سکتا)۔

 کوتول دکلام کا نام دیتے ہیں اور کوئی شخص آپ کواس عزم سے باز نہیں رکھ سکتا یعنی آپ کے ارادہ کو تو ڈیا کمز ورنہیں کر سکتا عرب کے شہور شاعر ''عضر ہ'' نے بھی اس بات کواپے شعر میں ذکر کیا ہے، ملاحظہ ہو: ''و قولی کل ما حد شات و جا شت محکان ک تحمہ میں او تستر یحی''۔ (میدان جنگ میں جب میں ہمر پور جوش میں ہوتا ہوں تو اپنے آپ سے کہتا ہوں کہ ثابت قدم رہو کہ اگر قتل کئے جاو تو تم ہاری تعریف کی جائے گی اور خالب آؤتو راحت و آرام پاؤ گے)۔ اس شعر میں '' قول'' (اپنے آپ سے کہتا ہوں) سے مرادا پنے آپ کو ثابت قدم رکھا اور تی کر ہوا کہ تو کہ عرب آی رہنا ہے تا کہ قتل کئے جانے کی صورت میں تعریف پائے اور خلیہ پانے کی صورت میں راحت و آرام حاصل محمد پر باقی رہنا ہے تا کہ قتل کئے جانے کی صورت میں تعریف پائے اور خلیہ پانے کی صورت میں راحت و آرام حاصل مذکورہ بالا حقائق جانے کی حورت میں تعریف پائے اور خلیہ پانے کی صورت میں راحت و آرام حاصل مذکورہ بالاحقائق جانے کی جدید بات داخل ہو جو جاتی ہو ہو جاتی ہے کہتا ہوں کہ میں داخل ہو مرک کے معاد میں داخل ہوں کہ جانے کی صورت میں تعریف پائے اور خلیہ پانے کی صورت میں راحت و آرام حاصل مرک کے میں اور ہو ہوں کہ جانے کی صورت میں تعریف پائے اور خلیہ پانے کی صورت میں راحت و آرام حاصل مرک کے میں اور ہو رہا ہوں نے تو کہ ہو جاتی ہو جاتی ہو ہو ہو تا ہے کہ میں میں داخلہ ہو ہو تو کہ کہ ہو ہوں اور جات

فرمایا: فَأَنْهَ ﷺ ''لیتن ابراہیم "نے ان' کلمات' کو پورا کردیا' اس میں ضمیر (فاعل متنتر) کے بارے میں دوآ راء پائی جاتی ہیں:

ا۔اس کی بازگشت حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی طرف ہے۔ ۲۔اس کی بازگشت خداد ندعالم کی طرف ہے۔ پہلی صورت میں آیت کا معنی یہ ہوگا: جب خداد ندعالم نے ابرا ہیم کو'' کلمات'' کے ذریعے آزمایا اوراس نے انہیں پورا کردیا یعنی خدانے جن کا مول کا ابرا ہیم " کوتکم دیا تھا انہوں نے وہ سب انجام دے دیتے۔ ددسری صورت میں آیت کا معنی یہ ہوگا! جب خداد ندعالم نے'' کلمات'' کے ذریعے ابرا ہیم " کی آزمائش کی اور

اسے ان کلمات کو پورا کرنے کی توفیق بخشی اوراس کی مدد کی۔ بظاہر دوسری صورت صحیح نظر آتی ہے۔ اس مقام پر یہ بات قامل ذکر ہے کہ بعض مفسرین نے کہا ہے کہ'' کلمات'' سے مراد جملہ '' اِنِّی جَاعِلُكَ لِلنَّالِس إِحَاصًا • • • '' ہے جبکہ یہ درست نہیں کیونکہ پورے قر آن میں کسی مقام پر بھی '' کلمات'' کو کلام میں پائے جانے والے جملوں نے لیے استعال نہیں کیا گیا' یعنی الفاظ وعبارات کے لیے'' کلمات'' کالفظ استعال نہیں ہوا۔

مقام امامت كااعطاء 0'' إِنّى جَاعِلْكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا امام یعنی پیشوااور مقتدا (جس کی اقتداء کی جائے)، تو آیت کامعنی یہ ہوگا کہ: میں تجھےلوگوں کا پیشوا دمقندا بنا تا ہوں تا کہ لوگ تیری اقتدا کریں اور گفتار وکردار..... قول وفعل ..... میں تیری پیروی کریں بنا ہرایں امام اسے کہتے ہیں کہ لوگ جس کی اقتداء و پیروی کریں اورا سے اپنا پیٹوا اور رہنما قرار دیں ٰای وجہ سے متعدد مفسرین نے کہا ہے کہ آیت میں ''ام'' سے مراد<sup>د د</sup>نبی'' ہے کیونکہ ہر نبی اپنی امت کا پیشوا دمقندا ہوتا ہے اورلوگ اپنے دین کے امور میں اس کی پیروی کرتے ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: سوره ونسأ وآيت ۲۴: \* وَمَا آتُ سَلْنَامِنْ تَ سُوْلِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ "..... (ہم نے کسی پیغیبرکونہیں بھیجا مگر صرف اس لیے کہ خدا کے عظم کے مطابق اس کی اطاعت کی جائے )۔ ليكن اس مقام ير 'امام' في ' نبي' مرادلينا بركر درست نبيس كيونكه: اد بوتواعد کی روب ' إِحَامًا ''انے عامل یعن' جَاءِلُكَ '' كا دوسرامفعول ہے ، پہلامفعول ضمير' ' کُ ' ہے .... یعنی اس جملہ میں "جاعل"، فاعل ہے اور" ک' پہلا مفعول اور" اِمَامًا" دوسرا مفعول ہے اور اسم فاعل جب " ماضی' کے معنے میں ہوتوعمل ہی نہیں کرتا لیتن اپنے مفعول کونصب کا اعراب نہیں دیتالیکن جب حال یا مستقبل کے معنے میں موتواب مفعول كواعراب ديتاب لبذا" إنى جَاعِلُكَ لِلنَّاس إِمَامًا" مي خداوند عالم في حضرت ابراتيم عليه السلام » امامت عطا کرنے کا دعدہ کیا ہے کہ ستقبل میں اسے اس مقام پر فائز کرے گا کیونکہ بیدوعدہ، وحی کی صورت میں ہوا ہے اور اس طرح کی دجی نبی کےعلاوہ کسی پرنہیں آتی یعنی دجی کے لیے مقام نبوت کا حامل ہونا ضروری ہے، بنابرایں بیہ بات ثابت ہوئی کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام مقام امامت پر فائز ہونے سے پہلے نبی تھے اس لیے آیت میں امامت سے نبوت مرادلیز درست نہیں (اسے بعض مفسرین نے بیان کیا ہے)۔ ۲۔ ہم نے ابتداء کلام وآغاز سخن میں بد بات واضح طور پر بیان کی ہے کہ امامت کاعظیم منصب حضرت ابراہیم

علیہ السلام کوان کی زندگی کے آخری ایام میں عطا ہوا یعنی اسحاق \* واساعیل کی ولادت کی خوش خری ملنے کے بعد کیونکہ جب فرشتے قوم لوط " کو تباہ کرنے جارہے شخص تو رائے میں حضرت ابراہیم " کو بیٹوں کی ولادت کی خوشخبری دے کر گئے ادر حضرت ابراہیم علیہ السلام اس وقت نبوت درسالت کے حامل تھے (نبی بھی تتھے ادررسول بھی ) لیکن مقام امامت پر فائز نہیں ہوئے تھے لہذا میتابت ہوا کہ ان کی امامت (جس کا تذکرہ آیت میں کیا گیا ہے) ان کی نبوت کے علاوہ ایک اور منصب ے عبارت بے اور جن لوگوں نے آیت کی تغییر میں ''امام' سے '' نبی' مرادلیا ہے یا اس طرح کے موارد میں ایسی تغییر یں کی ہیں اس کی اصل وجہ بیہ ہے کہ قرآن مجید کے اکثر الفاظ ایسے ہیں جوعرصہ دراز سے بار بار کے استعال کی وجہ سے عوام الناس کے درمیان اپنے اصل معانی کھو چکے ہیں اور غلط ومن گھڑت معانی میں استعال کئے جاتے ہیں ان میں سے ایک لفظ ''امامت'' ہے چنانچہ کچھلوگوں نے اس کامعنی نبوت ٔ پیشوائی اور مطلق (ہمہ جہت) مقتدائی کیا ہے اور کچھلوگوں نے اسے خلافت باوصايت بادين ودنيا بحامور ميں رياست وامارت بے مضغ ميں استعال كيائے جبكہ ان تمام معانى ميں سے كوئى تھى درست نہیں کیونکہ ''نبوت'' کامعنی خدا کی طرف سے خبروں (احکام دغیرہ) کا حامل ہوتا ہےاور ''رسالت'' کامعنی تبلیغ کی ذمہ داری کا حامل ہونا ہے اور مقتدائی کامعنی ہی ہے کہ اس کے فرامین واحکامات پڑ کمل کیا جائے اور بیذبوت ورسالت کالا زمی امر ہے( کیونکہ نبی ورسول کے فرامین واحکامات برعمل کرنا اوران کی اطاعت فرض ہے)<sup>،</sup> اورخلافت ودصایت کامتنی کسی کی نیابت وجانشین بے اور بیاست دامارت کامعنی تجمی مقتدائی کے سوا پچٹ ہیں کیونکہ اس سے مراد معاشر سے میں حکمرانی اور فرمان صادر کرنے والی قوت ہے اور ان معانی میں سے کوئی ایک بھی ''امامت'' کے اصل معنی سے مطابقت نہیں رکھتا۔ کیونکہ امام اسے کہتے ہیں جس میں بیصلاحیت واہلیت پائی جائے کہلوگ اس کی اس طرح سے اقتداء و پیروی کر سکیں کہ ان کے تمام افعال و اقوال سر گفتار و کردار ..... کمل طور پرامام کے اقوال وافعال ... گفتار و کردار ..... کے مطابق ہوں ۔ لہٰذا خدادند عالم کا کسی واجب الاطاعت نبی سے میرکہنا کہ (میں تجھےلوگوں کے لئے نبی بناتا ہوں)۔ یا (میں تجھےان چیزوں میں داجب الاطاعت بنا تا ہوں جن کی توا پنی نبوت کے ذریعے تبلیخ کرے) یا (میں تخصے حاکم بنا تا ہوں کہ تو دین ودنیا کے امور میں امرو نہی کر سے لینی فرمان جاری کرے) یا (میں تخصے دصی یا خلیفہ بناتا ہوں کہ تولوگوں کے درمیان ان کے باہمی تنازعات میں اللّٰہ کے عکم ے ساتھ فیصلہ کرے) ---- بعنی ہوگا کیونکہ ہر نبی واجب الاطاعت ہوتا ہے اس کے فرامین واحکامات پر عمل کرنا اور اس کی پیروی کرنا ضروری ہوتا ہے اور وہ دین دونیا کے امور میں حکمرانی کاخت رکھتا ہے اور وہ روئے زمین پرخدا کا نائب ووصی اور جانشین ہوتا ہۓ بنابرایں اسے دوہارہ انہی ذمہ داریوں اورخصوصیات کا حامل قرار دینے کی بات بے معنی ہے اور'' امامت'' کے عقیقی معنے پر خور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں بیتمام خصوصیات .....جن کا تذکرہ ہو چکا ہے ..... پائی جاتی ہیں یعنی وہ واجب الاطاعت بھی ہوتا بے اس کے احکامات برعمل کرنا فرض بے دین ودنیا کی ریاست وامارت بھی اس کے پاس ہے اور وہی روئے زمین پر خدا کا نائب ووضی بھی ہےتا ہم ان تمام الفاظ ومعانی کی خصوصیات کے باوجودامامت کا مقام ومرتبہ بلند ہے اور بیتمام منصب ( نبوت ٔ رسالت ٔ امامت ) خدا کی طرف سے خصوصی عنایات کا درجہ رکھتے ہیں اور ان میں لفظوں ہی کا فرق

سوره بقره آيت ۱۲۴

مہیں بلکہ ان میں سے ہرایک،خدا کی طرف سے مخصوص حقائق ومعارف کے عطا ہونے کی علامت ہے اور ''امامت' ان سب میں سے بلندترین مقام رکھتی ہےاور جوخصوصیات نبوت ورسالت میں موجود ہیں ان سے کہیں زیادہ'' امامت' میں ہیں اس لیے بد کہنا ہیجا نہ ہوگا کہ 'امامت' کامعنی دمفہوم دیگر ہر منصب سے اعلی ہے۔ قر آنی آیات کے مطالعہ سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جس مقام پر بھی ''امامت'' کا تذکرہ ہوا ہے وہاں اس کی تفسيروتشر ت كطور ير مدايت "كوذكركيا كماب "كوياامامت -- ربرى كامعنى مرادليا كياب مثلاً: سوره ءانبياء آيت ٢٧: \* وَوَهَبْنَا لَهَ إِسْلَى وَ يَعْقُوْبَ نَافِلَةً وَ كُلًا جَعَلْنَا طِلِحِيْنَ وَ جَعَلْنَهُمُ أَبِيَّةً يَّهْ لُوْنَ بآمرناس"، ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: "اور ہم نے اسے اسحاق" و یعقوب عطا کتے اور ہم نے سب کونیک وصالح بنا یا اور انہیں امام بنا یا وہ ہمارے تھم کے ساتھ ہدایت ورہنمائی ......کافریضہ ادا ۔۔ کرتے ہیں'۔ سوره وسجده آيت ۲۳: \* وَجَعَلْنَامِنْهُمُ آيِمَّةً يَّهْنُونَ بِآمْرِ نَالَبًّا صَبَرُوْا \* وَكَانُوْا بِالدِينَا يُوْقِنُونَ \* -(اورہم نے ان میں سے امام بنائے جو ہمار یے تحکم کے ساتھ ہدایت کرتے ہیں کیونکہ انہوں نے صبر اختیار کیا اور وہ ہماری آیات پر کیتین رکھتے تھے)۔ ان آیات میں خداوند عالم نے امامت کی تغییر ہدایت کے ساتھ کی ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ امامت کی اصل حقیقت میں ہدایت درہنمائی کے فریضہ کی ادائیگی پوشیدہ ہے اور وہی اس کا حقیقی معنی ہے لیکن اے اپنے امرو تھم کے ساتھ مقيد كر كفر مايا" بامرنا" جس سے ثابت ہوتا ہے كماس سے مراد ہر طرح كى بدايت نہيں بلكه مخصوص بدايت مقصود ہے كہ جو خداکےام کے ساتھ ہو۔ اب دیکھنا ہے ہے کہ یہاں'' امر' سے کیامراد ہے تواس سلسلے میں دیگر آیات،'' امر'' کی وضاحت کرتی ہیں ملاحظہ : 1 سوره وليس آيت ۸۲: أِنَّكَا آَمُرُنَا إِذَا آَرَادَ شَيْئًا آَنُ يَتُقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ فَسُبُحْنَ الَّذِي بِيَرِهِ مَلَكُوْتُ كُلِّ ي نندي آغ ... (خداكا امربيب كدوه جب بھى كسى چيز كووجودد ينے كاارادہ كرتا ہے تواس سے كہتا ہے ''ہوجا'' ،وہ ہوجاتى ہے ٰپس یاک ہےدہ ذات جس کے ہاتھ میں ہر چیز کااقتدار ہے''۔

## سوره، قمر، آیت ۵۰: \* " وَمَا اَمْرُنَا إِلَا وَاحِدَةٌ كَلَمْ حِبِالْبَصَرِ ".... (اور جار اامرایک بل میں ہوتا ہے جیسے آنکھ کا جھپکنا......)

ان آیات میں ' امر'' کا تذکرہ کیا گیا ہے اور بیوہی ' امر' ہے جو' یہدون بامونا'' (وہ ہمارے امر کت ساتھ ہدایت کرتے ہیں) میں مذکور ہے دونوں کی حقیقت ایک ہے بہر حال ان دوآیتوں (سورہ یس ، ۸۲۔سورہ ء قمر ، ۵۰) کی تغییر میں ہم وضاحت کے ساتھ بیان کریں گے کہ ' خدا کا امر' کہ جسے زیر بحث آیت میں ' ملکوت' سے تعبیر کیا گیا ہے اس سے مرادخلق کا ایک مخصوص انداز ہے کہ جس کے حوالہ سے مخلوق کی نسبت خداوند عالم کی طرف ہوتی ہے اور بیدہ از اور خلیق کا مخصوص صورت ہے جس میں زمان و مکان کی قید دنیں پائی جاتیں اور نہ ہی اس میں تغیر و تبدل کی کوئی تخبیر کیا گیا ہے اس لفظ' ' کن' کہ جو کس چر کے اصل دجود ہی کا دوسرانا م ہے سے مرادیمی یہ معنی ہے اور سیڈی و تبدل کی کوئی تخبات موجود ہے اور مقابل معنی ہے جو محلوق انداز ہے کہ جس کے حوالہ سے محلوق کی نسبت خداوند عالم کی طرف ہوتی ہے اور بیدہ اور کا خصوص صورت ہے جس میں زمان و مکان کی قید دنیں پائی جاتیں اور نہ ہی اس میں تغیر و تبدل کی کوئی تخبات موجود ہے اور مقابل معنی ہے جو محلوق انداز ہے کہ جس کے حوالہ میں موجود ہے اور مقابل معنی ہے جو محلوق است اشیاء سے سے اس طرح مربوط ہے کہ اس میں تغیر و تبدل اور تدریجی مراحل کے تقاضے پائے مقابل معنی ہے جو محلوق ان سے مان کی دور این کے دائر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول دینے مال کے تقاضے پائے موجل ہے ہیں جن کی دجہ سے دہ قانون تر کہ دور مان کے دائر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول دخل کی مسلار کی پائی جاتی ہے ہیں جن کی دجہ سے دہ قانون تر کہ دائی ای ای ایں ان کر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول دخل جل کی مراحل کے تقاضے پائے اس میں تو تیں کی دو جہ دوں قانون تر کہ دور مان کے دائر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول دخل کی میں تفی ہیں تو یہ این اس کے مربوط مقا م پر ہوگا۔

خلاصد، کلام میرکه 'امام''، اس ملکوتی امر کے ساتھ جواس کے پاس ہوتا ہےلوگوں کی ہدایت ور ہبری کرنے والی شخصیت کو کہتے ہیں۔ بنابراین 'امامت' ایک طرح کی باطنی ولایت .....اور سر پر سی .... سے عبارت ہے جولوگوں کے اعمال پر ہوتی ہے کہ قجس میں 'ہدایت' کی اصل حقیقت پوشیدہ ہے لہذا ہیہ کہنا درست ہوگا کہ اس میں 'نہدایت' کا جومعنی و مفہوم پایا جاتا ہے وہ بیہ ہے کہ خدا کے امر کے ساتھ لوگوں کو منزل مقصود .... حقیقی مطلوب .... تک پہنچایا جائے نہ بید کہ انبیں صرف داست دکھا دیا جائے کیونکہ میرکام (راستہ دکھا دینا) تو نبی ورسول اور ہر مومن انجام دیتا ہے یعنی لوگوں کو تک ہوتا ہے ذریعے خدا کی طرف بلاتے ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں ارشا دفر مایا:

سوره ءابرا تيم، آيت ٣:

\* 'وَمَا آَسْسَلْنَامِنْ مَّسُوُلِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِ مِلِيبُ بَيِّنَ لَهُمَ لَ قَدْضِلُ اللَّهُ مَنْ يَشَاعُ ' · · · ، ( جم في جريغ بركواس كى قوم كى زبان پر بيجا تا كدودان ك سامن فق كوداضح وآ شكار كرے خداوند عالم جے چاہتا ہہدايت كرتا ہے اور جے چاہتا ہے گمراہ كرتا ہے )۔ اس آيت ميں پيغ بروں كى ذمہ داريوں كو اس طرح بيان كيا گيا ہے كہ وہ لوگوں كوخدا كى طرف آنے كاراستہ

دکھاتے ہیں (حق کی پہچان کرداتے ہیں ) نہ بید کہ انہیں منزل مقصود تک پہنچاتے ہیں۔

سوره دمومن آیت ۸۳: \* وَقَالَ إِنَّ عَامَتَ لِقَوْمِ اتَّبِعُوْنِ آهْدِ كُمْسَبِيلَ الرَّشَادِ .... (وہ تحض جوایمان لایا اس نے کہا اے میری قوم میری پیروی کروتا کہ میں تمہیں سید سے راستے کی ہدایت کروں)۔ اس آیت میں بھی ہدایت کرنے سے مراد راستہ دکھانا ہے اورجس نے لوگوں سے کہا وہ مومن آل فرعون ہے (فرعون والوں میں سے وہ پخص جوایمان لا یا تھا)۔ سوره وتوبيرآيت ١٢١: \* "فَلَوُ لانْفَرَمِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّمَا بِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِالرِّيْنِ وَلِيُنْنِ مُوْاقَوْمَهُمُ إِذَا مَجَعُوًا إِلَيْهِ لَعَلَّهُمْ يَحْلَى مُوْنَ \*..... (ایسا کیوں نہیں ہوتا کہ ہرگروہ میں سے پچھلوگ علم دین حاصل کرنے کے لیے جائیں اور جب واپس آئیں تواپن قوم کوانذار کریں (خدا کے عذاب سے ڈرائیں ) تا کہ لوگ خدا کے عذاب سے ڈریں )۔ اس آیت میں بھی ہدایت کاوہی مغہوم ملحظ ہے یعنی راستہ دکھانا 'اس سلسلے میں عنقر یب مزید دضاحت کی جائے گی۔ اس مقام پرایک اوراہم مطلب قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم نے مقام امامت عطا کرنے کی وجدکاان الفاظ میر تذكره فرمايا ب: "لَبَّاصَبُرُوْا" وَكَانُوْا بِالدِينَا يُوْقِنُوْنَ" ( كونك انهو فصراختياركيا ادروه مارى آيات ي یقین رکھتے بتھے) کینی انہیں اس لیے امامت کاعظیم مقام ومنصب عطا کیا گیا کہ انہوں نے خدا کی راہ میں ہرطرح کے امتحاز و آ زمائش میں صبر اختبار کیا اور صبر کے ذیر لیچے خدا کے حضور اپنی عبودیت و بندگی کاعملی شوت پیش کیا اور وہ اس سے پہلے (امتحان وآ زمائش میں صبر کا مظاہرہ کرنے سے پہلے) یقین کی منزل پر فائز بنے گویاان کا صبر اختیار کرنا اور یقین کامل ۔۔ ہمرہ ورہوتا ہی ان کے لیے مقام امامت کی اہلیت کا سبب تھا۔ اس کے علاوہ جب حضرت ابراجیم علیہ السلام کے واقعہ کا تذکرہ ہواتو خداوند عالم نے یوں ارشا دفر مایا: سورهءانعام، آيت ٢٥: \* \* وَ كَلْ لِكَنُرِي إِبْرُهِيْمَ مَلَكُوْتَ السَّبُوٰتِ وَ ٱلْآثَمِ ضِ فَلِيَكُوْنَ مِنَ الْمُوْقِبَيْنَ \*-(ای طرح ہم آسانوں اورز مین کا ملکوت ابراہیم " کودکھاتے ہیں تا کہ دہ اہل یقین میں ہے ہوجائے)۔ اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے ابراہیم علیہ السلام کو آسانوں اور زمین کا'' ملکوت'' اس لیے دکھا کہ وہ یقین کی نعمت سے بہرہ مند ہوں' یعنی'' ملکوت'' کا مشاہدہ کروانا حصول یقین کے لیے بطور مقد مدتقا جس سے بیہ بات

## YP Q

برالميز ان جلد ا

واضح ہوتی ہے کہ ' یقین'' کا مقام ومر تنبہ کمکوت کے مشاہدہ سے ہر گز جدانہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا دقم پیلیا: سوره وتكاثر آيت ۲: \* "-- كَلَا لَوُتَعْلَمُوْنَعِلْمَ الْيَقِيْنِ أَن لَتَرَوُنَ الْجَحِيمَ ".... (\_\_ایساہر گرنہیں،ا گرتمہیں علم الیقین حاصل ہوتا توتم جہنم کود کچھ یاتے)۔ طففين آيات ١٢ تا٢: \* كُلَّا بَلْ سَمَانَ عَلْى قُلُوبِهِمْ شَا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ ﴾ كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ تَبْهِمْ يَوْمَهِنٍ لَمَحْجُوْبُوْنَ \* • • كَلَا إِنَّ كِتْبَ الْابْرَابِ لَغِيْ عِلَّيِّيْنَ أَهُ وَمَا آدْمُ لِكَمَاعِلِّينُونَ أَ تَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ `` • • • (اييانيس ..... جوده كمان كرتے ميں ..... بلكه حقيقت مد ب كمان كا مخال في ان كدلوں كوزنگ آلود كرديا ب اییانہیں کہ وہ قیامت کے دن اپنے پروردگارے پوشیرہ رہیں گے …… یا درکھیں کہ نیک دصالح لوگوں کے نامۂ اعمال' علين' ميں ہيں اور آپ کو کيا معلوم کہ' علين' کيا ہے وہ توايک کتاب ہے جو کھی گئی ہے جس کے گواہ مقربین ہیں)۔ ان آیات مبارکہ سے مجموعی طور پر بید حقیقت داضح ہوتی ہے کہ 'مقربین وہ لوگ ہیں جن کے دلوں پر گناہ و معصیت، جہالت اور گمان وشک کے پرد نے ہیں پڑ ہے ہوئے کہ جن کی وجہ سے وہ اپنے پروردگار سے مجوب ہوں بلکہ یہی لوگ حقیقت میں اہل یقین ہیں .....خدا پر کمل یقین رکھتے ہیں .....اور یہی ''علیین'' کا اس طرح مشاہدہ کرتے ہیں جس طرح سے <sup>در چ</sup>یم'' کامشاہدہ کرتے ہیں۔ خلاصہ علام ہیکہ ''امام'' کی بنیا دی صفت ہیہ ہے کہ وہ ایساانسان ہوجو ''یقین'' کے بلند مقام پر فائز ہوا ورعالم ملکوت اس پر ظاہر دعیاں ہو۔۔۔۔۔عالم ملکوت کا اس پر ظاہر دعیاں ہونا خداکی طرف سے عطا کتے ہوئے کلمات کی بدولت ہو۔۔۔۔۔ادرہم نے گزشتہ سطور میں بیہ بات بیان کی ہے کہ عالم''ملکوت'' سے مرادوہ امر ہے جواس عالم ظاہر کی'' باطنی حقیقت'' کا دوسرا نام ب-البذاآيت من "يَهْلُوْنَ بِأَصْرِ نَا" (وه بمار - امر - ساتھ بدايت كرتے بي ) ، جمل فرق طور پر معلوم ہوتا ہے کہ جن جن چیزوں سے ہدایت کا تعلق ہے (دل اور اعمال) امام ان سب کی باطنی حقيقت سے آگاہ ہوتا ہے اور ان سب کی اصل داساس ..... اسرار و رموز .....دلوں کے راز اور اعمال کی حقیقت اس کے سامنے ظاہر وآ شکار ہوتی بے اور اس

میں کوئی شک وشبہ بی نہیں پایا جاتا کہ دیگر تمام اشیاء کی طرح دلوں اور اعمال کی بھی دوجہتیں اور حیثیتیں ہیں اور امام کی خصوصیت سر ہے کہ وہ ہر چیز کے ظاہر وباطن سے آگاہ ہوتا ہے اور دلوں کے راز اور اعمال کی اصل بنیادیں اس کے سامنے ظاہر و عمیاں ہوتی ہیں اور اس کے حضور لوگوں کے تمام اعمال خواہ اچھے ہوں یا برے پیش ہوتے ہیں اور اسے سعادت و شقاوت کے دونوں راستوں پرنگرانی وتسلط حاصل ہے خداوند عالم نے ''امام'' کے متعلق ارشاد فرمایا ہے:

سورہ ءاسراء آیت اے: \* يَوْمَنَدُعُوْاكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَاهِمْ ".... اس دن ہم سب لوگوں کوان کے امام کے ساتھ بلا عیں گے ..... اس آیت کی تفسیر میں بیان کیا جائے گا کہ یہاں''امام' سے مراد، امام حق ہے نہ کہ نامڈا عمال کہ جس کا بعض مفسرین نے آیت کے ظاہری الفاظ سے گمان کیا ہے بنابرایں اس آیت کی روشن میں اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ قیامت کے دن کہ جب تمام راز آشکاراوراسرار خاہر کتے جائیں گے امام اسی طرح لوگوں کوخدا کی طرف لے جائے گا جیسا کہ وہ دنیا میں میفر یضدانجام دیتا تھا (انہیں ظاہر وباطن میں خداسے وابستدر بنے کی راہ پر چلا تا تھا) 'اور اس آیت سے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ ہرزمانے میں خدا کی طرف سے''امام'' کا ہونا ضروری ہےا درکوئی زمانہ د دورا بیانہیں کہ جس میں امام موجود نہ ہو کیونکہ خدا نے فرمایا ہے دوکل اناس ' (تمام لوگوں کو .....) یعنی جرز مانے کے لوگوں کوان کے امام کے ساتھ بلا عیں گے اس کی بابت تفصیلی بحث آیت کے مربوط مقام (سورہ ءامراء ) میں ہوگی ادر دہاں اس امرکوداضح طور پر بیان کریں گے کہ آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ ہردور میں خداکی طرف سے امام کا ہونا ضروری ہے۔ اس کے علاوہ جواہم بات قابل ذکرولائق توجہ ہے وہ بہ کہ امامت کا مقام نہایت بلندوبالا اور عظیم ہے، اس لیے بہ مقام اسے بی حاصل ہوسکتا ہے جواپنی ذات میں سعادتمند ہویعنی پاکیز ڈنٹس اور مقدس کردار کا مالک ہو کیونکہ اگروہ ایسانہ ہو بلکہ ذاتا شقی اور زندگی کے سی حصہ میں ظلم کا ارتکاب کر چکا ہوتو وہ خود اپنی ہدایت کے لیے کسی اور کا محتاج ہوگا یعنی اس کا ہدایت یا فتہ وسعاد تمند ہونا کسی دوسر بے کا مرہون منت ہوگا ادرایی پختص امامت جیسے عظیم وجلیل القدر مقام پر فائز ہونے کا ہرگز اہل نہیں ہوسکتا کیونکہ خداوند عالم نے ارشادفر ما یا ب: سوره ءيونس آيت ۵ ۳: \* ٱلْبَنْ يَتْهُدِي إِلَى الْحَقِّ أَخَقُّ أَنْ يُّتَّبَعَ أَمَّنْ لَّا يَعِدِّي إِنَّ إِلَّا أَنْ يُّهُلى \* -(آیادہ مخص جو حق کی طرف ہدایت کرتا ہے اس بات کے لائق ہے کہ اس کی پیروی کی جائے یا وہ کہ جو سہدایت کا محتاج ---- اس وقت تک بدایت یا فتر بیس بوسکتا جب تک کدات بدایت ندکی جائے؟) اس آیت میں دوطرح کے افراد کا ذکر ہوا ہے ایک وہ خض کہ جود دسروں کوچن کی طرف ہدایت کرتا ہے اور دوسرا وہ که جوخود ہدایت کا محتاج سے تو ظاہر ہے کہ بیددنوں با تیں ایک ہی شخص میں کیجانہیں ہوسکتیں یعنی وہ دوسروں کو ہدایت کرتا ہو ادرخود بھی ہدایت کا محتاج ہو یعنی ہید کہ کوئی دوسرااے ہدایت کرے)'لہذا پی ثابت ہوا کہ جو مخص اپنی ہدایت میں دوسروں کا تحتاج ہو وہ کسی کوہدایت نہیں کرسکتا، اس لیے ضروری ہے کہ دوسروں کوچن کی طرف ہدایت کرنے والاخود ہدایت یا فتہ ہو۔۔ اورذا تأسعادت مندبوبه مذکورہ بالامطالب سے دو حقیقتیں آشکار ہوتی ہیں: ۱۔ '' امام' کے لیے ضروری ہے کہ وہ ہر طرح کے گناہ ومعصیت سے پاک ہو (معصوم ہو) کیونکہ اگر وہ معصوم نہ ہوتو خود ہدایت یافتہ نہ ہوگا بلکہ اپنی ہدایت میں کسی دوسرے کا مختاج ہوگا اور ایسا شخص'' امام' نہیں بن سکتا' جیسا کہ درج ذیل آیت میں خداوند عالم نے نہایت وضاحت کے ساتھ بیان فر مایا ہے: سورہ ءانبیا ء آیت سے:

\* وَجَعَلْنُهُمْ آيِبَّةً يَّهُدُوْنَ بِآمُرِنَا وَٱوْحَيْنَاً الَيْهِمُ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَ إِقَامَ الصَّلُوةِ وَإِيْتَاءَ الزَّكُوةِ ۚ وَكَانُوُالنَاعْبِدِيْنَ' ....

(ہم نے انہیں امام بنایا وہ ہمارے حکم کے ساتھ ہدایت کا فریضہ انجام دیتے ہیں اور ہم نے انہیں نیک کا م کرنے ' نماز قائم کرنے اورز کو ۃ ادا کرنے کی وحی کی اور دہ ہمارے عبادت گزار بندے بتھے)۔

اس آیت میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: ''وَ اَوْ حَیْنَاً اِلَدَّمِهُمْ فِعْلَ الْخَبُوْتِ '' ہم نے انہیں نیک کا موں ک وی کی گویا ام کے تمام افعال نیک ہیں دہ انہیں خدا کی طرف سے حاصل ہونے والی تا ئید دہدایت کے ذریعے انجام دیتا ہے لیعنی دہ ذاتا ہدایت یافتہ وسعاد تمند ہے، یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے ان کے بارے میں یوں نہیں فرمایا: ''وا و حین المدہم ان افعلوا الخیرات '' ( کہ ہم نے ان کو وی کی کہ تم نیک کام کرو۔ بلکہ یوں ارشاد فرمایا: ''وا و حینا فِعْلَ الْحَدَيْرَتِ ''کہ ہم نے انہیں نیک کاموں کی وی کی تم نمیک کام کرو۔ بلکہ یوں ارشاد فرمایا: ''و اَ وَ حَیْنَاً اِلَدَیْمِهُمْ وَقِعْلَ الْحَدَيْرَتِ ''کہ ہم نے انہیں نیک کاموں کی وی کی کہ تم نیک کام کرو۔ بلکہ یوں ارشاد فرمایا: ''و اَ وُ حَیْناً اِلَدَیْمِهُم وَقُوْلَ الْحَدَيْرَتِ ''کہ ہم نے انہیں نیک کاموں کی وی کی کہ تم نیک کام کرو۔ بلکہ یوں ارشاد فرمایا: ''و اَ وُ حَیْناً اِلَدَیْهِمْ وَقُوْلَ الْحَدَيْرَتِ ''کہ ہم نے انہیں نیک کاموں کی وی کی کہ تم نیک کام کرو۔ بلکہ یوں ارشاد فرمایا: ''و او حینا الکی مو فو قُولَ الْحَدَيْرَتِ ) اس بات کو ثابت کرتا ہے کہ خداد ند عالم نے انہیں نیک کاموں کی وی کی ، اہذادہ جو کا مانجام دیں الکی ہو ما و دیک ہو گا اور اسے خدا کی طرف سے عطا ہونے والی تائید حاصل ہو گی جبکہ دوسر اجملہ (و او حید نا الیہ ہم ان افعلوا الخیر اس) کہ ہم نے انہیں وی کہ دو نیک کام انجام دیں اس بات کو ثابت کرتا ہے کہ آئیں نیک کام کر نے کا تھم دیا گیا ہ وہ نیک ہو گا اور اسے خدا کی طرف سے عطا ہونے والی تائید حاصل ہو گی جبکہ دوسر اجملہ (و او حید نا الیہ ہم دیا یا تو وی کی نے دو اسے انجام پا ہے ہیں اس ایسی دو کہ دو دانی تا ہو میں اس میں کی کام کر نے کا تھی دیا ہو ہو دو ای تائید

اس مقام پر ایک ادبی نکته بھی قابل ذکر ہے کہ آیت میں ارشاد خداوندی ہے: ''وَ اَوْ حَيْنَا الَيْهِمْ فِعُلَ الْحَيْلَاتِ '' اس جملے میں ''فِعُلَ الْحَيْلاتِ '' کہا گیا ہے لینی '' دفعل ' ،مصدرکو' الخیرات ' کی طرف اضافت دی گئی ہے ( فعل ،مضاف اور ''الخیرات ' مضاف الیہ ہے ) اور عربی قواعد کی روسے جب کوئی مصدر مضاف واقع ہوتو اس سے اس کا م کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ملتا ہے جبکہ ''افعلوا الخير ات '' میں ایسانہیں کیونکہ وہ صیفہ امر ہے اور امر لیعن عکم میں انجام پذیر ہونے اور نہ ہونے میں سے دونوں کا امکان ہوتا ہے اس لیے امام کی خصوصیت کے اظہار کے لیے صیفہ امر کی جا بجائے مصدر مضاف ذکر کیا گیا ہے تا کہ بی ثابت ہو سکے کہ امام ذاتا ہدایت یا فتہ اور خداف کی طرف سے علی کی ج

والى سعادت كاحال بوتاب \_\_\_اوراس كامركام نيك اورخير كامصداق ب\_\_\_، ۲ \_\_\_\_ جو محصوم نه ہووہ امام ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا یعنی وہ دوسروں کو حقیقت کی طرف ہدایت کرنے کا اہل ہی تہیں۔ ان دوامور کے ثابت ہونے کے بعد بد حقیقت واضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ امام کے لیے معصوم ہونا ضروری ہے، کوئی غیر معصوم ، امامت کے عظیم مقام پر فائز نہیں ہوسکتا۔ مذکورہ بالا بیانات سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ خدا کی طرف سے مقرر کئے جانے والے ہادی وامام کے لیے معصوم ہونا اور ہرطرح کے ظلم وشقاوت سے منزہ ویاک ہونا ضروری ہے لہذا بدامر بھی واضح ہوجاتا ہے کہ زیر بحث آیت میں ''ظالمین'' سے مراد کیا ہے چونکہ جب خداوند عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو'' کلمات'' کے ذریعے آ زمالیا اور آ نجناب نے ان کلمات کو پورا کردیا تو خداوند عالم نے انہیں '' امام'' بنانے کی نوشخبری دی جس کا تذکرہ یوں ہوا ( وَ إِذَابْتَكَى إِبْدَاهِمَ ىَ بَّةُ بِحَلِيهُتٍ فَأَنَدَتُهُنَّ <sup>لَ</sup>قَالَ إِنِّيْ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا) اور حضرت ابرا بيم عليه السلام نے بارگا والہی میں عرض کیا: بیر مقام ومنصب میری ذریت واولاد میں بھی قراردے (ومن ذریہی) بتو خدانے جواب میں ارشادفر مایا <sup>: ''</sup> لایکَالُ عَهْدِ ی الظَّلِيدِيْنَ '' ……میراعہد ظالموں کونہ پنچےگا؟ اس میں لفظ' ظالمین' ذکر ہوا ہے اور ہم نے بیان کیا ہے کہ''امام' کے لیے ہظام سے پاک ہونا ضروری ہے، لہذا یہ کہنا ہجا ہوگا کہ اس مقام پر ''ظالمین'' سے مراد ہر دہ چنص ہےجس سے کسی طرح کا بھی ظلم سرز دہوخواہ دہ ظلم' شرک ہوئ یا گناہ ومعصیت ادرخواہ پوری زندگی میں ایک لمحہ کے لیے بھی انجام دیا ہوا در پھراس کی توبہ کر لی ہوت بھی وہ مقام امامت کا ال نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ اس کا دامن داغدار ہو چکا ہے اور ظلم کے ارتکاب کے باعث اس کا شار'' ظالموں''میں ہو گیا ہے۔۔۔۔۔اوروہ ذا تاہدایت یا فتہ وسعادتمند ہیں ورنہاس سےظلم سرز دبھی نہ ہوتا'جس سےظلم ومعصیت سرز دہودہ آپنی اصلاح کے لیے سی بادی کا محتاج ہوتا ہے لہٰذاوہ امامت جیسے عظیم وجلیل القدر مقام ومنصب کا ال کیونکر ہوسکتا \_ې؟ ہمارے ایک بزرگ استاد سے زیر بحث آیت کے بارے میں پوچھا گیا کہ اس سے امام کی عصمت کا ثبوت کسی طرح ملتاب توانہوں نے جواب دیا: عقلى طور پرلوكوں كى چار شميں بين: جنہوں نے ساری زندگی ظلم کا ارتکاب کیا۔ \_1 جنہوں نے زندگی بھرکوئی ظلم ہیں کیا۔ \_1 جنہوں نے زندگی کےصرف ابتدائی ایام میں ظلم کاار نکاب کیا۔ \_٣ جوزندگی کے آخرى ايام مينظلم كے مرتكب ہوئے۔ ^م\_ اور بیہ بات مسلم ہے کہ پہلی اور آخری قشم کے افراد ( زندگی بھرظلم کرنے والے اور زندگی کے آخری ایام میں ظلم کا

آیات ۱۲۵ تا ۱۲۹

وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَ اَمْنَا ۖ وَ اتَّخِذُوا مِنْ مَّقَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلَّى ۖ وَ عَدْ أَعْدَا بَيْتِي لِظًا بِغِيْنَ وَ الْعَلَى الْمُعَانَ وَ عَدْ مَعَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلَّى ۖ وَعَهِدُنَا إِبْرَهِمَ وَ إِسْلِعِيْلَ اَنْ طَهْرَا بَيْتِي لِلطَّا بِغِيْنَ وَ الْعَلَى فَعَدَى وَ الْعَلَى فَعَرَا بَيْتِي لِلطَّا بِغِيْنَ وَ الْعَلَى فَعَدَى وَ الْعَلَى فَعَدَا بَدْ عَامَ وَ مَعْنَا مَ وَعَدَى وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى مُصَلَّى اللَّ وَعَمِدُنَا إِنْ مَعْدَى وَ الْعَلَى فَعَدَى وَ الْعَلَى مُعَامَى وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى مُعَانَ وَ الْعَلَى مُعَامَ مِنْ مَعَامَ مَعَانَ وَ الْعَدَى مَدَا لَهُ مُعَانَ وَ الْعَلَى مُعَامَ مَعَانَ وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى مُعَامَ لَ الرُّكَوَ السَّجُوْدِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَدَى اللَّهُ عَلَى إِنَّهُ مَعْنَ مَعْنَ مَعَانَ مَعْتَى وَ الْعَلَى فَعَامَ مَعْتَ وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى مُعَامَ مُ عَلَى مُعَانَ وَ الْعَلَى فَعَامَ مَعَانَ وَ الْعَلَى مُعَانَ وَ الْعَلَى مُعَامَ مُعَامَ مُنْ عَلَى مُعَامَ مُنَا إِنَّذَي مَعَلَى الْعَامَ مُعَانَ مَعَامَ مُ مَعَامَ مُعَامَ وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى فَعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مَعْتَى مَا مَعَامَ مُنَا إِنْعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُ مَعْتَى وَ الْعَلَى فَعَامَ مُعَامِ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامِ مُعَامَ مُعَامِ مُعَامِ مُ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مَا مُعَامَ مُعَامِ مُعَامِ مَا مَعَامِ مُعَامِ مَا مُ مَا مُعَامَ مِنْ مُ مَا مُ مَا مُعَامُ مُ مُعَامَ مُ مُعَامِ مُعَامَ مُ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامُ مُعْلَى مُعَامَ مُعْتَى مُ مَعَامَ مَا مُعَامِ مُ مَعْتَى مُعَامِ مَنْ مُ مَا مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مَا مُعَامَ مُعَا مُعَامَ مَعْلَى مُعَامِ مَعْنُ مَا مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعْتَ مُعَامِ مَا مُعَامِ مُعَامَ مُ مُ مُعْ مُ مُ مُعَامِ مُ مُ مُعَ مُعَامُ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُ مُعَامِ مُ مُعَامِ مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُعَامِ مُ مُعْلَمُ مُ مُ مُعَامِ مُ مُعْلَمُ مُ مُعْ مُعُ مُعْ مُعَامِ مُ مُعَامِ مَا مُ مُعَامُ مُعَامِ مَا م

وَإِذْقَالَ إِبْرَهِمُ مَتَ إِجْعَلُ لَمْذَابَلَكَ الْمِنَاوَّا مُزُقُ آهُلَهُ مِنَ التَّمَرُتِ مَنْ امَنَ مِنْهُمُ بِإِدَّلِهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ \* قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ اَضْطَرُّ لَا إِلَى عَذَابِ النَّابِ \* وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ()

٥ وَإِذْ يَرْفَحُ إِبْرَامِ مُالْقَوَاعِدَمِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْلِعِيْلُ مَ بَبَنَا تَقَبَّلُ مِنَا اللَّكَ ٱنْتَالسَّبِيْحُ الْعَلِيْمُ ٢

٥ 
٥ 
٥ 
٥ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢ 
٢

٥ مَبَّنَا وَابْعَثْ فِيْهِمْ مَسُولًا حِنْهُمْ يَتْلُوْا عَلَيْهِمْ البَتِكَ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ لِإَنَّكَ انْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ شَ

IYY

تفسيراكميز انجلد ا

تغسيراكميز انجلد ا

زجمه

'' اس دفت کو یا دکرد۔ جب ہم نے گھر ( کعبہ ) کولوگوں کی توجہ کا مرکز ادرامن کی جگہ قرار ديا .....اور بم ن كها ..... مقام ابرا بيم \_ اين اين المصلى ..... نماز قائم كرن كى جكد ..... بنالؤاور بم نے ابرا ہیم واساعیل کو تکم دیا کہ میر ہے گھر کو طواف کرنے والوں اس کے مجاوروں اور اس میں رکوع و سجود بجالات والوں کے لیے پاک ویا کیزہ رکھو' ...... (10) O " اور جب ابراہیم نے کہا: بروردگارا! اس شہر ( کمہ) کو امن کا شہر بنا دے اور یہاں کے باسیوں کو .....طرح طرح کے ..... یچلوں سے رزق عطا فرما (یعنی ان باسیوں میں سے) جوبھی اللہ اور قیامت کے دن پر ایمان لائے .... اسے چلوں سے رزق دے سے خدا نے کہا: لیکن جو کافر ہوا اسے تھوڑا سارز ق دوں گا پھر اسے جہنم کے عذاب کے لیے مجبور کر دوں گا جو کہ (144) بہت ہی براانجام ہے۔ · ' اور جب ابراہیم و اساعیل بیت اللہ کی بنیادیں کھڑی کر رہے تھے تو انہوں نے کہا' 0 یروردگارا: جماراییمل قبول فرما که توہی دعاؤں کو سننے دالا ادر سب کچھ جانے دالا ہے'۔ (۲۷) ۲۰ اے ہمارے پروردگارا ہمیں اپنے حضور سرتسلیم خم کرنے والا بنا (مسلمان قرار دے) 0 ادر ہماری اولاد میں سے ایک امت مسلمہ بنا سب کہ جو تیرے حضور سرتسکیم خم کرنے دالی ہو۔ اور ہمیں آ داب عبادت سے آگاہ فرما اور جاری توبہ قبول فرما کہ تو بی توبہ قبول کرنے والا (11) مہر بان ہے'۔ O " پروردگارا!ان میں انہی میں سے ایک رسول مبعوث فرما، جوان کے سامنے تیری آیات کی تلاوت کرے اور انہیں کتاب وحکست کی تعلیم دے اور ان کا تزکید ء کرے تو ہی جزت والا اور دانا (119) -`~

## ۲۲۳

تفسيروبيان

يراكميز ان جلد ا

مقام ابرا ہیم کا تذکرہ

خاند، كعبكا تذكره O'' وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَ أَمْنًا'' اس آيت مي دوامور كى طرف اشاره كيا كيابٍ : ايك ج كاتم اوردوسرا خانة كعبكا جائ امن بونا-د مثابہ '، لوك كرآ فى .....رجوع كرفى .....كى جكہ كو كتب بيل چنانچہ يوں كہا جاتا ہے'' ثاب يثوب' كينى وہ لوك آيا وہ لوك آتا ہے-

اس مقام پر بیا ہم نکتہ قابل توجہ ہے کہ جملہ ''وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً • • · ' بظاہر مقام ابرا ہیم میں نماز ادا کرنے کے حکم کی وجہ کو بیان کرنے اورلوگوں کو اس کی اہمیت سے آگاہ کرنے کے لیے ہے پی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے بیہ نہیں کہا: ' صلوا فی مقاعر ابر اھیحہ ' ' تم مقام ابراہیم میں نماز ادا کرؤ بلکه فرمایا: وَ انْتَخِنُ وَا مِنْ شَقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى ' ' تم مقام ابرا بیم سے نماز ادا کرنے کی جگہ بناو کینی براہ راست ریحم صادر نہیں فرمایا کہ تم مقام ابرا بیم میں نماز ادا کرو بلکہ وہاں جگہ بنانے کا حکم دیتے ہوئے ارشاد فرمایا: تم مقام ابرا تیم سے نماز ادا کرنے کی جگہ بناؤ۔

ابرا ہیم واساعیل سے لئے گئے عہد کا تذکرہ O'' وَعَهِدُنَآ إِلَى إِبْرَهِمَوَ اِسْلِعِیْلَ أَنْ طَهِّرَا...'' اس آیت میں ''عہد' سے مرادتھم ہے یعنی ہم نے ابراہیم واساعیل کو تھم دیا 'اور'' طَهِّرَا '' (پاک کرو) کے دو معین ہیں:

ا۔ خانہ کعبہ کوعبادت اور اعمال ج بجالانے کے لیے مخصوص کر دو یعنی اسے طواف کرنے والون مجاوروں .....اعتکاف بیٹھنے والوں .....اور نماز ادا کرنے والوں کی عبادت اور ج کے اعمال انجام دینے کے لیختص کر دؤ'۔ اس معنی کی روشنی میں ''مخصوص کر دینے'' کو ''تطہیر'' یعنی پاک کرنے سے تعبیر کرنا '' است مار کا بالکنا یہ '' کہلا تا ہے اس علمی اصطلاح کے حوالہ سے آیت کا مطلب بیہ ہوگا کہ ''ہم نے ابرا ہیم واسا عیل کو تکم دیا کہ میر سے تھرکوعبادت گزاروں کی عبادت کے لیخصوص کر دو .... اس میں عبادت ہی عبادت اور بیم واسا عیل کو تکم میں کا دو ایک کا یہ کہ کر ا

۲۔ اسے ان گند گیوں اور غلاظتوں سے پاک اور صاف تھر اکر دوجولوگوں نے بتوجی سے یہاں ڈال دی بین لیچن لوگوں نے اسے ان گند گی سے یہاں ڈال دی بین لیچن لوگوں نے اسے صاف تھر ا رکھنے میں بتوجی سے کام لیا ہے اس لیے اس میں گند گی ہوگئی ہے لہٰذا اسے صاف تھر اکر دو۔

''رکع'' یعنی رکوع کرنے والے' جودیعنی تجدہ کرنے والے۔ بیلفظ (رکع) جمع کا صیغہ ہے اس کا مفرد'' راکع'' ہے یعنی رکوع کرنے والا اس طرح '' سجود' ساجد کی جمع ہے ساجد کا معنی ہے سجدہ کرنے والا اور المن سے مراد نماز اوا کرنے والے ہیں' تو آیت کا معنی یوں ہوگا : اور ہم نے ابراہیم واساعیل کو حکم دیا کہ میرے گھرکو عبادت بجالانے والوں اور نماز پڑھنے والوں سے لیے پاک کردو۔

حضرت ابرا ہیم کی اہل مکہ کے لئے دعا 0° وَ إِذْقَالَ اِبْرٰہِمُ مَ بِّ اجْعَلْ' بیآیت حضرت ابراہیم \* کی دعاکو بیان کررہی ہے جوانہوں نے اہل مکہ کے امن درزق کے لیے کی ادرخدا کے

حضور عرض کی که مکه دالوں کو امن دامان کی نعمت اور پا کیزہ روزی عطافر مائے اوران کی دعامت جاب بھی ہوگئی اس کے ستجاب ہونے کی دلیل ہی ہیہ ہے کہ خدانے اس دعا کا تذکرہ اپنے مقدس کلام میں کیا ور نہ ہی کیونکر ممکن ہے کہ جود عامت تجاب ہی نہ ہوئی ہواس کا ذکر قرآن مجید میں اہمیت کے ساتھ کیا جائے کیونکہ قبول نہ ہونے والی دعا کا کوئی اثر وفائدہ ہی نہیں اور جو چیز بے فائدہ ہواس کا تذکرہ لغود بے معنی ہے اور بیرجابل لوگوں کا کام ہے کہ لغود بے فائدہ باتیں کریں قرآن مجید کلام الہی ہے اس مي لغووب فائدهات كاذكر عمكن بى نبيس جيسا كه خداوند عالم ف ارشاد فرمايا ب: سوره دع آیت ۸۴: تقال فَالْحَقَّ وَالْحَقَّ أَقُولُ "... بن توصر ف ت كہتا ہوں...... سوره وطارق آیت ۱۴: « ٳڹٚۜۏؘڵڡؘۊٛڵ؋ؘڞڵ؇ؖۊؘۜڡٵۿۅؘۑؚٳڷۿؙۯؚڶ (بیچن وباطل کے درمیان تمیز کرنے والاکلام ہے اور بیک فشم کا مذاق (یابے معنی) نہیں .....) قر آن مجید میں ان جلیل القدر نبی (ابراجیم علیہ السلام) کی بہت دعا تمیں ذکر کی گئی ہیں جوانہوں نے اپنے یروردگار کے حضور کی ہیں مثلاً: اوہ دعاجوانہوں نے اپنے مشن کے ابتدائی مرحلہ میں اپنے لیے کی۔ اوه دعاجوانهول فاينام كاطرف بجرت كوفت كي-اوہ دعاجوانہوں نے اپنی نیک نامی اوراپنے لیے ذکر خیر کی بقائے لیے کی۔ اوہ دعاجوانہوں نے اپنے لیٹے این اولا دوس کے لیے اپنے والدین کے لیے اور تمام مونین ومومنات کے ليحك-اوہ دعاجوانہوں نے خانہ ء کعبہ کی تعمیر کے بعدال کمہ کے لیے ک اوہ دعاجوانہوں نے اپن سل میں سے پنج براسلام کے مبعوث ہونے کے لیے کی۔ 🖈 🛛 وہ دعا ئیں جن سےان کی آرز دؤں ٹمناؤں ذاتی فضائل د کمالات خدا کے ساتھ گھر تے تعلق ادرا پیخ متن میں اخلاص دعزم کی نشاند ہی ہوتی ہے۔ خلاصہ بیر کہ ان دعاؤں سے آنجنابؓ کے تقرب الہٰی اور زندگ کے تمام مراحل ومشاکل میں اپنے پر وردگار کا شکر گزار بندہ بن کرر بنے کا ثبوت ملتا ہےاور آپ کی حیات طیبہ کے مختلف پہلووں اور یا کیزہ جہات سے آگا ہی حاصل ہوتی ہے۔تاہم ان کی مقدس زندگی کی بابت کچھ مطالب سورہء انعام میں ذکر کئے جائیں گے۔

الل ايمان كاخصوصى تذكره 0° <sub>مَنْ\مَنْ مِنْ</sub>

جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے شہر مکہ کے لیے امن کی دعا کی اور پھر مکہ والوں کے لیے یا کیزہ پچلوں سے رزق کی دعا کی توانیس خیال آیا کہ میں نے توسب مکہ دالوں کے لیے رزق کی دعا کی ہے جبکہ وہ سب کے سب تو ایمان لانے والے نہیں ہیں بلکہ ان میں کا فربھی ہوں کے اور وہ بھی رزق عطا کتے جانے کی دعامیں شامل ہوجا عیں گے کیونکہ دعاتما م ال مكه كے ليے باور ميں في تو كافروں اورجن كى وہ عبادت كرتے ہيں ان سے اظہار برأت كيا ہے ... جيسا كه خداوند عالم فِقْرا فَ محيد من ابراميم محكافرون سے اظہار برأت كا ذكر يوں فرمايا ہے "فَلَتَا اَنَّهَ يَكَ لَقَا أَنَّهُ عَدُقٌ قِتْلِهِ تَبَرَّ آ عِنْهُ" (سورہء توبہ آیت ۱۱۳) یعنی جب اس کے سامنے یہ بات داضح ہوگئی کہ وہ دخمن خدا ہے تو اس نے اس سے اظہار برا ت کر لیا اور آزرجو که دیگرافراد کی نسبت حضرت ابراہیم سے زیادہ قرب رکھتا تھا اس سے اس لیے اظہار براًت کیا کہ وہ کا فرتھا تو پھرديگركافروں كے ليے امن اوررزق كى دعا كيونكر كريكتے ہيں لېذاانہوں نے فورا "مَنْ اِمَنَ مِنْهُمُ" (ان ميں سے جو مومن ہو) کہہ کر کا فروں کواپنی دعا۔۔۔خارج کر دیا اور انہوں نے بیدالفاظ اس لیے کہے کہ اپنا فطری دنھبی فریضہ ادا کر دیں ورنہ دہ خوداس حقیقت سے پورے طور پر آگاہ شھے کہ معاشرتی زندگی کے حوالہ سے امن ادر پھلوں کے رزق سے مومن و کا فر دونوں استفادہ کریں گےاور پھر بیر کہ خدادند عالم خود بہتر جا نتا ہے کہ اپنے بندوں کے ساتھ کیساسلوک کرے بہر حال حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعامت جاب ہوئی اور مونین و کفارسب نے امن کی نعمت اور پھلوں کے رزق سے استفادہ کیا اور یہ بات تجمى داضح ہے کہ ان کی دعا کامستجاب ہونا خارق العادت اور غیر معمولی کا م نہ تھا بلکہ خداوند عالم کی طرف سے عالم طبیعت میں جاری وساری معمول کے مطابق تھا یعنی ایسانہیں کہ خداوند عالم نے ابراہیم کی دعا کی اجابت بطور معجزہ کی ہو کیونکہ خود حضرت ابراہیم نے بھی امن اور رزق کی دعامونین کے ساتھ مخصوص کر کے نہیں کی لیعنی یون نہیں کہا: "وارزق من امن من اهله من الشمرات " (اورتوابل مکہ میں سے پھلوں کارز ق اسے عطافر ماجوا یمان لائے ) بلکہ انہوں نے پہلے اپنی دعاتما م اہل مکہ کے لیے کی کیونکہ ان کا مقصد بیتھا کہ خانہءخدا کی برکت سے شہر مکہ آبا دہوجائے اور اس میں امن وامان ہواور رزق کی فراوانی ہو کیونکہ مکدایک غیر آبادعلاقہ تھاادراس کی زمین بنجرتھی جس سے پھل اگنے کی امید ندتھی لہٰذااگر ابراہیم دعانہ ما تگتے تو بیشہر بھی آبادنه ہوتا اور نہ ہی اس میں کوئی شخص سکونت اختیار کرتا'شہر کی آبادی اور اس میں امن ورزق کی فراوانی کی دعائے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کفار سے اظہار برائت کے طور پر ' مَنْ اَمَنَ مِنْهُمْ ' ، ... جوان میں سے ایمان لائے کے الفاظ کہتا کہان کی دعاصرف ایمان لانے والوں کے لیختص ہوجائے۔

سورة بقره آيات ١٢٥ تا١٢٩

## 774

تفسيراكميز انجلد ا

کافروں کے لئے متاع قلیل 0 وَمَنْ كَفَرَفَأُمَنِّعُهُ قَلِيلًا ... " (ادرجو کافر ہواا ہے تھوڑا بہت فائدہ دوں گا)۔ اس فقر بين فأُمَيِّعُهُ "كودوطرح سے پڑھا كياہے بعض مفسرين فے اسے باب افعال ميں لاكر دم" كو ساکن اور''ت'' کے پنچےزیر کے ساتھ پڑھا ہے یعنی' فَاصَیْعُدُ''۔اور بعض حضرات نے اسے باب تفعیل میں لاکر''م' پرزبر اور 'ت' پر شدہ کے ساتھ پر حاب يعن 'فَاصَيْعَتْ '-تا ہم ان دونوں صورتوں ميں معنى ايك بى ب يعنى خواد اسے باب افعال میں لاکر 'امتاع'' سے یاباب تفعیل میں لاکر 'تحمت مع' سے مشتق کریں اس کے معنے میں فرق نہیں آئے گا اور اس کا معنی ایک ہی رہے گالیتن فائدہ پہنچانا۔ حيدة بالطف آباد، يشت فمرم - ٢٦ كافركاانجامكاد 0 ثُمَّ أَضْطَرُ لَا لِى عَنَابِ التَّارِ... اس جملہ میں بیت اللہ کی عظمت وشان اور حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی خوشی کے اسباب فراہم کئے جانے کا اظہار ب أس جمله كامفهوم ميد بتما ب كه كو ما خداف ابرا بيم " سے فرما يا: تم في ميت الله كى حرمت وعظمت كے پيش نظر اس شهر ك مونین کورز ق عطا کرنے کی جود عامانگی وہ میں نے قبول کر لی ہے اور میں مونین کے ساتھ ساتھ کا فروں کوتھی اس رز ق سے استفادہ کرنے کا موقعہ عطا کروں گالیکن کافر ہرگز ہی گمان نہ کریں کہ خدا نے انہیں کوئی شرف واعز از عطا کیا ہے کیونکہ بیتو صرف اس شہر کی عظمت شان اور تمہاری دعا کی قبولیت کے وسیعے آثار کے طور پر ہے اور بہت جلدان کا فروں کوجہنم کے درد ناک عذاب کی طرف لے جاؤں گا جو کہ بہت ہی براٹھکا نہ ہے۔

لتم يركعبه كا آغاز O'' وَإِذْ يَرُفَحُ إِبْرَاهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَبَيْتِ وَ إِسْلِعِبْلُ'' (اورجب ابرا يَمْ واساعيل نے بيت اللّٰدى بنياد يں تعری کيں)۔ اس آيت مبارکہ میں لفظ ' تواعد' استعال ہوا ہے جو کہ ' قاعدة' کا صيفہ بخت ہے۔ عربی زبان میں ' قاعدة' اس بنيادکو کہتے ہيں جس پر عمارت تعری کی گئی ہو اس کا مادہ ' قعوذ' ہے جس کا معنی ' بيٹ نا' ہے چونکہ کی عمارت کی بنيادور حقيقت عمارت کا وہ حصہ ہوتا ہے جوز مين پر بيٹ اور باق سارى عمارت اس پر کھڑى ہوتى ہوتى ہے آيت ميں ' رفع القواعد' لين بنياد يں کھڑى کرنے کے الفاظ اصل عمارت کھڑى کرنے کے لي خوان مور پر استعال کئے گئے ہیں کیونکہ''عمارت'' کھڑی کرنے کے لیے بنیادوں کا کھڑا کرنا ضروری ہوتا ہے اس لیے بنیادوں کو کھڑا کرنے سے مراداصل عمارت کو کھڑا کرنا ہی لیا جاتا ہے۔ اس طرح عمارت کے ایک حصہ (بنیا دوں) کے کھڑا کرنے کو پوری عمارت کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے اس طرح کی نسبت کو'' مجاز'' کہا جاتا ہے خداوند عالم نے بھی اس آیت میں'' من البیت'' کہہ کراتی'' مجازی استعال'' کی جانب امثارہ فر مایا ہے۔

ابرا بیم واسا عیل کی مشتر کرد عا O " کی بینا تنقیب کی مشتر کرد عا (اے حمارے پر دردگا را مادا ریم کی بول فرما کر تو ای بر بات سننے دالا ادر سب کچھ جانے دالا ہے)۔ یہ آیت مبارکہ حضرت ابرا جیم واسا عیل کی دعا کے اصل الفاظ ہیں جوانہوں نے خانہ کعبر کی وقت کی اور اس جملہ میں لفظ تول 'وغیرہ کے فرض کرنے کی بھی ضرورت نہیں یعنی می ضروری نہیں کر ہم یہ کی کر اس دعا سے پہلے جملہ کی تکمیلی صورت میں یفرض کریں گر کر 'انہوں نے کہا' بلکہ اس کے یغیر بھی جملہ میں کا ممارے اس کی خصوص کیفیت کے می تعلیم صورت میں یفرض کریں گر ''انہوں نے کہا'' بلکہ اس کے یغیر بھی جملہ میں کا ممارے پر دردگا را ہمار می تعلیم صورت میں یفرض کریں گر ''انہوں نے کہا'' بلکہ اس کے یغیر بھی جملہ میں کا ممارے میں جنوع کیفیت کے می تعلیم موجود ہے تا ہم اس کا معنی ہی ہے کہ جب انہوں نے بیت اللہ کی بنیا دیں کھڑی کر لیں تو کہا اے ہمارے پر دردگا را ہمار می تعلیم وجود ہے تا ہم اس کا معنی ہی ہے کہ جب انہوں نے بیت اللہ کی بنیا دیں کھڑی کر لیں تو کہا اے ہمارے پر درد میں اللہ کی تغیر کے کمل میں مصروف بی کھوجا نے والا ہے اور یواض کے ریز ور الم کی جب دہ میں اللہ کی تغیر کے کمل میں مصروف بی کھا میں اپنے پر دردگا رے حضور اس طرح متوجہ حقے کہ گو یا وہ اپن میت اللہ کی تغیر کے کمل میں مصروف بی کے اور وہ اس حال میں اپنے پر دردگا رے حضور اس طرح متوجہ حقے کہ کو اوہ اپن مین اللہ کی تعیر میں بہت سے مقامات میں موجود ہیں لی قر آن نے بعینہ ذکر کر دیا 'اس طرح کا خوبوس میں انہ ہو قر آن جید میں بہت سے مقامات میں موجود ہیں جگر آن اپنے ہرا نداز وجہت میں خوبصورتی کا حال ہے انہ انہو خوب میں میں میں مطلو براطاف نہیں پائی جاتی۔

اور يہال بدامر بھی لطافت سے خالی نہيں کہ حضرت ابرا ہيم اور حضرت اسماعيل نے اپنی دعاميں بد کہا: پر وردگارا! ہم سے قبول فر ما! اور بدذ کر نہيں کيا کہ ''کيا'' قبول فر ما' يعنی جس چيز کی قبو ليت کی دعا ما تگی يعنی بيت اللہ کی تعير کاعمل، اسے لفظوں ميں ذکر نہيں کيا' تو بي بھی کمال عبود بيت و بندگی کے اظہار کی ايک صورت ہے اور قادر مطلق ذات کے سامنے اپنے عل کے تاچيز ہونے کے اعتر اف کی ايک شکل ہے حالانکہ ان کا مقصد بد تھا کہ اے ہمارے پر وردگار! ہم اور خطر و ايت کی دعا ما تکی يعنی بيت اللہ کی تعير کاعمل، ا فر مالے' کہ تو بی دعا و کی کا یک شکل ہے حالانکہ ان کا مقصد بد تھا کہ اے ہمارے پر وردگار! ہمارا بدنا چيز عمل ہم اور جو پکھ ہمارے دلوں ميں پوشيدہ ہے تو اس سے بھی آگاہ ہے۔

اسلام اور کمال بندگی کی دعا " تربیکا و اجعکنکا گو شب کم بنین لک و مین ذُس یک یک اسل می ایک است کو سلمان بنا)۔ ( پروردگارا! جمیں اپنا مسلمان قرار دے اور مماری اولا دش سے ایک است کو مسلمان بنا)۔ اس آیت میں حضرت ابراہیم اور حضی بنیں جو عام طور پر ہمارے بال سمجھا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان ہے اور یقینا اس سے مراد اسلام گا دو محقی نہیں جو عام طور پر ہمارے بال سمجھا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان سے مسلمان ہونے کا اظہار اور ظاہر میں اس کے احکام پر عمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان ہم مسلمان ہونے کا اظہار اور ظاہر میں اس کے احکام پر عمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان جبکہ پر محقی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بابت قابل تصور ہی نہیں کیونکہ جب انہوں نے بید دعا کی تو دوہ نو بھی خص ہم مسلمان ہونے کا اظہار اور ظاہر میں اس کے احکام پر عمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان ہم مسلمان ہونے کا اظہار اور ظاہر میں اس کے احکام پر عمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان ہم مسلمان ہونے کا اظہار اور طاہر میں اس کے احکام پر عمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے کیونکہ ہمارے بال اسلام کا محقی زبان ہم مسلمان ہونے کا اظہار اور طاہر میں اس کے احکام پر عمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے کور اور کی ہی خال اسلام کی محمد ہم کی بھی جاتا ہے کو کر تصور کی جاتا ہے کہ کور ان کے قرز ند ہم کیا ہم پارٹی اولوالعزم اندیاء میں سے ایک خصاد ایک مقدر آ کین کے حال محمد کی تو ان کی بابت سے بات کیو کر تصور کی جاتی ہیں ہو با سکتی ہم کی طرف میں کی بین کے محمد ہم کی میں اس کی بی کی معلمان کی بی تا ہو ہو کی کے تصاد ('دور تکہ کی نہ پند جاتی ہو کی تر ہو کی خال ہوں کی تک ہو ہو کی تھا اور 'دور تک کی اور تک کی مزیل تین کی تھا دور ہو کی تھا دور 'دور کی کی میں کی تھا دور 'دور تک کی دور تک ہی دور تک ہو دور تی ہو کر تک خود تک ہو دور تک ہو کی تک تو دور تک ہو کی دور تک ہو کی دور تک سے تک ہو کی ہوں تک خود تک سے تکا دور تک ہوں تک ہو دور تک ہو تک ہوں تک ہوں تک ہو کی تک ہوں تک ہو کی دور تک ہو کی ہو تک ہو کی ہو تک ہو تک ہوں تک ہو ہو تک ہو کر ہوں تک ہو ہو تک ہو تک ہو کی ہو ہو تک ہو کی

اس لیے انہوں نے اس کے حصول کے لیے دعا کی اور نہ ہی یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ اس مرحلہ تک پنی چیے شخصا در اس سے آگاہ سم سیح کیکن اس پر قائم رہنے کی دعاما تگ رہے سیح میہ تمام با تیں ابرا ہیم واسا عیل جیسی جلیل القدر اور عظیم الرتب ہستیوں کی بابت سی طرح بھی قائل تصور نہیں کیونکہ وہ اپنی ان تمام فضیلتوں کے ساتھ بیت اللہ کی تعیر جیسے مقدس ترین عمل کے وقت دعاما تگ رہے شخصا ور وہ اچھی طرح اس بات سے آگاہ بھی سیح کہ جس عظیم ذات سے حضور اپنی تمنا کا اظہار کرر ہے ہیں وہ دعاما تگ رہے شخصا ور وہ اچھی طرح اس بات سے آگاہ بھی سیح کہ جس عظیم ذات سے حضور اپنی تمنا کا اظہار کرر ہے ہیں وہ کس قدر فیاض و کریم ہے اور اس کی قدرت ور حمت کس قدر وسیح ہے اور دعا بھی الیی چیز کی ما تگ رہے ہیں جو انسان کے اختیار کی امور ش سے ہے یعنی اسلام کی ونگہ اسلام ان اختیار کی امور میں سے ایک ہے جس میں امرو نہی پایا جا تا ہے۔ اختیار کی امور ش سے ہوتی اسلام کی ونگہ اسلام ان اختیار کی امور میں سے ایک ہو جس میں الدادی کی طرف اسلام خداد ندعالم کی طرف سے صادر ہونے والے احکامات (امرو نہی ) کا مجموعہ ہوں کر کی ہی تھیں الدان پر اللہ تو ان کی طرف ہو نے کا تب کی طرف سے صادر ہونے والے احکامات (امرو نہی ) کا مجموعہ ہے اور اس میں انسان پر اللہ تو الی کی طرف ہو نے کا ثبوت ہیں کیا گیا بلکہ اسے اختیار دیا گیا ہے کہ اگر وہ اللہ کے قرامین واحکامات پر اللہ تو الی کی طرف ہو نے کا ثبوت ہی ہیں کی ایک اس ای نی مرضی پر مخصر ہے کہ اگر وہ اللہ کے قرامین و احکامات پر عمل کر نے اور ای کی اس اور کی سے اور ای کی اس اس ایں پر اللہ تو الی کی طرف ہو نے کا ثبوت ہی ہے کہ خداوند عالم کی فر آن تو تعید میں فر مایا:

'' اِذْقَالَ لَهُ مَ بُنَّةَ اَسْلِمُ لْقَالَ اَسْلَنْتُ لِرَبِّ الْعُلَبِينَ'' (جب اسے اس کے پروردگار نے کہا کہ تو اسلام لے آ' تو اس نے کہا میں اسلام لاتا ہوں کا نَّنات کے پروردگار

(/

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلام لا نااختیاری افعال میں سے ایک ہے لہذا کی اختیاری فعل کی دعامانگنا معقول نہیں ، ، اس لیے یہ بات تسلیم کرنی پڑے گی کہ یہاں مجازی طور پڑ ' اسلام' کا لفظ استعال کیا گیا ہے اور اس سے مراد اس کا وہ معنی نہیں جو عام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے بلکہ اس سے بالاتر ایک ایسی حقیقت مراد ہے جس کا عطا کرنا ذات کر دگار ک ہاتھ میں ہے نہ کہ انسان کا پنے اختیار میں ' کیونکہ اسلام کے کئی مرات و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے لیے "ایڈ قال لَکْ مَابَّ اللہ من اللہ من اللہ من کی مرات و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے لیے مسلمان سے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ' اسلام کے کئی مرات و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے لیے ن مسلمان سے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ' اسلام' کے مرات و مدارج ہیں اور جس اسلام کا تکم خالانگہ وہ یقینا اسلام کے علاوہ تھا جو ابرا ہیم ' رکھتے سے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثرت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے گونا گونا گوں مرات و مدارج کے حال ہو نے کا شوت متا ہے ۔

ایک علمی نکته کا اشارہ اس مقام پر ایک اہم اور نہایت باریک علمی نکته قابل ذکر ہے اور وہ یہ کہ چن چیزوں کی نسبت انسان کی طرف در جاتی ہے اور انہیں انسان کے دائرہ ءاختیار میں قرار دیاجا تاہے وہ اس کے افعال ہیں لیکن جہاں تک اس میں پائی جانے وا صفات اور صلاحیتوں کا تعلق ہے کہ جوافعال کے بار بارانجام دینے سے حاصل ہوتی ہیں وہ اس کے دائرہ اختیار میں نہیں اد

تفسيرالميز انجلد ا

حقیقی طور پراس کے دست' اختیار' کی رسائی سے بالاتر ہیں، لہٰذا پہ کہنا درست و بجا بلکہ لازم دخروری ہوگا کہ انہیں اللَّد تعالٰی کی طرف منسوب کیا جائے اوران کا حصول ، ذات کر دگار کی خاص عنایتوں کا مرہون منت قرار دیا جائے خاص طور پر جب وہ صفات حسنات وخیرات یعنی نیکیوں اور خوبیوں میں ہے ہوں کہ جن کی تسبت خداوند عالم کی طرف دینا انسان کی طرف انہیں منسوب كرف سے يقدينا بہتر بن اور قرآ فى اسلوب سخن اور اظہار كے مصوص لب ولہجد سے بھى اسكى تائيد لتى ب ملاحظہ ہو: سوره ءابراتيم، آيت • ۳: \* " ىَبِّاجْعَلْنِي مُقِيْمَ الصَّلْوِ قِوَمِنْ ذُرِّيَةٍ ".... (ا ب میر ب پروردگار! مجصنما زقائم کر نے والاقر ارد بے اور میری اولا دکوتھی )۔ سوره وشعراء، آیت ۸۳: \* " واَلْحِقْنِي بِالصَّلِحِيْنَ ".... (ادر مجھے نیک وصالح افراد کے ساتھ کچی کردے)۔ سوره تمل، آیت ۱۹: إ وَ عَلْ وَالِدَىَّ وَ أَنْ أَعْبَلَ صَالِحًا \* vَتِ أَوْزِعْنِى أَنْ أَشْكُمَ نِعْمَتَكَ الَّتِى أَنْعَمْتَ ( پروردگارا! مجھتوفیق دے کہ میں تیری اس نعمت پر جوتو نے مجھےاور میرے والدین کوعطافر مائی شکرادا کروں اور میں ایسانیک عمل بحالا وُں جس سے وراضی ہو)۔ \* " رَبَّنَاوَاجْعَلْنَامُسْلِمَيْنِ لَكَ... (اے ہمارے پروردگاراجمیں اپنامسلمان بنادے.....) مذکورہ بالا بیانات اور شواہد کے ذکر کے بعد میر حقیقت داضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آیت میں'' اسلام'' ے اس کا دہ معنی مراذ ہیں جس کا ذکر درج ذیل آیت میں ہوا ہے۔ سوره ، ججرات ، آیت ۳۱: \* تَعَالَتِ الْاعْرَابُ إِمَنَا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَنْ خُلِ الْإِيْبَانُ فِي قُلُو بِكُمْ \* · · · · (احراب نے کہا ہم ایمان لے آئے ہیں ان سے کہہ دیجتے کہ تم ایمان نہیں لائے بلکہ تم پر کہو کہ ہم اسلام لائے ہیں ا اورایمان تواجعی تمہار ہےدلوں میں داخل ہی نہیں ہوا)۔ اس آیت مین 'اسلام' کے بمقائل ایمان کاذ کرکیا گیاہے اورزیر بحث آیت مین 'اسلام' سے مراداس سے بالاتر اور بلند ترمعنی بے انشاء الله عنقریب اس سلسلے میں مزید وضاحت پیش کی جائے گی۔

اعمال کے مشاہدہ وتو یہ کی دعا ° وَآرِنَامَنَاسِكَنَاوَتُبْعَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ آنْتَالتَّوَّابُالرَّحِيْمُ (اور ہمیں ہمارے اعمال ( آ داب عبادت ) سے آگاہ فرما اور ہماری توبہ قبول فرما کہ تو بی توبہ قبول کرنے والا مہربان ہے) "اسلام" کاجوار فع واعلی معنی ہم نے ذکر کیا ہے اس کی تائید وتصدیق اس جلہ ہے جی ہوتی ہے کیونکہ اس میں لفظ "مناسك" استعال كيا كيا يجرك "هنسك" كى جمع كاصيغه باور "هنسك" كامعن "عبادت" ب جبيا كه درج ذيل آيت مي اس كاحوالد موجود ب: سوره وجيج، آيت ۲۳: \* لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَامَنْسَكًا ".... (اورہم نے ہرامت کے لیے عبادت کے خصوص اعمال مقرر کئے )۔ اس میں''منسک''عبادتیعمل کے لیے ذکر کیا گیا ہےجس کی نسبت خدا کی طرف ہے (جعلنا، ہم نے قرار دیا ا مقرر کیا)۔ اور بيجى ممكن ب كه منسك ، سيمرادو ممل موجو بطور عبادت انجام ديا كما مؤادر مناسكنا، عم مصدر كو ضمير جمع متعلم (نا) کی طرف مضاف کر کے ذکر کیا گیا ہے جس سے ان اعمال کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ملتا ہے ..... کیونکہ اس طرح کی اضافت سے واقع شدہ عمل کا ذکر مقصود ہوتا ہے ۔۔۔۔ ُلہٰذا سی کہنا درست ہوگا کہ ''منا سکنا'' سے مرادان کے وہ اعمال جو انہوں نے عبادت کے طور پرانجام دیتے ہیں نہ کہ وہ اعمال وافعال جن کے انجام دینے کا انہیں تھم دیا گیا' بنابرایں آیت کا متنی یوں کیا جائے گا: پروردگارا! ہم نے جواعمال انجام دیتے ہیں وہ ہمیں دکھا'اور یہاں''ارنا'' سے مراد رینہیں ہے کہ ہمیں ان کی تعلیم دے یا توفیق دے بلکہ مقصد بیر ہے کہ جواعمال ہم نے انجام دیتے ہیں ان کی ' دحقیقت' کا جلوہ دکھا' ادرہم اس سلسل مي سورهانبياءكي آيت ٢٢ ك حوالد ساشاره كر چك بي جس مي ارشاداللي ب: \* وَٱوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الصَّلُوةِ وَإِيْتَا عَالزَّكُوةِ "-(اورہم نے ان کی طرف وی کی نیک کا موں کی اور نماز قائم کرنے کی اورزکوۃ اداکرئے کی ) اس کی مزید دضاحت مربوطہ مقام پر کی جائے گی کہ یہاں'' وحی'' سے مراد نیک کام انجام دینے کی تعلیم دینانہیں بلکهاس سے مراد بھر پور ۔ اور حقیق معنے میں … تائید ہے اور شایدای بات کا اشارہ درج ذیل آیت میں بھی موجود ہے:

سوره عن آيت ۲ ۲: \* ' وَاذْكُرُ عِلِدَنَآ إِبْرَهِيْمَ وَ اِسْلَحْقَ وَيَعْقُوْبَ أُولِى الْآيْنِ مِي وَالْآ بْصَاحِ ۞ إِنَّآ اَخْلَصْبُهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّاسِ '' ۰۰۰ ،

(یا د کرو ہمارے ہندوں ابراہیم واسحاق " ویعقوب " کو، کہ جو قوت وبصیرت والے تھے کہ ہم نے آخرت کے ا بدی ٹھکانے کی بیا داپنی خاص نعمت کے طور پرانہیں عطا کی )۔

مذکورہ بالا بیانات کی روشن میں بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ یہاں ''اسلام' اور' عبادت میں بصیرت' سے ان کا عام معروف و مشہور معنی مرادنہیں اور یہی حال ''وَ تُتُبْ عَلَيْنَا '' (اور ہماری تو بہ قبول فرما) میں ''تو بہ' کے معنی کا ہے کہ اس سے بھی اس کا عام مشہور و معروف معنی مرادنہیں کیونکہ حضرت ابرا ہیم اور حضرت اسماعیل نے جب بید دعا کی تو اس وقت وہ دونوں نبوت و عصمت کے حامل سے اور ہر نبی خداوند عالم کی طرف سے عطا کی جانے والی ''عصمت'' کی تو باد کا مرتکب نہیں ہوتا اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ دوہ دونوں نبی و معصوم اپنے کسی گناہ کی تو بہ کے طور پر یہ کہیں کہ '' ہماری تو بہ قبول فرما'' ا۔ یہتو ہم ہیں کہ گناہ کے مرتکب ہوتے ہیں اور ان کی معصوم اپنے کسی گناہ کی تو جہ کے طور پر یہ کہیں کہ '' ہماری تو ب بین لہذا یہ سی کہ کہ اس کی قبول ہے کہ معام کی طرف میں معاور ''تو بہ' کر کے اس کی قبول خرما''

اسلام اور کمال بندگی کی دعا

« مَبَنَاوَاجْعَلْنَامُسْلِمَيْنِ لَكَوَمِنْ ذُيِّ يَتِنَآ أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَكَ " ( پروردگارا! جمیں اپنامسلمان قرارد بے اور جماری اولا دیس سے ایک امت کومسلمان بنا)۔ اس آیت میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کی اپنے لیے اور اپنی ذریت کے لئے 'اسلام' کی دعامٰدکور ہے اور یقیبا اس سے مراد اسلام کا وہ معنی نہیں جو عام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے کیونکہ ہمارے ہاں اسلام کا معنی زبان ے مسلمان ہونے کا اظہاراور ظاہر میں اس کے احکام پر عمل پیراہونا ہی کیا جاتا ہے خواہ دل میں پختہ یقین وایمان ہویا نہ ہو جبکہ بیہ متی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بابت قابل تصور ہی نہیں کیونکہ جب انہوں نے بیدعا کی تو وہ نبی بھی بتصاور رسول بھی بلکہ پائچ اولوالعزم انبیاء میں سے ایک تھے اور ایک مقدس آئین کے حامل بھی تو ان کی بابت سے بات کیونکر تصور کی جاسکتی ہے کہ وہ ابھی عبودیت کی پہلی منزل یعنی اسلام کے عام معنی کے حامل مرحلہ تک بھی نہ پہنچے تتھے اور اسی طرح ان کے فرزند ار جمند حضرت اساعیل کے بارے میں بھی ہیر بات قابل تصور نہیں کیونکہ وہ بھی رسالت کے عہدہ پر فائز ہو چکے تتے اور'' ذبخ اللَّهُ بُونے كااعزاز بھى پاچکے بتھے اور يہ بھى نہيں كہاجا سكتا كہ دہ اس مرحلہ تك نو پنچ چکے بتھ ليكن خود اس سے آگاہ نہ بتھے اس لیے انہوں نے اس کے حصول کے لیے دعا کی اور نہ ہی ہدکہا جاسکتا ہے کہ وہ اس مرحلہ تک بیج حصادراس سے آگاہ بھی تھے لیکن اس پر قائم رہنے کی دعاما نگ رہے ۔ تھے پی تمام با تیں ابرا ہیمؓ واساعیلؓ جیسی جلیل القدر اور عظیم المرتبت ہسپتوں کی بابت کسی طرح بھی قامل تصور نہیں کیونکہ وہ اپنی ان تمام فضیلتوں کے ساتھ بیت اللہ کی تغییر جیسے مقدس ترین عمل کے وقت دعاماتك رب تصادروه اچى طرح اس بات سة كاه بھى تھے كەجس عظيم ذات كے حضورا پنى تمنا كا اظہار كرر ب بي وه س قدر فیاض وکریم ہے اور اس کی قدرت ورحمت س قدر وسیع ہے اور دعا بھی ایسی چیز کی مائل رہے ہیں جوانسان کے اختیاری امور میں سے بے یعنی اسلام کیونکہ اسلام ان اختیاری امور میں سے ایک ہےجس میں امرونہی پایا جاتا ہے ..... اسلام خداوند عالم کی طرف سے صادر ہونے والے احکامات (امرونہی) کامجموعہ ہے اور اس میں انسان پر اللہ تعالیٰ کی طرف ے کوئی جرنہیں کیا گیا بلکہ اسے اختیار دیا گیا ہے کہ اگر وہ اللہ کے فرامین واحکامات پر عمل کرتے تو اسے جزا در نہ سزا دی جائے گی اب اس کی اپنی مرضی پر مخصر ہے کہ وہ جزاء کا راستہ اختیار کرے یا سزا کا سسہ، اسلام کے ' اختیار کی امور'' میں سے ہونے کاثبوت سہ ہے کہ خداوند عالم فے قرآن مجید میں فرمایا:

سورہ ، ہتر متا ۳۱: '' اِذْقَالَ لَنَهُ مَا بُّنَا ٱسْلِمْ نْقَالَ ٱسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَنَ'' (جب اساس کے پروردگارنے کہا کہ تو اسلام لے آ' تو اس نے کہا میں اسلام لاتا ہوں کا نتات کے پروردگار

Ų,

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلام لا نااختیاری افعال میں سے ایک ہے لہذا کسی اختیاری فعل کی دعا مانگنا معقول نہیں ، اس لیے یہ بات تسلیم کرتی پڑ ے گی کہ یہاں مجازی طور پر ''اسلام' کا لفظ استعال کیا گیا ہے اور اس سے مراد اس کا وہ معنی نہیں جو عام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے بلکہ اس سے بالاتر ایک ایسی حقیقت مراد ہے جس کا عطا کرنا ذات کر دگا رک ہاتھ میں ہے نہ کہ انسان کے اپنے اختیار میں 'کیونکہ اسلام کے کئی مراتب و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے لیے ''اِذَ قَوَّالَ لَهُ مَن بُشَحَا اُسلِم … '' (سورہ بقر واسلام کے کئی مراتب و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے لیے ن ''اِذَ قَوَّالَ لَهُ مَن بُشَحَا اُسلِم … '' (سورہ بقر واسلام کے کئی مراتب و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے یعنی مسلمان سے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ''اسلام'' کے مراتب و مدارج ہیں اور جس اسلام لا عین حالا نکہ وہ یقینا اسلام کے علاوہ تھا جو ابر اہیم رکھتے سے اسلام'' کے مراتب و مدارج ہیں اور جس اسلام کا تھی مالا ملا عین حالا نکہ وہ یقینا اسلام کے علاوہ تھا جو ابر اہیم رکھتے سے اسلام'' کے مراتب و مدارج ہیں اور جس اسلام کا تھی خال کہ وہ اسلام کے ک

بہر جال ای " اسلام" سے مراد ..... جیسا کہ بعد میں اس کی تغییر و دضاحت کی جائے گی .... کمال بندگی اور اپ آپ کو کھل طور پر خدا سے سپر دکرد ینا ..... اس سے حضور مرتسلیم خم کردینا ..... ب یعنی جو کچھ بند ے کے پاس اور اس سے دائر « اختیار میں بے دہ سب اپنے پر دردگار کی بارگاہ میں پیش کر کے اپ یک مل "عبد" ہونے کا خبوت دے ایسا کر تا گر چدانسان کے اختیاری افعال میں سے سپ اور اس کا انجام پذیر ہونا اس سے متعلقہ بنیا دی مراحل طے کرنے سے ممکن ہوجا تا ہے لیکن اس کے باوجود تجر بداس امرکا گواہ ہے کہ ایک عام انسان کے لیے ایسا کر تا غیر اختیاری امر ہے یعنی اس کے اس کا روگ خیس اور دو اپنے عام قلمی جذبات داخر ماست سے معام انسان کے لیے ایسا کر تا غیر اختیاری امر ہے یعنی اس کے اس کا روگ خیس اور دو اپنے عام قلمی جذبات داخر ماست وصلاحیتوں کی بنیاد پر ایسا نہیں کر سکتا بلکہ اس کے لیے غیر معود کی مار ور گوشن اور اس مراحل طے کر تا ضروری ہے جو کہ عام انسان کے لیے تمکن نہیں جیسا کہ مقام دولا بیت اور اس چیس علمہ دوظیم مرا تب اور کمالات توانا تیوں کے باوجود دائر عظیم مرا تب کو حاصل نہیں کر سکتا بلکہ اس کے لیے غیر معود کی مراحل ہے دوست کی اور کو شن را یہ قدا کی طرف سے حصول کا محاملہ ہے کہ دو بھی عام میں کر سکتا بلکہ اس کے لیے غیر معود کی مال تو کو شنوں ، خدا کی طرف سے مصل ہوتا ہے اور انسان ازخود اس کو نہیں جیسا کہ مقام دولا بیت اور اس چیسے بلند وعظیم مرا تب اور کمالات قدا کی طرف سے مصل ہوتا ہے اور انسان ازخود اس کو نہیں پی سکتا بلکہ خدا کی حضول کی التر ہے اور دو اپنی تمام تر کو خشنوں ، خدا کی طرف سے حصول کا محاملہ ہے کہ دو بھی عام بلکہ متو سالے ایک خدائی عطیب سے تعبیر کیا جا محد میں خدائی عور اس کے حصول کی التو کر تا ہے اور عاجز ان خدا کی طرف سے حصول کا در از کر تا ہے کہ دو ای پی سکتا بلکہ خدا کے حضور اس کی حصول کی التو کر تا ہے اور حاج ہو اور نے خدا کی طرف سے حصول کی در تر دور ان ان ازخود اس کو نہیں پر سکتا بلکہ خدا کے حضور اس کے حصول کی التو کر تا ہے اور دائر نہ مرافل میں ہو ہو تا ہے کہ معزت ایر ایتر ہم اور دھن سے معنایا سے کے خوبی اسلام کی انتو کر میں کی دو خدا دی حافر دی ہو تکار ہی میں ہی کی دو ہ خدا دی حیون ہی میں کی دو خدا دی میں ہی ہو تکار ہی ہو تکار ہی ہو تکار ہ میں کی دہ خدا ہی خد ہی اس کی ہو تی ہ ہی کی دو خدا دند مال

ایک علمی نکتہ کا اشارہ اس مقام پرایک اہم اور نہایت باریک علمی تکتہ قابل ذکر ہے اور وہ یہ کہ جن چیز وں کی نسبت انسان کی طرف دکر جاتی ہے اور انہیں انسان کے دائرہ ءاختیار میں قرار دیا جا تا ہے وہ اس کے افعال ہیں لیکن جہاں تک اس میں پائی جانے وال صفات اور صلاحیتوں کا تعلق ہے کہ جو افعال کے بار بارانجام دینے سے حاصل ہوتی ہیں وہ اس کے دائرۃ اختیار میں نہیں او

حقیق طور پراس کے دست ' اختیار' کی رسائی سے بالاتر ہیں، لہذا سیکہنا درست و بجا بلکہ لازم وضروری ہوگا کہ انہیں اللہ تعالی کی طرف منسوب کیا جائے اور ان کا حصول ، ذات کر دگار کی خاص عنایتوں کا مرہون منت قرار دیا جائے خاص طور پر جب وہ صفات حسنات وخيرات ليعنى نيكيول اورخوبيول ميس سے ہوں كہ جن كى تسبت خداوند عالم كی طرف دينا انسان كی طرف انہيں منسوب كرف سے يقينا بہتر ب اور قرآ فى اسلوب يخن اور اظہار يخصوص لب داہجد سے بھى اسكى تائيد لتى ب ملاحظه بو: سوره وابراجيم، آيت • ٣٠: \* " بَبَ اجْعَلْنِي مُقِيْمَ الصَّلُو قِوَمِنْ ذُرِّياتَتِي ".... (ا م میر ب پروردگارا مجھے نماز قائم کرنے والاقر ارد ب اور میر کی اولا دکو بھی)۔ سوره پشعراء، آیت ۸۳: \* " واَلْحِقْنِي بِالصَّلِحِيْنَ ".... (ادر مجھے نیک دصالح افراد کے ساتھ کم ق کردے)۔ سوره چمل، آیت ۱۹: ( پروردگارا! مجھتو فیق دے کہ میں تیری اس نعمت پر جوتو نے مجھےاور میرے والدین کوعطافر مائی شکرادا کروں اور میں ایسانیک عمل بجالا وُں جس سے توراضی ہو)۔ \* ‹ مَبَّنَاوَاجْعَلْنَامُسْلِمَيْنِ لَكَ... (اے ہارے پروردگار! ہمیں اپنامسلمان بنادے .....) مٰدکورہ بالا بیانات اور شواہد کے ذکر کے بعد بیرحقیقت واضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آیت میں ''اسلام'' ے اس کا وہ معنی مراد نہیں جس کا ذکر درج ذیل آیت میں ہوا ہے۔ سوره ، حجرات ، آیت ۱۳: \* "قَالَتِ الْاعْرَابُ إَمَنَا قُلْ لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا السَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُو بِكُمْ "... (احراب نے کہا ہم ایمان لے آئے ہیں ان سے کہہ دیجتے کہتم ایمان نہیں لائے بلکہتم پیے کہو کہ ہم اسلام لائے ہیں ک ادرایمان تواجعی تمہارے دلوں میں داخل ہی نہیں ہوا)۔ اس آیت میں ''اسلام' کے بمقابل ایمان کاذکر کیا گیاہے اورز پر بحث آیت میں ''اسلام' سے مراداس سے بالاتر اوربلند ترمعنى بئانشاء اللد عنقريب اس سلسل ميس مزيد وضاحت پيش كى جائے گى-

اعمال کے مشاہدہ وتو بہ کی دعا ° وَآرِنَامَنَاسِكَنَاوَتُبُعَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ آنْتَالتَّوَّابُ الرَّحِيْمُ (ادرہمیں ہمارے اعمال (آ داب عبادت) سے آگاہ فرما' اور ہماری توبہ قبول فرما کہ تو بی توبہ قبول کرنے والا مہربان ہے) "اسلام" کا جوار فع داعلی معنی ہم نے ذکر کیا ہے اس کی تائید وتصدیق اس جملہ سے بھی ہوتی ہے کیونکہ اس میں لفظ" مناسک 'استعال کیا گیا ہے جو کہ" منسک '' کی جمع کا صیغہ ہے اور 'منسک '' کامعنی' عبادت ' ہے جیہا کہ درج ذيل آيت مي ان كاحوالدموجودي: سوره ، جج ، آیت ۳۳: \* لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَامَنْسَكًا ".... (اورہم نے ہرامت کے لیے عبادت کے مخصوص اعمال مقرر کئے )۔ اس میں''منسک''عبادتی عمل کے لیے ذکر کیا گیا ہےجس کی نسبت خدا کی طرف ہے (جعلنا، ہم نے قرار دیا ا مقرركيا)\_ ادر بيجى ممكن ب كه منسك `` سےمرادو محل ہوجوبطور عبادت انجام ديا گيا ہواور ''مناسكنا '' ميں مصدر كوضمير چم متکم (نا) کی طرف مضاف کر کے ذکر کیا گیا ہے جس سے ان اعمال کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ملتا ہے ..... کیونکہ اس طرح کی اضافت سے داقع شدہ عمل کا ذکر مقصود ہوتا ہے۔۔۔۔۔ُلہٰذا بید کہنا درست ہوگا کہ'' مناسکنا'' سے مرادان کے دہ اعمال جو انہوں نے عبادت کے طور پر انجام دیتے ہیں نہ کہ وہ اعمال وافعال جن کے انجام دینے کا انہیں تھم دیا گیا' بنابرایں آیت کا معنی یوں کیا جائے گا: پروردگارا! ہم نے جواعمال انجام دیتے ہیں وہ ہمیں دکھا' اور یہاں'' ارنا'' سے مراد یہ نہیں ہے کہ ہمیں ان کی تعلیم دے یا توفیق دے بلکہ مقصد سے کہ جوا عمال ہم نے انجام دیتے ہیں ان کی '' حقیقت'' کا حلوہ دکھا' اور ہم اس سلسلے میں سورہ انبیاء کی آیت ۲۲ کے حوالہ سے اشارہ کر چکے ہیں جس میں ارشادالہی ہے: \* وَاَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الصَّلُوةِ وَإِيْتَا ءَالزَّكُوةِ \* -(ادرہم نے ان کی طرف وحی کی نیک کا موں کی اور نماز قائم کرنے کی اورزکوۃ ادا کرنے کی ) اس کی مزید دضاحت مربوط مقام پر کی جائے گی کہ یہاں'' وجی'' سے مراد نیک کام انجام دینے کی تعلیم دینانہیں بلکهاس سے مراد بھر پور .....اور حقیقی مصنے میں ..... تائید ہے اور شاید اس بات کا اشارہ درج ذیل آیت میں بھی موجود ہے :

سوره ص، آيت ٣٦: \* "وَاذْكُرُ عِبْدَنَا إِبْرَهِيْمَ وَ اِسْلَحْقَ وَيَعْقُوْبَ أُولِي الْآيْنِ مِي وَ الْآبْصَامِ۞ إِنَّا آخْتَصْبُهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّاحِ"....

(یا دکرو ہمارے بندوں ابراہیم واسحاق" ویعقوب" کو، کہ جو توت وبصیرت والے تھے کہ ہم نے آخرت کے ا بدی ٹھکانے کی یا داپنی خاص نعمت کے طور پر انہیں عطاکی)۔

مذکورہ بالا بیانات کی روشن میں میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ یہاں ''اسلام' اور''عبادت میں بصیرت' سے ان کا عام معروف و مشہور معنی مرادنہیں اوریہی حال' وَ تُتُبْ عَلَيْنَا '' (اور ہماری تو به قبول فرما) میں '' تو بہ' کے معنی کا ہے کہ اس سے بھی اس کا عام مشہور و معروف معنی مرادنہیں کیونکہ حضرت ابرا جیم اور حضرت اسماعیل نے جب مید دعا کی تو اس وقت وہ دونوں نبوت و عصمت کے حامل شخصاور ہر نبی خداوند عالم کی طرف سے عطا کی جانے والی ''عصمت'' کی اور تو اس وقت وہ مرتکب نہیں ہوتا اور یہ کیونکر تمکن ہے کہ وہ دونوں نبی و معصوم اپنے کسی گناہ کی تو بہ کے طور پر میہ کیں کہ ''ہماری تو بہ قول فرما'' ا۔ بیتو ہم ہیں کہ گناہ کے مرتکب ہوتے ہیں اور ان کی معصوم اپنے کسی گناہ کی تو بہ کے طور پر میہ میں کہ ''ہماری تو ب چن الہذا پر سیک کہ کا ہو کہ اس کا حامل جاتے دونوں نبی و معصوم اپنے کسی گناہ کی تو ہو ہے کہ میں کہ ''ہماری تو بہ قبول فرما''

اولاد کے لیے اس کی آرزو کی ہوجیسا کہ حضرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی اے (ظاہری اسلام لانے کو) اہمیت کی نظر ے دیکھا اور اسے کٹی امور کے لیے کافی سمجھا مثلاً شہادتین ( توحید ونبوت کے اقرار) کی بنیاد پر جان و مال کے حفوظ رہنے شادی کرنے اور وراثت پانے کے احکامات صادر فر مائے یعنی زبان سے توحید ونبوت کا اقرار کرنے والے کو سی تمام خصوصیات حاصل ہوجاتی تھیں کہ سلمانوں کے ہاتھوں اس کی جان محفوظ ہواور اسے مسلمان عورت سے شادی کرنے کا تر اور وراثت پانے کاحق مل جاتا تھا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ظاہری طور پر اسلام لانے اور زبان سے شہادتین اور کرنے کا مخصوص فوائد ونتائج ہیں

بنابرای میہ بات درست قرار دی جاسکتی ہے کہ حضرت ابرا ہیم نے اپنے لیے جوالفاظ استعال کئے یعنی ''تر ہینًا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمَیْنِ لَكَ'' ( پروردگارا! ہمیں اپنا مسلمان قرار دے ) اس میں ' اسلام' سے مراد اس کا وہ معنی ہے جوان کے (ابرا ہیم داساعیل کے ) شایان شان ہے اور جو الفاظ انہوں نے اپنی ذرّیت واولا دے لیے استعال کتے یعنی ''وَمِنْ دُرِّ يَتَنِيَنَا أُصَّةً قُسُلِمَةً لَّكَ'' (اور ہماری اولا د میں سے ایک امت کو اپنا مسلمان بنا) ان میں ' اسلام' معنی مراد ہے جو ''امت' کے شایان شان ہے کہ جس میں منافق ومومن ' مزور ایمان وعقیدہ رکھنے دالے اور مضبوط اعتقاد والے سب شامل ہیں اور سب کو ' مسلمان ''کہا جا سکتا ہے۔

جواب:

اس سوال کا جواب میہ ہے کہ ''تھم''اور'' دعا'' کی الگ الگ عیشیتیں ہیں اور وہ دونوں مختلف آثار کے حال ہیں لہذا ان میں سے سی ایک کا دوسر پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔ بنا ہرا سی حضرت پنج براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سی '' ظاہری اسلام کو قبول کر لینا ''تھم'' کے باب سے ہے نہ کہ دعا کے باب سے 'یعنی شریعت محمد میں میں کسی شخص کا شہادتین ادا کرنا ( تو حید و نبوت کا زبان سے اقرار کرنا ) اس کے ''مسلمان'' ہونے کے لیے اس لیے کا فی ہے تا کہ معاشر ہے میں دین خدا کی پا کیزہ خوشہو پھیل جائے اور اس کی عظمت کا چراغ اپنی مقد سر دشن سے دنیا نے انسانیت کے درویا م کو منور کر دے جس سے اس کے آئین ونظام حیات کے نفاذ واجراء کے لیے فضا سازگار ہو سکے اور اس کے سہار سالام کی اصل حقیقت کا شخط اور اسے ہر

یہ توب دیم 'اوردین کی قانونی خصوصیت 'لیکن جہاں تک' دعا'' کا تعلق ہے تو اس میں ظاہری خصوصیات و آثار کی بجائے اصل حقا کق طحوظ وحکم فرما ہوتے ہیں اور حقیقت الامر کا حصول مقصود ہوتا ہے اور حقیقی معنے میں خداوند عالم کی رضا و تقرب مطلوب ہوتا ہے اور اس میں کسی طرح کی ظاہر داری کی گنجا کنش ہی نہیں ہوتی 'اور انبیا ء کرام تو ویسے بھی ظاہر داری جیسے امور سے دور ومبرا ہیں اور انہیں ظاہری معیاروں سے کوئی سروکا رہیں ہوتا، لہٰذا حضرت ابرا ہیم کے بارے میں جس کھی

تفسيرالميز انجلد ا

جائے گا کہ انہیں اپنی ذرائیت واولا دکے لیے '' ظاہر داری'' کی حد تک اسلام کی دعا کرنے کی ہر گز ضرورت دخوا ہش نتھی ورنہ وہ اپنی ال خوا ہش کوا پنی ذرائیت واولا دیٹ پورا کرنے سے پہلے اپنے چچا (آ ذر) کے بارے میں پورا کرتے اوران سے اظہار برائت نہ کرتے اور جب انہیں معلوم ہو گیا کہ وہ خدا سے عداوت و دہنی رکھتا ہے تو اس سے اظہار برائت کے طور پر اپنی دعامیں یوں نہ کہتے : سورہ پشعراء، آیت ۸۹:

" وَلاتُخْزِنِيْ يَوْمَدِينَيْعَنُوْنَ لَى يَوْمَرَلا يَنْفَعُ مَالٌ وَّلا بَنُوْنَ أَنَّ اللَّهَ يَقَلَبِ سَلِيهِمْ "-(اور جُصاس دن رسوان کرجس دن لوگول کو مستقبروں سے سلطا کرلایا جائے گا (قیامت کے دن)، وہ دن کہ جب مال کوئی فائدہ دے گانہ اولا ڈسوائے اس شخص کے کہ جوابنے پروردگار کے حضور قلب سلیم (پاک و پاکیزہ دل) کے ساتھ حاضر ہوگا)۔

> اورنەبى يەدعاما ئىلىتى كەجسكا تذكرەسورە يەشىمراء، آيت ٨٣ يىل ان الفاظ مىل بوا: " وَاجْعَلْ لِّى لِيَسَانَ صِدْقِ فِي الْأَخِدِيْنَ

(اورمیرے لیے بعد میں آنے والوں میں سچی زبان قرار دے)

بلکه اس طرح دعا کرتے: ''واجعل لی لسان ذکو فی الآخرین'' (اور میرے لیے بعد میں آئے والوں میں ذکر خیر قراردے) لیکن انہوں نے ''ذکر خیر' پراکتفاء نہیں کی بلکہ ''لسان صدق' کی دعا کی جس سے مراد حقیقی معنے میں نیک نامی ہے اور چونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی توجہ قیامت کے دن حقیقی معنے میں نیک نامی کے حصول کی طرف تھی اس لیے بیہ کہنا بچا ہے کہ انہوں نے ظاہری اسلام یا ظاہر داری کی حد تک اسلام لانے کی دعا .....، پی ذریت واولاد کے لیے ... نہیں کی کیونکہ اس حد تک اسلام لانے میں نفاق ومنا فقت کار فرما ہوتی ہے جو کہ قیامت کے دن کی خوفنا ک رسوائی کا

بنابرایں بد بات ثابت ہوئی کہ حضرت ابراہیم فی جس اسلام کی دعا بینی اولا دو ذریت کے لیے کی وہ ظاہری اسلام ......ظاہر داری کی حدثت اسلام لانا ..... نہیں تھا بلکہ فتیقی اسلام مقصود تھا اور انہیں حقیقت اسلام سے نواز نا مطلوب تھا یہی وجہ ہے کہ انہوں نے کہا: '' اُھَمَةً ھُسْلِمَةً لَّکَ' ' ، اور اگر ظاہری اسلام اور نام کی حدثت مسلمان کہلانا مقصود ہوتا تو ''لَکَ '' کا اضافہ نہ کرتے بلکہ یوں کہتے :'' اُھَ تَھُسْلِمَةً گُنْ ناہوں نے ''لَکِن انہوں نے '' کَان اضافہ کر کے بیتا ہوا نام کی حدثت کے ایک کہ انہوں کے انہوں کے معان کہلانا مقصود ہوتا تو کی مراد ظاہری اسلام نہیں بلکہ فیقی اسلام ہے جو ظاہر وباطن دونوں میں کھمل طور پر پایا جاتا ہے۔

بعثت نبوی م کی دعا O" مَبَّنَاوَابُعَتُفِيهِمْ مَسُولًا مِّنْهُمْ" ( پروردگارا!ان میں ایک رسول کو انہیں میں سے مبعوث فرما)۔ پیالفا ظ<sup>ر</sup>حضرت ابراہیم <sup>م</sup> کی حضرت پیغیبر اسلام محموصلی اللّہ علیہ دا ّ لہ وسلم کے بارے میں دعا پرمشتمل ہیں <sup>ی</sup>ہی وجہ ب كما تحضرت ارشادفرمایا كرتے تھے: انا دعو قابر اھيمد ميں ابراهيم كى دعا بول -

روايات پرايك نظر

ج سے متعلق ایک فقیمی مسئلہ کتاب کافی میں کنانی سے مروی ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت ابوعبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ اگر کوئی شخص جج اور عمر ہ کے طواف میں ان دو رکعتوں کو پڑھنا بھول جائے جو" مقام ابراہیم" میں پڑھی جاتی ہیں تو اس سے لیے کیا تھم ہے؟ امام " نے ارشاد فرمایا: اگر وہ ابھی تک حکہ شہر ہی میں ہوتو مقام ابراہیم " میں آکردو رکعت نماز اداکر بے کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہی: " کو انتَّحِنُ دُوا مِن حَقَقَا مِر ابْدِ ہُمَ مُصَلَّى "، (اور تم مقام ابراہیم سے نماز کی جگہ بنادَ) اگر شہر حکہ سے کوچ کر چکا ہوتو میں اسے والپ کو سٹی شقا مور ابراہیم

مذکوہ بالا روایت سے مشابہ روایات کتاب ''التہذیب' شیخ طویؓ اور تفسیر العیاشی میں متعدد اسناد کے ساتھ ذکر کی گئی ہیں اور ' مقام ابراہیم " ' کے پاس یا اس کے پیچھے نماز ادا کرنے کے حکم کی ' خصوصیت' کے بارے میں بعض روایات میں یوں ذکر ہوا ہے '' لیدس لاحل ان یصلی رکعتی الطو اف الاخلف المقام '' ( کسی کو مید قن حاصل نہیں (جائز نہیں ) کہ وہ دور کعت نماز طواف ' مقام ابراہیم " کے پیچھے' کے علاوہ کسی اور جگہ ادا کرے ) اور اس خصوصیت کے دلیل ہے ہے کہ آیت میں لفظ ' من' اور لفظ ' مصلی ' ذکر ہوا ہے ( وَ انْتَحِنُ وَ اِ مِنْ اِ مِنْ مَقَامِ اِ بُواس

سیت اللد کی پا کیزگی کامعنی تفسیر فتی میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے آپ ؓ نے " آن طَقِّرًا بَيْتِیَ لِلطَّآ بِفِيْنَ · · · (اور میر ے گھر کو پاک کر وطواف کرنے والوں کے لیے .....) کی تفسیر میں ارشاد فرمایا: اس سے مراد میہ ہے کہ ''مشر کوں کو اس سے دور کردؤ'۔ خانہ ءخدا میں داخل ہونے کی نثر ط کتاب کانی میں ایک روایت ذکر کی تن حضرت امام جعفر صادق " نے ارشاد فرمایا کہ خداوند عالم نے اپنی مقدس کتاب میں ارشاد فرمایا ہے: '' طَهِّرَا بَدَيْنِیَ لِلطَّآ بِفِيْنَ وَالْعَلِفِيْنَ وَالَّرُ كَعَّرالسُّجُوْدِ '' (میر ے گھرکو پاک کر وطواف کرنے دالوں کے لیے اور اس کے مجاروں ۔۔اعتکاف بیضے دالوں۔۔اور اس میں رکوع و محود کرنے دالوں کے لیے) لہٰذا کمی شخص کو اس وقت تک مکہ میں داخل نہیں ہوتا چا ہے جب تک کہ وہ پاک دطا ہر نہ ہوا در ہر طرح کی نی الوں وغیرہ سے ایٹ آپ کو پاک نہ کر لے۔

مذکورہ بالا روایت میں جو تکم بیان کیا گیا ہے وہ کئی دیگر روایات میں بھی مذکور ہے اس روایت میں خاند ، کعبہ میں داخل ہونے والوں کے لیے پاک و پا کیزہ ہونے کا تکم اس لیے دیا گیا ہے کہ خانہ ، کعبہ پاک و پا کیزہ رہے۔اور یہ بات زیر بحث آیت کے ساتھ درج ذیل آیت کے ضمیمہ سے واضح طور پر ثابت ومعلوم ہو سکتی ہے: سورہ ، نور، آیت ۲۲:

" " الطَّيِّبَتُ لِلطَّيِّبِيْنَ وَالطَّيِّبُوْنَ لِلطَّيِّبَتِ" ....، (پاک عورتی، پاک مردوں کے لیے بیں اور پاک مرد، پاک عورتوں کے لیے بیں )۔

واستان ابرا بیمی کے تاریخی حوالے تفسیر مجمع البیان میں حضرت ابن عباس سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام ، اساعیل اور اہرہ \* کو کم میں لاتے اوروہ دونوں وہاں سکونت پذیر ہو گئے کچھ عرصہ گزرجانے کے بعد قد بیلہ ' جربم' کے لوگ بھی وہاں آ کرآباد ہوئ اس دوران حضرت اساعیل نے اس قد بیلہ کی ایک خاتون سے شادی کی پھر حضرت ہجر ہم' کے لوگ بھی وہاں آ ابرا ہیم نے ساسا عیل سے طلاقات کرنے کے لیے ..... جناب سمارہ سے اجازت ما گلی حضرت مارہ نے اس شرط کے ساتھ ابرا ہیم نے ساسا عیل سے طلاقات کرنے کے لیے ..... جناب سمارہ سے اجازت ما گلی حضرت سارہ نے اس شرط کے ساتھ اجازت دی کہ دوہ (ابرا ہیم ) اپنی سواری سے بنچ ندا ترین خصرت ابرا ہیم \* کمد نشریف لائے ، حضرت ہا جرہ انقال کر چکی قضی لبذا آ پ حضرت اساعیل کے تصراح کار نے اوران کی ذوجہ سے لوچھا کہ تمہارا شو ہر کہاں ہے؟ اس نے جواب دیا کر چکی وقت تھر پڑ میں ہیں دہ شرک راسا کی کے تعری کی کہ دورت پی کہ میں اخری سے ، کار کے معان کر چکی میں نے پاس بچھ ہے ادر ایم ان پی سواری سے نیچ ندا ترین کے معرت ابرا ہیم \* کمد نشریف لائے ، حضرت ہا جرہ ان کر چکی وقت تھر پڑ میں ہیں دہ شرک کی کے گھر آتے اور ان کی ذوجہ سے لوچھا کہ تمہارا شو ہر کہاں ہے؟ اس نے جواب دیا کہ دہ میر نے پاس بچھ ہے اور نہ ہی کوئی آ دمی میر سے ہاں موجود ہے حضرت اساعیل مدود جم ہے اس کی جواب دیا کہ دیو شوہ ہر آ نے تو اس میں اپنا ہوا ہے کہ ہم ان داری کے لیے بچھ سے ہو اس کہ ہو ہو ہوں کی کر شرکار کے لیے جائی کر تو ہوں ہو ہم ان شوہ ہر آ نے تو اس سلام کہنا اور اسے میر اپیغام دینا کہ اسی درواز دی کی چوکھ بدل دور خصرت ابرا ہیم ہی کہ کر دیواں سے چل

آیا تھا؟ اس نے نہایت بے احترامی کے ساتھ کہا کہ ہاں! ایک بوڑ ھا آ دمی آیا تھا' حضرت اساعیلؓ نے یو چھا! توانہوں نے تم سے پچھ کہا؟ اس نے جواب دیا: اس نے آپ کے لیے سلام کے بعد یہ پیغام دیا کہ ان سے کہنا کہ اپنے دروازہ کی چوکھٹ بدل دؤ حضرت اساعیلٌ بات کو سمجھ گئے اورانہوں نے اسے طلاق دے کرایک اور خاتون سے شادی کرلیٰ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے پچھ صد کے بعد پھرا پنی زوجہ 'سارہ'' سے اجازت طلب کی تا کہ مکہ جا کر اساعیل سے ملاقات کریں' سارہ نے پہلے کی طرح اس شرط کے ساتھ اجازت دی کہا پنی سواری سے نہ اتریں ٔ حضرت ابراہیم ؓ دوبارہ حضرت اساعیلؓ کے گھر تشریف لائے اور دروازہ پر کھٹر ہے ہو کران کی زوجہ سے یو چھا کہ تمہارا شو ہر کہاں ہے؟ اس نے جواب دیا کہ وہ شکار کے لیے گئے ہوئے ہیں اور انشاءاللہ بہت جلد واپس آجائیں گئ آپ آئیں اور تشریف رکھیں' حضرت ابراہیم \* نے پوچھا' آیا تمہارے پاس مہمان داری کے لیے پچھ ہے؟ اس نے کہا: جی ہال میہ کہہ کر وہ دودھادر گوشت لے آئی ادران کے سامنے حاضر کردیا ٔ حضرت ابرا ہیمؓ نے اس کے لیے خیرو برکت کی دعا کی اگر وہ محدرت اس دن روٹی یا جو یا تھجور لے آتی تو آج مکہ پوری دنیا میں گندم جواور تعجور کا سب سے بڑا مرکز ہوتا' ہبر حال حضرت اساعیل کی زوجہ نے عرض کی کہا ہے معزز مہمان! تشریف لائے ادرا پنی سواری سے اتریں تا کہ میں آپ کا سردھودوں جعفرت ابراہیم سواری سے نداتر ے دہ ان کے سرکو دھونے کے لیے ''مقام'' (مخصوص پتھر) لے آئی اور حضرت ابراہیم نے اس پرا پنا ہیر رکھا تو اس پر ان کے پاؤں کا نشان نقش ہو گیا'اس نے ابراہیمؓ کے سرمبارک کی دائمیں جانب کو دھویا اور پھر''مقام'' کوان کے بائمیں طرف رکھا ادران کے سر مبارک کی باعی جانب کودھویا، تاہم اس پتھر پر حضرت ابراہیم " کے پاؤں کے نشان باقی رہ گئے اس کے بعد ابراہیم نے اس خاتون سے کہا کہ جب تمہارا شو ہر آئے تواہے ہمارا سلام کہنا اورا سے بیہ پیغام دینا کہ تمہارے درواز ہ کی چوکھٹ بالکل صحیح و یا ئدار ہے جب حضرت اساعیل تشریف لائے تو انہوں نے اپنے والد بزرگوار کی خوشبوسوکھی اورا پنی زوجہ سے دریافت کیا کہ آیا کوئی صاحب یہاں آئے تھے؟ اس نے کہا: جی ہاں ایک بزرگ شخصیت یہاں تشریف لائی تھیں اور وہ نہایت یا کیزہ و با کردار انسان بتھے، ان کا چیرہ نورانی اور نہایت خوبصورت تھا' اور انہوں نے مجھ سے بید کہا اور میں نے ان سے بید کہا' لیعن حضرت ابرا ہیم کے ساتھ ہونے والی گفتگو بیان کی اور کہا کہ میں نے ان کے سرمبارک کودھویا ادر بیدد کیھتے ان کے پاؤں کے نشان ابھی تک اس پتھر پر باقی ہیں حضرت اساعیل نے اس کی بات س کرفر مایا کہ وہ میرے ( والد بز رگوار ) ابرا ہیم تھے۔ تفسیر فتی میں بھی اسی طرح کی ایک روایت ذکر کی گئی ہے۔

حضرت ابرا ہیم کا قصدامام صادق کی زبانی تفسیر تمی ہی میں حضرت امام جعفر صادق سطح سطول ہے آپٹے ارشاد فرمایا: حضرت ابراہیم علیہ السلام'' بادیۃ الشام' میں تشریف لائے اور وہاں سکونت پذیر ہو گئے جب حضرت ہاجرہؓ کے بطن سے حضرت اساعیل کی ولادت ہوئی تو سارہؓ نہایت خمکین ہو سمیں کیونکہ ان سے کوئی اولا دند تھی لہٰذاوہ ہاجرہؓ ۔۔۔ سے حسد کرتے ہوئے ۔۔۔ابراہیم سلو تی

رہتی تھیں اورانہیں اذیت وآ زار پہنچاتی رہتی تھیں' حضرت ابرا تیمؓ نے خدا کے حضور شکایت کی خداوند عالم نے حضرت ابرا ہیم ؓ کودحی کی کہ ''عورت ٹیڑھی پہلی کی مانند ہے اگراہے اس کے حال پر چھوڑ دوتو اس سے استفادہ کر سکو گے اور اگراہے سیدھا کرنے لگے تودہ ٹوٹ جائے گی' پھرخداوند عالم نے ابراہیم کو عکم دیا کہ اساعیل ادراس کی ماں کو یہاں (بادیۃ الشام) سے کہیں دورلے جاؤ حضرت ابراہیمؓ نے بارگاہ الہی میں عرض کی کہ انہیں کہاں لے جاؤں؟ خدادند عالم نے فرمایا: میرے حرم میں لےجاؤ کہ جسے میں نے امن کی جگہ قرار دیا ہے اور وہ''زمین'' کا وہ علاقہ ہے جسے میں نے سب سے پہلے پیدا کیا ہے لینی مکہ پھر خداوند عالم نے ''جرائیل'' کو آسان سے ''براق' دے کر بھیجا' جرائیلؓ نے اساعیلؓ ہاجرۃ اور ابراہیم کواس میں بٹھا یا اور چل پڑے راتے میں جہاں بھی درخت' کھیت اورخل (کھجور کے درخت) نظر آتے تو حضرت ابرا ہیم ؓ، جبریلؓ سے كتح كم يس يهال رك جاعين جريل جواب ديت كدائهمى چلتے رون چلتے رون ميل ميهاں تك كد كمديني كئے اور جريل نے انہيں اس جگہ پراتاراجہاں خانہ العبہ بے حضرت ابراہیم سارہ سے دعدہ کر چکے تھے کہ اس کے پاس والیس آ نے تک سواری سے ینچنہیں اتریں گے لہٰذا اساعیل اور ہاجرہ وہاں اتر گئے وہاں ایک درخت تھا حضرت ہاجرہ نے اپنی چادر اس درخت پر تان دی اوراس کے سامید میں بیٹھ گئے جب حضرت ابراہیٹم ان سے رخصت ہونے لگے تا کہ سار ہ کے پاس واپس جائیں تو حضرت ہاجرہ نے کہا: اے ابراہیم! آپ چہیں ایس جگہ چھوڑ کر جارہے ہیں جہاں کوئی مونس وغنوار نہیں اور نہ ہی یانی وسبزہ ہے (بآب و گیاه جگد!)- حضرت ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا: خدادند عالم نے مجھے ایسا کرنے کا تھم دیا ہے لہٰذا وہ خود تمہارا نگہبان ہے اور دہ تمہاری مشکلوں کو آسان کردے گا ابراہیم یہ کہ کرروانہ ہو گئے جب کداء ( ذی طوی کے علاقہ میں ایک بِهارُ) بِنِيجَة ومرُكرد يمااور بارگاه الهى مي عرض كى: " مَ بَبَنَ إِنِي أَ سَكَنْتُ مِنْ ذُسِّ بَيَتِي بِوَادٍ عَدْرِ فِرِي ذَمَرَ عِ عِنْدَا بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ لا مَبَبَنَا لِيُقِبْهُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ اَفْيِدَةً حِنَ النَّاسِ تَهْوِنَى إِلَيْهِمُ وَاتُرُقْهُمُ مِّنَ الشَّرَاتِ لَعَلَّهُمُ يَشْكُرُونَ `` (پروردگارا! ميں في اپنے بارہ ، جگر كوايك بے آب و گياہ علاقہ ميں تير بے گھر کے باس سكونت دى ہے پر در دگارا! تا کہ دہ نماز قائم کر سکیں للہٰ الوگوں کے دلوں کوان کی طرف متوجہ کر دے ادرانہیں طرح طرح کے پچلوں کارز ق عطافرہا تا کہ تیر یے شکر گزار ہیں)۔ حضرت ابرا ہیم یہ دعا ما تک کرچل پڑنے حضرت ہاجرہ اپنے فرزند اساعیل کے ساتھ وہاں تھہر گئیں جب دن چڑ ہاتوا ساعیل کو پیاس لگی ہاجرۃ پانی کی تلاش میں دوڑیں اور صفا کی پہاڑی پر چڑ ھ کئیں، وہاں سے یانی کی چیک نظرآ ئی …… سراب کودیکھا……تواسے یانی شمجھااورکوہ صفاسے اتر کراس کی طرف دوڑین جب' مروہ' پنچیں تو اساعیل ان کی نظروں سے غائب ہو گئے واپس کوہ صفا کی طرف دوڑیں اور پھر پہلے کی طرح سراب کود یکھااور پانی سمجھ کراس کی طرف دوڑیں اور پھر پہلے کی طرح سراب کودیکھااور پانی سمجھ کراس کی طرف جلدی جلدی گئیں 'سات مرتبہ انہوں نے ایسا کیا ساتویں بارجب مروہ پنچیں تواساعیل کودیکھا اساعیل کے پاؤں کے بیچے سے پانی بہتا ہوانظرآیا ٔ جلدی جلدی دالپس آئيں اور پانى كے گردريت جمع كردى كيونك پانى بہاجار ہاتھالېذاات روك كراس جگه كو بھر ديا اى ليے اس كانام' زمزم' بو گیا ( کیونک، زم ، کامعنی بحردینا ہے) اس دقت قبیلہ، 'مجرهم ، کےلوگ دہاں سے قریبی علاقہ ' ذی المجاز ' اور ' عرفات ' میں

آباد ہو چکے تھے۔ جب مکہ میں پانی نکلاتو پرندے اور جانو راس کے گردجت ہو گئے۔ قبیلہ ، ' جرهم' کے لوگوں نے جب سیسب م مجھد یکھاتو دہاں آئے اور دیکھا کہ ایک خاتون اپنے کمسن بچے کے ساتھ دہاں سکونت پذیر ہے اور دونوں ایک درخت کے سایے میں بیٹھے ہیں اور بیہ پانی انہی کے لیے زمین سے لکلا ہے توانہوں نے حضرت ہاجرہ سے پوچھا کہ آپ کون ہیں اور سیہ بچہ جوآ ب کے ساتھ ہے اس کا کیا ماجرا ہے؟ اور آ پ اس حال میں یہاں کیونکر سکونت پذیر ہیں؟ حضرت ماجرة نے جواب دیا کہ میں حضرت ابراہیم خلیل الرحمان کے بیٹے کی ماں ہوں اور سہ بچہان کا (ابراہیم کا) بیٹا ہے۔خدانے انہیں تھم دیا ہے کہ وہ ہمیں یہاں سکونت پذیر کریں اور انہوں نے خدا کے فرمان پڑمل کرتے ہوئے ہمیں یہاں چھوڑا ہے ۔ قبیلہ کے لوگوں نے کہا اگر آپہمیں اجازت دیں توہم آپ کے قریب سکونت پذیر ہوجائیں حضرت ہاجرہ نے جواب دیا کہ حضرت ابراہیم کے آ نے کا انظار کریں نئین دن کے بعد حضرت ابراہیمؓ اپنی زوجہ مسلحفرت ہاجرۃ مسلورا پنے بیٹے مسلحفرت اساعیلؓ مسل سے ملنے آئے تو حضرت ہاجرہ نے ان کی خدمت میں عرض کی کہ قبیلہ ،''جرهم'' کے لوگ اس علاقہ میں رہتے ہیں وہ یہاں آئے تھے اور آپ سے اس بات کی اجازت طلب کرتے تھے کہ یہاں ہمارے قریب آ کر سکونت پذیر ہوجا عیں تو کیا آپ اس بات کی اجازت مرحمت فرماتے ہیں؟ حضرت ابراہیمؓ نے ارشاد فرمایا: ہاں! کوئی حرج نہیں ٔ حضرت ہاجرؓ نے قبیلًہ والوں کواجازت دی اور دہ لوگ دہاں آ کرآباد ہو گئے اور انہوں نے اپنے خیمے لگا دینے ٔ۔ اس طرح حضرت ہاجرۃ اور حضرت اساعیل ان لوگوں سے مانوس ہو گئے ادران سے تنہائی کا احساس جاتا رہا'۔ جب حضرت ابراہیم دوبارہ تشریف لائے تو وہاں بہت سے لوگوں کودیکھااوران کی چہل پہل کودیکھ کر بہت خوش ہوئے جب حضرت اساعیل پاؤں چلنے کے قامل ہوئے توقیبیلہ <sup>د د</sup> جزهم'' سے ہر صف نے ایک یا دو بکریاں انہیں ہدیہ وتحفہ کے طور پر دیں اور حضرت ہا جر ہ اور اساعیل ان بکریوں کے ذریعے اپنا گزراد قات کرنے لگے۔ جب حضرت اساعیلٌ بالغ ہو گئے اس دفت خدادند عالم نے حضرت ابراہیم \* کوخانہء کعب تعبیر كرف كاظم ديا.....

(امامؓ نے ارشاد فرمایا) پی جب خدانے ابراہیم \* کوخانہ ، کعب تعبیر کرنے کا تھم دیا تو انہیں معلوم ندتھا کہ س جگہ پر بیت اللہ کو تعمیر کرین خدانے جرئیل کو بھیجا اور اس نے اس جگہ کی نشاند ہی کی حضرت ابرا ہیمؓ نے خانہ ، کعب تعبیر کرنا شروع کیا اور حضرت اساعیل \* ذی طوئی \* سے پتھر اٹھا اٹھا کر لاتے شخ خانہ ، کعبہ کی دیواریں نو ہاتھ او ٹی تعمیر ہوگئیں ۔ پھر ابرا ہیمؓ نے اساعیل کو \* حجر الاسود \* کی جگہ بتائی اور اسے وہاں سے نکال کر اس جگہ نصب کر دیا جہاں اس وقت موجود ہے جب عمارت نے اساعیل کو \* حجر الاسود \* کی جگہ بتائی اور اسے وہاں سے نکال کر اس جگہ نصب کر دیا جہاں اس وقت موجود ہے جب عمارت کا کا مکمل ہوگیا تو ابرا ہیمؓ نے اس کے دودر داز سے دکھا کہ مشرق کی جانب اور دوسر امغر ب کی جانب ۔ مغربی دو از کو \* مستجاز \* کہا جاتا ہے ۔ پھر درخت کی ٹہنیوں اور او خرنا می خوشبو دار گھاس اس پر ڈال دی اور حضرت ہا جرہؓ نے اپن وہ ع ( چادر ) جسے انہوں نے اپنے او پر خیمہ کی ماند بنایا ہوا تھا اور اس کے خوشہو دار گھاس اس پر ڈال دی اور حضرت ہا جرہؓ نے اساعیل ( چادر ) جسے انہوں نے اپنے او پر خیمہ کی ماند بنایا ہوا تھا اور اس کے خوشبو دار گھاس اس پر ڈال دی اور حضرت ہا جرہؓ نے اساعیل ( چادر ) جسے انہوں نے اپنے او پر خیمہ کی ماند بنایا ہوا تھا اور اس کے نیچ زندگی گزار در ہے متھا سے کو ہر دار ای اس عرب خان کے اس علی اس طرح خانہ ، عمر کی در دار ہوں اسے کر اور ای ای میں تھا ہوں کے اس کر ہو ہے اس کے بعد ابراہیم \* واساعیل زند جے \* ادا کیا \* تھو ہی ذی الحجر کو \* تروین کے دن حضرت جبر تیل ٹا زل ہو ہے اور حضرت ابرا جبم سے کہا: ان کس کی خان کی خان کی خان کی خانہ ہو ہو ہوں اور این کی خان کی خان کی خان کر دی خان ہو ہو کی اور ای کی خان کی خان کی خور کی کر کر کر کی خان ہے کر در ان میں خان کی خان کی خان کر کر کی خان ہو ہو کر خان کے خور کر کا کے خور کر کا کر کی کر خان ہو ہو کر کر کر کی کر کر کر کی خان ہے جب کر در دان ہو کر خان ہے خان ہو کر نا کی خور ہو کی اور کی خان کر خان ہے خان ہے کر دائر ہو کے دار اور پر خان ہے کر کی خان ہے جب کی در از میں کے خان ہے خان ہے دی دھن ہے دو خان ہے خان ہے کر کی خان ہے کر ہو تے اور کر کی خان ہے کر کی خان ہے کر خان ہے کر خان ہے ہو کر خان ہے خان ہے کر خان ہے کر خ

اب تک ہم نے جو کچھ ذکر کمیا ہے وہ خانہ العد کو تعدید کی تعمیر کے سلسلے میں وارد ہونے والی روایات میں بیان کئے گئے مطالب کا خلاصہ ہے۔ لیکن بعض دیگر روایات میں اس واقعہ کے تذکرہ کے ضمن میں مید بھی ذکر کمیا گیا ہے کہ خانہ العد ک کے دوران کٹی مجززات ......خارق العادت امور بھی رونما ہوتے ہیں مثلاً بعض روایات میں ہے کہ کعبد سب سے پہلے نور کاقبہ " قاجو آدم پر نازل ہوا تھا اور اس جگھ پر اترا جہاں حضرت ابر اہیم نے بیت اللہ تعمیر کیا اور طوفان نوح میں پہلے نور کاقبہ حالت میں باقی تھا طوفان نے ساری دنیا کو اپنی لیپیٹ میں لے لیا اور سب پچھ پانی کی طوفان نوح میں تباہ ہو گیا گر خار داوند عالم نے اس قبہ ونور کو اٹھا لیا اور بیت اللہ کی جگر تی نہ ہوتی ای وجہ سے اس کی طوفان نوح میں تباہ ہو گیا گر خداوند ہوا یہ خرق ہونے سے دیچ گیا .....)

بعض روایات میں وارد ہواہے کہ خداوند عالم نے بیت اللہ کی بنیادیں بہشت سے نازل کیں۔ بعض روایات میں ہے کہ'' حجر الاسود'' بہشت سے نازل ہوااور شروع میں برف سے زیادہ سفید تھالیکن کا فروں یے نجس ہاتھ لگئے سے سیاہ ہوگیا۔

کوہ ایونبیس نے امانت واپس کردی کافی میں حضرت امام محمد باقر \* یا حضرت امام جعفر صادق \* مے منقول ہے انہوں نے ارشاد فرمایا: خداد ندعالم نے ابرا جیم \* کو حکم دیا کہ کعبر کو تعمیر کی بنیا دوں کو اونچا کریں اور لوگوں کو جح کے اعمال دمنا سک سے آگاہ کریں چنانچہ حضرت ابرا جیم \* واساعیل ہر روز کعبہ کی تعمیر میں مصروف رہے تھے یہاں تک کہ حجر الاسود کے مقام تک پہنچ گے تو ''ابونبیس'' نے آواز دے کران سے کہا کہ میرے پاس آپ کی ایک ''امانت'' ہے اور اس نے ''حجر الاسود' ان کے حوالہ کر دیا خصرت ابرا جیم نے اسے اس کے خصوص مقام پر نصب کردیا۔ بہشت کے تین پتھر تفسیر العیاشی میں'' ثوری' کے حوالہ سے مذکور ہے اس نے کہا کہ میں نے حصرت ابوجعفر امام محمد باقر علیہ السلام سے حجر الاسود کے متعلق دریافت کیا تو آ نجنابؓ نے ارشاد فرمایا: بہشت سے تین پتھر آئے تصر(ا) حجر اسود کہ جسے ابرا ہیم " نے امانت کے طور پر لیا (۲) مقام ابراہیم " (۳) حجر بنی اسرائیل (دہ پتھر جس سے حضرت مولیٰ علیہ السلام نے پانی کے حیثے بہائے تھے )۔

بعض روايات مي ب كد جرالاسود دراصل ايك فرشته تفا-

مذکورہ بالامطالب شیعہ وی فریقین کی روایات میں مذکور ہیں اگر چدوہ روایات تواتر کی حد تک نہیں پہنچتیں ، نہ الفاظ کے اعتبار سے اور نہ معانی کے لحاظ سے کیکن ایسا بھی نہیں کہ دینی معارف کے باب میں اس طرح کی روایات موجود نہ ہوں ، حقیقت سہ ہے کہ ان سے مشاہر روایات دینی علوم ومعارف میں کم ومیش طی ہی جاتی ہیں لہٰذا سرے سے ان کا انکار کر دینا درست نہیں۔

اور جہاں تک قبر نور کے آدم پر نازل ہونے اور ابراہیم " کے بذرید' براق'، مکه آنے اور ان جیسے دیگروا قعات کا تعلق ہے تو میرسب پچھ کرامات اور مجزات (خارق العادت امور) میں سے ہیں اور ان کا ناممکن ومحال ہونا کسی دلیل سے ثابت نہیں، خاص طور پر جب میچی ثابت ہے کہ خداوند عالم نے اپنے پی پخبروں کو ان جیسے کثیر مجزات عطافر مائے ہیں اور کرامات سے نواز اہے اور قرآن مجید میں کثرت کے ساتھ ان کا تذکرہ کیا گیا ہے تو ابراہیم ہے جو الد سے مذکور وا قعات پر

اورجن روایات میں کعبد کی بنیا دوں ..... یاد یواروں ..... اور چر الاسودا ورجر المقام کے بہشت سے نازل ہونے کا تذکرہ کمیا گیا ہے کہ جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ پھر مقام ابرا ہیم کی موجودہ جگہ کے بنچے مدفون ہے اوران جسے دیگر مطالب ! تو ان کے متعلق ہم بیان کر چکے ہیں کہ اس طرح کے مطالب پر شمست کٹی روایات دینی معارف کی بابت موجود ہیں یہاں تک کہ بعض نبا تات اور چھلوں وغیرہ کے متعلق بھی روایات موجود ہیں کہ وہ بہشت سے نازل ہونے کا پر کہ خاص کی بی جہم سے آئی ہے یا اس کا تعلق دوزخ کی آگ کے بھڑ کتے ہوئے شعلواں سے ہوغیرہ ۔

اسی زمرے میں وہ روایات بھی آتی ہیں جن میں ''طینت'' کے بارے میں مذکور ہے کہ نیک وسعاد تمند افراد کی طینت ، بہشت سے ہادر شقی و بر بخت لوگوں کی طینت '، جہنم' سے ہے یا یہ کہ پہلے طبقہ یعنی نیک وسعاد تمند افراد کی طینت ، ''علیین'' سے اور دوسر پے طبقہ (اشقیاء) کی طینت '' سجین' سے ہے'اور ای طرح وہ روایات بھی اسی باب سے ہیں جن میں مذکور ہے کہ برزخ کی بہشت زمین کے فلال علاقہ میں اور برزخ کا جہنم فلال علاقہ میں واقع ہے اور ہے کہ قبر یا تو بہشت کے بار

#### 474

تفسيراكميز انجلد ا

میں ہرصاحب بصیرت محقق اور روایات واحادیث کا تتنع و چھان میں کرنے دالا آگاہ ہوسکتا ہے جیسا کہ ہم نے ذکر کیا ہے اس طرح کی روایات کثرت کے ساتھ موجود ہیں لہذا نہ توان سب کو مستر دکیا جا سکتا ہے اور نہ ان کے سلسلہ سند اور آئمہ محصومین کی طرف ان کی نسبت کا سرے سے انکار ممکن ہے کیونکہ ان تمام روایات کا تعلق معارف المہید سے ہے کہ جن سے آگا ہی حاصل کرنے کی ترغیب قرآن مجید میں دلائی گئی ہے اور ان کی بابت محصومین علیم مالسلام سے منقول معتر روایات بھی حاصل سے کلام الہی میں مذکور اس بیان کی تصدیق ہوتی ہے کہ ہم عالم طبیعت میں جن چیز وں کا مشاہدہ کرتے ہیں دوہ سب خداد ند عالم کی طرف سے نازل ہوئی ہیں بلکہ ان کے علاوہ دوسری تمام موجود ات بھی خدا کی طرف سے آئی ہیں ان میں سے جو پیزیں ''خیز' اور اچھی ہیں یا ''خیز' کا وسیلہ وسب اور طرف ہیں وہ بہشت سے آئی ہیں اور بیشت ہی کی طرف لوٹ اور جو چیز میں ''شر'' اور بری ہیں یا ''شر'' کا وسیلہ وسب اور اس کی نظرف میں آئی ہیں اور اس کی طرف لوٹ میں گئی خداد ند عالم

··· وَإِنْ مِنْ شَىٰ عِالَا عِنْدَا نَخْذَ آبِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَا بِقَدَ مِعْلُوْمٍ.

(ہمارے پاس ہر چیز نے خزانے موجود ہیں اور ہم ہر چیز کو معلوم انداز بے سے مطابق نازل کرتے ہیں) اس آیت میں بید حقیقت بیان کی گئی ہے کہ عالم ہت تی کی تمام موجودات، خداوند عالم کے پاس غیر محدود اور ہر طرح کی نقذ پر وانداز بے سے بالاتر وجود کے ساتھ موجود ہیں اور جب خدا انہیں نازل کرنا چاہتا ہے تو اس وقت ہر چیز کے وجود کی حد مقرر و معین کر کے نازل کرتا ہے، اس کی دلیل ہی ہے کہ آیت میں لفظ<sup>ور</sup> تنزیل' ذکر کیا گیا ہے جس کا معنی ندر بچی طور پر نازل کرنا ہے ۔ سہر حال میں آیت سے سورہ حجر، ۲۱ سے ، ہر چیز کے خدا کی طرف سے نازل ہونے کو بطور 'دعموم' بیان کرتی ہے۔ اس کے علاوہ بعض آیات میں کٹی چیز وں کا بالخصوص نام کے ساتھ مذکرہ کیا گیا ہے کہ آہیں خدا نے نازل فر مایا ہے'

> سوره، زمر، آیت ۲: \* وَ أَنْزَلَ لَكُمْ قِنَ الْأَنْعَا مِر تَمْنِيَةَ أَزْقَ آج ". (اورخدائے چو پایوں میں سے آٹھ جوڑ تے تمہارے لیے نازل کے)۔ سورہ ءحدید، آیت ۲۵: \* وَ اَنْدَرَّ لَنَا الْحَوِيَّ بَنَ ، (اورہم نے لوہا نازل کیا)۔ سورہ ءذاریات، آیت ۲۲: \* وَ فِ السَّمَاءَ مِ ذُقُكُمْ وَ مَ اَتُوْ عَدُوْنَ "...، (اور آسان میں ہے تمہارارز ق اوروہ جس کاتم سے وعدہ کیا گیا ہے)۔

ان آیات کے معانی کی بابت تفصیلی تذکرہ بعد میں ہوگاانشاءاللہ تعالیٰ پس دنیامیں ہر چیز خداوند عالم کی طرف سے نازل کی گئی ہے اور خدانے ان تمام موجودات کی بازگشت کے بار۔ میں بھی داضح طور پرارشا دفر مایا ہے کہ پیسب خدا کی طرف لوٹ جائمیں گی ملاحظہ ہو: سوره ، تجم ، آیت ۲ ۴۰: \* "وَاَنَّ إِلَى مَبِّكَ الْمُنْتَهَلَى ".... (اور تیرے پروردگار کی طرف ہی بازگشت ہوگی)۔ سوره عِلْقِ ، آیت ۸: \* إلى مَ بِتِكَ الرَّجْلِي "... (تير بروردگار كى طرف واپس جانا ہے) سوره ءمومن، آیت ۳: \* إلَيْدِ الْمَصِيْدُ .... (اوراسى كى طرف لوك كرجانا ب) سوره ءشوريي، آيت ۵۳: \* أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيْرُ الْأُمُوْسُ \* • • • • (يا دركُوالله كَاطرف تمام امورك با زَكْشت ہوگى) -ان کے علاوہ بھی کثیر تعداد میں آیات موجود ہیں جن میں خدا کی طرف سے نازل کی جانے والی اشیاء کا بالخصوص ناموں کے ساتھ پابالعموم تذکرہ کیا گیا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ بیہ بات بھی قامل ذکر ہے کہ بیہ آیت (سورہ ، ججر، ۱۲) اس حقیقت کو بیان کرتی ہے کہ تما اشیائ … موجودات عالم ……اپنے وجود میں آنے کے بعداور بازگشت تک کے مراحل میں انہی تقاضوں کی تحمیل کی راہ ب گامزن ہوتی ہیں جوان کے وجود کے آغاز میں ان ہے مربوط ہوجاتے ہیں اورانہی کی بنیاد پر ان کی نقد بر کی جہت وسمنہ متعین ہوتی ہے خواہ سعادت وخوش بختی ہویا شقادت و بختی اور خیر ہویا شرّ۔ چنا خیہ درج ذیل آیات مبار کہ ہے بھی اس مات كاثبوت ملتاب: سورهءاسريٰ آيت ۸۴: \* " قُلْ كُلٌ يَعْهَلُ عَلى شَاكِلَتِهِ ".... (بر محص ابنى فطرت مح مطابق كام كرتا ہے) -سورهء بقره، آیت ۸ ۱۴: \* "وَلِحُلٍّ وَجْهَةٌ هُوَمُوَلَّيْهَا ".... (مرض ٤ ليمايك ست معين ٢ وه ال كى طرف منه كتر موا ے)۔ ان آیات کی بابت تفصیلات بعد میں ذکر کی جائیں گی یہاں ان آیات کے تذکرہ سے ہمارا مقصد سہ ہے کہ اجمال طور پراس امرکا ذکر کر کے اینی بحث کواختیا می صورت دیں کہ جن روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ بیہ مادی اشیا ی .....عالم ماد وطبیعت میں پائی جانے والے موجودات …… یا تو بہشت سے آئی ہیں یاجہنم سے اُنہیں اس صورت میں صحیح قرار دیا جا سکز

<u> ነ</u>ለዮ

تفسيراكميز انجلد ا

ہے جب ان موجودات کا تعلق لوگوں کی سعادت یا شقادت سے ہو کیونکہ وہ ای صورت میں قر آن مجید کے ان اصولوں سے ہم آ ہنگ ہوں گی جو کسی حد تک .....فی الجملہ .....مسلم الثبوت ہیں' تا ہم اس کا مطلب بیزہیں کہ ان تمام روایات کو صحح قرار ویا جائے اوران میں سے ہرایک کو ہر طرح کے شبہ داعتر اض سے پاک سمجھ کراس کا سہارالیا جائے (مزید غور کریں)۔

روایات کے متعلق ایک قول اوراس کا جواب اس مقام پرکس صاحب نے بدیات بھی کہی ہے کہ بیتمام روایات (جن میں کہا گیا ہے کہ تمام اشیاء یا تو بہشت سة أنى بين ياجهم سے) درست نبيس كيونكه آيت شريفه « وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْدِهِمُ الْقُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْلِعِيْلُ · · · ے بظاہر مید مطلب ثابت ہوتا ہے کہ ان دوبزرگواروں (ابراجیم " واساعیل ) نے بت پر سنوں کی سرز مین میں خاند کعبد کواس لیے بنایا تا کہ دہاں اللہ تعالیٰ کی عبادت ہجالائی جائے کیکن بعض قصہ گولوگوں نے جن کی پیردی کٹی مفسرین نے بھی کی ہے ایسے مطالب پیش کئے ہیں جن کا اشارہ قرآن مجید میں کہیں نہیں ملتا بلکہ وہ قرآن مجید کے بیان کردہ مطالب کے بالکل برعکس ہیں اور ان قصہ سازلوگوں نے ان روایات میں اپنے فن کا مظاہرہ کرتے ہوئے نہایت زیر کی و چا بکد تق کے ساتھ دلچے پ واقعات کااضافہ کر کے کہیں تو خانہء کعبہ کے قدیم ہونے کو بیان کیا اور کہیں آ دم کے جج کرنے کا تذکرہ کیا اور کہیں طوفان نوح م کے وقت خانہ ء کعبہ کے آسان کی طرف بلند ہوجانے کا ذکر کیا اور کہیں بیہ بات بیان کی کہ حجر الاسود بہشت کے پتحروں میں سے ایک پتھر ہے دغیرہ دغیرہ ذراصل ان داستان گھڑنے دالوں کا مقصد بیر ہے کہ دین میں من گھڑت دخود ساختہ با تیں داخل کردی جائیں اور بے بنیاد واقعات کودین کے حقائق کا حصہ بنا دیا جائے تا کہ ان کا کاروبار داستان سازی ترقی کرے اور'' دین''خوشنما کہانیوں کا مجموعہ بن جائے بید درست ہے کہا یہے بظاہر دکش واقعات اور جاذب نظر داستانیں عوام الناس کے لیے دل بیند ہوتی ہیں لیکن صاحبان علم وبصیرت میں سے اہل فکر ونظر حضرات ایسی خوشنما داستانوں کے دلفریب اثر میں آنے کے بجائے اس امر سے آگا دادراس حقیقت کی طرف متوجد بتے ہیں کہ خدادند عالم نے جن چیز وں کوشرف وعظمت عطا فر مائی ہے وہ ان کی معنومی حیثیت کے حوالہ سے ہے اور ان کی معنومی حیثیت ہی ان کے لیے سب سے بڑا اور اصل اعز از ہے البذاخانه، كعبه كى عزت واعزازات وجد سے ب كداسة خداكا تحر مونى كى نسبت حاصل ب اور جرالاسودكى بزرگى وعزت اس وجہ سے کہ خدا کے نیک وصالح بند بے اسے چو متے ادراس پر یا کیزہ ہاتھ پھیرتے ہیں گویا وہ خدا کے ہاتھ کی مانند بے در نہ اس کا یا قوت ، یا در (قیمتی موتی) ہونا اس کے متبرک دمعزز ہونے کا سب نہیں اور نہ ہی اے اس حوالہ سے حقیق شرف کا حامل قرار دیا جا سکتا ہے کیونکہ قدرت کی نگاہ میں سیاہ اور سفید پتھر میں حقیقی طور پر کوئی فرق نہیں ٔ بنابرایں ہیہ بات ہر طرح کے قتل وشیہ سے بالاتر ہے کہ خانہ کعبہ کی عزت صرف اس وجہ سے بے کہ خداوند عالم نے اسے ''اپنا گھر'' کہا ہے اور اسے ' بیت اللہ'' کے نام سے موسوم کیا ہے اور اسے اپنی گونا گول عبادات کے لیے خصوص کردیا ہے ایس عبادات کہ جن کی بجا آوری اس کے علاوہ کسی اور مقام میں ممکن نہیں نہ پر کہ اس کے پتھر دوسرے پتھروں کی نسبت برتری کے حامل ہیں یا اس کا

محل وقوع خطہ ارضی میں سب سے زیادہ برکت و تقدّل رکھتا ہے یا یہ کہ وہ آسان ے اور عالم نور سے اتر الے ہر گر ایسانہیں بلکہ اس سے بالاتر یہ کہ انبیاء علیہم السلام کے شرف وبزرگی کے بارے میں بھی حقیقت حال یہی ہے کہ ان کی بزرگی اور فضیلت وبرتر کی ان کی جسمانی خصوصیت یا ان کے لباس کی عمدگی کے باعث نہیں بلکہ ان کا دوسرے افرا دبشر سے متاز ہونا اس وج سے ہے کہ خداوند عالم نے انہیں منتخب کیا ہے اور نبوت ایسے عظیم المرتبت اور جلیل اقدر منصب سے نواز الے جو کہ ایک پاک ترین معنوی امر ہے ور نہ دنیا میں انبیاء سے کہیں زیا دہ حسین وجیل اور مالد ارترین افراد موجود ہے۔

ایک دوسرے کی نفی کرتے ہیں) کہ انہیں قابل قبول قرار نہیں دیا جا سکتا اور پھر یہ کہ ان کا سلسلہ ، سند بھی درست نہیں اور سب سے بڑی بات سہ کہ ریقر آن مجید کے ظاہری واضح مطالب سے متصادم ہیں اور ریکہنا بیجانہیں بلکہ حقیقت کے عین مطابق ہے کہ ان روایات کو اسرائیلیوں نے جعل کیا ہے اور یہودی دہر یوں نے مسلمانوں کے درمیان انہیں عام کردیا تا کہ دین اسلام عیں اس طرح کے خرافات اور یہودہ وبے بنیا دبا تیں شامل کردیں جس کے متیج میں کوئی اہل کتاب اسلام کی طرف توجہ ہی ن حواب :

روایات کے بارے میں مذکورہ بالاقول کی بابت عرض ہے کہ آگر چہ اس کے تمام مندرجات غلط نہیں بلکہ عین ممکن ہے کہ بعض مطالب صحیح ہوں لیکن انصاف کی بات سہ ہے کہ اس میں ''بحث میں افراط اور حد سے گز رجانے'' کی روش اپنائی گڑ ہے اور اعتراض کا ایسا غلط ونا درست انداز اپنایا گیا ہے جس سے اعتراض کرنے والاخود ایک بہت بڑے اور نہایت تھم بیر اعتراض کا شکار ہوجا تا ہے مثلاً:

ا- اس کا بیکہنا کہ بید 'روایات تناقض ( مطالب کے آپس میں عکر انے اور ایک دوسر ے کی نفی کرنے ) کی وجہ سے اور ظاہر قر آن کے منافی ہونے کے سبب نا درست دنا قائل قبول ہیں ' غلط ہے کیونکہ تناقض یا تعارض ای صورت میں مضراد، نقصان دہ ثابت ہو سکتا ہے جب تناقض وتعارض کے باوجود تمام روایات کو قائل قبول ولائق عل قرار دیا جائے اور ہرا یک کو قرار دیتے ہوئے تناقض یا تعارض کو ہرگز خاطر میں نہ لایا جائے' لیکن اگر ان تمام روایات سے ایک مشتر کہ متنی اخذ کر ، ''مجوی طور پر' انہیں مور حمل قرار دیا جائے تو اس صورت میں تناقض یا تعارض کی وجہ سے کوئی فرق نہیں آتا کے کوئلہ دوایات کو ، ''مجوی طور پر' انہیں مور حمل قرار دیا جائے تو اس صورت میں تناقض یا تعارض کی وجہ سے کوئی فرق نہیں آتا کے کوئلہ دوایات ک ، معارف وی پر ' انہیں مور دعل قرار دیا جائے تو اس صورت میں تناقض یا تعارض کی وجہ سے کوئی فرق نہیں آتا کے کوئلہ دوایات ک ، محوی طور پر ' انہیں مورد عمل قرار دیا جائے تو اس صورت میں تناقض یا تعارض کی وجہ سے کوئی فرق نہیں آتا کے کوئلہ دوایات ک ، محوی طور پر ' انہیں مورد عل قرار دیا جائے تو اس صورت میں تناقض یا تعارض کی وجہ سے کوئی فرق نہیں آتا کے کوئلہ دوایات ک مطالب پر مشتمل نہیں جو عقلی طور پر یا دیگر مضوط دلائل کی روشنی میں محال و نامکن ہوں اور دوایات سے ایل میں مراد کا جائے کوئلہ دوا یات مرف دون روایات ہیں جن کا سلسلہ دستہ معماد رعصمت یعنی حضرت پی خیر اسلام مح صلی اللہ علیہ دار ایو ایل سے علیم السلام تک پنچتا ہے نہ کہ دوہ روایات جو محار اور تالیوں میں سے مفسرین نے بیان کی ہیں کیونکہ ان مندان کا مقام عام لوگوں

تفسيراكميز انجلد ا

ہیں کہ اگر وہ تناقض یا تعارض سے خالی بھی ہوں تب بھی ان روایات سے زیادہ حیثیت واہمیت نہیں رکھتیں جن میں تناقض یا تعارض یا یا جاتا ہے خلاصہ بیر کہ محابہ وتابعین کی روایات جت ( قامل قبول ) نہیں خواہ ان میں تعارض وتناقض یا یا جائے یا نہ یا یا جائے بلکہ سی روایت کے ججت ( قابل قبول ) ہونے کا معیار صرف قر آن مجید اور سنت قطعیہ بےلہٰذا جوروایت قر آن و سنت کے منافی ہوگی دہ کسی صورت میں قابل قبول نہیں ہوسکتی اور نہ وہ روایات ججت قرار دی جاسکتی ہیں جن میں حجموٹ اور جعل سازی کا پہلونمایاں ہو کیکن اگر کوئی روایت ایسی ہوجونہ توقر آن وسنت کے منافی ہواورنہ ہی اس میں جھوٹ دجعل سازی کا پہلویا یا جاتا ہوتوا۔۔۔ ٹھکرانے اوراس کاا نکار کرنے کی کوئی وجنہیں ہو یکتی کیونکہ دینی معارف میں اصل معیار صرف قرآن وسنت اورالیی روایات بیں جن کا نبی وآئمہ " سے صادر ہونا یقینی طور پر ثابت ہوا ہی ضابطہ واصول کی بنیاد پر ہی تمام ردایات کو پرکھا جائے گا اور قابل یا نا قابل قبول قرار دیا جائے گا' لہذا روایات میں پایا جانے والا تعارض و تناقض ان کے نادرست ہونے کا سبب نہیں بن سکتا بلکہ اصل معیار کی روشنی میں دیکھا جائے گا کہ آیا یہ اس کے مطابق ہیں پانہیں اگر کتاب و سنت کے مطابق ہوں تو حجت ادرقابل قبول ہوں گی ورنہان کی کوئی حیثیت نہیں مذکورہ مطالب کی روشنی میں'' دلائل'' کو درج ذيل تين اقسام ميں تقسيم كياجا سكتاب: بها قشم: لازم القبول: جن كاقبول كرما ضروري ب( ہرلحاظ ۔۔ قابل قبول ہیں) مثلاً كتاب ( قر آن مجید ) اورسنت قطعیہ (جس کا ثبوت یقینی طور پرہو)۔ دوسرى فسم: لا زم الطرح: جن کا قبول نہ کرما ضروری ہے ( کسی طرح سے بھی قابل قبول نہیں ) مثلاً وہ روایات جو کتاب دسنت کے منافی ہیں۔ تيسري سم: وہ روایت جن کے قابل پانا قابل قبول ہونے کی کوئی واضح دلیل موجود نہیں بینی نہ توعقلی طور پران کے 🔰 مطالب کومحال وناممکن قرار دیاجا سکتا ہےادرنہ ہی کتاب دسنت قطعیہ سےان کےمنوع دنا قابل قبول ہونے کا ثبوت ملتا ہے۔ بنابرایں بیہ بات ثابت ہوئی کہ سی روایت کوتناقض یا تعارض کی وجہ سے نا قامل قبول قرارنہیں دیا جا سکتا بلکہ اصل معیار قرآن مجیدادرسنت قطعیہ ہے لہٰذامعترض کا بہ کہنا بھی درست نہ ہوگا کہان روایات کواس لیے قبول نہیں کیا جاسکتا کہان کا سلسلهء سندصحيح نهين صرف سند کے حوالہ سے بھی کسی روايت کو نا درست قرار دينا صحيح نہيں جب تک کہ اس کاعقل اورقر آن و سنت سے منافی ہونا ثابت نہ ہوجائے۔ ٢- اسكاكها كديددايات آيت مبارك "وَ إذْ يَرْفَعُ إبْراهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْلِعِيْلُ کے ظاہر سے متصادم ہیں نہایت مصحکہ خیز بات ہے کیونکہ اس آیت میں ان مطالب کی گفی ہی نہیں کمتی کہ حجر الاسود بہشت سے

اً پاتھا یا آ دمؓ کے زمانے میں خانبہ کعبد کی موجودہ جگہ پر'' قبر' نازل ہوا تھا جوطوفان نوحؓ کے دوران آسان کی طرف چلا گیا' ب سائل تو آیت سے مربوط ہی نہیں بی آیت اس سے زیادہ کسی مطلب کو بیان ہی نہیں کرتی کہ بیگھر (خانہء کعبہ) پتحروں اور من سے بنایا گیا ہےاورا سے ابراہیم " ..... اور اساعیل ..... نقع مرکبا ہے اس کے علاوہ بدآیت کی چیز کی نفی یا اثبات سے تعلق ہی نہیں رکھتی لہذاروایات میں مذکور مطالب کوآیت سے متصادم قراردینا کیونگر درست قراردیا جا سکتا ہے؟ البتہ سے بات صحیح ہے کہ ان روایات میں مذکور مطالب معترض کے مزاج و مذاق فکر سے ہم آ ہنگ نہیں اور نہ ہی اس کے مخصوص نظریات کی تائید کرتے ہیں کیونکہ اس کے نظریات دافکار کی بنیاد مذہبی تعصب دیتک نظری ہے کہ جوانبیاء " سے معنو کی حقائق کی نفی کرنے کے ساتھ ساتھ دینی احکام وظواہر شریعت کے معنوی اصولوں پر استوار ہونے کوشلیم نہ کرنے کا سبب ہے یا پھر بیر کہا جاسکتا ہے کہ روایات میں مذکور مطالب کا سرے سے الکار کرنا اس وجہ سے بے کہ معترض ،عصر جدید میں سائنسی علوم کی ترقی سے متاثر ہوکرلاشعوری طور پر مادہ پرستوں کی اندھی تقلید کی خطرناک بیاری میں مبتلا ہو چکا ہے کیونکہ بیعلوم اگر چہ عالم طبیعت میں رونما ہونے دالے تمام حوادث ودا قعات کوان کے مادی علل داساب سے مربوط بچھتے ہیں لیکن معنوی حقائق سے انکار پر مبنی اپنے اصولوں کی روشنی میں ان کا فیصلہ ریہ بھی ہے کہ ان مادی حوادث سے تعلق رکھنے والے معنوی حقائق مثلاً اجتماعی و معاشرتی تعلیمات کے علل واسباب بھی مادی ہیں اور اگر و علل واسباب مادی نہ بھی ہوں تب بھی ان کی بازگشت ہرصورت میں کسی مادی امر کی طرف ہی ہوگی کیونکہ مادی حوادث دوا قعات میں ''مادہ'' کے سواکوئی چیز حکم فرمانہیں ہوسکتی' معترض کا بیطرز تفکر نہایت افسوس ناک ہے کیونکہ کسی تحقق ودانشور کا فریضہ ہیہ ہے کہ وہ علوم طبیعی کے بارے میں غور دفکر اور تد ہر سے کام لے اور سیستجھے کہ ان علوم کی بحث کامحور ''مادہ'' اور ''اس کے خواص وتر کبیبات اور مادی طبیعی آثار کا اپنے موضوعات سے ارتباط'' کے سوا کچھ بھی نہیں اور مادی علوم میں ان ارتباطات کی حدود و کیفیات ہی زیر بحث آتی ہیں ، یہی حال معاشرتی واجتماعی علوم کا ہے کہ ان میں معاشرتی حوادث و دا قعات کی بابت ان کے معاشرتی ربط وار تباط کی کیفیتیں ہی زیر بحث آتی ہیں کیکن جہاں تک'' مادہ'' ک حدود سے باہر کے حقائق کا تعلق ہےتو چونکہ وہ'' مادہ'' کے دائرہ عمل ادر گرفت سے باہر ہیں اور طبیعت ('نیچر ) اور اس کے خواص پر محیط ہیں ادر کا ئنات ہتی کے حوادث و داقعات سے معنوی وغیر مادی ربط رکھتے ہیں اس لیے ان کا ہمارے عالم محسوسات سے کوئی تعلق ہی نہیں لہذا نیتجاً وہ علوم طبیعی واجتماع کے دائرہ بحث سے جمی خارج ہیں بلکدان علوم میں تو مادی امور کے علاوہ کسی موضوع کی بابت بحث کرنے کی تنجائش ہی نہیں پائی جاتی اور وہ اس امرے عاجز ہیں کہ معنوی حقائق اور مادرائے مادہ امور کی نفی باا ثبات کر سکیں طبیعی علوم کا دائر ہ کا راس قدر محدود ہے کہ وہ صرف بید فیصلہ کر سکتے ہیں کہ گھر کی تغمیر کے لیے ماد کا اشیاء مثلاً مٹی بھر وغیرہ اورا بسے معمار کی ضرورت ہے جوان اشیا کی۔۔ کی تر کیب وتر تیب ۔۔۔۔ے ایک گھر بنا سکے یا پھر بیہ کہ فلاں کمرہ سیاہ پھر دں کی تر کیب وتر تیب ہے کیونکرتعمیر ہوا' یہی صورت حال اجتماع … معا شرتی ……علوم کی ہے کہ وہ بھی رونما ہونے والے واقعات کی نشاندہی کر سکتے ہیں مثلاً ان واقعات کے پارے میں بتا سکتے ہیں جن کے بنتیج میں ابراہیم " کے ہاتھوں خانہء کعبہ کا تعمیر کاعمل انجام پذیر ہوا لیعنی ابراہیم " کی مقدس زندگی کی تاریخ ، ہاجرہ " واساعیل کی زندگ

تفسيراكميز انجلد ا

کوا قعات ، سرزین ' تهامهٔ ' کی تاریخ قبیله ' جرهم ' کا مله میں سکونت پذیر ہونا دغیرہ میدہ تمام وا قعات ہیں جومعا شرقی علوم ( کہ جن میں علم تاریخ بھی شامل ہے ) کے دائرہ کار میں آتے ہیں یعنی ان کا دائرہ کاراس سے زیادہ وسیع نہیں اور بیہ باتیں ان سے مربوط ہی نہیں کہ فلال پتھر ..... مثلاً حجر الاسود ..... بہشت سے آیا ہے یا دوزخ سے لہٰدا وہ علوم اس سلسلے میں کی جانے والی کسی بات کی نہ تونفی کر سکتے ہیں اور ندا ثبات اور جہاں تک قرآنی بیانات کا تعلق ہے تو آپ خود اس امر سے آگاہ ہیں کہ قر آن مجید واضح طور پراس حقیقت کو بیان کرتا ہے کہ عالم طبیعت میں پائی جانے والی تمام مادی چیزیں خداوند عالم کی طرف ے اپنے موزوں ومناسب مقررہ مقام پر نازل ہوئی ہیں اور پھر دوبارہ اسی کی طرف لوٹ کرجا نمیں گی' کچھ تو بہشت میں جائیں گی اور پچھدوزخ میں اورای طرح اعمال کے بارے میں بھی قرآن مجید میں صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ دہ خدا کی طرف پرداز کرتے ہیں ادراس کے حضور پیش کئے جاتے ہیں ادراس تک چنچتے ہیں جبکہ ریدایک تھلی حقیقت ہے کہ "اتمال" حركات وسكنات اورطبيعي كيفيات سے عبارت بين كدجن كى ترتيب وتركيب ميں تكويني وتخليقى حقيقت كى بجائے · · معاشره كى نظريل خاص مقام واجميت كاحال بونا · · كارفر ما بوتاب چنانچه خدادند عالم ف ارشاد فرمايا : سوره و بحج ، آیت ۷۳: \* وَالْكِنُ يَّبَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمُ \* .... (لیکن خداکے پاس تمہارا تقویٰ ہی پہنچتاہے)۔ تقویٰ کی حقیقت اس کے سوائی چھڑ ہیں کہ وہ یا تو ایک فغل ....عمل .... ہے یافغل .....عمل ..... سے حاصل ہونے والی ایک صفت کانام ہے۔ اس طرح ایک اور آیت میں یوں ارشادہوا: سوره ءفاطر، آیت ۱۰: \* ( الَيُويَصْعَدُ الْحَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ .... (ای کی طرف یا کیزه کلام تحویرواز موتا ہے اور عمل صالح اسے اورزیادہ بلند کردیتا ہے)۔ بنابرایں دینی علوم ومعارف کی بابت بحث و تحقیق کرنے والوں کا بیفرض ہے کہ وہ ان آیات میں نحور وفکر اور تد بر سے کام لیں اور اس حقیقت کا ادراک کریں کہ دینی معارف وعلوم کاطبیعی ومعاشرتی مسائل سے ..... ان کے طبیعی ومعاشرتی مسائل ہونے کے حوالہ سے مسکوئی تعلق ٹہیں وہ صرف حقائق ادر مافوق الطبیعہ امور سے تعلق رکھتے ہیں۔ اس كاميكهنا كه أنبياءكرام " بحبادتكا بون ادرديكروه امورجوانبياء " معسوب بين مثلاً بيت ( كهر ) \_٣ اور جرالاسود وغیرہ کی عظمت دشرف ان کے ظاہری وجود میں پائی جانے والی سی صفت کی وجہ سے نہیں بلکہ اس معنوی حیثیت کے حوالہ سے ب جوخداوند عالم نے انہیں عطافر مائی اور اس کی وجہ سے انہیں عزت دفضیلت حاصل ہوئی ، بجااور سیج ہے لیکن اسے اس امر کی طرف بھر پورتو جدرکھنی جاہئے کہ جس بنیاد پر بیشرف دعظمت حاصل ہوئی وہ کیا ہے اور دہ معنوی حیثیت کیا ہے

جس کے سب عزت دفشیلت ملی ہے؟ اگر اس کی بابت بیکھا جائے کہ وہ معنوی حیثیت ان امور سے عبارت ہے جو معاشرتی ضرورتوں سے جنم لیتے ہیں مثلاً حکومتوں اور تو موں میں رائج منصب د مقام حکمرانی ور ہمری دغیرہ ایسے امور ہیں جو دنیا دی کا معیار اور ان کا گر ال قیمت ہونا والدین کی عزت تا نون کا احتر ام اور نا موں کی حرمت دغیرہ ایسے امور ہیں جو دنیا دی ضرورت کی بنیا دیر معاشر سے میں مخصوص حیثیت کے ساتھ مور دتو جذر ار پاتے ہیں اس کے علاوہ کسی شخص وحیثیت کے حال نہیں ہوتے لیتی معاشر تی میں مخصوص حیثیت کے ساتھ مور دتو جذر ار پاتے ہیں اس کے علاوہ کسی شخص وحیثیت کے حال نہیں ہوتے لیتی معاشرتی ضرورتوں سے قطع نظر ان امور کی اہمیت ختم ہو کر رہ جاتی ہے کیونکہ ان کا وجود انہی احتیا جات کا مرہون منت اور انہی حدود میں مقید ہوتا ہے جو معاشر نے کی تفکیل کے حوالد سے پیدا ہوتی ہیں جبکہ ذات احدیت اس بات سے کہیں بالاتر ہے کہ اسے بھی انسانی زندگی کی ما نندا حقیا جات اور ضرورتیں ایت لیے میں ایک اور واس کے امور کا معیار معاشرتی زندگی کی ضرورتوں کے سوا کچھ تھی نہ وہ تا ہم اس کے باوجود اگر ہم میں لیے لیے میں جبکہ ذات احدیت اس بات کو اند تی کی کی مرورتوں کے سوا کچھ تھی نہ کہ وہ تاہ ہے کہیں ایت کو معالہ سے پیدا ہوتی ہیں جبکہ ذات احدیت اس بات میں میں زندگی کی ضرورتوں کے سوا کچھ تھی نہ د تا ہم اس کے باوجود اگر ہم میں ایت کی لیے میں بی کی اور اس کے امور کا معاشرتی زندگی کی ضرورتوں کے سوا کچھ تھی نہ ہو تا ہم اس کے باوجود اگر ہم میں این کہ ہی کا شرف وعظمت بھی ای طرن میت میں مردن کی بنیاد پر دی عزت میں ساتھ ہو معاشر تی ضرورت کی وجہ سے وجود میں آئی ہے اور اس کے اور دو اس غیر

اورا گرید کہا جائے کہ بیشرف وعزت ادر عظمت واعز از غیر حقیقی نہیں بلکہ واقعی اور حقیقی ہے اور اس نسبت کے باب سے ہے جوعلم وجہل نور وظلمت اور عقل وسفا ہت کے در میان پائی جاتی ہے یعنی جس طرح علم کو جہالت پڑ نور کوظلمت پر اور عقل کوسفا ہت پر برتری حاصل ہوتی ہے اسی طرح پنج ببر کے وجود کی حقیقت دوسروں کے وجود کی حقیقت سے مختلف اور ان پر برتری رکھتی ہے بیداور بات ہے کہ ہمارے ظاہری حواس اس امر (وجود کی حقیقت کے مختلف اور برتر ہونے) کا ادر اک نہ کر سکیں ' حقیقت ہے جو یہ اور بات ہے کہ ہمارے ظاہری حواس اس امر (وجود کی حقیقت کے مختلف اور برتر ہونے) کا ادر اک نہ کر سکیں ' حقیقت بھی بہی ہے کہ اس شرف وعزت کو حقیقی شرف وعظمت تسلیم کیا جائے نہ کہ غیر حقیق اور معاشرتی ضرورتوں سے جنم لینے والا شرف ' کیونکہ خدا کی مقد س و پا کیزہ ذات کے شایان شان بھی ہی ہے کہ اس کے ہر کام اور حکم کی بنیا د<sup>رد</sup> حقیقت ' کو قرار د یا جائے نہ کہ فرضی وغیر حقیق معیار کو جیسا کہ اس کا اپناواضح ارشاد گرا ہی ہے کہ اس کے ہرکام اور حقیق میں در حقیقت ' کو قرار سروں ء درخان ، آیت ۹ س:

\* وَمَاخَلَقْنَاالسَّلُوْتِ وَالاَ مُضَوَمَابَيْنَهُمَالْعِدِينَ ٢ مَاخَلَقْنُمَا اللَّهِ الْحَقِّ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَهُمُ لا يَعْلَمُوْنَ \* ....

( ہم نے آسانوں اورز مین کواور جو کچھان دونوں کے درمیان موجود ہے بریکا راور بے مقصد پیدانہیں کیا ۔۔۔ ان کی تخلیق کھیل تما شہیں ۔۔۔۔ اور ہم نے انہیں صرف جن کے ساتھ خلق کیا ہے لیکن اکثر لوگ آگا ہی نہیں رکھتے )۔

اس آیت کی تفسیر اور اس میں مذکور موضوع کی تشریح اس کے مربوط مقام پر ذکر کی جائے گی انشاء اللہ تو اس صورت میں ( شرف دعظمت کو داقعی دحقیقی سیجھنے میں ) اس شرف دعزت کی بازگشت ایک معنومی حقیقت اور ماور ائے الطبیعہ ک طرف ہوگی اور جب ایسا ہونا انہیاء علی ابت ممکن اور درست ہوتو چھران کے علاوہ دیگر اشیاء عالم مثلاً بیت ( گھر ) اور حجر سورة بقردآيات ١٢٥ تا١٢٩

تفسيرالميز انجلد ا

(پھر) وغیرہ کی بابت کیوں ناممکن ونا درست ہوگا؟ لیعنی جب انبیاء " کے لیے شرف وعظمت کے معیار اور سبب کو معنوی وغیر مادی تسلیم کرلیا جائے تو پھر انبیاء کے علاوہ دوسروں کے لیے ایساتسلیم کر لینے میں کوئی حرج لازم نہیں آتا' یہ اور بات ہے کہ ان حقیقی معنوی نسبتوں کوجن الفاظ کے ساتھ بیان وذکر کیا جاتا ہے وہ معاشر ہے میں رائج اور عام .....روز مرہ ....استعال میں آنے والے ظاہری معانی و مفاھیم سے مختلف نہیں ..... اور بیاس لیے ہے کہ ہم ان کے علاوہ کی حقیق ت کے اور کا سے تار

مذکورہ بالا وضاحت کے بعد اب مدیری تجھ میں نہیں آتی کہ یہ حضرات ان آیات کے بارے میں کیا اظہار خیال فرماتے ہیں جن میں بہشت کی زیب وزینت اور اہل بہشت کا سونے چاند کی سے آ راستہ ہونا مذکور ہے؟ آیا سونے چاند کی کو اس کے علاوہ کوئی اہمیت حاصل ہے کہ وہ الی دود دھا تمیں ہیں جن کا کثر ت سے نہ پایا جانا ان کے مہنگا اور قیمتی گراں قیمت ، ہونے کا سبب ہے؟ جب ایسا ہے تو بہشت اور اہل بہشت کا ان سے مزین و آ راستہ ہونا کیا وقعت واہمیت رکھتا ہے اور بہشت میں ان کی مالیت کس شرف کی حامل ہے جبکہ معا شرے کی مقرر کردہ حدود اور معیاروں سے قطع نظران کی رکھتا ہے اور جہشت میں ان کی مالیت کس شرف کی حامل ہے جبکہ معاشر کی مقرر کردہ حدود اور معیاروں سے قطع نظران کی مالیت اور قدرو قیمت کچھ بھی نہیں؟ آیا اس کے علاوہ کوئی جواب ممکن ہے کہ ہم یہ تسلیم کرلیں کہ آیات و روایات اور بیانات الہی وظواہر دینیہ میں ایسی حقیقتیں پوشیدہ ہیں جن کا مشاہدہ ہم نہیں کر سکتے اور ان الفاظ کے لیں منظر میں اسرار و معان کی ایک وسیح کا متات موجود ہے جس تک پنچناہمار ہے بس کا روگ نہیں کر سکتے اور ان الفاظ کے لیں منظر میں اسرار و معان کی ایک بابت اس طرح رائے قائم کرنا ہے جب کی جن کا مشاہدہ ہم نہیں کر سکتے اور ان الفاظ کے لیں منظر میں اسرار و معان کی ایک

امت محمد بیر کا انحصاری مصداق تفییر العیاض میں مذکور ہے زبیری نے بیان کیا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی بیفر مایئے کہ ''امت محمد '' سے کون لوگ مراد ہیں؟ امامؓ نے ارشاد فرمایا: امت محمد صرف بنی ہاشم ہیں میں نے عرض کی اس کی دلیل کیا ہے کہ امت محمد آ شخصرت کے اہل بیتؓ ہی ہیں کہ جن کا آپ نے تذکرہ فرمایا ہے نہ کہ ان کے علاوہ کوئی اور؟ امامؓ نے جواب دیا کہ اس کی دلیل بیآیت مبار کہ ہے:

ٚۅؘٳۮ۬ؽۯڣؘڰؚٳڹؙڔۿؙؙؙؚؗڡٱڶقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَٳسْلِعِيْلُ \* مَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا \* إِنَّكَ ٱنْتَالسَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ مَبَّنَا وَاجْعَلْنَامُسْلِمَيْنِ لَكَوَمِنْ ذُمِّ يَتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَكَ `وَ آمِنَ اسَكَبَاوَ تُبْعَلِيْنَا \* إِنَّكَ ٱنْتَالتَّوَابُ الرَّحِيْمُ ۞

(اورجب ابراہیم \* واساعیل خانہ ء کعبہ کی دیواریں کھڑی کررہے بتھ تو انہوں نے کہا پروردگارا! ہما را بیمل قبول فرما کہ تو ہی سب پچھ سننے والا اور جاننے والا ہے پروردگارا! ہمیں اپنامسلمان قرار دے اور ہماری ذریت ونسل میں سے ایک امت بناجو تیری مسلمان ہو (امت مسلمہ) اور جمیں ہمارے مناسک واعمال سے آگاہ فر مااور ہماری توبہ قبول فر ماکہ تو ہی توبہ قبول کر نیوالامہر بان ہے )

اس آیت میں حضرت ابرا ہیم اور حضرت اسماعیل کی دعا کا تذکرہ ہے پس خدادند عالم نے ان کی دعا قبول فرمائی اوران کی ذریت میں سے ایک 'امت مسلمۂ ' قرار دی اور اس امت میں ایک ' رسول' ، معبوث فرمایا جوانہی میں سے تھا جو ان کے سامنے آیات الہی کی تلاوت کرتا تھا اوران کے نفوس کو پاک کرتا تھا اورانہیں کتاب وحکت کی تعلیم دیتا تھا اس دعا پعد ابرا ہیم نے ایک اور دعا مانگی اور اس میں ' امت مسلمۂ' کے لیے خدا کے حضور مید درخواست کی کہ انہیں شرک و بت پرت سے پاک رکھتا کہ ان میں امرا لہی نافذ ہو سکے اور وہ کسی کا اتباع و پیرو کی نہ کریں چنا نچرانہوں (ابرا ہیم \*) نے عرض کی: سورہ ءابرا ہیم ، آیت ۲۳:

\*" وَّاجْنُدْنِى وَبَنِى ٱنْنَّعْبُكَالْاصْنَامَ ۞ مَبِّ إِنَّهُنَّ ٱصْلَلْنَ كَثِيْرًا مِّنَ النَّاسِ ۚ فَمَنْ تَبِعَنِى فَإِنَّهُ مِنِّى ۚ وَمَنْ عَصَانِى فَإِنَّكَ عَفُوْ مُّ مَحِيْمٌ "-

(اور جھےاور میری اولا دکو بتوں کی پوجا سے دور رکھٔ پرور دگارا!انہوں (بتوں) نے بہت لوگوں کو بھٹکا دیا ہے پس جو شخص میری پیروی کرے وہ مجھ سے ہے اور جو میری نافر مانی کرتے تو تو ہی معاف کرنے والامہریان ہے) اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ آئمہ " اور امت مسلمہ کہ جن میں حضرت محمد کو معبوث کیا گیا حضرت ابراہیم " کی نسل سے ہی ہیں کیونکہ آپ (ابراہیم " ) نے دعامیں یوں کہا: '' وَّاجْشُہْذِی وَ بَذِی آنٌ نَّحْبُکَالْا کَ صَنّا مَد ( بیکھے اور میں اور اور اور کو میں موں کی جن کے معاف کر نے دوالامہریان ہے ) اولا دکو بت پرستی سے دور رکھ )۔

توضيح وتشريح:

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كا استدلال نبايت واضح ہے اور آ مجتاب نے آيت مبار كه كے حواله سے به ثابت كيا ہے كه 'امت محم' '' سے مراد آئم اہل بيت ، ہى ہيں كيونكه حضرت ابرا بيم " في دعاما كلى كه ان كى ذريت ونسل سے ہى ''امت مسلم' قرار دے اور پھر بير بات بھى واضح ہے كه انہوں نے اپنى دعا كے ذيل ميں عرض كى '' كى بتكا وَ ابْعَتْ فِيلْهِمُ كَمَسُوُ لاَ ..... ' پرورد كارا! ان ميں ايك رسول معبوث فر ماجوا نہى ميں سے ہو ' تو ثابت ہوا كه ' امت مسلم' سے مراد ' امت محمد '' ہورد كارا! ان ميں ايك رسول معبوث فر ماجوا نہى ميں سے ہو ' تو ثابت ہوا كه ' امت مسلم' سے مراد ' امت محمد '' ہے اور ' امت محمد ' سے مراد وہ سب لوگ نہيں جن كى طرف آ محضرت کو معبوث كيا گيا اور نہى اس سے مراد ' امت محمد '' ہے اور ' امت محمد ' سے مراد وہ سب لوگ نہيں جن كى طرف آ خصرت کو معبوث كيا گيا اور نہى اس سے مراد ' امت شخص ہے جو آ تحضرت پر ايمان لات كيونكه اگر ' امت محمد ' سے مذكور ہ معانى مراد ليے جا ميں تو اس ميں ابرا بيم ' واسا عيل كى ذريت ونسل كے علاوہ ديگر افراد بحى شامل ہوں گر جبكہ ابرا بيم واسا عيل كى دوعا ميں مرف اپنى ذريت ونسل سے ' امت مسلم' قرار دين كى درخواست كى كى ہوں گر جبك ابرا بيم اسا ميں كى دو عا ميں مرف اپنى ذريت ونسل سے ' امت مسلم' قرار دين كى درخواست كى كى ہوں گر جبك ابرا بيم اس اور اس على كى دو عا ميں مرف اپنى ذريت ونسل سے ' امت مسلم' قرار دينے كى درخواست كى كى ہوں گر جبك ابرا بيم او اسا عيل كى دو عا ميں صرف اپنى ذريت ونسل سے دور م سورة بقره آيات ١٢٥ تا١٢٩

تفسيرالميز انجلد ا

نافرمانی (جیسا کہ سورہ فاتحہ کی آیت ۲ (جِسوَاطَ الَّنِ بَیْنَ اَنْعَہْتَ عَلَیْہِیمْ) کی تفسیر میں بیان کیا جاچکا ہے) ایک طرح کا شرک ہے۔ اس مقام پر بیامربھی قابل توجہ ہے کہ امام جعفر صادق ؓ نے اپنے مذکورہ بالا بیان میں ارشادفر مایا ہے کہ ''آتمہ اور مہارئ سیستا کی جہ سنسا میں ہے ہوئی ہیں۔

امت مسلمہ 'ابراہیم ' کی ذریت ونسل ہی ہے ہیں' تواس سے مراد سے ہوہ دونوں ایک ہی ہیں دونوں حضرت ابراہیم ' کی ذریت سے ہیں۔

ایک مکنداعتر اض اورال کاجواب یہاں ایک اعتراض مکن ہے اوروہ یہ کدا گراس آیت اوراس جیسی دیگر آیات مثلاً سورہ آل عران کی آیت ۱۱۰ ( کُنْتُمْ خَبُوَاُ مَّةَ أُخْرِ جَتْ للنَّاسِ ••• ) میں ''امت' سے مراد چند مخصوص افراد ہوں نہ کہ ساری امت' تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ''امت' کے لفظ کو کسی صحیح وجہ کے بغیر مجازی طور پر چند افراد کے لیے استعال کیا گیا ہے جبکہ خدا کے کلام شی مجازی استعالات کا تصور ہی نا درست ہے اوراس کے ساتھ ساتھ قرآنی بیانات کے بارے میں یہ بات قطعی طور پر ثابت نے کہ ان کا ع مخاطب ساری امت محمد بیا در ہر وہ مخص ہے جو آخصرت پر ایمان لایا ہونہ کہ چند مخصوص افراد ۔ بنابر ایں لفظ ''امت' سے چند مخصوص ہتیاں مرادلینا کیونکر درست ہوسکتا ہے؟ اس کا جواب ہیہ ہے کہ لفظ''امت' کے استعال میں ہر وہ صحف مراد لینا جو آ محضرت پر ایمان لایا ہوایک نتی اصطلاح ہے جونز ول قر آن اور دعوت اسلامیہ .....اسلام کے آفاقی پیغام ..... کے عام ہونے کے بعد دجو دمیں آئی ہے درنہ ''امت'' کااصل معنی'' قوم' ہے جیسا کہ خداد ند عالم نے قر آن مجید میں ارشاد فر مایا ہے: سورہ یہ دور آیت ۸ ۴۰:

> \* ''عَلَى أُمَم مِّتَّن مَّعَكَ مُوَامَمٌ سَنْئَنِتُهُمْ ' ....، (ان اقوام پرجوآ پ کے ساتھ ہیں اور وہ اقوام جنہ میں ہم اپنی عنایات سے بہرہ مند کردیں گے )۔ اس آیت میں لفظ 'ام' جو کہ 'امت' کی جمع ہے قو موں کے لیے استعال ہوا ہے۔ اس کے علاوہ بعض مقامات میں بیلفظ (امت) صرف ایک فرد کے لیے بھی استعال ہوا ہے طلاحظہ ہو:

سوره وخل آیت • ۱۲:

\* ' إِنَّ إِبْرَهِيْهُ كَانَ أُمَّةً قَانِتَالِلَهِ ' · · · ، (ابراہیم ایک امت تفاجوا طاعت الہی میں سر گرم عمل تھا)۔ اس آیت میں لفظ ' امت ' صرف ایک فرد (ابراہیم " ) کے لیے استعال ہوا ہے۔

بنابرای بیتابت ہوا کہ لفظ (امت) مختلف مواردومقامات میں موقع وکل کی مناسبت سیختلف معنی رکھتا ہے اور صرف ای معنے میں استعال ہوتا ہے جو دہاں مرادلیا گیا ہو لہذا آیت مبارکہ '' مَبَّبَا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمَدَيْنِ لَكَ وَ مِنْ ذُلَّى يَبَنِيَا أَمَّةَ تَمْسُلِمَةً لَكَ ...' جو کہ مقام دعا میں ہے اور اس کی بابت بم وضاحت کر چے ہیں کہ اس میں 'امت' سے مراد حضرت مح صلی الله عليه وآلدوسلم پر ايمان لانے والوں میں سے چند مخصوص افراد ہیں ای طرح آیت مبارکہ ' گُنْدُمْ خَدَيرَ اُمَّةَ قَالَخُو جَتُ لِلنَّاللَّ عليه وآلدوسلم پر ايمان لانے والوں میں سے چند مخصوص افراد ہیں ای طرح آیت مبارکہ ' گُنْدُمْ خَدِيرَ اُمَّةَ قَالَخُو جَتُ لِلنَّاللَ ما الله عليه وآلدوسلم پر ايمان لان واحز از اور فظيم وتکر يم میں ہے اور 'امت' کی عظمت دشوکت کے اظہار کے لیے ہاں میں لفظ 'امت' سے ساری امت ہرگر مراد میں بلکہ اس سے مراد چند مخصوص ستایں ہی ہیں اور بيد کو کر مکن ب کہ اس آیت میں نظر 'امت' سے ساری امت ہرگر مراد میں میں مراد وزین میں میں اور 'امت' کی عظمت دشوکت کے اظہار کے کہ اس آیت میں 'نہ جو کہ مقام امتان واعز از اور فظیم وتکر یم میں ہے اور 'امت' کی عظمت دشوکت کے اظہار کے کہ اس آیت میں نظر 'امت' سے ساد کی امت ہرگر میں میں اور دور 'امت' کی عظمت دو کر مراد لیا ہو کہ کہ اس آیت کہ ہوگا در مہ اس مرکی علیا اس دور کے فرعونوں ' مرکشوں اور دشمان دین کہ جو ہمیشہ دین کی آثار محکر نے اور اولیا و مقام پر ہوگا اور ہم اس امر کی وضاحت کریں گے کہ 'امت' کی بحث مور نے تھ وی آبھ وی آبھ کی بابت تفصیلی تذکر واس کے مربوط عالم نے '' بٹی اسرائیل'' سے مناطب ہو کر یوں ارشاد قر مایا: '' آئی فَضَّ نُنْدُلُمْ عَلَی الْلَالَی ہُولی کی باب تفصیلی ترکر والی کر ہوا بر تری عطا کی جبکر '' مرائیل '' میں سے ' قارون' بھی تھا اور بیہ ہرگر مکن نہیں کہ وہ بھی برتری عطا کے جانے میں خال کر ہو تا کی مربول ہوں کر میں ہو میں کہ موالی کے میں میں اللہ میں ہو میں ہوں کہ میں ہو ہوں کہ میں کی میں نہ میں کے میں کے میں خال ہو بہتر ہی میں کر موالی کی '' میں سے ' قارون' بھی تھا اور ہو میں کر میں کہ میں کہ میں کہ میں کے موسی کہ میں کر میں کے میں خال ہو کر ہوں ہی کر ہوں کی ہو ہوں کہ ہوں کہ میں کر میں کر میں کر میں کر ہو ہو ہوں کہ ہو ہو ہوں کر ہو ہو ہوں کر ہو ہوں ہو ہو ہوں کر ہو ہو ہی ہو ہو ہو ہوں کے ہو

تفسيرالميز انجلد ا

ایک علمی بحث

جب ہم حضرت ابرا تیم " کے حالات دوا قعات میں ان کے آغاز عمل اساعیل وہا جرہ کو سرز مین مکہ میں لا کر انہیں وہاں قیام پذیر کر انا ان (اساعیل وہا جرہ ") کی سرگزشت اساعیل کو ذیخ کرنے کا دا قعدا ورخدا کی طرف سے اس کا فد بید ینا اور پھر ان دونوں باپ بیٹے (ابرا ہیم " داساعیل ) کا خاند محمد کو تعدیر کرنے کے دا قعد کا بغور جائزہ لیتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ بیہ تمام دا قعات در حقیقت عبودیت و بندگی کے روحانی سفر کی ایسی پا کیزہ تاریخ ہیں جس میں بندہ اپنی ذات کے حصارت باہر نکل کر اپنے پروردگار کے قرب کی منزل تک جا پہنچتا ہے اور دنیا کی فنا پذیر لذتوں آسائشوں زیب و زینت آر دو دو تمناؤں مادی خوا ہوں جاہ دو جا کا اہل و عیال اور متاع دمال سے مند موڑ کر اور شیطانی وسوسوں کو جو کہ دلوں کو تا پاک سے آلودہ کرد بیتے ہیں پا مال کر کے اپنی تمام تر تو جہات کا رخ کردگار دال میں کہ بریائی کے پاکرہ مقام کی طرف کر دو تا ہے کہ ہو اپنے آپ کو دنیا کی پستی سے نکال کر مقام رہو ہیت کے بلند ترین مقامات کے قریب کرنے میں مند ماہر کی طرف کر ہوں کی س

یے تمام متفرق وا قعات اپنی مخصوص تر تیب وتسلسل کے ساتھ ایک ایسی تاریخی داستان کی حیثیت رکھتے ہیں جوایک بندے کے اپنے مولا وا آقا تک پہنچنے کے سفرنامہ کا درجہ رکھتی ہے اور وہ ایسے سفر کے ذکر پرمشمل ہے جو بندے نے خدا ک طرف کیااوردہ''سیر دسلوک' کے آ داب'شوق دیڈرسم محبت اور خلوص و چاہت کی گہرائی کی امین ہے اس میں ایک سچے عاشق کے جذبات کی تصویر اور اپنے معشوق کی محبت میں کا منات کی ہر چیز قربان کر دینے دالے محب کے عملی احساس کا تکس نظر آت ہے کہ اس پا کیزہ سفر تا مہ کا جس بار یک بینی اور عمیق نظروں سے مطالعہ کیا جائے اور اس کے گوتا گوں پہلوؤں کو عارفانہ نظر سے دیکھا جائے اتنا بھی حقائق واسرار اور علوم دمعارف کی روشنی حاصل ہوگی اور دل و د ماغ اور نظر نور محبر اس کی میں ا

YPY

ج تحظم كاعلان اس مقام پر بیہ بات قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم نے اپنے خلیل حضرت ابراہیم \* کو کھم دیا کہ لوگوں کو اعمال ج انجام دين كاتكم دي چنانچار شادي تعالى موا: سوره وجح ، آیت ۲۷: \* وَ أَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوُكَ مِجَالًا وَّعَلْى كُلِّ ضَامِرٍ يَّأْتِيْنَ مِنْ كُلِّ فَجٍّ عَبِيتِي ".... (لوگوں میں جج کااعلان کروتا کہ پاپیادہ ادر سوارسب دوردور سے تمہارے پاس آئیں)۔ اگرچ، ج، بے وہ اعمال جن بے بجالانے کا عظم حضرت ابراہیم " نے لوگوں کودیاان کی تفسیلات سے ہم آگاہ نہیں کیکن اجمالی طور پر بیه بات معلوم ہے کہ زمانہ جاہلیت لینی ظہور اسلام سے پہلے عربوں کے درمیان'' جج''ایک دینی فریف سمجھا جاتا تقاادر جب خدادند عالم نے حضرت پیغبراسلام محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کومعبوث فرمایا توانہوں نے بھی اپنی امت کو 'ج'' کے اعمال بجالانے کاحکم دیااوروہ اعمال حضرت ابراہیم " کے بتائے ہوئے اعمال حج سے ہرگز مختلف نہ تھے بلکہ ان کی تکمیلی صورت تقى جيرا كددرج ذيل أيات مباركد ، واضح طور پر ثابت ،وتاب: سوره ءانعام، آيت ١٢١: \* قُلُ إِنَّنِي هَلْ مِنْي مَ لِيَّ إِلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ \* دِيْنَاقِيمًا مِّلَّةَ إِبْرَهِ يُمَ حَنِيفًا "-( کہہد بیجئے کہ مجھے میرے پر دردگار نے صراط متقیم ....سید ھے داستہ ..... کی ہدایت فرمائی ہے جو کہ مضبوط ترین دین اورابراہیم کاواضح آ کمین ہے۔ سوره ءشوریٰ ، آیت ۱۳: \* \* شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ الرِّيْنِ مَاوَحٌى بِهِ نُوْحًاوًا لَنِ يَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَاوَحًا يُنَابِهِ إبْراهِ يُمَ وَمُوْسَ ۇتىيىسى" (تمہارے لیے جس دین کو مقرر کیا آس کا تھم نوج " کو دیا اور بیو ہی ہے جو ہم نے آپ کی طرف وحی کی ہے اور وہی ہےجس کا حکم ابراہیمؓ مولیٰ ؓ اور عیلیٰ ؓ کودیا)۔

تفسيراكميز انجلد ا

سبر حال حضرت پیخمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اعمال جج میں جن چیزوں کا تھم دیا یعنی احرام عرفات میں تھہرنا مشعر میں رات گزارنا ' قربانی کرنا' رمی جمرات ( شیطانوں کو پتھر مارنا ) سعی ( صفاومروہ کے درمیان چکنا )'طواف اور مقام ابراہیم \* میں نماز اداکرنا' بیسب حضرت ابراہیم \* کے واقعات ٰ بیٹے کی قربانی اوران سے تعلق رکھنے والے دیگر جالات کی یادتازہ کرتے ہیں'ان میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بیسب کا م کس قدر معنوی وروحانی عظمت کے حامل ہیں اوران میں خدااور بندے کے درمیان پائے جانے دالے پاکیزہ جذبوں کا کتنا دخل ہے حقیقت سہ ہے کہ اعمال جج میں ایک طرف تو خدا کی مخصوص عنایتوں اور توجہات کی پا کیزہ کشش پائی جاتی ہے جو بند ، کو خالق کے قریب کردیتی ہے اور دوسری طرف څود بند ہے کی ذاتی احتیاج اورا قتضائے بندگی ان اعمال کی بجا آ ورکی کی راہ ہموار کرنے کا سبب ہے۔ ا گر حقیقت بین نگاہوں سے دیکھا جائے توبد بات نہایت داضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ وہ عبادات جن کے انجام دینے کا شریعت الہیہ میں تھم دیا گیا ہے وہ دراصل مقام بندگ میں درجۂ کمال پر فائز ہستیوں مثلاً انبیاء کرام علیهم السلام کوہ یا کیزہ انداز واطوار بیں جوانہوں نے اپنے پروردگار کے مضور آ داب بندگ بجالانے کے لیے اختیار کتے اور ایسے نقوش وآثار ہیں جوان مقدس ہستیوں کے پاکیزہ جذبات داحساسات کی عکامی کرتے ہیں اور ہمیں ان سے اطاعت دحصول قرب البي كأعملى درس ملتاب جبيها كه خود پر در دگار عالم ف ارشا دفر مايا: سوره ءاحزاب، آیت ۲۱: \* لَقَدْ كَانَلَكُمْ فِي مَسُوْلِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ \* -(رسول خدا کی یا کیزہ زندگی تمہارے لیے بہترین نمونہ عمل ہے) یہی اطاعت و بندگی کی حقیقی بنیا داور بنیا دی اصول ہے اور جن روایات میں عبادات کی حکمتوں اور احکام کے اسرار ور موز کوذ کر کیا گیا ہے ان سے بھی اس امر کی تصدیق ہوتی ہے .... کہ سیسب اعمال انبیاء " الہی کے وہ انداز ہائے بندگی ہیں جو انہوں نے اطاعت کردگار میں اپنائے۔

تفسيرالميز انجلد ا

. .

تفسيراكميز انجلد ا

# آیات ۲۰ تا ۱۳۳

وَالْحَالَ لَهُ مَنْ اللَّهُ السَلِمُ عَالَ اسْلَنْتُ لِرَبِّ الْعُلَيدِينَ @

٥ وَوَصَّى بِهَآ إِبْرَهِمُ بَنِيْهِ وَيَعْقُونُ لَي بَنِي إِنَّ اللَّهَ اصْطَفْى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَبُونُنَ إِلَا وَ أَنْتُمُ مُسْلِمُوْنَ أَ

٥ آمْر كُنْتُمْ شُهَرَ آءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُونُ الْمَوْتُ الْمَوْتُ الْذَقَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ بَعْرِى لَتَعْبُدُ الْعَبُدُ الْهَكَ وَ اللهَ ابْآبِكَ إِبْرَهِمَ وَاللهِ عَيْلَ وَاسْحَقَ الْهَا وَاحِدًا \* وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ @

وَ اللَّهُ المَّةُ قَالَ حَلَتُ عَلَمَ السَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَسَبْتُمُ وَ لا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَنُوا يَعْمَلُونَ عَمَّا كَنُوا يَعْمَلُونَ اللَّهُ المَا يَعْمَلُونَ المَّا المَا يَعْمَلُونَ مَعْمَا المَا يَعْمَلُونَ مَعْمَا مَا يَعْمَدُ مَا يَعْمَدُ مَا يَعْمَدُ مَا يَعْمَدُ مَا يَعْمَدُ مَا يَعْمَدُ مَعْمَا مَا يَعْمَدُ مَا يَعْمَ المَا يَعْمَدُ مَا يُ المَا يَعْمَدُ مَا ي سورة بقردا يات • ١٣ تا ١٣٣٢

تفسيراكميز أنجلد ا

·· کون ہے جو دین ابراہیم سے روگردانی کرے سوائے اس کے کہ جو بے دقوف و ناسجھ 0 ہو ہم نے تو اسے (ابراہیم کو) دنیا میں منتخب کر لیا ہے اور وہ آخرت میں نیک و صالح لوگوں (1"+) میں سے بے' ۔ O " جب اس سے اس کے پروردگار نے کہااسلام لے آؤتواس نے کہا میں عالمین کے پروردگار (1"1) يراسلام لاتا بول' . O \* · · اورای ..... دین ..... کے بارے میں ابرا ہیم اور لیفوب نے آپنے بیٹوں کو وصیت کی .... اورکہا......میرے بیٹو! خدانے اس دین کوتمہارے لیے منتخب کیا ہے اور تم دین اسلام ہی کے ساتھ اس د نیایے کوچ کرنا (زندگی جمرمسلمان رہنا)۔ (177) " آیاتم ال وقت موجود تتص جب لیقوب کی موت کا وقت آیا جب انہوں نے اپنے بیٹوں ت کہا: تم میرے بعد کس کی عبادت کرو گے؟ انہوں نے کہا: ہم آ ب کے خدا کی عبادت کریں گے جو کہ آپ کے آباء ابراہیم واساعیل اور اسحاق "کا خدا ہے جو کہ ایک ہے اور ہم سب اس کے حضور سر تىلىم كرتے بي (اس بے مسلمان بيں)-(1mm) · وہ ایک امت تقی جو گزرچکی ان کے اعمال ان کے ساتھ اور تمہارے اعمال تمہارے ساتھ تعلق رکھتے ہیں اورتم سےان کے اعمال کے بارے میں ہر گزسوال نہیں کیا جائے گا''۔ (177)

L++

*R. T* 

Presented by www.ziaraat.com

سوره بقره آیات ۱۳۴ تا ۱۳۴

ملت ابرا بیمی سے مند مور نے والے O'' وَمَنْ يَدْ عَبُ عَنْ صِّلَة ابْرَاحِ مَ الَا حَنْ سَفِهُ نَفْسَهُ'' ( كون ہے جوابرا ہیم کے دین وا تمن سے ردگر دانى کر سے والے اس کے ، جوسفيد و بیقوف ہو)۔ عربی زبان میں ' رغبت' کا تعدید ' حن ' ( سے ) کے ساتھ موتو اس کا محن ' مدیکھیر لیما ' اور نفر ت کرنا ہے اور اگر اس کا تعدید ' فی ' ( میں ) سے ہوتو اس کا محنی ، شوق و اشتیاق اور توجہ والنقات ہے زیر بحث آیت میں ' رغبت' کا تعدید مرجن ' کے بار سے میں اہل اور کا محنی ، شوق و اشتیاق اور توجہ والنقات ہے زیر بحث آیت میں ' رغبت' کا تعدید من ' کو من کے بار میں کہ محنی ، شوق و اشتیاق اور توجہ والنقات ہے زیر بحث آیت میں ' رغبت' کا تعدید من سند ' کے بار سے میں اہل اور کا کہنا ہے کہ اے لاز مما ور منتعدی اور تو کر مال محنی ' موقوں طرح ت استعال کیا جاتا ہے ( قصل ماتھ مناول کی بھی ضرورت ہو) یہی وجہ ہے کہ لیے اور فض متعدی اے کہتے ہیں جسابیت معنی کے لیے فاعل ک ماتھ منعول کی بھی ضرورت ہو) یہی وجہ ہے کہ یہ میں اہل اور کا ختیاں ہے کہ آیت میں ' معنی ' مندین کا معدید ماتھ منول کی بھی ضرورت ہو) یہی وجہ ہے کہ لیے این اور کو خوال میں جائے ہیں میں اپنے معنی کے ایے فاعل کر ماتھ ایک ہوں ہوں میں کے بی کا مندید ماتھ ماتھ معنول کی بھی ضرورت ہو) یہی وجہ ہے کہ یعنی اہل اور کا ختیال ہے کہ آیت میں ' مند کی ' مندید' کا منعول ہیں پول بیٹ کی مند کے ای کے مندی کی معنول سایم میں کر تے بلکہ ' میز ' ماتے ہیں ' ہوال دونوں صورتوں میں آیت کا محق میں میں میں میں ایل آی ہے او اس میں ہیں کر ای بلکا ہے ۔ '' ان العق می عمری اس میں اس میں اس معنی کے میں میں کہ اس میں ایک میں کور ان کی میں میں میں میں ہوں ہوں ہورت ہیں ' محقول میں میں میں میں میں میں کہا گیا ہے ۔ '' ان العق ما عبرب الر میں اس میں میں کہا کہا ہو ۔ '' ان العق می عمروں اور ان کی میں میں کہ کی کر کے میں کہا کہا ہو ہوں ہور کوں ہے کی میں کہا کہ ہوں ہوں کور میں کر ان کی کر نے کی میں کہ کی ہوں ہوں کہ کر ان کی کر نے کہ میں کہا کہ ہوں اور کی کی ہوں کی کی ہوں ہور کور کی کی کی کی کی کی ہوں کہ کر نے کی میں کہ کہ کہ ہوں ہوں ہوں ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ کی ہوں ہوں ہوں کہ کر ان میں ہوں ہوں کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ کہ ہوں ان میں ہوں کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ کہ ہوں کہ ہوں ہوں کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ ہوں کہ ک

4+

لفسيروبيان

يراكميز انجلد ا

\_(ج

Presented by www.ziaraat.com

ابراتيمً كاخدائي انتخاب ° وَلَقَرِاصُطَفَيْنَهُ فِي الشَّنْيَا" (يقيناتهم نے اسے دنياميں چن ليا ہے)۔ "اصطفاک" یعنی چن لینا مخلوط اشیاء میں سے خالص چیز کا نکالنا (جب کوئی چیز سی دوسری چیز کے ساتھ مخلوط ہو جائے تواسے اس دوسری چیز سے بالکل الگ کرلینا )۔ جب ہم" اصطفائ" کو مذکورہ معنی کے ساتھ مقام ولایت کے نقطہ ونظر سے دیکھتے ہیں تو بیدلفظ خلوص بندگ اور اخلاص عبودیت کے اس عظیم مرتبہ کے لیے استعال کیا جاتا ہے جس میں ایک بندہ اپنی زندگی کے تمام امور میں اپنے مقتضا ب بندگی کے عین مطابق اپنے پر دردگار کے حضور سرتسلیم خم کتے ہوئے ہوا دراس کا تن من دھن اپنے مولا وآ قاکی اطاعت کا کمل ترجمان ہو یعنی اپنی زندگی کے تمام پہلووں میں دین پر کمل عمل پیرا ہو کیونکہ '' دین'' حقیقی معنی میں کمل اطاعت اور دنیا و آ خرت کے امور میں تقاضائے بندگی کی تکمیل کے اصولوں کا مجموعہ ہے اور دینداری سے مراداس کے علاوہ کچھنہیں کہ بندہ اپ تمام امور میں اپنے پر دردگار کی رضاد خوشنودی کواساس دبنیا دقر ارد ی کویا اپنے آپ کوخدا کے سپر دکرد یے چنانچد دین ک حقیقت کے بیان میں ارشادالہی ہے: سوره ءآل عمران ، آیت ۱۹: \*" إِنَّ الرِّينَ عِنْهَ اللهِ الْإِسْلَامُ "..... (ب شک خدا کے زدیک دین صرف ''اسلام' ، ب) اس سے ثابت ہوا کہ مقام ''اصطفائ'' حقیقت میں ادر بعینہ مقام اسلام ہے ان دونوں میں اصل وحقیقت کے حوالد سے کوئی فرق نہیں جیسا کہ اس کی تصدیق بعدوالی آیت (۱۳۱) سے ہوتی ہے جس میں کہا گیا ہے: الأقالَلَهُ مَبْثَةَ آسْلِمُ قَالَ آسْلَمْتُ لِرَبَّ الْعَلَمِ يْنَ (جب اے اس کے پروردگارنے کہااسلام لے آؤ، تواس نے کہا میں عالمین کے پروردگار پر اسلام لاتا ہوں) كونكه بظاہراس مين "اذ" (جب) جو كه ظرف زمان بكاتعلق" اصطفيناه" (بم في اسے چن ليا) سے ب بنابراي آيت كامعنى يول مومًا: جب خداوند عالم في ابراجيم " ب كها اسلام لا و اورانهول في كها على اسلام لا يا عالمين ك بروردگار بر تواس وفت خداف انہیں چن لیا (مقام اصطفاء عطاکیا) ' گویا جمله " إذْ قَالَ لَهُ مَ بَّهُ أَسْلِمُ فَقَالَ أَسْلَمُتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ "دراصل" اصطفيناه" كاتفير كطور يرب. اس آیت میں دوطرح سے انداز بیان میں تبدیلی ہوئی ہے: ایک مرتبہ ' متکلم' کے انداز کے بچائے'' غائب'' کا أندازاور پھر ' مخاطب' کے انداز کے بجائے ''غائب'' کاانداز اختیار کیا گیا ہے ملاحظہ ہو:

۲+۷

بِهِلِهُمُاكَا: " إِذْقَالَ لَهُ مَ بَقَامَ اللهُ" (جب اس کے دب نے اس سے کہا اسلام لاؤ)۔ اس من "قلنا ' (بم نے کہا) کی بجائے "قال له ربه " (اس کرب نے اس سے کہا) کے الفاظ استعال کئے گئے ہیں۔ پ*ريوں کہا گي*ا:" قَالَ اَسْلَنْتُ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ (اس فے کہا میں عالمین کے رب پر اسلام لایا)۔ اس میں ''اسلمت لک'' (میں تنجھ پر اسلام لایا) کی بجائے '' اسلمت لرب العالمین'' (میں عالمین کے رب پر اسلام لايا) كها كيا-يعنى بملى صورت ميں يوں كہنا جاتے تھا: "اذقلناله اسلم، " (جب بم ناس سكها اسلام لاة) اوردوسرى صورت مي جواب يون بوتا: "اسلىت لك" (مى تجھ پراسلام لايا)-ليكن ' قلنا'' جوكه جمع متكلم كاصيغه ہے كی بجائے ' نفائب'' كاانداز اختيار كيا گيا اور يوں كہا گيا: '' إذْ قَالَ لَهُ يَ بَيَّنَةَ ` (جب اس سے اس کے رب نے کہا) اور 'اسلمت لک' جو کہ مخاطب کی ضمیر کے ساتھ ہے اس کی بجائے غائب کے انداز مس يول كها كيا: " أَسْلَمْتُ لِرَبَّ الْعَلَمِدِينَ " (مس عالمين حرب يراسلام لايا)-انداز سخن كى اس تبديلى كوملى أصطلاح مين "النفات" كهاجا تاب اب ديمايد بحمايد بركمان "النفات" كى وجديا اس کی حکمت کیا ہو سکتی ہے کیونکہ ریکسی اہم مکتہ سے خالی نہیں ہوتا؟ توجهاں تک پہلی صورت کا تعلق ہے کہ اس میں ''منتکلم'' کی بجائے'' غائب'' کا انداز اپنایا گیا ہے اس میں بید کنتہ معلوم ہوتا ہے کہ بی گفتگوا یک راز کے ساتھ ہور ہی ہے جو ابرا ہیم " اور خداوند عالم کے درمیان تھا اور کوئی تیسر المخص اس سے اً گاہ ومطلع نہیں' کیونکہ اگر''متکلم'' کاانداز اپنا کریوں کہاجاتا کہ''جب ہم نے ابراہیمؓ سے کہا'' تواس سے بیرظاہر ہوتا کہ جس کے سامنے میدوا قعہ بیان کیا جار ہا ہے وہ بھی اس واقعہ سے آگاہ دمر بوط ہے لیکن ''غائب'' کے انداز میں بیان کرنے سے اس بات کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ سننے والے اس واقعہ سے بےخبر ہیں گو یا ان کے اور'' منتکلم'' یعنی واقعہ بیان کرنے والے کے درمیان پر دہ حاکل ہے ادروہ ان اسرار آمیز وا قعات میں سے ایک ہے جوانس وخلوت کے ماحول میں وقوع پذیر ہوتے ہیں ادر چونکہ خدا کی ابراہیم \* کے ساتھ اسلام لانے کے بارے میں گفتگو میں ایک ایسا راز تھا جو صرف ان دونوں ہی کو معلوم تقااس لیے خدادند عالم نے اس کا تذکرہ اس انداز میں کیا جس سے سننے والے کی اس راز سے بے اطلاعی کاعند بیل جائے۔ اوردومری صورت میں "مخاطب" کے انداز کے بچائے" کا انداز اپنانے میں بظاہر یہ نکت معلوم ہوتا ہے کہ چونکہ جملہ " [ڈ قَالَ لَدُ کَ بُنَة " ... جب اس سے اس کے دب نے کہا....فداوند عالم کی ابرا ہیم \* پر خاص نظر عنایت کی نشاند ہی کرتا ہے کیونکہ خدانے اس جملہ میں اپنے آپ کو" اس کا دب " کہہ کر بات کی ہے جس سے ایک خاص تعلق وعنایت کی عکامی ہوتی ہے لیکن آ داب بندگی اس بات کے متعاضی ہیں کہ ابراہیم \* اظہار تخن میں مقام ر بو بیت کی حرمت وعظمت کی پاسداری کریں اور اپنی " بندگی اس بات کے متعاضی ہیں کہ ابراہیم \* اظہار تخن میں مقام ر بو بیت کی حرمت وعظمت کی چامی کو شی کی میں اور اپنی " بندگی اس بات کے متعاضی ہیں کہ ابراہیم \* اظہار تخن میں مقام ر بو بیت کی حرمت وعظمت ک ماطر نہیں کہ اور اپنی " بندگی " کی حدود میں رہ کر تواضح وا تک ار کی کے ساتھ جواب دیں تا کہ بی ثابت ہو کہ وہ کی غرور یا اس غلط نہی کا شکار نہیں کہ صرف وہ ہی ہیں جو خدا کی اس خاص عنایت کے حقد ار ہیں اور ان کے سواکس کو یہ شرف اور انس کا اعز از حاصل نہیں بلکہ وہ اپنے آپ کو خدا کی اس خاص عنایت کے حقد ار ہیں اور ان کے سواکس کو یہ شرف اور انس کا اعز از اور اس کی سین سی کہ مرف وہ ہی ہی جو خدا کی اس خاص عنایت کے حقد ار ہیں اور ان کے سواکس کو یہ شرف اور انس کا اعز از راحس ای سی سی سی میں اس کے ای نے میں سے ایک ہو جو ہو میں عالم میں پر ورد گار محالم کر تان ہیں اور اس کے سائی مند ای آل کی ہیں اس لیے آئیں بری کہنا چا ہیئے کہ میں عالمین سے پر دردگار کے صنور سر سی می کر تا ہوں ( آ سُلَمَ تُ لِ کَ پُ الْحَ لَ اِن ایں کہ میں اور ان کے سوال میں پر دردگار کے صنور سر سی م

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ 'اسلام' ' '' سلیم' اور' 'استسلام' ' نینوں ایک بی معنی میں آتے ہیں اور بیر ب " سلم' سے مشتق ہوئے ہیں۔اور بیر ب اس مقام پر استعال ہوتے ہیں جہاں ایک چیز دوسری چیز کی سرا پا اطاعت گزار ہو اور کسی بھی صورت میں اس کی معصیت اور اس سے روگر دانی نہ کرے چنا نچہ خداوند عالم کا ارشا دگرامی ہے: سورہ ء بقرہ، آیت ۱۱۱:

\* "بَلْى فَمَنْ أَسْلَمَ وَجْهَةَ لِلَهِ "
( بال! جن نے اپناچ رہ (اپنے آپ کو) خدا کے سامنے جھکا دیا )۔
سورہ ءانعام، آیت ۹ ک:

\*" وَجَّهْتُوَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَ السَّلْوِٰتِ وَالْاَئْهِ صَنِيْفًا''-

(میں نے اپنارٹ اس کی طرف کرلیا ہے جس نے آسانوں اورز مین کو پیدا کیا خالص مسلمان ہوکر)۔ عربی زبان میں 'وج' اس چیز کو کہتے ہیں جو آپ کے سامنے ہوئی چونکہ انسان جب کسی کے سامنے ہوتا ہے تو اس کا چرہ اس کے روبر وہوتا ہے اس لیے لفظ' وج' یعنی چرہ استعال کیا جاتا ہے (تا ہم ' وج' سے مراد' طرف' اور' سمت' ہے) ۔ اور جہاں تک بندوں کے خدا کے سامنے میں روبر واور مقابل میں ہونے کا تعلق ہے تو اس میں ' وج' سے مرادان کا تمام وجود ہے یعنی وہ سرایا خدا کے سامنے ہیں بنابرایں کسی انسان کے ' اسلام لائے' سے مراد میں ' وج' سے مرادان کا تمام مرتا ہے خدا کے سامنے ہیں بنابرایں کسی انسان کے ' اسلام لائے' سے مراد میں ' وج' سے مرادان کا تمام کرتا ہے خواہ دہ تکم کو بنی ہولیتی قضا وقدر کے باب سے ہو یا تشریع ہولیتی امرو نہی (احکامات ) میں سے ہو یا اس کے علاوہ کوئی اور تکم' ہر حال میں وہ اس کے سامنے مقاول کے ہوں ہو جو کا اور در اس کی میں ہو ہو کے کا تعلق

تفسيراكميز انجلد ا

-""اسلام" - كى مراتب ودرجات بي ملاحظه بو: · 'اسلام' کا پیلا درجه ..... اور مرتبه ..... زبان برکلمه ، شهادتین ..... توحید و رسالت کی گواہی اور اقرار .....جاری کرتے ہوئے خدا کے احکام یعنی ہرامرونہی کوظاہری طور پر قبول کرنا ہے خواہ اس زبانی اقرار میں دل بھی ساتھ ہویانہ ہو جیسا کہ خدانے ارشا دفر مایا: سوره وججرات، آیت ۱۳: \* 'قَالَتِ الْأَعْرَابُ إَمَنَّا قُلْتَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنُ قُوْلُوا أَسْلَبْنَا وَلَبَّا يَدُخُلِ الْإِيْبَانُ فِ قُلُوْبِكُمُ "…، (اعراب ف كها ہم ايمان لائ ان سے كم دوكة م ايمان نبيس لات ليكن يد كم وك مم اسلام لائ أبي تو ايمان تمہارے دلوں میں آیا بی نہیں ہے)۔ سیہ ب اسلام کا پہلا درجہ ومرتبہ یعنی زبانی اقر اراس کے بعد 'ایمان' کا پہلامرتبہ آتا ہے اور وہ ب' شہادتین' کے معنی کا اجمالی طور پردل سے یقین دعقیدہ رکھنا کہ جس کے نتیج میں اسلام کے اکثر عملی دستورات کو بجالانے کی راہ کھلتی ہے۔ اسلام کا دوسرا مرتبہ ..... درجہ ..... 'ایمان' کے پہلے درجہ کے بعد شروع ہوتا ہے جو کہ دل کی گہرا نیوں \_1' سے دین کے بنیادی اصولوں کو تفصیل سے جاننے کے بعدان پر پختہ عقیدہ رکھنا اوران پرعمل کرنا ہے اوراس درجہ دمر تبہ میں اعمال صالحہ بجالائے جاتے ہیں تاہم اس درجہ میں غلطیوں کا سرز دہونا امکان پذیر ہوتا بے خداوند عالم نے دمتقین ' ک توصيف إن الفاظ ميں کي ہے: سوره وزخرف، آیت ۲۹: \* " ٱلَّنِ يْنَ امَنُوابِالدِينَاوَ كَانُوامُسْلِدِينَ "... (وہلوگ جوایمان لائے ہماری آیات پر جبکہ وہ مسلمان شھے)۔ سوره وبقره ، آیت ۸ • ۲: \* يَاَيُّهَاالَّنِ بِنَامَنُواادُخُلُوا فِالسِّلْم كَافَةً \* .... (اے ایمان والو! تم سب اسلام ..... سلامتی وصلح کے دائرے ..... میں آجاؤ)۔ ان دونوں آیتوں میں اہل ایمان کے بارے میں خطاب ہوا ہے اس سے میدام ثابت ہوتا ہے کہ میداسلام کا دوسرا مر تبہودرجہ ہے جو کہ ایمان کے پہلے مرتبہ کے بعد آتا ہے کیونکہ خطاب ہی ان سے بے یاان کے بارے میں ہے جوا یمان لا ع ي ( اَكَنِ يْنَ امَنُوا ) ( يَا يُه الآنِ يْنَ امَنُوا ) اور اسلام كايدوسرا مرتبه يمل مرتبه عقينا مخلف باسلام كاس درجدوم متبد کے بعد ایمان کا دوسرا مرتبہ شروع ہوتا ہے جو کہ تمام دین تقائق .....معارف واحکام .... پر پورے طور پر ایمان

## تنسيراكميز انجلد ا

لانے سے عبارت بے چنانچہ خداوند عالم کاار شادگرائی ہے: سوره ، ججرات ، آیت ۱۵: \* إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّنِينَ أَمَنُوا بِاللهِ وَمَسُولِهِ ثُمَّ لَمَ يَرْتَابُوْا وَجْهَدُوا بِآمُوالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فِ سَبِيْلِاللهِ أولَإِكَ هُمُ الصَّرِقُوْنَ (مومن وہ ہیں جواللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور پھر کسی طرح کے شک کا شکار نہ ہوئے اور انہوں نے اپنے اموال اور اپنی جانوں کے ساتھ خداکی راہ میں جہاد کیا 'وہی لوگ ہی سچ ہیں )۔ سوره ءصف، آیت ۱۱: \* "لَيَا يُّهَا الَّنِ بْنَ أَمَنُوا هَلُ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمُ مِّنْ عَذَابٍ أَلِيْمٍ اتُّؤمِنُونَ بِاللهِ وَ ىَسُوْلِمُوَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِيْلِاللهِ بِأَمُوَالِكُمُوَ أَنْفُسِكُمْ "----(اے اہل ایمان! آیا میں تہمیں الیی تجارت بتاؤں جو تمہیں دردناک عذاب سے نجات عطا کرے خدااور اس کے رسول پرایمان لاؤاور اللہ کی راہ میں اپنے اموال اور اپنی جانوں کے ساتھ جہا دکر د)۔ ان دوآیوں میں ''اہل ایمان'' سے خطاب ہوا ہے اور انہیں ایمان لانے کی نصیحت کی گئی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جس ایمان لانے کی تعبیحت کی گئی ہے وہ اس ' ایمان ' سے مختلف ہے جودہ پہلے لا چکے ہیں۔ اسلام کا تیسرا مرتبہ ومرحلہ جو کہ ایمان کے دوسر ے مرتبہ کے بعد آتا ہے وہ یوں ہے کہ جب انسان س\_ ایمان کے دوسرے مرتبہ ودرجہ میں کمال حاصل کر لے اور اس حد تک پنچ جائے کہ اس مرتبہ کے تمام تقاضے پورے کرتا ہوتو اس کی تمام حیوانی قوتنیں اس کے ہاتھوں رام ہوجا عیں گی اور وہ ان پرکھمل طور پر قابو پالے گا بلکہ ان تمام قوتوں کواپنے زیر فرمان لانے میں کامیاب ہوجائے گا اور دنیا کی فنا شعارلذتوں اورز وال آ شاز یبائشوں وآ سائشوں کی طرف تصینچنے والی تمام قو تیں اس سے سامنے بتھیا رڈال دیں گی اوروہ خدا کی عبادت بحالا نے میں معرفت وآگا ہی کے اس مقام تک پہنچ گا کہا ہے یقین حاصل ہوگا کہ عبادت کرتے وقت گویا خدا کا دیدار کر دہا ہے ادرا گر وہ خدا کا دیدار نہیں کرسکتا تو خدااسے دیکھ رہا ہے (جيا كرايك حديث نبوئ مي ب: "اعبد الله كأنك ترالافان لمرتكن ترالافانه يراك تواللدكي عبادت اس طرح سے بجالا گویا تواسے دیکھر ہاہے پس اگرتوانے نہیں دیکھر ہا( نہیں دیکھ سکتا) تو وہ تویقینا تتجے دیکھر ہاہے ) خلاصہ بیر کہ وہ اپنے ظاہر وباطن میں اطاعت الہی کی اس منزل ومقام پر فائز ہوتا ہے کہ کوئی طاقت اس کے پائے استقلال میں لغزش پیدانہیں کر کتی اور نہ اسے خدا کے ادام دنوا ہی اور دستورات دفرا مین کی بجا آ ورک سے بازر کھ کتی ہے اور وہ ہر حال میں خدا کے احکام اور فیصلوں ۔۔ قضا وقدر ۔۔۔ کے سما منے اس طرح سرتسلیم خم کتے ہوئے ہے جیسے ایک مکمل فر مانبر دار بندہ اين آقائ حضورا بني اطاعت وفر ما نبر داري كاعملى ثبوت پيش كرتا ب خداوند عالم كاارشاد ب:

4+4

### 

تفسيرالميز انجلد ا

سورہ ءنساء آیت ۲۵: \* '' فَلَا وَ مَا بِنِّكَ لَا يُتُوْ صِنُوْنَ حَتَّى لَّلَا كَفِيْبِهَا الْبَيْهُهُمْ شُمَّلًا وَ افْ آَ نَفْسِهِمْ مَنْ جَامِّهَا اِ وَ فِي اَنَ '' · · · ، ( تیر بے پروردگار کی قسم ! میلوگ اس وقت تک ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ تجھا پے تمام اختلافات میں فیصل تسلیم نہ کرلیں اور پھر آپ جوفیصلہ دیں اس کی بابت اپنے دلوں میں کوئی پریشانی ونگی محسوں نہ کریں اور کمل طور پر سرتسلیم مُر کر دیں )۔ ہیہ ہے اسلام کا تیسر امر تبہ: اور اسکے بعد ایمان کا تیسر امر تبہ شروع ہوتا ہے چنا نچہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا:

\* ثَقَنُ اَفْلَحَ الْمُؤْمِنُوْنَ أَ الَّنِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمُ خَشِعُوْنَ أَ وَالَّذِينَ هُمُ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُوْنَ أَنْ "...،

(یقینا اہل ایمان کامیاب ہوئے جو کہ اپنی نماز میں خشوع سے کام لیتے ہیں ادرجو کہ لغوو بیہودہ باتوں سے منہ پھیرے رہتے ہیں)۔

انہى آيات (مؤمنون ۲٬۳۱) كەانىرى بىر يرجث آيت (إذْقَالَ لَهُ مَ بُهُ آَسَلِمُ مْقَالَ آَسْلَمُتُ لِرَبِّ الْعَلَمِدِيْنَ)-

البتہ میرچی کہا گیا ہے کہ اسلام کے مید دومراتب یعنی دوسرا اور تیسرا دراصل ایک ہی ہیں ادرفضیلت م آب صفات مثلاً رضاوتسلیم … خدا کے ہر حکم دفیصلہ پر راضی رہنا اور اس کے ہرفر مان کے سامنے سرتسلیم خم کرنا خدا کی راہ میں آ والی تطیفوں پر صبر وقتل سے کام لینا' زہد دقتو کی میں درجہء کمال تک پنچنا اور کسی سے دوتی دوشینی کا معیار''خدا'' کوفر اردینا وغیرہ بھی ای مرتبہ ودرجہ سے لازمی تعلق رکھنے والے امور میں شامل ہیں۔

۲۰۔ ایمان کے تیسر ے مرتبہ ومرحلہ کے بعد اسلام کا چوتھا مرتبہ ومرحلہ شروع ہوتا ہے اور وہ اس طرح ہے کہ جب انسان اسلام کے تیسر ے مرتبہ ومرحلہ میں ہوتو اس کی حالت ایک ایسے عبد وغلام جیسی ہوتی ہے جو ایپ مولا دا آ قاکا فرما نبر دار وصلیح اور اس کے ہر تکم کے سامنے سر تسلیم خم کئے ہوتے ہوا ور جو کچھ بھی مولا اس سے طلب کرے یا مولا کی رضا و خوشنو دی کے مطابق ہووہ اسے انجام دیتا ہے میتو ہے غلام کی ایپ آ قاوم ولا کا مملوک ہونے کے حوالہ سے اطاعت کی کیفیت نوشنو دو کے مطابق ہووہ اسے انجام دیتا ہے میتو ہے غلام کی ایپ آ قاوم ولا کا مملوک ہونے کے حوالہ سے اطاعت کی کیفیت لیکن جہاں تک خداوند عالم کا عالمین کے مالک ہونے کا تعلق ہے تو وہ یقینا اس سے کہیں بالاتر ہے کہ اس کا قیاس بندوں ک ملکیت اور اس کی حدود پر کیا جاتے کیونکہ خدا کی ملکیت تھیتی ہے ہو کہ میں مال کا تو اس کے میں بالاتر ہے کہ اس کا قیاس بندوں ک مراہ سے اور اس کی حدود پر کیا جاتے کیونکہ خدا کی ملکیت تھیتی ہے تو وہ یقینا اس سے کہیں بالاتر ہے کہ اس کا قیاس بندوں ک بهرحال انسان جب اطاعت وفر مانبر داری اور تسلیم ورضا کے اس مرحلہ ومقام میں ہوتو اس بات کا قوی امکان پیدا ہوجاتا ہے کہ خدا کی خصوصی عنایت اس کے شامل حال ہوجائے اور خدا اسے اس حقیقت کا مشاہدہ کروا دے '' کہ پوری کا ننات میں حقیقی مالکیت صرف خدا کے ساتھ مخصوص ہے' اور اس کے علاوہ کسی کوکسی چیز پر کوئی اختیار و مالکیت حاصل نہیں' جو کچھ بھی ہے وہ اس کی عنایت ہے اور اس کے سواکوئی معبود نہیں ...... تا ہم میہ مقام '' وہی'' ہے یعنی خدا کی طرف سے حاصل ہوتا ہے اس میں انسان کی چاہت کا کوئی عمل دخل نہیں الہذاعین ممکن ہے کہ آیت مبارکہ ( مَبَّنَا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمَة بَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُبِّ يَتَنِنَا أُمَّةً تُسْلِبَةً لَّكَ "وَ أَبِ نَامَنَاسِكَنَا ..... ) ..... پروردگارا! جمين اپنامسلمان قرار د اور جماري اولا د میں سے ایک ایسی امت بنا جو صرف تیرے سامنے سرتسلیم خم کرنے والی ہواور ہمیں ہمارے مناسک و اعمال کا مشاہدہ كروا ..... مي اسلام ے اى مرتبد ومرحلدى طرف اشار و مقصود ب كيونك آيت " إذ قال لَهُ مَ بَقَا آسليم لا قال أَسْلَتْتُ لِرَبِّ الْعُلَمِينَ '' ے بظاہر سمعلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے ابراہیم " کواسلام لانے کا جو تھم دیا وہ تشریعی تھا تکوینی نہ تھا اورابرا ہیم " نے اس تحکم کو پورا کرد یا اور اپنے اختیار سے اسلام لا کر خدا کے فرمان کی اطاعت کی اور اپنے آپ کواپنے رب کا فر مانبردار بنده ثابت کیا طالانکه بیان کی زندگی کے ابتدائی ایام کی بات ہے جبکہ انہوں نے اپنے اور اپنے فرزند اساعیل کے لیے اسلام اور مناسک واعمال کے مشاہدہ کی جودعا مائلی وہ ان کی زندگی کے آخری ایام میں تقی لہٰذا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی میدعایقیناایک الی چیز کے بارے میں تھی جوان کے دائر ہ اختیار وقدرت سے باہرتھی اور وہ خوداس پر قادر نہ بتھے یا بہ کہ وہ اس کے حصول پر تو قادر بتھے کیکن اس کی بقا پر قادر نہ بتھا اس لیے بارگاہ الہی میں عرض کی کہ ہمیں اپنا مسلمان قرار دے اور جمیں ہمارے اعمال کا مشاہدہ کردا' بتابرایں بیہ بات ثابت ہوئی کہ زیر بحث آیت میں جس اسلام کی دعا مانگی گئی وہ اسلام کا يمى چوتھا مرحله دمر تبدي جس كا ہم في ذكركيا ہے اور اس مرحلہ دمر تبدك بعدا يمان كا چوتھا مرحله شروع ہوتا ہے اور دہ بدب کہ بیرحالت (اسلام کے چو تصر حلہ دمر متبہ میں حاصل ہونے والی کیفیت) انسان کے تمام احوال وافعال پر چھا جائے اور وہ ہندگی کی اس معراج کو پالے کہ اس کا اوڑ ھنا' بچھونا ہی خدا کی فرما نبر داری ہو چنا نچہ خدا کا ارشاد ہے۔ سوره ویونس،آیت ۲۳:

\* " الآبان الوليا عالله لاحوف عكيم ولاهم يحزز نون شالب بن امنواد كانوايت قون ".... (يا در كوكه خداك اولياء .... تي دوستول .....كوكى طرح كاخوف لاحق نبيس موتا ادرند مى دهمكين موت بين وى بي جوايمان لات اور تقوى اختيار كميا) -

میہ آیت بظاہرا یمان کے چو تقصر حلہ دمر تبہ کو بیان کرتی ہے کیونکہ اس میں جن مونین کا تذکرہ کیا گیا ہے وہ یقینا ایسے ہیں جوخدا کے علاوہ ہر چیز کے بےاختیاراور عاجز دیا تواں ہونے کا پختہ یقین رکھتے ہیں ادراس امر سے بخوبی آگاہ ہی کہ خدا کے اذن کے بغیر کوئی سبب مؤثر واقع نہیں ہوسکتا لہٰذاوہ نہ تو کی ناگوارا مر سے حزن و ملال کرتے ہیں اور نہ بی امکانی خطرہ سے خونز دہ ہوتے ہیں ورنہ اگروہ ' یقین'' کے اس مقام تک نہ پہنچہ ہوں تو سے کیونکر مکن ہے کہ وہ کی ناگوار واقعہ سے

تفسيرالميز انجلد ا

محزون وخملین اور کی خطرے سے خوفز دہ نہ ہول بنابرایں ثابت ہوا کہ ایمان کا بدم حلہ دمر تبہ، اسلام کے چو تصر حلہ دمر تبہ کے بعد آتا ہے (غور کریں)۔

أخرت كامقام ومرتبه ° وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَعِنَ الصَّلِحِيْنَ (اوروہ آخرت میں اصالحین میں سے ہے)۔ عربی زبان میں ''صلاح'' کسی طرح کی بھی اہلیت ……صلاحیت ……کو کہتے ہیں قر آن مجید میں بیدلفظ کہیں تو انسان کے مل کے ساتھ اور کہیں خود اس کی ذات کے ساتھ منسوب کہا گیا ہے میوند کے طور پر دوآیتیں ملاحظہ ہوں: سورهءکیف، آیت • ۱۱: \* فَلْيَعْبَلْ عَبَلَاصَالِحًا .... (پس اسے نیک کام ..... عمل صالح ..... انجام دینا جاہیے)۔ سوره ونور، آیت ۲ ۳: \* وَأَنْكِحُواالْاَيَالْمى مِنْكُمُوَالصَّلِحِيْنَ مِنْ عِبَادٍ كُمُوَ إِمَا بِكُمْ ... " (اورتم ان کا نکاح کروجوتم میں سے کنوارے ہیں اورتمہاری کنیزوں میں سے جوصالحین ہیں )۔ پہلی آیت میں عمل کو' صالح، کہا گیا ہے اور دوسری آیت میں خود انسان کواس صفت سے موصوف کیا گیا ہے۔ عمل کے صالح ہونے کی بابت اگر ج قرآن مجید میں کوئی خاص وضاحت وتفسیر موجود نہیں تاہم اس کے آثار کو بیان کیا گیا ہے جن سے اس کے معنى ومراد کى وضاحت ہوجاتى ب عمل صالح سے جوآ ثار قرآن مجيد ميں ذكر كئے گئے ہيں ان میں سے چند درج ذیل ہیں: 🛧 عمل صالح کی ایک خصوصیت ہے ہے کہ وہ ذات کردگار کی رضا ونوشنودی کے حصول کا سبب ہے چنا نچہ ارشا د حق تعالى ب: سوره درعد آیت ۲۲: » صَبَرُواابْتِغَاءَوَجُوْمَايِّهِمْ... (انہوں نے صبر کمپا ہے رب کی رضا کی خاطر) سورهء بقره آيت ۲۷۲: « وَمَاتُنْفِقُوْنَ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجُعِاللَّهِ "···· (ادرتم انفاق نہیں کرو گے مگرخدا کی رضا کی خاطر)۔

تفسيراكميز انجلد ا

ان آیات میں صبراورانفاق کو جو کی مل صالح کے مصداق ہیں ذات الجی سے مربوط کر کے اس کی رضا کے حصول کا سبب بتايا گيا ہے۔ المحمل صالح کے آثار وخصوصیات میں سے ایک بیر ہے کہ وہ اجرو تواب کا موجب بنائے خدانے ارشاد فرمایا: سوره وقصص، آیت ۲۰ « تَوَابُ اللهِ خَبْرٌ لِبَنْ امَنَ وَعَبِلَ صَالِحًا "... (خداکا ثواب بہتر ہے ہراں کھخص کے لیے جوایمان لائے اور کمل صالح انجام دے)۔ المحمل صارلح کی ایک خصوصیت بیہ ہے کہ وہ پاکیزہ کلمات کوخدا کی طرف ملند کرتا ہے 🚽 انہیں رفعت عطا کرتا ب خداوند عالم في ارشاد فرمايا ب: سوره، وفاطرآيت ۱۰: " اِلَيْهِ يَضْعَدُ الْحَلِمُ الطَّيِّبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ "---» (یا کیزہ کلمات خدا کی طرف بلند ہوتے ہیں اورعمل صالح انہیں رفعت عطا کرتا ہے)۔ مذکورہ بالا آثار وخصوصیات سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ کمل کے صالح ہونے سے مراد سیر ہے کہ اس میں سے صلاحت ولياقت بائى جاتى ب كدوه شرف وعزت ك زيور س أراسته مواور عظمت ك اس مقام كو يال كمه با كيزه كلمات (الْجَلِيمُ التَّلِيّبُ) كوخدا كاطرف بلند مون من مدود بسك خداف ارشا دفر مايا: سوره وجج، آیت ۲۳: \* وَلَكِنُ يَّبَالُهُ التَّقُوٰ ى مِنْكُمْ ".... (لىكىنتمهاراتقوى خداتك پېنچتا ہے)۔ سوره ءاسم اء آيت • ۲: \* " كُلّْ نُبِدُّ هَؤُلا ء وَهَؤُلا ء مِنْ عَطَاء مَ بِّكَ فَوَ مَا كَانَ عَطَاءُ مَ بِّكَ مَحْظُوْ مَّا "---، (اورہم إن كواوران كو(اہل دنیاواہل آخرت كو) تیرے پروردگاركا عطیہ عام دیں گے اور تیرے رب كا عطیہ کس سے روکانہیں جائے گا)۔ خدا کی عطاء بمنزلہ 'صورت' اورعمل کا صالح ہونا بمنزلہ'' مادہ'' ہے۔(صورت اور مادہ کی فلسفی اصطلاح پر غور كري) بيتو يحمل بحصالح ہونے كا مطلب اور جہاں تك كسى شخص كا ..... ذات بے لحاظ سے .... صالح ہونے كاتعلق

### 411

تفسيرالميز انجلد ا

تفسيرالميز انجلد ا

''رحمت'' سے مرادالی خاص رحمت ہے جو چندا فراد کے ساتھ مخصوص ہے چنانچہ ارشاد تن تعالیٰ ہوا: سورهءبقره،آيت ۵+۱: " يَخْتَصُ بِرَحْبَتِهِ مَنْ يَشَاعُ "---، (وہ جسے چاہتا ہے اپنی رحمت کے ساتھ مخصوص کردیتا ہے)۔ بنابرایں معلوم ہوا کہ''صالحین'' سے مرادمتق و پر ہیز گارمونین کا وہ مخصوص گروہ ہے جسے خدانے اپنی خاص رحمت عطافر مائی ہے۔ اس بے ساتھ ساتھ بیا ہم مطلب بھی قابل ذکر ہے کہ 'صالح'' ہونے سے مراد بیجی نہیں کہ ان میں خدا کی ولایت لینی سریرسی حاصل کرنے کی صلاحیت داہلیت یائی جاتی ہے (لیتن جس طرح خداایے اولیاء کا سر پرست دولی ہے اس طرح ''صالحین'' بھی اس ولایت دسریر سی سبرہ در ہونے کی صلاحیت رکھتے ہیں ) کیونکہ''صالحین'' تو پہلے ہی اس شرف و اعزاز الحامل بوف كحواله ب خدا كمعزز وكرم اولياء من شامل بي جيها كه بم " إهْدِ نَاالْصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْم " سوره ، فاتحد آیت ۵...... کی تفسیر میں بھی واضح طور پر بیان کر کیے ہیں الہٰذا خدا کی ولایت دسر پر تی کا لاکق ہونا البی مشترک صفت ہے جو ''صالحین'' انبیاک' صدیقین اور شہداءسب میں پائی جاتی ہے بنابرایں انہیں (صالحین کو) دیگرتین گروہوں (انبیایٔ صدیقین شہدایٔ) سے علیحدہ کوئی مخصوص گروہ نہیں سمجھا جاسکتا۔ ہبر حال''صالح'' ہونے کا خاص اثر'' رحمت میں داخل کرنا'' ہے کہ جو ہرطرح کے عَذاب سے محفوظ و مامون قرار دینے سے عبارت بے اور بید دنوں یعنی رحمت میں داخل کرنا اور ہرطرح کے عذاب سے حفوظ کر دینا بہشت میں انہیں حاصل ہوں گے خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے: سوره وحاشيه، آيت • ۳: \* فَيْنُ بِّهَ فَيْهُمْ فِي مَحْمَتِهِ (ان کارب انہیں اپنی رحت میں داخل کر کے گا)۔ ایک اور مقام پرارشاد بوا: سوره ودخان ، آیت ۵۵: \* يَدْعُوْنَفِيْهَابِكُلّْ فَاكِهَةَ امِنِيْنَ .... (وہ بہشت میں ہرطرح کے پھل طلب کریں گے امن وامان سے بہر ہ در ہو کر)۔ یہاں پیام قابل ذکر ہے کہ درج ذیل دوآیتوں میں غور دفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ''صالح'' ہونا خدا کی خاص

تفسيراكميز انجلد ا

ايكابهم نكته

کے اعلیٰ ترین مقام دمر تبہتک چنچ چکی تھیں اور حضرت ابراہیم <sup>ع</sup> نے ان کے ساتھ کمحق ہونے اوران کے مقام دمر تبہ کو بانے ک دعا کی چنانچہ خداوند عالم نے ان سے دعدہ فرمایا کہ آخرت میں انہیں'' صالحین'' کے ساتھ کتی کرد ہےگا'اس کا ذکر قرآن مجید میں درج ذیل تین مقامات میں ہوا ہے: سوره ءبقره، آيت • سا: وَلَقَرِاصْطَفَيْهُ فِي التَّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْأُخِرَةِ لَعِنَ الْطَلِحِيْنَ ، (اورہم نے اسے اس دنیا میں مصطفی بنایا (منتخب کرلیا)اور وہ آخرت میں 'صالحین' میں سے ہوگا)۔ سوره عنكبوت، آيت ٢٤: « وَاتَيْنُهُ آجْرَة فِالدُّنْيَا وَ إِنَّهُ فِالا خِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ". (اورہم نے اسے دنیا میں اس کا جرعطا کر دیا اور دہ آخرت میں''صالحین'' میں ہے ہوگا )۔ سوره یکی، آیت ۲۲۱: « وَاتَيْنَهُ فِالدَّنْيَاحَسَنَةً وَ إِنَّهُ فِالْإِخْرَةِ لَمِنَالصَّلِحِيْنَ». (ادرہم نے اسے دنیامیں نیکی عطاکی اور وہ آخرت میں ''صالحین''میں سے ہوگا) ان تمام آیات میں اس امرکونہایت واضح الفاظ میں بیان کیا گیا ہے کہ ابراہیم" آخرت میں ''صالحین'' میں سے ہوں گے اس مسلم میں اچھی طرح غور وفکر کرنے اور تد بر سے مید حقیقت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ ''صالح'' ہونا کئی مراتب و درجات رکھتا ہےاور حضرت ابراہیم "ان مراتب ودرجات میں سے بعض کے حامل متصلیکن ان سے بالاتر درجات کے حصول کی تمنا کرر ہے بتھے بنابرایں اگرید کہا جائے تو تعجب آور نہیں ہو سکتا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام خدا کے حضور پیدالتجا کر دیے تَتص که انہیں محمد وآل محمطیہم السلام کے ساتھ ملحق فرما دے اور خدانے ان سے دعدہ کیا کہ آخرت میں بید مقام انہیں عطا کیا جائے گا'اس کامزید ثبوت اس سے ملتا ہے کہ حضرت ابراہیم " نے خداوند عالم سے دعا کی کہ انہیں ''صالحین'' کے ساتھ ملحق کر د - جبكه حضرت يغير اسلام محمرًا بين آب كو "صالحين " - مقام كا حامل سحص شط چنا نچه خدا في ارشا دفر مايا: سوره ءاعراف، آيت ۱۹۲: \* إِنَّ وَلِيَّ اللهُ الَّنِي ثُلَزَّل الْكِتْبَ وَهُوَيَتُوَلَّى الصَّلِحِيْنَ، ( کہددو کہ میراولی خدا ہے کہ جس نے کتاب ( قرآن ) کونازل کیا اور دہی صالحین کی سریر تی کرتا ہے )۔ اس آیت سے بظاہر می معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت اپنے آپ کو''صالحین'' میں سے بچھتے بتھے جبکہ ابراہیم'' خدا سے اس بات کی دعامانگ رہے تھے کہ انہیں ان''صالحین'' کے ساتھ کمی فرمادے جوان سے پہلے''صالح'' ہونے کارشہ یا چکے ہیں' گویادہ خدا کے صنوراس بات کی تمنا کرر ہے بتھے کہ انہیں محدوۃ ل محدکا مقام دمر تبہ عطا کرے۔

تفسيراكميز انجلد ا

ابرا ہیم کی بیٹوں کووصیت O'' وَوَصَّی بِهَآ اِبْرَاهِمُ بَذِیْهِ (اورابرا ہیم نے اپنے بیٹوں کواس کی وصیت کی )۔ اس سے مراد یہ ہے کہ حضرت ابرا ہیم 'نے اپنے بیٹوں کوآ کمین الہی کی پیروی کرنے کی وصیت کی۔ '' بِهَاَ''میں ضمیر (حا) کا مرجع .....اور مراد.....''ملة'' ہے یعنی دین اسلام' آئین الہٰی۔

تہم ہیں اس حال میں اپنی لپیٹ میں لے لے جب تم دائر ہ اسلام سے باہر ہو ..... یعنی تم ہمیشہ سلمان رہنا تا کہ اس حال میں ہی تم یرموت آجائے۔

اس آیت ہے مجموعی طور پراس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ ' دین' صرف اسلام ہے جیسا کہ ایک اور مقام پر واضح الفاظ

میں ارشاد ہوا:

سوره ءآلعمران، آیت ۱۹: \* إِنَّ الرِّيْنَ عِنْدَاللهِ الْإِسْلَامُ \*

(خداکےزدیک' دین'صرف اسلام ہے)۔

انبياءكادين وآكين O" وَالْهَابَآ بِكَ إِبْرَاهِمَ وَإِسْلِعِيْلَ وَإِسْحَقَ"

معبود صرف ایک! O<sup>°°</sup> [الچالًا احدیًا " میجملة تفصیلی ذکر کے بعد خلاصہ کے طور پر بخ کیونکہ اس سے پہلے یوں فرکور بے: [الچاک وَ اللّٰہُ اباً بِلَی ... جو تیر امعبود اور تیر بے آباء کا معبود ہے .... ) اس کے بعد " [الچالًا قارح ماً ... ایک ،ی معبود ہے ... کے الفاظ اس ابہا م کو دور تیر امعبود اور تیر بے آباء کا معبود ہے .... ) اس کے بعد " [الچالًا قارح ماً ... ایک ،ی معبود ہے ... کے الفاظ اس ابہا م کو دور کرنے کے لیے بیں کہ کوئی بیگمان نہ کر بے کہ اس کا معبود اور اس کے آباء کا معبود کوئی اور جیسا کہ بت پر ستوں اور مشرکوں نے کئی خدا بنائے ہوتے ہیں بلکہ جن سے کہ ان سب ( اسحاق " اسماعیل قابر ابیم یعقوب ) کا معبود ایک ،ی ہے ۔تو یعقوب ؓ کے بیٹوں نے باپ سے یوں کہا: ہم عبادت کرتے ہیں تیر ہے معبود کی اور تیر بے آباء ابر ابیم قاسات کا معبود ایک ،ی معبود کے الفاظ اس ایک ہی ہے ۔تو معبود کی جو کہ ایک ہی معبود ہے ( یکن ہے )

تفسيراكميز أنجلد ا

اسلام کا تا کیدی اقرار O" وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ (اورہم اس کے سلمان ہیں)۔ یہ جملہ در حقیقت پہلے جملہ کی وضاحت کے طور پر ہے جس میں انہوں نے کہا: " نَعْبُ لَ الْهَک " کہ ہم تیرے معبود کی عبادت کرتے ہیں اور اس جملہ " وَ قَدَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ ' ' میں انہوں نے کہا: " نَعْبُ لَ الْهَک " کہ ہم تیرے معبود کی عبادت کرتے ہیں اور اس جملہ " وَ قَدَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ ' ' میں انہوں نے کہا: " نَعْبُ لَ الْهَک " کہ ہم تیرے معبود کی عبادت کرتے ہیں اور اس جملہ " وَ قَدَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ ' میں انہوں نے کہا: " نَعْبُ کَ الْهَک " کہ ہم تیرے کرتے ہیں وہ اسلام کے بی اور اس جملہ در قَدْ نَحْنُ مُسْلِمُوْنَ ' میں انہوں نے کہا ۔ میں مطالب اور بیانات سے بیات ثابت ہوتی ہے کہ ایر اہیم گا دین سی اسلام ہے اور وہ کا کا اور یہ مالت میں مطالب اور بیانات سے بیات ثابت ہوتی ہے کہ ایر اہیم گا دین سی اسلام ہے اور وہ کا کا اور یہ مالت کی اسلام کے مطالب اور بیانات سے بیات ثابت ہوتی ہے کہ ایر اہیم گا دین میں اسلام ہے اور وہ کا کا اور اور یہ مالی میں مطالب اور بیانات سے بیات ثابت ہوتی ہے کہ ایر اہیم گا دین میں اسلام ہے اور وہ کا اور اور میں اسلام نہ میں مطالب اور بیانات سے بید بات ثابت ہوتی ہے کہ ایر اہم کا دین میں اسلام ہے اور وہ کی اور اور این میں اسلام ' ہے اس کے علادہ کوئی دوسرادین و آ نمین نہیں اور یہی وہ دور اور میں ایک سیا ہو کہ میں اور کی ہوں کی میں میں میں میں ہو کہ آل ایر اہیم سے ہیں موجود اور میر ان کی صورت میں چلا آ رہا ہے وہ صرف میں اسلام' ہے اس کے علادہ کوئی دوسرادین و آ نمین نہیں اور یہ وہ دین ہے جو حضرت ایر ایم علی اسلام ایے پر دوردگار کی طرف سے لاتے لہٰذا کی کوتن حاصل نہیں کہ دوہ اس کے علاوہ کی دین کی پیروں کرے یا اسے چورڈ کر کی دوسرے دین کی دوس

ردايات يرايك نظر

اسلام اورايمان كى مثال كتاب كانى مي ساعد سمروى بكدام جعفر صادق فرايا: (الايمان من الاسلام بمنزلة الكعبة الحرام من الحرم قل يكون فى الحرم ولا يكون فى الكعبة ولا يكون فى الكعبة حتى يكون فى الحرم) ايمان اوراسلام ايس بي جيس كعبداور حرم يحى ايما بوتا بكرايك شخص حرم مي موتا بحكر كعبر مين بين موتاليكن ايمان اوراسلام ايس بين جيس كعبداور حرم من ايما موتا بكرايك شخص حرم مي موتا بحكر كعبر مين بين موتاليكن

شهادت**ین کے آثارواحکام** کتاب کافی میں *ساعدی سے مروی ہے ک*دامام *جعفر ص*ادق *علیہ السلام نے ارشاد فر*مایا: (الاسلام شھادۃ ان لا اله الاالله والتصلایق بر سول الله ،به حقنت اللاماء وعلیه جرت المدنا کح

والمواريث وعلى ظاهر لاجماعة الناس، والإيمان الهدى وما يثبت في القلوب منصفة الاسلام)

اسلام سے مرادخدا کی وحدانیت کی گواہی (لا الدالا اللہ) اوررسالت کی تقیدیق (محمد رسول اللہ) ہے اوراس سے حرمت نفس اور نکاح و میراث کے احکام کا نفاذ ہوتا ہے (جوشخص شہادتین یعنی تو حید ورسالت کی گواہی کا کلمہ زبان پر جاری کر بے اس کی جان و مال محفوظ اسے قتل کر ناحرام ہوجا تا ہے اور نکاح و میراث کے اسلامی احکام اس پر لا گوہوتے ہیں) اور عام لوگ اس ظاہری صورت پر ہوتے ہیں کیکن '' ایمان' سے مراد کامل ہدایت اور اسلام کی حقیقت کا دل کی گرانی میں جاگزین ہوتا ہے۔ مٰدکورہ بالا مطلب دیگر روایات میں کر چکے ہیں۔ بیان کرتی ہیں جس کاذ کرہم گذشتہ صفحات میں کر چکے ہیں۔

امام على كما جامع فرمان نيز كتاب كافى ميں برقى ہے مروى ہے كہ حضرت على عليه السلام نے ارشاد فرمايا: (الاسلام ھو ال تسليمہ و ال تسليمہ ھو اليقاين) اسلام سے مراد تسليم (خدا کے حضور سرتسليم خم كردينا اور اپنے آپ كواس كے سپر دكردينا) اور تسليم سے مراد' <sup>ر</sup>يقين' ہے (اسلام كى حقيقت اور حقانيت كى بابت پختدا عتقاد اور ہر طرح كے فتك وشہ سے پاك ہونا ہى '' ليقين'' كا دوسرا تام ہے)۔

شرک کی ایک صورت کانی بی شرک کی ایک صردی ہے کہ امام محفر صادق " نے ارشاد فرمایا: (لو ان قوما عبد موا الله وحد ملا لا شریک له واقاموا الصلوقا و آتوا الز کوقا و حجوا البیت وصاموا شهر رمضان شرقالوا لشیم منعه الله او صنع رسول الله الا صنع بخلاف الذی صنع او وجد وا ذلك فی قلو بہر لكانوا بذلك مشركين) اگر پچولوگ خدا کی عبادت كرتے ہوں .... اے ايک مانے ہوں اور اس كے علاوہ كى كو معبود تسليم ند كرتے ہوں ..... اور نماز اداكرتے ہون زكوة و سے ہوں نتی ہوں اسال ماد مرمنان المبارك كے روز محمد ركھتے ہوں اور اس كے ساتھ ساتھ ضايا رسول خدا كى تحم ياكام كر متحلق يہ ہوں اور ماں كمان المبارك كے روز محمد نميں؟ (چوں و چراكريں) ماز بان ستون كرتے ہوں اين حلوں ميں ايسا سوچيں تو وہ مشرك بلا عمل كے مواد كر ال مذكورہ بالا دونوں حد يثوں ميں اسلام وايمان كتي من مار مان المبارك اللہ المواد كي محمد اللہ ال

خداکے چاہتے والوں کی صفات کتاب بحار الانوار میں کتاب الارشاد ......دیلی میں کے حوالہ سے دواساد کے ساتھ بیرحدیث مذکور ہے جو کہ احاد يث معراج مي ب ب من مي كما كيا ب كه: <sup>5</sup> خداوند عالم نے ارشا دفر مایا: اے احمہ! آیا تمہیں معلوم ہے کہ کون سی زندگی خوشگوارا در بقاشعار ہے؟ حضرت محمر في عرض كى بارالها بنبين ! خدادند عالم نے ارشا دفر مایا: خوشگوار زندگی حقیقی معنے میں وہ ہےجس میں انسان میری یا دیسے بھی غافل نہ رہے میری نعتوں کو نہ بھلانے میرے حق سے نا آگاہ نہ ہواور دن رات میری رضا وخوشنو دی کا طلبگا رربے اور بقا شعار زندگی وہ ہے کہ جس میں انسان اپنے لیے مصروف عمل رہے یہاں تک کہ دنیا اس پر آسان اور وہ اسے آخرت کے مقابلے میں بچے و نا چز شیچیئے آخرت کوعظت واہمیت کی نگاہ سے دیکھنے میری خواہش و جاہت کواپنی آرزؤں اور تمناؤں پر ترجیح دے۔ ہمیشہ میری خوشنودی کے حصول میں کوشاں ہؤ میری نعتوں کے حق کوعظیم جانے اپنے لیے میری طرف سے انجام پانے والے اقدامات کو ہمیشہ یادکرے شب وروز معصیت دگناہ اور ناگوار حالتوں سے دوچار ہونے کے دفت مجھے مدنظر رکھتا ہواپنے دل سے ہراس چیز کو نکال دے جو مجھے ناپسند ہؤ شیطان اور اس کی وسوسہ انگیزی سے نفرت کرتا ہواوراپنے دل کی مملکت میں شیطان کے تسلط کے تمام رائے بند کردیے کی جب وہ بیسب پچھ کرلے تواس کے دل کومجت کی نعمت سے اس قدر مالا مال کر دوں گا کہ اس کا دل ٰاس کی فرصت کی گھڑیاں اور اس کی مصروفیت کے اوقات ٰاس کی کوششیں د کا دشیں اور اس کی گفتگو کا محور صرف میری اس نعمت کی یاد آوری ہوگی جومیں نے ان ہستیوں کو عطا کی ہے جو مجھ سے بچی محبت کرتے ہیں اور میں اس کے دل کواتی قوت عطا کروں گا کہ وہ میری عظمت کا مشاہدہ اپنی نگاہ دل سے کرے گا'اور میرے جلال کی صدااپنے گوش دل سے سنے گا' میں دنیاوی زندگی کا دائر ہاس پر تنگ کر دوں گااور دنیاوی زندگی کی لذتوں سے نفرت کا بنج اس کے دل میں بودوں گاادر میں اسے دنیا اور اس کی متاع زوال آشا کے تباہ کن نشے میں مبتلا ہونے سے اس طرح خوف دلاؤں گا جیسے چر دا ہا اپن بھیر بکریوں کوخطرناک چراگاہوں میں جانے سے ڈراتا ہے پس جب وہ اس طرح کا ہوجائے گاتولوگوں سے الگ تھلگ ر بنے لگے گااور فنا شعار دنیا کو چھوڑ کر بقا آشاابدیت نواز منزل کی جانب بڑھے گایعنی شیطان کے گھر سے منہ موڑ کر جن کے خیمۂ عنایت میں آ بے گا'۔اے احم<sup>ی</sup>ا پھر میں اے 'ہیت' و' عظمت' کے زیور سے آ راستہ کر دوں گا' اور یہی ہے حقیق معنی میں پا کیزہ وخوشگوارزندگی اور بقاشعارودوام آشاحیات! جو کہ میری رضا پر راضی رہنے والے نیک نام لوگوں کا مقام ومرتبہ ہے پس جو شخص اپنے ہر عمل کی بنیاد میری رضا کو قرار دے اور اس طرح عمل کرے جیسے میں پیند کرتا ہوں تو میں اسے سیتین للتیں عطا کروں گا: ہرطرح کے جہل ونا دانی سے پاک شکر ہونتم کے نسیان سے دور ذکراورا پنی ایسی محبت جس پرخلوق کی محبت کوتر جیج نہ دیئے پس جب وہ مجھ سے محبت کرے گا تو میں بھی اس سے محبت کروں گا اور اس کی نگاہ دل کواپنے جلال کا مشاہدہ کرنے کے لیے کھول دوں گا'اپنی مخلوق میں سے اپنے خاص بندوں کو اس سے پوشیدہ نہیں رکھوں گا' رات کی تاریکی اور

دن کی روشن میں اس سے ہم کلام ہوں گاتا کہ وہ عام لوگوں سے بات چیت کرنے اور ان کی ہم تشینی سے بے نیاز ہو جائے میں اسے اپنی اور اپنے فرشتوں کی با تیں سنواؤں گا اور اسے اس راز سے آشا کر دوں گا جو میں نے لوگوں سے پوشیدہ کر رکھا ہ کرزمین پر چلے گا'اس کے دل کو بصیرت د آگائی کی روشنی سے منور کر دوں گا اور بہشت و دوز خ کی کوئی چیز اس سے فنی نہیں کرومین پر چلے گا'اس کے دل کو بصیرت د آگائی کی روشنی سے منور کر دوں گا اور بہشت و دوز خ کی کوئی چیز اس سے فنی نہیں نہ میں کا اور اسے قیامت کے دل کو بصیرت د آگائی کی روشنی سے منور کر دوں گا اور بہشت و دوز خ کی کوئی چیز اس سے فنی نہیں نہیں خال اور اسے قیامت کے دل کو بصیرت د آگائی کی روشنی سے منور کر دوں گا اور پیشت و دو چار ہوں گے اسے امیر وں غریبوں با بلوں اور عالموں سب کے حساب و کتاب سے مطلح کر دوں گا 'اسے قبر میں راحت د آرام کی نیند سلاؤں گا اور محرو کی پروں ہوں ہے اور مند کی اس خون کی اس ختی و مشدت سے آگاہ کر دوں گا ہے قبر میں راحت د آرام کی نیند سلاؤں گا اور محرو کی پروں ہوں اور عالموں سب کے حساب و کتاب سے مطلح کر دوں گا 'اسے قبر میں راحت د آرام کی نیند سلاؤں گا اور محرو کی کا تا ہوں اور عالموں سب کے حساب و کتاب سے مطلح کر دوں گا 'اسے قبر میں راحت د آرام کی نیند سلاؤں گا اور محرو کی میں میں اس کا ور جو اب کرنے کے لیے جھیجوں گا دو نہ تو موت کی ختی وغم و کی محق گا اور نہیں قبر و لی کی کر دوں گا اور اس کی اور نہ قی اور مند قی آ میں کا دو میں میں کار کی کی تا ہے کہ اس کے داخیں اس کے لیے میز ان عدل نصب کروں گا اور اس کی امیر میں ای کی میں کی کو تر جمان قر ار کی کتا ہو کی اس کے داخیں ہا تھ میں دے دوں گا وہ اسے خود بنی پڑ سے گا اور میں اپن اور اس کی امیں کی کو تر جمان قر ار

بیہ بیں میرے چاہنے والوں کی صفتیں! اے احمہ! اپنی کوشش کو یگانہ کرواورا پنی زبان کوتھی'' ایک'' کرواورا پنے بدن کواس طرح زندہ و بیداررکھو کہ بھی اس پر خفلت کا سامیہ ہی نہ پڑنے جوشخص مجھ سے غافل ہوجائے اس کے بارے میں مجھے کوئی پرواہ نہ ہوگی کہ وہ کس واد کی ہلا کت میں اپنے آپ کوڈ ال دے۔

فر مودہ ءرسول بزبان إمام کتاب بحار الانوار میں کافی کے حوالہ سے اور معانی الاخبار اور نو ادر راوندی میں مختلف اسناد راویوں ..... کے حوالہ سے حضرت امام جعفر ضادق اور حضرت امام موئی کاظم علیہ السلام سے منقول ہے آپٹے ارشاد فرمایا: (بی عبارت کافی کی ہے )

ایک دن حضرت پنج براسلام محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حارثہ بن ما لک بن نعمان انصاری کی طرف متوجہ ہو کر

يو چھا:

حارثہ بن ما لک بن نعمان انصاری آپ کیسے ہیں؟ انہوں نے عرض کی: اے اللہ کے رسولً! میں مومن حقیقی ہوں' آ محضرت نے ارشاد فر مایا: ہر چیز کی حقیقت اور دلیل ہوتی ہے آپ کے اس دعوے کی کیا دلیل ہے؟ انہوں نے عرض کی: اے پیغمبر خداً! میں نے اپنے آپ کو دنیا کی عیش وعشرت سے دور رکھا ہوا ہے میں نے رات جاگ کر سے خدا کی عبادت میں مصروف رہ کر سے بسر کی ہے اور میں نے سخت گرمی میں تشدیل برہ کرروز ہ رکھا ہوا ہے بجیھے ایسا لکتا ہے کو یا میں عرش الہی کود کیھر باہوں کہ لوگوں کے حساب و کتاب سے لیے قائم کمیا گیا ہے' کو یا میں بہشت دالوں کو د کیھر ہو

## 211

تفسيراكميز انجلد ا

ہوں کہ بہشت میں ایک دوسرے کے پاس آجار ہے ہیں اور گو یا میں جہنمیوں کی چیخ و پکار کی آوازیں سن رہا ہوں جو کہ جہنم سے آربی ہیں۔ حار شکا جواب بن کر حضرت پیخیبر خدائے ارشاد فرمایا: بیرخدا کا وہ بندہ ہےجس کے دل کوخدانے نورانی کر دیا ہے اوراس في سب كجرد يكها باور ثابت قدم رباب-مذکورہ بالا دوروایتیں اسلام اورا یمان کے اس چو تصر حلہ دم شہ کو بیان کرتی ہیں جسے ہم ذکر کر چکے ہیں اور ان دو روایتوں میں مذکور مطالب کی تفصیلات دیگر متعدد روایات میں بھی ذکر ہوئی ہیں ہم انشاء اللہ تعالیٰ ان میں سے چند روایات اپنی اس کتاب کے مختلف مقامات میں ذکر کریں گے اور انہی مطالب کی مزید تصدیق وتا ئید کئی آیات کریمہ ہے بھی ہوتی ہے، ہم ان کی بابت بھی آیات کی وضاحت کے من میں مطالب بیان کریں گئے یا در ہے کہ اسلام اور ایمان کے ہرا یک مرحلہ دمر تبہ کے مقابل کفر وشرک کا ایک مرحلہ دمر تبہ بھی آتا ہے لیتنی ایک طرف اسلام وایمان کے مراتب و درجات ہیں ادر ان کے عین مقابل میں کفروشرک کے مراتب و طبقے ہیں اور بیام زنہایت واضح ہے کہ اسلام وایمان کے مراتب میں جس قدر گرائی تک جائی اوران کے بلند مدارج کو پالیں اتناہی اس کے مقابل میں پائے جانے والے تفروشرک کے مراتب و مراحل ہے چھٹکارایا نے میں دشواری ہوگی ..... کیونکہ ان میں مدمقابل ہونے کے حوالہ سے آتی ہی شدت آ جائے گی .....اور ہیہ بات بھی دضاحت کی محتاج نہیں کہ اسلام وایمان کے نہایت چھوٹے مراتب ادرا نتہائی نچلے مراحل میں کفریا شرک کے بلند ترین مراتب اوراعلی ترین مراحل کا کیجا ہونا بھی ممکن ہوتا ہے اوران دونوں میں منافات نہیں پائی جاتی کیونکہ ان دونوں کے آ ثارایک ہی وقت میں ظاہر ہو سکتے ہیں نیہ دو بنیا دی اصول (اسلام وایمان کے مراتب میں بلندی ویستی اور کفر وشرک کے مراتب ودرجات میں شدت دصنعف کا تقابلیعمل ) ہیں کہ جن کے پیش نظریہ کہا جا سکتا ہے کہ قرآ نی آیات کے باطن ایسے موارد پر منطبق ہوتے ہیں جن پر ان آیات کے ظواہر منطبق نہیں ہوتے سبر حال ابھی اسی مطلب کواجمالی طور پر اپنے ذہن میں حفوظ کرلیں اس کی بابت تفصیلی مطالب بعد میں ذکر کئے جائیں گے۔

تفسیر قمی کی روایت تفسیر قمی میں آیت مبارکہ 'ولدیدامزید'' کی تفسیر میں زکور ہے امامؓ نے ارتثاد فرمایا: اس سے مراد خدا کی رحمت کی طرف نظر کرنا ہے۔

ایک حدیث نبوی تفسیر مجمع البیان میں حضرت پنج براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے منقول ہے آ محضرت نے ارشاد فرمایا: خدا فرما تا ہے کہ میں نے اپنے صالح (اہل صلاح) بندوں کے لیے وہ پچھ حاضر کرر کھا ہے جسے نہ تو کسی آنکھ نے دیکھا ہے نہ کس کان نے سنا ہے اور نہ ہی کسی بشر کے دل میں ان کے بارے میں بھی کوئی خیال آیا ہے۔ مذکورہ بالا دو روایتوں کا مطلوب و مقصود 'صالح'' کے معنی کی وضاحت کے بعد واضح ہوجا تا ہے (''صلاح'' کے معنے کی بابت جو پچھ بیان کیا جاچکا ہے اس کی روشنی میں ان دوروایتوں کے مقصود و مراد سے پورے طور پر آگا ہی حاصل ہو جاتی ہے ) تا ہم اصل ہدایت تو خدا کے ہاتھ میں ہے۔

مصداق کی نشاند، ی تفسیر عیاق میں مذکور ہے کہ آیت شریفتن اُمر گُنْتُم شُهْدَ آء اِذْ حَضَمَ يَعْقُوْبَ الْمُوْتُ ' کَتَفْسِر مِن حضرت امام محمد باقر عليه السلام نے ارشاد فرمايا: بي آيت حضرت ' قائم آل محمد " ' پر منطبق ہوتی ہے۔ تشريح بيان: امام قائم (امام دفت) کے بارے ميں ہے کہ دوا پن وفات کے دفت اپنے بيٹوں سے دبی پچھ کہتے تھے جو حضرت ليقوب نے اپنی وفات کے دفت اپنے بيٹوں سے کہا اور اپنے بيٹوں سے دبی جو حضرت ليقوب نے اپنے بيٹوں

## آيات ١٣٥ تا ١٣١

28m

تفسيراكميز انجلد ا

وَقَالُوا كُونُوا هُوُدًا اوْنَصَرْى تَهْتَدُوا لَقُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبُرٰهِمَ حَنِيْفًا وَ مَا كَانَمِنَ الْمُشْرِكِيْنَ @

وَانُ امْنُوا بِبِثُلِ مَا امْنُتُمْ بِهِ فَقَر اهْتَدَو ا حَوَانُ تَوَكَّوُا فَانَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ خَ فَسَيَكُفِ يَكْفِ اللَّهُ حَوْهُوَ السَّعِيْحُ الْعَلِيمُ ٢

وبنغة الله وتومن أخسن من الله صِبْغة وتَحْنُ لَدُعْبِدُون ٢

وَنَحْنُ لَتُحَاجُونَنَا فِي اللهِ وَهُوَ مَبْنَا وَ مَبْكُمْ وَلَنَا آعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَ وَنَحْنُ لَتَمُخْلِصُوْنَ أَنَّى اللهِ وَهُوَ مَبْنَا وَ مَبْكُمْ وَلَنَا آعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ أَ

٥ امْ تَقُوْلُوْنَ إِنَّ إِبْرَاهِمَ وَ اِسْلِعِيْلَ وَ اِسْلِحَقَ وَ يَعْقُوْبَ وَالْاَسْبَاطَ كَانُوْا هُوُدًا اوْ نَظْراى \* قُلْءَ أَنْتُمُ أَعْلَمُ أَمِر اللهُ \* وَ مَنْ أَظْلَمُ مِتَن كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَةً مِنَ اللهِ \* وَ مَا اللهُ بِغَافِلِ عَبَّاتَعْمَلُوْنَ ۞

٥ تِلُكَ أُمَّةٌ قَنْ خَلَتُ ثَلَهَامَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَسَبْتُمُ ۖ وَلا تُسْتَلُوْنَ عَمَّاً كَانُوْايَعْمَلُوْنَ ٢ ترجمه

· · اورانہوں نے کہا کہ یہودی ہوجاؤیا نصرانی 'ہدایت یا لو گے ان سے کہدد يجنح : بلکدابرا بیم کے آئین کی پیروی کروجو کہ خالص دین ہےاوروہ (ابراہیم) مشرکین میں سے نہ تھے'۔ (۵۳۱) O ··· کہدود کہ ہم خدا پرایمان لائے ہیں ادر اس پر (ایمان لائے ہیں) جو ہم پر تازل کیا گیا ہے اور اس پر (ایمان لائے بیں) جو ابراہیم "اساعیل" اسحاق "، یعقوب اور اسباط پر نازل کیا گیا اور اس پر (ایمان لائے بیں ) جو پچھ موئ " وعیسی اور دیگر پنج بروں کو ان کے پروردگار کی طرف ے عطا کیا گیا، ہم ان ..... پغیبروں ..... میں کوئی فرق نہیں سجھتے اور ہم خدا کے فرمان پر سرتسلیم (174) خم کئے ہوئے ہیں''۔ '' پس اگروہ بھی تمہاری *طرح ا*س چیز پر ایمان لائیں جس پرتم ایمان لائے ہوتو وہ ہدایت یا فتہ ہوجا تی گےاورا گردہ اس سے منہ موڑ لیس تو یقینا وہ دشمنی دنفاق کی راہ پر ہوں گئے بہت جلد خداان  $(\mathbb{M}^{2})$ کے مقابلے میں تیری کفایت کرے گا کہ وہ سننے دالا اور جانے والا ہے'۔ O "(مسلمانوں سے کہوکہ)رنگ توخداہی کارنگ ہے جس میں تم ریکھے گئے اورخدائی رنگ سے بہتر کون سارنگ ہوگا ادر ہم تو اُس کی عبادت کرتے ہیں''۔ (IMA) · · کہہ دوکہ آیا تم اللہ کے بارے میں ہم سے جھکڑا کرتے ہو، وہ ہمارابھی رب ہے اور تمہارابھی رب ب، ہمارے اعمال ہمارے لیے اور تمہارے اعمال تمہارے لیے بیں اور ہم اس کے ساتھ خلوص (19) رکھتے ہیں''۔ ·· كيا ثم يدكت موكدابراتيم "واساعيل" واسحاق " ويعقوب داسباط يبودى يا نصرانى تح ؟ ان ے کہہ دیجتے آیاتم بہتر جانتے ہویا اللہ؟ اس مخص سے بڑ ھر کر ظالم کون ہوسکتا ہے جوابنے پاس موجود خدائی گواہی پر پردہ ڈال دے حالانکہ خداتمہارے اعمال سے ہرگز غافل نہیں'۔ (11/\*) O "وہ ایک" امت" بھی جو گزر چکی ہے، ان کے اعمال ان کے لیے اور تمہارے اعمال تمہارے لیے ہیں ادرتم سے ان کے اعمال کے بارے میں کوئی یو چھ کچھ نہ کی جائے گی' ۔ (111)

تفسيرالميز انجلد ا

تفسيروبيان يہودونصاريٰ کے نقابلی بیانات O" قَالُوْا كُوْنُوْاهُوْدًا أَوْنَصْرْ ى تَهْتَلُوْا سابقہ آیات میں خداوند عالم نے اس حقیقت کو واضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ دین حق وہی آئین ابرام یمی لین اسلام ہے کہ جس کی پیروی اولا دابراہیم "لینی اساعیل داسحاق" 'اور حضرت لیفتوب اوران کی اولا دکرتی تھی بنابرایں زیر بحث آیت (۱۳۵) سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ بیا اختلافات اور گروہ بندیاں جو اپنے آپ کو ''یہودی'' اور ''نصرانی'' کہلانے دالوں نے چھیلائی ہیں در حقیقت بیسب کچھان کی ہوا دہوں کا نتیجہ اور ان کے ہاتھوں کا کھیل تماشہ ہے اور انہوں نے بیمن گھڑت اور خود ساختہ فرقے اپنے درمیان پائے جانے والے اختلافات نفاق اور دشمنیوں کے باعث ایجاد کئے اور ان فرقوں اور گروہوں کودینی جماعتوں کی صورت میں پیش کیا اور خداوند متعال کے مقدس دین کواپنے مفادات اور ذاتی وشخص مقاصد کے تحفظ کے لیے غلط رنگ دے کراس دین توحید وآ کین وحدت کے تقدّ کو پامال کردیا جبکہ خدا کا دین صرف ایک ہا میں کسی طرح کے اختلاف کی کوئی تنجائش موجود نہیں اور دین کا ایک ہونا بالکل اسی طرح سے جیسے خدا کا ایک ہونا ، دین توہمیں صرف ایک معبود کے سامنے سر جھکانے کی دعوت دیتا ہے اور وہ دین آئین ابراہیم ہی ہے اس لیے تمام مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ اس سے وابستہ رہیں اور اہل کتاب (یہود ونصاریٰ) کے درمیان پائے جانے والے اختلافات پر ہرگز توجہ نہدیں۔

ایک علمی نکتہ کا بیان بیرایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ دنیا کی مادی زندگی اپنے جاری وساری نظام کے باوجود طبق طور پر بمیشہ تغیر و تحول ..... بد لنے بگڑ نے ..... سے دوچار دہتی ہے کیونکہ اس کی اصل واساس یعنی'' طبیعت'' جو کہ اس کے ساتھ وہی نسبت رکھتی ہے جو''مادہ'' اپنی صورت کے ساتھ رکھتا ہے، وہ بھی ہمیشہ تغیر وتحول میں رہتی ہے، توجب کسی چیز کی اصل واساس ہی دائک طور پر تغیر وتبدل کی حالت میں ہوتو اس سے وابستہ ہر چیز اسی حالت میں ہوگی ..... اسی وجہ سے تو موں کے درمیان مروجہ رسومات بھی ہمیشہ بدلتی رہتی ہیں اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ انہی رہم وروان کی تبدیلی دین حقائق سے انحراف اور ان میں تبدیلی کا سب بن جاتی ہے بلکہ اس سے بڑھ کردین میں 'نبرعت'' کی راہ ہموار ہوجاتی ہے یعنی جو چر دین کا حصر نہیں ہوتی اسے دین میں شامل کردیا جاتا ہے اور جو چر دین میں شامل ہوتی ہے'اسے' دین' سے نکال دیا جاتا ہے (یا در ہے کہ 'برعت' سے مراد سے ہے کہ ان چر وں کو دین میں شامل کر دیا جائے جو بنیا دی طور پر'' دین' میں شامل نہیں ) اور اقوام اور ان کے افراد کے محصوص مفادات دینی حقائق و مقاصد کی جگہ لے لیتے ہیں، یہی بات' دین' سے مثال نہیں ) اور اقوام اور ان کے افراد کے حصوص مفادات دین کو تو میت کا رنگ دیا جاتے جو بنیا دی طور پر'' دین' میں شامل نہیں ) اور اقوام اور ان کے افراد کے حصوص مفادات دین کو تو میت کا رنگ دینے جات کر کی کھیل کھیلا جاتا ہے جس کے نیچ میں دین کے اصل مقاصد کے حصول کی حصوص مفادات دین کو تو میت کا رنگ دینے کا خطر نا ک کھیل کھیلا جاتا ہے جس کے نیچ میں دین کے اصل مقاصد کے حصول کی تر میتی و اخلاتی اصول سے جن کا تعلق دین سے نہیں ہوتا ۔۔. معاشر سے میں روان چا آتی ہوں کی تعلق کی تھی دی کر اور ان کی جگہ دیگر تر میتی و اخلاتی اصول سے جن کا تعلق دین سے نہیں ہوتا ۔۔. معاشر سے میں روان چا ہو جو جاتی جی اور اس کی جگہ دیگر تر میتی و اخلاتی اصول جن کار تعلق دین سے نہیں ہوتا ۔۔. معاشر سے میں روان پا جاتے ہیں اور لوگ تر میتی و اخلاتی اصول جن کی تعلق دین سے نہیں ہوتا ۔۔. معاشر سے میں روان پا جاتے ہیں رفتہ رفتہ ای تھی اور اس کی جگہ دیگر ان میں بھر رپورد لیپی لینے لیتے ہیں اور دو ان کی نفسانی خواہ شات اور شیطانی شہوتوں کی سکین کا سب ہوتی ہیں ای طرح ہو ان میں بھر رہو دیکھی کی لینے لیتے ہیں کی میں دو تا ہیں 'نہیں 'نہیں 'نہیں نہ ہوتا ہوا کیاں تار کی محکونی ہوں ہی ہوتی ہیں ای طرح ہو ان میں بھر تیچ دوں کی معار معارت کی میں کی خواہ ہیں اور ہیں '' ہوتا ہیں سب ہوتی ہوتی کا سب ہوتی ہیں ای طرح ہو ن

بہر حال آیت "وَ قَالُوا كُوْنُوا هُوْدًا أَوْ نَصْلَ ى تَهْتَكُوا " كا جمالى الفاظ كى تفسيل يوں ہے: "وقالت اليہود كونوا هوداً تهتى وا " (يہوديوں نے كہا كہتم سب يہودى ہوجا وَہدايت با جاؤ گ) "وقالت النصارى كونوا نصارى تهتى وا " (اور نفرانيوں نے كہا كہتم نفرانى ہوجا وَتوبدايت يافتہ ہوجا وَ گ) ان تمام باتوں كى اصل بنياد ان كى باہى اختلافات وگروہ بندياں اور ذاتى دشمنياں ونفاق كے سوا كچھ يس ۔

آئىين إبرا تېيى كى پېروى كاتىكم

O "قُلْبَلُمِلَّةَ إبْرَاهِمَ حَنِيْفًا وَمَاكَانَ مِنَالْمُشْرِكِيْنَ"

یہ جملہ دراصل یہود یوں اور نفرانیوں کے بیانات واظہارات کا جواب ہے کہ 'ان سے کہہ دیجئے ہم آئئین ابرا ہیم " کی پیروی کرتے ہیں کیونکہ وہ واحد دین وآئئین ہے کہ تمہارے تمام انبیاء جن میں ابرا ہیم اور دیگر سب نبی شامل ہیں اس دین وآئین نے پیروکار شخ اور ابراہیم "کہ جنہوں نے اس آئین کو پیش کیا مشرک نہ شخے کیونکہ اگر ابراہیم "کے آئین میں یہ سب اختلافات اور گروہ بندیاں ہوتیں کہ جنہیں اہل بدعت نے ان کے آئین میں شامل کردیا ہے تو وہ (ابراہیم ) بھی مشرک شار کئے جاتے کیونکہ جو چیز خدا کے دین کا حصہ نہ ہو وہ لوگوں کو خدا کی عبادت واطاعت کرنے کی دعوت پر مشتمل ہونے ک

## 282

تفسيراكميز ان جلد ا

میں خدا کی طرف سے آنے والے احکام ددستورات کے سوا کچھنہیں (وہ غیراللد کے احکام وافکار پر ہر گزمشتمل نہیں)۔

كال ايمان لانے كى تاكيد 0° قُوْلُوَاہُمَنَّا بِاللهِ وَمَآأُنُزِلَ اِلَيْنَا''

خداوند عالم نے جب بر بیان کر دیا کہ یہودیوں اور نفرانیوں نے مسلمانوں کو اپنے مذہب کا اتباع کرنے کی دعوت دی تو اس کے بعد خداوند عالم نے دین تن کی وضاحت کے طور پر اس حقیقت کو بیان کیا کہ 'دین' خدا پر ایمان لانے اور خدا کی طرف سے آئے ہوئے تمام پیخبروں پر .....ان میں کسی طرح کا فرق کے بغیر .....ایمان لانے سے عبارت ہے او راس کا نام' اسلام' ہے۔

اس مقام پر بیکت قابل توجہ ہے کہ خدان ارشاد فرمایا: "تُوَ لُوَ اہُمَنَّا بِاللَّهِ وَ مَا اُنْزِلَ إِلَيْبَا" ( کہوکہ ہم ایمان لائے اللہ پراوراس پرجو ہماری طرف نازل کیا گیا) اس میں پہلے ' خدا پرایمان لانے''کاذکر ہوااور اس کے بعد ''و مَا اُنْذِلَ إِلَيْنَا" (اوراس پرجو ہماری طرف نازل کیا گیا) کہا گیا جبکہ پہلی بات یعنی اللہ پرایمان لانا ''وَ مَا اُنْزِلَ إِلَيْبَا" میں شامل ہے کیونکہ اللہ کی طرف سے جواحکام آئے ہیں ان میں توحید پرایمان لا نانہ صرف بیکہ شامل ہے بلکہ سب کی اصل و اس اور بنیا و ہتوا سے علی مطوف پر ذکر کرنے کی وجدا کہ اس ایت لطیف حقیقت کی طرف اشارہ مقصوب اودہ ہے کہ خدا پر ایمان لا نا ایک فطری حقیقت ہے جس کے ثوت کے لیے نبوت ورسالت کا سہارا لینے کی ضرورت نہیں بلکہ ہرانسان کی فطرت میں خالق کے وجود کو تسلیم کرنا شامل ہے۔

''خدا پرایمان لانے'' کے ذکر کے بعدار شادہوا: ''وَ مَآ أُنْزِلَ إِلَيْنَا'' (جو کچھ ہماری طرف نازل کیا گیا) اس سے مرادقر آن مجید یاقر آنی حقائق ومعارف ہیں۔

اس کے بعدابرا ہیم واساعیل واسحاق ویعقوب پرنازل کئے گئے حقائق ومعارف اوراحکام کا ذکران الفاظ میں ، ہوا (وَ مَاَ أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَهِمَ وَ إِسْلِعِيْلَ وَ إِسْلَحْقَ وَ يَعْقُوْبَ وَ الْأَسْبَاطِ ) -

اس کے بعد موکی طعیلی کو عطا کئے گئے امور واحکام کا ذکر ہوا ( وَ مَمَا اُوْتِی مُوْسَلی وَ عِبْسَلی ) اور ان دونبیوں (مولی طیسی ) کا ذکر ان کے ناموں کے ساتھ خاص طور پر اس لیے کیا گیا کہ گفتگو کے مخاطب یہود دنصاری یتھے اور وہ لوگوں کو صرف ان کی پیردی کرنے کی دعوت دیتے تھے۔

اس کے بعد تمام انبیاء \* کو عطا کتے جانے والے احکام وحقائق ومعارف کا ذکر ہوا (وَ حَمَّا أَوْ نِيَ النَّبِيَّوُ نَ حِنْ سَّ يِهِمْ) تاکہ تمام انبیاء \* پرایمان لانے کی گواہی کمل ہو سکے اور اس امر کا ثبوت مل سکے کہ ہم خدا کے بیچیج ہوئے نبیوں اور رسولوں میں کوئی فرق نبیں شبحصتے بلکہ خداکی طرف سے آئے ہوئے ہونے کے حوالہ سے سب پرایمان رکھتے ہیں (لَا نُفَدِّ قُ بَيْنَ أَحَدٍ حِنْهُهُمْ)۔

اس آیت میں بیہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ اس میں دوطرح کے انداز ہائے بیان اختیار کئے گئے ہیں: ایک'' نازل كرنا اوردوسرا وعطاكرنا ، ملاحظه بو: ا- " وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَهِمَ وَ إِسْلِعِيْلَ وَ إِسْلَحْقَ وَ يَعْقُوْبَ وَالْاَسْبَاطِ" (نازل كرنا) ٢- "وَمَا أُوْتِى مُوْلَى وَعِيْلَى وَمَا أُوْتِ النَّبِيُوْنَ مِنْ تَا يِهِمْ " (عطاكرنا) یہلے فقرے میں ' انزل الیتا'' اور دوسرے میں ' ایتا کُ'' لینی' ' وینا'' کے الفاظ استعال کئے گئے شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ اصل میں'' ایتای'' یعنی'' دینا'' وُ'عطا کرنا'' کے مفہوم ومعنی کو بیان کرنامقصود تھا جیسا کہ سورہ انعام میں حضرت ابراہیم ' اوران سے پہلے اور بعدوالے انبیاء " کا تذکرہ کرنے کے بعد خداوند عالم نے یوں ارشاد فرمایا: " أوللَّكَ الَّنِ يْنَ أَتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ "سورهءانعام آيت ٨٩ ..... (يدسب وه بين جنهين بم ني كتاب وتكم ادر نبوت دي) اس ط "" انتينا" يعنى بم في دى، كالفاظ استعال كت تحت بين جس معلوم بوتا ب كمازل كرنا اورعطا كرنا دراصل دينا بى ہاور أوليك (يدسب) كے لفظ سے ثابت ، وتا ب كَرْ أُنْذِلَ ، اور ، أُوْتِي " تمام انبياء كے ليے دين اور عطاكر نے ك معنی میں بے تو اس مقام پر بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب اصل میں '' دینا'' کے معنے کو بیان کرنامقصود تھا تو چرسب کے لیے "ايتائ" كالفظاستعال كباجا تاب اوركمين "انزل" اوركمين "اوتى ميا" "الينام فالفاظ استعال كرف كياضرورت تقى؟ اس كاجواب بير ب كه "ايتاء "..... دينا..... وي معنى كوداضح طور پرخا مزمين كرتا اس ليخ "انزل" كالفاظ سے اس حقيقت کو بیان کردیا گیا کہ ان انبیاء کرام " کوجو کچھ دیا گیا' وہ وی تھا اور خدا کی طرف سے ''نازل کیا گیا'' تھا'۔ ''ایتاء' کے استعال کے قرآ ٹی موارد ملاحظہ فرما تیں: سوره ولقمان آيت ١٢: \* وَلَقَدُ إِنَيْنَالُقُلْنَ الْحِكْمَة "...... (اورہم نے لقمان کو حکمت دی) سورهء جاثيه، آيت ١٦: \* وَلَقَدْ إَتَيْنَا بَنِي إِسْرَ آءِ يُلَ الْكِتْبَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ \* • • • • (اورہم نے بنی اسرائیل کو کتاب وظم اور نبوت دی) پہلی آیت میں ''لقمان'' کو حکمت عطا کرنے کاذ کر ہے اور دوسری آیت میں ''بنی اسرائیل'' کو کتاب وعلم اور نبوت عطا کرنے کا تذکرہ ہے جبکہ واضح ہے کہ لقمان نبی نہیں تصاور نہ ہی تمام بنی اسرائیل کو نبوت عطا کی گئی اس لیے ''انزل' کی بجائے''ایتائ'' سسآ مینا سساستعال ہوا' اس کے علاوہ بیر کہ یہود ونصار کی میں سے ہرایک اس بات کے دعو مدارتھا کہ ابراہیم واساعیل واسحاق ویعقوب اور اسباط سب ان کے مذہب وطت کے پیروکاردں میں سے تھے یہودی کہتے تھے کہ دہ

سب يہودى تصاور لفرانى كہتے تھے كەدەدە مب لفرانى تصاوردە (يہودونسارى) يوعقيدە ركھتے تھے كەدىن حق لفرانيت يايہوديت ہى ہوادردەد ہى كچھ ہے جوموكى قيلى كۈديا كيا' (مَاَ اُوْنِى مُوْلَى وَ عِيْلى ) لبذا اگر آيت ميں يوں كہا جاتا ''و ها او تى ابر اهيم و اسماعيل …'' تواس سرير بات ثابت نه ہو كمق مى كەيد صغرات نود نبوت كەمقام برفائز تصاوران پروى ہوتى تھى ادرا حكام'' نازل' ہوتے تھے بلكہ يدا مكان پيدا ہوجاتا كە انبيس جو كچھ خدا نے ديا ہوہ دو ہى ج جوموكى "و عادون پروى ہوتى تھى ادرا حكام'' نازل' ہوتے تھے بلكہ يدا مكان پيدا ہوجاتا كە انبيس جو كچھ خدا نے ديا ہوہ دو ہى ہے جوموكى "وعيلى "وديا كيا ہے اور يوس انبى دو كرير دوكار تصحيميا كه 'و كو كھتى الله نو يا ہوہ دو ہى ہے دو بن اسرائيل' كے ليے ''ايتاكن' دينة كالفظ استعال كيا گيا ہے جبكہ دو نہيوں كرير وكار تضابي بو كہ تي اسرائيں جو بن ميں اسر ان كے بعد جن اندياء كے نام ليان كى بابت 'ازل' ( نازل كيا گيا ) كالفظ استعال كيا كي كال كان الم اليكن جو بى حضرت الا اليم بہلے تصان كے ليے ''اُوتي كن' دينة كالفظ استعال كيا گيا ہے جبكہ دو ہنيوں كرير وكار تضابي بو بي حضرت الي اليم ان كے بعد جن اندياء كے نام ليان كى بابت 'ازل' ( نازل كيا گيا ) كالفظ استعال كيا كيا ہو ني كي مير اور الي مي اور پہلے تصان كے لين' اُوتي ' دريا گيا ) كالفظ استعال كيا گيا ہے جبكہ دو ني بير الم كيا كيا ہو ہو ما اور

> بن اسرائیل کے قبائل 0''وَالْآسْبَاطِ''

اسباط سبط سے جمع کا صیغہ ہے، یہ لفظ<sup>ر</sup> قبیلہ' اورا یے افراد کے گروہ کا متنی دیتا ہے جو پدری سلسلہ نسب میں ایک بتی باپ کی اولا دہوں' بنی اسرائیل کے ' اسباط' کی مثال بنی اساعیل کے قبائل کی طرح ہے اور وہ ( اسباط بنی اسرائیل ) بارہ گروہ دقبائل تھے جن میں سے ہر ایک حضرت یعقوب ؓ کے بارہ بیٹوں کی نسل سے تھا یعنی ہرگروہ دقبیلہ کا پدری سلسلہ ونسب حضرت یعقوب کے بارہ بیٹوں میں سے ایک بیٹے تک پنچتا تھا۔ اس طرح دہ قبائل ' بارہ اسباط بنی اسرائیل ' کہلاتے ہیں۔ آیت میں ارشاد دین میں سے ایک جغرت یعقوب ؓ کے بارہ بیٹوں کی نسل سے تھا یعنی ہرگروہ دقبیلہ کا پدری سلسلہ ونسب معرت یعقوب کے بارہ بیٹوں میں سے ایک بیٹے تک پنچتا تھا۔ اس طرح دہ قبائل ' بارہ اسباط بنی اسرائیل ' کہلاتے ہیں۔ معرت یعن پر ارشاد دین تعالیٰ ہے کہ جو کچھا سباط پر نازل کیا گیا، تو اگر ' اسباط' کے لفظ سے گروہ اور قبائل مراد لیے جا عین تو ' ان کی طرف نازل کرنے' کی نسبت اس دجہ سے درست ہو گی کہ ان میں سے انبیاء " کمی شخالاران انبیاء " کے حوالہ سے پور یے قبیلہ کی طرف ' نازل کرنے' کی نسبت اس دجہ سے دائیا تو ' مقاور اسباط' نے الفظ سے گروہ اور قبائل مراد کیا جا عین تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ' اسباط' سے بنانا طاح کر گئے ۔ اور اگر ' اسباط' کے نام کھی تھالادا ان انبیاء " کے جا میں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ' اسباط' سے بنانا طاح میں ہو تکے کی کے اور اگر ' اسباط' نے مراد افراد داشتا می کی بین میں تھاں کا مطلب یہ ہوگا کہ ' اسباط' سے بنانا ٹی میں سے ' انبیا تو ' مقاورہ ہوں کی انہ ہو تا کی میں میں نام بی در ہے کہ اس صورت میں '' اسباط' سے بنا اس خین ہو سے گی کیونکہ دو نی نہیں سے کا اس آ میت کی ماند نہ ہو اس سوره ونساء، آیت ۱۷۳: \* وَ اَوْ حَيْنَاً إِلَى إِبْرَاهِ يْهَ وَ اِسْلِعِيْلَ وَ اِسْلَحْقَ وَ يَعْقُوْبَ وَ الْأَسْبَاطِ وَعِيْلَى "..... (اورہم نے دحی کی ابرا ہیم کی طرف اور اسماعیل واسحاق ولیقوب واسباط وعیلی "کی طرف......)

> O" فِيْ شِقَاقِ" عربي زبان ميں" شقاق" كامعنى نفاق جفكر اونزاع" آپس ميں الجھنا اور افتر اق وجدائى ہے۔

خدائی نصرت ومدد کا وعدہ کا فَسَيَكْفِيْكَهُمُ اللَّهُ'' ال فقر ے میں خداوند عالم نے اپنے نی سے یہودونصار کی کے مقابلے میں مددونصرت کا دعدہ فرمایا ہے جو کہ اس نے پورا کردیا اور جب اس کی مشیت ہوگی تو دہ اپنی طرف سے مددونصرت کی ہینمت ملت اسلامیہ کے لیے کلمل کرد ہے گا یا در ہے کہ یہ فقرہ (فَسَيَكُفِيْتَكُهُمُ اللَّهُ) سابق اور لاحق (پہلے اور بعد میں ذکر ہونے والے دوفقروں) کے درمیان ''جملہ معترضہ'' کے طور پر ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا سورهُ بقره آيات ٢ سلاتا ١٣ ا 241 خدانی رنگ O" صِبْغَةَاللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً" "صبغة" يعنى ايك طرح كارتك يبال اس سراديد ب كديدا يمان جس كانذكره كيا كيا ب جارب في ايك خدائی رنگ ہےاور میسب سے بہتر رنگ ہے کیونکہ خدائی رنگ سے بہتر کوئی رنگ نہیں ہوسکتا' اور بہ خدائی رنگ ہے یہودیت اورنفرانیت کانخصوص رنگ نہیں جو کہ دین میں تفرقہ اور انحراف پر جن ہے۔ بندگی کااقرار · وَنَحْنُ لَهُ عَبِدُونَ (ادرہم اس کی عبادت کرتے ہیں)۔ بيرجمله حاليه باس ليه اس كامعنى يول ، وكا: "حالانكه بم اس كى عبادت كرتے ہيں " كويا بير پہلے جملہ " صِبْعَة اللهِ وَوَمَن أَحْسَنُ مِن اللهِ صِبْغَةً "كى دليل وسب كى حيثيت ركما ب بنابراي اس س مراديه موكا" يوكله بم صرف اس کی عبادت کرتے ہیں اس لیے ہمارادین خدائی دین اور ہردین سے بہتر ہے '۔ خداکے بارے میں جھگڑا کیوں 0 " قُلْ أَتُحَا جُونَنَا فِي اللهِ " ( کہد دیجئے کیاتم ہمارے ساتھ خداکے بارے میں جھگڑا کرتے ہو )۔ اس آیت کا مطلب سے ہے کہ ان سے کہو! اے اہل کتاب! تم ہمارے ساتھ خداکے بارے میں جھگڑا کیوں کرتے ہو تمہاراایسا کرنا درست نہیں۔ اس کے بعد بھر اکرنے کے نادرست ہونے کی وجہ بیان کی گئ ہے اور وہ بیرکہ: '' وَهُوَ مَ بَّبْنَا وَ مَ بَّكُمْ \* وَلَنَا أَعْمَالْنَاوَلَكُمُ أَعْمَالُكُمْ وَنَحْنُ لَدُمُخْلِصُونَ (جَبَد وهمادابحى رب باورتمهادابحى رب باور مار اعمال ہمارے لیے ہیں اور تمہمارے اعمال تمہمارے لیے ہیں اور ہم صرف اس سے اخلاص رکھتے ہیں )۔ اب اصل موضوع کی وضاحت کے لیے حرض ہے کہ: جب دو پیروکار آگپس میں اس شخصیت کے بارے میں نزاع اور جھگڑا کر س جس کی وہ پیروی کرتے ہوں توان کے جھگڑا کرنے کی دجہدرج ذیل تین وجوہات میں سے ایک ہوگی: (1)۔ دونوں پیروکاروں کامتبوع مختلف بے یعنی ان میں سے ہرایک الگ الگ شخصیت کی پیروی کرتا ہے اور

ہرایک میہ چاہتا ہے کہا پنے متبوع ( جس کی وہ پیروی کرتا ہے ) کودوسرے پیر دکار کے متبوع پر برتر می دےاورا پنے رب کو دوس بے کے رب سے بہتر اور افضل ثابت کر ہے جیسا کہ بت پرست اور مسلمان کرتے ہیں۔ (۲)۔ دونوں پیروکارایک ہی شخصیت کی پیروی کرتے ہوں کیکن ہرایک مہ چاہتا ہو کہ اپنے آپ کواپنے متبوع یے قریب تر اور دوسر ے کود در ترثابت کرے اور خود کواپنے متبوع کے مقرب ہونے کی تمام ترخصوصیات کا حامل بجھتا ہوجبکہ دوس ب كوان مس محروم قرارديتا بو-(۳)۔ دونوں میں سےایک پیردکار بری عادتوں اور بدخصلتوں کا حامل ہو کہ جن کی دجہ سے اس کا اپنے منتوع کی طرف منسوب ہونا ہر گزنا مناسب ونا درست ہو بلکہ متبوع کی ہتک حرمت کا باعث ہو۔ ہیہ ہیں دہ تین اسباب ودجو ہات جو عام طور پرفریقین اور دو پیر دکاروں کے درمیان اختلاف دنز اع اور جھکڑ ہے کا باعث بنتے ہیں جبکہ سلمانوں اوراہل کتاب کے درمیان اختلاف ونزاع کے ان تین اساب میں سے کوئی ایک بھی موجود نہ قط كيونكيه: ان دونوں کامتبوع ورب اور معبودایک ہے (وَ هُوَ مَ بَّبْنَا وَ مَ بَعَمْ )- $(\mathbf{I})$ ہرایک کے اعمال خوداس سے ہی تعلق رکھتے ہیں کسی ایک کے اعمال کا دوسرے کے اعمال سے کوئی تعلق (٢) نہیں اور جرایک اپن اعمال کا خود فمد دار ب (وَلَنَا أَعْبَالْنَاوَ لَكُمُ أَعْبَالْكُمُ). مسلمان اپنے دین میں اخلاص رکھتے ہیں اور دین کی بابت کسی طرح کے کمز درمؤ قف کے حامل نہیں (٣) (وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ) -بنابرایں ایسی کوئی وجہ نظر نہیں آتی جس کی بناء پر اہل کتاب مسلما نوں سے نزاع کریں اس لیے خدادند عالم نے زیرنظر آیت میں سب سے پہلے ان کے مسلمانوں سے جھکڑاونزاع کرنے کی فعی کی ( قُتْلَ أَ تُحَاجُوْ نَنَا فِي اللهِ )۔ اس کے بعد یے بعدد یگرے اختلاف ونزاع کے مذکورہ تین اسباب کی نفی کی تا کہ سی قشم کا شک وشیہ باقی نہ رہے۔ یہودونصار کی کاانبیاء کے بارے میں اظہار ٱمْ تَقُوْلُوْنَ إِنَّ إِبْرَاهِمَ · · · كَانُوْاهُوْ دَا أَوْنَطْر ى " د دنوں فریق (یہودی اور نصرانی) اس بات کے مدعی شخصے کہ ابراہیم اواساعیل اواسحاق دیعقوب واسباط کا تعلق ان ے بے یعنی وہ یہودی بتھ یا نصرانی تھے فریقین کا می<sub>د</sub>دعویٰ کہ وہ ان سے تعلق رکھتے بتھے ان کے اپنے تنیک گویا اس بات کا ثبوت تھا کہ وہ انبیاء یہودیت کے مسلک پر بتھ یا تھرانیت کے عقیدے پر بتھ یا سیجی کہا جا سکتا ہے کہ انہوں نے ''صراحت'' کے ساتھ کہا کہ وہ انبیاء یہودی یا نصرانی نتھ جیسا کہ اس کا ثبوت درج ذیل آیت میں ملتا ہے : ملاحظہ ہو:

| سورة بقره آيات ۲۵ تا ۱۴ ا | 288 | تفسيرالميز ان جلد ا    |
|---------------------------|-----|------------------------|
|                           |     | سورهءآل عمران، آیت ۲۵: |

" لِيَاَ هُلَ الْكِتْبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِنَ إِبُرْهِيْمَ وَمَا ٱنْزِلَتِ التَّوْلِي لَهُ وَالْإِنْجِيْلُ إِلَّ تَعْقِلُونَ"-

(اے اہل کتاب! تم ابرا ہیم کی بابت نزاع وجھگڑا کیوں کرتے ہو جبکہ تو رات اور انجیل تو ان کے بعد تا زل کی گئی ہیں کیا تم عظمندی سے کا منہیں لیتے!) (اس آیت میں یہودونصار کی کے دعوق کی قلعی کھول دی گئی ہے۔)

علم خدا۔۔۔۔ تقابل عمکن نہیں O" قُلْءَ اَنْتُنْہ اَعْلَہُ اَحِراللَّہُ' اس آیت میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا کہ ان یہودیوں اور نصرا نیوں سے کہہ دیجئے کہ آیا تم زیادہ علم وآگا تی رکھتے ہویا خدا؟ جبکہ خدانے ہی ہمیں اور تہمیں اپنی مقدس کتاب میں اس بات سے مطلح وآگاہ کیا ہے کہ موکی ڈعیسی اوران پر نازل کی جانے والی کتابیں ( تورات دانجیل ) ابرا تیم اور دیگر مذکورہ انہیاء کے بعد آئیں۔

کتمان شہادت ظلم عظیم ہے O'' وَ مَنْ أَظْلَمُ مِعَنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْ كَامِ مِنَالَةٍ'' (اس سے بڑا ظالم كون ہے جوابے پاس اس گواہى كو چھپائے جو غدا كى طرف سے آئى ہے)۔ اس سے مراد يا توبيہ ہے كہ: اس سے بڑا ظالم كون ہوسكتا ہے جو بيد كي جال كر كہ اللہ تعالى ف شريعت موى "يا شريعت عيلى "كوابرا تيم " اورديكر فدكوره انبياء " كے بعد نازل كيا، چھپالے اور اس پر پردہ ڈال دے۔ یا يہ كہ: اس سے بڑا ظالم اوركون ہے جو خدا كى اس گواہى كو چھپائے كہ بيا نيا وار اس پر دہ ڈال دے۔ يا يہ كہ: اس سے بڑا ظالم اوركون ہے جو خدا كى اس گواہى كو چھپائے كہ بيا نيا ۽ (ابرا تيم اورديكر) تورات وانجيل سے پہلج آئے تھے۔ سے پہلج آئے تھے۔ اورا كر دومرامتى مرادليا جائے تواسے 'شہادت گل تھا ہما وارك نيا ہو خون الى اس گواہى كو چھپائے كہ بيا نيا ۽ (ابرا تيم اورديكر) تورات وانجيل اورا كر دومرامتى مرادليا جائے تواسے 'شہادت ادا' كہتے ہيں تا ہم پہلامتى ايما حوال پر ند شہادت تحل ''كرا جاتا ہے اورا كر دومرامتى مرادليا جائے تواسے 'شہادت ادا' كہتے ہيں تا ہم پہلامتى ایما دورت ہے اور اين کا جاتا ہے۔ ديا در ہے كہ 'شہادت تحل ''مہادت آئى کہا ہوا تا ہے مرادا گر پيلامتى ليا جائے تواسے اصطلاح کا حدر پر ند شہادت تحل ديا ہے مرادليا جائے تھا دين خيان جانا اوراد کون ہے مرادا گر پيلامتى ايم ہم ہم مراد گرد ہمادت اور کر نہادت کر سے مراد گرہ ہوا تا ہم ہم ہم ہو ہو ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہے اور پر 'ن شہادت تھوں '' کرا ہوا تا ہم ديا ہے)۔ ديا ہے)۔ ہر شخص این اعمال کا جوابدہ ہے °" تِلْكَ أُمَّةً قَدْ خَلَتْ "...

اس آیت میں خداوند عالم نے ارشاد فر مایا کہ وہ لوگ تواب گز ریچے ہیں ان کے اعمال ان کے لیے اور تمہارے اعمال تمہارے لیے ہیں اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں کوئی سوال نہیں کیا جائے گا' یعنی ان کے بارے میں تمہارا آپس میں الجھنا اور یہ بحث کرنا کہ وہ کس گروہ سے تعلق رکھتے تصح تمہارے لیے ہر گز فائدہ مند نہیں اور نہ ہی ان کے بارے میں تمہارا میں بحث وگفتگو اور اختلاف ونزاع نہ کرنا تمہیں کوئی ضرر وفقصان پہنچا سکتا ہے بلکہ تمہارے لیے تو صرف بی مزان کے بارے کی تر ان کے بارے میں تمہارا ان کا موں میں مصروف رہوجن کی بابت قیامت کے دن تم سے پوچھ کچھ ہوگی۔

یادر ہے کہ دید آیت اس سے پہلے بھی انہی الفاظ کے ساتھ ذکر کی جا چکی ہے (ملاحظہ ہوا یت ۲۳ ۱۳) اس کے دوبارہ ذکر کی وجہ دیہ ہے کہ دوہ لوگ سے یہود کی اور تصرافی سے حضرت ابرا تیم \* اور دیگر انبیاء \* کے بارے بیل نزاع و جھڑ اکرنے کے بے سود کا میں حد سے زیادہ بڑھ چکے تھے جبکہ دوہ اس تھیقت سے آگاہ بھی ہو چکے تھے کہ حضرت ابراتیم علیہ السلام حضرت موئی \* اور حضرت عیسی \* سے پہلے تھ لیکن اس کے باوجود دوہ لوگ ان کے یہود کی یا تصرافی ہونے کے بارے بیل نزاع و جھڑ اکر نے کے موئی \* اور حضرت عیسی \* سے پہلے تھ لیکن اس کے باوجود دوہ لوگ ان کے یہود کی یا تصرافی ہونے کے بارے میں بحث و موئی \* اور حضرت اس \* سے پہلے تھ لیکن اس کے باوجود دوہ لوگ ان کے یہود کی یا تصرافی ہونے کے بارے میں بحث و موئی \* اور حضرت عیسی \* سے پہلے تھ لیکن اس کے باوجود دوہ لوگ ان کے یہود کی یا تصرافی ہونے کے بارے میں بحث و موئی \* اور حضرت عیسی \* سے پہلے تھ لیکن اس کے باوجود دوہ لوگ ان کے یہود کی یا تصرافی ہونے کے بارے میں جن د موئی کی آخری حدوں کو تچھوٹ لگے تصاس لیے خدائے ارشاد فرایا کہ تم اس بے فائدہ بحث میں نہ پڑو کیونکہ دہ تواب گر ر پنج بی ان کے اعلی ان کے لیے اور تم ہارے اعمال تر ہمار سے لیے ہیں اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں کو کی سوال نہ موہ لوگ (یہود و نصار کی) اپنی بحث کو اس بے فائدہ پہلو میں حدود کر نے زاع و اختلاف کی راہ پر چلنے کی بچا ہے نیوں اور پنج بروں کے حالات زندگی اور ان کے پا کیزہ فضائل و خصائل اور کر دار ساز صفات میں غور وفکر کے توان کے لیے زیادہ ہو میں ہے میں ای قر آن جید نے انبیاء کر ام \* کے واقعات و حالات کا تذکرہ کر کے ان کے بارے میں غور وفکر اور ان کے پی دیو کی ہوں اور پنج بروں حیا کہ قر آن جید نے انبیاء کر ام \* کے واقعات و حالات کا تذکرہ کر کے ان کے بارے میں غور وفکر اور در خر می خور وفکر کی جو ان کے پا کیزہ دور دیا ہے کہ ایل ایمان ان حالات و و اقعات کا مطال مرکر نے کو میں کے لیے دیو ان کے لیے نظر کی کر کی کی میں بی خور وفکر اور کی کے بی میں خور کی کی میں خور وفکر اور کی کے بی دو تو ان کے لیے دیو ان کے ہو ہ ہوں کے ہوں کی میں کی میں ہوں ہوں کی میں بی حال کر کے دو ان کے کے دیو دو کر کے تو ان کے کے میں کی ہو کہ کہ میں ہو میں کہ میں ہوں کی کہ میں ہو میں کی میں ہوں می کی میں ہو صال کر کے دو ان کی کی کی میں کی میں کی کی ہو ہی کی ہ

تفسيرالميز انجلد ا

ردايات يرايك نظر

حدیفیت کی اصل واساس تفسیر عمایش میں آیت مبارکہ ''فَنُ بَلْ عِلَّهَ اِبُراہِمَ حَنِیْفًا''… کی بابت منقول ہے، حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: (الحنیفیة فی الاسلام) تقیقت میں 'صنیفیت' اسلام میں ہے۔ (صنیفیت لیحیٰ خلوص دیپا کیزگی اور پاک وطاہر ہونا)۔

حنيفيت كي وسعت حضرت امام محمد باقر عليه السلام مس منقول بآ ب منفر مايا: "محمد يفيت" كادائره بهت وسيع باور جرچيز اس کے دائر ہیں آجاتی ہے یہاں تک کہ موچھوں کا کا ٹن<sup>ا</sup> ناخن اتار نااور ختنہ کرنا بھی اس کے باب سے ہے۔

حنيفيت يعنى ياكيز گي تفسیر قمی میں مذکور ہے کہ: خدادند عالم نے حضرت ابراہیم \* پر''صنیفیت'' نازل فرمائی اوراس سے مراد'' طہارت د یا کیز گی' باوروہ دس چیز یں میں ; ان میں پائچ سرمیں اور پائچ بدن میں ہیں سرکی پائچ چیز یں شد ہیں: (اخن الشارب اعفاء اللحي طمر الشعر السواك الخلال) ا \_ موتجهول کا کا منا۲ \_ دارهی رکھنا \_ ۳ \_ بالوں کا درست کرنا (سنوارنا) ۴ \_ مسواک کرنا ۵ \_ دانتوں میں خلال کرنا.

اوربدن كى پارچ چيزيں بيريں: (اخل الشعر من الب بن الختان قلم الاظفار الغسل من الجنابة والطهور بالماء) ا-بدن كزائد بال صاف كرتا-٢-ختند كرنا-٣-تاخن كائنا-٣-جنابت كالخسل كرنا ٥- پانى سے طبرارت استنجاء كرنا يہ يہى پاكيزه صنيفيت ہے جسے حضرت ابراہيم "لے آئے اور بياب تك منسوخ نہيں ہوئى اور ندہى قيامت تك منسوخ ہوگى-اس روايت ميں ' دطم الشعر' سے مراد بالوں كا بنانا سنوارنا ہے مذكورہ بالا روايت كے معنى ومفہوم پر مشتل كثير

روایات فریقین ...... شیعہ وتن ...... کی کتب میں ذکر کی گئی ہیں۔

مخاطب ومصداق کالعین کتاب کانی اور تفییر عیاش میں حضرت امام محمد با قرعلیہ السلام سے آیت مبار کہ " قُوْ لُوَّا امَنَّا بِاللَّهِ · · · ' کی تفییر میں مذکور ہے آپٹ ارشاد فرمایا:

(انماً عنیٰ بہا علیاً و فاطمة والحسن والحسین وجرت بعں ہمد فی الآئمة) اس سے مرادعلی ؓ و فاطمہ وحسنؓ وسینؓ میں اوران کے بعد دیگر آئمہ بھی اس میں شامل ہیں (یعنی وہی اس کے

مخاطب ہیں)۔ اس حدیث سے مذکورہ معنی مرادلینا اس لیے بھی صحیح اور درست قرار پا تا ہے کہ بیخطاب (قُوْلُوَ الْمَنَّا بِاللّٰہِ ...) حضرت ابرا ہیم \* کی اس دعا کے بعد ہوا ہے جس میں انہوں نے اپنی ذریت میں ''امت مسلم' قرار دینے کی تمنا کی ( وَ مِنْ دُسٌ يَتَدِينَا أُهَدَةً هُسُلِمَةً لَّنَّكَ) البتہ اس خطاب کا تمام مسلمانوں کے لیے ہوتا غذکورہ معنی مراد لینے سے منافات نہیں رکھتا یعنی اگر دونوں معنی مراد لیے جاسی تب بھی کوئی حرج لازم نہیں آتا کیونکہ جہاں حضرت ابراہیم \* کا پنی ذریت ونسل میں سے ''امت مسلم' قرار دینے کا تعلق ہے تو اس کے بارے میں توصورت امر واضح ہے کیکن اس کے ساتھ منافات نہیں رکھتا یعنی الثبوت ہے کہ تمام مسلمان خدا پر ایمان لا نے کے ملظف ہیں ( ان پر لازم وضرور کی ہے کہ دوہ خدا پر ایمان لا عیں ۔..) اس الثبوت ہے کہ تمام مسلمان خدا پر ایمان لا نے کے ملظف ہیں ( ان پر لازم وضرور کی ہے کہ دوہ خدا پر ایمان لا عیں ۔..) اس دونوں پہلو کو کی حرج لازم نہیں آتا کہ '' فَوْ لُوَّ الْمَنَّا بِالَاہِ ... '' کا مخاطب آیک کا ظ سے علی 'وضل میں سے دونوں پہلو کو ظ ہوتے ہیں اور ایک کاظ سے تم مسلمان ہیں اور دین کا محکم معلف ہیں ( ان پر لازم وضرور کی ہے کہ دوہ خدا پر ایمان لا عیں ۔...) اس دونوں پہلو کوظ ہوتے ہیں اور ایک کاظ سے تم مسلمان ہیں اور دیاس لیے صحیح ہیں طب آیک کی خواب میں عام اور خاص دونوں پہلو کوظ ہوتے ہیں اور مینی وغیر میں آتا کہ ''وُنگو الْمَنَّا بِ الَّہِ مِن کا کا خواب آیک کی خطف ہوجاتے ہیں علی اور خاص دونوں پہلو کوظ ہوتے ہیں اور مینی وغیر میں مسلمان ہیں دور ہوں کی دیے جان طب بھی عام اور خاص دونوں پہلو کوظ ہوتے ہیں اور ایک کی خون میں واضح طور پر بیان کیا ہے۔

خدائی رنگ لیمنی اسلام اورولایت تفیر فتی سے حضرت امام جعفر صادق یا امام حمد باقر علیه السلام اور کتاب معانی الاخبار میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے ''صِبْغَةَ اللهِ '' (اللّٰدكارتگ) کی تفسیر میں منقول ہے کہ اس سے مرادُ 'اسلام' ہے۔ کتاب کافی اور معانی الاخبار میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے آپ نے فرمایا: ''صِبْعَة اللَّهِ ''کی آیت سے مراد میہ ہے کہ میثاق کے وقت مونین نے اپنے آپ کو' ولایت' کے رنگ سے مزین کرلیا۔ مذکورہ بالا حدیث دراصل زیر نظر آیت کی باطنی تفسیر کے باب سے ہے اور انشاء اللّٰذ ' باطنی تفسیر' کی بابت ہم بعد

آبات ۱۴۲ تا ۱۵۱

وَ كَنْ لِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَرَ آءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُونُ التَّاسِ وَ يَكُونُ التَاسِ وَ يَكُونُ التَاسِ وَ يَكُونُ مَاسَوْلَ مِعَنَ التَاسِ وَ يَعَدَيهُ مَعْتَلِي مَنْ اللَّهُ التَاسِ وَ يَكْذَلُ وَ يَكُونُ اللَّاسِ وَ يَكْدُونُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّاسِ وَ يَكْونُ اللَّاسِ وَ يَكْدِي اللَّاسِ وَ يَكْدُونُ اللَّهُ التَاسَ وَ يَكُونُ اللَّهُ اللَّاسِ وَ يَعْتَابُهُ اللَّاسِ وَ يَعْتَاسَ وَ عَامَا اللَّهُ اللَّاسِ وَ يَكْمُ اللَّاسِ وَ يَكْمُ اللَّاسِ وَ يَكْمُ اللَّاسِ وَ يَكْمِ اللَّاسِ وَ يَكْمِ اللَّاسَ وَ عَامَا اللَّهُ اللَّاسِ وَ عَلَى اللَّاسِ وَ يَكْمُ اللَّاسِ وَ عَلَى اللَّاسِ وَ عَامَاسُ وَ عَلَى مَالَكُونُ اللَّاسِ وَ عَلَيْ عَلَى اللَّاسُولُ مَاللَّاسِ وَ يَكْمُ اللَّاسِ وَ عَامَاسُ وَ عَاسَ وَ عَامَاسَ وَ عَلَى مَالَكُونُ اللَّاسِ وَ عَلَيْسُ مَاسَ وَ عَلَيْ مَاسَلَاسُ وَ عَلَيْ وَ عَلَيْ وَ عَامَاسُ وَ عَلَيْ مَاسَ وَ عَلَيْ عَلَى اللَّاسُ وَ عَلَيْ عَالَيْنُ مَاسُولُ مَالَعُ مَالَعُنُولُ مَاسُ وَ مَالَحُونُ مَالَعُ اللَّهُ مَاسَلُولُ مَعْتَعُمُ مَالَ اللَّعُنُ مَاسُ مَالَ الْعُرُولُ مَاسَلُولُ مَاسُ مَاسُ وَ مَاسَلُولُ مَالُولُ مَاسُولُ مَاسُولُ مَاسَلُولُ مَعْتَ مَاسُولُ مَعْتُ مَا مَالَعُ مَاسُولُ مَعْ مَاسُ مَا مُ مَاسُ

وَلَئِنُ ٱتَيْتَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ بِحُلِّ ايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا آنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُ مُ وَمَا آنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُ مُ وَالْكِتْبَ بِحُلِّ ايَةٍ مَّا تَبْعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا آنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُم حَقْ الْكِتْبَ بِحُلِّ ايَةٍ مَّا تَبْعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا آنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتَهُم حَقْ مَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَابِعِ قِبْلَتَهُ مُ حَقْ مَ الْعَنْ مَعْ مَ حَقْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْحَدْبَ بِحُلْ ايَةٍ مَ اللهُ عَنْ اللَّهُ مُ حَقْ مَ الْعَنْ عَنْ الْعَنْ اللَّهُ مُنْ أَوْتُوا الْكِتْبَ بِحُلْ ايَةٍ مَ التَبْعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا آنْتَ بَتَابِعِ قِبْلَتَهُم حَوْمَ اللَّهُ مُ حَقْ مَ الْعَنْ الْعَلْمِ عَنْ الْعَنْ الْعَالِي عَنْ الْعَالَةِ عَنْ الْعَاقُ مَ عَنْ الْعَامِ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَاقِ مَ الْعَنْ عَنْ عَنْ الْعَامَ مَ الْعَالَيْ عَنْ الْعَالَةِ عَنْ الْعَالَةِ عَنْ الْعَنْ عَنْ الْعَالَةُ عَنْ الْعَالَةُ عَنْ الْعَنْ عَنْ عَنْ الْعَالَةُ عَنْ الْعَنْ الْعَلْعَانَ الْحُلْعَانَ مَ الْعَنْعَانَ الْعَالَةُ عَا آنَتُ الْعَالِي عَنْ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَنْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَنْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَامَا الْعَالَةُ عَالَةُ عَامَ الْعَالَةُ عَامَ الْعَالَةُ عَامَ الْعَالَةُ عَامَ الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالِي الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَالِي الْعَالَةُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالُي الْحَالُهُ الْعَالِي الْحَالُ الْحَالَةُ الْحَالَةُ عَامَ الْحَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَى الْتُ الْحُلُهُ عَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ الْحَالَةُ عَالَةُ عَامَا الْحَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْحَالَةُ عَامَ الْحَالَةُ عَالَةُ عَائَةُ مَا مَا الْحَالَةُ عَامَةُ الْحَالَةُ عَالَة الْعَالَةُ عَامَا مَالَةُ عَالَةُ مَا مَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عُلُ مَ مَا مَالُنَا الْحَالُي مَا مَالَةُ عَالَةُ الْحَالَةُ عَائَ الْحَالَةُ حَالَةُ عَالُنَا عَا مَا الْحُلْحَالَةُ عَا ح ٥ ٱلَّنِ يُنَ اتَنَهْمُ الْكِتْبَ يَعْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَ أَبْنَآ ءَهُمُ وَإِنَّ فَرِيْقًا مِنْهُمُ الْكِتْبَ وَإِنَّ فَرِيْقًا مِنْهُمُ لَيَكْتُمُونَ الْمَا يَعْرِفُوْنَ أَبْنَا عَمْمُ وَإِنَّ فَرِيْقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ

٥ ٱلۡحَقَّٰمِنۡ مَّبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الۡمُتَوَ بِنَ ٥

٥ وَلِحُلِّوِجْهَةٌ هُوَمُوَلِّيْهَافَاسَتَبِقُواالْخَيْرِتِ آيَنَ مَاتَكُونُوايَأْتِ بِكُمُاللَّهُ

وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرًا لْمَسْجِدِ الْحَرَامِ \* وَإِنَّهُ لَلْحَقُ مِنْ تَيَبِّكَ \* وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ حَمَّاتَعْمَلُوْنَ

وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ لَوَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوْهَكُمْ شَطْرَكُ لِحَاتُ مَوْتَ فَوَلْ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ لَوَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوْهَكُمْ شَطْرَكُ لِحَاتُ مَعْتَ كُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً لَإِلَّا الَّنِ يُنَ ظَلَمُوا مُعْتَى مُعْتَى فَكَمُ مُحَجَّةً لِإِلَّا الَّنِ يَنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَوَلُوا وُجُوْهَكُمْ شَطْرَكُ لِحَكَّرُ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً لِإِلَّا الَّنِ يَنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَوَلُوا وُجُوْهَمُ وَاخْتَرْ فَكُمْ مَعْتَى حَمَّةً فَي عَلَيْكُمْ حُجَةً مُوا خُشُولُ وَحَمْدَة مَنْ عَمَدَ عَمَةً مَا مُعْتَقُونَ وَلا يَتَاسِ عَلَيْكُمُ وَلَعَتَكُمْ تَعْتَدُونَ فَى مِنْهُمْ وَلَعَتَكُمْ وَعَمَدُ مَا مَعْتَ عَمَدَ مَعْتَ مُوا خُشُولُ مَعْتَ عَمَةً مُوا خُشُولُ وَيَنْ عَلَيْنُ عَلَيْكُمُ وَلَعَتَكُمْ تَعْتَدُونَ فَى مَعْتَى عَلَيْكُمْ وَا عَنْكُمْ وَعُتَنَا وَ مُنَا لَهُ مُعَاتُ مُعَتَى عَلَيْكُمْ وَعُتَتَكُمْ وَيَعْتَكُمْ وَعُتَعَمَّ مَعْتَ مَعْتَ عَلَيْ عُمَنَ عَنْ عَعْجَةً وَقُلْ عَنْكُمُ مَعْتَ الْمَنْ وَلِ الْحَرَامِ مُوَتَعَتَى مَا مُنْتُمُ مُولًا مَعْتَكُمْ مُ مُعْتَرَدُونَ فَى عَلَيْكُمُ وَتَعْتَى مُعْتَرَ مَنْ عَلَيْ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ عَلَيْ مُنْتُ مُعْتَقُونُ وَقُلْكُمُ مَعْتَ مُ مَعْتَ مَعْتَ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَا عَتَتَ مُوالاً مَنْ عَلَيْنَ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ مَنْ مَا عَنْ عَلَيْ مَنْ عَائِي مُ مَا عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَائِي مُنْ عَائَ مَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ حَالَيْ عَلْحَانُ مُ عَلْحُنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْتَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عُنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَا عَا عَا عَا عَنْ عَا عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَا عَائَعُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَاعَا عَا عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَ

· · بہت جلد بے وقوف لوگ کہیں گے کہ انہیں (مسلمانوں کو) کسی نے اس قبلہ سے چھیر دیا ہے جس کی طرف بید منہ کرتے تھے کہہ دیجئے کہ شرق دمغرب خداہی کے لیے ہیں وہ جسے جا ہتا ہے سید ہا (177) راستدکی ہدایت کرتا ہے' ..... · 'اوراس طرح ہم نے تنہیں درمیانی امت قرار دیا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ ہواور رسول تم پر گواہ ہوں اور توجس قبلہ کی طرف پہلے منہ کرتا تھا اسے ہم نے اس لیے قبلہ قرار دیا تھا تا کہ ان لوگوں کو جان لیس جورسول کی پیردی کرتے ہیں اور ان لوگوں کو جو پچھلے یاؤں پلٹ جانے دالے ہیں اگر جہ بہ بات ( قبلہ کی تبدیلی کے تکم کوتسلیم کرنا ) بہت گراں ہے تگران لوگوں پر نہیں جنہیں خداوند عالم نے ہدایت فرمانی اور خدا ہرگز تمہمارے ایمان کو ضائع نہیں کرتا کیونکہ وہ لوگوں پر مہریان اور رحم (100) كرنے والا ہے ..... • • • ہم دیکھتے ہیں کہ تم آسان کی طرف نگاہ کرتے رہتے ہوئیں ہم ضرور تمہارا رخ اس قبلہ کی طرف پھیردیں گےجس سے تم خوش ہؤتم ابنارخ مسجد الحرام کی طرف کرلوا درتم جہاں کہیں بھی ہوا س مسجد کی طرف رخ کراؤجن لوگوں کو کتاب عطاکی گئ ہے دہ اچھی طرح جانتے ہیں کہ بیتھم صحیح ہے اور خدا کی طرف ہے آیا ہے خداتمہارے اعمال سے ہرگز غافل نہیں' ۔ (100) · ، اگرتم ہرطرح کی دلیل وثبوت ان کے سامنے پیش کروت بھی بیتمہارے قبلہ کی پیروی نہیں 0 کریں گےاورتم بھی ان کے قبلہ کی پیروی نہ کرو گے اور وہ بھی ایک دوسرے کے قبلہ کی پیروی کرنے والے نہیں بین اور اگرتم ان کی نفسانی خواہشات کی پیروی کروجبکہ تمہارے یاس علم بھی آچکا ہے تو تم (100) ظالموں میں ہے ہوجاؤ گے' ….

ترجمه

239

تفسيرالميز انجلد ا

سورة بقره أيات ٢ ١٢ تا ١٥

تفسيراكميز انجلد ا

"جنہیں ہم نے کتاب عطا کی ہے وہ اس (پنجبر اسلام) کو اس طرح پیچائے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں تاہم ان میں سے ایک گروہ ایہا ہے جو حق کو پہچانے کے (174) باوجود چھپاتا ہے۔ · ''تمہارے پروردگار کی طرف سے میہ (تھم) حق ہے اس کے بارے میں شک کرنے والوں میں سے نہ ہوچا نا'' …… (Ir2) O · ''ہر گردہ کیلیے ایک سمت ہے اور وہ اُس کی طرف رخ کرتا ہے' پس تم نیکیوں میں ایک دوس نے پر سبقت حاصل کردتم جہاں بھی ہو گے خداتم سب کو .... قیامت کے دن --- لے آئے گا' خداہر شے (IMA) يرقادر بي ..... O تحکم ہےاورخدانتمہارےاعمال سے ہرگز غافل نہیں' ۔ (179)· · اورتم جہاں سے بھی نگلوا پنارخ مسجد الحرام کی طرف کرلؤ تم جہاں بھی ہواپنے منہ مسجد الحرام کی طرف کروتا کہ لوگ تمہارے خلاف جحت قائم نہ کر سکیں سوائے خلالم وشمگر لوگوں کے کہتم ان سے ہرگز نیڈ رو بلکہ صرف میرا ( میری نافر مانی کا ) خوف اپنے دلوں میں رکھؤ تا کہ میں تم پر اپنی نعت کوکمل كردول كه ثنايدتم بدايت يافتة جوجاؤ "..... (10+) (بدای طرح ب) " جس طرح ہم نے تم میں سے ایک رسول تمہاری طرف مبعوث کیا تا کہ ہماری آیتیں تمہارے سامنے پڑھے تمہارا تز کیڈ نفس کرے تنہیں کتاب وحکت کی تعلیم دےاور جو چچتم نہیں جانتے تمہیں اس کاعلم عطا کرنے'' ..... (101)

\* ۳۷

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

ان آیات ( ۱۳۲۲ .....۱۵۱ ) میں نور وفکر اور تدبر وتفکر کرنے سے واضح طور پر معلوم ہوجا تا ہے کہ بیر سب اپنے مخصوص انداز تر تیب وسلسل کے ساتھ ایک ہی مطلب وحقیقت کو بیان کرتی ہیں اور وہ ہے کعبہ کو سلما نوں کے لئے قبلہ قرار دینا 'بنابرایں بعض مخفقین دمضرین کابیہ کہنا کہ ان آیات میں نقذم اور تاخر پایا جا تا ہے یا بیرکہ ان میں نائخ دمنسوخ آیات بھی موجود ہیں قطعانا درست اور نا قابل توجہ بات ہے بیماں تک کہ بعض محدثین حضرات نے اس سلسلہ میں پر کھردایات بھی ذکر ک ہیں تو بیس بچھ چونکہ آیات کے ظاہری الفاظ و معانی سے متصادم ہے اس لیے اسے کی صورت میں قابل اعتراء قرار بیں دیا

قبله کی تبدیلی کاتھم اوراس پراعتراض 0" سَيَقُوْلُ الشَّفَهَا كَمِنَ التَّاسِ...

یہ آیت اس عظم کے بارے میں دوسرے تمہیدی بیان کی حیثیت رکھتی ہے جس میں خداوند عالم نے کعبہ کو قبلہ قرار دینے کا فر مان جاری کیا اور اس کے ساتھ ساتھ اس آیت میں مسلما نوں کو اس امر کی تعلیم بھی دی گئی ہے کہ وہ سفیہ و ب لوگوں یعنی ان یہود یوں کو جوابی قبلہ لیعنی بیت المقدس کے سلسلے میں بیجا تعصب کا شکار ہیں اور عرب کے ان مشرکین کو جو جھگڑا وزراع کرنے کے لیے بہانہ جوئی کرتے رہتے ہیں کس طرح دندان شکن جواب دیں اور ان کے اعتر اضات کو کس طرح رد کریں جبکہ اس سے پہلی آیات میں خداوند عالم نے قبلہ کی تبد یلی کے سلسلے میں پہلے حضرت ابرا ہیم " کے وہ تعات اور انہیں عطا کی جانے والی عزت واعراز ان کے فرز ند حضرت اساعیل پر ہونے والی عنایات خصرت ابرا ہیم " کی وہ دو ماجو انہیں تعبیر کہ کہ پیغیر اسلام اور است مسلمہ کے لیے کی ان دونوں (ابراہیم " واسا علی یا کا بیت اللہ کو تعیر کریا اور اسے عبادت کے تعبیر کہ بی ہے ہیں اسلمہ کے لیے کی ان دونوں (ابراہیم " واساعیل") کا بیت اللہ کو تعمیر کریا اور اسے عبادت کے تعبیر کہ کہ پیغیر اسلام اور است مسلمہ کے لیے کی ان دونوں (ابراہیم " واساعیل") کا بیت اللہ کو تعمیر کریا اور اسے عبادت کے تمہیدی بیان کے طور پر شخصاور ہوت کس وضاحت کی محمد کہ میں کہ معلیہ کی تعریر کی کی سلسلے میں میں اور ان کے مسلم دور ہوں نے وہ کہ کہ میں ہیں اور اسے میں دور ہوں نے وہ تعمیر کی بیان کے طور پر شخصاد وار ہو ہو میں تذکر ہے در اصل قبلہ کی تبد یلی کے سلسلے میں صادر ہونے والے تعلم ک

حضرت پیغیبراسلام کی مکہ سے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کے بعداوراسلام کے بنیا دی اصولوں اور حقائق ومعارف کے عام ہوجانے کے زمانے میں صادر ہوئے لہٰذا یہودی دغیرہ اس تھم پر کسی صورت میں خاموثی اختیار نہیں کر سکتے بتھے اور نہ ہی اس فرمان کوسلیم کرنے پر تیار بتھے کیونکہ وہ پہ بچھتے تھے کہ قبلہ کی تبدیلی سے ان کا ایک بہت بڑا اعزازان سے چھن جائے گا اور وہ جس چیز کی وجہ سے مسلمانوں اور دیگر مذاجب والوں کے سامنے فخر ومباہات کرتے ہیں ( قبلہ ) اس سے محروم ہوجا سی گ ادرصرف یہی نہیں کہ قبلہ جیسےا ہم دینی اعز از سے محروم ہوں گے بلکہ سیہ بہت بڑا اعزاز مسلما نوں کے دین کو حاصل ہوجائے گا اوردہ مزیدتر قی پالیس کے کیونکہ اس طرح وہ سب اپنی عبادات اور دین فرائض کی ادائیگی کے وقت ایک ہی مرکزی نقط پر یکجا ہوں گےجس کے نتیج میں ان کے درمیان ہوتشم کے اختلافات اور ظاہری وباطنی تفرقے ختم ہوجا نمیں گے اور وہ سب متحدً یک رنگ و یک صدا ہوکراپنے دین اسلام کودنیا کے گوشہ گوشہ تک پہنچانے میں کامیاب ہوجائیں گے ادر کعبہ کی طرف منہ کر کے عبادات بجالانے کا حکم مسلمانوں کے دلوں میں گھر کرلے گا کیونکہ ریچکم ان کی معنوی قدروں میں اضافہ و استحکام پیدا کردے گاجو کہ طہارت ودعادغیرہ جیسے احکام کی نسبت اہل اسلام کے نفوس میں زیادہ موثر ثابت ہو سکتا ہے اور بیہ بات یہود یوں اور مشرکین عرب کے لیے سخت نا گوارا ہے کیونکہ وہ سب اور خاص طور پر یہودی - جیسا کہ قرآن مجید میں ن کوران کے دا قعات سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے ..... می<sup>ر</sup>عقیدہ رکھتے تھے کہ عالم طبیعت میں نامحسوس امور کی کوئی حیثیت و وقعت ہی ہمیں اس لیے جب بھی ان کے پاس کوئی ایساتھم خدا کی طرف سے آتاجس کا تعلق ظاہر ی عمل سے نہ ہوتا تو وہ اسے سمی ضروری بحث و گفتگواورسوچ و بیچار کے بغیر نوراً قبول کر لیتے تقصاور اگر کوئی ایساتھم آتاجس کا تعلق ظاہری عمل سے ہوتا مثلاً جنگ وجہاد بجرت ادر سحدہ وتسلیم امر کاتھم وغیرہ کہ جس کاتعلق عالم محسوسات سے باس کا فوراا نکار کردیتے اور اس کی خلاف درزی پر کمر بستہ نظر آتے بتھےادرا سے کسی صورت میں تسلیم کرنے کو تیار نہ ہوتے بتھے بنابرایں وہ قبلہ کی تبدیلی کے حکم يركيونكر خاموش ياات شليم كرسكتي تتصي

بہر حال خداوند عالم نے اس آیت میں قبلہ کی تبدیلی کے بارے میں یہودیوں اور تصرانیوں کے اعتراضات سے مسلمانوں کو پہلے ہی مطلع کردیا اوراپنے نبی کوان کے اعتراضات کے جوابات سے بھی آگاہ کردیا اور آنحضرت کو اچھی طرح اس بات کی تعلیم دی کہ س طرح یہودو فصار کی کے اعتراضات کا دندان شکن جواب دیں۔ اب دیکھیں کہ اس سلسلہ میں (قبلہ کی تبدیلی کی بابت) یہودو نصار کی کے اعتراضات کیا شخصاور خداوند عالم نے ان کے کیا جوابات دیتے؟

یہودونصاری کے اعتر اض کا خلاصہ قبلہ کی تبدیلی کا تھم اس لیے درست نہیں کہ میاس مقدس مقام سے روگر دانی پر شتمل ہے جسے خدادند عالم نے گزشتہ انہیا علیہم السلام کے لیے قبلہ قرار دیا اس مقام کی عظمت و تقدّس کی اس سے بڑی دلیل کیا ہو کتی ہے کہ اس میں پائی جانے وال

خصوصیت کی وجہ سے خدانے اسے تمام سابقدا نبیاء کے لیے قبلہ ہونے کا شرف عطافر مایا لہٰذااب اسے کی وجہ کے بغیر تبدیل کردینا کیونکر درست قرار دیا جاسکتا ہے؟ اگر ہیکھا جائے کہ ہیتھم خدانے صادر فر مایا ہے تو سیتے نہ ہوگا کیونکہ خدانے ہی تو بیت المقدس کو قبلہ قرار دیا ہے اور وہ اپنے اس فیصلے کو کس طرح تبدیل کر سکتا ہے اور اپنے تعلم کو کیونکر منسوخ کر سکتا ہے؟ (کیونکہ یہودی احکام میں کسنے کے قائل ہی نہیں اور وہ میتھیدہ رکھتے ہیں کہ خدا آپ تعلم کو منسوخ نہیں کرتا جیسا کہ ان کے اس عقدہ کی بابت آیت " حمائن نستہ مین ایک آؤ ٹنٹ ہم اور وہ میتھیدہ رکھتے ہیں کہ خدا آپ تعلم کو کیونکر منسوخ کر سکتا ہے؟ (کیونکہ سے نہیں تو اس کو تسلیم کرتا سید کی ایک آؤ ٹنٹ ہم اس کی تعلیم میں بیان کیا جاچکا ہے) اور اگر میکھا جاتے کہ ہیتکم خدا کی طرف سے نہیں تو اس کو تسلیم کرتا سید سے راستہ سے انحراف کر نے اور ہدا ہیت سے گھراہی وضلیلت کی طرف کی ہوں کہ نہیں کرتا جیسا کہ ان کے اس عقدہ کی اس تک تریش تو اس کو تسلیم کرتا سید سے داستہ سے انحراف کر نے اور ہدا ہیت سے گھراہی وضلیات کی طرف جانے کا باعث ہوگا یا در اس کی تعلیم کو کسی خدا کی طرف سے نہیں تو اس کو تسلیم کرتا سید سے داستہ سے انحراف کر نے اور ہدا ہیت سے گھراہی وضلیالت کی طرف جانے کا باعث ہوگا یا در ہوا یا در اس کی خدا کی خدا کی طرف ہو ہے کا باعث ہو ہوگا یا در اس کی ہو تو کی کو کہ کہ در اس کی خدا کی طرف ہو ہوگا ہوں کی میں میں خدا کی سے نہ کی میکس کی خلی خدا کی طرف سے دیتے گئے جو اب سے اس کی نشا ند ہی ہو تی ہوتی ہوتی ہو یا ہوں کی کام میں خدا کی طرف سے دیتے گئی جو اب سے اس کی نشا ند ہی ہوتی ہوتی ہو !

سفیہ ویوقوف لوگوں کے اظہارات O''سَبَیْفُوْلُ السُّفَهَا عُصِنَ النَّاسِ'' اس آیت میں 'سفیہ' و بے وقوف لوگوں سے مراد یہودی ادر مشرکین عرب ہیں ای لیے ان کے لئے ''الناس' سلوگ سنکالفظ استعال کیا گیا ہے اور انہیں 'سفیہ' و بے وقوف کہنے کا دجہ سے کہ وہ شرعی علم کے بارے میں صحیح طرز نظر نہ رکھتے متصاور اپنی غلط رائے پرڈٹے ہوئے متح (قبلہ کی تبدیلی کا خدائی علم تسلیم نہ کرنے کے لیے غلط طرز

تفکر اختیار کئے ہوئے تصحاور بیز دیال کرتے تھے کہ بیت المقدس ہی کو ہمیشہ کے لیے قبلہ ہونا چاہیے) ''سفاہت'' کامعن عقل سے درست کام نہ لیمااور کمز درونا پختہ نظریہ رکھنا ہے (بے دقوفی اور نظر ہی کی پختگی)۔

ہرسمت خدا کیلئے ہے O'' قُلُ لِلّلَّوا لُمَشَّرِ قُ وَالْمَغَّرِبُ'' ( کہہ دیجئے کہ اللہ ہی کے لیے ہے شرق اور مغرب)۔ اس فقرے میں صرف دوستوں .....مشرق ومغرب.....کا ذکر ہوا ہے اس کی وجہ سے ہے کہ بیددوسمتیں ہی دیگر تمام اصلی دفرعی ستوں کے قیمین کا ذریعہ ہیں اور شمال وجنوب کوانہی کے ذریعے مشخص ومتعین کیا جاتا ہے بلکہ دیگر ہرسمت و جہت کا

لعین انہی کے حوالہ سے ہوتا ہے اور بید دوستیں (مشرق دمغرب) سورج یا ستاروں کے طلوع وغروب کی نسبت سے ''سمت' کہلاتی ہیں یعنی مشرق کو اس لیے مشرق کہا جاتا ہے کہ سورج کا شروق مسطلوع ہونا سساس طرف سے محقق ہوتا ہے اور مغرب کو اس لیے ''مغرب' کہا جاتا ہے کہ سورج اس طرف غروب کرتا ہے اور بید دونوں سیمشرق دمغرب سروئے زمین کے تمام نقاط کو گھیر ہے ہوئے ہیں سوائے دونتا کی ستوں یعنی شقال دجنوب کی موہوم طرفوں کے کہ دو ماتو مشرق کے نصف سمت میں داقع ہیں یا مغرب کی نصف سمت میں اور شایدا ہی وجہ سے آیت مبارکہ میں دیگر ستوں کے ذکر کی بجائے مشرق د مغرب کے ذکر پراکتفاء کی گئی۔

صراط متنقيم كى مدايت، خدا كى عنايت °° يَهْرِىٰ مَنْ يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ (وہ جے چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے صراط منتقیم کی طرف!) اس مقام پرلفظ "صراط" تکره کی صورت میں ذکر ہوا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ "سیدھاراستہ" امتوں کے کسب کمال و حصول سعادت کی صلاحیتوں کے مختلف ہونے کی دجہ سے مختلف مرا تب کا حامل ہوتا ہے اس لیے اسے دنگر، ' کی صورت میں ذكركيا كياہے۔

در میانی امت کا مقام و مرتبه اور کردار O' و گان لگ جعکننگم اُحدَّ قَوْ سَطَالِیَ کُوْنُوْ اَشْهَدَ آَ عَنَی التَّاس وَ یَکُوْنَ اللَّسُولُ عَکَیْکُم شَهِیدًا'' بلاایت کریں ای طرح ہم نے تہیں ایک در میانی امت قرار دیا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ ہوا ور رسول تم پر گواہ ہوں۔ ہدایت کریں ای طرح ہم نے تہیں ایک در میانی امت قرار دیا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ ہوا ور رسول تم پر گواہ ہوں۔ اس مقام پر بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ آیت کا متی ہے جہ جر بل کر وی کہ تو اور رسول تم پر گواہ ہوں۔ کام ہای طرح ہم نے تہیں ایک در میانی امت قرار دیا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ ہوا ور رسول تم پر گواہ ہوں۔ کام ہای طرح در میانی امت قرار دینا بھی عیب امر ہوں ٹی قول کا نا درست ہوتا کسی وضاحت کا محتاج نہیں بلکہ یہ کہنا ہوا نہ ہوگا کہ یوقول بذات خود عجیب ہے۔ دوس بلوگوں سے بیچ در میانی امت قرار دینا بھی عجیب امر ہوں ٹا قول کا نا درست ہوتا کسی وضاحت کا محتاج نہیں بلکہ یہ کہنا ہوا نہ ہوگا کہ یوقول بذات خود عجیب ہے۔ نقط ہے جود دوطر فوں کے بیچ میں قرار پا تا ہے لیے نی مار در سے کی نا مراد ہوں بلائی مطلب سے ہے کہ در میانی در میانی در میانی دامت در میانی میں بی بی بی در میانی در میانی در میانی میں بی بی بی بی بی بی بی بی بی میں بی میں در لگا کے در میانی میں بی بی بی میں در میا کی کے در میانی میں بی می ہی میں ہوں در کی گی کی لی توں آ می می در اور کی د ہوئے ہیں اوران کی تمام تر توجہات کا مرکز جسمانی ونفسانی لذتوں کا حصول ہے اور وہ معنوی قدروں اور روحانی کمالات و فضائل کوکوئی اہمیت نہیں دیتے بلکہ وہ حشر ونشر اور قیامت کے دن حساب و کتاب کا عقیدہ ہی نہیں رکھتے اور دوسری طرف نسار کی ہیں کہ رہانیت کا راگ الابے ہوئے ہیں اوران کی تمام تر توجہ دوحانی امور کی طرف ہے اور وہ جسمانی کمالات کو يکسر ٹھکراتے ہیں جبکہ خدادند عالم نے ان جسمانی کمالات کو اس مادی دنیا میں انسان کے لیے ان معنوی عظمتوں کے حصول کا ذریعہ بنایا ہے جن کے لیے انسان کی تخلیق عمل میں آئی بنابرایں بیلوگ (نصاریٰ) روحانی امور میں اپنی توجہات کو مرکوز کرتے ہوتے اسباب سے مند موڑ کرنتیجہ سے خروم ہو گئے یعنی روحانی کمالات سے اس لیے محروم ہو گئے کہ ان کمالات کے حصول کے لیے جوذ رائع واسباب معین کئے گئے تتھے یعنی جسمانی کمالات دصلاحیتیں ان سے انہوں نے منہ موڑ لیا تو ظاہر ہے کہ جب کسی چیز کے اصل ذریعہ دسب ہی سے منہ موڑ لیا جائے تو اس کا حصول کیونگر ممکن ہوسکتا ہے جبکہ وہ لوگ ( مشرک و بت پرست ) صرف دنیادی آسائشوں اور جسمانی لذتوں ہے دل لگانے کی وجہ سے روحانی ومعنوی عظمتوں و کمالات سے محروم ہو گئے یعنی انہوں نے اساب سے تو دل لگالیا مگر نتیجہ سے غفلت برتی 'لیکن خدادند عالم نے اس امت مسلمہ .....کو در میانی نقطہ میں قرار دیااوران کے لیےایک دین وا کمین بنایا جوانہیں اس سید سے راستہ کی ہدایت کرتا ہے جو دونوں اطراف کے درمیان میں بے نداد هر ندادهر --- ندافر اط کی طرف ندتفر بط کی طرف --- بلکدوہ ایسا آئین ہے جوانہیں روح وجسم دونوں کے نقاضول کی بھیل کی دعوت دیتا ہے اور روحانی عظمتوں وجسمانی کمالات دونوں کے حصول کی ترغیب دلاتا ہے کیونکہ انسان نہ توصرف جسم ہے نہ صرف روح بلکہ ان دونوں کا مجموعہ ہے اور اسے اپنی سعاد تمند زندگی کے لیے ان دونوں جہتوں مادی و معنوی امور .... میں کمال وخوش بختی کی ضرورت ہے اور وہ اسی صورت میں کامیاب و با کمال کہلا سکتا ہے جب ان دونوں میں درجہ، کمال تک پنچای لیے اسے ' درمیانی امت' ' کہا گیا ہے کہ جے افراط وتفریط کی دوستوں کے لیے مقیاس و پیاند کی حیثیت حاصل ہےاوراس لحاظ سے وہ تمام لوگوں پر گواہ و ناظرہ''شہید و شاھد'' ہے'اور حضرت پنج ہر اسلام محمد صلی اللّہ علیہ دآ لہ دسلم جو کہ اس امت کے سب سے با کمال فر داور کامل واکمل نمونہ ہیں اس امت پر گواہ وناظر ادرامت کے ہر فر د کے لیے میزان عمل ہیں جبکہ خودامت دوسروں کے لیے میزان عمل اوران کے افراط وتفریط کی شخیص کے لیے مقیاس و پیانہ کی حيثي<u>ت</u> رکھتی ہے۔

یہ ہے وہ بیان جو بعض مفسرین نے زیر بحث آیت کی تفسیر میں ذکر کیا ہے اور سید بیان یوں تو بجا اور درست اور قابل توجد وغور طلب بھی ہے کیکن زیر بحث آیت کے الفاظ سے مطابقت نہیں رکھتا کیونکہ '' امت اسلامی'' کا در میانی امت ہونا اس بات کو تو ثابت کرتا ہے کہ بیلوگوں کے افراط وتفر یط کی دوطر فوں کے مابین میزان و پیانہ کی حیثیت رکھتی ہے لیکن اس حوالہ سے اس کا گواہ وماظر شاہد وشہیر سیہ ہوتا ثابت نہیں ہوتا کی میڈ بیت نہیں ہوتا کہ بیلوگوں کے افراط وتفر یط کی دوطر فوں کے مابین میزان و پیانہ کی حیثیت رکھتی ہے لیکن اس حوالہ سے اس کا گواہ وماظر شاہد وشہیر سیہ ہوتا ثابت نہیں ہوتا کی میڈ ایت نہیں ہوتا کہ بیلوگوں کے افراط وتفر یط کو دیکھتی ہے یا ان پر گواہ ہے کیونکہ ان دونوں باتوں میں کوئی تناسب ہی نہیں پایا جاتا ۔۔۔۔۔ یعنی مذکورہ مصنے کی رو سے ' درمیا نی نقط' میں ہونے اور گواہ ہونے کا ایک دوسرے سے ہر گر کوئی ربط نہیں ۔۔۔۔ اور پھر حضرت پی خیر اسلام محد کا پی امت کے لیے گواہ ہوتا

اس امر ہے کوئی تعلق ہی نہیں رکھتا کہ امت اسلامیہ کودیگر امتوں میں '' درمیانی امت'' قرار دیا گیا ہے جبکہ آیت میں یوں کہا گیا ہے کہ ' ہم نے تمہیں درمیانی امت قرار دیا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ رہواور رسول تم پر گواہ ہوں' یعنی ان دونوں با توں میں ایسا کوئی تعلق وربط نہیں جیسا کہ مقصد کا صاحب مقصد سے تعلق ہوتا ہے اور اس کے علاوہ بیہ کہ اس آیت میں جس · · شهادت ، وگواہی کا ذکر کمیا گیا ہے وہ قرآ نی حقائق میں سے ایک ایس پا کیزہ حقیقت ہے جس کا تذکرہ کئی بارکلام الجی میں ہوا ہے اور ان موارد میں اس کا جومعنی مرادلیا گیا ہے وہ اس آیت میں مذکور لفظ شہادت کے معنے سے مختلف ہے نمونہ کے طور پر بهآبات ملاحظه بون: سوره ونساء، آيت ا ۴: \* فَكَيْفَ إِذَاجِمْنَامِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيْ وَجِمَّنَا بِكَ عَلَى هَؤُلا عَشَبِيدًا ".... (پھروہ وقت کیسا ہوگا جب ہم ہرامت میں سے ایک گواہ لائی گے اور تجھے ان سب پر گواہ بنا کرلائی گے )۔ سوره بحل آیت ۸۴: \* وَيَوْمَنْبُعَثُمِن كُلِّ أُمَّةٍ شَبِيدًا ثُمَّ لا يُؤْذَنُ لِلَّن بْنَ كَفَرُوْ اوَ لا هُمُ يُسْتَعْتَبُوْنَ .... (ادراس دن ہم ہرامت میں سےایک گواہ لائٹیں گے پھر کافروں کو نہ تو کوئی اجازت دی جائے گی ادر نہ ہی ان سے معذرت طلب کی جائے گی)۔ سورهءزمرا يت ۲۹: \* " وُضِعَ الْكِتْبُ وَجِانِي عَبِالنَّبِيِّنَ وَالشُّهَدَ آء ".... (اورکتّاب( نامہءاعمال) کرکھی جائے گی اور نبیوں اور گواہوں کولایا جائے گا۔) ان آیات میں''شہادت'' کوبطور مطلق ذکر کیا گیا ہے یعنی وہ کسی مخصوص اور معین موضوع کے ساتھ مقید کر کے ذکر نہیں کی گئی تا ہم اس کے مطلق ہونے کے باوجود بظاہراس سے مرادامتوں کے اعمال اور پیغبروں کی تبلیغ کی گواہی ہے جیسا کہ درج ذيل آيت مي اس كى طرف اشاره كيا كياب: سوره ءاعراف، آيت ۲: \* "فَلَنَسْتَكَنَّ الَّذِيْنَ أُمْسِلَ إِلَيْهِمُ وَلَنَسْتَكَنَّ الْمُرْسَلِيْنَ ".... (اورہم ان ہے بھی سوال کریں گے جن کی طرف پنج ہرکو بھیجا گیا اور پنج بروں سے بھی سوال کریں گے ) اگر چہاس آیت میں مذکور گواہی کا تعلق آخرت میں قیامت کے دن سے پہلین اس کا حامل ہونا دنیا ہی میں ہے جيبا كەخدادند عالم في بين مر يم كاي قول ذكركيا ب كدوه آخرت ميں يول كهيں 2: سورهء ما مکره، آیت کاا:

\* كُنْتُعَلَيْهِمْ شَهِيدًاهَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّاتَوَقَيْتَنِى كُنْتَ انْتَالرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ انْتَعَلَى كُلِّ شَيْعَ

شَهِيْنٌ ....

(میں ان پر گواہ تھا جب ستک ان میں موجودتھا 'پس جب تونے مجھےا تھالیا .....میراد قت پورا کردیا .... تو پھر تو خودان پر گواہ .....ونگران ......تھاادر توہر چیز پر گواہ ہے)۔ ایک اور آیت میں حضرت عیسیٰ کے متعلق ارشاد ہوا:

سوره ونساء، آيت ۱۵۹:

\* '' وَيَوْ مَ الْقِيْمَةِ يَكُوْنُ عَلَيْهِمْ شَهِيْدًا '' · · · ·

یدایک واضح حقیقت ہے کہ ہمارے بیظاہری حواس اور ان سے تعلق رکھے والی دیگر تو تیں صرف ''اعمال و افعال'' کی صورتوں کا ادراک کرتی ہیں اور وہ بھی صرف اس چیز کی صورت کا جوان کے سامنے حاضر وموجود ہولیکن وہ چیز یں جو پہلے موجود تعیس مگراب معدوم ہو چکی ہیں یا بھی وجود میں آئی ہی نہیں بلکہ آئندہ وجود میں آئیں گی یا وجود میں تو آچکی ہیں مگر ہمارے سامنے موجود نہیں تو ہمارے ظاہری حواس کی تو تیں ان کے ادراک سے قاصر ہیں لبلذا اعمال کی حقیقتیں اور نفس کے باطنی حقال قد مثلاً کفر وایمان اور اخرو کی کا میا بی و دنا کا می ( سعادت و شقادت ) اور ہم دو چود میں آئی دسترس باطنی حقال قد مثلاً کفر وایمان اور اخرو کی کا میا بی و دنا کا می ( سعادت و شقادت ) اور ہم دو چود ہیں تک حساب و کتاب کہ جسب سے باہر ہے اور اس کا تعلق صرف دل اور باطن کی دنیا ہے ہے ۔۔۔۔۔ البتہ قیامت کے دن کا حساب و کتاب کہ جب سب پر دے ہٹاد ہے جا سمیں گا در حقال کی تو تکا می ( سعادت و شقادت ) اور ہر وہ چیز جو ہمارے ظاہری حواس کی دسترس کر دے ہٹاد ہے جا سمیں گا در حقال کی آت شکار ہوں گے دل کی دنیا ہی سے مربوط ہے جیسا کہ خدا نے ارش دفر مایا: ''و لاکن تُقواً خذ کُم پُولیا کسک بن قائوں نے کس کیا ہوں ہے دل کی دنیا ہی سے مربوط ہے جیسا کہ خدا نے ارش دفر مایا: ''و لاکن کر محاد جنوں کی تعلق صرف دل اور باطن کی دنیا ہی سے مربوط ہے جیسا کہ خدا نے ارش دفر مایا: ''و لاکن کر کی جنوبیں تہارے دلوں نے کس کیا ہے ۔۔۔۔ تو ایک چیز می ہم سے پوشیدہ ہیں اور ہمیں ان تک دسترس حاصل نہیں کہلہ ہم تو ان میں سے ان چیز وں کی تشخیص بھی تیں کر سکتے جو اس دوت موجود ہیں اور جو ان سے ان جی دسترس حاصل نہیں ملک درمانی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا گر یہ کہ خداوند عالم این عنایت خاصہ کی کو ان سے آگاہ فر مائے اور اسے تک تک دسترس حاصل نہیں سے دوشتاں ہونے کی نعمت سے نو از سے جینا کہ درج ذیل آئی سے اس بی حالت ہو جو دہیں اور ہمیں ان تک دسترس حاصل نہیں ہیں ان

\* ' وَلا يَعْلِكُ الَّنِ يُنَ يَدْعُونَ مِنْ دُوْنِدِ الشَّفَاعَةَ الَّامَنُ شَهِرَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْدَبُوْنَ ' · · · ، (اوروه خداك علاوه جسے پکارتے میں وہ شفاعت ك مالك نہيں سوائے ان كے کہ جو علم وآگاہى رکھتے ہوئے حق كے ساتھ گواہى ديں)۔

بہر حال حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان افراد میں شامل ہیں جنہیں اس آیت میں " لِآلا مَنْ شَبِعِهَ بِالْحَقِّ وَ هُمَ يَعْلَمُوْنَ" کہہ کرمشْنیٰ کیا گیاہے کیونکہ اس سے پہلے دوآیتوں میں خداوند عالم نے حضرت عیسیٰ کے بارے میں واضح طور پر بیان فرما دیا کہ وہ ''شہداء' یعنی قیامت کے دن گواہوں یں سے ہوں گے بنابرایں وہ جن کے ساتھ گواہی دینے والے (شھید بالحق)اور حقیقت سے آگاہ (عالم بالحقیقة) ہیں۔

خلاصه علام میک اس مقام پر شمادت یعنی گوابی کا بیعنی که امت اسلامیه ایک ایسے جامع دین کی حامل ہے جس میں جسمانی وروحانی دونوں کمالات یکجا ہیں نہ صرف میک اس کے اصل لغوی متنز سے مطابقت نہیں رکھتا بلکہ قرآنی آیات مبارکہ کے ظواہر سے بھی ہم آ ہنگ وہم رنگ نہیں جبکہ اس کا معنی دنیا میں لوگوں کے اعمال کی حقیقتوں یعنی سعادت و شقاوت قبولیت وعدم قبولیت اور اطاعت و سرنگ ایسی باطنی کیفیتوں سے آگا ہی اور قیامت کے دن ان کی گواہی دینا ہے وہ دن کہ جس میں خداوند عالم ہر چیز سے گواہی طلب کر بے گا یہاں تک کہ انسان کے اعضاء سے بھی گواہی طلب کی جائے گی اس دن حضرت پی خبر اسلام صلی اللہ علیہ و آلہ والی میں شکایت کر یں گر کہ: خدایا میری قوم نے اس قرآن کی گواہ کی جائے گی اس دن دیا تھا (یا رب ان قوحی اس تخذ ہوا القر ان مصحور آ)۔

ایک اہم نکتہ! یہاں میام وابل ذکر ہے کہ''شہادت''وگوا،ی کا مذکورہ مقام ومر تبدامت کے تمام افراد کو حاصل نہیں ۔۔۔ کیونکہ میاس قدر عظیم رتبہ ہے کہ اس میں لوگوں کے اعمال کی حقیقتوں کی گواہی دینے کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔۔۔ بلکہ امت کے پاکیزہ ترین اولیائے الٰہی کے ساتھ مخصوص ہے یہاں تک کہ سعاد تمند متوسط طبقہ یعنی عادل مونین بھی اس مقام پر فائز نہیں لہٰذاامت کے معصیت شعار ُ ظالم وسمَّگر اور فرعون صفت افراد کے لیےتو اس مقام کے حال ہونے کا تصور بی نہیں کہا جا سکا اس سلسلے میں مزید وضاحت درج ذیل آیت کی تفسیر میں پیش کریں گے: سورہ ونساء، آیت ۲۹:

\* `` وَ مَن يُّطِعِ اللهَ وَالرَّسُوُلَ فَأُولَيْكَ مَعَ الَّنِ بَنَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ مِّنَ النَّبِةِن وَالصِّدِيقِيْنَ وَ الشُّهَدَ آءِ وَالصِّلِحِيْنَ وَحَسُنَ أُولَيِكَ مَنْ فَيْقًا ``-

(جو محفص خدا اور رسول کی اطاعت کرے ایسے لوگ ان ہستیوں کے ساتھ ہوں گے جن پر خدانے نعتقیں نازل فرمائی ہیں یعنی انبیاءصدیقین شہداءاور صالحین اور بہنہایت ایٹھر فیق دساتھی ہیں)

تومعلوم ہوا کہ ان حضرات (اعمال کی حقیقتوں کے گواہوں) کی کم سے کم صفت میہ ہے کہ وہ خداوندعا کم کی ولایت و سر پرتی کے سابے میں اوراس کی نعتوں سے ہم دہ منداور صراط منتقیم والے افراد ہیں اس سلسلے میں آیت '' اِلْھُ بِ نَاالصِّراط الْمُسْتَقِيْمِ '' · · · سورہ فاتحہ، آیت ۲ ..... کی تغسیر میں اجمالی طور پر مطالب ذکر کئے جاچکے ہیں۔ بنابرایں مید حقیقت ثابت ہوئی کہ امت اسلامیہ کا دیگر امتوں پر گواہ ہونے سے مراد میہ ہے کہ اس امت

اسلامیہ سے بعض افراداس خصوصیت کے حال ہیں اور یہ ای طرح سے جیسے قرآن مجید میں بنی اسرائیل کوتمام

عالمین ..... پوری کا مُنات ..... پرفضیلت و برتری دینے کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ ان کے ہرفر دکوعالمین پر برتری عطانہیں کی گئ بلکہ بعض افراد کواس اعز از سے نواز اگیا ہے اوران' <sup>و ب</sup>عض' کی وجہ سے فضیلت و برتری عطا کرنے کی نسبت سب کے لیے ذکر کی گئی ہے کیونکہ دہ' <sup>و ب</sup>عض' انہی سب میں شامل بلکہ انہی میں سے تصال لیے سب کے لیے برتری کی نعمت سے بہرہ ور ہونے کے الفاظ استعال کتے گئے ہیں، یہی حال امت اسلامیہ کا ہے کہ اس کے تمام افر ادکوا عمال کی تقیقتوں کی گواہی کی ذمہ داری نہیں سونچی گئی بلکہ ان میں سے بعض افر اداس عظیم و مقدس مقام کے حامل ہیں اورانہی کی وجہ سے نور کی کی قدمہ

ایک سوال: اس مقام پر اگر کوئی شخص بیدوال کرے کہ سورہ حدید کی درج ذیل آیت میں تمام مونین مراد ہیں کہ وہ سب شہادت وگواہی دینے والے ہیں لہٰذا بید مقام (گواہ ہونا) بعض افراد سے کیونکر خصوص قرار دیا جا سکتا ہے ؟ طاحظہ ہو: سورہ محدید، آیت ۱۹: \*' وَالَّنِ بْنَ اٰصَنُوْا بِاللَّهِ وَسُسُلِهَ اُولَيَا لَهُ هُمُ الصِّلِّ يُقُوْنَ تَوَاللَّهُ هَدَ آعُرِعِنْدَ مَ بِحِيْمَ ....، (جولوگ خدا اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے وہی تیچ ہیں اور ایپ پروردگار کے حضور گواہی دینے والے

یں)۔

جواب: مدر ادا م

ايك اعتراض:

گے یعنی ہرامت کے تمام مونین کو میہ مقام ومرتبت حاصل ہے نہ کہ صرف امت اسلامیہ کے افراد کو لہٰذا سوال یا اعتراض کرنے والاضح اس آیت سے استدلال ہی نہیں کرسکتا اور بیآیت اس کے دعوے کی صحت کا ثبوت نہیں بن سکتی۔

ایک اعتراض بیر کیا جاسکتا ہے کہ زیر بحث آیت میں امت اسلامیہ کو در میانی امت قرار دیا گیا ہے (جَعَلَنْکُمْ اُحَمَّةَ قَوَّسَطًا) اور اے ( در میانی امت قرار دینے کو ) شہادت و گواہی دینے سے مربوط کر کے ذکر کیا گیا ہے (لِتَكُوٰ نُوْا شُھَرَ آءَ عَلَى النَّاسِ) تو اگر 'شہادت' کا معنی اعمال کی گواہی دینا ہوتو اس کا در میانی امت قرار دینے سے کیار بط و تعلق ہم یعنی در میانی امت قرار دیا جانا اور بات ہے اور ان کا لوگوں پر اور رسول 'کا ان پر گواہ ہونا اور بات ہے، ان دونوں امور کا آپس میں کوئی ربط ہی نہیں بتل 'لہٰذا بیا اعتراض اینے مقام پر درست ہے جیسا کہ سابقہ معنے کی صورت میں بھی یہ اعتر اض محیح تھا!

حدر الطف آباد . يومن مُبر ٨- ٥٩ جواب: یذکورہ معنے کی روشن میں شہادت و گواہی دینا درمیانی امت ہونے کے آثار دنتائج میں سے بےلہٰڈاان دونوں کا آپس میں گہرار بط ہے اور در میانی امت ہونے کے بعد گواہ ہونے کے لازمی نتیجہ کا مرحلہ آتا ہے جیسا کہ درج ذیل آیت میں بھی مذکور ہے:

سوره وجج، آيت ۸ 2:

\* و جَاهِدُوا فِ اللهِ حَقَّ جِهَادِ لا مُوَ اجْتَبْ كُمُ وَ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِ الرِّيْنِ جَطَنْكُمْ ج مِلَةً اَبِيَكُمُ اِبْرَهِيْمَ لَهُوَ سَمَّىكُمُ الْمُسْلِبِيْنَ ثَمِنِ قَبْلُ وَ فِي هٰذَا لِيَكُوْنَ الرَّسُولُ شَبِيْدًا عَلَيْكُمْ وَ تَكُوْنُوْ ا شُهَدَ آءَ عَلَى النَّاسِ فَ فَاقِيْبُهُواالصَّلُو قَادَ الزَّكُونَةُ وَاعْتَصِبُوا بِاللهِ لهُوَ مَوْلِكُمْ فَنِعْمَ الْمُوْكَ وَنِعْمَ النَّصِيْرُ "....

(اے وہ لوگوجوا یمان لائے ہو! رکوع کر وہ سجدہ کر واور اپنے پروردگا رکی عبادت بجالا وٴنیک کام انجام دوتا کہ تم کامیاب ہوسکوًاور خدا کی راہ میں جہاد کرنے کاحق ادا کرواس نے تمہیں چن لیا ہے اور اس دین میں تم پر کوئی سختی نہیں برتی ہے میتر تہارے باپ ابرا ہیم کا آئین ہے اس نے اس سے پہلے اور اس عبد میں تمہیں مسلمان کے نام سے موسوم کیا ہے تا کہ رسول تم پر گواہ ہوں اور تم لوگوں پر گواہ ہو پس نماز قائم کروُز کو ڈادا کرواور خدا کے ساتھ وابستہ رہو کہ دوتا کہ تا ہے وہ کتر خاص میں میں کہ براہ کی میں میں میں میں میں ہو کی جن ہوں کہ ہو کہ کہ ہو کہ میں ہو ہو کہ کہ پر قرار کی جن ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ میں ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو َ " كَبَّنَاوَابْعَثْ فِيهِمْ كَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوْاعَلَيْهِمْ التِكَ وَيُعَلِّهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ انْتَكَ اَنْتَالْعَزْيُزْالْحَكِيْمُ" • • • ،

( پروردگارا!ان میں ایک رسول انہی میں سے مبعوث فر ماجوان کے سامنے تیری آیات کی تلاوت کرے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کے نفوس کا تز کیہ کرے ۔۔.)

لہذاتم ہی وہ امت مسلمہ ہو کہ پنج براسلام نے تمہارے دلوں میں کتاب دحکمت کاعلم ودیعت فرمایا ہے اور خود سازی کی پاکیزہ روش کے ذریعے تمہارے نفوس کو ہر طرح کی گندگی سے پاک کر دیا ہے ترکیہ نفس سے مراد دلوں کو ہر طرح کی گندگیوں سے پاک کر کے انہیں خدا کی خالص عبادت کی راہ پر لگانا ہے اور یہی اسلام کا اصل معنی و مفہوم اور مقصود و مطلوب ہم تحکم پر دل د جان سے سرتسلیم خم کرنے والے ہو گے اور رسول خدا اس کام میں تمہارے پیشوا اور ہمان اور اپنے پر ور دگار کے رکھتے ہیں اور تم ان سے محقق ہونے کی وجہ سے ان کے اور سول خدا اس کام میں تمہارے پیشوا اور ہما ہیں وہ سرح کر کیا رکھتے ہیں اور تم ان سے محقق ہونے کی وجہ سے ان کے اور لوگوں کے درمیان سے مواد رہ ہوں اور تک ہو ہو اور تقدر لوگ تمہارے دوسری جانب ہیں۔

ہیہاس آیت شریفہ (سورہ ، جج، ۸۷) کامعنی دمقصودا در آیت کے پہلے الفاظ ادر آخری الفاظ سے بھی اسی معنے کی تائید کمتی ہے مبہر حال اس کی مزید وضاحت اس کے مربوط مقام پر کی جائے گی انشاءاللہ تعالی ۔ اب تک ذکر کئے گئے مطالب سے درج ذیل تین اہم نکات واضح ہوتے ہیں: يہلانكتہ: اس امت كان درمياني امت ' مونابيك وقت دوباتول كاسبب بيغيبراسلام صلى الله عليدوآ له وسلم كاان برگواه ہونا۔ (ان کا دوسر بےلوگوں پر گواہ ہونا۔  $(\mathbf{r})$ چانچة يت كالفاظ وداس كاثبوت فرابم كرت بي ( "لِتَكُونُوا شُهَدَ آءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُوُلُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا")-- تمهين اس في درمياني امت بنايا كما ب كم لوكون پركواه جواوررسول تم پركواه جون - يعنى بيسب کچھاس کیے ہے کہ وہ'' در میانی امت' ہیں۔ دوسرانکته:

امت اسلامید کا'' درمیانی امت'' ہوتا اُنْ وجہ سے ہے کہ وہ رسول اور دیگر لوگوں کے درمیان مستخد وسط مستقیں قرار پاتے ہیں یعنی ایک طرف رسول سے مرحبط ہیں اور دوسری طرف لوگوں سے ان کا ناطہ ہے، اس طرح وہ رسول اور لوگوں کے'' درمیان' قرار پاتے ہیں نہ رید کہ ان کا درمیان میں قرار پا تا افراط د تفریط کے درمیان میں ہونے یا روحانی کمالات اور جسمانی کمالات کے درمیان قرار پانے سے عبارت ہے۔

تیسرانکند: زیر بحث آیت مبار که محقی د مفہوم کے حوالہ سے حضرت ابرا تیم "کی دعا پر مشتل آیات ادر اس حقیقت سے مربوط ہے کہ گواہ ہوتا امت اسلامیہ کی خصوصیات میں شامل ہے۔ اس مقام پر بیہ بات قابل ذکر ہے کہ قرآنی آیات کی روشنی میں اعمال پر گواہ ہوتا صرف انسانوں ہی کی مخصوص صفت نہیں بلکہ ہر اس چیز کو بیہ مقام و خصوصیت حاصل ہے جس کا تعلق کی نہ کی حوالہ سے <sup>دوع</sup>ل' سے ہمتلا فر شے' زمان و مکان دین' کتاب خدا اعضاء بدن' حوال اور دل وغیرہ تو بیسب اعمال پر گواہ ہوں گے اور آیات ہوتا خرات خان و طور پر معلوم ہوتا ہے کہ جو چیز بھی اس دنیا میں موجود ہے وہ آخرت میں بھی موجود ہوگی اور اسانی کی مشعور کی حضوص محان دین' کتاب خدا اعضاء بدن' حوال اور دل وغیرہ تو ہی سب اعمال پر گواہ ہوں گے اور آیات شریفہ سے میں مطلب واضح خاور پر معلوم ہوتا ہے کہ جو چیز بھی اس دنیا میں موجود ہے وہ آخرت میں بھی موجود ہوگی اور اسے ایک طرح کا شعور بھی حاصل حیات رکھتے ہوں اوران میں انسان وحیوان کی حیات وزندگی کے تمام خواص وآ ثار پائے جاتے ہوں کیونکہ 'زندگی' کی ..... تمام خصوصیات وآ ثار کے لحاظ سے .....سب میں ایک جیسا ہونے کا کوئی ثبوت موجود نہیں۔ ہجر حال ہیہ ہے اس موضوع کی بابت اجمالی بیان انشاء اللہ تعالی اس کی تفصیل او رہر پہلو کی وضاحت مربوطہ مقامات میں پیش کی جائے گی۔

تبريلى ، قبله كااصل مقصد تبريلى ، قبله كااصل مقصد الآو وَمَاجَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِى كُنْتَ عَلَيْهَا إلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَتَعْ الرَّسُوُلَ مِتَى يَتْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ " اس آيت مباركه ميں خداوند عالم نے ارشاد فرما يا كەقبله كى تبريكى سے ہما را مقصد صرف يد ہے كہ ہم جان ليس كه رسول كى پيروى كرنے والےكون لوگ بيں اورا پنے النے پاؤں پلٹ جانے والےكون بيں ' اب سوال يد ہے كہ يہال ارشاد ہوا: " لِنَعْلَمَ " (تاكم ، مجان ليس) توان سے مراد كيا ہے؟ ا

(۱) اس سے مرادیہ ہے'' تا کہ ہمارے نبی ورسول جان لیں'' (لیحنی انبیاءاور پیغیروں کے جانے کی نسبت خدانے اپنی طرف دی)اور بیاس طرح سے ہے چیے عام طور پر بڑ بےلوگ جب کوئی بات کرتے ہیں تواپنی اور اپنے مربوطہ افراد کی طرف سے بات کرتے ہیں مثلا کسی قوم کا سرابرہ کہتا ہے کہ''ہم نے فلاں شخص کوئل کیا ہے یا اسے قید کرلیا ہے جبکہ بی کام اس کے کارندے اور تحت فرمان افراد نے انجام دیا ہوتا ہے۔

۲) اس علم سے مراد خداوند عالم کا ''علم عینی فعلیٰ' ہے کہ جوخلقت وا یجاد کے وقت موجود اور اس کے ساتھ ساتھ ہے نہ کہ ایجا دوخلقت سے پہلے والاعلم جو کہ اشیاءکو وجو دعطا کرنے سے پہلے ہی موجود تھا۔

اور آیت کے جملہ " صِبَّن بَیْنَقَلِبُ عَلٰی عَقِبَیَدِ" میں اللّ پاؤں پلٹ جانے سے مرادمنہ پھیر لینا ہے کیونکہ جب کوئی شخص سیدھا کھڑا ہوتا ہے تو پاؤں کے تلووں کے سہارے پر کھڑا ہوتا ہے اور جب دوسری طرف رخ پھیرتا ہے تو پاؤں کے تلووں کو پھیردیتا ہے اس لیے ارشاد ہوا" بَیْنْقَلِبُ عَلٰی عَقِبَیْدِ "اوراسے منہ پھیر لینے کے لیے کنا یہ کے طور ذکر کیا میں ہے اس طرح کی تعبیرایک اور مقام پر بھی موجود ہے ملاحظہ ہو:

سورهءانفال، آیت ۱۶:

" فَرَمَنُ يُوَلِّصِهُمُ يَوُ مَبِنَ دُبُرَةً " • • • • (اورجو محض ال دن پیچر تچیر لے) اس آیت میں" پیچر پھیر لینے" کالفظ" بھا گ جائے" کے متنے میں بطور کنا بیا ستعال کیا گیا ہے' بہر حال زیر بحث آیت میں ان مکنہ خدشات کے جواب کے طور پر مطالب ذکر کئے گئے ہیں جواہل ایمان کے دلوں میں پیدا ہو سکتے سے کہ خدانے قبلہ کی تبدیلی کاعلم کیوں دیا اور جونمازیں قبلہ ءاول کی طرف منہ کر کے پڑھی گئی ہیں ان ک حیثیت کیا ہوگی دغیرہ لہٰذا خدادند عالم نے ان مکنہ خد شات کے پیش نظرار شادفر مایا کہ''ہم نے قبلہ ءاول کو صرف اس لیے '' قبلہ'' قرار دیا تھا کہ رسول کے پیر دکاروں اور نافر مانوں میں تمیز کر سکیں .....''

ال مقام پریدا بهم نکتر بیجی قابل ذکر ہے کہ'' قبلہء اول'' کہ جس کی طرف منہ کر کے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز ادا کیا کرتے تصوہ'' بیت المقدس' نقا کعبر بیس نقا، کیونکہ اس بات کا کوئی ثبوت نہیں ملتا کہ'' بیت المقدس'' کو دومر تبہ '' قبلہ'' قرار دیا گیا ہوا در کعبہ کو دومر تبہ'' قبلہ' قرار دیا گیا ہو کیکن اگر زیر بحث آیت میں '' قبلہ'' سے مراد کعبہ ہوتا تو اس صورت میں کعبہ کے دومر تبہ قبلہ قرار دینے جانے کی بات درست ثابت ہوتی'' جب کی طرف منہ کرے رسول خداصلی اللہ علیہ وآ

بہر حال آیت کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کے عظم سے دوبا تیں مؤمنین کے دلوں میں سوال کے طور پر پیدا ہو کتی تقین:

ا۔اگرخدادندعالم کےنز دیک پہلے ہی سے مد طرفقا کہ کعبہ کو ہمیشہ کے لیے'' قبلہ'' قرار دیا جائے گاتو شروع ہی سے ایسا کیوں نہ کیا گیااور'' بیت المقدس'' کوقبلہ قرار دے کرادر پھراسے تبدیل کرکے کعبہ کوقبلہ قرار دینے کاتھم صادر کرنے کی کیا ضرورت تھی؟

اس خدشہ کودور کرنے کے لیے خداوند عالم نے وضاحت کے ساتھ ارشاد فرمایا کہ خدائی احکامات در اصل لوگوں کی قکری وعلی تربیت اور انہیں سعادت و کمال کی منزل تک پہنچانے کی پاکٹر ہو عظیم صلحت کی بنیاد پر صادر ہوتے ہیں اور ان میں اس مقصد کو طحوظ رکھا جاتا ہے کہ ان احکامات کے سبب مومن وغیر مومن فرما نبر دار دنا فرمان اور اطاعت گز ار دسرکش افراد کے درمیان تمیز ہو سیکن ای لیے خداوند عالم نے پہلے ' بیت المقدس'' کولوگوں کے لیے قبلہ قرار دیا اور پھرا سے تبدیل کردیا بنابر این زیر بحث آیت میں قبلہ کی بابت تھم کی وجہ یوں ذکر کی گئی : '' نین تعکم تھن کی تینو پر کار دیا اور پھرا سے تبدیل کردیا رسول کی پیروی کون کرتا ہے سی قبلہ کی بابت تھم کی وجہ یوں ذکر کی گئی : '' نین تعکم تھن یک تی گو گوں کے بیاد کر اور کوں کے ای یہاں یہ بات قابل نور ہے کہ کی بابت تھم کی وجہ یوں ذکر کی گئی : '' نیند قبل تھا تا کہ ہم تیر سے پر وکا دوں کی تمیز کر کنیں ' رسول کی پیروی کون کرتا ہے سی تعلیم کی اب سی محکم کی وجہ یوں ذکر کی گئی : '' نیند تب جات '' ( کون تیر کی پیروی کرنا ہو) یہ کہ کہ ایک ہو وی کون کرتا ہے سی تعلیم اس دول ہم نے میتکم اس لیے دیا تھا تا کہ ہم تیر سے پر وکار کوں کی تی تر کر کنیں' کی بیا ہے تعرف کی تو کوں استعال کئے لیوں استعال کئے یعنی' وکا طب' کی کا جائے '' کا کند' کا کہ کا تیر کی پیروی کر اپنا یا؟ میں وہ یہ موں کی تیز کرنے کے معاروں سی سال کے لیون '' وکا طب' کی بیا نے '' کی بیرو کی کوں اپنا یا؟ کرتا ہے اور کون ہے جو تیر سرسوں ہوتے کو کہ داس اس مرکی طرف تو جدولا تا چا ہتا تھا کہ ' رسول ہو نے'' کی صف لوگوں میں تی مومن دفیر مومن کی تیز کرنے کے معاروں میں سے ایک ہے یعنی کون ہے ہو'' رسول ہو نے'' کی صف لوگوں میں کرتا ہے اور کون ہے جو تیر سرسوں ہونے کو تسلیم نہ کر کی نا فران کی مرتک ہوں کی دوں این کر وہ ہو کی ہو کی کو تسلیم کی بیرو کی کو تھا ہوں نے کی تھری کی تھی میں دور ہو کو '' کے صف لوگوں میں تر ہوں وغیر مومن کی تیز کرنے کے معاروں میں سے ایک ہے یعنی کون ہو ہو'' میں میں اور ہوں کے لیے تھا لیکن آگر میں کو جو کی تسیم مورت کی تھری کی تو کی تا مردی کی موں ہوں ہو ہوں کی تھی ہو ہوں کی تھری ہو تی کی مول ہوں ہوں کے نیکو میں کی تی تو تی نہ پر اور کی کی تھر ہوں اور ہوں نے تی نہ اور ہوں ہوں ہوں کی تی تھر تر کو کی تی تو کی تی تی ترمی ہی ہوئی ہوں کی تی تو ت ۲\_مسلمانوں نے اب تک جونمازیں' بیت المقدس'' کی طرف دخ کر کے ادا کی ہیں ان کے بارے میں صورت حال کیا ہوگی کیونکہ وہ تو قبلہ رخ ہو کر ادانہیں کی گئیں؟

اس قبلہ ہونے کی حیثیت سے محروم کردیا جائے (اس کے قبلہ ہونے کی حیثیت میں ہواس پر تمام احکام وآ تاہم تب ہوتے ہیں اور جب اسے قبلہ ہونے کی حیثیت سے محروم کردیا جائے (اس کے قبلہ قرار دیتے جانے کے حکم کومنسوخ کردیا جائے) تو اس وقت سے اس کی طرف منہ کر کے نماز ادا کرنے کا حکم بھی ختم ہوجائے گانہ یہ کہ اسے قبلہ قرار دینے کے حکم کی منسوفی سے پہلے ادا کی جانے والی نمازیں دعبادات رائیگاں جائیں گی اور کو یا اس کی قبلہ ہونے کی حیثیت کی سرے ہی نے نئے کہ کی منسوفی سے پہلے ادا کی جانے سے کہ خدا اہل ایمان کی ان نماز دن اور عبادات کو ضائع کر دے جن کی ادائیگی کے لیے اس نے انہیں ' بیت المقد کن' کی طرف منہ کرنے کا حکم دیا تھا کیونکہ وہ تو ای بندوں پر مہریان ہے، چنا نچر ای مطلب کی طرف امثارہ کرتے ہوئے خدا نے ارشاد فرمایا: '' کو مکا کان اللہ کی لیکو ندینچ ایک آنگا ہوں ان کی تکی کی جات کی طرف امثارہ کرتے ہوئے خدا نے ارشاد فرمایا: '' کو مکا کان اللہ کی لیک خون بندوں پر مہریان ہے، چنا نچر ای مطلب کی طرف امثارہ کرتے ہوئے خدا میں ای کی ان کی ان نماز دن اور عبادات کو ضائع کر دے جن کی ادا نیکی کی لیے اس نے انہیں ' بیت المقد کن' کی خدار شاد فرمایا: '' کو مکا کان اللہ کی نہیں پر میں ان میں ہو تک کہ مندو کی مرب کی میں اس کی طرف امثارہ کرتے ہوئے خدا نہ مرب کہ ' راف این کی دیا تھا کیونکہ دو تو کی خون بندوں پر مہریان ہے، چنا نچر ای مطلب کی طرف امثارہ کرتے ہوئے خدا مرف منہ کر ایک کی خدا تو لوگوں کے ساتھ دراف دور میں سے بی تی تا ہے (ان پر مہریان اور دیم ہے) یاد مہار ہے کہ ' رافت'' اور نہ ہو ہو ہوں بنیا دی طور پر ایک ہی معنی رکھتے ہیں لیکن ان میں فرق ہی ہے کہ ' رافت' اس خاص مہریا نی کو کہتے ہیں جو کی ہے چار ہے اور کر کی آن کا شکار خص کی جن نے والی میں ای جاتے ہیں کیکن ان میں فرق ہی ہے کہ ' رافت' اس

ال آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پنج براسلام محمطی اللہ علیہ وآلہ وسلم قبلہ کی تبدیلی کے متوقع عظم پر مشتمل آیت (زیر بحث آیت) کے نازل ہونے سے پہلے آسان کی طرف منہ کر کے خدا کی طرف سے نظریا قبلہ کی تبدیلی کے علم پرشتمل دحی کے نازل ہونے کا انظار کرتے تقے کیونکہ آخضرت میہ چاہتے تقے کہ خداوند عالم انہیں ان کے ساتھ مختص ومنسوب قبلہ کے بارے میں علم صادر فرمانے کا اعزاز عطافر مائے اس کا مطلب سے ہرگز نہیں کہ آپ من بیت المقدس' کے قبلہ ہونے پرخوش نہ تھے، معاذ اللہ ایہ بات تو آخصرت کے عظیم مقام و مرتبت کے منافی ہے کہ مود اوند عالم کے ہوئے قبلہ کے بارے میں ناپ ندید یک کا اظہار کریں البتہ اپنے اعز از کی خواہش رکھتا اور بات ہے، جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: "فَلَنُو لِيَنَّكَ قِبْلُهُ تَدْرَضْها "… ہم تیرار ثراس قبلہ کی طرف موڑ دیں گے کہ جس سے تو خوش ہو گا۔ میں کہ نا قابل انگار امر ہے کہ میں پر پرخوش ہونے کو کہ و دو مرکی چیز سے ناخوش ہونے کی دلیل قرار ہیں دیا ہو کہ ہو

تفسيراكميز انجلد ا

ہم حال نے قبلہ کے بارے میں آیت نازل ہوئی اور یہودیوں کے طعن قشیع اور اظہار برتری کے موہوم عمل کا باب ہمیشہ کے لیے بند ہو گیا اور اس سے بالاتر بیہ کہ خدا کی طرف سے شرعی فریف کا تعین بھی ہو گیا گویاتسکین قلب کا سامان بھی ہو گیا اور دشمنوں کے مقابلہ میں حجت ودلیل بھی قائم ہوگئی۔

مسجد الحرام كى طرف رخ كرف كافر مان O"فول وجهك شطر المسجو الحرام كى طرف، اورتم جهال كهين مجى مواج در ثال كى طرف كرلو) (پن تواينا منه يعير لے مجد الحرام كى طرف، اورتم جهال كهين مجى مواج در ثال كى طرف كرلو) د شطر كالغوى معنى ( بعض ' ب ، لبذا آيت كامعنى يول موظا: ( اينا رخ معر الحرام تر بعض ' حصه ' كى طرف كرلو " يعنى تعبر كى طرف! اب سوال يه ب كه ' شطر المسجو الحرام " ينارخ معر الحرام تر بعض ' حصه ' كى طرف كرلو البيت الحرام " كون مين كها كما ؟ تو بطا برال كى دجر يه معلوم موتى ب كه يهال سابقة قبله ك بار ب يس صادر مو واليتم كى انداز والفاظ كو لمحوظ ركما كما يا تو بطلام ال كى موات ' ت سطر ال كعبه ' يا ' شطر واليت الحرام " كيون مين كها كما ؟ تو بطا برال كى دجر يه معلوم موتى ب كه يهال سابقة قبله ك بار ب يس صادر مون واليتم كى انداز والفاظ كو لمحوظ ركما كما يا ج كيونكد اس ميل يول ارشاد موات قمان ' شطر ال كعبه ' يا ' شطر وبال كي مشهور ومعروف پرازى چوتى ب ، اب اس كى جله يون لها كيا: شطر المسجد الا قضى ' ، جوكه وبال كام شهور ومعروف پرازى چوتى ب ، اب اس كى جله يون لها كيا: شطر المسجد الا قصى ' ، جوكه توصيف كا تعلق ب كه ' نشطر ' كى اضافت معرد كى طرف اور معرد كى توصيف ' حرام ' كرام المال قطى ' ، جوكه تصوصيات كى نشاند ہى ہوتى جبلدان كى جله ' اس كيا: شطر المبيد الحرام ' جوك كمع ب اور جهاں مك اضافت و الس كى مشهور ومعروف پرازى چوتى ب ، اس كى جله يون كم اكر اين شطر المبيد الحرام ' كرام ' كرام ' كرام ' كى معارف توصيف كا تعلق ب كه ' شطر ' كى اضافت معرد كى طرف اور معرد كى توصيف ' مرام ' كرام ' كرام حيان محل المافت و اس تاد ورا: ' قوتي معرف كر مي حكم مين سب سے پہلے همز ت بغير الم الم الح كام الم ايونا مي حكم كى ارشاد موا: ' تحول شرك من قبله كى ترفى كر على مين مين سب سے پہلے همز من ميشر كام موران مي ترام الم ايون اس تاد مورا: ' و حين مي كي معلم ميں سب سے پہلے همز ت بغير الم مال كر في اس كر مور كي تو تا تي خطر الم الم و كونا خل مي مي ارشاد موا: ' قوت مي بي كي من مي سب سے پر معرد مي مرفر كن ' ( تم جهاں كر مي اس كي معرد أكور مي كي معر سال مي مرفر كن ' رفر مي كي معر سرال مي طرف ) اس كى بعد آ محضر ت اور و مركز مي مونين كى لي حكم عام صادر موا: ' و حين مي مار في كي مرخ ' ( تم جهاں كي مي من مي مي مي مي منه مي كي من اس کی طرف پھیرلو) اس سے اس امر کی تائید ملق ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کا حکم اس دفت صادر ہوا جب آ مخصرت مسلمانوں کے ساتھ مسجد میں نماز اداکررہے تصل بذا سب سے پہلے میحکم خود آ محضرت کی اپنی نماز میں ان کے ساتھ مخصوص ہوا اور پھر دوسراحکم آ محضرت اور دیگر نمازیوں اور ہرزمانہ وہر جگہ میں رہنے والوں کے لیے صادر ہوا۔

بہر حال '' اُوْتُواالْكِنْبَ '' (جنہيں كتاب عطاك گنى) كے جملہ سے اس بات كا ثبوت ملتا ہے كہ ان كى كتاب میں شريعت اسلاميد كى حقيقت وحقانيت كابيان موجود ہے خواہ وہ بيان صراحت كے ساتھ ہو ياضمى صورت ميں ہو۔ اس كے بعد ارشاد ہوا: '' وَ مَااللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّاً يَعْمَلُوْنَ ''لينى اللّٰه غافل نہيں اس سے كہ جو وہ ممل كرتے ہيں لينى تن كو چھپاتے ہيں اور جس بات كاعلم ركھتے ہيں اس پر پر دہ ڈالتے ہيں۔

تنسيراكميز انجلد ا

یہ ہے .....ال بات کی خبر دیتا ہے کہ آپ ان کے قبلہ کی پیروی نہیں کریں گے ....جبکہ حقیقت میں آخضرت کوال انداز میں ''نہی'' کی گئی ہو کہ آپ ان کے قبلہ کی پیروی نہ کریں .....، گویا نہی کو ''خبر'' کے انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ '' وَ مَا بَحُصُد هُمْ مِنَّا بِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ '' یعنی وہ بھی ایک دوسرے کے قبلہ کو سلیم نہیں کرتے ' کیونکہ اہل کتاب ..... یہودی اور نصرانی .....ایک قبلہ پر متفق نہیں ہیں۔ یہودی جہاں کہیں بھی ہوں '' بیت المقدس' کی طرف رخ کرتے ہیں اور نصرانی جہاں کہیں بھی ہوں مشرق کی طرف منہ کرتے ہیں' کوئی ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتے ' کیونکہ اہل کتاب رستی اور جھوٹی انا کا ثبوت ملتا ہے ....، (اس جملہ میں '' بعض '' سے مراد یہودی اور نصرانی ہیں کہ میں کہ کہ کو ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتے اور کو تی کہ تو کہ تھی ہیں ہیں۔ یہودی جہاں کہیں بھی ہوں '' میت المقدس' کی طرف درخ کرتے ہیں اور نصرانی جہاں کہیں بھی ہوں مشرق کی طرف منہ کرتے ہیں' کوئی ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتے کہ کو نسب

> خوا ہوں کی پیروی ظلم ہے 0° وَلَبِنِ انَّبَعْتَ اَهُوَ آءَهُمْ قِنُ بَعْنِ مَاجَاً ءَكَ مِنَ الْعِلْمِ "···· (اورا گرتونے ان کی خوا ہوں کی پیروکی کی جبکہ تیرے پاس علم آچکا ہے)

اس جیلے میں بظاہر پیغیر اسلام سے مخاطب ہو کرانہیں دھمکی آمیز کہجہ میں کہا گیا ہے کہ اگر تونے ان ..... یہودیوں اور نصرانیوں .....کی خواہشات کی پیروی کی جبکہ تو حقیقت امر سے آگاہی رکھتا ہے تو پھر تو ظالم و شمگر لوگوں میں سے ہوجائے گا ، تاہم معنی دمقصود کے لحاظ سے اس جملہ کا مخاطب امت ہے اور امت تحدید کی کو اس بات کی طرف متوجہ دمتنبہ کیا گیا ہے کہ چونکہ یہودونصار کی کی سرکشی اور حق سے انحراف کی وجہ ان کا اپنی خواہشات نفس کی پیروی کرنا ہے کہ جس کے سب وہ ظالم قرار پاتے ہیں (اس لیے اگر امت محمل سے سی نے ایسا کیا تو وہ بھی ان کی طرح ظالموں میں شار کیا جائے گا

اہل کتاب کی حق شنامی کا ذکر O'' اَلَنِ بْنَ اللَّذِينَ مَالَكِنْ بَعَدٍ فُوْنَهُ كَمَا يَعْدِ فُوْنَ اَبْنَا عَهُمْ اس آیت کا معنی ہے ہے کہ ہم نے جن لوگوں کو کتاب دی ہے وہ پغیر اسلام کو اس طرح پیچا نے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو پیچا نے ہیں اس آیت میں 'بَعْدِ فُوْنَهُ ' میں ضمیر''ہ' کی بازگشت پغیر اسلام کی طرف ہے نہ کہ ' کتاب' ک طرف اس کی دلیل ہے ہے کہ اس میں پیچا نے کی مشاہ بت ' بیٹوں' کے ساتھ ذکر ہوئی ہے اس طرح کی مشاہبت کا ذکر انسانوں کے ماہین صحیح ہوتا ہے کتاب اور انسان کے در میان مشاہبت کے لیے ' پیچا نے ' جیسے الفاظ استعال نہیں کتے جاتے کوئک خص پہیں کہتا: فلاں آدی اس کتاب کو اس طرح جا متا یہ پچا والہ سے مشاہبت میں دونوں کی نوع کو طوف اس کی حجہ سے کہ ہو ہو ہیں کتے جاتے کوئی خص پہیں کہتا: فلاں آدی اس کتاب کو اس طرح جا متا یہ پچا والہ ہے مشاہبت میں دونوں کی نوع کو طوف درکھا جاتے ہی وجہ ہے کہ اس کے علاوہ آیت کے سیاق کلام سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ ضمیر '' ٹی بازگشت کتاب کی طرف نہیں بلکہ پنجبر اسلام کی طرف ہے کیونکہ آیت میں گفتگو ہی آ محضرت اور اس تھم کے بارے میں ہے جو قبلہ کی بابت آ محضرت پر نازل ہوا لہذاکس پہلو سے بھی اس کا تعلق اس کتاب سے نہیں جوانہیں (یہودونصار کی کو) دی گئی اور نہ آیت میں اس کتاب کی بابت پکھ بیان ہوا ہے۔

∜ ∠\*\*

بنابرایں آیت مبارکہ کامعنی یہ ہوگا : اہل کتاب (یہودونصار کی) پنی کتابوں میں پیغمبراسلام کے بارے میں مذکور بشارتوں کی وجہ سے آپ " کواس طرح بخو بی پہچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو بخو بی پیچانتے ہیں '' وَ اِنَّ فَرِيْقَاقِمْنَهُمْ لَيَكُتُسُوْنَ الْحَقَّى وَهُمْ يَعْلَمُوُنَ '' البتدان میں سے پچھلوگ ایسے ہیں جوسب پچھ جاننے کے باوجودی کوچھپاتے ہیں۔

ايك ادبي سوال اوراس كاجواب

اب جبکہ ہم نے ''یعرفون کہ'' میں ضمیر''ہ' کے بارے میں بیہ موقف اختیار کیا ہے کہ اس کی بازگشت حضرت پغیر اسلام کی طرف ہے (اس سے آمخصرت مراد ہیں) تواب سوال بیہ ہے کہ آیت میں ''مخاطب'' کے بجائے'' خائب'' کی ضمیر کیوں ذکر کی گئی ہے؟ یعنی' نیعو فون ک'' کی بجائے''یعرفون کہ'' کیوں کہا گیا ہے جبکہ پہلے اور بعد کی آیتوں میں آشخصرت سے خطاب ہوا ہے اور آپ کو خاطب کر کے ارشاد ہوا:

قَنْ نَزَى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِالسَّبَآء ... بم تَجْمَ سان كى طرف رخ كرتا ہوئ ديكھتے ہيں..... فَلَنُوُلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَدُصْبِهَا ... پس بم تيرارخ اس قبلہ كى طرف مورد يں گرجس سے توراضى ہوگا ... ، فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَالْمَسْجِدِالْحَرَامِ ... پس توا پنارخ مسجد الحرام (كعبہ) كى طرف پھير لے ... ، (وَلَيْنُ أَتَدْتَ إِنَّا اور تو پَش كر ب\_\_\_\_، (وَلَيْنُ أَتَدْتَ بِتَابِعِ) --- اور توان كَقبله كى بيروى كر في والانبيس ... ، (وَلَيْنِ انْتَبَعْتَ أَهُوَ آعَهُمُ) --- اور اگرتوان كى خوا سول كى بيروى كر ب والانبيس ... ،

(إِنَّكَ إِذَا ....)\_\_تب يقيناً تو\_\_\_،

ان آیتوں کے بعدار شاد فرمایا: ﴿ اَلَّنِ يْنَ النَّيْنَ مُنْ الْكِنْبَ يَعْرِ فُوْنَهُ .....جن لوگوں كوہم نے كتاب دى وہ اسے پیچانتے ہیں۔۔۔)

اور اس آیت کے بعد پھر آنخصرت سے خاطب ہوکر ارشاد فرمایا: ﴿ ٱلْحَقَّ مِنْ مَّ بِيِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ

## ۷۱ -

تفسيرالميز انجلدا

الْمُهْتَرِيْنَ )-- حق تیرے پروردگارکی طرف سے بہذاتم شک کرنے والوں میں سے نہ ہونا) ان تمام آيات مي آنخضرت كومخاطب قرارديا كياب جبكه زير بحث آيت مي ارشاد فرمايا: "بَعْرِ فُوْنَهُ" -- وه اسے پیچانے ہیں۔۔، اس میں مخاطب کی ضمیر کی بجائے خائب کی ضمیر (ہ) ذکر کی گئی ہے حالانکہ اس ضمیر کی بازگشت بھی .... جیہا کہ ہم نے ذکر کیا ہے ..... آ محضرت کی طرف ہے تو پھر مخاطب کو چھوڑ کر خائب کے اشار ے کی کیا ضرورت تھی ؟ اس کاجواب مدیسے کہ: اس طرح مونین کواس امر سے آگاہ کرنامقصود ہے کہ اہل کتاب آ محضرت کو چھی طرح پیچانے کے باوجودان کے بارے میں ہٹ دھرمی سے کام لیتے تھے گو بااظہار یخن کے اس مخصوص انداز میں آخصرت کی عظمت کو محوظ رکھتے ہوئے موننین کو آنخصرت کے بارے میں اہل کتاب کے نا درست روپیہ سے آگا ہی دلائی گئ ہے اور اس طرح کے طرز بیان میں عام طور پرا بیا ہوتا ہے کہ جو شخص کسی گروہ سے کلام کرر ہا ہووہ اس گروہ کی بزرگ ومقتد شخصیت سے مخاطب ہوکر بات کرتا ہے جبکہ اس کا مقصد وہ بزرگ شخصیت نہیں ہوتی بلکہ اس گروہ کے دیگر افراد مقصود ہوتے ہیں اور جب وہ خطاب کرتے ہوئے اس مقام تک پنچتا ہے کہ جہال اسی مقتد دشخصیت کے بارے میں اس کی فضیلت وعظمت بیان کرنا چاہتا ہے تواپنے انداز بحن میں تبدیلی لاکراں شخصیت کو مخاطب قرار دینے کے بیجائے اس گروہ کے افراد کو مخاطب کر کے اس شخصیت کے بارے میں اظہار خیال کرتا ہے اور جب اس شخصیت کی فضیلت کا تذکرہ ختم ہوتا ہے تو دوبارہ اپنی بات جاری رکھتے ہوئے ای شخصیت کونخاطب قرار دیتا ہے اور اپنے بیان کو کمل کرتا ہے ٰ ای قاعدہء کلیہ کا ایک نمونہ زیر بحث آیت میں یا یا جاتا بالبذااس سے پہلےاور بعدوالی آیتوں میں آمخصرت کوخاطب قرار دیا گیا ہے کین درمیان والی آیت میں غائب کی ضمیر کے ساتھ آنخصرت کی فضیلت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، توبیہ ہے انداز سخن کی تبدیلی کا اصل راز .....اور بیہ ہے کلام اللی کے کمال فصاحت وبلاغت کا ایک داختے خمونہ! .....

حق کا حقیقی سرچشمہ O" اَلُحَقٌ مِنْ تَّ بِنِّكَ فَلَا تَكُوْ نَنَّ مِنَ الْمُهْ تَوِیْنَ'' بیآیت ایک بارچر سابقہ بیان کی تاکید کے طور پر ہے اور جن کے بارے میں کی قشم کے قتک وشبہ میں میتلا ہونے کی سخت ممانعت کرتی ہے۔اس آیت میں اگرچہ بظاہر حضرت پیٹیبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو مخاطب قرار دیا گیا ہے کیکن اس بیان کے محق ومقصود کے حوالہ سے اس کا مخاطب پوری امت ہے۔

یادر ہے کہ بیآیت جس طرح قبلہ کے موضوع کی دضاحت کے سلسلہ سے مربوط ہے کیونکہ بیقبلہ کے عظم پر مشتل آیات کے درمیان میں واقع ہوئی ہے اور مطالب کے لحاظ سے بھی ان سے ربط رکھتی ہے اسی طرح اسے ایک حوالہ سے ایک تکوینی امر سے مربوط بھی قرار دیا جا سکتا ہے اور اس میں اس بات کا شارہ بھی ملتا ہے کہ مسئلہ قضاء وقد را یک نا قابل انکار حقیقت ہے اور تمام احکام وآ داب، قضاءوقد رکے تقاضوں کی بحیل کے سلسلے کی کڑی ہیں۔ اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ اس کے مربوط مقام میں ہوگا انشاء اللہ تعالی ۔

كعبة فى طرف رخ كرف كاتعم 2 قوم حين حين حين حين خو حين فو لو وجهك شطرا لكسوب المحرام " 3 داور وجهال سے لكا ہے پس ابتار خ مسجد الحرام كى طرف كركے) 3 موسوا بنا مند كعبد كى طرف كرك اس آيت كامتنى يوں ذكركيا ہے كہ: توجس جگہ سے جى باہر آئے اور جس جگہ ميں بھى داخل 4 موتوا بنا مند كعبد كى طرف كرك 'اور بعض مفسر مين كاخيال ہے كہ اس كامتنى ہي ہے: توجس شہر سے جمى باہر آئے ابتار خ كعبد كى 4 طرف كرك تا ہم يہ جى مكن ہے كہ " حِنْ حَيْنُ خَرَجْتَ " سے مراد سے ہوك، "توجهال سے لكا ہے "

## ۳۲ ک

تفسيرالميز انجلد ا

مكه ..... بابر فك تصحيرا كدايك آيت من خداوند عالم ف ارشاد فرمايا: سوره ومحمر آیت ۱۳: قِنْ قَرْبَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتُكَ "..... اس بستى ب كد جهال ب تجمي تكالا كياب ..... بہر حال زیر بحث آیت میں اس امرکو بیان کرنامقصود ہے کہ خانہ ء کعبہ کی طرف منہ کرنے کا تھم تیرے لیے کسی مخصوص جگہ میں ہونے کے حوالہ سے نہیں بلکہ تو جہاں کہیں بھی ہو پہ تھم نافذ العمل ہوگا خواہ تو مکہ میں ہویا دنیا کے کسی خطہ میں ہو ہرمقام پریہی حکم ہوگا۔ اس ٢ بعدجله: " وَإِنَّهُ لَلْحَقَّ مِنْ تَرَبِّكَ \* وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَبَّ اتَّعْمَدُونَ " (بيتير ، يروردكارك طرف سے حکم حق ب اور خدا تمہار ۔ اعمال سے غافل تمبين ) ذكر كيا كيا ہے جو كہ قبلہ كے علم كى تاكيد مزيد اور اہميت كريان کے لیے۔ قبلدرخ كرن كاعموى كحكم وَمِنْحَيْثُ خُرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرًا لْمَسْجِرِ الْحَرَامِ... (اورتوجہاں سے نکلے پس اینارخ مسجد الحرام کی طرف کر لے،اور تم جہاں کہیں بھی ہوا پنے چرے اس کی طرف كرلو) اس آیت میں ایک بار پھر پہلی آیت کے الفاظ کو بعینہ ذکر کیا گیا ہے (وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرًا لْمُسْجِبِ الْحَرَامِ \* بِهِي الفاظاس سے پہلی آیت میں بھی ای طرح سے مذکور ہیں) شایداس کی وجہ اس میں مذکور علم کی تا کیداوراس کے ہرحال میں ثابت ولازم ہونے کو بیان کرنامقصود ہو یعنی تم جس حالت بیں بھی ہوتمہارا کعبہ کی طرف منہ کرنا لازم وضروری ہے اور بیتھم تمہارے لیے ہر حال میں ثابت ہے اس کی مثال یوں دی جاسکتی ہے کہ مثلا کوئی شخص سی سے یوں کہے: جب تو کھڑا ہوتو تقوائے اللی اختیار کراور جب تو بیشا ہوتو تقوائے اللی اختیار کر جب بول رہا ہوتو تقوات اللی اختیار کراور جب خاموش ہوتو تقوائے الہی اختیار کر گویا کہنے دالا یہ چاہتا ہے کہ تو ہر حال میں تقوائے الہی اختیار کرادر کبھی اس سے غفلت نه كراً گروہ اپنی بات کواس طرح کہتا: تو تقوائے الہی اختیار کر جب کھڑا ہو جب بیٹھا ہو جب بول رہا ہواور جب خاموش ہو تو اس سے ہرحال میں کی جانے والی تا کید مزید ظاہر نہ ہوتی۔ ہم حال آیت کامعنی ہیے ہے: توجہاں سے بھی باہر نظےا بنارخ کعبہ کی طرف کر لےادرتم روئے زمین پرجس خطہ میں بھی ہوا پنے منہ کعبہ کی طرف کرلو۔

قبله کی تبدیلی کے فوائد کا بیان ° لِتَكَا يَكُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُم حُجَّةٌ الَاالَّنِ يْنَ ظَلَبُوْامِنْهُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي (تا کہ لوگوں کوتم پرکوئی حجت نہ مل سکے، سوائے ان لوگوں کے کہ جنہوں نے ظلم کیا، پس تم ان سے مت ڈرو بلکہ صرف مجم سيخشيت ركهو)

اس آیت میں قبلہ کی تبدیلی کے عظم سے تین فوائد کے حصول کی اہمیت کا تذکرہ ادراس امر کا بیان مقصود ہے کہ اس تحکم میں مسلما نوں کوخدا کے احکام وفرامین بالخصوص .....قبلہ کے بارے میں صادر ہونے والے .....اس تحکم پرعمل کرنے ادر اس سے سرتا بی نہ کرنے کی بھر پورتا کید کی گئی ہے جوتین فوائداس عظم میں ملحوظ ہیں وہ سہ ہیں :

ا۔ چونکہ یہود کا پنی کتب میں خدکور مطالب سے بیا گاہی حاصل کر چکے تصر کہ بنی کے آنے کی خوشخبری دی گی .... (پیغیبر موجود) ..... اس کا قبلہ کتب ہوگا نہ کہ بیت المقدس جیبا کہ خداوند عالم نے آیت '' قرآن الَّنِ بَنْ اَوْ تُوا الْکُنْبُ لَیَعْلَمُونَ الَّذَلَ لَحَقَّ حِنْ صَلَّحَقِم ... '' میں اس کی بایت اشارہ فر مایا ہے بنا برایں اگر مسلمان اس تھم ۔ سر تا بی کری تو کو یا انہوں نے خود ہی یہود یوں کے لیے اپنے خلاف دلیل پیش کر دی اور انہیں یہ کہنے کا موقعد دے دیا کہ یہ پنجبروہ نہیں جس کی بشارت دی گئی تھی مسلما توں کا قبلہ کتبد ملی سے تھم پڑی نہ کر دی اور انہیں یہ کہنے کا موقعد دے دیا کہ یہ پنجبروہ نہیں جس کی بشارت دی گئی تھی مسلما توں کا قبلہ کتبد ملی سے تھم پڑی نہ کرتا۔ یہود یوں کو پنجبرا سلام صلی اللہ علیہ وآلہ دلیل کریں جس کی بشارت دی گئی تھی مسلما توں کا قبلہ کتبد ملی سے تھم پڑی نہ کرتا۔ یہود یوں کو پنجبرا سلام صلی اللہ علیہ وآلہ دلیل کی بارے میں یہ کہنے کی جرات دی گا کہ پر تحصیت وہ نی نہیں کہ جن کا ذکر ماری کا این ال لی کا اند علیہ وآلہ دلیل کی بارے میں یہ کہنے کا جرات دی گئی تو کہ کہ تو ملی کے تیم پڑی کہ دیل ال کی کا این الر کا کر کے تھے کہ ہوں کو پنجبر کو کا ہوں کو لیا ہے کہ ان کا کی جارے میں یہ کہنے کر جرات دی گا کہ پڑی کر میں اور قبلہ کی تبد یلی کے بارے میں فر مان الی کا ان تال کر کی تو یہود یوں کو ل مسلمانوں پرطون اور ترضرت کی تکار ہوں اور قبلہ کی تبد یلی کے بین کہ اور ای کی بیا نہ جو کی و طعندز نی تمام راست مسلمانوں پرطون اور تو خصرت کی تعذیب کی جرات نہ کر سی سے مظانون کی بیا نہ جو کی وہ ہم اس میں ان طرح کیا گا ہم اسے میں اس طرح کیا گا ہم کی بیان ہو کی کا کہ کر ای کر ایک کر کا ہو ہوں کو لیا ہی بین اور کو کر ہوں ہوں ہو ہوں کو تو ہوں کو لیا ہیں ہو کی ہوں ہوں ہوں ہوں اور ہے میں میں ہو ہوں اور کی کر تار ہو ہو ہوں ہو ہوں کی کر میں ہو کی کر خوبھی کی ہوں ہوں کی کہ میں ہو دو تو کی کی کر خار میں سے میں فر مان کی ہو ہوں کی کا کم ہو اور کی کہ ہو ہوں کی کر خار ہوں ہو کی کی خال ہو ہوں کے خال ہو ہوں کی کو اور ای کی ہو ہوں کے میں کہ ہو ہو ہو کی کی ہوں ہو کی کی ہو ہو ہوں کی خول ہو کی کی ہو اور کی کی خونہ ہوں ہو ہوں کی خول ہوں ہوں ہوں کی ہو ہو ہوں کی کہ ہو ہو ہو کی کر ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو کی کہ ہو ہ

۲۔ اس تھم پر عمل کرنا مسلمانوں کے لئے ان کے دین کی بحمیل کے حوالہ سے خدا کی نعمت کے پورا ہونے کا موجب ہے فعمت کے پورا ہونے اور دین کی بحمیل کے معنی کی وضاحت سورہ مائدہ کی آیت ۳ میں کی جائے گی جس میں کہا گیا ہے

" ٱلْيَوْمَرا كَمْلْتُ لَكُمْدِيْنَكُمْ وَٱتْسَتْتَ عَلَيْكُمْ نِعْبَتَى (آج کے دن میں فی تمہارے لیے تمہارادین کمل کردیا اور تم پرایٹ تمت کو بورا کردیا ہے) ٣- استحم پر عمل کرنے سے صراط منتقم کی ہدایت یانے کی امید پیدا ہوجائے گی۔ صراط منتقم کی ہدایت کے معنی ك وضاحت سورة فاتحد كي آيت ٥ ( إهْ إِنَّا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ) كَنْغَير مِن كَ جَاجَكَ ب زیربخت آیت کے بارے میں ایک رائے بعض مفسرین نے زیر بحث آیت (قبلہ کی تبدیلی کے علم پر شتمل آیت ) کے بارے میں بیدخیال ظاہر کیا ہے کہ خدادند عالم نے اس آیت کے ذیل میں نعمت کے پورا کرنے اور ہدایت کے حصول کا جوذ کرفر مایا ہے اس سے مراد مسلما نوں کو فَتْحَ كَمدى خوشتجرى ديناب چنانچدارشاد موا- 2 وَلاَتِتَمْ يَعْمَتِنْ عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَعْتَدُونَ \* (تاكه خداا بنا نعت كوتم پر پورا كرد اورشايدتم بدايت يافته موجاو) - جبكه يمى دو جمل خداوند عالم فسورة فتح مي حفرت محر كوخاطب كركاس طرح ارشا دفر مائ ، ملاحظه بو: فتح آیت ۲: سورد و آیت ۲: <sup>(2</sup> إِنَّافَتُخْنَالَكَ فَتُحَامُّبِيْنَا (<sup>2</sup>لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَاتَقَةَ مَ مِنْ ذَنَّبِكَ وَ مَاتَاخَرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيكَصِرَاطًامُّسْتَقْسًا (یقیناً ہم نے تخص فتح مبین عطاکی تا کہ خدا تیرے پہلے اور آئندہ کے تمام گناہ معاف کردے ادرا پنی نعمت کو تجھ پر بوراکردے اور تحصر اط منتقم کی ہدایت کرے)۔ تویہ دونوں آیتیں ایک دوسرے سے مشابہت رکھتی ہیںلہٰذا ہیکہنا بے جانہیں کہ تحویل قبلہ کی آیت میں بھی فتح مکہ کی بشارت ونوش نجری دی گئی ہے۔ اس کی مزید وضاحت یوں ہے کہ خاندہ کعبہ صد راسلام میں مشرکوں کے بتون اور خود ساختہ خداؤل کے مجسموں سے بھراہوا تھا گویا خدائے گھر میں بتوں کی حکمرانی تھی ادرابھی تک اسلام کوقوت دقدرت حاصل نہ ہوئی تھی۔اسلام اپنی نشودنما کے ابتدائی مراحل میں تھا۔اس دوران خدادند عالم نے اپنے نبی کو بیت المقدس کی طرف رخ کرنے کاتھم دیا چونکہ وہ یہودیوں کا قبلہ تھا جو کہ مشرکین کی نسبت اپنے دین میں اسلام سے زیادہ قریب یتھ کیکن جب آ مخضرت کی مدینہ کی طرف ہجرت سے اسلام کی نشود نما اور اس کے بھیلا دُکے عمل میں وسعت پیدا ہوئی اور دین اسلام کو استحکام حاصل ہونے لگااوراس کے ساتھ ساتھ فتح مکہ کا وقت بھی قریب آ گیا جس سے خاندہ کعبہ کی، بتوں کی نجاست سے پاک ہونے کی امید پیدا ہوگئی تواس وقت قبلہ کی تبدیلی کا تھم مسلمانوں کے ساتھ مختص خدا کی عظیم نعمت کے طور پر نازل ہوااور اس تھم میں خداوند عالم نے مسلمانوں کو تحت کے بورا ہونے اور ہدایت کے حصول یعنی کعبر کی بتوں سے پاک ہونے اور مسلمانوں کے لیے مختص ہوجانے کی خوش خبری دی۔اور بیدوعدہ کہا کہ میں اسے قبلہ قرار دے کرمسلما نوں کواس سے اور اسے مسلما نوں کے لئے

مخصوص کردوں گااور یہ خطبۂ سلمین' کہلائے گا۔ یہی وعدہ وبشارت ہی درحقیقت فتح کمدکی خوشخبری تھی اور جب کمد فتح ہو گیا تو خداوند عالم نے اس کے فتح ہوجانے کی خوشخبری دیتے ہوئے اپنے اس وعدہ کو یا ددلایا جواس نے مسلمانوں سے کیا تھا کہ ان پر اپنی نعت کو پورا کر دے گا اور انہیں صراط منتقم کی ہدایت کرے گا چنا نچہ ارشاد ہوا۔ '' وَ يُدِيمَ نَ فَحْمَتَهُ حَلَيْكَ وَ يَهُ بِ يَكَ صِرَاطًا لَمُسْتَقِيْهاً ... '

یہ ہے آیت قبلہ کے بارے میں بعض مفسرین کی رائے۔ اگر چہ بیدائے نظاہر بہت اچھی اور قابل قبول نظر آتی ہے لیکن اس میں اچھی طرح نور وفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں کوئی وزن نہیں اور اسے کسی بھی صورت میں درست اور صحیح قر از بیں دیا جا سکتا اور آیات کے ظاہری الفاظ بھی اس کی صحت کی تائید وقصد یق نہیں کرتے کیونکہ اس آیت میں نعمت کے پورا کرنے کا وعدہ اور ہدایت کے حصول کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے۔ '' وَ لِاُزِتِمَّ نِعْبَدِیْ عَکَدِیکُمْ وَلَعَکَلُمْ تَفْتَنُ وُنَ' (تا کہ میں اپنے میں اپنی کے حصول کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے۔ '' وَ لِاُزِتِمَّ نِعْبَدِیْ عکر قبل کُمْ اور سے میں میں ای میں میں ای میں میں میں مورت میں معاوم ہوتا ہے کہ اس کی صحت کی تائید وقصد یق نہیں کرتے کیونکہ اس آیت میں نعمت کے پورا کرنے کا وعدہ اور ہدایت کے حصول کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے۔ '' وَ لِلاُزِتَمَ نِعْبَدِیْ عَکَدُکُمْ ای میں ''لو نُومَ نُنْ (تا کہ میں اپنے نعمت تم پر پوری کر دوں اور شایدتم ہدایت یا فتہ ہوجاؤں) اس میں ''لو ُنَتَ

" لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَلَّمَ مِنْ ذَنَبِكَ وَ مَا تَأَخَّرَ وَيُنِيَّمَ فِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَ يَهْلِ يَكَ صِلْتَكُوُ " (تاكه خدا تير بسابقه وآئنده كَتمام كناه معاف كرد باورا پن نعت كونجھ پر پورا كرد باور تخصِ مراطِ منتقيم كى ہدايت كر ب

یہ دونوں آیتیں (آیت قبلہ اور آیت فتح) نعمت کے پورا کرنے کے وعد ہُجمیل پر مشتل ہیں یعنی دونوں آیتوں میں آئندہ فتح عطا کرنے اور نعت کی تحکیل وہدایت کی خوشخبری ووعدہ کا تذکرہ ہے لہذا سے بات کیونکر درست ہو سکتی ہے کہ آیت فتح کو آیتِ قبلہ میں کئے گئے دعدہ کے ایفاء کے بیان پر مشتل قر اردیا جائے'

تفسيرالميز انجلد ا

| تاہم اس آیت میں جس نعمت کے پورا کردینے کا ذکر کیا گیا ہے اس کے معنی ومراد کی وضاحت اس آیت کی تفسیر                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کے مقام میں کی جائے گی۔                                                                                                              |
| ان دوآیوں۔ آیت قبلدادر آیت فتح۔ میں نعمت کے پورا کردینے (اتمام نعمت) کا جو دعدہ کیا گیا ہے اس کا                                     |
| ذكردرج ذيل آيتو سي معى موجود ب، ملاحظه بو:                                                                                           |
| سوره وما تکره آیت ۲:                                                                                                                 |
| °C وَالَكِنْ يُرِيْهُ لِيُطَهِّرَ كُمُوَ لِيُدِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ                                    |
| (لیکن وہ چاہتا ہے کہ تمہیں پاک کردےادرتم پراپنی فعمت کو پورا کردے تا کہتم شکر گز ارہوجاؤ)                                            |
| مسيد فحط بتريبه المدر                                                                                                                |
| موروءن ينابه.<br>0 گنالِكَ يُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِبُوْنَ ''                                                 |
| (ای طرح وہ تم پرا پنی نعبت کو پورا کرتا ہے تا کہ تم حق کوشلیم کرلو )                                                                 |
| ان آیات کے بارے میں تفصیلی تذکرہ ان کی تغییر کے مقام میں ہوگا۔انشاءاللہ تعالیٰ۔                                                      |
|                                                                                                                                      |
| بعثت نبوئ كاتذ كره يحجيل                                                                                                             |
| O كَمَا آنْ سَلْنَافِيْكُمْ رَسُولًا هِنْكُمْ                                                                                        |
| (جس طرح ہم نے تم میں ایک رسول بھیجا تم ہی میں سے۔۔)                                                                                  |
| بظاہراس آیت میں '' گھکا'' کا ''ک'' تشبیہ کے لئے ہے اور 'ما'' مصدر سیے لہٰذا پوری آیت کا معنی یوں                                     |
| ہوگا۔ ''ہم نے تم پر میدانعام کیا ہے کہ تمہارے لئے اس گھر کو جسے ابر ہیم نے بنایا تھا اور اس کے لئے خیر وبر کت کی دعاما نگی تھی       |
| قبله قرارد یا جیسا کیہ ہم نے تم میں سے ایک رسول تم میں بھیجا کہ وہ تمہارے سامنے ہماری آیتوں کی تلاوت کرے اور تمہیں                   |
| کتاب وحکمت کی تعلیم دے اور تیمہارا تذکیہ نفس کرے ' ' بیسب کچھ ہم نے ابرا ہیم کی دعا کو ستجاب کرتے ہوئے کیا کیونکہ                    |
| انہوں نے اوران کے فرزندا ساعیل نے یوں دعاما نگی تھی :                                                                                |
| ·· تَرَبَّنَاوَابْعَتُ فِيهِمْ تَسُوْلًا مِنْهُمْ يَتْنُوْاعَلَيْهِمْ التِكَوَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِيْهِمْ " |
| (اے ہمارے پر دردگار!ان میں سے ایک رسول ان میں مبعوث فر ما جوان کے سامنے تیری آیات کی تلاوت                                           |
| کرےاورامبیں کتاب وحکمت کی تعلیم دےادران کا تز کیہ گفس کرے)                                                                           |
| بنابراي شهين دوعظيم تعتيل عطاكر کے تم پرعظیم احسان کیا گیاہے : ایک پیرکہ تم میں سے ایک رسول تم میں مبعوث کیا                         |
| گیا اور دوسرا بیر که کعبه کوتمهارے لئے قبلہ قرار دیا گیا اور بیدونوں کام ایک جیسے ہیں (خدا کی طرف سے تم پرعظیم احسان                 |
| ی مرکز او می مد سبور (اور من سبور می در در اور می این اور میدودون کا مایک بینے میں (طرف سطے مرکز سے ماکسان                           |

اس بیان سے میہ بات بھی معلوم ہو جاتی ہے کہ اس آیت میں نوبیکم کر سول کو جنگم کر سول کم میں ایک رسول تم میں سے) کا مخاطب امت مسلمہ ہے اور اس سلسلے میں ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں کہ اگر چہ بظاہر بید خطاب پوری امتِ مسلمہ سے ب لیکن حقیقت میں اس سے مراد امت کے خاص افراد یعنی اولیاء الہی ہیں۔ یعنی بظاہر آل اساعیل میں سے تمام مسلمان۔ اعراب معزر اس آیت کا مخاطب ہیں اور اس میں مذکور حکم دنیا بھر کے عربوں بلکہ تمام مسلمانوں کے لئے ہے کیکن حقیقت میں اس سے مراد امت کے خاص افراد یعنی اولیاء الہی ہیں۔ یعنی بطاہر آل اساعیل میں سے تمام مسلمان۔ میں اس سے مراد امت میں افراد ہیں۔

رسول اور تلاوت آیات الی O یک از از است آیات یہاں '' ایزینا'' - ہماری آیات - سے مراد بظاہر آیات قرآنی ہیں کیونکد اس میں '' یک اؤ ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کدوہ '' تلاوت'' کرتا ہے اور'' تلاوت'' الفاظ کی ہوتی ہے نہ کہ معانی کی۔ '' وَیُزَرِکَیْکُمْ'' میں تزکیہ سے مراد تطہیر یعنی گندگیوں اور نجاستوں سے پاک کرتا ہے اس میں غلط اعتقادات مثلا کفر اور شرک سے پاک کرتا ' اخلاقی برائیوں مثلاً تحبر اور بخل سے پاک کرتا ہے اس میں غلط اعتقادات مثلا سے پاک کرنا میں شاط اعتقاد ان مثلا مز اور شرک سے پاک کرتا ' اخلاقی برائیوں مثلاً تحبر اور بخل سے پاک کرتا اور مثل قل ' زنا اور شراب خوری سے پاک کرنا میں شامل ہے۔ فروع دین کا تعلیم دینا شامل ہے ایر سے میں بھی اور غیر خدا کے بارے میں بھی مقامات پر انداز بیان کی تبد کی (الفات) کا محل ایج خدا کے ند بی کرک جات کی گئی ہے اور خائب محکم کے میند کی جدید کی جگہ متعلم کا صیفہ اور مغروب کی تعلیم کرنا ہے ایک کرا تبد بل کر کے بات ک گئی ہے اور خائب مخاطب اور متکلم کے صیفوں کی تبد کی میں جو ایم کار اینا گیا ہو تک کا میند تبد بل کر کے بات ک گئی ہے اور خائب محاطب اور متکلم کے مینوں کی تبد پلی میں جو ایم کانہ پوشیدہ ہے اس سے تک کا میں ہے کا میند کر نے والے اور کی تیک کر کا ہوں تکا کہ بی کا کر ہوں کی تعلیم کا کر ہو کا کا کہ کرتا ہوں کا تبد بل کر کے بات ک گئی ہے اور خائب محاطب اور متکلم کے میند کی جگم کی میں جو ایم کانہ پوشیدہ ہے اس سے تد بر دنگلر کر نے والے اور کا تری خوال کا ہیں۔

تفسيرالميز انجلد ا

ردايات يرايك نظر

تحويل قبله کا تاريخي پس منظر

تفسیر مجمع البیان میں تفسیر قمی کے حوالہ سے مذکور ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے آیت مبارکہ و مسَيَقُولُ السُّفَهَا عُسسه الغ · كَانْغَير مِن ارشاد فرمايا: حضرت پنج براسلام صلى الله عليه وآله وسلم ف تيره برس مكه مرمد میں اور بجرت کے بعد سات ماہ مدیند منورہ میں '' بیت المقدس'' کی طرف منہ کر کے نماز ادا کی ، اس کے بعد قبلہ ک تبديلي كاحكم نازل ہوا ادرخدانے انہيں كعبہ كی طرف منہ كر کے نماز ادا كرنے كاحكم ديا كيونكہ يہودى آ خصرت پر طعنہ زنى كرتے ہوئے كہتے تھے كة وہمار اتباع ميں بوادر مار فرار مذكر كمازاداكرتا ب- أتحضرت كوان کی پیر با تیں سخت نا گوارگز رتی تھیں اور آپ منحت پریشان ومغموم ہوجاتے ستھے چنانچہ آپ ایک رات گھر سے باہرتشریف لائے اور مملین حالت میں آسان کی طرف نگاہ کرنے لگے گو یا خدا کی طرف سے اس سلسلہ میں کسی عکم کے نازل ہونے کے منتظر سے بال آخر صبح ہوگئی اور پھرنما زظہر کا وقت ہو گیا آ پ ٹما زظہرادا کرنے کے لئے ''مسجد بن سالم' میں تشریف لائے ادرنمازاداً کرنے میں مصروف ہو گئے ابھی دورکعت نمازادا کی تھی کہ جبر ٹیلؓ نازل ہوئے ادرآ محضرتؓ کے باز دقفام کرآپؓ كارخ انور ، كعبك طرف مورد يا اور بياً يت أنخضرت يرتازل كى - "قَنْ نَرْى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّهَاء فَلَنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضْبُهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ ' (بم ن تخ مار بارا مان كاطرف منه كرت موت ديها پس ہم تیرارخ اس قبلہ کی طرف چھیردیں گےجس سے توخوش ہوتواب اپنارخ مسجد الحرام'' کعب'' کی طرف چھیر لے )۔ چنانچہ آنحضرت نے نمازظہر کی دورکعتیں بیت المقدس کی طرف اور باتی دورکعتیں کعبہ کی طرف منہ کر کے اداکیں اُس موقعہ پر يبوديون اورسفيه وب وقوف لوكون نے كہا '' مَاوَلْهُمُ عَنْ قَبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوْا عَلَيْهَا' أَنبيس س چيز نے اس قبلہ سے پھیردیا ہےجس پر ہیر پہلے تھے (جس کی طرف منہ کر بے نمازادا کیا کرتے تھے)۔ قبله کی تبدیلی کے علم سے مربوط واقعہ کی بابت۔۔ کہ انتخصرت پر پیچم نماز ظہر کی حالت میں نازل ہوا۔۔فریقین

(عامہ وخاصہ)۔ شیعہ دسی ۔ کے حوالوں سے کتب احادیث میں کثرت کے سماتھ روایات مذکور ہیں اور ان سب کے مضامین

تفسيراكميز انجلد ا

ایک جیسے ہیں تا ہم واقعد کی تاریخ میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے جبکہ اکثر روایات میں جو کہ سند کے لحاظ سے صحیح ہیں مذکور ہے کہ بیدواقعہ ہجرت کے دوسرے سال یعنی ستر ہویں مہینے ماہ رجب المرجب میں پیش آیا۔انشاءاللہ تعالیٰ اس سلسلے میں تفصیل مطالب اس کے مربوط مقام پرذکر کتے جاتمیں گے۔

امت اسلامیہ کے لوگوں پر گواہ ہونے اور پنجبر اسلام کے امت پر گواہ ہونے کے مسلد کی بابت اہل سنت والجماعت کے اسلاد سے ذکور ہے کہ قیامت کے دن تمام امتیں انبیاءً کے عمل تبلیخ کا انکار کریں گی اس دفت خداوند عالم انبیاءً سے فریفنہ تبلیخ کی ادائیگی کا ثبوت طلب کرے گا۔ جبکہ دہ خود سب سے زیادہ آگاہ ہے۔ پھر امت محمد کولایا جائے گا پس دہ گواہی دے گی امتیں ان سے پوچیس گی کہ تم لوگ بیسب کچھ کو نکر جانے ہو؟ وہ (امتِ محمد کولایا جائے گا کہ جمیں ان با توں کاعلم خدا کی برض کتاب قرآن مجید میں سے نی کی زبانی ہوا ہے۔ اس کے بعد حضرت محمد کولایا جائے گا اور ان کی امت کے بارے میں ان سے پوچھا جائے گا تو وہ ان کی تصدیق فرما میں گی مدار کی عدالت (سچ ہونے) کی گواہی دیں گے ای مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: ''فکیڈ فی اِذَاجِ مُنگا مِنْ

مذکورہ بالا بیان میں۔۔ کرجس کی تقدد یق دیگر ان احادیث سے بھی ہوتی ہے جنہیں تغیر ' الدراکمنٹو ر' وغیرہ میں ذکر کیا گیا ہے۔۔ بیدام مذکور ہے کہ معفرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وکلم قیامت کے دن اپنی امت کی صدافت و عدالت کی گواہ ی دی گی تو اس سے مرادامت کے بعض افراد ہی ہو سکتے ہیں نہ کہ ساری امت ' کیونکہ بدایک نا قائل انکار حقیقت ہے اور اس کا ثبوت کماب وسنت سے بھی ملتا ہے کہ ساری امت عادل نہیں اور آ محضرت اپنی ساری امت کے عادل ہونے کی ہرگز تقدد یق نہیں کریں گے اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ اس امت عادل نہیں اور ان سانی یہ سوز انکال کو تیج قر ہونے کی مرگز تقدد یق نہیں کریں گے اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ اس امت کے مظالم اور ان انسانیت سوز انکال کو تیج قر ارد یا جائے میں مثل سرابقد امتوں میں بھی نہیں پائی جاتی بلکہ میر مظالم سرابقد امتوں کے مظالم اور ان انسانیت سوز انکال کو تیج وشدت سابقد امتوں کے مظالم کی شدت ونوعیت سے کہیں زیا دہ ہے اور اس طرح یہ بات کیونکر درست قر ارد یا جائے ہونے کی مثال سرابقد امتوں میں بھی نہیں پائی جاتی بلکہ میر مظالم سرابقد امتوں کے مظالم اور ان انسانیت سوز انکال کو تیج وشدت سابقد امتوں کے مظالم کی شدت ونوعیت سے کہیں زیا دہ ہے اور اس طرح یہ بات کیونکر درست قر ارد دی جائمتی ہی کہ تحضرت اس امت کے فرعون صفت افر اداد ورس شی تکہ کو لوگوں کے عادل ہونے کی گواہی دیں؟ ہرگز نہیں در نہ سر میں تھا کو و تعلیمات اور آ نمین اسلام کی کوئی وقعت ہی باقی نہ رہ ہے گی اور یہ سب پچھیل تماشہ ہوجائے گا۔ اور جہاں سے مراد اعتقاد کی بنیا دیر گواہ ہی دینا ہے یو ن میں ' ' گواہ ہی دینے ' سے مراد آ تکھوں دیکھ حمال بیان کر نامیں کی تعد یق سے مراد اعتقاد کی بنیا دی پر گواہ ہی دینا ہے پڑ کی قدر ہے گی اور یہ سب پچھیل تما شہ ہوجائے گا۔ اور جہاں میں مراد اعتقاد کی بنیا دی پر گواہ ہی دینا ہے میں مند کو اور ہی دی جو ہی دی تو بال کی تامیں میں کر میں میں مراد ان کی تعد یق کی مرد کو تیں ہو ہو تی تی ہوئی ہیں ' کو اور ہو دی کی مذکور دو قدام ہو ہو ہو ہو ہے کا می تی کی تو ہو ہو کی کو تو تی کی تعمد یق

تفسيرالميز انجلد ا

انبياءو آتم يم ي گواہى وي كے كتاب 'المناقب' عيں حضرت امام محمد باقر عليه السلام سے منقول ، ہے آپ نے ارشاد فرمايا: (ولا يكون شھداء على الناس الا الائمة والرسل ، واما الامة فغير جايز ان يستشهد ها الله و فيهم من لا تجوز شهادته على حزمة بقل) ( آتمہ دانبياء ہى ہيں كہ جولوگوں پر گواہ ہوں كے اور جہاں تك امت كاتعلق ہے تو سہ ہر گرمكن نہيں كہ خدا اس سے گواہى طلب كرے كيونكہ امت ميں ايسے افراد بھى پائے جاتے ہيں جن كى گواہى سبزى كے ايك تشھ كى بابت بھى قبول تريں كى

ورميانى امت سے كون مراد ہے؟ تغیر "العیاثى" میں متقول بے حضرت امام جعفر صادق عليہ السلام نے آیت مبار كە "لَيْتَكُوْ نُوْاشْهَدَ آءَ عَلَى اللَّاسِ وَ يَكُوْنَ الرَّسُوُلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْداً" كَانغير ميں ارشاد فرمايا: اگرتم بيكمان كروكہ خداوند عالم نے اس آيت ميں تمام وال قبلہ اور تو ير پرست مراد لے بي تو بيات خدا پر افتر اءاور بہتان ہوگا كيونكه جس محض كى گواہى اس دنیا ش كلم مور كے چند خوشوں كے بارے ميں بھى قابل تبول نہيں اسے خداوند عالم قیامت كے دن أيك نها بت اتم موضوع كے بارے ميں كيونكر كواہ قرار دے سكتاب اور اس كى گواہى تمام سابقہ امتوں كے مما من كر مان تعام موضوع كے بارے ميں كيونكر خداوند عالم اس طرح كى بات كى صورت ميں تمين كرسكا ، بلكہ حقیقت ہے ہك اس سے مرادونى ہم تناب بين كى بابت خداوند عالم اس طرح كى بات كى صورت ميں تمين كرسكا ، بلكہ حقیقت ہے ہے كہ اس سے مرادوں ہو سكتى ہے؟ خداوند عالم نے حضرت ايرا جيم عليہ السلام كى دعام توب فرامات كے دن ايك نها بيت ان موضوع كے بارت ميں كيونكر خداوند عالم نے حضرت ايرا جيم عليہ السلام كى دعام توب كر سكا ، بلكہ حقیقت ہے ہم كہ اس سے مرادوں ہو سكتى ہے؟ ہن درميانى اس مراح كى بات كى صورت ميں تم كر سكنا ، لكہ حقیقت ہے ہے كہ اس سے مرادوں ہو سكتى ہے؟ خداوند عالم نے حضرت ايرا جيم عليہ السلام كى دعام توب فرامات ہو تي ايران خد مين كيونكى كى بابت خداوند عالم نے حضرت ايرا جيم عليہ السلام كى دعامت جاب فرمات ہو تي ارشاد فرمايا ۔ " كُنْدُتُم حَدْ يُول آلي ان كى كى بابت حداوند عالم نے حضرت ايرا جيم عليہ السلام كى دعامت تي بن كر تك نگ تُش خير كيا ہيں . تى كى بابت

امت مسلمه کا خصوصی اعزاز کتاب "قرب الاسناد" میں امام جعفر صادق \* مے منقول ہو آپڈ نے اپنے پدر بزرگوار کے حوالہ سے خطرت پی میں اللہ علیہ وہ الدوسلم کا بیار شادگرامی ذکر فرمایا کہ: خداوند عالم نے جو چیزیں میری امت کو عطافر ماتی ہی اور ان کی وجہ سے اسے دیگر امتوں پر برتری دی ہے ان میں سے تین صفتیں اور اعز ازات ایسے ہیں جو نبی و پنی بر کے علاوہ کسی کو عطا نہیں کیے گئے ..... ان میں سے ایک بیہ ہے کہ خداوند عالم نے جب بھی کسی امت میں کی کہ چھی ہو بین جو نبی و پنی میری گواہ قرار دیالیکن میری امت کو بیا عز از عطافر مایا کہ اسے سب لوگوں پر گواہ بنا دیا چنا خیر ارشاد حق اللہ موان پر الرَّسُوُلُ شَهِيْدًا عَكَيْكُمُ وَتَكُوْ نُوُاشْهَدَ آءَ عَلَى النَّاسِ" بیحدیث سابقہ مطالب کی نفی نہیں کرتی کیونکہ اس میں ''امت'' سے مرادو بی امت مِسلمہ ہے کہ جس کے قن میں حضرت ابرا ہیم کی دعا قبول ہوئی۔

بيت المقدس: قبله ءاول كتاب "تهذيب" ميں ايوبسير بحواله سے حضرت امام جعفر صادق" اور حضرت امام محمد باقر " ميں سے ايک شخصيت سے منقول مے، رادی نے کہا کہ ميں نے ان کی خدمت ميں عرض کيا: آيا خداوند عالم نے اپنے پنجبر ( حمد ) کوبي علم و ياتھا کہ دہ" بيت المقدس" کی طرف منہ کر کے نمازادا کريں؟ امام نے جواب و يا: ہاں! کيا تو نے بيآ يت نبيس پڑھی ہے جس ميں خداوند عالم نے ارشاد فرمايا: "كو حمارت کا الْقِبْلَةَ الَّتِنَى كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَا لِنَعْدَلَمَ مَنْ يَتَنَعْدِ مُولَ حِسَنَ مُولَ مِحْسَ على غواب و من من يقتق منه کر کے نمازادا کريں؟ امام خطر من کی سے در اللہ من من مار من من مار محمد باقر من ميں مر

تجزیبیو تبصرہ: اس حدیث سے داخت طور پر معلوم ہوتا ہے کہ آیت مبار کہ میں ''الَّتی کُنْتَ عَلَيْهَا'' کے الفاظ جو کہ قبلہ کی صفت کی صورت میں ہیں ان سے مراد '' بیت المقدس'' ہے اور دہی قبلہ ءاول تھا کہ حضرت پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ دا لہ دسلم کی طرف رخ کر کے نماز ادا کیا کرتے شے جیسا کہ آیات کے سیاق اور طواہر سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے اور اس کی بابت ہم پہلے وضاحت کر چے ہیں، لہذا بعض مفسرین کا سے کہنا کہ اس سے مراد ہیت المقدس نہیں بلکہ '' کعبہ'' ہے کہ جے دوبارہ قبلہ

ال بیان سے سی بھی ثابت ہوتا ہے کہ بعض مفسرین کا بیر کہنا ہر گز درست نہیں کہ 'الَّتِیٰ کُنْتَ عَلَیْهَا'' ، جَعَلْنَا کا دوسرا مفعول ہے لہذا آیت کا معنی یوں ہوگا: ''ہم نے نہیں قرار دیا قبلہ اس کعبہ کوجس پر توبیت المقدس سے پہلے تھا''۔ اور پھر اس قائل نے اپنے اس نظریہ کی صحت کے لئے بعدوالے جملہ سے جواستدلال پیش کیا ہے اور کہا کہ'' اِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَنَبِّعُهُ الرَّسُوْلَ ''اس بات کی دلیل ہے کہ پہلے کعبہ کوقبلہ قرار دیا تھا نہ کہ بیت المقدس کوجس پر توبیت المقدس سے پہلے تھا''۔ اور پھر بیان اور وضاحتوں سے اس نظریہ کے مادرست ہونے کا تطعی ثبوت ملتا ہے۔

ايمان: مجموعة قول ومل تفير "العياشى" ميں زبيرى منقول جاس نے كہا كميں في حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كى خدمت ميں عرض كى: مولا مجھ "ايمان" كى حقيقت كے بارے ميں آگا دفر ما عي كمآيا قول وعمل (گفتار وكردار) دونوں كے مجموعة كوايمان كتبح بيں ياصرف قول بغير عمل كي كما تا ہے؟ امام عليه السلام في ارشاد فرمايا: (الايمان عمل كله والقول بعض ذلك العمل، مفروض من الله، مبين فى كتابه ، واضح نور كا، ثابت حجته، يشهد له بها الكتاب و يد عو اليه، ولما أن صرف الله نبيه الى

الكعبة عن بيت المقرس قال المسلمون للنبى ارايت صلاتنا التى كنا نصلى اليبيت المقرس، ما حالنا فيها و ما حال من مضى من امواتنا وهم كانوا يصلون الى بيت المقرس ، فا لله (وما كان ليضيع ايمانكم ان الله بالناس لرووف رحيم ، فسمى الصلوة ايماناً، فن اتقى الله حافظاً كبوار حه موفياً كل جارحة من جوارحه بما فرض الله عليه لقى الله مستكملاً ولا يمانه من اهل الجنة ، ومن خان فى شيى منها او تعدى ما امر الله فيها لقى الله ناقص الايمان) ايمان مرايا عمل جاور قول العمل كا يك حصد جاوروه خدا كى طرف سے فرض و واجب قرار ديا كيا جال كا ذكر قرآن مجيد ميں واضح طور پر ہوا ج، اس كا نور نمايال اور اس كى دليل ثابت و قائم ج، اور كتاب خدا اس كے بارے ميں محمر پورگواہى اور اس كى دعوت ديتى ج كيونكه جب خداوند عالم في اين ني كو بيت المقدس سے كعبد كى طرف رخ كرف كا محمر پورگواہى اور اس كى دعوت ديتى ج كيونكه جب خداوند عالم في اين ني كو بيت المقدس سے كعبد كى طرف رخ كرف كا محمر ديا تو مسلما نوں في آخص ت محماد تي جارى ان نماز وں كا كيا بين كا جوم في بيت المقدس سے كعبد كى طرف رخ كر كى كا محم ديا تو مسلما نوں في آخصرت محمار تا مرك ان نماز وں كا كيا بين كا جوم في بيت المقدس كى طرف رخ كر كے ادا كى معاودات كا كيا تكم ج؟ اس موقع پر خداوند عالم في بيت المقدس كى طرف مند كر كر كماز تي پڑ ہے رہ بين ان كى عبادات كا كيا تكم ج؟ اس موقع پر خداوند عالم في بيآ بيت تازل فرمائى۔ '' و مَا كان الله ليُبْضِيْعَ أيت انگم ' إنَّ الله عبادات كا كيا تكم ج؟ اس موقع پر خداوند عالم في بيآ بيت تازل فرمائى۔ '' و مَا كان الله ليُبْضِيْعَ إيت الكُم ' والا ي التّاس لَيَا حَدُوً فَى مَات محمر بانى كر خداوند عالم في بيآ بيت تازل فرمائى۔ '' و مَا كان الله ليُبْضِيْع أيت الله ي التّاس لَيَا حَدُوً فَى مَات محمر بانى كر خالا اله مان كانا م عاد اور تم كر في والا ي التّاس لَيَا حُدُوً في الن كر من محمر بانى كر محان بي خوض تقوا الي الي الى الماء و ي التّاس لَيَا حَدُوً في مان كرو الى الم و يا كما جا بي بين بار ايں جوخون تقوا الي الى الي المان الله و التي اركم اين كر منا والا جو تون اي اي ملمان و معصيت كار تكاب سے محفوظ ر كا اور خداوند عالم كى طرف سورض كئے گئرام اور والى الى الى الى الى اور قرار تم كرينا والى ايمان كرد جو كمان كر مات تو ہر كر مائى ميں بي مور و اخر مي اور و ان الى مارك مان كر مائى ميں ي قرار ت كري مان مور مين ذرہ بحر و عمال كر مات و رود اور و كامر تك مول من موض كے تي كر مارك و مواد و ماء و ماء ي قرم مان اور مولى من درہ بحر و يان حمان كرد مائى مورد مور و مائى مرك مائى مولى مي موض مي مي كے الى كا اور ي مارت كردن ايمان كرد و مالى حساتھ اي بي بي و وردگار كر حضور و حفر و مولى و مي مي كي كي كي كر كي و ماء و ماء و كار و مي الى اور مي مي مي مارك م

اس حدیث کوکلینی مرحوم نے بھی ذکر فرمایا ہے۔اور یہ بات یادرہے کہ اس میں ' وَ صَا کَانَ اللّٰ لِیُضِیْعَ اِیْهَانَکُمْ ...... '' کے الفاظ قبلہ کی تبدیلی کے تکم کے بعد نازل ہوئے تواس سے ہمارے سابقہ بیانات کی نہ تونفی ہوتی ہے اور نہ ہی ان کی صحت مخدوش ہوتی ہے۔

مسجر ملتمين كى وجد سميد كتاب من لا يحضر والفقيد ميں فدكور ہے كه حضرت پنج براسلام صلى الله عليه وآله وسلم ف مكم كر مديس تيره برس اور مدينه منوره ميں انيس (١٩) ماه بيت المقدس كى طرف منه كر محفرات پنج براسلام صلى الله عليه وآله وسلم ف مكم كر مديس تيره برس اور صورت ميں يه كہنا شروع كرديا كه تو ہمار فلاس كى بيروى كرتا ہے تو آنخصرت "خت مكمين ومحزون ہوئے اور رات كى تار كى ميں گھر سے با برلكل آئے اور بار بار آسان كى طرف د كيھتے رہے يہاں تك كه من موكن اور آپ ف من كى نمازادا كى اور جب نماز طہر كا وقت ہوا تو آپ نے نماز شروع كى ، اس اثناء ميں جريل نازل ہوئے اور ية بين يوهن ف ق ن ندارى اور جب وَجْهِكَ فِي السَّمَاءَ فَ لَنُوَ لِيَنَكَ وَبْلَةً تَدُوضُهما آفول وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِبِ الْحَرَامِ .... اس كى بعد جبريل ن ترضيح كى السَمَاءَ فَ لَنُو لِيَنَكَ وَبْلَةً تَدُوضُهما آفول وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِبِ الْحَرَامِ ........

تفسيرالميز انجلد ا

آ تحضرت کی دہ نماز جوآ پ نے آدھی (پہلی دور کعتیں) بیت المقدس کی طرف اور آدھی (آخری دور کعتیں) کعبہ کی طرف رخ کر کے ادا کی اور جب اس واقعہ کی خبر مدینہ کی ایک متجد میں پیچی تو وہاں بھی لوگ نماز عصر کی پہلی رکعتیں ادا کر چکے تقے تو انہوں نے بھی فور اسپ رخ کعبہ کی طرف کر لئے لہٰذا ان کی نماز بھی آدھی (پہلی دور کعتیں) بیت المقدس کی طرف اور آدھی (آخری دور کعتیں) کعبہ کی طرف ادا ہو میں، ای لئے اس متجد کو ''مسجد قبلتین'' دوقبلوں والی متحد کہا جانے لگا۔ علی بن ابراہیم فن نے بھی پی نی تری بھی میں اس سے مشابہ ایک حدیث ذکر کی ہے کی اس میں حضرت پی طرف اور آدھی اللہ علیہ وآلہ دسم کی بابت مذکور ہے کہ آپ قبلہ کی تبدیلی کے دفت ''متحد بنی مالم'' میں نماز ادا کر رہے ہے۔

امام محمه باقر كاار شاد كرامى

تفير العياش ميں حضرت امام محمد باقر عليه السلام سے منقول ہے آپؓ نے آيت مباركة ' فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِبِ الْحَرَامِ ' كَيْفَسِر ميں ارشاد فرمايا: اس كامعنى بيہ كة ' قبلدرخ موجا وَاور قبلد سے مند نديم ميرودر نة مهارى نما زباطل موجائے گی ' - كيونكه خداوند عالم نے بيحكم اس وقت نازل فرمايا جب آ محضرت فريفت نماز اداكر رہے تصاور ان سے مخاطب موكر واضح الفاظ ميں دستور ويا: فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِبِ الْحَرَامِ مَنْ وَحَبْتُ مَا كُنْتُهُ فَوَلُّوا وَجُوهَكَمْ شَطْرَكَم-

متعدد بلکه کثیرروایات میں بیان کیا گیا ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کا عظم اس دفت نازل ہوا جب پیغمبراسلام فریضہ نمازادا کررہے بتھ( نہ کہ نافلہ نماز)۔

اوصاف نې داصحاب نې

## 224

ایک علمی بحث

ست قبله کے تعین کی تحقیق

--

اسلام میں سمت قبلہ کے تعین کا مسلداس لئے پیدا ہوا کہ مسلمانوں کی اہم ترین عبادت یعنی نماز میں قبلہ رخ ہونا ضروری ہے اس طرح جانور ذخ کرتے دفت بھی اسے قبلہ رخ کرنے کا تھم ہے اس کے علاوہ دیگر مسائل بھی ہیں جن میں قبلہ رخ ہونا طحوظ ہوتا ہے لہٰذاصد راسلام ہی میں قبلہ کی ست کے تعین کی بابت اہل اسلام نے اپنی کا وش بروئے کارلا نا شروع کر دی تھی تا کہ اس کا طحیح نعین ہو سکے چنا نچہ ابتداء میں ظن وتنمین ( گمان اور نائعمل اندازہ وخیال) سے قبلہ کی سمت کا تعین کی بابت اہل اسلام نے اپنی کا وش بروئے کارلا نا شروع کر جاتا تھا گھر بعد میں روز مرہ کی ضرورتوں اور مسلہ کی بھر پوراہمیت کے پیش نظر مسلمان دانشوروں اور علم حساب وریاض کے

تفسيراكميز انجلد ا

ماہرین نے اس سلسلہ میں علمی شخصی کے ذریعے سی معلوم کرنے کے لئے اپنی کوششیں تیز تر کردیں، چنانچہ انہوں نے سب سے پہلے ان جغرافیا کی نقتوں سے استفادہ کیا جو ملکوں اور شہروں کے طول وعرض کی تشخیص وقعین کے لئے بناتے جاتے ہیں اور ان کی مدد سے ہر شہروعلاقہ کے لئے قبلہ کی سمت متعین کردی اور دہ اس طرح کہ کی شہریا ملک کا طول وعرض معلوم کرک علم مثلث اور علم ہیئت کی روشن میں اس ملک اور ملہ مکر مہ کی سمت اور خط نصف النہمار کے درمیان درجہ انحراف معلوم کر پھر اس معیار پر تمام اسلامی مما لک میں درجہ وانحراف کا تعین کرنے کے لئے مشہور زمانہ تقویم ہندی سے مدد لی جو کہ خط نصف النہمار کے تعین کارائج العام ذریعہ تھی اس کے بعد درجہ واخی کی مقد ارکا تعین کرتے ہوئے ہر ملک وعلاقہ کے لئے مست قر کا تعین کر لیا۔

پھرانہوں نے اس عمل یعنی ست قبلہ کے تعین کی بابت آسانی دسرعت پیدا کرنے کے لئے'' قطب نما'' سے استفادہ کیا کیونکہ اس کی سوئی سے شال دجنوب کی ستوں کا تعین ہوتا ہے۔ اس طرح'' قطب نما'' نے تقویم ہندی کی جگہ لے لی لہٰ دا قطب نما کے ذریعے کسی مقام کا مکہ کر مہ سے درجہ داخراف معلوم کرنے کے بعد ست قبلہ کا تعین آسان ہو گیا۔

ست قبلہ کے تعین کی بابت ان دانشوروں کی بیدساعیء جمیلہ یقینا قابل قدر ولائق تحسین ہیں اورخدا سے دعا ہے کہ وہ انہیں اس عمل کی جزائے خیر عطا فرمائے لیکن سیکا دشیں دونوں صورتوں میں اشتبابات اور فنی نقائص سے مبرا نہ تھیں کیخی جغرافیا کی نقشوں کی مدد سے درجہءانحراف سے آگا ہی حاصل کرنا اور قطب نما سے استفادہ کرتے ہوئے خط نصف النہار کے تعین کے بعد سمت قبلہ کا تعین کرنا دونوں میں علمی محاسبات کے حوالہ سے خامیاں پائی جاتی تھیں مزید دوخا حت کے لئے درج ذیل مطالب ملاحظہ فرما محیں۔

پہلی صورت یعنی جغرافیا کی نقتوں کی مدد سے درجہ وانحراف سے آگا ہی حاصل کرتے ہوئے ست قبلہ کانعین اس لحاظ سے درست ثابت نہ ہوا کہ بعد میں آنے والے ریاضی دانوں اور جغرافیہ کے ماہرین نے اس سلسلے میں ہمر پور تحقیق و مطالعہ کرنے کے بعد فنی حوالوں سے ثابت کیا کہ سابقہ ریاضی دان محققین علاقوں کے جغرافیا کی حساب میں طول بلد کی بابت غلط نہی کا شکار ہوتے جس کی وجہ سے درجہ جھکا و کے حساب میں غلطی واقع ہو گئی جو کہ سمت تعبہ کے تعین میں غلطی کا سب بن دراصل وجہ ریتھی کہ دہ کسی عاقد کے جغرافیا کی عرض کے لئے قطب شالی کی بلندی کو معیار قرار دیتے سے جو کہ کس مام کہ راض وجہ ریتھی کہ دہ کسی علاقہ کے جغرافیا کی عرض کے تعین کے لئے قطب شالی کی بلندی کو معیار قرار دیتے سے جو کہ کسی مام بلد'' کے تعین کے لئے جو کہ سمت قبلہ کے تعین میں بنیا دی حیث درست روش تھی کی کسی مقام کے جغرافیا کی طول ' طول بلد'' کے تعین کے لئے جو کہ سمت قبلہ کے تعین میں بنیا دی حیثیت رکھتا ہے ان کے پاس کو تی تھوں ذریعہ اور کے طول ' طول کیونکہ طول بلد کا تعین دومقامات کے در میان جغرافیا کی فاصلہ کی مقدار کے تعین پر شخصر ہے لیک کسی مقام کے جغرافیا کی طول ' طول کے پی کی طول بلد کا تعین دومقامات کے در میان جغرافی کی فاصلہ کی مقدار کے تعین پر شخصر ہے لئہ ہواں دستر اس کی دور کے بیان کی موں ہو تعین دومقامات کے در میان جغرافی کی فاصلہ کی مقدار کے تعین پر شخصر ہوا کی کہ توں در طر ایش کی در کی کی تعین کریں یو نہ ہو دی تو ای محرافیا کی فاصلہ کی مقدار کے تعین پر شخصر ہے لئے اور دون طریف شرات کے بی دوسری گریں یو نہ کی مقام ایک تی ایک مقدار کے تعین کی محمد کے لئے ان حضر اس کی کی تعین کریں یو تی ہو دیکھا جا تا تھا کہ کہی ایک مقام کی موں دائی کر بن کی وقد دوسری کر بن وغیر ڈ کی دوش میں د شوارتھااوران قدیم آلات کے ذریعے اس حساب و کتاب اورعلمی محاسبات کی باریکیوں سے آگاہی حاصل کرنا آسان ندتھا لیکن سائنسی آلات تحقیق اور ذرائع ابلاغ عامہ میں ترقی کی وجہ ہے ہیم ک آسان تر ہوتا چلا گیا مگراس کے باوجو دسمت قبلہ کے قعین کے لیے صحیح طریقہء کار کی ایجاد کی ضرورت اپنے مقام پر ہاقی رہی ، بال آخر مشہور محقق اور بلندیا پید عالم دین شیخ حیدر علی المعروف سردار کابلی رحمته الله علیہ نے اس سلسلہ میں غیر معمولی کاوش برویے کارلائی ادرعلوم جدیدہ کی روشن میں مختلف مقامات کے درجہء جھکاؤ کا حساب لگایا انہوں نے اس موضوع پر ایک مستقل کتاب بنام د تحفظ الاجلہ فی معرفتہ القبلہ '' بھی تحریر فرمائی۔ بیایک اعلی ترین ت اُلیف ہےجس میں انہوں نے کسی مقام میں سمت قبلہ کے تعین کے طریقوں کو داضح طور پر بیان کیا ہے اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے مختلف مقامات پر سمت قبلہ کے قعین کے لئے نقشہ جات بھی پیش کئے ہیں اللہ تعالیٰ ان کی مساعیء جمیلہ کواپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے ،ان کی تحقیق کا دش کے نتیجہ میں بیرحقیقت داضح ہوگئی کہ مسجد نبوئ كے محراب كى سمت قبلہ درست ہے اور اس كا درست سمت ميں واقع ہونا پيغمبر اسلام صلى اللہ عليہ وآلہ وسلم كى عظيم کرامت کا واضح ثبوت ہے کہ جو محقق سردار کا بلی کی تحقیقات اور علمی کاوش کے بعد آشکار ہوئی ہے، اس سے مسجد نبوئ کے محراب میں سمتِ قبلہ کے تعین کی طویل ترین بحث اپنے نتیجہ تک پنچ گئی اور وہ اول کہ جب قرونِ اولی کے مسلمان محققین نے مدینہ،منورہ کے محل دقوع کا حساب لگایا تو انہوں نے اسے ۵۲ ڈگری شالی عرض بلداور ۷ے ڈگری ۲۰ منٹ طول بلد پر واقع <u>یا ما</u>جبکه محبر نبوی کے محراب کی سمت قبلہ اس حساب سے مطابقت نہیں رکھتی تھی لہٰذاعلاء دین اس سلسلہ میں نہایت تحیر کا شکار ہو کیج اور میجدالنہو کی *کے محر*اب کی سمت قبلہ کے تعین کی بابت بحث و تحقیق کا وسیع سلسلہ شروع ہو گیا اور انہوں نے اس انحراف كى كى توجيهات وتاويلات بھى پیش كير كيكن ان ميں سے كوئى صورت بھى حقيقت پر مبنى نەتھى يہاں تك كەسرداركا بلى رحمة الله علیہ نے مخصوص علمی تحقیق کے بعد داختے طور پر ثابت کر دیا کہ ید یہ: منورہ کا کل وقوع ۲ ۴ درجہ ۵۵ من عرض بلد اور ۹۳ درجه ۹۵ منٹ طول بلد ہے، نیز بید کہ مکدء کرمدکی طرف درجہ ، جھاؤتقر یباً صفر درجہ ۵۴ منٹ ہے اس طرح مسجد نبوئ کے محراب کی سمت قبلہ کی دریکی واضح طور پر ثابت ہوگئی اور اس حساب کے بعد حضرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ایک ادر بجزه سامناً گیااورده یون که جس ست میں آخضرت نے تبدیلیء قبلہ کے دقت رخ کیا تھاوہ درست ثابت ہوئی کیونکہ آ نجناب فے حالت نماز میں اپنارخ اس طرف (جانب کعبہ) موڑا تقااور بعد میں فر مایا: کہ جریل نے میر اہاتھ پکڑ کر میر ا رخ كعبد كي طرف كرديا ب حق يجى تفاجواللداوراس كرسول فرمايا تفا-

اس کے بعد مشہور ریاضی دان عبدالرزاق بغائری رحمتہ اللّٰہ علیہ تشریف لائے اور انہوں نے دنیا کے اکثر خطوں و علاقوں کی سمتِ قبلہ کا حساب لگایا اور اس کالقین کر دیا چنانچہ انہوں نے اس سلسلہ میں قبلہ کی پیچان کے عنوان سے ایک رسالہ بھی لکھا جس میں دنیا کے اکثر مقامات میں سمتِ قبلہ کی نشاند ہی کی ان کے ایجاد کردہ نقشہ جات ۵۰۰ علاقوں کی سمت قبلہ کا تعین پیش کرتے ہیں اس طرح سمت قبلہ سے متعلق پر وردگا ہے عالم کی عنایت پاریج تحمیل کو پنچی ۔ اب رہی دوسری صورت یعنی قبلہ نما کے ذریعے سمت کے برکالقین ' تو اس سلسلہ میں محققین کے زدیک ہی جات یا ہے ؟ ثبوت کوئی چی ہے کہ زمین کے متناطیسی اقطاب اس کے بخرافیا کی اقطاب سے مما ملت نہیں رکھتے لیحنی قطب نما کے ذریعے تطب شالی وجنوبی کی سمیں جغرافیا کی سمتوں سے مطابقت نہیں رکھتیں ۔ اس کے علاوہ یہ کہ اقطاب مقناطیسی، امتد اوز ماند ش بد لتے رہتے ہیں اور مقناطیسی قطب ثمالی اور جغرافیا کی قطب شالی کے درمیان تقریبا ایک ہزار میل کا فاصلہ داقع ہوجا تا ہے، لہذا ظاہر ہے کہ اس صورت میں قطب نما کے ذریعے صحیح سمت قبلہ معلوم نہیں ہو کتی بلکہ کی مقامات میں درجہ واقع ہوجا تا ہے، بڑھ جاتا ہے کہ اس صورت میں قطب نما کے ذریعے صحیح سمت قبلہ معلوم نہیں ہو کتی بلکہ کی مقامات میں درجہ واقع ہوجا تا ہے، بڑھ جاتا ہے کہ اس صورت میں قطب نما کے ذریعے صحیح سمت قبلہ معلوم نہیں ہو کتی بلکہ کی مقامات میں درجہ واقع ہوجا تا بڑھ جاتا ہے کہ اس نظر انداز نہیں کیا جا سکتا' البتہ اس مشکل کے حل کے لئے دور حاضر کے ماہر ریاضی دان جناب حسین رزم آ راء نے اس ساہ ہجری سمسی میں بیڑ التھا یا اور انہوں نے محتلف مقامات پر مقناطیسی اور جغرافیا کی اقطاب کے در میان فاصلہ کے فرق کا حساب لگایا اور تقریبا آ ایک ہزار شہروں وعلاقوں میں مقناطیسی قطب کی طرف قبلہ کے درجہ وہ جملہ کے درجہ ہے تعنی کر دیا او اس حساب و کتاب اور تکھی محسی بیڑ التھا یا اور انہوں نے محتلف مقامات پر مقناطیسی اور جغرافیا کی اقطاب کے در میان فاصلہ کے فرق کا حساب لگایا اور تقریبا آ کہ ہزار شہروں وعلاقوں میں مقناطیسی قطب کی طرف قبلہ کے درجہ جھکا کو کو متعین کر دیا او اس حساب و کتاب اور علمی محسر مقاروں نے ایک قطب نما ایجاد کیا جس سے نہا ہے آ سانی کے ساتھ سے تعین کر دیا اور تعین ممکن ہوجا تا ہے یہ قطب نما دور حاضر میں اسلامی دنیا میں عام طور استعال ہور ہا ہے ۔ اللہ تعالی ان کی مساعی ء جملہ کو شرف قبولیت عطافر ماتے اور انہیں اس علمی کا وش پر جز ائے خیر مرحمت کر ہے۔

ایک اجتماعی ومعاشرتی بحث

جوشخص انسانی معاشرہ سے تعلق رکھنےوالے امور اور معاشرتی مسائل کے محصوص پہلووں اور اثرات کی بابت فور وفکر کرے وہ اس حقیقت سے آگاہ ہوجائے گا اور کسی شک وشبہ کا شکار نہ ہوگا کہ معاشرہ کی اصل وا ساس اور اس کے گو ناگوں شعبوں کی بنیا دصرف انسانی طبیعت ہے اور معاشر کی تمام خصوصیات و آثار ای سے وابتہ ہیں کیونکہ اس نے فطری و خدائی الہام کے ذریعے اس امر کو بھانپ لیا ہے کہ اس کی بقاء واستحکام کے حصول اور ترقی و کمال کے مراحل طے ہونے کا راز اجتماعی افعال اور باہمی تعاون میں مضمر ہے ای ادارک نے اسے معاشرہ کی تشکیل کے ضروری عمل کی راہ پر مونے کا راز اجتماعی افعال اور باہمی تعاون میں مضمر ہے ای ادارک نے اسے معاشرہ کی تشکیل کے ضروری عمل کی راہ پر وہ مرتک کر سکے۔ پھر اس نے اپنے علوم اور ذہنی ادارک تو استحکام کے حصول اور ترقی و کمال کے مراحل طے وہ مرتک کر سکے۔ پھر اس نے اپنے علوم اور ذہنی ادار کات و اعکار کی مد حسابتی ہ کی تعاضوں سے ہم آ ہتک وہ مرتک کر سکے۔ پھر اس نے اپنے علوم اور ذہنی ادار کات و افکار کی مدد سا پنی مادی احقیا جات اور ضرور تیں بدنی قو توں کو برو نے لاکر پورا کرنے کی راہ نکالی، تاہم جو چیز ان علوم اور ذہنی او فکار کی مدد سالی کی مادی احقیا جات اور خدر دی تعال کی جہات اور ان نے علل و اساب ہیں مثلاً کسی کام کے اچھا اور براہو نے کا عقیدہ اور ای تی مار کہ تو توں کو من سب ہونا ان دونوں امور یعنی ذہنی اور اکات اور خاری افعال سے مربو طرر تی کام کر اور اس مارور کی و مناسب ہونا ان دونوں امور یعنی ذہنی اور اکات اور خاری افعال ( خکر و کمل ) میں باہمی ربط کرتی ہے اور اس رور کی و مناسب ہونا ان دونوں امور یعنی ذہنی اور کات اور خار ہو یہ کا حقیدہ اور منہ ہے ہی مواد کی دیا ہو کی جات میں باہمی ربط کو تی ہم معاش ہے ہیں مثلاً میاست و مرو سیت، حاکم ور حایا ہوں کی معان ماد محال کے محاص میں مرد کی اس کی ہوں کی اور کی کی معام کی در خان کی می خار کر کی کی دور کی مورد کی معام ہے کہ ہو ت طبیعت دانسان کی کی کو کو سے جنم کیتے ہیں مثلاً میاست و مرد سیت، حاکم ور حایا ہو دن کا معاملہ ہے کہ ہو تر کی مار مخصوص معاملات، قو مون علاقوں اور حالات کے مختلف ہونے کی وجہ سے مختلف طبائع دآ داب ورسوم اور معاشرتی عادات اور ان کے انرات دغیرہ سب ہی طبع انسانی کی پیدا دار ہیں کہ اس نے خدائی الہام والقاء سے بہرہ ور ہوکران امور کوجنم دیا تاکہ اپنے مطلوبہ مقاصد کو ظاہری وجود میں لاسکے اور پھر فعل دترک اور طلب کمال کے ملی راستوں پرگامزن ہوکران مقاصد کے حصول میں کا میاب ہو سکے۔

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ بتون ستاروں اور دیگر اجسام مثلاً انسان وغیرہ کی پوجا کرنے والے افراد اپنے معبودوں اور خداؤں کی عبادت و پرستش کرنے کے لئے ان کی طرف رخ کرتے شخصاور ان کے نزد یک یا ساسنے کھڑے ہو کران کے حضور آ داب بندگی بجالاتے شخصیکن ادیان الجی بالخصوص دین اسلام نے جو کہ تما م سابقدادیان کی تصدیق کرتا ہے اور ہرطرح کے شرک وجت پر تی کی ممانعت کرتا ہے لوگوں کو مادی خصوصیات سے پاک دمنزہ معبود برخ کی کی طرف متوج کرتے ہوئے اپنی قبلی توجہات کے اظہار کے لئے بدنی عبادات میں کعبد کو قبلہ قر ارور سے اور حالت نماز میں اس کی طرف دن کرتے ہوئے اپنی قبلی توجہات کے اظہار کے لئے بدنی عبادات میں کعبد کو قبلہ قر ارور سے اور حالت نماز میں اس کی طرف دن رخ کر کے ادا کر بے اور بی تحقیق کہ مسلمان دنیا کے جس خطہ میں بھی ہونماز کو کہ جس کی ادائیگی ہر حال میں ضرور کی حکم رف دن رخ کر کے ادا کر بے اور بی تحقیق میں اور میں اس تحد کر قبلہ قر ارور یا دور میں اس کی طرف دن نہ کر کے ادا کر بے اور دی جس محلہ میں بھی ہونماز کو کہ جس کی ادائیگی ہر حال میں ضرور کی جانب مند یا نہ تہ کر کے ادا کر بے اور دیا تھی تعلم دیا کہ جس خطہ میں بھی ہونماز کو کہ جس کی ادائیگی ہر حال میں ضرور کی جانب مند یا نہ کر کے ادا کر بے اور دی جس حکم دیا کہ خصوص حالات مثلاً ہیت الخلاء میں رفع حاجت کے دور ان قبلہ کی جانب مند یا دور نہ ان کی طرف رہے اور دی جس حالات میں قبلہ درخ ہونا مستحب قرار دیا اور بی سب اس لئے کیا کہ انسان کی قبلی تو جہ خاند ہ خدا کی طرف رہ اور این کی معمولی سے معمولی کو میں دوالات میں تصور اور میں تو میں ترکی کی محلوں میں معرور کی جانب مند یا دور یہاں تک کہ اپنی معمولی سے معمولی کی معبود حوالات میں تعلی تو کر اور تو تھی میں میں میں در کی انداز دی تھی تھی تو جو کا مسلم خار دی تو ہو کی معار دی تا دور اور دی تو ہو کہ مسلم نے دور اس میں تعلی کر اور دی تو دور کی محکم کی دور دی تو دور کی معال دیں تا کی تعلی تر دور کی معالہ تو دوکا مستلہ خار دی تا ہو ہیں تو کر میں تو دور کی معرفی دی تو در کی معالوں دو تو تا دور اس میں تو دو کی معرفی ہو دو کی مستلہ خور تو تا ہو تو تا ہو تا تا ہو تو کی معالہ نہا ہے دور تو تو تا دور اس میں تو دو تا تو تا ہو تا تو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا تو تا ہو تا تو تا ہو تا تو تا ہو تا تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ت کی اہمیت ہر کحاظ سے آشکار ہے کیونکہ اس میں تمام لوگوں کا زمان و مکان کے شنگف ہونے کے باوجود ایک ہی نقط کی طرف متوجہ ہونا ان کے درمیان اتحاد ووحدت فکری ہم آ ہنگی باہمی روابط اور دلوں کے ایک دوسرے کے قریب تر ہونے کا ذریعہ ہے اور بیا یک الی پاکیزہ ولطیف روح ہے کہ جسے ان کی انفر ادمی واجتماعی زندگی کے مادی و معنومی تمام حالات و امور میں پھون کا جاسکتا ہے اسی پاکیزہ ولطیف روح ہے کہ جسے ان کی انفر ادمی واجتماعی زندگی کے مادی و معنومی تمام حالات و امور میں کی جاور سیا کتا ہے اسی پاکیزہ ولطیف روح ہے کہ جسے ان کی انفر ادمی واجتماعی زندگی کے مادی و معنومی تمام حالات و امور میں پھون کا جاسکتا ہے اسی پاکیزہ ولطیف روح ہے کہ جسے ان کی انفر ادمی واجتماعی زندگی کے مادی و معنومی تمام حالات و امور میں کی جاسکتا ہے اس سائت ہے اسی کے معاشر کے کو جلند ترین مقام و مرتبہ اور لوگوں کے درمیان اتحاد و یک جہتی کی نعمت سے مالا مال کر چا سکتا ہے رہا ہی ایسی عظیم نعمت ہے جو خداد ند عالم نے اپنے مسلمان بندوں کو عطافر مائی اور اسے ان کے درمیان دی وحدت و عزت کا ذریعہ بنا دیا چنا نچہ اس کے بنجہ میں آج اہل اسلام میں اپنے درمیان پائے جانے والے تمام تر اختلافات گر دہ بند یوں اور فرقہ پر ستیوں کے باوجود اور اس کے باوجود کہ دو مسلمان بھی سی این درمیان پائے جانے دو لے تمام تر اختلافات حوالہ سے ان میں اتحاد پایا جا تا ہے ہم خدا کی اسی عظیم نیمت پر اس کا شکر ادا کرتے ہیں اور ہر حال میں اس کی نعتوں کے شاکر

i .

| <u></u> | ٢     |   | تغير إلميز ان جلد ا |  |
|---------|-------|---|---------------------|--|
|         | · • • |   |                     |  |
|         |       |   |                     |  |
|         | :     | * |                     |  |
|         |       |   |                     |  |
|         |       |   |                     |  |
|         |       |   |                     |  |

.

÷,

Presented by www.ziaraat.com

ì

آيت ۱۵۲

2.1

O پس تم مجھ یاد کرو تا کہ میں تمہیں یاد کروں اور میراشکر ادا کرؤ میری نعتوں کا کفران

فَاذْكُرُونِيَآذُكُمْ كُمُوَاشُكُرُوْالِيُوَلاتُكُفُرُوْنِ

تفييرالميز انجلد ا

Ò

ندكرو\_

(101)

تفسير وبيان

خدادند عالم نے حضرت پیغیر اسلام ادر مسلمانوں کواپنی خاص عنایت سے بہرہ در کرتے ہوئے آنحضرت کو جو کہ خودائہی مسلمانوں میں سے بتھےان کی طرف نبی بنا کر بھیجااور بیا یک ایسی عظیم نعمت ہے جس کا انداز ہوشار بیس ہوسکتا اور ہیکئی دیگر نعمتوں کا سبب بنی، اس نعمت کا عطا کرنا خدا کا اپنے بندوں کو یا در کھنے سے عبارت ہے کیونکہ خداوند عالم نے اپنے بندول کوسید مصراستہ کی ہدایت ورہنمائی کرنے اورانہیں کمالات کی بلندیوں تک پنچانے کی بابت بھی فراموش نہیں کیا چنا نچہ حصرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کومبعوث بہ رسالت فرمانا اور پھراس پر مزید میہ کہا پنے گھرکواہل اسلام کے لئے قبلہ قراردینا جوکهان کی عظمت بندگ کمال دین کیتا پر تن اوردینی دمعاشرتی فضیلت کا سبخکام کا سبب وذریعہ ہے میرسب کچھ اس امر کی دلیل ہے کہ خدانے ہمیشہ اپنے بندوں کو یا در کھاہے ، لہٰذاز پر نظر آیت (۱۵۲) میں خدانے مذکورہ دونعتوں (بعثت نبوی لیحنی آ محضرت کونبی بنا کربھیجنا اور کعبہ کوقبلہ قرار دینا) کے بعد اہل اسلام کواپناذ کر اور اپنی نعمتوں کاشکر اداکرنے کی د عوت دی تا که وہ بھی انہیں یا در کھے اور ان کی طرف سے بندگی واطاعت کے منتجہ میں ان پر اپنی تعتقیں فراوان کر دے اور جب وہ اس کی نعتوں کا کفران نہ کریں بلکہ ان پر اس کے شکر گزار ہوں تو آنہیں مزید عتیں عطافر مائے' اس سلسلے میں یوں ارشاد موا\_ سوره ، کیف، آیت ۲۴: ° وَاذْ كُمْ مَّبَّكَ إِذَانَسِبْتَ وَقُلْ عَلَى اَنُ يَّهْدِيَنِ مَ بِيُ لِاَ قُرَبَ مِنْ لهٰ ذَا مَشَكَا'' (ادریا دکراپنے پروردگا رکوجب تو بھول جائے اور کہہ کہ منقریب میرا پروردگار مجھےاس سے بہتر ہدایت کرے \_(6 سوره ءابراتهم، آیت ۷: O" لَبِنْ شَكَرْتُمُ لَازِيْ رَنْكُمُ (اگرتم شکراداکرو تومیں تہہیں زیادہ عطا کردگا)۔ یا در ہے کہ بیدودنوں آیتیں (سورہ ء کہف، ۳۴ ،سورہ ءابراہیم، ۷) سورہ بقرہ میں مذکور '' آیت قبلہ'' سے پہلے نازل ہوئیں۔

ايك قابل توجه نكته:

اس مقام پر بینکنہ قابل توجہ ہے کہ لفظ<sup>ن</sup> ذکر' دوچیز وں کے مقابل میں استعال ہوتا ہے :ایک غفلت' دوسری نسیان' ملاحظہ ہو۔

غفلت کے حوالہ سے ذکر کی مثال: سورہ مرکبف، آیت ۲۸: O'' وَلَا تُطْعُمَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْنِ نَا''۔ (اس محص کی اطاعت نہ کرجس کے دل کوہم نے اپنی یا دسے غافل کردیا ہے)۔ اس آیت میں'' ذکر'' بمقابلہ '' غفلت'' استعال کیا گیا ہے۔ ''غفلت'' سے مرادا پے علم وآگا ہی سے نا آگا ہی ہے یعنی اپنے''کو'' نہ جاننا'' غفلت کہلا تا ہے جبکہ اس کے برعکس'' ذکر'' ہے جس سے مراد' جانے''کو'' جاننا''

نسان کے حوالہ سے ذکر کی مثال: سوره ءکهف، آیت ۲۴: 0' وَاذْكُرْتَمَ بَتَّكَ إِذَانَسِيْتَ ' (ادر جب بھول جاؤتوا پنے رب کویاد کرد)۔

رار رو بیب و رو ای بور ای بور ای در ای بور ای در ای بور ای در ای بور ای در ای بور ای بود ای بور بور که بور ای بور بور ای بور بور ای بور ای بور ای بور بور ا

کہ اس کا استعال اس کے آثار کے حوالہ سے ہوتا ہے۔ بنابرایں لفظ ' ذکر' کا استعال زبان سے کئے جانے دالے ذکر کے لیے بھی اسی باب سے ہے یعنی اثر ونتیجہ کے حوالہ سے ہے نہ کہ خود اس کے اپنے وجود کے حوالہ سے کیونکہ زبان سے کیا جانے والاذكر در حقيقت قلبى ذكركة ثاريس س ب جيسا كدوج ذيل آيت مباركه مي ارشاداللى ب: سوره ، کېف ، آيت ۸۳: ° تُلُسَآتُلُوْاعَلَيْكُمْقِنْهُ ذِكْرًا `` ( کہدیجئے کہ میں بخفریب تمہارے سامنےخدا کی طرف سے''ذکر'' کی تلادت کروں گا)۔ قرآن مجید میں اس طرح کی کٹی مثالیں موجود ہیں کمیکن اگر بیفرض بھی کرلیا جائے کہ زبان سے کیا جانے والا ذکر بھی حقیقی معنی میں '' ذکر سے نہ کہ اس کے آثار میں سے ہے تب بھی اس سے زیادہ کچھ نہیں کہا جا سکتا کہ زبانی ذکر حقیقی ذکر کے مراتب میں سے ایک ہے (اس کی ایک قشم ہے) کیونکہ عام طور پر''ذکر'' کا استعال اس کے لئے ہوتا ہے' بهرحال "ذكر" كمن مخلف مراتب كاحام ب جيسا كدورج ذيل آيات مباركد ي ظاهر ب: سوره درعد، آیت ۲۸: ° ٱلابِذِكْراللهِ تَطْمَيِنُ الْقُلُوبُ ( ما درکھو، اللَّد کے ذکر سے دل مطمئن ہوتے ہیں )۔ سوره ءاعراف، آیت ۳۰: ° وَاذْكُرْ مَابَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَمُّ عَاوَّخِيفَةً وَدُوْنَ الْجَهْرِمِنَ الْقَوْلِ · . (این پروردگارکویادکراین دل میں عاجزی کے ساتھ اور خوف کے ساتھ اور آ ستہ بول کر) سوره ء بقره ، آيت • • ۲: ° فَاذْ كُرُواالله كَنِ كُم كُمُ إِبَاء كُم أَوْ أَشَتَاذٍ كُمَا ' (پس خداکو یادکرواس طرح سے جیسے تم اپنے آباءکو یادکرتے ہویا اس سے بھی زیادہ) اس آیت میں '' اَشَدَّ ذِ کُراً'' کے الفاظ سے ذکر کے لئے شدت کی نسبت بیان کی گئی ہے حالا نکہ یہ بات واضح ہے کہ زبانی ذکر میں شدت وضعف کی نسبت ہی نہیں یائی جاتی یہ توقلبی وباطنی ذکر کی کیفیتیں ہیں لہٰذا سہ ثابت ہوا کہ یہاں «قلبی ذکر''مقصود ہے۔ سوره، کېف، آيت ۲۴: O''وَاذْ كُمْ ثَمَابَكَ إِذَانَسِيْتَ وَقُلْ عَلَىي إَنْ يَتْهُدِيَنِ مَ قِيلًا قُرَبَ مِنْ لْحَدًا مَشَكًا'' (اور یادکراپنے رب کوجب تو بھول جائے 'اور کہو کہ منقریب میرارب مجھےاس سے بہتر ہدایت کر ےگا)۔ اس آیت کے آخری الفاظ (وَقُلْ عَلَمى أَنْ يَتَهْدِينِ ......) سے معلوم ہوتا ہے کہ جس چیز کی امید دلائی گئ

تفسيرالميز انجلد ا

ہے وہ موجودہ مقام ومرتبت (ذکر) سے بلندواعلیٰ ہے 'گویا آیت کا معنی یہ ہے کہ جب تو ذکرِ خدا کے مراتب میں سے ایک مرتبہ تنزل کر یے نیچے کوآ بے اور نیچلے مرتبہ تک پہنچے کہ وہی ''نسیان'' کا مرتبہ ہے (لیعنی ذکرِ خدا کے بلندوعالی مقام ومرتبہ سے تنزل کرنا ہی ''نسیان'' ہے) لہٰذااپنے رب کو یا دکر' اس کا ذکر کر' اوراس کے ذکر کے ذریعے اپنے پر وردگار کے قرب اور اس کے نز دیک اعلیٰ مقام د منزلت کے صول کی امیدر کھ

( يہاں نسيان كے حوالد سے بيدا مرقابل ذكر ہے كە اولاً بيآيت مباركه ديگر آيات كى طرح عوى ضابط كو بيان كرتى ہے كہ جس ميں آنخصرت مسين تمام افرادامت شامل ہيں اور ثانياً يہ كہ عومى قانون كے بيان سے ہرگز يذمين سمجھا جاسكما ك اسے كى چيز كے وقوع پذير ہونے كى بناء پر قرار ديا گيا ہے بلكه مكن صورت اور مفر وضد حالت كى بناء پر بھى ايسا ہوتا ہے چنا نچه اكثر احكام وقوانين اى طرح ہيں اور ثالثاً يہ كہ اس طرح كے موار د ميں ضرورى نيش ہوتا كہ يناء پر بھى ايسا ہوتا ہے چنا نچه كہ اكثر احكام وقوانين اى طرح ہيں اور ثالثاً يہ كہ اس طرح كے موار د ميں ضرورى نيش ہوتا كہ يناء پر بھى ايسا ہوتا ہے چنا نچه كہ اكثر احكام وقوانين اى طرح ہيں اور ثالثاً يہ كہ اس طرح کے موار د ميں ضرورى نيش ہوتا كہ ينا ورم اور دونوں ، ايك ہو جيسا كہ اكثر احكام وقوانين اى طرح ہيں اور ثالثاً يہ كہ اس طرح ہو جبكہ اس سے مرادا فر ادامت ہيں م كہ اكثر آيات ميں ظاہرى خطاب حضرت پنج مبر اسلام ہے ہے جبكہ اس سے مرادا فر ادامت ہيں م اس آيت سے اس امركا ثبوت ملتا ہے كہ 'قلبى ذكر' بھى مرا تب ومدارج ركھتا ہے۔ اس طرح ' ذكر' كے بارے ميں يقول بھى درست قرار پائے گا كہ 'ذكر' سے مراددل ميں حقيقت كا جلوہ گر ہوتا ہے' كيونكہ ' حضور' اور جلوہ گر ہونا مختلف

ایک اہم نکتہ زیر بحث آیت مبارکہ کی ابتداء میں ارشاد ہوا ہے ''فاذ کرونی'' (تم جمھے یا دکرو) یوفنل امر ہے اور اس کے ساتھ پیکلم کی یاءلگانی گئی ہے۔ اس میں ہیتھم دیا گیا ہے کہ''تم جمھے یاد کرؤ'! اس کی دوصورتیں ہو سکتی ہیں: (۱) یہ جملہ'' بیچھے یاد کرؤ' مجازی طور پر کہا گیا ہے کیونکہ ''دل میں خدا کوجلوہ گر کرنا''عملی حقیقت نہیں رکھتا لہٰذا اس سے مراد ہیہ ہے کہ'' میری نعتوں کو یاد کرؤ' ۔

(۲) یدالفاظ مجازی طور پر نہیں کہے گئے بلکہ عقیق معنے میں ذکر کئے گئے ہیں تو آیت سے میڈابت ہوگا کہ انسان کاعلم ال ''علم' سے مختلف ہے جس کی تعریف ہم ان الفاظ میں کرتے ہیں ''کسی چیز کی صورت کا لوح ذہن پر شبت ہوتا اور اس کے مفہوم سے آگا، یعنی جب ہم کسی کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ فلال چیز کا عالم ہے تو اس سے مراد میہ ہوتا ہے کہ اس چیز کی صورت اور اس کا مفہوم اس کی لوح ذہن پر شبت ہو چکا ہے علم کی مدتحر ہف اس بات کی نشا ند ہی کرتی ہے کہ جس چیز کی صورت دور اس کا مفہوم اس کی لوح ذہن پر شبت ہو چکا ہے علم کی مدتحر ہف اس بات کی نشا ند ہی کرتی ہے کہ جس چیز کی صورت دور اس کا مفہوم اس کی لوح ذہن پر شبت ہو چکا ہے علم کی مدتحر ہوں اس بات کی نشا ند ہی کرتی ہے کہ دیا گیا ہے اور اس کی تو صورت در اس کا معرف میں معنی ہو جائے کہ بات ہوتی ہے اس بات کی نشا ند ہی کرتی ہے کہ دیا گیا ہے اور اس کی تو صیف ایک ' معلوم' ' (جس کا علم حاصل ہوا ہے ) کے طور پر ہوتی ہے۔ یعنی اس عالم نے اس چیز کو دیا گیا ہے اور اس کی تو صیف ایک ' معلوم'' (جس کا علم حاصل ہوا ہے ) کے طور پر ہوتی ہے۔ یعنی اس عالم نے اس چیز کو اینے دائرہ ذہن میں محدود کرد یا ہے لہٰ ال اب وہ چیز اس محض (عالم ) کی '' معلوم'' کہلاتی ہے اور جہاں تک خدا کا تعالم ہے تو دہ

تفسيرالميز انجلد ا

اظہار کی کیفیتوں اورصورتوں سے مادراء ہے کوئی اس کی توصیف نہیں کر سکتا جیسا کہ اس نے خود ہی ارشاد فر ما یا ہے۔ سوره ءصافات، آیت ۲۰۱: 0 سُبُحْنَاللهِ عَمَّايَصِفُوْنَ أَلاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِينَ (پاک دمنزہ بے خدااس توصیف سے جو عام لوگ کرتے ہیں سوائے اللد کے خلص بندوں کے)۔ سوره ءطه، آیت + ۱۱: 0" وَلا يُجِيْظُونَ بِهِعِلْمًا "-(اوروہ ازروئے علم اس کاادراک نہیں کر سکتے ) مذکورہ بالا دونوں آیتوں کی تغییر کے مقامات میں مزید وضاحت پیش کی جائے گی۔ انشاءاللہ تعالی۔

روايات پرايك نظر

'' ذکر'' کی فضیلت کے بیان میں فریقین (شیعہ وسن ) کی روایات کٹر ت کے ساتھ موجود ہیں اور مختلف اسنا د کے ساتھم دی ہے کہ 'خداکاذکر ہرجال میں اچھا ہے''۔

ذكر خدااوراس كامتصد كتاب "عدة الداع" على ايك روايت ذكركائى بكد مفرت يغير اسلام صلى الله عليه وآلدوسلم فال اصحاب سيخاطب بوكرفر مايا: (ارتعوافى دياض المحنة) بهت كرافات على تحومو تجرواوران سيلطف اندوز بود اصحاب فيرض كي يارسول الله المين المحنة يعنى باغ بهشت سيمرادكيا ب؟ اصحاب فيرض كي يارسول الله المين المحنوبي بيشت سيمرادكيا ب؟ ترب فيرض كي يارسول الله الذكر ، اغلوا و روحوا واذكروا ومن كان يحب ان يعلم منزلته عند الله فلينظر كيف منزلة الله عنداة ، فإن الله تعالى ينزل العبد حيث انزل العبد الله من نفسه ، واعلموا ان خير اعمالكم عند مليكم وازكاها وارفعها فى در جاتكم وخير ما طلعت عليه الشهس ذكر الله تعالى فائه اخبر عن نفسه فقال: ان جليس من ذكر في ، وقال تعالى : فاذكر وفي اذكر كم بنعيتي ، اذكروني بالطاعة والعبادة

تفسيراكميز انجلد ا

اذ کر کم بالنعم والاحسان والراحة والرضوان، ( "ان مراد مجال ذکر بی (جہاں خدا کاذکر ہوتا ہو) سی وشام ان مجال میں جاد اور "ذکر" کر وجوش ہے جانتا چاہتا ہو کہ اس کا مقام ومر تبغدا کے نزد یک کیا ہے تو اسے چاہیے وہ یہ دیکھے کہ اس کے دل میں خدا کی محبت وعظمت کتن ہے؟ کیونکہ خداوند عالم ای مقام ومنزلت کے مطابق اپنے بندے کے ساتھ سلوک کرتا ہے جو مقام ومر تبداور عظمت و منزلت بندے کے دل میں خدا کی بابت ہوتی ہے یا در کھوکہ تمہارے مالک (خدا) کے نزد یک تمال میں ساد والر علی محبت وعظمت مزلت بندے کے دل میں خدا کی بابت ہوتی ہے یا در کھوکہ تمہارے مالک (خدا) کے نزد یک تم ہمارے اعمال میں سے سب پر تی ہے (پور کی کا نزات) خداد ند عالم کاذ کر ہے اور اس نے خود ہی اپنے بارے میں ارشاد فرمایا ہے کہ میں ہوتی کا ہم نشین ہوں جو میراذ کر کر اور اس نے فرمایا " نظر نڈ کُوٹونی آ اُذْکُن کُمْ " تم میرا ذکر کر وہ بچھے یا در کھو رکھوں تم بچھے میری اطاعت وفر مانی دوری اور اس نے فرد دی یا درکرو تا ہے کہ میں ہوتی مول کر کے اس کر خدی کا ہم رکھوں تم بچھے میری اطاعت وفر مایا " نظر نڈ کُوٹونی آ اُذْکُن کُمْ " تم میرا ذکر کر وہ بچھے یا دسان کر کا اس کر کر اور کر کے اور اس کے فرد کی اس دارت کو میں ہوتی کی ہوتی کا ہم رکھوں تم بچھے میری اطاعت وفر مایا " نظر دی ہوا دی کو دریا یا در دور کر کر کر کر دیک کی ہوتی ہو اس کر کر کر اور کر کے اور اس کے فرد کر کر کر میں ای خانہ کر کر کر کر کر دور کا کر کر اس دارت کر کر کر کا ہم کر میں ہوں ہو کر اور کر کر کے اور اس نے فرد کیا گر کر کہ تھیں ایک کر کر دو میں میں بی کر میں میں بی درکھو ان کہ میں تم کر ک

ذ کر الہی کا بلند مقام و مرتبہ کتاب ''الحاس'' (البرقی)اور ''الدعوات' (راوندیؓ) میں مذکور ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا۔ خداوند عالم کا ارشاد ہے : (من شغل بن کری عن مسڈلتی اعطیہ افضل ما اعطی من سالنی) جو محص میرے ذکر میں اس طرح سرگرم ہو کہ جھ سے اپنی حاجتیں بھی طلب نہ کرتو میں اسے اس سے بھی بہتر عطا کردوں گاجو میں حاجات طلب کرنے والے کوعطا کرتا ہوں۔

سب سے اہم فریضہ ، بندگی کتاب معانی الاخبار ٹی حسین بزاز سے مروی ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے مجھ سے ارشاد فرمایا: کیا میں تجھے ایسا فریضہ بتاؤں جو خدانے سب سے زیادہ اہمیت کے ساتھ اپنی تلوق پر عائد کیا ہے؟ میں نے عرض کی۔ بتی ہاں ارشاد فرما ہے۔ امامؓ نے ارشاد فرمایا: سب سے پہلا کا ما پتی بابت لوگوں کے ساتھ انسان سے پتی آنا ہے (پا پتی طرف سے لوگوں کو انصاف دینا) یعنی ان کے ساتھ اس طرح سلوک کرنا جس طرح اپنے بارے میں ان سے سلوک کی توقع کرتے ہو دوسرا کا ما ہے مؤمن بھائی کے ساتھ اس طرح سلوک کرنا جس طرح اپنے بارے میں ان سے خدا کے ذکر سے میری مراد بیٹیں ہے کہ یو کمات ور دزبان کتے جائیں سب ان لدہ و الحمد ملدہ ولا اللہ الا الله و الله اکبر ، اگر چہ سی کمات بھی ذکر خدا کا مصداق ہیں کیکن میری مراد سے ہے کہ ہر مقام پر خدا کا ذکر کرنا ' البتہ الله اکبر ، اگر چہ سی کمات بھی ذکر خدا کا مصداق ہیں کی کی ماتھ ان کے ایک اور سے اس کی میں ان کے خلا کاس کی نافر مانی سے اجتناب کیا جائے۔ مذکورہ بالا روایت میں جس مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے وہ کئی دیگر اسناد سے حضرت پیغبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ دسلم اور اہل بیت علیہم السلام کی روایات میں بھی مذکور ہے اور بعض روایات میں اسے یوں بیان کیا گیا ہے کہ سے عم اس آیت کے مطابق ہے۔''الَّنِ بْنَ اتَّفَقُوْا اِذَا مَسَّهُمْ طَلِفٌ مِّنَ الشَّيْطِنِ تَکَ کَنَّ وُافَاذَاهُمْ شَّبْصِہُ وُنَ '' (جب ان پر شیطانی گروہ غلبہ کرتا ہے تو وہ خدا کویا دکرتے ہیں بھروہ بینا وبا بصیرت ہوجاتے ہیں )۔

حقيق اوليائ اللى كاوصاف كتاب عدة الداعى "عن مذكور محضرت پنجبر اسلام صلى التعليدة لدوسم في ارشاد قرمايا: (اذا علمت ان الغالب على عبدى الاشتغال بى ،نقلت شهوته فى مسئلتى و مناجاتى، فاذا كان عبدى كذلك، واراد ان يسهو حلت بينه و بين ان يسهو، اولئك الإبطال حقاً ، اولئك الذين اذا اردت ان اهلك اهل الارض عقوبة زويتها عنهم من اجل اولئك الإبطال)

خدادند عالم نے ارشاد فرمایا ہے جب میرا کوئی بندہ اکثر میری یا دیمں رہتا ہوتو میں اس کی شہوانی قو توں کو بھی دعاو مناجات کی جانب پھیر دیتا ہوں ادر جب میرا بندہ اس وصف کا حامل ہوجائے تو پھر میں اس کے سہو کی راہ میں آ ڑے آ جا تا ہوں جس کے نتیجہ میں وہ سہونہیں کر پا تا ایسے افراد ہی میر ے حقیقی اولیاءاور چاہتے والے ہیں اور یہی حقیقی منتے میں بہا دروعظیم المرتبت ہیں اور یہی وہ بابر کت شخصیات ہیں جن کی وجہ سے میں اہل زمین کو بخت عماب وعذاب سے بچالیتا ہوں۔

ذ کرخدا کا خدائی صلہ کتاب''الحاس''(البرق) میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپؓ نے فرمایا کہ: خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے؟

(يابن آدمراذ كرنى فى نفسك اذ كرك فى نفسى، يابن آدمراذ كرنى فى خلاء اذ كرك فى خلاء،اذ كرنى فى ملاءاذ كرك فى ملاء خير من ملائك،)

اے ابن آ دم! تو جھے اپنے دل میں یاد کرتا کہ میں تجھے اپنے تئیں یاد کروں اے ابن آ دم! تو جھے اپنی ظوت میں یاد کرتا کہ میں تجھے خلوت میں یاد کروں اے ابن آ دم! تو جھے جلوت میں لوگوں کے سامنے یاد کرتا کہ میں تجھے اپن ان افراد کے سامنے یاد کروں جو تیر لوگوں (بنی آ دم) سے بہتر ہیں ادر فرمایا: جو بندہ عام لوگوں میں اللہ کو یاد کرتے و خدا فرشتوں کی پاکیزہ مخطل میں اس کاذ کر کرتا ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا

اس روایت میں مذکور مطلب فریقین شیعہ دسی کی کتب میں متعددا سناد کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

چار چیز می اور چار چیز می تفسیر ''در منشور'' میں مذکور ہے کہ طبرانی' این مردو یہ اور بیقی فی شعب الا یمان میں این مسعود سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا، حضرت پنج براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر مایا ہے : جس شخص کو چارچیز میں عطا کی جا عیں اسے چارد دسری چیز می بھی عطا کی جا میں گی اور اس کی دضاحت کتاب اللی قرآن مجید میں اس طرح ہوئی ہے : (1) جس شخص کو خدا کے ذکر کی توفیق دی جائے اسے یہ فعمت عطا ہو گی کہ خدا اسے یا دکر ہے گا چنا نچہ ارشا دہوا : '' فَاذْ کُرُوْنِنَ آذْ کُنْ کُمْ ' ( تم مجھے یا دکر و تا کہ میں تہیں یا دکر و ل) ۔ (1) جس شخص کو خدا کے ذکر کی توفیق دی جائے اسے یہ فعمت عطا ہو گی کہ خدا اسے یا دکر ہے گا چنا نچہ ارشا دہوا : '' فَاذْ کُرُوْنِنَ آذْ کُنْ کُمْ ' ( تم مجھے یا دکر و تا کہ میں تہیں یا دکر و ل) ۔ (1) جس شخص کو خدا کے تو فیق حاصل ہو اسے دعا کہ میں تہیں ہونے کی نعمت بھی عطا کی جائے گی چنا نچہ ارشا دہوا : '' اُدْ عُوْنِنَ آ مُنْ کُمْ ' ( آتم مجھے یا دکر و تا کہ میں تہیں یا دکر و ل) ۔ (۲) جے دعا کی تو فیق حاصل ہو اسے دعا کہ میں تھاری دعا کو متی ہو نے کی نعمت موا کی جائے گی چنا نچہ ارشا دہوا : '' اُدْ عُوْنِنَ آ مُنْ کُمْ ' ( آتم میں اصل ہو اسے دعا کہ میں تم اری داخل دیں کہ میں عطا کی جائے گی چنا نچہ ارشا دہوا : '' اُدْ عُوْنِنَ آ مُنْ تَذَعْتُ مُنْ ( آگر تم میر اشکر ادا کر دو تا کہ میں تم یہ عطا کر و کی چنا تھی ارشا دہوا '' کین تک تھی میں ایں دیں تک میں میں تو از اجل کی کی جائے ارشا دہوا '' اُن گون تُو نین کَنْکُمْ '' ( آگر تم میر اشکر ادا کر دو تا میں تم ہوں میں اضا دی کی نو تا تو ہوا '' اُن کُوْ تُوْ نُنْ کُوْنَ آ مُنْ زَیْں نَکْمُ ' ( آگر تم میر اشکر ادا کر دو تا میں تمیں میں میں میں میں میں کر دو گر نو نین کی تکھی ہوں کر دیں ایں دو ہو تا تو ہوں کا کر دو گر تا ہوا '' کان حَفْقُ مُنْ ان کُوْ مُنْ کُوْ مُنْ مُنْ کُمْ ' اِنْ مُنْ مُنْ کُو مُنْ حُمْن کر کی کر دو اور او این کا دو من میں دو دو اور ' کی کو مُن خوا کر دو دو اور کی کہ میں میں دو دو دو دو کر کے مور طل مغفر ت کر نے کان حَفْقُ کُوْنُ حَفْقُ مُنْ اُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ کُوْنُ مُنْ مُنْ مُنْ مُوْنُ کُوْنُ مُنْمُ

ذكرواطاعت الإى تفير "درمنشور"، بى يس بك سعيد بن منصور ابن منذراور يبقى ف"شعب الايمان" يل خالدا بن ابى عران سروايت كى ب ال فكها كد هنرت يغير اسلام صلى الدعليدوآلدوسلم فارشاد فرماياب: من اطاع الله فقل ذكر الله وان قلت صلوته وصيامه وتلاوته) عصى الله فقل نسى الله وان كثرت صلواته وصيامه وتلاوته) " جوُفُض خدا كا اطاعت كرار بوونى خدا كاذكركر في والا بخواه ال كى نمازين روز اور تلاوت من كيول نه بوادر جوُفُض خدا كا قرمانى كا مرتكب بو كويا ال في خدا كو بعلاد يا بخواه ال كى نمازين روز الاوت قرآن زياده بى كيول نه بود.

تشريح وتوضيح:

ال حديث ش ال مطلب كى طرف اشاره كيا كما ي كد معصيت ونا فرمانى كارتكاب غفلت ونسيان ( فدا سے غافل ہوجانے اور اسے بحول جانے ) كى وجد سے ہوتا ہے كيونكہ بو محضيت ونا فرمانى كى حقيقت سے آگاة ہوا ور بيجان لے كداس ك آثار ودائى كما يود و ہرگز ال كا مرتك بيل ہو سكا يہ ان تك كہ جو خص خدا كى نافر مانى كارتكاب كرر با ہوا ور اس حال ميں اسے خدا كى يا دولانى جائے مگر وہ نذو ال كى پرواہ كر اور نه يى مقام پر وردگاركو درخو اعتناء قرار دے ايسا محض سركش وجابل اور خدا كى عليم ذات ال كى كبر يا كى اور ال كى وتيج قدرت واقتدار سے ناآگا ہوا ہو جائي سلم محض سركش وجابل اور خدا كى عليم ذات ال كى كبر يا كى اور ال كى وتيج قدرت واقتدار سے ناآگا ہوتا ہو تي المسلم ميں ايك روايت بھى موجود ہے جسے تغير 'دو منشور' ميں ايو ہند دارى كے والد سے بھى ذكر كيا گيا ہے كہ حضرت پنديرا سلام ميں ايك روايت بھى موجود ہے جسے تغير 'دو منشور' ميں ايو ہند دارى كے والد سے بھى ذكر كيا گيا ہے كہ حضرت پنديرا سلام ميں ايك روايت بھى موجود ہے جسے تغير 'دو منشور' ميں ايو ہند دارى كے والد سے بھى ذكر كيا گيا ہے كہ حضرت پنديرا سلام الته عليدو آلدو كلم نے ارشاد فر مايا: خداوند عالم ارشاد فرما تا ہے: ( اذكر و فى بطاعتى اذكر كھ ، معضورتى و صن ذكر نى و هو مطبع فحق على ان اذكر كا محضورتى و من ذكر نى و هو عاص فحق على ان اذكر كا ، مقت ) الت مير بندو ! تم بحصيرى اطاعت دفر ما نبر دارى كند راي يو يا درو تاكر بي تي ميرا سالم ملى منفر تى در اين و من ذكر نى و هو عاص فحق على ان اذكر كا ، مقت ) معضورت و مين ذكر دن و هو عاص فحق على ان اذكر كا ، مقت ) الے مير بندو ! تم بحصيرى اطاعت دفر ما نبر دارى كر ذلك يو مير احن كي شرو تا ہے ہي تعليم ان اذكر كا مندور و مين ذكر دن و هو عاص فحق على ان اذكر كا ، مقت ) معفرت و بخش كے مادور اور خوض اطاعت گر دارى كر محق يا دكر و تاكر تن مين خلارت و مغفرت و مين اي در دون و مع و در معن ميں جو ان مي دارى كر دو مير احق بن اي مي طرف سے منفرت و م معنورت و بخش كى مات ہو يا دكر وں اور جو خص محصيت كار بن كر يا دكر سے وہ مير احق بن جا ہے ہي و من دخر ہو مي مندو ميں و مندا كى دو مي دو مي دو مندو مي دو مين دو مي دو مندو مي مندو اي مي دو مي دو مين دو مي دو مي دو مين دو مي دو مي دو مين دو مي دو دو مي دو مي دو مي دو مي دو مي

آیت مبارکہ(وَاذْ کُرُسَّ بَّكَ اِذَانَسِیْتَ) اور دیگرروایات شریفہ میں''نسیان''سے تعبیر کیا گیا ہے' کیونکہ اس صورت میں ''ذکر'' کے آثاراس پر مرتب نہیں ہوتے' تا ہم اس موضوع کی بابت دیگر مطالب عنقریب بیان کئے جائیں گے۔ انشاءاللہ تعالی-

تفسيراكميز انجلد ا

## 1025105011

و لا تَقُوْلُوْا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ آمُوَاتٌ لمَن أَحْيَاءٌ وَ لَكِن لاً تَشْعُرُوْنَ@

٥ وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَى مِتْنَ مِتْنَ مُوَالْحُوف وَالْجُوعِ وَلَقَصِحْنَ لاَ مُوَالْ وَالْأَنْفُسِ وَالشَّهَاتِ وَبَشِّرِ الصَّبِرِينَ ٥

الَّنِ يُنَ إِذَا اَصَابَتْهُمُ مُّصِيْبَةٌ تَعَالُوْا إِنَّا لِيْهِوَ إِنَّا إِلَيْهِ لَمَعُوْنَ ٥

٥ أولَيْكَعَلَيْهِمْ صَلَوْتٌ مِّنْ تَبْهِمْ وَمَحْمَةٌ وَأُولَيْكَهُمُ الْمُهْتَدُوْنَ @

تفسيراكميز انجلد ا

ترجمه

29M

<sup>(10)</sup> <sup>(1)</sup> - وہ لوگو جو ایمان لائے ہو! مبر اور نماز کے ذریعے مدد طلب کرو یقینا خدا مبر کرنے (۱۵۳)
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup>
 <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(10)</sup> <sup>(</sup>

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

اور جہاں تک سی ایک شخص پر آنے والی مصیبت کا تعلق ہوا گر چہ متاثر ہ فرد کے لئے اس کا بر داشت کرنا نہا یت دشوار ہوتا ہے اور وہ اس کے لئے سخت تا گوار ہوتی ہے لیکن وہ اس مصیبت و بلا کی مانند ہیبت تاک و وحشت انگیز نہیں ہوتی جو ایک فرد کی بجائے معاشر سے بحث ما افراد پر آتی ہے کیونکہ جب سی ایک شخص پر کوئی مصیبت آتی ہوتو وہ اپنی قوت عقل و تدبیر اور اپنی مصبوط ارادہ و ثبات وعز م میں دیگر افر اد کا تعاون حاصل کرتا ہے جبکہ تمام افراد پر آنے والی مصیبت میں ایک شخص مکن نہیں ہوتا کیونکہ وہ ہر فرد کی سوچ اور قوت قکر و تدبیر پر چھا جاتی ہے جس کر تو کی مصیبت آتی ہے تو وہ اپنی قوت عقل و میں نہیں ہوتا کیونکہ وہ ہر فرد کی سوچ اور قوت قکر و تدبیر پر چھا جاتی ہے جس کے نتیجہ میں تمام قو تیں بے اثر ہو جاتی ہیں اور پل آخر معاشر سے کا نظام زندگی درہم ہوجا تا ہے ہر طرف خوف ہی خوف پھیل جا تا ہے، وحشت کا احساس بڑ ھو جاتا ہے پل آخر معاشر سے کا نظام زندگی درہم ہوجا تا ہے ہر طرف خوف ہی خوف پھیل جا تا ہے، وحشت کا احساس بڑ ھو جاتا ہے اور پھرعقل دشعور کام کر تا چھوڑ دیتے ہیں ،عزم و دثبات کی تو تیں ناکارہ ہو جاتی ہیں لپر اور سے میں تھیں بی وال

بحث آیات بھی اسی (تمام افراد پر آنے والی) مصیبت کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔ اس کے علاوہ بیام بھی واضح ہے کہ زیر بحث آیات جس عمومی (تمام افراد پر آنے والی) مصیبت کو بیان کرتی ہیں اس سے مراد ہر طرح کی عمومی مصیبت مثلاً وباء وقحط وغیرہ نہیں بلکہ اس سے مراد دہ مصیبت اور تمام افراد کے دل ود ماغ پر اثر كرف والا تخت ما كوارام ب جسما يمان لاف والول فخود بى اب لئ يسدوا ختياركياب كيونكه انهول في دين توحيدكو اختیار کیا اوردعوت متن پرلبیک کہا جس نے نتیجہ میں اہل دنیا بالخصوص ان کی اپنی توم دقبیلہ کے افرادان کے مخالف ہو گئے اور اس مخالفت کا اصل مقصدات کے سوال کچھنیں تھا کہ خدا کے نورکو بچھادیا جائے ؓ عدل دانصاف کی آ دازکودیا دیا جائے اور دعوت حق کاراستہ روکا جائے چنانچہ ان شیطانی مقاصد کی بھیل کے لئے ان کے سامنے جنگ دقتال کے سواکوئی راستہ باتی نہ رہا کیونکدانہوں نے اس کے علاقہ ہر ممکن طریقہ اپنایا مگرنا کام ہوئے مثلاً ججت ودلیل قائم کرنا' فتنہ ونساد بریا کرنا' لوگوں میں وسوے اور شکوک وشبہات پھیلانا وغیرہ ان تمام حربوں میں ناکامی کے بعدان کے سامنے ایک ہی راستہ ہاقی رہ گیا یعنی جنگ جنگ کے علاوہ ان کے تمام وسائل بے اثر ثابت ہوئے کیونکہ ججت ودلیل سے تو پیٹیمر اسلام کے بیان کی تصدیق ہوتی تھی اور دسوسوں فتنوں ادر چالوں وحیلہ بازیوں سے خاطر خواہ نتیجہ حاصل نہیں ہوسکتا تھالہزا دشمنان دین کے سامنے اپنے شیطانی مقاصد یعنی حق کاراستہ روکنے اور دین الہی کے درخشاں نورکو بجھانے کے لئے جنگ وقبال کے سواکوئی چارۂ کار باقی نہ تھا' پیتو تھی اہل کفر کی حالت اور جہاں تک اہل دین کا تعلق ہےتوان کا معاملہ اس سے زیادہ دامنے تھاان کے سامنے بھی کلمہء توحید کی اُشاعت' وین حق کے پھیلاؤ'عدل کی تحمرانی اور باطل کی نیخ کنی کے لیتے جنگ دقمال کے سواکوئی چارۂ کار باقی نہ رہاتھا کیونکہ جب سے انسان نے اس عالم آب وخاک میں قدم رکھااسے بے دریے تجربات سے اس حقیقت کاعلم ہو گیا کہ حق تنب ہی اپناحقیقی اثر ظاہر کرسکتا ہے جب باطل کی جڑیں کٹ جائیں اور اس کا نام ونشان مٹ جائے اور سیسب پچھ طاقت کے عملی مظاہر بےادر قوت کے بھر بوراستعال کے بغیر ممکن نہیں۔

خلاصہ علام بیکہ ذیر بحث آیات میں اس عظیم امتحان کا تذکرہ خدا کی راہ میں قتل ہوجانے کے ضمن میں کیا گیا ہے اور اس مصیبت و آ زمائش کی توصیف ایسے امر کے ساتھ کی گئی ہے جس کے پیش نظر اس آ زمائش کے نا گوارِ خاطر ہونے یا ناپسندیدہ ہونے کا کوئی پہلو باقی نہیں رہتا اور وہ امرید ہے کہ اس طرح کی جنگ وقتال میں قتل ہونا موت و نابودی نہیں بلکہ زندگی میں ہی زندگی ہے اور پا کیزہ وسعادت مندزندگی!

بہر حال زیر نظر آیات شریفہ مؤمنین کوخدا کی راہ میں جنگ وقبال کی ترغیب دلاتی ہیں اور اس امریح آگاہ کرتی ہیں کہ مؤمنین بہت جلد ایک بڑی آ زمائش سے گز ریں گے اور اس آ زمائش میں اس وقت تک اعلیٰ ترین مراتب و مدارج کمال اپنے پروردگار کی طرف سے رحمت و برکت اور تن کی حقیقی ہدایت سے بہر کہ ورٹہیں ہوں گے جب تک کہ اس آ زمائش میں سبر سے کام نہ لیں اور اس کی تختیوں کو مطمئن دل کے ساتھ برداشت شار کی رو اس آ زمائش کی شدت و ختیوں کو مطمئن دل کے ساتھ برداشت شار کی ترغیب دلاتی ہوں ہے جب تک کہ اس آ زمائش ریم سے کام نہ لیں اور اس کی تختیوں کو مطمئن دل کے ساتھ برداشت شار کی رو اس آ زمائش کی شدت و تختیوں میں صبر و نماز کے

تفسيرالميز انجلد ا

ذر یع خدا کی مددونصرت کے طلبگار ہون صبر سے مراد جزع وفزع ' میں دیکارادرآ ہوفریا دکرنے سے اجتناب اور امر تدبیر کو مختل ودرہم و برہم ہونے سے حفوظ رکھنا (مختل وند برکا دائن نہ چھوڑ نا) ہے اور نماز سے مراد کھمل طور پر خدا کی طرف تو جدر کھنا اور ہرایک سے بے نیاز ہو کر صرف اس ایک سے وابستدر ہنا اور دل لگانا ہے جس کے ہاتھ میں سب پچھ ہے بے فنک سب کی سب طافت اللہ کے پاس ہے۔ ( اَنَّ الْفُوَّ قَالِيَّهِ جَعِيْدِيَّاً)۔

صبروصلوة كذريع استعانت ° يَآيَّهُاالَّن يْنَ إِمَنُوااسْتَعِيْنُوَابِالصَّبْرِوَالصَّلُوةِ أِنَّ اللَّهَ مَعَالَصْبِرِيْنَ اس آیت مبارکه می " صبر اور " صلوة " کا ذکر ہوا ہے اور اس سورہ بقرہ کی آیت ۳۵ (وَاسْتَعِيْسُوْا بِالصَّبْرِوَالصَّلُوةِ \* وَإِنَّهَالكَبِيرَةُ إِلَاعَلَى الْخُشِعِيْنَ ) كَنْسِر من مبراور مُازك بارے ميں بَض مطالب بيان كت جا چکے ہیں، مزید برآں بیکہ صبران عظیم و پاکیزہ صفات و کیفیات میں سے ایک ہے جن کی مدح وستائش قرآن مجید نے کی ہے اور بار باراس کے بارے میں علم دیا ہے یہاں تک کہ تقریب ستر (۵۰) مقامات میں صبر کا تذکر دکیا گیا ہے اور اس کی بابت جواوصاف بیان کئے گئے ہیں وہ نہایت عظیم بلند پایہ ہیں، اس سلسلہ کی بعض آ ایات ملاحظہ ہوں: سورہ ولقمان آیت کا: إِنَّ ذٰلِكَ مِنْ عَزْمِر الْأُمُوْرِ " (بیانتہائی پختہ دمضبوط امور میں ہے ہے) سورة فصلت، آيت ٣٥: دومَايُكَقْمهَا إِلَا الَّنِ يُنَصَبَرُوْا تَوَمَا يُكَقَّمها إِلَا ذُوُ حَظٍّ عَظِيْمٍ (اس نصیحت کوکوئی قبول نہیں کرے گا مگروہ لوگ جوصبر کریں اور اے کوئی قبول نہیں کرے گا مُرعظیم حصہ والا ' خوش قست) سوره ءزم، آیت ۱۰: " إِنَّمَايُوَ فَى الصّْبِرُوْنَ آَجْرَهُمُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (بے فنک صبر کرنے والول کو بغیر حساب کے بورا بورا اجرعطا کیا جائےگا) اور دصلوة ' (نماز) - کے بارے میں ریکہنا کافی ہے کہ وہ ان تمام عبادات سے زیادہ عظیم وافضل عبادت ہے جن کی ادائیگی کی جمر پورتا کید قرآن جید میں کی گئ ہے یہاں تک کہ نماز کے متعلق کہا گیا ہے:

سورہ عِمَلِوت، آیت ۲۵: " اِنَّ الصَّلُو قَانَتُهی عَنِ الْفَحْشَآءِ وَ الْمُنْكَرِ ( نماز ہر برائی اور غلط کام سے روکتی ہے ) نماز کی اہمیت اس قدرزیا دہ ہے کہ خداوند عالم نے اپنی مقدس کتاب میں جہاں بھی کسی اہم کام کا تھم دیا ہے وہاں سب سے پہلے نماز کا تذکرہ فرمایا ہے۔

ایک اہم تکتہ زیرنظر آیت مباد کہ ش صبر وصلو ہ کا تذکرہ ہوا ہے اور ہم نے بیان کیا ہے کہ نماز تما معبادات سے افضل و برتر ہے تواب سوال ہیہ ہے کہ جب نماز اتنی عظمت واہمیت کی حامل ہے تو خداوند عالم نے آیت کے ذیل میں نمازیوں کی بجائے صبر کرنے والوں کے ساتھ ہونے کاذکر کیوں کیا ہے ( اِنَّ اللَّٰہُ مَعَ الصَّّبِرِیْنَ ) -- خداصبر کرنے والوں کے ساتھ ہے ۔ جبکہ آیت ۳ میں نماز کی بابت یوں ارشاد فر مایا ۔ '' ڈاست میڈ و الصَّلو قل کی الگی بڑی الَّلَّ عَلَی الَّلَٰ سَنْمَاز یوں کی بجائے صبر مراور نماز کے ذریع مد طلب کرو کہ نماز بہت گراں ہے مگر ان لوگوں پر نہیں جو خشوع کرتے ہیں) تو بظاہر اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث آیات میں صبر اور صبر کرنے والوں کا ذکر اس لیے خاص اہتمام کے ساتھ کہ الْحَشِيدُنْنَ ۔ ( معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث آیات میں صبر اور صبر کرنے والوں کا ذکر اس لیے خاص اہتمام کے ساتھ کیا ہے کہ ان آیات معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث آیات میں صبر اور صبر کرنے والوں کا ذکر اس لیے خاص اہتمام کے ساتھ کیا گیا ہے کہ ان آیات معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث آیات میں صبر اور صبر کرنے والوں کا ذکر اس لیے خاص اہتمام کے ساتھ کیا گیا ہے کہ ان آیات مورت میں صبر کی تلقین اور اس کی اہمیت کا ذکر ہی زیادہ متام اور طاقتوں ور سی سال میں ہو خاص ہے ہو کہ کا مقام ہوتی ہے کہ مال ہے ہو کہ کہ ماتھ کیا گیا ہے کہ ان آیات مورت میں صبر کی تلقین اور اس کی اہمیت کا ذکر ہی زیادہ متا میں اور طاقتوں لوگوں کے آسٹ سی بی شنگ میں میں میں صورت حال اس طرح نہیں اس لئے مقتضائے حال کو کو ظرر کھے ہوئے ارشاد ہوا: '' اِنَّ اللَّ مَعَ مَالَتُ مَعْرَ الَ مَالَ مَالَ ک

ال مقام پرایک اور مطلب بھی قامل ذکر ہے اور وہ یہ کہ یہال '' معیت'' لیٹی ساتھ ہونے کا جونذ کرہ کیا گیا ہے (خداصبر کرنے والوں کے ساتھ ہے) تو اس '' معیت' سے مراد وہ معیت اور ساتھ ہونا نہیں جو سورہ حدید کی آیت ۲ میں خدکور ہے جس میں ارشاد ہوا۔ '' وَ هُوَ مَعَكَمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ '' (تم جہاں کہیں بھی ہو وہ تمہارے ساتھ ہے) کیونکہ اس آیت (حدید ۲۰) میں جس معیت اور ساتھ ہونے کا ذکر ہوا ہے اس سے مراد قدرت و تحفظ اور سر پر تی ہے لیے نائد کہ تو اللہ تم ہواں کے سایہ قدرت میں ہواور وہ تم پر محیط ہے تمہاری بقاء وا سختا مات سے مراد قدرت و تحفظ اور سر پر تی ہے لیے نائد کہ تم الصّر پر بُن ) میں صابر ین کے ساتھ ہونے سے مراد ہو ہے تمہاری بقاء وا سختا مات سے مراد قدرت و تحفظ اور سر پر تی ہوتی تم جہاں کہیں الصّر پر بُن ) میں صابرین کے ساتھ ہونے سے مراد ہی ہے کہ وہ تمہارا مددگا رہے وہ تمہارے ساتھ ہو یہ نائد تم تم تم اور جنگ و قال کی ہولنا کے ختیوں میں تمہاری ہو دکرنے والا ہے کہ وہ تھا ہوا ہو تک ہوت ہو تہ تو نے ماتھ ہو ہوں اس خون و وحشت مرکشایش و سکون قلب کا سبب ہے۔ شهداءكى حياتكاذكر 0° وَلا تَقُوْلُوْالِمَنْ يُقْتَلُ فَى سَبِيلُ اللهِ اَمُوَاتُ \* بَلُ اَحْيَا جُوَّالِكِنْ لَا تَشْعُرُوْنَ \*

اس آیت مبارکہ کی تغیر میں بعض مفسرین نے یوں اظہار خیال کیا ہے کہ اس میں 'لا تنظور لُوًا'' (تم نہ کہو) کے تخاطب ''مؤمنین'' بیں لیتی میہ بات ان لوگوں کو تخاطب کر کے کہی گئ ہے جو خدا 'رسول خدا اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتے بیں اور وہ اس دنیا کی زندگی کے بعد آخرت کی زندگی پر پختہ یقین رکھتے ہیں اور ان کے بارے میں یہ تصوری نہیں کیا جا کہ دوہ دین حق کو دل وجان سے تسلیم کرنے' دعوت حق کو تمول کرنے اور معاد (مرنے کے بعد دوبارہ زندہ کئے جانے) کے بارے میں متحد دقر آنی آیات سننے کے باوجود یہ عقیدہ رکھتے ہوں کہ موت سے انسان تحو د تا ہو دی ہوں کی ایک سرائیں ساتھ سام متحد دقر آنی آیات سننے کے باوجود یہ عقیدہ رکھتے ہوں کہ موت سے انسان تحو د تا ہو ہو جا تا ہے' اس کے ساتھ موت کو تابت کرتی ہے جنہیں خدا کی راہ میں قتل کہ دوہ تو ہوں کہ وال کہ موت سے انسان تحو د تا ہو ہو ہو تا ہے' اس کے ساتھ موت کو تابت کرتی ہے جنہیں خدا کی راہ میں قبل کہ دوہ تو ہوا کہ وال کر ویا گیا ہو نہ کہ تو ہو ہو تا ہے' اس کے ساتھ موت کو تابت کرتی ہے جنہیں خدا کی راہ میں قتل کہ دوہ تو ہو ایک کو حاصل ہو گی لہذا ہی بات تسلیم کرتی پڑے گی کہ شراء کی زندگی بعد از موت کو تابت کرتی ہے جنہیں خدا کی راہ میں قتل کر دیا گیا ہو نہ کہ ما موٹین اور تمام کا مارکی زندگی بعد از دوت کو کی کو تا ہوں ہے کہ ہوں کی ہو ہو تا ہے' اس کے ساتھ میں کہ دوہ تو ہم ایک کو حاصل ہو گی لہذا ہی بات تسلیم کرتی پڑے گی کہ شراء کے معد یاں گز رجانے کے باوجو دان کا ذکر اس آیست شریفہ میں کیا گیا ہے اس سے مراد میہ ہے کہ ان کا نام زندہ دو ہو تا ہے۔ معد یاں گز رجانے کے باوجو دان کا ذکر اس آی بیت شریفہ میں کیا گیا ہے اس سے مراد میں ہے کہ ان کا نام زندہ دو ہو تا ہے۔

پہلا اعتراض: اس نظرید کی روسے جس زندگی کا ذکر کیا گیا ہے لینی نام اور ذکر کا زندہ ہونا ' تو اس کی کوئی حقیقت نہیں یہ ایک خیالی زندگی سے عبارت ہے کہ جے نام کی حد تک تو''زندگی' کہا جا سکتا ہے حقیقت میں نہیں' اور اس طرح کے خیالی مطالب کا ذکر کلام الہٰی میں سی طرح بھی موزوں نہیں نظر آتا، یہ کیو کر ممکن ہے کہ خدا اس طرح کے خیالی مطالب بیان کر ہے جبکہ وہ صرف ''حق'' کی بات کرتا ہے اور حق وحقیقت کی دعوت دیتا ہے۔ ملاحظہ ہو: ''حق'' کی بات کرتا ہے اور حق وحقیقت کی دعوت دیتا ہے۔ ملاحظہ ہو: ''ف کا ذائب خیا الحقق الآلا الضل لُنُ'' سورہ و لیو س، آیت ۲۳ (حق کے علاوہ باقی سب کچھ گراہی ہے) جب حق سے علاوہ باقی سب گھراہی ہے تو چھر کیو کر ممکن ہے کہ خداوند عالم اسپنے بندوں سے کہ کہ تم میر کی راہ میں سورة بقره آيات ١٥٣ تا ١٥٢



شہید ہوجادَاورا پن ظاہری زندگی کی پرداہ نہ کروتا کہ مرنے کے بعد تمہارے بار دے میں کہا جائے کہ'' کتنے ایتھالوگ شخ (تمہارانا مباقی رہ جائے)' اب رہی میہ بات کہ قرآن مجید میں حضرت ابرا جیم علیہ السلام کے بارے میں مذکور ہے کہ انہوں نے خدا کے حضور عرض کی '' وَاجْعَلُ لِّی لِسَانَ صِدُقِ فِی الْاٰ خِرِیْنَ'' (سورہ وشعراء، آیت ۸۴) (اور میرے لئے بعد میں آنے والوں میں تچی زبان قراردے) تو اس سے ان کی مراد میتھی کہ میری دعوت حق کو بقاء حطافر مااور میں اس

البته مذکورہ غلط نظریداور بے بنیا دخیال ان لوگوں کے افکار وعقائمہ سے ہم رنگ ضرور ہے جو اپناسب کچھ مادہ اور مادی زندگی میں مخصر ومحد و در صحیح بیں کیونکہ وہ نفوس کے مادی ہونے اور موت سے انسان کے نابود ہوجانے کاعقیدہ بھی رکھتے ہیں اوراخروی زندگی پر ہرگزیفین نہیں رکھتے لیکن اس کے باوجود وہ یہ بھی محسوس کرتے ہیں کہانسان فطری طور پرنفوس کی بقاء اور مرنے کے بعد ان کے سعادت وشقاوت سے متصف ہونے کوشلیم کرنے پرمجبور ہے کیونکہ عظمتوں اور بلند و عالی مقاصد ے حصول کے لئے ایثار وقر بانی دینانا گزیر ہوتا ہے اور خاص طور پر جب مقصد اتنا اہم اور ظلیم ہو کہ اس کے حصول کے لئے کن افرادواقوام كوزندكى سے باتھ دھونا پڑے تاكہ دوسروں كوزندكى كى لذتوں سے لطف اندوز ہونے كامو تعدل سكے لہندا اكر ہرخص کی موت کوفنا و تا پودی قرار دیا جائے تو پھر کوئی وجہ باتی نہیں رہ جاتی کہ ایک انسان اپنے آپ کو اس لیے ختم کر دے کہ د وسرے زندہ رہ جائیں خصوصاً جب وہ موت کوفنا ونا بودی سمجھتا ہو۔ ایسے شخص کے لئے بد کیونگر قابل تصور ہے کہ وہ اس لئے مر مت جائے قتل ہوجانے کی راہ اختیار کرے کہ دوسروں کوزندگی ملے ادرا پنی ان مادی لذتوں کوجنہیں وہ جبر وجور کے ساتھ حاصل کرسکتا ہے نظر انداز کرد ہے (اپنے آپ کوان سے محروم کرد ہے) تا کہ دوسر بے لوگ عدل وانصاف کے ماحول میں ان مادى لذتوں وآسائشوں سے بہر دمند ہوں كوئى تقلمنداس وقت تك اپنى كوئى چيز كى كونيس ديتا جب تك كداس كے بدلے ميں کوئی چیز حاصل نہ کرے کیونکہ عوض کے بغیر تچھدینا اور کچھ لئے بغیر سی چیز کوچھوڑ دینا عاقلا نہ کمل نہیں مثلاً موت کواختیا رکرنا تا کہ دوسرے زندہ رہیں اور خودمحر وم رہنا تا کہ دوسرے فائدہ اٹھا عمیں یہ بات فطرت کے اصولوں سے ہر گز مطابق نہیں رکھتی بنا برایں جب ان لوگوں نے فطرت کے مذکورہ فیصلے کا شعور حاصل کرلیا تواپنے آپ کواس کمی دفقص سے پاک رکھنے کے لئے اس طرح کے بدیادنظریات قائم کئے کہ جو خیالات کی دنیا سے باہز ہیں تا کہ ان کے دریعے اپنے دل کو بہلا تیں چنانچہ کہنے لگے کہ جو مخص ادبام وخرافات کی قید وبند سے آزاد ہوائ پرلازم ہے کہ وہ اپنے آپ کواپنے وطن اورانسانی شرف کے لئے قربان کردے تا کہاتے ہمیشہ کی زندگی حاصل ہوجائے اور وہ یوں کہ ہمیشہ اسے اچھے لفظوں سے یا دکیا جائے اور ہرجگہ اس کی تعریف ہوادراس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی معاشرتی زندگی کی لذتوں کو پس پشت ڈال کرخودان سے محرومی اختیار کرے تا که دوسروں کوان لذتوں سے بہرہ ور ہونے کا موقعہ ل سکے اور نیتجتاً معاشرہ مضبوط و متحکم اور تہذیب وتھرن کی بلند بوں کو پانے میں کامیاب ہوجائے اورجس نے معاشرے کی عزت واستخکام کے لئے اپنی جان پیش کی وہ شرف وعظمت کی زندگ حاصل کرلے (نیک نامی کمالے) ' مد ب وہ بنیا دنظر مدجو مادی افکار کے حامل لوگوں نے اپنے تیک گھڑلیا ہے کاش کوئی ان

عقل کے اندھوں سے پوچھتا کہ جب قربانی دینے والاقتخص خوداس دنیا میں باقی نہ رہے اور اس کے بدن کی مادی تر کیب ٹوٹ جائے اور زندگی کی تمام خصوصیات کہ جن میں احساس حیات وشعور بھی شامل ہے ختم ہوجا عمیں تو پھر وہ کون ہے جوشرف و عزت کی زندگی سے ہمرہ ورہوگا اورکون ہے جو''نیک نامی'' کا ادراک اورا سے محسوس کرتے ہوئے اس سے لطف اندوز ہوگا ؟ آیا اس طرح کی با تیں خرافات و بے بنیاد نہیں؟

 $\Lambda + I$ 

دوسرااعتراض: آیت کے ذیل میں جوالفاظ ذکر کئے گئے ہیں یعنی ''وَلَكِنُ لَا تَشْعُرُوْنَ '' (لیکن تم بنیں سجھتے) ان ے مذکورہ نظر یہ کی تائیز نیس ہوتی بلکہ وہ اس سے کوئی مناسبت ہی نہیں رکھتے کیونکہ اگر قل ہوجانے کے بعد کی زندگی سے مرادنیک نائ ہوتی ہے تو آیت اس طرح ہوتی ''بل احیاء ببقاء ذکر ہم الجہ یہ کو وثناء النائس علیہ ہم بعد ہم من ک ( بلکہ وہ زندہ ہیں اپنے ایتھوذکر کے ساتھ نیک تامی کے ساتھ اور ان کے مرف کے بعد لوگ ان کی تعریف کرتے ہیں) کیونکہ یہ دلجوئی اور ڈھارس دینے کا مقام ہے جبکہ ان کی سجائے ارشاد ہوا ''بل اَحْدِیَا جَوَلَ کُوْنَ '' ( بلکہ وہ زندہ ہیں لیکن تم نہیں سبھتے )۔

تيسرااعتراض: اس آيت كى ما ندايك اور آيت بھى ہے جو دراصل اس كى تغيير كطور پر ہے اس ميں قتل ہوجانے كے بعد شہداء كى زندگى كے بارے ميں جو صوصيات ذكركى تكى بيں ان سے فذكور ہ نظريد كى نفى ہوتى ہے، ملاحظہ ہو: سورہ ء آل عمران، آيت ١٢٩: **O**" وَلا تَحْسَبَنَ الَّنِ يُنَ تُعْتِلُوْا فَى سَبِيلُ اللَّهِ اَمُواتًا لَّبُلُ اَحْيَاً عُوَيَتُ عَنْ مَ يَجْعَمْ يُو ذَقَوْنَ (اور ہرگز گمان ندكروان لوگول كے بارے ميں جواللہ كى راہ ميں قتل كرد يت جائي كہ وہ مردہ ہيں بلكہ وہ زندہ بيں اور اپ پروردگار كے پاس رزق پاتے ہيں)۔ اس كے بعد والى آيت ميں بھى ان كى ديگر خصوصيات مذكور بيں لېذا اس سے ثابت ہوتا ہے كہ ان كى زندگى حقق متى ميں زندگى ہے اور ظاہر بظاہر محسوس ہونے والى زندگى ہے نہ كرفرى وخيا لى زندگى

چوتھااعتر اض: مذکورہ نظریہ میں بیر کہا گیا ہے کہ تمام مسلمان مرنے کے بعد کی زندگی سے آگاہ ہیں کلیکن بیہ بات درست نہیں کیونکہ بیآ بیت عہد رسالت کے سطی دور میں مازل ہوئی لہٰذا بعیر نہیں کہ اس دور کے بعض مسلمان زندگی بعد از موت سے

ناآگاہ ہوں کیونکہ عام مسلمان آخرت کی جس زندگی کے بارے میں یقین رکھتے ہیں اور قرآن مجید میں بھی اس کی بابت نا قابل تر دیدوتا ویل بیان موجود ہے وہ قیامت کے لئے دوبارہ زندہ کر کے اٹھایا جانا ہے اور جہاں تک موت کے بعداور حشر سے پہلے کی زندگی یعنی برزخ کی زندگی کاتعلق ہےتو اگر چداس کے متعلق قرآن مجید میں اجمالی بیان موجود ہے اور اس کا ذکر برحق موضوعات (معارف حقہ) میں کیا گیا ہے لیکن ایں کے باوجود اس کا تذکرہ اتنی وضاحت کے ساتھ نہیں کیا گیا کہا ہے ''ضروریات القرآن'' قرآن کے بدیمی وواضح موضوعات میں شار کیا جا سکے کہ جس سے نا آگاہی اور اس کا انکارممکن نہ ہوئ بلکہ حقیقت توبیہ ہے کہ بیہ سلہ اہل اسلام کے درمیان اجماعی د منفق علیہ بھی نہیں اور کئی مسلمان یہاں تک عصر حاضر میں بھی وہ لوگ اسے تسلیم نہیں کرتے جونفس کے مادہ سے مجر دہونے کا انکار کرتے ہیں اور بیعقبیدہ رکھتے ہیں کہ نفس مادی ہے ( روح غیر مادی نہیں ) اور انسان موت کے آئے پر بالکل تابود دختم ہوجا تا ہے اور اس کے بدن کی تر کیب ٹوٹ بھوٹ جاتی ہے پھر خدادند عالم قیامت کے دن دوبارہ بدن وروح کوخلق فرمائے گا بنابرای عین ممکن ہے کہ شہداء کی زندگی سے مراد عالم برزخ میں ان کا زندہ ہونا ہویعنی مقصود ہیے ہو کہ صرف یہی (شہداء) ہیں کہ جنہیں برزخ کی زندگی عطا کی گئی ہے کیونکہ اکثر مؤمنین اس سے ناآگاہ ہیں تاہم پچھاہل ایمان اس سے باخبر بھی ہیں۔ خلاصہ اکلام میر کہ اس آیت میں ''زندگی' سے مراد حقیقی زندگی ہے نہ کہ فرضی وخیابی زندگی' اور اس کا مزید ثبوت اس سے ملتا ہے کہ خداوند عالم نے کافر کی زندگی بعداز موت کواپنے مقدس کلام میں کٹی مقامات پر ''ہلاکت' و تباہی سے تعبیر کیا ب چنانچداس سلسلے کی ایک آیت ملاحظہ و۔ سوره وابراجيم، آيت ٢٨: 0 وَ أَحَلُّوا تَوْمَهُمُ دَامَا لَبَوَامِ ` (انہوں نے اپنی قوم کو ہلا کت کی وادی میں ڈال دیا) اس طرح کی دیگر آیات بھی موجود ہیں جن میں کافروں کی زندگی بعدازموت کو'' ہلا کت دتیا ہی'' ۔۔ تعبیر کیا گیا ہے تو داضح ب کداس کے مقابلہ میں سعادت کی زندگی ہے جو مؤمنین کے ساتھ مخصوص بے چنا نچہ ارشاد ہوا: سوره بخنگبوت ، آیت ۱۴: وَ الله الله الله الم الخورة لعى التحقيوات من لو كانوا يعلمون " (یقینا آخرت کی زندگی بی اصل زندگی ہے اگردہ اسے تجھ پاتے!)۔ گویا آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ اگر پچھلوگوں نے آخرت کی زندگی کی حقیقت کونہیں سمجھا تو اس کی وجہ بیہ ہے کہ

لویا ایت سے تابت کوت ہے کہ اگر چھلو کول کے اگرت کی زندگی کی طبیقت کو بیل جھا کو اس کی حجہ بیہ ہے کہ انہوں نے اپنی قوت فکر کودنیا کی مادی زندگی سے متعلق اموراوراس کی خصوصیات کے ادراک میں منحصر کردیا اوراس کے علادہ پچھ سو چنے کی ضرورت ہی محسوس نہ کی لہٰذا آخرت کی زندگی کی حقیقت سے نا آگاہ دہے جس کے نتیجہ میں ان دونوں ( دنیا ک مادی زندگی اور آخرت کی حقیق زندگی ) کے درمیان فرق نہ کر سکے اورا سے فنا و بودی سے تعبیر کردیا ' اس طرح کا سوچنا مومن وكافر دونوں میں قدر مشترك بن گیا یعنی دونوں فریق اس سلسلہ میں غلط بنی میں مبتلا ہوئے ، یہی وجہ ہے كہ زیر بحث آیت میں شہداء کی زندگی بعداز موت کے بارے میں دونوں کو مخاطب كر کے ارشا دِحْق تعالیٰ ہوا۔: " بَلْ اَحْيَاً ﴾ وَلَا كُونَ لَا تَشْعُرُوْنَ " ( بلكہ وہ زندہ ہیں لیكن تم نہیں سجھتے ) یعنی تم ایپنے ظاہری حواس سے ان کی زندگی کی حقیقت کونہیں سجھ سکتے جیسا كہ سورہ عظہوت آیت ۲۲ میں ارشاد ہوا" کہ کی الْحَیکوان م کو کَانُوْ اَیَعُلَمُوْنَ " ( کہ وہ ی حقیق زندگی کے اللہ میں اسلام میں م میں 'علم' سے مرادیقین ہے یعنی اگروہ یقین حاصل کر لیتے تو سجھ جاتے کہ وہ می زندگی ہے اگر وہ اسے بچھ پائے ) ان درج ذیل آیت میں ملاحظہ ہو:

سورهء تكاثر، آيت ۲:

0" كَلَّا لَوْتَعْلَمُوْنَ عِلْمَ الْبَقِيْنِ ٥ لَتَوَوُنَّ الْجَحِيْمَ" (اگرتم علم يقين كساتھ جان كيتے توتم جنم كوضرورا پني آنكھوں سے ديکھتے) اس آيت ميں آخرت سے آگاہى كود علم يقين "سے بير كيا كيا ہے۔

بہرحال زیر بحث آیت کا معنی۔ ''خداخود بہتر جانے والا ہے'۔ بیہوگا کہ جولوگ خدا کی راہ میں مارے جاعی انہیں مردہ نہ کہواوران کے بارے میں ہرگز بیگمان نہ کرو کہ وہ ناہود ہو گئے اور مرمث گئے کیونکہ ''موت وحیات' ک دولفظوں سے تم جو معانی سجھتے ہووہ ان شہیدوں کی موت پر صادق نہیں آتے اور تمہارے حواس جس کو ''موت' سجھتے ہیں لیون فناو ناہودی تو اس معنی میں شہراء مردہ نہیں ہیں وہ تو زندہ ہیں اور ان کی ( ظاہری) موت ایک طرح کی زندگی ہے کہ جس ک

ایک سوال اوراس کا جواب اس مقام پرایک سوال ممکن ہے اوروہ یہ کہ زندگی بعدازموت کے بارے میں نا آگا ہی کا مسئلہ کا فروں کی بابت تو درست ہے لیکن مؤمنین کی بابت اسے کیونکر درست سمجھا جا سکتا ہے کیونکہ وہ سب یا اکثر موت کے بعد کی زندگی ہے آگا ہی رکھتے ہیں اورموت کو انسان کے لئے فنا ونا بودی نہیں شبیھتے لہٰذاان سے سہ کہنا کہ'' تم نہیں شبیھتے'' (لیتی علم یقین نہیں رکھتے) کیا معنی رکھتا ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ اہل ایمان زندگی بعداز موت کے بارے میں یقین رکھتے ہیں لیکن اس کے باوجود جب وہ اپنے قُل کتے جانے کا تصور کرتے ہیں توخواہ ونا خواہ انہیں پریشانی لاحق ہوتی ہے اور وہ مضطرب ہو جاتے ہیں اور پر تصوران کے دلول کو ہلا دیتا ہے اس لئے خداوند عالم نے ان کے علم وایمان کا حوالہ دیے کرانہیں متوجہ کیا اور چس کا نہیں علم ہے اس کا تذکرہ کر کے ان کے خوابیدہ احساس کو بیداری دی تا کہ ان کے علم وایمان کا حوالہ دیے کرانہیں متوجہ کیا اور دور ہوجائے اور صرف یہی نہیں بلکہ اس سے ان کے بیرما ندگان کے دلوں میں غم وائد وہ کا تر جاتا ہے کیونکہ دو، اس او سے آگا ہوجاتے ہیں کہ ان کے پیار یے چند بی دنوں کے لیے ان سے جدا ہوئے ہیں اور بیجدائی اس لیے ناگوار نہیں کیونکہ اس کے مقابلے میں انہیں خدا کی رضاو خوشنودی حاصل ہوئی اوران کے پیاروں نے پاک و پاکیزہ زندگی اور ہمیشہ باقی رہنے والی نعمت اور خدا کے نزدیک پیندیدہ بندے ہونے کا شرف پایا جو کہ بہت بڑا اعر از ہے اس لیے جذبہ ء جہاد دلوں میں موجزن ہوتا ہے اور خدا کی رضا کے حصول کی تمناؤں پر شاب آتا ہے زیر بحث آیت میں مؤمنین کو خاطب کرکے بات کرنا ایسے ہے جس طرح خداوند عالم نے درج ذیل آیت میں پی بر اسلام "کو خاطب کرکے ارشا دفر مایا: سورہ و بقرہ، آیت کے ۱۲:

O" اَلْحَقَّ مِنْ تَّابِيكَ فَلَا تَكُوْنَنَّ مِنَ الْمُسْتَرِيْنَ" (حق تیرے پروردگار کی طرف سے ہم ہیں تم قتک کرنے والوں میں سے نہ ہوجاتا) حالانکہ آنحضرت مجمی جانتے تھے کہ حق ان کے رب کی طرف سے ہے اور نہ صرف یہ کہ جانتے تھے بلکہ اپنے پروردگار کی آیات پر کمل یقین رکھنے والوں کے سرخیل اور سب سے پہلے فرد تصے لہٰذا اس طرح کے خطاب واندازِ گفتگو دراصل کنا یہ واشارہ کے طور پر ہیں جواصل حقیقت کے نہایت واضح اور نا قابلِ انکار ہونے کو ثابت کرتے ہیں کہ پھر ان ک بابت کی قسم کے شہروغلط نہی کی گئجا کش باقی نہیں رہتی۔

کچھ عالم برز خ کے بارے میں! زیر بحث آیت شریفہ کی بابت مذکورہ مطالب سے یہ بات واضح طور پر ثابت ہوتی ہے کہ اس دنیا کی زندگی کے بعد اور قیامت سے پہلیجی ایک زندگی ہے جے عالم برزخ کی زندگی کہا جا تا ہے جیسا کہ زیر بحث آیت (۱۵۹) کی ما نندا یک اور آیت ، شہداء کی زندگی کے بارے میں وضاحت کے ساتھ موجود ہے ملاحظہ ہو: سورہ وآل عمران ، آیت ۱۹۹: **0**<sup>°°</sup> وَلاَ تَحْسَبَنَیْ اَلَیْ یُنْ تَقُوّتُوُا فِنْ سَبِیتْلِ اللَّهِ اَ مُوَاتَ<sup>ال</sup> بَلُ اَ حُیامَ عُنْ مَن بَقِيم مُرُدُ ذَقَوْنَ '' اور ایخ مران ، آیت ۱۹۹: **0**<sup>°°</sup> وَلاَ تَحْسَبَنَیْ اَلَیْ یُنْ تَقُوتُوُا فِنْ سَبِیتْلِ اللَّهِ اَ مُوَاتَ<sup>ال</sup> بَلُ اَ حُیامَ عُنْ مَن بَقِیم مُرُدُ ذَقَوْنَ '' اور ایخ برور وگار کے حضور زن کی بارے میں جو اللہ کی راہ میں قبل کر دیتے جا میں کہ دوہ مردہ ہیں جلکہ وہ زندہ ہیں اور ایخ پرور دگار کے حضور زن پاتے ہیں)۔ اور ایخ پرور وگار کے حضور زن پاتے ہیں)۔ اور ایخ پرور وگار کے حضور زن پاتے ہیں)۔ اور ایخ پرور وگار کے حضور زن پاتے ہیں)۔ ان مقام پر یہ امر قابل ذکر جار کے میں جواللہ کی راہ میں قبل کر دیتے جا میں کہ وہ مردہ ہیں جلہ وہ زندہ ہیں اور ایخ پرور وگار کے حضور زن پاتے ہیں)۔ اور ایخ پرور وگار کے حضور زن پاتے ہیں)۔ اور ایخ پرور کا کو ای کے بارے میں جواللہ کی راہ میں قبل کر دیتے جا میں کہ وہ مردہ ہیں جار ہیں ہے اور ایخ کرتی ہیں۔ اور ایخ پرور وگار کے حضور زندہ ہیں)۔ اور ایخ پرور وگار کے حضور زن کی جندہ ہیں موضوع کے مختلف پہلود کی کو واضح کرتی ہیں۔ میں کے لی خیں ہیں۔ میں کی کی کو میں ہیں ہیں ہوں کہا جائے کہ معظم خیز نظر ہی کے جواب میں مضرین میں سے بحض اہلی تحقیق تیں کہیں۔ ای جی بی ہو ہو بہ اور رائے بلکہ یوں کہا جائے کہ معظم خیز نظر ہی کے جو ایکی میں مضرین میں سے بحض اہ پا کھی تو توں

## A+0-

تفسيراكميز انجلد ا

نے نہایت دلچپ بات کی ہےاور وہ یہ کہ جب انہوں نے آیت مبارکہ 'وَاسْتَعِیْنُوْا بِالصَّبُرِ وَالصَّلُوقِ' (اورتم صر دنماز کے ذریعے خداسے مدد طلب کرو) کے ذیل میں مذکورہ مصحکہ خیز رائے کا تذکرہ کیا تو اس کے بعد کہا: پروردگارا! جمیں اس طرح کے بے سرویا اقوال کے سامنے صروفتل کی توفیق عطافر ما۔

بہرحال مذکورہ نظرید کی بابت میں کیا کہ سکتا ہوں کہ اس طرح کی بے بنیاد آراء پیش کرنے والوں کا مقصد کیا ہے؟ اوردہ شہداء بدرکے بارے میں کیا نظریہ رکھتے ہیں جو کہ انہی کے ساتھ مخص ہے جبکہ وہ عام آ دمی کے بارے میں سر کہتے ہیں کہ انسان موت یاقل ہوجانے سے کی طور پر محود نابود ہوتا ہے اور اس کے بدن کے اجزاءایک دوسرے سے علیحدہ ہونے کے بعد بالکل ختم ہو جاتے ہیں تو کیا ایسانظر بیر کھنےوالے حضرات ، شہدائے بدر کے بارے میں سی معجزہ کے قائل ہیں؟ آیا وہ ہی کہتے ہیں کہ خداوند کریم نے شہدائے بدرکوا پنی خاص عنایت وکرامت سے نوازا ہے کہ جس سے اپنی سب سے ظیم مخلوق ختم المرتبت حضرت محمه صطفى صلى الله عليه وآله وسلم اورديكرا نبياءكرام ومرسلين عظام واولياء مقربين كوجحي نبيس نوازا؟ آيا وه سيتحصح ہیں کہ خداوند کریم نے صرف جنگ بدر کے شہداء کوئل کئے جانے کے بعد زندگی کی ایسی نعمت عطافر مائی ہے جو پوری کا ئنات میں سی کو عطانہیں کی؟ بہر حال مد بات قطعی طور پر ثابت ہے کہ خدانے بطور مجمز ہ ایسانہیں کیا بلکہ ایسا کرنا تو ایک محال و ناممکن امرکووجودعطا کرنے کے مترادف ہے ( کیونکہ فنا وبقا کا کیجا ہونا قطعاً نامکن ہے)اور محال بھی ایسا کہ جس کے بارے میں کس پہلو ہے کوئی شک دشہبیں پایا جاتا اور پھر بیر کہ مجمزہ کسی محال دناممکن امر کی بابت قابل تصور ہی نہیں ادرا گریہ کہا جائے کہ عقل اس واضح وبدیمی اصول کے بے اثر ہونے کوروالمجھتی ہے تو پھرکون سااپیابدیمی وسلم الثبوت امر ہوگا جسے نگاہ اعتبارے دیکھا جائے گا؟ یا پھر بیک ہیں کہ اگر چی قوت حس وتفکر تمام امور میں صحیح فیصلہ کرتی ہے اور موضوع کی درست شخص کرتی ہے لیکن شہدائے بدر کے سلسلہ میں اسے غلط نبی ہوتی ہے اور اس نے غلطی سے انہیں ''مردہ''سمجھ لیا ہے جبکہ وہ مردہ نہیں بلکہ زندہ ہیں اوراپنے پروردگار کے پاس کھاتے پیتے اور دیگرلذا ند سے استفادہ کر رہے ہیں ،بات صرف آتی ہے کہ وہ ہمارے مشاہد ہے کی حدود سے باہر بیں اور ہم انہیں د کی شہیں سکتے اور جو کچھ ہم نے دیکھا ہے کہ وہ قُتل ہوئے ان کے اعضاء کمٹر ب مکڑ ہے ہوئے اوروہ بدن کے پارہ پارہ ہوجانے کی وجہ سے ظاہری زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھے بیسب کچھاشتباہ وغلط نہی کے سوا سر منہیں تو اگر یہ بیجا وب بنیاد با تیں قوت حس سے ممکن ہوں تو نیتجتاً بیلا زم آئے گا کہ اس کے پاس صحیح وغلط کا کوئی معیار ہی نہیں اور وہ کسی چیز کے حکے اور کسی کے غلط ہونے کا فیصلہ کسی بنیا دی اصول کے بغیر ہی کرتی ہے لہٰذا کس صورت میں اس پر اعتماد ووثوق ہوسکتا ہے؟ اورا گرید کہا جائے کہ جنگ بدر کے شہداء کی بابت قوت حس کی غلط نہی بلادجہ نہتھی بلکہ اس کی وجہاور سبب ارادۂ خداوندی تھا تواس کا جواب بیہ دگا کہ اگراییا ہے تو پھرارادۂ الہی کا سب کیا ہے خدانے خاص طور پر شہدائے بدر کے لئے اس طرح کاارادہ کیوں کیا؟ سبرحال قوت حس وادراک پروثوق داعتماد ختم ہوجانے کامذکورہ بالا اعتراض اپنے مقام پر باقی رہے گااور بدامکان موجود رہے گا کہ جو چیز حقیقت نہیں رکھتی اسے ہم حقیقت سمجھ لیں اور جوحقیقت رکھتی ہے اسے حقیقت نہ سمجھیں' ایک عظمندانسان اس طرح کی بے بنیا داور بے سرویا ہاتیں کیونکر کر سکتا ہے؟ آیا اس طرح سوچنا سفسطہ وحماقت

بہرحال اب تک مذکور تمام مطالب سے میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آ میہ عشر یفہ عالم برزخ کی زندگی کو ثابت کرتی ہے کہ جے'' عالم قبر'' کہاجا تا ہے اور وہ مرنے کے بعد اور قیامت سے پہلے کا عالم ہے، اس عالم میں قیامت سے پہلے تک میت کو ماتونعتوں سے نواز اجا تا ہے مالی محرعذ اب میں متبلا رکھاجا تا ہے۔ زیر بحث آیت کے علاوہ جو دیگر آیات، عالم برزخ کو ثابت کرتی ہیں ان میں سے ایک میہ ہے:

سوره ءآل عمران ، آیت ایرا:

تَوَلاتَحْسَبَنَالَّنِ يُنَ قُتِلُوْا فَ سَبِيل اللهِ امُواتَا بَلْ احْيَاءَ عِنْدَى مَتِهِم يُرُدَقُوْنَ ﴾ فَرِحِيْنَ بِهَا اللهُ مِنْ فَضْلِم وَ يَسْتَبْشِرُوْنَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ اللَّهُ حَوْفَ عَلَيْهِمْ وَ لَا هُمُ يَحْزَنُونَ ﴾ يَسْتَبْشِرُوْنَ بِنِعْمَةٍ وَمِنَ اللهِ وَفَضْل لَا تَاللَهُ لَا يَضْعَمُ اللَّهُ مِنْ خَلْفِهِمْ (اورتم ممان ندكروان لوكوں كي بارك من جواللہ كى راہ من لك كَتَر بَن كَمَ يَلْحَقُوا بِعَمْ مِنْ حَلْقَ مِنْ الله اور ايخ يروردگار كي پاس رزق ياتے بن جو كھانين خدان الله والا وكرم سے طاكا موال يرفق بي اور ايك

ادرائی پرورده رسط پال رز ک پانے این بو چھا بیل حداث ایسے مسل و کرم سے عطا کیا ہے دوال پر حول این اورایک ددسرے کوخوشخبری دیتے ہیں ان لوگول کی بابت کہ جوابھی ان سے کمحق نہیں ہوئے کہ ان پر کوئی خوف نہیں اور نہ ہی وہ ملکین

تفسيراكميز انجلد ا

بین وہ ایک دوسر بے کونوش تجری دیتے ہیں اللہ کی نعمت اور خصل وکرم کی اور بیر کہ خدا مؤمنین کا جرضا کتے نہیں کرتا) اس آیت کی بابت ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اس سے عالم بررخ کا ثبوت ملتا ہے اور جو حضرات ان آیات کو شہداءبدر کے ساتھ مخصوص قرار دیتے ہیں اگروہ ان کے سیاق وسباق اورطرز واسلوب بیان پرغور کریں توانہیں معلوم ہوجائے گا کہ شہدائے بدر کے ساتھ ساتھ دیگرتمام مؤمنین اس امر میں قدرمشترک رکھتے ہیں کہ سب مرنے کے بعد اور قیامت سے يہلے ايك زندگى يا تحي كے اورنعتوں سے بہرہ ور بول گے۔ عالم برزخ تح ثبوت پرایک اور آیت: سوره ءمومنون ، آیت • • ا: O حَتَّى إِذَاجَاءَ إَحَدَهُمُ الْمَوْثُ قَالَ رَبِّ الْمُجِعُوْنِ أَنْ لَعَلَى أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَاً تَرَكْتُ كَلَّا ٳڹۨٛۿٵػڵؚؠؘڐٞۿۅؘۊؘٳٚۑؙؚۿٵٶڡؚڽ۠ۊؘۜؠؘٳۑڥؗؗؗؠؙۘڔۮؘڂ۠ٳڬۑۘۏؚڡڔؽڹؙۼڗؙۏڹ ( یہاں تک کہ جب ان میں سے کوئی مرجائے تو اس وقت کہتا ہے پر وردگا را ! مجھے واپس کوٹا دے کہ شاید میں نیک انگال بجالا ڈن ادر جونہیں کرسکاات پورا کرسکوں ہرگزنہیں نیصرف ایک بات ہی ہے جودہ کرتا ہے جالانک ابھی توانہیں عالم برزخ كاسامنا ب جوكد قيامت كدن سے پہلے تك ہے) اس آیت میں داختح الفاظ کے ساتھ عالم برزخ کا تذکرہ کیا گیاہے اور بیآیت اس امر کابین ثبوت فراہم کرتی ہے کہ دنیا کی زندگی اور قبر سے اٹھائے جانے کے بعد کی زندگی کے درمیان ( دنیا کی زندگی کے بعداور آخرت وثیا مت کی زندگ ہے پہلے) ایک زندگی بے تاہم اس سلسلے میں تفصیلی ذکر سوہ مؤمنون کی تفسیر میں ہوگا انشاء اللہ تعالی = عالم برز ب حثوت يرايك اور آيت ملاحظه مو:

سوره وفرقان، آیت ۲۲-۲۷:

O" وَقَالَ الَّذِينُ لا يَرْجُوْنَ لِقَاءَنَا لَوْلا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَمَ لَمُ لَقُو مَزْلى مَبْنَا لقَسِ اسْتَكْبَرُوْ إَنْ الْفَسِمِ وَعَتَوْ عُتُوًا كَبِيْرًا تَعْدِدُا سَتَكْبَرُوْ إَنْ الْمَلْمِ هُ وَعَتَوْ عُتُوًا كَبِيْدًا لَهُ يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلْمِ كَمَةَ لا بُشُرَى يَوْمَ فَ لِلْمُجْ مِيْنَ وَ يَقُوْلُوْنَ حَجُمًا مَحْجُوْمًا وَ وَعَتَوْ عُتُوًا كَبِيْدًا الْمَا عَمِدُوْ أَنْ الْمَلْمِ كَمَةَ لَا بُشُرَى يَوْمَ بِذَكْرَ مَنْنَا لَعَدا الْمَنْعَقَلَهُ وَحَمَّا مَعْتُو عُتُوا مَعْتُو عُتُوا كَبِيدًا وَ يَعْوَمُ يَرَوْنَ الْمَلْمِكَةَ لا بُشُرَى يَوْمَ بِنَوْ لَلْمُجْوِمِينَ وَ يَقُولُونَ حَجُمًا مَحْجُومَ أَن وَ يَعْوَلُونَ حَجُمًا مَحْجُومَ أَن اللهُ مَعْتُو مَنْ اللَّهُ مَعْتُومَ أَنْ الْعَنْقَاقَ وَيَعْمَ لَعْتَقَرَا وَ مَعْتَوْ مَعْتُولُ مَعْتُولُ وَعَتَوْ مَعْتُولُ وَعَنْ عَمَلُ فَعَتَوْنَ حَجُمًا مَحُومَ مَنَا إِلَى مَاعَمِ لُوْ امِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنُهُ هُمَا يَعْمَنُ وَ مَعْتُو مَنْ أَعْذَا وَ مَعْتُ مَعْتُ لَكُونَ عُتَقُولُ مَعْتُ مَعْتُولُ مَعْتُ مَعْتُونَ وَقَتَوْ مَنْ لَا لَحُونَ لَعْتَعَالًا لَعْتَقَعَ مَعْتَقَعُ مَنْ مَعْتُ لَهُ مَعْتُ مَعْتُ مَعْتَعُ لَعْتَعَمَا وَ وَقَنْ مَعْتَقَعُ مَعْتَو عُتَوْ اللَّهُ مَنْ تَعْتَقَا اللَّهُ مَعْتُ مَعْتَقَعَ مَعْتُ مَعْتُ مَعْتُ مَعْتُ مَا مَعْتُ اللَّهُ مَنْ عَتَعَالَ كَذَهُ مَا عَلَى مَعْتَقَعُ مَنْ عَمَا مَنْ وَعَتَعُ كُونَ حَجْمًا مَعْتَقَعَا وَقَتَعَتَقَعُ مَعْتَقَعَ مَا عَلَى الْعَنْ مَعْتَقَعُ مَا عَلَيْ مَعْتَ مَنْ عَنْ عُومَ مَعْتَ مَنْ عَائَ مَنْ مَعْتَقَعُ مَا عَلَي مُنْ عَلَيْ مَعْتَ مَا عَلَى الْعَنْ مَ عُنْ عُنْ عُنْ لَكُونَ مُعْتَعْتَ مَعْتُ مَعْتُ مَعْتَعَا مَ مَنْ عَائَعْنَا لَعْذَا مُعْذَى مَعْتَ مَعْتَعُنُ مَعْتَعَا مَا عَنْ عَائَ مَعْتَعَا مُ مُعْتَعْتُ مَا عَنْ عَالَ مَعْتَعَا مَعْتُ مَعْتَ مَا عَا عُنْ مَا عَالَة مَا عَائَ مَا عَالَ مَعْتَ مَعْتَ مَا مَعْتَ مَا عَا مَا مَعْتَ مَا مَعْتُ مَعْتَو مَعْتَقُولُ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَعْتُ مَعْتَ مَعْتُ مَا عَمْعَا مَعْتَ مَا مَعْتُ مَا عُنَ مَا عُ مُعْتَعْتُ مَا عَنْ مَا عَنَ مَا عَنْ عَا مَعْتَ مَا عَنْ مَعْتَ مَا عَا مَا عَتْعُ مَا مَ عَتْعَا مَ مَا مَ مُ مَ مَا مَ

(جولوگ ہماری ملاقات کی امیرنہیں رکھتے وہ کہتے ہیں کہ فرشتے خود ہم پر کیوں نازل نہیں کئے جاتے یا ہم خود اپنے پروردگارکو کیوں نہیں دیکھتے ؟ ان لوگوں نے اپنے تنیُں تکبر کیا ہے اور بہت بڑے غرور دسرکشی کے مرتکب ہوئے ہیں؟

تفسيراكميز انجلد ا

جس دن وہ فرشتوں کو دیکھیں گے اس دن مجرموں کے لئے کوئی خوشی وخوشخبری نہ ہوگی اور وہ پے درپے امان ویناہ چاہیں گے اور ہم ان کے اعمال کا جائزہ لے کرسب کچھ بیچ وماچیز بنادیں گے اس دن اہل بہشت بہترین مقام اور بہترین منزل میں ہوں گے اور اس دن آسان کمٹر نے کمٹر سے ہوجائے گا اور فرشتے کیے بعد دیگر ہے نازل ہوں گے اس دن حقیقی اقتد ارخدا کے ہاتھ میں ہوگا اور وہ دن کا فروں پر سخت دشوار ہوگا )۔

ان آیات میں خداوند عالم نے آسان کے نکڑ بے نکڑ نے سونے سے پہلے اہل بہشت کے بہترین مقام و منزل میں ہونے کا تذکرہ کیا ہے جس سے ان کی زندگی کا ثبوت ملتا ہے کیونکہ زندہ افراد ہی مقام و منزل پاتے ہیں اور ای زندگی کو برزخ کی زندگی کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے اس موضوع کی مزید و ضاحت مذکورہ آیات کی تفسیر کے مقام پر ہوگی۔ جوآیات شریفہ عالم برزخ کا ثبوت فراہم کرتی ہیں ان میں سے ایک آیت مبارکہ ہیے:

سوره مومن، آيت ١١: ٥° قَالُوْا مَبَّنَا آمَتَنَا اتْنَتَيْنِ وَ أَحْيَيْتَنَا اتْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوْبِنَا فَهَلُ إِلَى خُرُوْجٍ مِّنْ ٥°

(انہوں نے کہا پر دردگارا ! تونے ہمیں دوبار موت دی اور دوبارزندہ کیا تواب ہم اپنے گنا ہوں کا اعتراف کرتے ہیں آیا ہمارے لئے کوئی راونجات ہے؟)

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کا یہ بیان قیامت کے دن ہوگا اور اس سے پہلے وہ دوبار موت اور دوبار زندگی پا چکے ہول گئی بات ای صورت میں درست ہو سکتی ہے جب عالم برزخ کو تسلیم کیا جائے تا کہ ایک بار موت اور ایک بار زندگی اور پھر ایک بار موت اور قیامت کے دن ایک بار زندگی ثابت ہو سکے یعنی ایک بار دنیا میں مرنا اور ایک بار برزخ میں زندہ ہونا اور پھر ایک بار برزخ میں مرنا اور پھر قیامت کے دن زندہ ہونا' اس طرح دوبار موت اور دوبار زندگی کی بات سے ہور نہ اگر زندگی صرف دوبار میں محصر ہو لیعنی ایک بار دنیا میں اور ایک بار خرت میں تو دوبار موت کی بات سے جن ہو کی کیونکہ اس صورت میں صرف ایک بار موت ہوگی یا در ہے کہ عالم برزخ خرت میں تو دوبار موت کی بات میں میں میں بھی پچھ مطالب ذکر کتے جا چکے ہیں رجوع قر ما تیں۔ عالم برزخ کے بارے میں ایک اور آیت، ملاحظہ ہو:

سوره د مومن ، آیت ۲ ۳۰:

َ وَحَاقَ بِال فِرْعَوْنَ سُوْءُ الْعَنَّابِ فَيْ ٱلنَّامُ يُعْرَضُوْنَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَ عَشِيًّا ۖ وَ يَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ \* أَدْخِلُوَا إِلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّا لَعَنَ إِبِ

(آل فرعون کو برےعذاب نے تھیر لیا،آگ کا عذاب ہر صبح وشام ان پرڈالا جاتا ہےاور جس دن قیامت بپا ہوگی تو کہا جائے گاانے فرشتو! آل فرعون کو سخت ترین عذاب میں ڈال دو)

تفسيرالميز انجلد ا

واضح ہے کہ قیامت کے دن صبح دشام نہیں ہوگی اور وہ دن عام دنوں کی *طرح کا نہیں ہ*وگا لہٰذا ہی<sup>ک</sup>سی ددسر ہے صبح و شام کاذ کرہے، ۔۔ گویا عالم برزخ کے عذاب کا تذکرہ ہے۔ خلاصة کلام بد که عالم برزخ کے بارے میں کثیر آیات موجود ہیں جن سے اس قر آنی حقیقت کا واضح ثبوت ملتا ہے یا کم از کم ان میں اس مسلم الثبوت امر کی طرف اشارہ کیا گیا ہے مثلاً: سوره خکل ، آیت ۳۷: °° تَاللهِ لَقَدْ أَسُسَلْنَا إِلَى أُمَمٍ مِّنْ تَبْلِكَ فَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْبَالَهُمْ فَهُوَوَلِيُّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيْمٌ (متسم بخدا ہم نے آپ سے پہلے کئی رسول امتوں کی طرف بھیج لیکن شیطان نے لوگوں کے سامنے ان کے اء مال خوبصورت کر کے پیش کئے آج بھی وہ ان کا سر پرست ہے اور انہیں سخت عذاب کا سامناہے)۔ تجردنفس کی بحث ز پر بحث آیت اور عالم برزخ کے سلسلہ میں ذکر کی گئی دیگر آیات میں تد براورغور وفکر کرنے سے ایک اور حقیقت سے آگاہی حاصل ہوتی ہے جو کہ عالم برزخ کی حقیقت سے بھی زیادہ وسعت کی حامل ہے جے تجر دِنٹس' سے تعبیر کیا جاتا ہےاوراس سے مراد سے کفش (روح) بدن سے علیحدہ ایک حقیقت کانام ہے یعنی روح اور چیز ہےاور بدن اور چیز اس ک خصوصیات و تقاضے بدن کی خصوصیات و تقاضوں بلکہ ہر جسمانی ترکیب کی حامل شے کے تقاضوں اور خصوصیات سے مختلف ہیں۔ بدن سے اس کامخصوص تعلق دوابستگی اور یگانگت کا رشتہ ہے اور وہ قوت ِ شعور وارادہ اور دیگر ادرا کات کے ذیر یعے بدن کے نظام کوچلاتی ہے جو آیات ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں ان میں غور وفکر کرنے سے بخو بی معلوم ہوجا تا ہے کہ انسان صرف بدن سے عبارت نہیں لہٰذابدن کے مرجانے سے انسان نہیں مرجا تا اور نہ ہی بدن کے نابود ہوجانے اور اس کی جسمانی ترکیب کے درہم برہم ہوجانے اور اجزاء داعضاء کے ٹوٹ پھوٹ جانے سے انسان خود بھی محود ونا بود ہوجا تا ہے بلکہ حقیقت سیر ہے کہ انسان بدن کے ختم ہوجانے کے بعد بھی زندہ ہوتا ہے اور دوصورتوں میں سے ایک کا حال ہوتا ہے: یا توخوش وخوشحالی ، ہمیشہ ک یا کیزہ زندگی اور دائمی نعتوں سے بہرہ ور ہوتا ہے یا پھر شقاوت وبد بختی اور دردناک عذاب میں ہمہ وقت مبتلا رہتا ہے اس صورت میں اس کی سعادت وخوش بختی باشقادت وبر بختی اس کی باطنی کیفیتوں اور اس کے اعمال سے وابستہ ہوتی ہے نہ کہ اس کی جسمانی کیفیتوں وحالتوں اور معاشرتی مقام دمنزلت سے!۔ ہیدہ حقائق میں جو مذکورہ (زیر بحث) آیات سے معلوم ہوتے ہیں ادر سہ بات داضح ہے کہ بیتمام خصوصیات جو نفس ( روح ) کی بابت بیان کی گٹی ہیں جسمانی کیفیتوں وخصوصیات سے مختلف ہیں اور دنیادی مادی خصوصیات سے ہرلحاظ ہے منافی ہیں لہذاریہ ثابت ہوا کہ انسانی نفس (روح) بدن سے مختلف چیز ہے اور صرف عالم برزخ سے مربوط آیات ہی نہیں

بلکددیگر آیات ب بھی بی حقیقت ثابت ہوتی ہے طاحظہ ہو: سورہ ءزمر، آیت ۲۴:

°` اَللهُ يَتَوَقَّ الْانْفُسَحِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا فَيُسْسِكُ الَّتِى قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَ يُرْسِلُ الْاُخْرَى "

(اللہ نفوں) وقبض کرلیتا ہےان کی موت کے دقت اوران نفسوں کو بھی جن پر موت نہیں آئی ہوتی ان کی نیند کے عالم میں قبض کرتا ہے۔ پھر جن کی موت کا فیصلہ ہو چکا ہوتا ہے انہیں روک لیتا ہے اور باقی کو چھوڑ دیتا ہے )۔ میں سر بیر کا دورہ فروی ہوتا

اس آیت میں کلمہ '' یتوفی' 'استعال ہوا ہے۔ '' توفی'' اور استیفاء سے مراد کمل اور پورا پورا تو لیتا ہے چونکہ آیت میں لینے اور روکنے اور چھوڑ دینے کا ذکر ہوا ہے لہٰ دااس سے نفس اور بدن کے فرق کا واضح ثبوت ملتا ہے: سورہ ءسجدہ، آیت اا:

° وَقَالُواء إِذَاضَلُنَا فِالْاَسْ عَانَى الْمَانِي عَلَيْهُ حَلَقَ حَلَقَ جَوِي لَا مَ بَلِقَا حَ مَ بِلِقَا حَ مَ بِقِمْ كَفِرُونَ ۞ قُلْ يَتَوَفَّكُمُ مَّ لَكُ الْمَوْتِ الَّنِ مُ وُكِلَ بِكُمْ تُثْرَجَعُونَ ۞

(انہوں نے کہا جب ہم زمین میں کم ہوجا عیں گے تو کیا دوبارہ نے سرے سے طق کئے جا عیں گے بلکہ حقیقت سیہ ہے کہ وہ اپنے پر ودگار کی ملاقات پر ایمان ہی نہیں رکھتے 'ان سے کہہ دیجئے کہ موت کا فرشتہ جسے تم پر مقرر کیا گیا ہے تمہیں پوری طرح ' اپنے قبضہ میں' لے لے گا پھرتم اپنے پر وردگار کی طرف لوٹائے جاؤ گے)۔

اس آیت میں خداوند عالم نے کفار کے معاد سے انکار کے نظر بیکا تذکرہ کیا ہے کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ آیا مرنے کے بعد ہم دوبارہ خلق کتے جائیں گے جبکہ ہمارے بدن کی ترکیب در ہم برہم ہو چکی ہوگی اور اس کے اعضاء واجزاء متفرق اور شک وضورت بدل و بگڑ چکی ہوگی اور ہم زمین کے اندر گم ہو چکے ہوں گے یہاں تک کہ ہمارے حواس اور ادر اک واحساس کی تمام قو تیں ختم ہو چکی ہوں گی اور کوئی شخص بھی ہمیں نہ ڈھونڈ پائے گا اور نہ ہی کہ کی کے ادراکات ہمیں سمجھ پائیں گے ایس صورت میں یہ کی تکرمکن ہے کہ ہم ایک نی تکاوق بن جائیں؟

حقیقت بیہ بے کدان کا بینظریدایک غلط بھی کے سوا کچھ بھی نہیں اور نہ ہی اس کی کوئی تھوں بنیا دے انہوں نے ایک حقیقت کو بلاوجہ ناممکن تصور کرلیا ہے چنا نچہ خداوند عالم نے اس کے جواب میں ایپ نبی سے ارشاد فرمایا: ان سے کہ دیج کہ موت کا فرشتہ جوتم پر مقرر کیا گیا ہے تمہیں پور کی طرح اپنے قبضہ میں لے لے گا ..... { قُتُلْ بَدَتَوَ فَسَلَّمُ مَّ لَكُ الْمُوَنِ الَّنِ مَى وَ كُلَّ بِكُمْ } خلاصہ ، جواب بیہ ہے کہ ایک فرشتہ تم پر مقرر کیا گیا ہے جو تمہیں این قرض میں ایپ نبی مکس صورت میں ۔ تمہیں اپنے پاس اپنی حفاظت میں رکھ گا اور تمہیں گم نہ ہونے دے گا اور بیر تو محفر ہیں جو زمین میں کم ہو گئے نہ کہ تمہارے نفوس ، کیونکہ بیتم ہارے نفوس ہی ہیں جن کے لئے لفظ دند کم ، (تم) استعال کیا گیا ہے (فاللہ یہ والے نہ کہ تمہارے نفوس ، کیونکہ بیتم ہارے نفوس ہی ہیں جن کے لئے لفظ در کم ، (تم) استعال کیا گیا ہے

## ΔH

سورہ یحبدہ،آیت ۹: O''وَ نَفَحَ فِیْدِ مِنْ سُّودُ حِهٖ '' (اور خدانے اپنی روح اس میں پھونک دی) بیآیت انسان کی تخلیق سے مربوط آیات میں سے ایک ہے۔

سورهٔ اسراء، آیت ۸۵:

0 " يَسْتَلُوْ نَكَ عَنِ الرُّوْحِ فَخُلِ الرُّوْحُ مِنْ أَصْرِ مَاتِى " (ورآ پ سےروح مے متعلق پوچھتے ہیں ان سے کہہ دیجتے کہروح میرے پروردگار کا ایک امر ہے) اس آیت میں روح کو 'امراہی " سے تعبیر کمیا گیا ہے پھر امرے متعلق ارشادہوا:

سوره وليس، آيت ٨٣:

و المَّرُبَّ المَرُبَا المَرُبَا المَنْ المَادَشَيْطًا أَنْ يَتُقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ۞ فَسُبُحْنَ الَّنِ يُ بِيَرِهِ مَلَكُوْتُ كُلِّ شَىْءِوَ الَيْهِ تُرْجَعُوْنَ

(اس کا امرید ہے کہ وہ جب بھی کسی چیز کے بارے میں ارادہ کرتا ہے تو اس سے کہتا ہے ہوجا، وہ ہوجاتی ہے۔ پاک ہے وہ ذات جس کے ہاتھ میں ہر چیز کا اختیار ہے) اس بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ روح، عالم ملکوت سے ہے اوراسے ہی لفظ ''کن'' سے تعبیر کیا گیا ہے' پھرا یک اورآیت میں''ام'' کی توصیف ان الفاظ میں فرمائی:

سوره وقمر، آيت + ۵:

° وَمَا أَمُرُنَا إِلَا وَاحِدَةً كَلَتْ إِلَيْهَمِ إِلَيْهَمَ " (اور جار اامز بين بِمَراكِ، آنه جميك كي ما نند!)

اس آیت میں بدیبان کیا گیا ہے کد امرایک، اور آنکھ جھیکنے کی مانند ہے (ککمیٹھ بالنہ صور یز الہذاوہ دفعا ہے کد امر جے لفظ<sup>رور</sup> کن' سے تعبیر کیا گیا ہے ایک ہی دفعہ میں وجود میں آنے والی حقیقت ہے نہ کہ تدریجی طور پر للہٰ اوہ دفعا وجود میں آنے کی وجہ سے اپنے وجود میں آنے کے لئے کسی زمان و مکان کی پا بند نہیں بنا برایں سد بات واضح ہوگئی ہے کہ 'امر' کہ جس کا ایک مصداق روح ہے' جسمانی و مادی چیز نہیں کیونکہ مادی وجسمانی موجود ات کی بنیادی پہلی دون تر جا طور پر وجود میں آتی ہیں نہ کہ دفعاً ' ای لئے وہ زمان و مکان کی عبنہ ہوتی بنا برایں سے بات داخلے ہوگئی ہے کہ 'امر' مادی وجسمانی نہیں البتہ مادہ وجسم سے اس کا تعلق و راط ہوتا ہے' اب سوال سے ہے کہ دوہ تحلق و راس سے تا ہوتی ہوئی ہے کہ اس کے میں کنی آیات موجود ہیں جوروح کے مادہ و سے تعلق کو داخلی ہوتا ہے' اب سوال سے ہے کہ دوہ تحلق و راس سے تا ہوتاں سلسلے

سوره ءطه، آيت + ۵: °" مِنْهَاخَلَقْنَكُم"-(ای ہے ہم نے تمہیں پیدا کیا) سوره ءرحمٰن، آیت ۱۴: ° خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَانْفَخَّارِ"-(انسان کو صیری کی طرح کھنکھناتی ہوئی مٹی سے پیدا کیا)

سوره و تجده، آیت ۸:

<sup>0</sup>" وَبَدَا خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْن ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَةُ مِنْ سُلَلَةٍ قِنْ مَّاً مَّهِيْن "-(انسان كَنْليق كى ابتداء مى سى پَحراس كى نسل نطفہ جيسے گندے پانى سے - (ناچيز پائى ∠جوہر(نچوڑ) ۔ \_ سے بنائى) -

سوره ءمومنون ،آیت ۱۴:

O وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُللَة مِنْ طِيْنِ أَنْ شَمَّ جَعَلُنُهُ نُطْفَةً فِى قَهَام مَّكِيْنِ أَ شُمَّ خَلَقْنَا اللَّعْظَمَةَ فَعَدَ مَا مَعَدَيْنَ أَ شُمَّ خَلَقْنَا اللَّطْفَةَ عَلَيْهُ نُطْفَةً فَ فَهَا مَعَدَيْنَ أَ شُمَّ خَلَقْنَا اللَّعْظَمَةَ فَعَدَةً فَ فَهَا الْحَرَدُ فَتَبْرَكَ التَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ فَعَدَةً فَ فَعَالَمُ مُعَدَةً فَ فَعَالَ مُعَدَقًا الْعَرَ فَتَبْعَرَ التَّعْظَفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ فَعَنَا الْمُضْغَةً عَظْمًا فَكُمَة وَخَلَقًا الْعَرَضَةُ مَعْقَةً مَا مُعْتَقَا الْحَرَدُ فَتَبْعَدُ اللَّعْظَفَةَ عَنَا الْعَظْمَ لَحْمًا وَعَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَنَا الْمُعْتَقَا الْحَرَ فَقَتَا الْعَلَيْقَ فَعَنَا الْعَلَقَةُ مَعْقَدَة عَلَيْ فَعَالَ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكَ مَا الْعَلَقَةُ مَعْتَقَا الْحَرَ فَقَا الْحَرَدُ فَ فَتَبْعَرُ اللَّعْظَمَةُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْنَ اللَّعْظَمَ الْعَلَقَةُ فَعَنَ الْعَلَقَة مَعْتَ الْعَلَقَة مَعْتَ الْعَلَقَةُ فَعَنَا الْعَلَقَة عَتَ عَلَيْ عَلَيْنَ الْعَلَقَةُ وَقَا الْعَلَقَةُ مَعْتَا الْعَلَيْنَ مِنْ اللَهُ مَنْ عَلَيْ فَ خَلُقَا الْعَلَيْ عَلَيْنَ أَنْ عَلَيْ مَعْتَنَ أَنْ عَنَا الْعَلَقَةُ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ فَعَنَا الْعَلَقَةُ مَعْتَنَا الْعُلَقَةُ عَالَيْ عَلَقَةً عَالَيْ عَلَيْنَا الْعَلَقَة مَعْتَنَا الْعُلَقَةُ عَامَ عَنَا الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الْعُلَقَة عَا عَلَيْ عَلَقَتَ الْعَلَقَةُ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ اللَّعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي اللَّا عَلَيْ الْعَلَيْ اللَهُ عَائَة عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ فَعَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ الْعَامَ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَا عَا اللَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَيْ عَا عَا عَا عَلَيْ عَا عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَلَيْ عَالَيْ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَلَيْ عَا عَتَا عَا عَنْ عَا عَا عَاعَا عَاعَا عَا عَا عَا عَا

(اورہم نے انسان کو گیلی مٹی کے جو ہر سے پیدا کیا، پھر ہم نے اسے نطفہ بنا کرایک تحفوظ جگہ میں رکھا، پھر ہم نے نطفہ کو جما ہوا خون بنایا، پھر اس جے ہوئے خون کو گوشت کا لوتھڑا بنایا، پھر ہم نے لوتھڑ ے کی ہڑیاں بنائیں، پھر ہم ہڈیوں کو گوشت کا لباس پہنایا' پھر ہم نے اسے دوسری صورت میں پیدا کیا' پس بابر کت ہے خدا کہ جوسب سے بہتر خلق کرنے والا ہے )۔

ال آیت میں بیر حقیقت بیان کی گئی ہے کہ انسان پہلے پہل ایک مادی وطبیعی جسم سے زیادہ کچھ نہ تھا پھر وہ مختلف مراحل طے کرتا ہواا پنی تخلیق کے ابتدائی سفر میں یہاں تک پہنچا کہ خداوند عالم نے اس کے جامد و مجمد جسم میں روح پھونک کر اسے شعور دارادہ کی حامل ٹنی مخلوق بنادیا چنا خچہ اس نے ایسے کام انجام دینا شروع کردیتے جوجسم و مادہ کے بس میں نہیں مثلاً کا سنات کے بارے میں غور وفکر کرنا ' موجودات عالم سے بھر پوراستفادہ اوران کے تمام امور میں حسب مذاء تبدیلی وغیرہ ،تو بیر سب کا مشعور وارادہ کی قوت سے انجام پذیر ہوتے ہیں اور جسم و جسمانیات سے ان کا کوئی تعلق ہی نہیں ' بنابرایں نہ سور کا متحد و از اردہ کی قوت سے انجام پذیر ہوتے ہیں اور جسم و جسمانیات سے ان کا کوئی تعلق ہی نہیں ' بنابرایں نہ تو او حال ( ارادہ و قطر وغیرہ ) جسمانی ہیں اور نہ ہی ان کا موضوع کہ جوان کے فاعل ہونے کی حیثیت رکھتا ہے ( روح ) جسمانی چیز ہے۔

بہر حال نفس، اس جسم کی نسبت کہ جوابتداء میں اس کے وجود میں آنے کا سب تھا ایسے ہے جیسے پھل کی نسبت

تنسيراكميز انجلد ا

درخت سے ہوتی ہے اور روشنی کی تیل سے (تاہم اس تمثیل ومقایسہ میں بہت بُعد پا یا جاتا ہے)۔ بہر حال اس بیان سے روح کے بدن سے تعلق اور بدن سے اس کے وجود میں آنے کی بابت مطالب واضح ہو گئے پھر موت آنے سے رید ربط وتعلق ختم ہو جاتا ہے اور بدن کا روح سے کوئی ربط باقی نہیں رہتا گو یا ابتداء میں روح اور بدن دونوں ایک ہی چیز سے، روح عین بدن پھر خدانے اسے بدن سے الگ حیثیت عطاکی اور بدن پر موت طاری ہونے سے وہ اس سے بالکل الگ ہوگئی نی تمام مطالب مذکورہ بالا آیا سے شریفہ سے ربطا ہر معلوم ہوتے ہیں ان کے علاوہ دیگر آیات الی جن میں اشارہ و کنا ہے کہ ماتھ مذکورہ حقائق کو بیان کیا گیا ہے ارباب یسیرت ان آیات میں خور دفکر کر کے تمام حقائق سے آگاہ ہو سے ہیں دو التہ الم اور دی

ابل ايمان كاابتلاء وامتحان اس سے پہلی آیت میں خدادند عالم نے اہلِ ایمان کو صبر وصلوٰۃ (نماز) کے ذریعے طلب نصرت کاظم دیا اور پھر انہیں اس بات سے منع کیا کہ وہ خدا کی راہ میں قتل کئے جانے والوں کو مردہ کہیں اور فرمایا کہ وہ زندہ ہیں اب زیر نظر آیت میں ان سب با توں کی اصل وجہ بیان فرمائی یعنی اس بات کو داختح کمیا کہ صبر وصلو قائے ذریعے استعانت کا تحکم کیوں دیا اور شہداء کو مردہ کہنے سے کیوں منع کیا اور بید کی منظریب انہیں آ زمائش وامتحان میں مبتلا کیا جائے گااور اس آ زمائش وامتحان ہی کے ذریعے بلند مراتب و کمالات ٔ عزت وشرف کی حامل زندگی اور دین اسلام کی پاکیزہ فعمت سے بہرہ ورہونا ممکن ہوگا 'اور وہ آ زمائش وامتحان جنگ وقتال کی صورت میں ہے اور اس میں کامیابی کا واحد راستہ سد ہے کہ ان دومضبوط قلعوں یعنی صبر وصلوق میں پناہ لے کراپنے تحفظ کویقینی بنائی ادران دوقو توں سے اپنے آپ کولیس کرلیس تا کہ کامیا بی ان کا مقدر بن جائے اور ان دو کے علاوہ ایک تیسری توت بھی ہے اس سے بھی اپنے آپ کومزین کریں اور وہ ایسی قوت ہے کہ جس میں ہر قوم کی کا میابی ک حانت موجود ہے جو قوم اس کی حامل ہوئی وہ اپنے مقصد کے حصول میں کا میاب ہوئی ' کمالات کی بلند 'وں کو پایا' عرصۂ کارزار میں ہمت دحوصلہ بڑھااور جنگ کا میدان ان کے لئے تجاہ عروی ( ڈولی ) کی طرح پسندیدہ ہو گیا اور وہ قوت عبارت ہے اس عقیدہ ونظریہ سے کہ جنگ میں قتل کتے جانے دالے افراد مرتے اور محود تا بودنہیں ہوتے ،ان کی جان و مال کی قربانی ضالح نہیں جاتی ،اگروہ دشمن کولل کرنے میں کامیاب ہوجا عیں توغازی کہلائے اورایسی زندگی پائی کہاب دشمن اپنے ظلم وجور ے ساتھ ان پر حکومت نہیں کر سکتا، دشمن کی باطل نواز قوتیں ان کے سامنے مغلوب ہو کئیں ادرا گروہ دشمن کے ہاتھوں قل ہوئے تب بھی وہ زندہ ہیں اور حقیقی زندگی پا چکے ہیں، اب ان پر جبر واستبد اداور باطل کا تسلط باتی نہیں رہا، گو یاقل کرنے یا قتل ہونے دونوں صورتوں میں وہ کامیاب ہوئے اور ہمیشہ کی زندگی یا گئے۔

زیر بحث آیت میں خداوند عالم نے اہل ایمان کودہ تمام مصائب تلکیفیں اور سختیاں یا ددلائی ہیں جن کا جنگ میں عام طور پر سامنا ہوتا ہے لینی خوف بجوک اور جان دامال کا کی ، آیت میں لفظ '' شرات'' (میووں) سے بظاہر اولا د مراد ہے کیونکہ میدان جنگ میں مردوں اور جوانوں کی موت سے تس لفظ '' شرات'' (میووں) سے بظاہر اولا د مراد ہے کیونکہ میدان جنگ میں مردوں اور جوانوں کی موت سے تس لفظ '' شرات'' (میووں) سے بظاہر اولا د مراد ہے کیونکہ میدان جنگ میں مردوں اور جوانوں کی موت سے تس میں جو کی دافع ہوتی ہے دوہ درختوں کے میووں اور بچلوں میں دافع ہونے دادلی کی سے کہیں زیادہ الم انگیز ہوتی ہے، تاہم بحض مضرین کرام نے'' شرات'' کے بارے میں کہا ہے کہ اس سے مراد کچور کے درختوں سے حاصل ہونے والے فوائد ہیں ادر'' اموال'' سے مراد کھور کے علادہ دیگر اموال ہیں لیتی چو پائے 'اورٹ اور بھیز' بکریاں۔ مرکر نے والوں کے لئے نوش خبری مرکر نے والوں کے لئے نوش خبری مرکر نے موالوں کے لئے نوش خبری مرکر نے مراد میں دیش مرکر نے والوں'' کا تذکر کہ کیا تاکہ: اور اکس بشارت دخوش خبری دی ہے۔ اور اکس والی ہوں کہ مرکر نے دالوں'' کا تذکرہ کیا تاکہ: سر اس اصلی وجرکو دیان کرے جس سے مرکر نا داجب د ضرور دی ہوتا ہے اور دوہ ہوئیں کہ کہ ہو میں نہ مراد ہوں ہوئی ہوئی نے۔ سر ای اصلی وجرکہ دیان کرے جس سے مرکر نا داجب د ضرور دری ہوتا ہے اور دوہ ہوں ہو در کہ دے۔ سر ای اصلی وجرکو دیان کرے جس سے مرکر نا داجب د ضرور دی ہوتا ہے اور دوہ ہوئی ای کر دے۔ سر سر ای کو ایتی کمولوکہ چیز میں ہر طرح کے تصرف کا پورا ہوں حاصل ہے۔ اور مالک کو ایتی کموکہ چیز میں ہر کم رہے اور کے تصرور کی دوں دور ہوتا ہے اور دوہ ہو کہ انسان کا حقیق مالک خدا ہے اور مالک کو ایتی کموکہ چیز میں ہو ہوں کہ تھر خوا ہے تھی دائی دو مندا کی طرف سے درد در درمت اور ہوا ہے۔

بنابراین خدادند عالم نے سب سے پہلے اینے نبی کو تھم دیا کہ وہ لوگوں کو نوش خبری دین البتہ صرف خوش خبری د بشارت دینے کا تھم دیا ( قَبَشِّرِ .... ) لیکن نوش خبری دیتے جانے والے امر کی عظمت کے پیش نظر اس کا ذکر نبیس کیا کیونکہ اس کی عظمت کے لئے یہ بات کافی ہے کہ اس کی نوش خبری خداوند عالم نے دی ہے اور جس چیز کی نوش خبری پر وردگار خود دے وہ بجز خیر وجمیل نبیس ہو سکتی اس کے ساتھ سے بات بھی اہمیت کی حال ہے کہ اس کی صغامت سے پیش نظر اس کا ذکر نبیس کیا کیونکہ اس خیر وجمیل نبیس ہو سکتی اس کے ساتھ سے بات بھی اہمیت کی حال ہے کہ اس کی صغامت بھی خداوند عالم نے نود دی ہے۔ کی و خوش خبری پر کی خود دی ہے۔ اینے نبی کو خوش خبری دینے کا تھم وینے کے بعد خداوند عالم نے صبر کرنے والوں کی توصیف فرماتے ہوئے ان کے بارے میں بیان کیا کہ وہ مصیبت کی حالت میں بیالفاظ ور دِ زبان کرتے ہیں '' اِنَّالِيلَٰہِ وَ اِنَّا الَبْہِ کَرِ جِعُوْنَ '' ( ہم

''مصیبت'' سے مراد ہر وہ امر ہے جو انسان کو لاحق ہوتا ہے (انسان اس سے دوچار ہوتا ہے) تاہم بید لفظ (مصیبت) صرف ناخوشگوار واقعہ ونا گوار امر کے لئے استعال ہوتا ہے اور جہاں تک مصیبت کی حالت میں '' اِنَّا لِلَهِ …'' کہنے کا تعلق ہے تو یقینی بات ہے کہ اس سے مراد صرف زبان سے بیدالفاظ جاری کرنا نہیں جبکہ ان کے معانی کی طرف توجدوالنقات ہی نہ ہواور نہ ہی اس سے مرادان الفاظ کے معانی کی طرف صرف توجدوالنقات کرتے ہوئے ان کوزبان پرلانا ہے بلکہ مقصود بیہ ہے کہ ان الفاظ کے معانی کی حقیقت پر ایمان بھی ہواور وہ حقیقت میہ ہے کہ انسان حقیقی معنی ہیں خدا کا مملوک ہے اور خدا اس کا حقیقی مالک ہے اور اس کی بازگشت بھی اپنے حقیقی مالک یعنی خدائے قدوس کی طرف ہونی ہے اس ایمان و عقیدہ کی بنیاد پر ''صبر'' کی سب سے بہتر صورت وجود میں آتی ہے کہ جس سے چیخ و پکار اور جزع وفزع کا احساس پیدا ہی نہیں ہوتا اور خفلت و بے توجی کی گذرگی صفحۂ دل سے دور ہوجاتی ہے۔

اس کی وضاحت یوں ہے کہ انسان کا وجود اور اس سے وابستہ ہر شیخواہ اس کی قوتیں اور توانا ئیاں ہوں یا اس کے افعال واعمال، سب خدائے ذوالجلال کی مقدس ذات سے مربوط ووابستداوراس کی عنایات کے مختاج ہیں کہ اس نے انسان کو پیدا کیا ادراسے دادی عدم سے نکال کروجود کی نعمت عطافر مائی لہٰذاانسان ہر لحہ اس کے رحم وکرم پر باقی ہے ادرا پیے تمام امور واحوال میں اس کی عنایتوں گی احتیاج رکھتا ہے، نہ تواپنے وجود میں آنے میں اور نہ ہی اپنی بقاء میں اس سے بے نیا ز اسے بلکہ ہرلحاظ سے اس کا محتاج اور اس کے خوان عنایت کا خوشہ چین ہے اور اس کی نسبت ایسا فقیر دیا دار ہے کہ اس کی کرم نوازی کے بغیر لمحہ بحر زندہ نہیں رہ سکتا اگر خداا پنی نظر عنایت اس سے چھیر لے تو اس کا وجود بی ختم ہوجائے ، وہ اس کا حقیقی مالک ہے لہٰذا اسے اس کے تمام امور میں کمل اختیار حاصل بود جس طرح جاب انسان کے بارے میں فیصلہ کر سکتا بے انسان اپنے تیں ۔۔اس کی عنایتوں کے بغیر۔۔کوئی قدرت داختیار بی نہیں رکھتا کیونکہ اس کی ہر چیز خدا کی ملکیت ہے، اس کا دجود، اس کی تمام تواتا ئیاں اوراس کے تمام افعال حقیقی معنے میں خدا کی ملکیت اور اس کے دائر ہ اختیار میں بیں تاہم خدائے قد دس نے اسے اذن داجازت ادراختیار عطافر مایا ہے کہ وہ ان چیز وں کواپن طرف منسوب کرے اسی وجہ سے وجودادر وجود کی قو توں کی نسبت انسان کی طرف دی جاتی ہے اور کہا جاتا ہے : " انسان کا وجود ٔ انسان کی عقل انسان کی جسمانی قوت ٔ انسان کی آتکھیں' کان' ہاتھ یاؤں وغیرہ،اوراس طرح انسان کےافعال مثلاً چلنا' بولنا' کھاتا پینا وغیرہ کی نسبت خوداس کی طرف دی جاتی ہےتو پر تمام نسبتیں ما لک حقیقی خدادند قدوس کے اذن داجازت سے ہیں در ندا گروہ اذن نہ دیتا تو انسان ادر نہ ہی کا سُات میں کوئی تخلوق ان ظاہری نسبتوں کو پاسکتی کیونکہ کوئی فر دِکا سَنات خود ہے کوئی استقلال نہیں رکھتا جو پچھ بھی ہے خدا کی ملکیت ہے سب اس کے ملوک ہیں حقیقی مالک وہی ہے، اور سب کچھاس کا ہے بیتو اس کی عنایت ہے کہ اس نے انسان کو وجود اور اس میں پائی جانے والی تو توں کے استعال اورانہیں اپنی طرف منسوب کرنے کااذن واختیار عطافر مایا ہے تا کہ وہ اپنی معاشرتی زندگی آسانی سے گزار سکے لیکن افسوں کہانسان غلط نہی کا شکار ہو گیا اور اپنے آپ کو حقیق مالک سمجھنے لگا جبکہ حقیقت امراک یے قطعی طور پر مختلف ہے ادر حقیقی ما لک توصرف خداوند یالم ہے ، اگر اس کااذن داجازت نہ ہوتو کوئی چیز کسی کی ظاہری ملکیت تجی نہیں کہلا کتی اور بیسب کچھای دنیا تک ہے درنہ آخرت میں سب کچھ خدا کی ملکیت میں ہوگا اور پھرصورت جال اس طرح ہوجائے گی جیسےاذن واجازت سے پہلےتھی یعنی ظاہری دحقیقی دونوں نسبتیں اسی سےخصوص ہوجا تمیں گی چنانچہ اس سلسله مي خداوند عالم في خود بي مطلع وآگاه كرت موت ارتثاد قرمايا:

سوره دمو کن ، آیت ۲۱: 0 " لِبَن الْمُلْكُ الْيَوْمَرُ لِلْهِ الْوَاحِدِ الْقَهَامِ" -(آج ملكيت كس كے ياس ب? اللہ بن كے ياس بے جوايك باور قبار ب) اس دن (روز قیامت) ملکیت کی تمام نسبتیں ختم ہوجا عیں گی اورانسان اپنی تمام ملکیتوں سمیت خدا کی طرف لوٹ آئے گا پھر سب سبتیں ، حقیقی مالک خدائے واحد دقہار کے ساتھ خصوص ہوجا تیں گی۔ مذکورہ بیان سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ ملکیت دوطرح کی ہے: ایک حقیقی ادر دوسری ظاہری دغیر حقیقی محقیقی ملکیت خداوند قدوس کے ساتھ مختص ہے کہ جس کا اس ملکیت میں کوئی شریک نہیں، نہ کوئی انسان اس کے ساتھ اس ملکیت میں شریک ہے اور نہ دوسری کوئی مخلوق، اور جہاں تک انسان کا بنی ذات، اپنی اولا داور اپنے مال وولت کے مالک ہونے کا تعلق ہے تو ہ پر ملیت کی دوسری قسم یعنی ظاہری وغیر حقیقی ملکیت کے باب سے ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ ان سب کا حقیقی ما لک تو خدا ہے لیکن اس نے انسان کوظاہری مالک ہونے کاحق عطافر مایا ہے توانسان ان کامجازی مالک ہے۔ ، بنابرایں جب انسان خدادند عالم کی ملکیت کے بارے میں نخوروفکر کرے ادراس کے اصل معنی ومفہوم پر توجہ کرےاور پھراس ملکیت کے اپنی ذات سے تعلق وربط کو پھی ملحوظ رکھے تو اس بات سے آگاہ ہوجائے گا کہ وہ خودا پنے یروردگارکامملوک اور ہرلحاظ سے کمل طور پر اس کی ملکیت میں ہے اس کے بعد اس بات کی طرف توجہ کرے کہ انسانوں کے درمیان پائی جانے دالی ملکیت کہ جس میں انسان کا اپنی ذات اپنی اولا داورا پنے مال و دولت وغیرہ کا مالک ہونا شامل ہے بہت جلد ختم ہوجائے گی ادراس کا کوئی اثر دنشان باقی نہ رہے گا ادرسب کچھ خدا کی طرف لوٹ جائے گا تو اس حقیقت سے باخبر ہوجائے گا کہ بال آخروہ کسی چیز کا بھی مالک نہیں ہے نہ حقیقی معنی میں اور نہ ہی مجازی طور پر، اور جب وہ کسی چیز کا نہ حقیق مالک ہے نہ مجازی تو پھران کے چھن جانے اوران سے محروم ہوجانے کی صورت میں غمز دہ بھی نہ ہوگا اور کسی مصیبت کے آنے پر مغموم وحملین بھی نہ ہوگا کیونکہ اس چیز سے محروم ہونے پرافسوں ہوتا ہے جوانسان کی ملکیت میں ہو کہ اس کے حاصل ہونے پرخوش اور مسر در ادر اس سے ہاتھ دھو بیٹھنے پر مغموم ومحزون ہوتا ہے لیکن جب اے اس بات کا یقین ہوجائے کہ وہ کسی چیز کا ما لک ہی نہیں ہے تو دہ اس محرومی برشمکین وافسر دہ نہیں ہوتا' وہ مغموم ومحزون ہو بھی تو کیوں جبکہ اس کا ایمان ہے کہ ہر چیز کا ما لك صرف خدائ يكتاب ادراس التي مملوك چيزيس برطر مسكام تصرف كالممل اختيار حاص ب-

ایک اخلاقی بحث

اخلاقِ نِفْس ٔ یعنی علم وعمل میں بلند پایی کمالات کے حصول کی بنیادی صلاحیتوں کی اصلاح و بہتری کو ح دل کو پا کیزہ خصلتوں سے مزین کرناادر پست عادات سے پاک کرناصرف ایک ہی صورت میں ممکن ہےاوردہ ہے اعمال صالحہ کابار بار بجا

مذکورہ بالا بیانات کی روشن میں آپ اس حقیقت سے آگاہ ہو چکے ہیں کداخلاق کی پا کیز گی ادراخلاقی فضیلتوں کا حصول اعمال صالحہ کے مکرردر کررانجام دینے ہی سے ممکن ہے اور اس میں دومسلک اور مکتب فکر ہیں کہ جن میں سے کسی ایک کا انتخاب داختیار ناگزیرہے:

بہلامسلک : ( دنیاوی فوائد کو لوظوظ رکھنا) اس مسلک کی بنیاد تہذیب نفس میں ضیلتوں کے دیناوی فوائداوران علوم ونظریات اور آراء کو طوظ رکھناہے جولو کوں کے پسندیدہ ہیں جیسا کہ کہا جاتا ہے: عفت و پاکدامنی ( اپنے آپ کو قتیح عادات د اعمال سے بحپانا ) اور قناعت کرنا، جو پچھاپنے پاس ہے اس پر راضی رہنا اور جو پچھ دوسروں کے پاس ہے اس میں ہر گر توجہ ودلچیں نہ لینا ' دواچھی صفتیں ہیں اور نیلو کوں کی نظروں میں عزت و عظمت کے حصول کا سب بنتی ہیں اور عوام الناس میں جاہ واحتر ام کا موجب ہیں جبکہ شہوت پر تی ذلت ویستی اور قادری کا

سلیب نسم مع ولا کچ یا کیز ففس کوآ لودہ کردینے کاموجب ہے۔ علم بحوام میں مقبولیت اور خواص میں عزت واحتر ام اور انس دمحبت دلاتا ہے۔

علم، آئلھ کی طرح ہے کہ ہر مکروہ ونا پسندیدہ چیز کی نشاندہی کرتا ہے تا کہ انسان اس سے پچ سکے اور ہرمحبوب و پیندیدہ چیز کوانسان کے سامنے جلوہ گر کرتا ہے تا کہ انسان اسے حاصل کر سکے جبکہ جہالت اندھے پن کے سوا کچھ بھی نہیں۔ علم،انسان کی حفاظت کرتا ہے جبکہ مال کی حفاظت انسان خود کرتا ہے۔ شجاعت و بہادری، ثبات نفس لاتی ہے جس سے انسان پراکندگی ، افکار سے محفوظ ہوجا تا ہے اور غالب ہونے یا مغلوب ہونے دونوں صورتوں میں لوگوں کی طرف سے قدر دانی وتحسین کامستحق تظہرتا ہے جبکہ ڈر پوک آ دمی ایسانہیں ہوتا کیونکہ اگروہ غلبہ پالے تواسے اس کے لیے حسن اتفاق کا تام دیا جاتا ہے اور اگر شکست سے دوچار ہوتو اس کی مذمت ہوتی Ļ عدل دانصاف، راحت جاں ادرسکون نفس سے عبارت ہے کہ اس سے انسان اذیت ناک یختیوں سے نجات پالیتا یےاور یہی حقیق معنی میں زندگی ہے جومرنے کے بعد حاصل ہوتی ہے کیونکہ اس میں نیک نامی ملتی ہے لوگ ہمیشہ اچھےالفاظ میں یا دکرتے ہیں خوبیاں بیان کرتے ہیں اور دلوں میں محبت پیدا ہوتی ہے۔ یہ ہے وہ مشہور ومعروف مسلک کہ جسے قدیم زمانہ سے یونانیوں اور دیگر دانشوروں نے علم اخلاق کی بنیا وقرار دیا ہے لیکن قرآن مجید میں اسے اخلاقیات کی اساس نہیں بنایا گیا اس کی وجہ ہیہے کہ اس مسلک دنظریہ میں عوام الناس کے نقطہ ء نظر کواصلی دینیادی حیثیت دی گئی ہےادراس بات کو طحوظ رکھا گیا ہے کہ عوام الناس کس چیز کواچھا اور قابل تعریف ادر کسی چیز کو برا اور لائق مذمت شجصتے ہیں۔ ای طرح معاشرے میں کون ی چیز متحسن اور کون می فتی سمجھی جاتی ہے لہٰذا جس چیز کو معاشر نے میں اچھا سمجھاجا تا ہوا سے اختیار کیا جائے اور جسے برا شمجھا جا تا ہو اس سے اجتناب کیا جائے ، کیکن قرآن تجید نے اخلاق کے معیارکواس سے بالاتر قرار دیا ہے اور صرف عوام الناس کے ہاں قابل تعریف مالائق مذمت ہونا اور دنیا دی فوائد کا حامل ہونا ہی نہیں بلکہ اخروی ثواب وجزا کو بھی ملحوظ رکھا گیا ہے اور قرآن میں جہاں کہیں بھی دنیا دی فوائد یاعوام الناس کے ہاں قامل تعریف و لائق مذمت ہونے کی بات ہوتی ہے اس کی بازگشت بھی اخروی ثواب دعقاب کی طرف ہوتی ہے ملاحظه بو: سوره ء بقره ، آیت • ۱۵:

وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَ لُوْ اوُ جُوْ هَكُمْ شَطْرَةً لِمَدَّ لَا يَكُوْ نَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً (اورتم جہاں کہیں بھی ہواپنے منداس( کعبہ) کی طرف کرلوتا کہ لوگوں کوتم پر جمت قائم کرنے کا موقعہ ندل سکے انہیں تمہارے خلاف بات کرنے کا ثبوت ندل جائے) اس آیت میں خداوند عالم نے ثبات نفس اورعزم واستقلال اختیار کرنے کی دعوت دی ہے اور اس کی دجہ لیتَلَا یکُوْنَ ..... کے الفاظ سے لوگوں کو جمت قائم کرنے کا موقعہ فراہم نہ کرنا۔۔قرار دیا ہے۔

تفسيرالميز انجلد ا

الطَّاغُوْتُ نُيُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّوْسِ إلى الظُّلُبْتِ أولَبِكَ أصْحُبُ النَّاسِ هُمُ فِيهَا خَلِدُوْنَ، (اللہ دلی دسر پرست ہےان لوگوں کا جوایمان لائے وہ انہیں تاریکیوں سے نکال کرردشن کی طرف لے آتا ہےاور جولوگ کا فریس ان کے اولیاء دسر پرست طاغوت ہیں جوانہیں نور ہے دورکر کے تاریکیوں میں ڈال دیتے ہیں یہی لوگ جہنی ہیں اور ہمیشہ اس میں رہیں گے) سوره ءايرا جيم، آيت ۲۲: ٳڹؘۜٳڶڟ۠ڸؠؚؽ۬ڶؠؙٛؠؙٵؘؽؘٳڮٛ (یقیناظالموں کے لیے دردناک عذاب ہے) ان آیات کی ما نند مختلف موضوعات کے شمن میں دیگر کثیر آیات موجود ہیں اور انہی آیات سے کمتن دیگر آیات بھی ہیں مثلاً: سوره وحديد، آيت ۲۲: O مَاَاَصَابَمِنْ مُّصِيْبَةٍ فِالاَتْمِضِ وَلافِنَا ٱنْفُسِكْمُ إِلَّافِ كِتْبٍ مِّنْ قَبْلِ ٱنْ نَّبْ رَاهَا إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَىاللهِ بَسِيْرُ (نہیں کوئی مصیبت ایسی جوز مین میں آتی ہے اور نہتمہاری جانوں میں گر بیر کہ وہ کتاب میں اس سے پہلے کہ ہم ان (جانوں) کو پیداکریں موجود بے بیکام اللد کے لیے بہت آسان ہے)۔ اس آیت مبارکہ میں کسی امرکی بابت افسوس کرنے یا خوش ہونے سے اجتناب کرنے کی ترغیب دلائی گئی ہے کیونکہ سب کچھ خدا کی طرف سے ہوتا ہے اور جو ہونا ہوتا ہے دہ ہو کرر ہتا ہے، جو چیز کتاب تقدیر میں کھی جا چکی ہے اسے کوئی روک نہیں سکتا اورجو چیز مقدر نہیں کی گئی اسے کوئی لانہیں سکتا سب کچھ خدا کے فیصلوں۔قضاء وقدر کے ساتھ دابستہ بےلہٰ اکسی مادی چیز سے محرومی پرافسوس کرنا اور کسی چیز کے حصول پر خوش ہونا بسود ہے ادر اس طرح کے لغود بے فائدہ کا م کسی مومن کو جوبيعقيده ركمتا موكمة ماموركى باك ودخدائ قدوس ك باتحديس بزير بنبيس ديتاجيها كهخداف خودار شادفرما ياب: سوره ءتغابن، آيت اا: O مَا أَصَابَمِنْ مُّصِيْبَةٍ إِلَّابٍ ذُنِ الله حُوَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهْرِ قَلْبَهُ .... (جومصیبت بھی آتی ہے وہ خدا کے اذن سے آتی ہے اور جو مخص خدا پر ایمان رکھتا ہے خدا اس کے دل کی ہدایت فرماتاہے)

بنابرای بیآیات بھی پہلی آیات جیسی ہیں کہ جن میں اخلاقیات کی اصلاح کا ہدف اور مقصد اعلی عظیم اخروی فوائد کا حصول قرار دیا گیا ہے اور وہ فوائد حقیق کمالات ہیں نہ بیر کہ صرف خیال و گمان کی حد تک کمالات ہوں کتا ہم ان آیات میں اصلاح اخلاق میں کمحوظ اخروی فوائد حقیقی کمالات سے حصول کی بنیاد قضاء وقدر پر پختدا عتقاد خدائی اخلاق ابنانا خدا

## ۸۲۱.

تفسيرالميز انجلد ا

ے اساء حسنی اور عظیم و پا کیزہ صفات الہیہ اوران جیسے دیگر امور کی طرف بھر پور توجہ والتفات رکھنا (انہیں ہمیشہ مدنظر رکھنا اور اساس عمل قرار دینا) ہے۔

ايك ابهم سوال اوراس كاجواب مذکورہ بالا مطالب کے پیش نظر میسوال ممکن ہے کہ اگر سب کچھ قضاء وقدر کی بنیاد پر ہوتا ہے اور ہم نے بھی تمام امورکواسی اعتقاد کی روشن میں دیکھنا ہے کہ ان کی اساس قضاءوقدر (خدائی فیصلہ) ہے تو پھر انسان کے (اختیار) کی کوئی قیمت ہی ہاقی نہیں رہتی اور بیہ بات بھی لغوو بے معنی ہوگ کہ ریہ عالم عالم اختیار ہے اورانسان اس میں اپنے اختیار کے ساتھ عمل کرتا ب جب انسان کے اختیار ہی کی نفی ہوجائے توضیلتیں اور اخلاق حسنہ وصفات جمیلہ بے اثر ہوجا میں گی کیونکہ ان سب کی قدر واہمیت انسان کے اختیار کی وجہ سے بے لہذا جب اختیار ہی نہ ہو بلکہ سب کچھ قضاء وقدرا درخدائی فیصلہ سے دقوع یذیر ہوتو اس صورت میں اخلاق وصفات کی کیا حیثیت باقی رہے گی بلکہ اس تو عالم طبیعت کا نظام ہی درہم برہم ہوجائے گا ' اس کی وضاحت یوں ہے کہ اگر صفت صبر وثبات اور ترک مسرت دغم کی خوبی اس نسبت سے مانی جائے کہ بیسب پچھلوج محفوظ مين لكها بواب ادر خدائ حتى وطيشده امرو فيعلد س بجبيا كدسابقه آيت (مَا أَصَابَ مِنْ مُصَيْبَةٍ إلَّا بإذْنِ اللهِ • • • ) سے بھی داختے طور پر معلوم ہوتا ہے تو اس صورت میں بیہ بات صحیح ہوگی کہانسان حصول رزق کی کوشش ہی نہ کرے (روزی کی تلاش میں نہ نکلے)اور نہ ہی کسی کمال کو حاصل کرنے کی سعی کرےاور نہ کسی برائی وقتیح فعل دعادت کوترک کرے بلکہ ان سب کو قضاء وقدر سے منسوب کرے اور جب اس سے یو چھاجائے کہ تونے مال ودولت یا کمال کے حصول کی کوشش کیوں نہیں کی یا اپنے آپ کوصفات جمیلہ سے مزین اور قبیح عادات سے منزہ کیوں نہیں کیا توجواب میں کہے کہ بیرسب پچھ قضاء وقدرا درخدا کے حتمی فیصلہ سے ہوتا ہے اور جو ہونا ہے وہ وہو کر رہتا ہے اس لیے میری کوشش کا فائدہ ہی کیا؟ بنابرایں قضاء وقدر کاعقیدہ انسان کوطلب رزق سے بازر کھتا ہے اور جن کے دفاع سے رکنے کی ترغیب دلاتا ہے کیونکہ جب سے بات ذ ہن نشین ہوجائے کہ سب کچھلوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے اور جو کچھ مقدر .....خدائی فیصلہ ..... ہو چکا ہے وہ واقع ہو کرر ہے گاتو پھر کسی کمال کےحصول کی کوشش کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ ہر چیز کوخدا کے حتی فیصلے کےطور پر مان لیا جائے خلاہر ہے کہ اگر بیہ سب درست ہوتو کس کمال کے (کمال) ہونے کی حیثیت ہی ختم ہوجائے گی۔

اس کے جواب میں عرض ہے کہ ہم قضاء وقد رکی بحث میں اس سوال کا واضح جواب دے چکے ہیں اور یہ بات ذکر کر چکے ہیں کہ انسان کاعمل کسی چیز کے وقوع پذیر ہونے کے علل واسباب میں سے ایک جزء ہے اور بیا یک مسلمہ حقیقت ہے کہ ہر معلول ومسبب اپنے وجود میں آنے کے لیے علت وسبب اور علت وسبب کے تمام اجزاء کا محتاج ہوتا ہے۔ لہٰذا کسی کا بی کہنا کہ چونکہ میرا سیر ہونا یا سیر نہ ہونا قضاء وقد رالہی میں طے ہو چکا ہے اور کتاب نقذ پر میں کھھا جاچکا ہے اس لیے مجھے کھانے پینے کی کیا ضرورت ہے انتہائی غلط اور احتمانہ بات ہے سے کیونکہ سیر ہونا معلول ہے اور وہ علت کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا بنا برایں بااختیار کھانا پینا چونکہ سیر ہونے کی علل واسباب میں سے ایک ہے اس لیے سیر ہونا کسی بھی ایک علت وسبب یا کسی سبب کے آیک جزء کے بغیر ممکن نہیں اور بیتونہایت نا دانی وجہالت بلکہ واضح غلطی ہے کہ انسان کسی معلول کے وجود کواس کے علل واسباب یا کسی ایک علت وسبب کے بغیر تسلیم کرہے۔

ذکورہ بالا مطالب جو کہ قرآنی تقائق کی جھلک اور تعلیمات الہیکا ماحصل ہے سے آگاہی حاصل کرنے اورزیر بحث موضوع سے مربوط آیات شریفہ میں نور وقکر اور تد بر کرنے سے آپ بخوبی بچھ سکتے ہیں کہ قرآن مجد صرف بعض اخلاقی امور کی اصلاح کی نسبت قضا وقد راور (کتاب محفوظ) کی طرف دیتا ہے نہ کہ ہر چیز کوان سے منسوب کرتا ہے چنا نچہ دہ افعال وصفات یا احوال وصلاحیتیں کہ جن کی نسبت قضاء وقد رکی طرف دیتا ہے نہ کہ ہر چیز کوان سے منسوب کرتا ہے چیا نچہ دہ اف دخل ہونے کا سبب بنتا ہے قرآن مجید ہر گزان کی نسبت قضاء وقد رکی طرف دیتا ہے نہ کہ ہر چیز کوان سے منسوب کرتا ہے خیا نچہ دہ افعال دخل ہونے کا سبب بنتا ہے قرآن مجید ہر گزان کی نسبت قضاء وقد رکی طرف دیتا ہے نہ کہ ہر چیز کوان سے منسوب کرتا ہے جات طرف منسوب کر ماغلط ونا درست قرار دیتا ہے اور اس کی سخت خدمت بھی کرتا ہے چنا نچہ ارشاد ہوا۔

سورهءاعراف، آیت ۲۸:

وَ إِذَا فَعَلُوْا فَاحِشَةً قَالُوْا وَجَدْنَا عَلَيْهَا ابَاَءَنَا وَ اللهُ آمَرَنَا بِهَا لَقُلُ إِنَّ اللهَ لا يَأْمُرُ

(اورجب دہ کوئی برا کام انجام دیتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو بھی ای پر پایا ہے (دہ بھی ایسا ہی کرتے ہیں) اور خدانے بھی ہمیں اسی کا تھم دیا ہے ان سے کہہ دیجتے کہ خدا کسی برے کام کا تھم نہیں دیتا آیا تم خدا پر دہ کچھ کہتے ہو جو تم جانتے نہیں)۔ ۔خدا کی طرف غلط نسبت دیتے ہواورا پتی جہالت کی وجہ سے اسے موردالزام تھر اتے ہو؟......

لیکن وہ امور کہ جن میں قضاء وقدر کی طرف نسبت نہ دینا انسان کے استقلال واختیار کے اثبات کی دلیل بتا ہے اور بی ثبوت فراہم کرتا ہے کہ انسان اپنے افعال وامور میں اپنی صلاحیتوں کے استعال کی بابت خود مختار ہے اور کسی کا محتاج نہیں بلکہ ہرایک سے بے نیاز ہے تو قر آن جمیدان کی بابت قضاء وقدر کی حقیقت کو واضح کرتے ہوئے لوگوں کو ہدایت کا سید حاراستہ دکھا تا ہے وہ راستہ کہ جس پر چلنے والا کہ میں ہمکن نہیں سکتا اور قر آن مجید میں ان امور کی قضاء وقدر کی طوف

انداز میں نسبت دینے کا مقصد صرف بیر ہے کہ قضاء وقدر کی بابت غلط نظریات کی بنیاد پر پیدا ہونے والی وناپسند مدہ و مذموم صفات کی بیخ تمنی ہوجائے تا کہانسان نا آگا ہی کا شکار ہوکر کسی چیز کے حصول پراپنے تیک اترا تا نہ پھر ےاور کسی چیز سے محرومی پر منموم نہ ہو، مثلاً مالدارلوگوں کواللہ کی راہ میں خرج کرنے (انفاق) کی ترغیب دلانے کے لیے ان اموال کی نسبت خدا کی طرف دے کریوں ارشاد فرمایا: سور دونون آیت ۳۳: O وَاتُوْهُم مِن مَالِ الله والَّن مَن المُد م. (اورتم انہیں دو۔اللد کے۔اس مال ہے کہ جواس نے تمہیں عطافر مایا) اس آیت میں مال کے عطا کرنے کی نسبت اللہ کی طرف اس لیے دی گئی ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ جو مال انسان حاصل کرے اسے اپنی نادانی کی وجہ سے اپنی قوت باز وکا نتیجہ مجھ کر خوش ہوا درجو مال اس کے ہاتھ سے چلا جائے اس کی بابت بھی اپنی نادانی و جہالت کی بنیاد پر مزن و ملال کرے بلکہ اپنے اموال کوخدا کا عطیہ سمجھےاور اسے خدا کی راہ میں خرج کر بے تا کہ بخاوت کی یا کیز دصفت سے مزین اور بخل کی مذموم عادت سے منز ہ ہو۔ اسی طرح (انفاق) کے بارے میں واضح الفاظ میں ارشا دہوا سوره وبقره، آيت ۳: O وَمِمَّابَ زَقْنَهُمْ يُنْفِقُونَ... (اورجو کچھ ہم نے انہیں رزق دیا اس میں سے انفاق۔اللہ کی رضا کے لئے ۔ کرتے ہیں ) اس آیت میں انفاق لیعنی اللہ کی رضا وخوشنودی کے لیے مال خرج کرنے کی صفت کے ساتھ رزق عطا کرنے کی سبت اللدى طرف دى كى ب ( مَاذَ قُبْهُمْ ) اور مال ودولت كواللد ك دين موت رزق سے موسوم كيا كيا بت كدلوكوں کوخداکی راہ میں خرچ کرنے کی ترغیب دلائی جاسکے۔ ایک اور مقام پر یون ارشاد ہوا: سوره ءکیف، آیت ۲ و4: O فَلَعَلَّكَ بَاخِحٌ نَفْسَكَ عَلَى اثَامِ هِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِنَا الْحَرِيْتِ آسَفًا (إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْاَسْ ضِ زِيْنَةً تَهَالِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا، (شاید آب ان کے پیچیا سم میں ہی اپنی جان دے دیں گے کہ انہوں نے قر آن کونیں مانا کہم نے جو کچھ بھی روئے زمین پرموجود ہےا سے زمین کی زینت بنایا ہے تا کہ ہم ان کا امتحان کیں کہ ان میں سے اچھاعمل کرنے والاكون ہے) اس آیت میں خداوند عالم نے پنج براسلام کو کفار کے اسلام ندلانے پرغم کرنے سے اس لیے منع کیا ہے کہ ان کا

تفسيرالميز انجلد ا

اسلام ندلانا۔ كفر پر باقی رہ جانا۔ خدا پران كے غلبه كى دليل نہيں بلكه ايك خدائى امتحان وآزمائش ہے كيونكه خداوند عالم نے روئے زمين كى تمام چيزوں كواس ليے بنايا تاكمان كے ذريعے لوگوں كوآزمائے كهان ميں سے بيتر عمل كرنے والا۔ الله كى دى ہوئى نعتوں كى صحيح قدر كرتے ہوتے انہيں اس كے عكم كے مطابق استعال ميں لانے والا كون ہے۔ بيہ ہے دوسرے مسلك ونظريد كاخلاصه كه جواصلاح اخلاق كى بابت انہياء لهى كاطريقه د كمتب فكروعمل رہا ہے اور اس مسلك دنظريد كے بارے ميں قرآن چيداورد يكرآسانى كتب ميں متعدد شواہد پائے جاتے ہيں۔

تيسرامسلك ونظربه قرآن مجيد من اصلاح اخلاق كى بابت ايك اور مسلك ونقط ونظريا يا جاتا ب جوصرف الى مقدس وعظيم كتاب خدا سے خصوص ہے اس کے علاوہ کسی دوسری آسانی کتاب <sup>م</sup>کر شتہ انبیاء کرا مطیب م السلام کی مقدس تعلیمات اور حکماء الہی کے آثار فکری میں اس کا کوئی اشارہ نہیں ملتا اور وہ ہیہ ہے کہ روحانی وعلمی لحاظ سے انسان کی تر ہیت اس طرح سے کی جائے کہ اس کے وجود میں علوم ومعارف گھر کرلیں تا کہ ان علوم ومعارف کے ہوتے ہوئے رزائل داخلاقی پستیاں جنم ہی ند لے سکیں دوسرے لفظوں میں یوں کہاجا سکتا ہے کہ رذائل واخلاقی پستیوں کی جڑیں ہی کاٹ دی جائیں نہ بید کہ جب دہ پیدا ہوجا تیں توان سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے ہاتھ یاؤں مارے جائیں بلکہ علوم ومعارف کی مدد سے صحیح تر بیت کی بنیاد پررذائل واخلاقی بستیوں کے جنم لینے کے تمام رائے بند کردینے جائی تا کہ وہ وجود ہی نہ پاسمیں۔ اس کی مزید وضاحت یوں ہے کہ ہروہ کام جوخدا کے علاوہ کسی دوسرے کے لیےانجام دیا جائے اس کا سبب ان دو میں سے کوئی ایک ہوگا: ا۔ جس کے لیےوہ کام انجام دیا گیا ہے اس کے پال عزت کے حصول کی خواہش! ۲- اس سے ڈرتے ہوئے ادراس کی قوت وطاقت سے خوفز دہ ہو کر ! لیکن قر آن مجید میں خداوند عالم نے ان دونوں چیز وں کے بارے میں یوں ارشاد فرمایا: سورهء يونس، آيت ۲۵: O اِنَّ الْعِزَّةَ بِلْهِ جَمِيْعًا... (يقينا مرطرح كى عزت اللد كے ليے ہے) سوره ءلقره ، آيت ١٤٥: O اَنَّ الْقُوَّةَ بِنْهِ جَمِيْعًا.... (يقينا ہرطرح کی قوت وطاقت اللہ کے لیے ہے) جو خص ریحقیدہ رکھتا ہو کہ ہر طرح کی عزت اور ہر طرح کی قوت وطاقت اللہ تعالیٰ کے پاس ہے اور اسے صحیح طور پر

اس یا کیزہ حقیقت سے آگا بھی حاصل ہوجائے تواس کے دل میں نہ تو ریا کاری دخاہر سازی کی کوئی خواہش پیدا ہوگی ادر نہ ہی وہ غیرخدا سے خوف کھاتے گا، نہ غیرخدا سے کوئی امید وابستہ رکھے گا بلکہ کسی بھی سلسلے میں غیرخدا کا سہارانہیں لے گا سبر حال جب بیددوبا تیں (ہرطرح کی عزت ادر ہرطرح کی قوت وطاقت کا خدا کے پاس ہونا) کسی شخص کے دل میں یقین کی حد تک پینچ جاعی اوروہ ان کی بابت کسی قشم کے شک وشہر یا جہل وکم علمی کا شکار نہ ہوتو اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ بید دویا کیزہ حقیقتیں اس کے لوج دل کورڈائل داخلاق پستیوں کی گندگی سے پاک کردیں گی ادراس کے دامن وجود سے رزائل ادر مذموم د مکروہ صفتوں کے داغ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے دعودیں گی اوران کی جگہ نہایت یا کیزہ صفات کوجا گزین کر کے اس کے دل کوان صفات سے مزین کردس گی: تقوائرا كماري خداکے ہاں عزت یانے کی تمنا، عزية يقس، جذبهءاطاعت يروردكار، خضوع وخثوع، دل میں خدائے قددس کی عظمت و کبریائی دہیبت کا زندہ احساس اورخدا کےعلاوہ ہرایک سے بے نیازی داستغناء کاعلمی عملی اعتقاد دغیرہ۔ چنانچہ خداونداعالم نے اپنے مقدس کلام میں بارباراس بات کا تذکرہ فرمایا ہے کہ حقیقی ملکیت خدابی کے لیے ہے (ان الملك اله) اورجو كچه بحى آسانول اورزمين مي بسب خداكى مكيت ب (ان له مافى السبهوات والارض) ادرآسانوں وزمین کی ماکیت صرف خدا کے لیے ہے (ان له ملك السبوات والارض) ان آیات کے بارے میں تفصیلی تذکرہ کئی بارہو چکا ہے ان آیات شریفہ میں ملکیت کا ذکر ہوا ہے جس کی حقیقت ہی ہے کہ اس کے ہوتے ہوئے تمام موجودات عالم اپنے استقلال سے محروم ہیں اور صرف خداہی ہے جو ہرچیز پر کمل قدرت داختیارر کھتا ہے ، وہی ہر چیز کاحقیق مالک ہے، ہر چیز اس کی مختاج ہے،موجودات عالم میں سے کوئی ۔شے اس سے بے نیا زنہیں، خداوند عالم ہر چیز کی ذات اوراس کی ذات سے مربوط تمام اشیاء کا مالک ہے جو خص ملکیت کی اس حقیقت کو تسلیم کرلے اوراس پر پختہ ایمان لے آئے تو اس کی نظر میں کوئی چیز اپنی ذات وصفات ادر افعال میں استقلال کی حامل نہ ہوگی بلکہ اسے ہر شے استقلال و بے نیازی سے محروم دکھائی دے گی ادر پھر وہ کسی صورت میں بھی غیر خدا کی خوشنودی اور اس کے ہاں عزت یائے کی ٹمنانہ کرے گاادر نہ خدا کے علاوہ کسی سے دل لگائے گا'نہ کسی کے سامنے اظہار عجز وخصوع کر پگاادر نہ کسی کا خوف دامید اس ے دل میں پیدا ہوگی خدا کی رضا دخوشنودی کے بغیر نہ توکسی چیز *کے حص*ول یرخوش اور اس سے لطف اندوز ہوگا اور نہ کسی پر

سہارا و بھر وسد کرے گا پنے تمام امور خدا کے سپر دکرے گا اور تمام موجودات عالم سے بناز ہو کراپنی تمام تر توجد والنفات کامر کز خدا کی ذات کو قرار دے گا' خلاصہ بیر کہ نہ تو اس کی نگاہ خدا کے سواکسی پر یہے گی اور نداس کا دل خدا کے علاوہ کسی کو چاہے گا بلکہ وہ ہر لحمہ اور ہر حال میں خدا کی طلب میں رہے گا وہ خدا کہ جو ہمیشہ باقی رہنے والا ہے، جس پر فنا دنا بودی سا بی قُلَّن تَبیس ہو سکتی، وہ خدا کہ جو تمام موجودات عالم کے ختم ہوجانے کے بعد بھی باقی و موجود د ہے گا وہ تی کا مطلوب ہوگا اس کے سواکو کی چیز اس بندہ، مومن کے دل کو اپنی طرف متوجہ نہ کر سکے گی اور وہ ہمیشہ باقی د ہے والا ہے، جس پر فنا دنا بودی سا بی سے قرب و محبت کو اپنا شعار بنائے گا کیونکہ اس کی نظار میں ذات اقد من خداوند عالم کے علاوہ کسی چیز بلکہ خودات آپ کی کو کی وقعت و حیث تین بیں اور اس کا مطلب و مقصود صرف ذات تو تا تو ہوں نے اسے عدم سے دوری و نفر تا اور دائے تو تو تو تا حیات بخش۔

ہبر حال اصلاح اخلاق کی بابت قر آن مجید کے مخصوص مسلک داصول کے بارے میں متعدد آیات موجود ہیں جن میں سے چند بطور نمونہ دمثال ذکر کی جاتی ہیں، ملاحظہ ہو:

سوره وطر، آیت ۸:

اَ لَدْ لَهُ لَآ الله الله الله الله المُسَبَاعُ الْحُسْلَى .... (الله ب سواكوتى معبود نبيس اى ب لي قمام المنصحام بيس)

سوره ءانعام، آیت ۴ • ا:

اللهُ كَالِّلُمُ اللَّهُ مَ تَبَكُمُ ۖ لَآ اللَّهَ اللَّهُ وَ حَطَالِقُ كُلِّ شَىٰ عَن مَ مَ مَ اللَّهُ مَ تَ ( يمى خداتمها را پر دردگار ہے، اس بے سواکوئی معبود نہيں دہ ہر چیز کا خالق ہے ) پر

سوره و سحبده، آبت ۷:

الَّنِ نَمْ أَحْسَنَ كُلُّ شَمَاءً خَلَقَهُ ...،
 وى باكر جس في برچيز كى طقت الچھى بنائى ہے)

سوره ءطه، آیت ااا:

وَعَنْتِ الْوُجُوْ كَالِلْحَيِّ الْقَيَّوْ مِر ...، (اورتمام چېرےخدائے حی وقیوم کے سامنے جھک جانمیں گے) سورہ ءبقرہ، آیت ۱۱۱:

O کُلُّ لَّه قَدِنتُوْنَ ....

سوره ءاسراء، آیت ۱۳۳: وَقَضَى مَبْكَ ٱلَاتَعْبُدُ وَآ إِلَا إِيَّالُا .... (اور تیرے پروردگارکا تھم ہے کہ تم اس کے علاوہ کی کی پر سنش نہ کرو) سوره وفصلت ، آيت ۵۳: O أَوَلَمُ يَكْفِبِرَبِّكَ أَنَّدُ عَلَى كُلِّ شَى عَشَعِيُ ٥٠٠٠، (آيايدكافى نيس كە تىرا پروردگار مرچيز پركواه (وناظر) ہے) سوره،فصلت،آيت ۵۴: ٥ اَلا إِنَّهُ بِحُلْ شَىٰ مُحِيْظً... (يادركھوكدوہ ہر چيزكوانے قبضہ میں كئے ہوئے ہے) سوره ونجم، آیت ۴ ۴: O وَأَنَّ إِلَى مَبِّكَ الْسُنَعْى.... (ادر تیرے پروردگار ہی کی طرف بازگشت ہے) ادرزير بحث **آيات شريفه يعن وَ**بَشِّرِ الصَّبِرِيْنَ أَنَّ الَّذِيْنَ إِذَا اَصَابَتْهُمْ مُّصِيْبَةٌ ْ قَالُوْا إِنَّا <sub>لِلْهِ</sub>وَ إِنَّا ..... بھی اسی باب سے ہیں یعنی ان میں بھی اسی تیسر ے مسلک کا اشارہ پایا جاتا ہے جو قرآن الَيْهِ مُ جِعُوْنَ مجید نے اصلاح اخلاق کی بابت پیش کیا ہے کیونکہ بیداور ان جیسی دیگر آیات شریفہ جن عظیم و بلند پاید معارف ومطالب اور مخصوص تعلیمات الہیہ پر مشتمل اور خاص اخلاقی نتائج کی حامل ہیں ان کی مثال نہ تو کسی علّم اخلاق کے ماہر کے بیانات و تعلیمات میں ملتی ہے اور نہ ہی سابقہ شریعتوں میں کسی نبی و پیغیبر کے ارشادات عالیہ واحکام واخلاقی اصولوں میں پائی جاتی ہے، چنانچہ آپ نے پہلے اور دوس بے مسلک دطریقہ واصلاح اخلاق کے مذکروں میں ملاحظہ فرمایا ہے کہ پہلا مسلک عام معاشرتی نظریات پر بنی ہے کہ جس سے مطابق سی چیز یا کام سے اچھا یا برا ہونے کا معیار لوگوں کے افکار ومزاج اوران کے نزديك طےشدہ امور داصول ہیں لہذا جسالوگ اچھا کہیں وہ اچھااور جسالوگ براکہیں وہ براہوگا'اور دوسرمسلک کہ جسے انبیاء الہی نے پیش کیاس کی بنیادلوگوں کے نزدیک طے شدہ اصول دمعیار نہیں بلکہ وہ دینی عقائد ونظریات ہیں جو عام احکام و فرائض ادران دستورات خدادندی سے عبارت ہیں جن پرایمان لا نا ادرعمل کرما ثواب وجزاءادران کا الکارونا فرمانی عماب و سزا كاباعث بنتا بےلیكن بیة تیسرا مسلک كه جو قرآن مجید کے ساتھ مخصوص دمخص سےصرف توحیدا درخالص د کامل عقید ہ یکما پر تی کہ جواسلام کے اختصاصات دامتازات میں ہے ہے، پر مبنی ہے۔ اس مقام پر بید بات قامل تعجب ہے کہ مغرب کے ایک مستشرق دانشور نے اپنی کتاب تاریخ تمدن میں اسلامی تمدن

کوزیر بحث لاتے ہوئے ککھا ہے جس کا خلاصہ سے سے کہ ایک محقق ودانشور کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان معاشرتی مسائل اور

تدن کے امور پر بحث و تحقیق کرے جنہیں دین اسلام نے اپنے بیروکاروں میں پھیلایا ہے اوران کی خصوصیات وامتیازات کے ساتھ اسے ترقی یا فتہ تدن کا نام دے کراس کا چر چا کیا ہے لیکن جہاں تک اسلام کے دیٹی معارف کا تعلق ہے تو ان میں کوئی خاص امتیازی پہلوموجو دنہیں اور تمام انبیاء کرام نے ان اخلاقی قدروں کو اپنانے کی دعوت و ترغیب دلائی ہے اسلام نے ان میں کوئی خاص اضافہ نہیں کیا۔

یہ ہے ایک مستشرق مغربی دانشور کا نہایت بے بنیا دالزام اور غلط نقطہ ونظر کہ جس کا نادرست ہوتا ان مطالب سے واضح طور پر ثابت ہوجا تا ہے جو ابھی ہم نے آپ کے سامنے پیش کئے ہیں کیونکہ یہ ایک مسلم اصول ہے کہ ہر نیچہ اپن مقد مات کی فرع ہوتا ہے یعنی مقد مات دابتدائی امور کی بنیا دہی پر منیچہ کا دار د مدار ہوتا ہے یہی حال ان آثار کا ہے جو تربیت کے نتیچہ میں ظاہر ہوتے ہیں کہ دہ تھی اپنے علوم د معارف کی پیدا دار ہوتے ہیں جنہیں مکتب تربیت کا شاکر داپنے اساد حاصل کرتا ہے بنا برایں یہ بات کیو کر درست قرار دی جاسکتی ہے کہ سب سے کم درجہ عکمال کی طرف بلانے دالا اور درمیان وال کرتا ہے بنا برایں یہ بات کیو کر درست قرار دی جاسکتی ہے کہ سب سے کم درجہ عکمال کی طرف بلانے والا اور درمیانی معاصل کرتا ہے بنا برایں یہ بات کیو کہ درست قرار دی جاسکتی ہے کہ سب سے کم درجہ عکمال کی طرف بلانے دالا اور درمیانی معاصل کرتا ہے بنا برایں یہ بات کیو کر درست قرار دی جاسکتی ہے کہ سب سے کم درجہ عکمال کی طرف بلانے دالا اور درمیانی معاصل کرتا ہے بنا برایں یہ بات کیو کہ درست قرار دی جاسکتی ہے کہ سب سے کم درجہ مکمال کی طرف بلانے دالا اور درمیانی معاصر تا ہم برا بر حیثیت در کھتے ہوں، چنا خیر ہم نے جو تین مسلک ذکر کتے ہیں ان میں بنیا دلی فرق تا ہوں دی جات ہے اور در می سب سے م معاشرتی کمال کی دوت ہے اور دوسر سے مسلک میں حقیق کمال کی دی جو تا ہی بنیا دی فرق تی ہی ہے کہ پہلے مسلک میں معاشرتی کمال کی دوت ہے اور دوسر سے مسلک میں کمال مطلق ذات می تعالی کی طرف دعوت ہے اور اس کی تری نظام کی بنیاد خالص تو حید پر ہے اور اسی مضوط بنیا دکا منتیجہ بھی خالص عبود یہ و بندگ ہی ءاب آپ ملا حظہ کریں کہ ان تیوں مسکوں میں کتنا فرق ہے۔

یہ تیسرا مسلک اتناعظیم ہے کہ اس نے انسانی معاشر ہے میں اپنے زندہ دجاد بد آثار دنتائج کے طور پر نیک دصالح افراد خدا پرست و حق شعار علاء و دانشور اور مردوں وعورتوں میں پا کباز اولیائے الہی کا جم عفیر پیش کر کے اپنے تربیق اصولوں کی حقانیت کا لوہا منوایا ہے اور بیہ بات دین مقد س اسلام کی عظمت دصد افت کے اثبات کے لئے کا فی ہے۔ اس کے علاوہ بیا امریکی قابل توجہ ہے کہ بیر مسلک پہلے اور دوسر ہے مسلک سے زندی کے لئے کا فی ہے۔ اس کے علاوہ بیا مرجعی قابل توجہ ہے کہ بیر مسلک پہلے اور دوسر ہے مسلک سے زندی کے لئے کا فی ہے۔ مجمی رکھتا ہے کہ اس کی بنیا داور اصل واساس بہت عظیم ہے لہٰ اس کے نتائے بھی عظیم ہیں کیونکہ اس کی بنیا دی فرق اور مقام بندگ میں اپنی اردہ پر خدا کے ارادہ کوتر جنی دینا ہے جو ہے تائی بھی عظیم ہیں کیونکہ اس کی بنیا دی فرق سامنا ہے بی حیوب کے سوالی کو جہ ہے کہ یہ مسلک پہلے اور طاہر ہے کہ تو عشق جب اپنی کمال پر ہو تو پھر محب کے سامنا ہے بی حیوب کے سوالی کو تعلی ہوتا اور طاہر ہے کہ جو ب حیق جن جس ہے ملک ہی ہو تو پھر محب کے سامنا ہے جو معاشرتی شعور وعقل کہ جو معاشرتی اخلاق کا اصل معیار ہے کے نزد یک حکم میں ہو تے اور نہ تی کا می میں میں میں مار معمول قہم دادرا کے کنزد کی قابل قبول ہوتے ہیں جو دین احکام و دستورات کی اصل داساس ہو تو اور تو کی میں کی میا دولیا ہے ہی ہو ہو ہو ہو ہو ہو کہ کے محمد ہو ہو ہوں ہو تقان ہوں کا میں معاد

صلوت اوررحمت خداوندی سے فیضیاب لوگ O ٱولَإِكْ عَلَيْهِمْ صَلَوْتٌ مِّنْ مَ بِعِمْ وَمَحْمَةٌ وَأُولَإِكَ هُمَا لَمُهْتَدُوْنَ (انہی یران کے بروردگار کی طرف سے دروداورر حت ہےاورونل ہدایت یافتہ بی) اس آیت مبارکہ میں اچھی طرح غور دفکرا در تد ہر وتفکر کرنے سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ صلوات ''ادر'' رحت'' ایک حوالہ سے ایک دوس سے مختلف اور دوالگ الگ چیزیں ہیں، اس وجہ سے دوسلو ہ، کوجع کے صیغہ (صلوات) اور "رحت" كومفرد يحسيغدين ذكركيا كمام چنانچدايك مقام پريون ارشاد بوا: سوره واحزاب، آيت ۳۳: O هُوَالَّنِى يُصَبِّى عَلَيْكُمْ وَمَلْبِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ الظُّلُسْتِ إِلَى التُّوْمِ لَوَكَانَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ مَجِيْبًا .... (وہی ہے جوتم پر درود بھیجتا ہے اور اس کے فرشتے 'تا کہ مہیں اند چروں سے نکال کرنور کی طرف لے جائے اور دہ مونین کے ساتھ رحیم ہے) اسآيت معلوم بوتاب كه "وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ مَرْحِيْهًا" كالفاظ "هُوَالَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ کی علت وسبب کے طور پر ہیں لہٰذا آیت کامتنی یوں ہوگا''خداوند عالم تم پرصلوات ودرود بھیجتا ہے اورا یہا کرنا اس سے لازم و متوقع بھی ہے کیونکہ اس کی عادت دمعمول ہی موننین پر رحمت بھیجنا ہے اور چونکہ تم مومن ہواس کیے اس کے سز ادار ہو کہ وہ تم پر درود بیچیج تا که اس کی رحمت تمهارے شامل حاصل ہوجائے۔ بنابراین 'صلوات'' (درود) ……ادر ''رحمت'' کا ایک دوسرے سے وہی تعلق ہے جو مقدمہ اور ذوالمقدمہ کا ایک دوسرے سے ہوتا ہے اور جیسے ملتفت ہونے (رخ کرنے) کا د کیھنے سے ادر آگ میں ڈالے جانے کا جلادینے سے تعلق ہے (کسی کو دیکھنے کے لیے اس کی طرح رخ کرما ضرور کی ہے تو بیر رخ کرنے کامل ''مقدمہ' اورد کیسے کاعل' 'ذوالمقدمہ' کہلاتا ہے یا جیسے کسی چزکوجلانے کے لیے آگ میں ڈالنا ، تو آگ میں ڈالنا مقدمہ کہلاتا ہے اور جلایا ''ذ والمقدمہ'') اس طرح صلوات و درود بھیجنا ''مقدمہ'' اور رحمت '' ' ذ والمقدمہ' ہے (مقدمہ اور ذوالمقدمہ کی علمی اصطلاح سے مرادبہ ہے کہ ایک کام دوس کام پرموقوف ہو کہ ملی طور جراس سے مقدم ہونے کی نسبت سے اسے مقدمہ کہا جاتا ہے اور جس کام سے مقدم اور اس کے لئے ہوا سے ذوا کمقدمہ کہتے ہیں۔م) اور بیر بات اس معنی سے بھی خوب مناسبت رکھتی ہے جو''صلوۃ'' کے لیے ذکر کیا گیا ہے یعنی انعطاف وتوجہ (میلان) 'البتہ انعطاف اورتوجه برمقام ومورد میں مستقل مفہوم رکھتی ہے اور اس مفہوم کا تعلق اس نسبت سے ہوتا ہے جو اس میں پائی جاتی ہے مثلاً اگر "صلوات" کی نسبت خدادند عالم کی طرف ہوتو اس کامعنی سے ہوگا کہ وہ اپنے بندے پر رحمت نازل کرتا ہے ( رحمت ے ساتھ انعطاف وتوجہ)۔ادرا گرفرشتوں کی طرف ہوتو انعطاف دتوجہ کامعنی انسان تک خدا کی رحمت پنچانے کا دسیلہ ہونا

تفسيرالميز انجلد ا

ہے۔اوراگرمونین کی طرف ہوتو اس کامعنی خدا کی بارگاہ میں اظہار بندگی کرتے ہوئے طلب رحمت کرنا ہے۔ بہر حال ان تمام معانی کو ملحوظ رکھتے ہوئے سیام ملحوظ رہے کہ نسبتوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے معانی کامختلف ہونا اس بات سے منافی نہیں کہ 'صلوۃ''خودرحمت ہے بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ 'صلوۃ''خودرحمت اور''رحمت'' کا ایک مصداق ہے کیونکہ قر آنی آیات میں غور دفکرا در تدبر کرنے سے بیرحقیقت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ اس مقدس کتاب الہی میں'' رحت'' کا جومعنی و مفهوم مراد بوه خدا کی وسیع عنایت و بخشش اور فضل وکرم سے عبارت ب جبیا کدارشادی تعالی ب: سوره ءاعراف، آیت ۱۵۲: O وَبَرْحُبَتِى وَسِعَتْكُلَّ شَيْءٍ... le sour (اور میری رحمت ہر چیز پر چھائی ہوئی ہے) سوره ءانعام، آیت ۱۳۳۳: O وَ رَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُوالرَّحْمَة لا إِنْ يَشَا يُنْهِبُكُمُ وَ يَسْتَخْلِفُ مِنْ بَعْرِ كُمْ مَّا يَشَاءُ كَمَا ٱنْشَاكُمْ مِنْ ذُبِّي يَجْقَوْ مِرْ أَخَرِيْنَ .... (اور تیرا پروردگار تمنی وب نیاز صاحب رحمت ہے، اگروہ چاہے تو تمہیں اس دنیا سے لےجائے اور تمہارے بعد جسے جاہے تہماری جگہ پر لے آئے جیسا کہ اس نے تمہیں دوہری قوم کی ذریت ونسل سے پیدا کیا ہے)۔ اس آیت کی ابتداء میں خدادند عالم نے ارشاد فرمایا کہ ' تیرارب عنی و بے نیاز اور رحت والا بے ' اور ذیل میں فرمایا دو چاہے تو تمہیں لے جائے اور جسے چاہے تمہاری جگہ لے آئے جس طرح سے اس نے تمہیں دوسری قوم کی ذریت ونسل سے پیدا کیا ہے تو اس میں لے جانے کائمل ایس کے غنی ہونے کی وجہ سے سے اور''لے آئے'' کائمل اس کی ر حمت کے سبب سے ہے۔ بہر حال میدد نوں (لے جانا)اور کسی کواس کی جگہ پر ''لے آنا'' (اذہاب واستخلاف) اس کے غن ہونے کی وجہ سے بھی بیں اور اس کی رحمت کے سبب سے بھی یعنی دونوں کی نسبت دونوں کی طرف برابر ہے بیدونوں کا م اس کے عنی ہونے اور اس کے صاحب رحمت ہونے کے آثار ہیں (اس کاغنی ہونا اور اس کی رحمت ان دونوں کا موں کی علتیں و اساب ہیں)۔ بنابرای ہر چیز کی خلقت ادر ہر کام (خلق وامر ) اس کی'' رحمت'' ہے جیسا کہ ہر چیز کی خلقت ادر ہر کام (خلق و ام) اس کی عنایت وعطاادراس کی بے نیازی کا دست نگر ہے چنانچہ ارشاد ہوا: سوره داسراء، آیت • ۲: وَمَا كَانَ عَطَآ عُرَبَتِكَ مَخْظُو رًا ···· (تیرے پروردگارکی عطاوعنایت کسی سےروکی نہیں جاتی)

اور چونک، مسلوق، بھی اس کا ایک عطیہ وعنایت بالبزا وہ بھی اس کی ''رحت'' کا ایک مصداق بالبترایک

مخصوص رحمت ہے'ای بیان سے زیر بحث آیت مبار کہ میں 'صلوۃ '' کوجع کے صیغہ (صلوات) اور ' رحمت'' کومفر دے صیغہ میں ذکر کرنے کی دجہ سمجھی معلوم ہوجاتی ہے۔

بہرحال ان تمام مطالب و بیانات سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ ''رحمت'' سے مرادخدا کی طرف ان ک ہدایت در ہنمائی اور''صلوات'' سے مراد اس ہدایت کا نتیجہ ہے بنابرایں میڈینوں امور (صلوات' رحمت' اهتد انک) ایک لحاظ سے ایک دوسر سے سے خلف معنی رکھتے ہیں لیکن دوسر سے لحاظ سے سب ''رحمت'' کا مصداق ہیں۔

زیر بحث آیت شریفه می خداوند عالم نے جن مونین کا تذکر محکم بے اور ان پرا بنی عنایات والطاف کر بید کو بیان کیا ہے ان کی مثال اس دوست کی ہے جو آپ سے طنے کے لیے آ رہا ہوا ور راستہ ہی میں آپ کی اس سے ملاقات ہوجائے اور آپ دیکھیں کہ دوہ جرایک سے آپ کے تھر کا راستہ یو چور ہا ہے تا کہ آ سانی کے ساتھ آپ کے تھریخی جائے تو آپ اسے نتہا منہیں چھوڑتے تا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ راستہ بعول جائے اور کر آپ کے تھر تک کا راستہ طولانی ہوتو آپ دور ان راہ اس کی آ سائٹ و آ رام اور بعافیت وب آ سانی منزل مقصودتک قابیخ کے لیے سواری غذاو غیرہ کا مناسب ا زطام وا ہتما م کرتے کی آسائش و آ رام اور بعافیت وب آ سانی منزل مقصودتک قابیخ کے لیے سواری غذاو غیرہ کا مناسب ا نظام وا ہتما م کرتے بی تا کہ اسے آپ کے تھر تک چنچنے میں کسی طرح کی دشواری کا سامنا نہ کرما پڑ سے اور دن ہا یت سلامتی و آ رام کے ساتھ آ بی تاکہ اسے آپ کے تھر تک چنچنے میں کسی طرح کی دشواری کا سامنا نہ کرما پڑ سے اور دنہا بیت سلامتی و آ رام کے ساتھ آ میں تک کہ اسے آپ کے تعریف و ب آ سانی منزل مقصودتک قابیخ نے لیے سواری غذاو غیرہ کا مناسب ا نظام وا ہتما م کرتے اسم تریفی میں ورز ان مان ہے میں ایک ہی قدر مشترک پائی جاتی ہے لیے کہ طرح تی دو اس آ ہے ہو دور ان را ہے ہو کی طرح تک دور کس منا تی آ میں کہ من ایک سے انجام دیتے ہیں در اصل آپ کی طرف سے اپنے دوست کی عزت دو طور پر مستقل میں رکھا ہے مثلا راستہ دکھا تا ،سواری کا انتظام کر مان کھا نے پینے کا بند و بست کرتا ، ہر طرح کی تکلیف سے حفاظت کر کہ آ آ می کش و آ رام کی تم م ضرور تیں پوری کر تا وغیرہ ' بہی حال زیر بحث آ یت شریفہ میں مونین کے لیے ' در مت ''مسلوات' اور احمد او ' کا ہے کہ آگر چوان میں سے ہر ایک کا الگ متی ہے تک من ریفہ میں مونین کی تک نے ' در مت تن اس کی آسائش دآ رام کے لیے مناسب انتظامات بمنزلہ 'صلوات' کے ہیں اور گھر تک پینچ جاما بمنزلہ ' اہتدائ' کے ہے ۔ اگراس مثال کومونین پر منطبق کریں تو معلوم ہوجائے کا کہ جب کوئی شخص خدا تک پینچنے کے لیے گھر نے نکل پڑے اور حقیق ہدایت کے حصول کے لیے اپنی توانا ئیاں بروئے کا رلائے تو خداوند عالم اسے ان کوششوں میں کا میابی کے لیے تو فیق عطا فرما تا ہے اور اس کی ہدایت ورہنمائی کے مناسب انتظامات کرتا ہے بال آخر وہ منزل مقصودتک پینچ جاتا ہے اور ہوا یہ او ہوجاتا ہے۔

موضوع سے مربوط ایک ادبی نکتہ یہاں ایک ادبی کت قابل ذکر ہے اوروہ بیکہ " اُولیک کھ مُ الْمُقْتَ وُنَ "محمل اسمید ہے کہ جس کی ابتداء اسم اشارہ بعید (اُولیک) سے ہوئی ہے اور اس کے بعد ضمیر فصل دھم ، بھی ذکر کی گئ ہے اور پھر خبر پر الف ولام موصولہ لگا دیا گیا ہے کیونکہ ادبی قواعد کی بنیا د پر اس طرح کا انداز بیان تعظیم واہمیت کے لیے ہوتا ہے واللہ اعلم ۔

ردايات پرايك نظر

بابت بے پرداہی کی اور تم مجھ پر سخت گراں اور بھاری گز رتے تھے ابتم میر کی کیا مدد کر سکتے ہو؟ دہ جواب دیں گے کہ ہم قبر میں بھی تیرے ساتھ رہیں گے اور قیامت کے دن بھی تیرے ساتھ ہوں گے پس اگر وہ خص اللہ دالا ہوگا تو اس کے اعمال یا ک و پا کیزہ خوبصورت اورجاذ ب نظر شخصیت کی ہا ننداس کے پاس آئیں گےادراس سے کہیں گے کہ بخصے خوشخبر کی ہو کہ اللہ کی طرف سے تیرے لیے رحمتیں برکتیں عنایتیں نعشیں اور بہشت بریں ہے۔وہ خص پو پیھے کا کہتم کون ہو؟ وہ جواب دیں گے ہم تیرےاعمال صالحہ ہیں،اب تواس دنیا ہے کوچ کر کے بہشت آ جا۔وہ (مرنے والا)اپنے شل دینے والے کو اچھی طرح پیچانے گااورا پنی میت اٹھانے والے کوشم دے کر کیچ گا کہ جلدی جلدی مجھے قبرتک لیجا ادر جب وہ قبر میں داخل ہوگا تواس کے پاس قبر میں جانچ پڑتال کرنے والے دوفر شتے آئیں گے کہ جواب بال بکھیرے ہوئے ہوں گے اور اپنے دانتوں سے زمین کو چیریں گے، اُن کی آوازیں گرزہ خیز، گن گرج والی اوران کی آئمھیں چند ھیا دینے والی بجلی کی طرح ہوں گ۔وہ اس سے پوچیس گے: تیرارب کون ہے؟ تیرا نبی کون ہے اور تیرا دین کیا ہے؟ وہ جواب دےگا کہ اللہ میرارب ہے ، محمر میرے نبی بیں اور اسلام میر ادین ہے۔ اس کا جواب بن کروہ فرشتے کہیں گے کہ توجس چیز کو چاہتا اور پند کرتا ہے اللد تعالى تحجياس پر ثابت قدم ركط دراصل بدو بى بات ب جوخداوند عالم فرآن مجيد مل كى ب " يُتَجِّت الله الآن يُنَ امَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوةِ التَّنْيَا (الله الل ايمان كواس دنياوى زندكى مس كفتار وكردار مي ثبات قدم عطا فرماتا ہے) اس کے بعدوہ فُر شتے اس شخص کی قبر کوتا حد نظر کشادہ و وسیع کردیں گے اور اس کے لیے قبر میں بہشت کا ایک دروازہ کھول دیں گےاوراس سے کہیں گے کہ اب توخوش وخرم نوجوان کی مانند بفکر و پر سکون ہوکر سوجا۔ بیدوہی بات ہے جس کا وْكر خدا فِقرآن مجيد من يو فرمايا "أصْحُبُ الْجَنَّةِ بَوْ مَينٍ خَيْرُ شُسْتَقَرًّا قَرَاحُسَنُ مَقِيلًا" (ال دن الل بهشت بہترین ٹھکانہ پائیں گے اور نہایت ایٹھے آرام وسکون کی جگہ میں ہول گے)۔ یہ تو ہے اس شخص کا حال جو نیک وصالح اور خدا کا اطاعت گزار ہوگالیکن اگروہ بدکردارادرخدا کا ڈمن، خدا کی معصیت میں رہنے والا ہو تو اس کے اعمال اس کے سامنے خداکی بدترین مخلوق کی مانندنہایت بر ہے لباس میں ملبوس ادر بد بوّدار حالت و کیفیت میں مجسم ہوں گے اور اس سے کہیں گے کہ ہم تجھے جہنم کے الملتے ہوئے پانی اور دوزخ کے دیکتے ہوئے شعلوں میں جلنے کی خبر دیتے ہیں، دہ اپنے شل دینے والے کواچھی طرح پیچانے گااورا پن میت اٹھانے والے کوشمیں دے دے کررک جانے کا کیے گابال آخر جب اسے قبر میں دفن کردیا جائے گا تو قبر میں سوال وجواب کرنے والے دوفر شتے اس کے پاس آعی گے اور اس کا کفن اتار دیں گے ، پھراس سے پوچھیں گے تیزا پروردگارکون ہے، تیرانی کون ہےاور تیرادین کیا ہے؟ وہ جواب دےگا کہ مجھ معلوم نہیں میں سچونہیں جا نتا<sup>ء</sup> فرشتے کہیں گے کہ ہاں تخصے پچ معلوم نہیں اور نہ ہی تونے ہدایت حاصل کی ہے اس کے بعد وہ فر شتے اسے آ ہن گرز سے اس طرح قوت وشدت کے ساتھ ماریں گے کہ جنوں وانسانوں کے علاوہ دیگر تمام مخلوقات پر وحشت وخوف طاری ہوجائے گا۔ پھروہ اس کے لیے قبر میں دوزخ کا ایک دروازہ کھول دیں گے اور اس سے کہیں گے کہ اب تو یہال نہایت بدترین حال میں پڑارہ!۔اس دفت اس برقبرنہایت نظہ ہوجائے کی یہاں تک کہاس کی نظّی اس سوراخ حتیٰ ہوجائے گی کہ

جس میں نوک نیز ہ کوڈال کر پار کیا جاتا ہے اور وہ اس ننگ ترین جگہ میں اس قدر وحشت ناک حالت و کیفیت میں مبتلا ہوگا کہ اس کا د ماغ اس کے ناخنوں اور گوشت سے باہر نظی گا، خدا اس پر سانیوں ، پچھوڈں اور حشرات الارض زمین تے کپڑوں کو ژوں کو اس طرح مسلط کرد ہے گا کہ وہ ہر طرف سے اس پر حملہ آور ہو کر اسے ڈسیس گے اور وہ قیامت تک اس صورت حال سے دوچار رہے گا اور عذاب وسختی کی اس خوفناک کیفیت میں یکسر مبتلا رہنے کی وجہ سے ہر کھ قیامت آ نے کی آرز دکرتا

قبر میں مومن وکافر سے سوال وجواب کتاب'' منتخب البصائر'' میں ابو بکر حضری کے حوالہ سے حضرت امام ابوجعفر محمد باقر علیہ السلام کا ارشاد گرامی منقول سہآ پ نے ارشاد فر مایا:

(لا يستال فى القبر الا من الايمان محضاً وَمن الكفر محضاً) قبر مس مرف خالص مومن الكفر محضاً) قبر مس مرف خالص مومن اور خالص مومن الكفر سع مال وجواب مولاً -

راوی کہتا ہے: میں نے عرض کی کہ دیگر لوگوں کا کیا حال ہوگا؟ امام نے ارشاد فرمایا: (یکھلی عنہ ہر) کہ ان کی طرف کوئی توجہ ہی نہ دی جائے گی (ان سے سوال دجواب کرنے کی کوئی اہمیت د ضرورت نہ ہوگی انہیں درخود اعتناء قرار نہ دیا جائے گا)۔

مؤمنين كى روحول كامقام ومرتبه كتاب "المالى" عن قطوى رمة الشطير في المن كى روايت ذكر كى بم جسيم انهول في المع كنت عن ابى عبد الله (ع) فقال: ما يقول الناس فى ارواح المومنين بعد موتهم قلت: يقولون فى حواصل طيور خضر فقال (ع) : سبحان الله، المومن اكرم على الله من ذلك ! اذا كان ذالك اتاكار سول الله (ص) و. على (ع) و فاطمة (ع) و. الحسن (ع) وألحسين (ع) و معهم ملائكة الله عز و جل المقربون، فان انطق الله لسانه بالشهادة لله بالتوحيد وللذى بالنبوة والولاية لاهل البيت، شهد على ذلك رسول الله (ص) و على (ع) و فاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع)والملائكة المقربون (ع) معهم ، وان اعتقل لنسانه خص الله نبيه بعلم ما فى قلبه من ذلك فشهد به وشهد على شهادة الذى (ص) : من الملائكة، فاذا قبضه الله اليه مي تلك الروح الى الجنة فى صورة كصورته فيا كلون من الملائكة، فاذا قبضه الله اليه مي تلك الروح الى الجنة فى صورة كصورته فيا كلون

ارواح مونین کی مخصوص کیفیت کتاب ''محاس' میں حماد بن عثان سے منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارواح کے تذکرے میں مونین کی روحوں کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ وہ (مؤمنین) ایک دوسرے سے ملاقات کرتے ہیں، راوی نے کہا : میں نے امام کی خدمت اقدس میں عرض کی کہ آیا وہ ایک دوسرے سے ملتے رہتے ہیں؟ توامام نے ارشاد فرمایا: ہاں وہ ایک دوسرے سے سوال وجواب بھی کرتے ہیں اور ایک دوسرے کو اچھی طرح پہچانتے بھی ہیں اور جب تم کسی کو دہاں دیکھو گے تو اسے پہچان کر کہو گے کہ یہ فلاں شخص ہے۔

مومن اور کافرکی روح کافرق کافی میں حضرت ام مجفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: (ان المومن لیزور اہلہ فیری ما یحب، ویستر ما یکر کا وان الکافر لیزور اہلہ فیری ما یکر کاویستر عنہ ما یحب، منہم من یزور کل جمعة ومنہم یزور علیٰ قدر عملہ،) (مومن اپنے اقرباء کا دیدار کرتا ہے اور اپنی لیندیدہ چیز کو دیکھتا ہے اور جو چیز اسے تالیند ہوتی ہے وہ اس سے پنہال کر دی جاتی ہے اور کا فرجمی اپنے قریبیوں کا دیدار کرتا ہے اور جو چیز بھی اسے تالیند ہوتی ہے وہ اسے دیکھتا ہے اور جس چیز کو لیند کرتا ہے وہ اس سے چھپادی جاتی ہے') اس کے بعد امامؓ نے ارشاد فر مایا: ان میں سے پڑھ ہر جعد کے دن اپنے قریبیوں کا دیدار کرتے ہیں اور پڑھا پنے اعمال کے حساب سے اپنے قریبیوں کے دیدار کی تو فیتی پاتے ہیں۔

روض، جسمول كي صورت ميل! كافى ميل الم جعفر صادق عليه اللام كايدار شادِكرا مى مذكور مي: (ان الارواح فى صفة الاجساد فى شجر من الجنة ، تعارف و تسائل، فاذا قلمت الروح على الارواح تقول: دعوها فانها قل اقبلت من هول عظيم ثم يسئلونها ما فعل فلان وما فعل فلان ؟ فان قالت لهم : تركته حيا ارتجو لا، وان قالت لهم : قل هلك ، قالوا قل هوى هوى)

روعیں جسموں کی صورت میں بہشت کے ایک درخت میں موجود ہیں ایک دوسرے کو پہچانتی اورایک دوسرے سے سوال وجواب کھر تی ہیں اور جب کوئی نئی روح ان کے پاس آتی ہے تو وہ کہتی ہیں۔ اسے چھوڑ دواسے ابھی اپنے حال میں رہنے دو۔ کیؤنگہ یہ آیک توٹ و وقشت کے ماحول سے گز رکرآئی ہے پھر اس سے پوچھتی ہیں فلاں کا کیا ہوا؟ فلاں کا کیا ہوا؟ اگر دہ جواب میں کہے کہ جب میں وہاں سے آئی تو ابھی وہ زندہ تھا تو وہ (روحیں) خوش ہوکر اس کے آئے کی منتظر ہو جاتی ہیں کیکن اگر دہ جواب میں کہے کہ دوہ دنیا سے چلا گیا تھا تو دہ کہتی ہیں تاہ ہوا۔

برزخ کے بارے میں کثر ت کے ساتھ روایات موجود ہیں اور ہم نے صرف انہی روایات کوذکر کرنے پر اکتفاء کی ہے جن میں برزخ کی بابت بنیادی حقائق ذکر کئے گئے ہیں اور ان کے علاوہ وہ روایات بھی کثر ت کے ساتھ پائی جاتی ہیں جو معنی د مفہوم کے لحاظ سے ان سے مشابہت رکھتی ہیں ، اور ان روایات میں غیر مادی عالم (مادہ سے تجرد جہان ) کے وجود کا اشارہ بھی پایا جاتا ہے۔

ايك فلسفيانه بحث

آیانس مجرد ہے مادہ سے بنفس مادی نہیں ہے؟ ۔۔۔۔ (نفس سے ہماری مرادوہ' میں'' ہے جوہم میں سے ہر خص بات کرتے دفت زبان پر لاتا ہے اور اس کے مادہ سے مجرد ہونے شسے مراد سر ہے کہ دہ ایک مادی چیز کی طرح نہیں کہ جو قامل تقسیم ہوتی ہے اور زمان دمکان رکھتی ہے)۔

خصوصیات دصفات میں سے ہو تواسی بھی مادی اور مادہ کی تمام خصوصیات کا حامل ہونا چا ہے اور مادہ کی خصوصیات ولازی اوصاف میں سے ایک رہے ہے کہ وہ ہمیشہ تدریجی تغیر وتبدل سے دو چارر ہتا ہے (ایک حالت سے دوسری حالت میں بدلتا رہتا ہے) اور قابل تجزیر تفشیم ہوتا ہے جبکہ نفس ایسانہیں اور اس میں تدریجی تغیر وتبدل اور تجزیر تفسیم کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا چنا نچہ جب کوئی شخص اپنے آپ کو پہچان لیتا ہے اور اپنی حقیقت مستفس سے آگاہی وشعور حاصل کر لیتا ہے تو اسے اس مشاہدہ ء نفساندیہ سے اچھی طرح معلوم ہوجا تا ہے کہ رہ حقیقت مستفس سے آگاہی وشعور حاصل کر لیتا ہے تو اسے اس مشاہدہ ء نفساندیہ سے اور نہ ہی اس میں تعدد دکتر تا پنی حقیقت رفض ایک میں تر جزیر کہ تغیر وتبدل اور تجزیر ہوتندیم مشاہدہ و نو بل تج ہوں ہوتا ہے جبکہ نفس ایسانہیں ہوتا ہے تا ہے تو اسے اس

تفسيرالميز انجلد ا

اس کے نا قامل تقسیم وتجزیر ہونے کا تعلق ہے تو وہ بھی ایسے ہی ہے کہ بدن کے بالکل برعکس اس میں کسی طرح کی تقسیم اور تجزیر قامل تصور نہیں بلکہ وہ ایک بسیط چیز ہے جس کی تقسیم و تجزیر میمکن ہی نہیں جبکہ بدن اور اس کے اجزاء داوصاف بلکہ ہر مادی شتے میں تجزیر و تقسیم ممکن ہے نیا برایں پر حقیقت ثابت ہو جاتی ہے کہ ' دنش ' بدن اور بدن کے اجزاء داوصاف بلکہ ہر مادی اوصاف سب سے مادراء ایک مستقل حیثیت کا نام ہے خواہ ہم بدن کے اجزا کا ادراک اپنے حوال یا استدلال وغیرہ کے ذریعے کریں یا بالکل ہی نہ کر سکیں ہر حال ان کا مادی ہونا مسلم الثبوت ہے اور مادہ کی بیچان دوسے ہی ہے کہ دوم ہمیت تغیرہ تبدل اور تجزیر و تقسیم کو قبول کرتا ہے جبکہ وہ حقیقت کہ ہم ایپ تعین جس کا بلطنی مشاہدہ کرتے ہیں اس میں ان چیز وں تبدل اور تجزیر و تقسیم کو قبول کرتا ہے جبکہ وہ حقیقت کہ ہم ایپ تعین جس کا باطنی مشاہدہ کرتے ہیں اس میں ان چیز وں تبدل اور تجزیر و تقسیم کو قبول کرتا ہے جبکہ وہ حقیقت کہ ہم ایپ تعین جس کا بلطنی مشاہدہ کرتے ہیں اس میں ان چیز وں ( تغیر و

مادیون کا کہنا ہے کہ عصر حاضر کی علمی تحقیق کہ جس میں ہر چیز کے بارے میں غیر معمولی کاوش عمل میں لائی گئی ہے ، اور حقائق کے ادراک کی بابت کوئی سراٹھانہیں رکھی گئی اس میں تمام بدنی قو توں وصلاحیتوں اورا وصاف کی علتوں اورا سباب کا سرائح لگالیا گیا ہے اور کوئی ایسا'' روتی انژ'' (روح سے تعلق رکھنے والا امر) بھی نہیں پایا گیا جس پر''مادہ'' کے قوانین کی تطبیق اور اس کے تقاضوں کی یحیل نہ ہو سکتی ہو بلکہ روح سے تعلق رکھنے والا امر) جمین میں پایا گیا جس پر''مادہ'' کے قوانین کی مادہ سے مجرد و خالی تحضیحا جواز ہی باقی نہیں رہتا۔

وہ میکھی کہتے ہیں کہ ہمارے تمام اعصاب ، میشہ اور نہایت تیزی کے ساتھ تمام مطالب کہ جن کا وہ ادراک کرتے ہیں …۔ کو بدن کے مرکزی عضو یعنی دماغ تک پہنچاتے ہیں اور اس میں وہ تمام مطالب … ادرا کات …۔۔ ایک مجموعہ ک

صورت میں اس طرح کیجا ہوتے ہیں کہ پھران کے اجزاء کی پہچان اورا یک دوسرے سے تمیز نہیں ہوسکتی اور نہ ہی ان میں سے کسی ایک جزء کے تحوومت جانے کے بعدکسی اور جزء کے اس کی جگہ پر آجانے کا پتہ چکتا ہے اور بیدایک دوسرے سے ملے ہوئے اجزاء کا مجموعہ ہی 'دنفس'' کہلاتا ہے کہ ہم جس کا باطنی مشاہدہ کرتے ہیں اور بات کرتے وقت اسے'' میں'' سے تعبیر کرتے ہیں اب ہمارا ہی کہنا کہ بید دمیں' ہمارے اعضاء وجوارح کے علاوہ ایک حقیقت کا نام ہے تو بیدرست ہے لیکن اس کا مطلب میہ ہرگز نہیں کہ دہ ہمارے بدن اور اس کے خواص ولازمی اوصاف کے علادہ کوئی اور چیز ہے بلکہ وہ ایک مجموعہ ہے کیونکہ اعصاب کاعمل ہمیشہ جاری رہتا ہے جس کے نتیجہ میں مجموعہ وادرا کات بھی اس کے ساتھ ساتھ رہتا ہے لہٰذا ہم کبھی اس ے غافل نہیں ہوتے کیونکہ اگر ہم اس سے غافل ہوجا عیں تو اس کا مطلب میہ ہوگا کہ اعصاب اپناعمل چھوڑ گتے ہیں جبکہ ایسا نہیں ہوسکتا کیونکہ اعصاب کے مل چھوڑ جانے کا دوسرا نام موت ہے جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ اسے ثبات حاصل ہےتو بیایک لحاظ سے درست ہے لیکن اس کا ثبات خوداس کی اپنی ذات کے حوالہ سے نہیں جس کی بناء پر ہم میہ کہیں کہ دہ خود نا قابل تغیر ہے ایہانہیں بلکہ بیتو مشاہدہ کرنے دالوں کی نظر کا دعو کہ ہے کہ دہ نفس کو ثابت اور نا قابل تغیر ہونے کی صورت میں د کیھتے ہیں ادر ان کے اشتباہ ونظر کے دھوکہ کا سبب بیہ ہے کہ وہ اس مجموعہ کے اجزاء کو پے در پے اور نہایت تیز کی کے ساتھ ایک دوس سے ملتا اور ایک دوسرے کی جگہ پر آتا دیکھ کرات " تابت " سجھتے ہیں، اس کی مثال اس حوض کی ہے جس میں ایک طرف سے تیزی کے ساتھ پانی داخل ہوتا رہتا ہے اور دوسری طرف سے اسی مقدار میں لکلتا رہتا ہے جبکہ دوض ہیشہ پانی سے بھرار ہتا ہے اورد کیھنے والا سیسجھتا ہے کہ پانی اپنے مقام پر'' ثابت'' ہے حالانکہ ایسانہیں ہوتا بلکہ پانی کے اجزاء و ذرات لمحد بہلحدایک دوسرے کی جگہ پرا تے رہتے ہیں لہذا حقیقت میں وہ پانی نہ تو دحدت رکھتا ہے نہ ثبات اسی طرح باہر کی چیزوں کی شکلیں جو پانی میں دکھائی دیتی ہیں۔مثلا وہ درخت جوجوض کے کنارے پر ہو یا کوئی صحص لب حوض کھڑا ہو یا کوئی اور چزجس کاعکس پانی میں نظر آئے تود کیھنےوالاانہیں بھی وحدت وثبات کا حامل سمجھتا ہے جبکہ ان میں بھی کثرت پائی جاتی ہے اور وہ بھی پانی کے ساتھ ساتھ تدریجی تغیر و تبدل سے دوچار ہوتی ہیں تو یہی حال نفس کے ثبات و وحدت اور تشخص کا بے ہبرحال ان حضرات کا کہنا ہے کہ نفس (روح) کہ جس کا باطنی مشاہدہ کے حوالہ سے مادہ سے مجرد ہونا ثابت کیا جاتا ہے وہ در حقیقت طبعی خواص کاایک مجموعہ ہے جو کہ 'ادراکات عصبیہ' سے عبارت ہے کہ جو مادہ خارجیہ کے اجزاء اور اجزاء عصبیہ کے درمیان پائے جانے والے تاثیروت اُنٹر کے عمل کے نتیجہ میں وجود میں آتے ہیں، لہٰذااس مجموعہ کی وحدت اجزاء کے یکجا ہونے کے حوالہ سے اجتماعی وحدت ہے نہ کہ حقیقی وذاتی وحدت!۔ مادیون کا بدکہنا درست ہے کہ حس ونجر بدگی بنیا دیر کی جانے والی علمی تحقیق اور عصر حاضر کی فکری وعملی پیش رفت روح کی حقیقت کے ادراک میں کامیاب نہیں ہوئی اور نہ ہی عملی تحقیق ہے کوئی الیمی شے دیکھی گئی ہے جو روح کے علاوہ

روح می طبیقت کے ادراک میں کا میاب این ہوتی اور نہ ہو گی گی سیسی سے وق این سے دیں کے دیں کی ہے بوروں سے میں دور قابل تعلیل نہ ہولیکن اس سے سہ بات ہر گز ثابت نہیں ہوتی کہ ہم ان دلائل کو بھی نظرا نداز کردیں جن سے نفس مجرد(مادہ سے خالی روح) کا وجود ثابت ہوتا ہے اور اس (نفس مجرد) کی گفی کردیں کیونکہ ان علوم جدیدہ کا دائرہ'' مادہ'' اور اس سے متعلقہ

امور دا وصاف كى بابت بحث وتحقيق تك محد ودب البذاان علوم مي جس قدر بحى بيش رفت اورترتى موادر تحقيق كا دائر ه جتنا بحى وسیع ہوجائے تب بھی ان کی دسترس'' مادہ'' ہی تک ہوگی ادروہ اس سے زیا دہ کسی چیز کے بارے میں اظہار خیال نہیں کر سکتے کیونکہ ان کی اصل داساس اور تحقیق کی بنیا دہی'' ہے اس لیے مادی امور میں تجربات کی وسعت کے تمام وسائل وذ رائع سمی ایسی چیز کے بارے میں تفی یا اثبات کا فیصلہ کرنے میں مدونہیں دے سکتے جو مادرائے مادہ وطبیعت ہوالبنہ وہ اتناضرور کہ سکتے ہیں کہ''ہماری مادی تحقیق'' نے ایسی کوئی چیز نہیں یائی جبکہ ظاہر ہے کہ کسی چیز کانہ پایا جانا اس کے نہ ہونے کی دلیل شہیں بن سکتا۔ عدم الوجدان لا پدل علی عدم الوجود ......کسی چیز کے بارے میں علم وادراک کا حاصل نہ ہونا اس کے موجود نہ ہونے کا ثبوت نہیں ہوسکتا۔ بنا برایں ریطوم اس بات میں جن بجانب ہیں کہ وہ کسی مادراء مادہ وطبیعت چیز کے بارے میں اس کے ہونے پانہ ہونے کا فیصلہ کرنے سے عاجز ہوں لہٰذا اگر وہ مادی اشیاءادران سے تعلق رکھنے دالے جملہ امور میں کس ایس چیز کاسراغ نه لگاسکیس که جو مادی نہیں اور نہ ہی مادہ کے خواص ولازمی اوصاف میں سے ہو تو ری تعجب آ در بات نہیں۔ لیکن علوم مادی میں بحث وتحقیق کے ماہرین کانفس مجرد۔۔۔مادہ سے خالی اور مادراءالطبیعہ حقیقت یعنی ردح سے کی فلی کرنے میں اظہار خیال کی جرأت کرنا دراصل اس سبب سے ہے کہ وہ پیسیجھتے ہیں کہ جو حضرات نفس مجرد کا وجود ثابت کرتے ہیں وہ چونکه اعضاء بدن سے تعلق رکھنے والے حیاتی آثار کے ادراک سے عاجز ہیں اور ان کی علتوں واسباب کوعلمی تحقیق کے حوالہ سے بچھ ہی نہیں سکے، اس لیے انہوں نے ان تمام امور کا سرچشہ ایک ماورائے طبیعت چیز۔۔ فیس مجرد۔۔ کوقر اردے کر اس کا وجود ثابت کیااورا سے اعضاء بدن کی تمام تر فعالیت کی بنیا دبنا کر پیش کیالیکن اب جبکہ علوم جدیدہ نے تمام افعال اور مادی اموروا عضاء بدن کی فعالیت کی مادی علتوں واسباب کا سراغ لگالیا ہے تواس۔ فنس مجرد۔۔ کے دجود کوشلیم کرنے کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی ۔ یا در ہے کہ اس طرح کی غلط نہی کا ارتکاب خالق کا مزات کے بارے میں بھی ان سے ہوالیکن حقیت میں ان کے بینظریات ایک بہت بڑی غلطنہی کا نتیجہ ہیں کیونکہ نفس مجرد (مادہ سے خالی روح) کے وجود کو ثابت کرنے والول نے اپنے مدعا دمطلوب کے اثبات میں وہ راہ ہرگز اختیار نہیں کی جوعلوم مادی کے ماہرین نے ان کی طرف منسوب کی ے اور نہ ہی انہوں نے اپیا کیا کہ بدن کے بعض وہ افعال کہ جن کے ظاہری علل واسباب معلوم ہوئے انہیں توبدن سے نسبت دے دی اورجن افعال کی علتیں واسباب نامعلوم رہے انہیں روح سے منسوب کردیا بلکہ انہوں نے توبدن کے تمام افعال کو ہلا داسطہ بدن (علل جسمانی) کی طرف ادر بدن کے داسطہ سے روح کی طرف منسوب کیا البتدانہوں نے ان چیز وں کی نسبت روح کی طرف دی جن کابدن سے منسوب کر نامکن ہی نہیں مثلا انسان کا خودا پنے بارے میں علم وآگا ہی یا نا اوراپن ذات کاماطنی مشاہدہ کرنا۔

جہاں تک ان کی اس بات کا تعلق ہے کہ وہ حقیقت کہ انسان جس کا مشاہدہ کرتا ہے (جے''میں''تے تعبیر کیا جا تا ہے ) وہ ان ادرا کات عصبیہ کے مجموعہ سے عبارت ہے جو پے در پے اور نہایت تیزی کے ساتھ بدن کے مرکزی عضو یعنی د ماغ تک پہنچتے ہیں اور اجتماعی وحدت کے حامل ہیں' ایک نہایت بے ربط بات ہے جو کہ ہمارے نفسانی مشاہدہ سے ہر گر تطبیق نہیں

کرتی ' گویاان حضرات نے خوداینے نفسانی مشاہد ہے کو یکسرنظرا نداز کردیا اور اس سے روگردانی کر کے صرف انہی مشاہدات کواپنی تمام تر توجهات کا مرکز بنالیا جوحواس کے ذریعے دماغ تک پہنچتے ہیں اور پھر انہی سے مربوط آثار کے بارے میں بحث وتحيص ميں منہمک ہو گئے یہ بات کس قدر تعجب انگیز ہے کہ ایسے کثیر امور فرض کئے جا عیں جن میں حقیق وحدت نہیں یائی جاتی اوروہ سب کے سب مادی بیں اور ان کے مادراء کوئی اور چیز (مادراء الطبیعت) موجود نبیس اور ہم جس حقیقت داحدہ کا پنے اندرمشاہدہ کرتے ہیں وہ اصل میں یہی کثیرادرا کات ہوں سہ بات نہایت تبحب انگیز ہے، کیونکہ اگر یہ سب با تیں صحیح ہوں تو پھر سوال پیدا ہوگا کہ بید 'ایک'' کہ جس کے علاوہ ہمیں کچھنظر نہیں آتا کہاں سے وجود میں آ گیا ہے؟ اور بید وحدت كَبال سے آمكى ہے جس كا ظاہر بظاہر مشاہدہ ہوتا ہے؟ اس كے جواب ميں ان كابيكہنا كريد 'اجماحى وحدت' بے مذاق سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتا کیونکہ جو چیز اجتماعی وحدت رکھتی ہے(واحداجتماعی)وہ درحقیقت اپنی ذات میں داحد نہیں بلکہ کثیر ہےادر جوز وحدت 'اس کے لیے فرض کی جاتی ہے وہ یا تو عالم حس میں ہوتی ہے ( کہ جس کے سبب غلطی سے اسے واحد کہا جاتا ہے)ادر یا عالم خیال میں ہوتی ہے مثلا ایک گھر کہ جس کے گئی اجزاء ہوتے ہیں کیکن اسے 'ایک''سمجھا جاتا ہے'ای طرح ایک لکیر کہ جو حقیقت میں کٹی نقطوں سے مل کر بنتی ہےا سے 'ایک'' کہا جاتا ہے جبکہ وہ''ایک''نہیں ہوتی کیونکہ ہروہ چیز جو محسوس ہو۔۔۔۔ قوت حس کی دسترس میں آئے ۔ ۔۔۔ وہ حقیقت میں'' ایک''نہیں ملکہ اپنی اصل وذات کے لحاظ سے متعدد اجزاء کے یکجا ہونے سے 'ایک''سمجھی جاتی ہے اور ہماری بحث میں جن کثیر ادراکات کے دماغ تک چنچنے کی بابت ہوئی ہے تو در حقیقت وہ اپنی ذات میں اپنے سوا کچھ بھی نہیں وہ جو کچھ بھی ہیں خود ہی ہیں، اس کے باوجو دوہ اپنے تنبی ایک شعور کی صورت ہے ادریہ بات ان کی کثرت دلتعدد سے مطابقت نہیں رکھتی ۔للہٰذان حضرات ( مادیون ) کے تول کا نتیجہ یہ ہوگا کہ پر ادراکات اپنی ذات میں کثرت رکھتے ہیں جبکہ حقیقت میں دہ صرف ایک نفسانی شعور ہے۔اور دوسر پے کفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ سابقہ مثالوں میں ان کثیر امور کے ماوراء حس دخیال بھی موجودتھا کہ جوان امور کی کثرت کود حدت کے آئینے میں دیچتا تھا یعنی وہ خارج میں ……ظاہر بظاہر ……کثیرادرعالم <sup>ح</sup>س وخیال میں داحد یتھے جبکہ ہمارےموضوع بحث میں الیی کوئی چیز موجود نہیں جوان کثیر ادرا کات کو دحدت کے آئینے میں دیکھے لیکن اس کے باوجود یہ سب ادرا کات اپنے تنبک .....اپن ذات میں ..... واحد نفسانی اداراک کے سوا بچھنیں کہ جسے دمیں' سے تعبیر کیا جاتا ہے' اگردہ پر کہیں کہ دماغ ان تمام ادراکات کی کثرت کو وحدت کے آئینے میں دیکھتا ہے تب بھی جارا اعتراض اپنے مقام پر باقی رہے گا کیونکہ دماغ ان ادراکات کثیرہ کے علاوہ کوئی دوسراادراک رکھتا ہی نہیں بلکہ یہی ادراکات ہیں کہ جو بے دربے اور نہایت تیزی کے ساتھ د ماغ تک پینچتے میں گویاد ماغ کاادراک بعیندا نہی بدر بے آنوالےادراکات کثیرہ سے عبارت بے لہذا سنبی کہا جاسکتا کہ د ماغ کی ایک اور قوت ادراک ہے جوان ادراکات کو وحدت کی صورت میں دیکھتی ہے جیسا کہ حسی تو توں کے اپنی معلومات خارجیہ سے تعلق کا مسئلہ ہے کہ وہ ان معلومات سے حسی صورتوں کا انتز اع( حاصل ) کرتی ہیں (مزید غور کریں ) یپتمام مطالب جواب تک ذکر ہو چکے ہیں اس نفسانی حقیقت (میں) کی وحدت کی بابت تصحبس کا مشاہد ہ ہر

تفسيراكميز انجلد ا

انسان اپنے تیکن باطن میں ..... کرتا ہے، یہی صورت حال بعینہ اس بے '' ثابت' اور ''بسیط' ' ہونے کی ہے (البسیط یعنی نا قابل تجزید تقسیم، الہٰذان اوصاف کی توجیدو تاویل کے لیے '' نفس مجرد' کے وجود کو تسلیم کرنا ناگزیر ہے)۔ بنابرای اس قابل تجزید قسیم نفسانی حقیقت کہ جس کا ہم مشاہدہ کرتے ہیں اس کے ثبات و بساطت سے حصول کی کیفیت کے بارے میں وہی کچھ کہا جائے گا جواس کی وحدت کے حصول کی بابت کہا جاتا ہے۔

اس کے علاوہ ان کا یہ کہنا تھی درست نہیں کہ دماغ ان کثیر ادراکات کو وحدت کے آئینے میں دیکھتا ہے لیتنی جو مطالب پے در پے اور نہایت تیزی کے ساتھ دماغ تک پہنچتے ہیں اگر چہ وہ کثیر ہیں لیکن دماغ انہیں '' ایک'' کی صورت میں دیکھتا ہے نیہ بات سرے ہی سے غلط ہے کیونکہ بید دماغ اور اس میں پائی جانے والے قوت اور اس کا شعور اور پھر وہ سب پچھ جو اس دماغی قوت کی لوح ادر اک پر شبت ہوتا ہے مادی امور ہیں اور مادہ بلکہ مادی شیح کی خصوصیت ولاڑی صفت ہی ہے۔ کہ وہ کثیر متغیر اور قابل تجزیر وقت میں ہوتی ہے بتا ہو مادہ بلکہ مادی شیح کی خصوصیت ولاڑی صفت ہی ہیں ہے۔ کہ وہ کثیر متغیر اور قابل تجزیر وقت ہے ہوتی ہے مادی امور ہیں اور مادہ بلکہ مادی شیح کی خصوصیت ولاڑی صفت ہی ہیں میں ان اوصاف میں سے کوئی وصف بھی نہیں پایا جا تا تو یقین طور پر ثابت ہوتا ہے کہ وہ مادی اور اس سند

صورت حال ہمارے زیر بحث موضوع کی بابت ہے کہ ہمارے حواس اور شعور وا دراک کی تو تیں جب امور کثیرہ قابل تجزیر و تغیر کو واحد 'بسیط و ثابت کی شکل میں دیکھتی ہیں تو ان کی اس غلط فہمی کا سبب در اصل میہ ہوتا ہے کہ وہ انہیں ان کی ظاہر کی حقیقتوں (حقائق خارجیہ) ..... سے مقایسہ کرتی ہیں جس کے نتیجہ میں ان کے اشتباہ سے پر دہ اٹھ جاتا ہے ورنہ اگر اس مقایسہ سے نظر کر کے دیکھیں توجو بچھان کے مشاہدہ میں آتا ہے وہ درست وضح ہوتا ہے، اس کے'' واحد 'بسیط اور ثابت' ہونے میں کوئی شک و شہنیں پایا جاتا اور اس حوالہ سے مس وا در اک کی تو تیں کسی اشتباہ و غلط نہیں کا شکار ہیں ہوتیں بنا بر ایں جو مشاہدہ میں'' کثر ت' تغیر اور قابل تجزیر ہونے'' کی صفات سے خالی ہو دہ کی کا شکار 'ن کہ لاسکتی ہے کہ والی سے اوصاف ''مادہ' بنی سے تعلق رکھتے ہیں غیر مادی چیز میں ان کا چاہتا میں ہوتیں ' کہلاسکتی ہے کہ والی میں اوصاف

اب تک جومطالب ذکر ہو چکے ہیں ان سے یہ نیچہ حاصل ہوتا ہے کہ مادیون نے روح مجرد کی نفی میں مس وتجربہ کی بنیاد پر جودلیل پیش کی ہاں کا خلاصہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنے تمام تر مادی وسائل سے استفادہ کرنے کے باوجود ایس کوئی چیز نہیں پائی، یہی بات ان کی غلط نہیں کا سب بن گئی کہ انہوں نے نہ پائے جانے کو نہ ہوتا سمحط لیا جبکہ ان دونوں میں فرق ہے، عدم الوجد ان (کسی چیز کا پایا نہ جاتا) اور ہے اور عدم الوجود (کسی چیز کا نہ ہوتا) اور ہے، لیکن انہوں نے روح مجرد کے نہ ہونے کو اس کے پائے نہ جاتا) اور ہے اور عدم الوجود (کسی چیز کا نہ ہوتا) اور ہے، لیکن انہوں نے روح مجرد کے نہ مونے کو اس کے پائے نہ جانا) اور ہے اور عدم الوجود (کسی چیز کا نہ ہوتا) اور ہے، لیکن انہوں نے روح مجرد کے نہ مونے کو اس کے پائے نہ جانا) اور ہم اور عرف کی کوشش کی ہے جو کہ صرت غلطی ہے، ان کی دلیل ان کے مدعاء سے مطابقت نہیں رکھتی اور انہوں نے مشاہدہ نفسانی کی جو کہ تجرد دروح کے اثبات کی دلیل ہے تو جیہ وتا و بل میں جو کچھ پیش کیا ہے وہ قطعی تا درست ہے، وہ نہ تو حس و تجربہ پر جنی مسلمہ مادی اصولوں سے ہم رنگ ہے اور نہ ہی حقیقت امر کہ عقل جس کا

جہاں تک اس مفروضہ کا تعلق ہے جوجد یدعلم نفسیات کے ماہرین نے فنس (روح) کے بارے میں پیش کیا ہے کہ وہ اس حالت کا دوسرا نام ہے جو مختلف نفسیاتی روتی کیفیتوں کی باہمی تاثیر و تا نژاور ایک دوسر پر انژا نداز ہونے سے پیدا ہوتی ہے مثلاً ادراک ارادہ 'رضا' حب و چاہت وغیرہ کہ ان کیفیتوں و حالتوں کے ایک دوسر پر انژا نداز ہونے سے ہونے سے ایک متحد حالت وجود میں آتی ہے جسے نفس کہا جاتا ہے (گویادہ ان تمام روتی کیفیات و حالات کی ترکیب اورا کشا ہوجانے سے منتی ہے) تو اس سلسلہ میں ہم کسی اظہار خوال کی ضرورت محسوس نہیں کرتے کیونکہ ہر محقق و بحث کرنے والا بیری رکھتا ہے کہ اپنی میں اخرار کی اور الی اور کی محسوب نہیں کرتے کیونکہ ہر محقق و بحث کرنے والا بیری رکھتا ہے کہ اور سلسلہ میں ہم کسی اظہار خوال کی ضرورت محسوس نہیں کرتے کیونکہ ہر محقق و بحث کرنے والا بیری رکھتا ہے کہ اپنی مربوط علم سے تعلق رکھنے والے موضوعات کو زیر بحث لاتے اور اس کے بارے میں اظہار درائے کرے اور اس سے تعلق رکھنے والے دوس میں ہم کسی اظہار خوال کی ضرورت محسوس نہیں کرتے کیونکہ ہر محقق و بحث کرنے والا بیری رکھتا ہے کہ اپنی مربوط علم سے تعلق رکھنے والے موضوعات کو زیر بحث لاتے اور اس کے بارے میں اظہار درائے کرے اور اس سے تعلق رکھنے والے فرضیوں کی بابت اثبات یا نفی پر استد لال قائم کر یے لیکن جو چیز علم الز اور اس جو مال ہے اور اس کے بارے میں اظہار درائے کرے اور اس سے تعلق رکھنے والے فرضیوں کی بابت اثبات یا نفی پر استد لال قائم کر یے لیکن جو چیز علم السے اس جو مالہ حوالہ سے ہمارے اس سے تعلق رکھنے وال ہے اور ہم اس پر غور دو فکر اور اظہار خوال کر یا مفید وضرور کی جو جن ہیں ہو ہو اس حقائی ہیں جو عالم خار ر

تفسيراكميز انجلد ا

رائے قائم کرنے کواپنے دائرہ تحقیق سے باہر سیجھتے ہیں، اس لیے مم نفسیات کے ماہرین کے فرضیہ کی بابت یہاں کسی قسم کے اظہار خیال کی کوئی ضرورت نہیں۔

تجرد تس کی تنی میں بعض دیگر دانشوروں نے کہ جن کا تعلق بعض ادیان سے باظہار خیال کرتے ہوئے کہا کہ انسانی زندگی کے بارے میں بحث و محقق کر نے والے علوم مثلاً : بدن کا تجزیہ کرنے والاعلم اور فیز یالو بی (علم وظا کف الاعضائی) کا مطالعہ کرنے سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ تما مردی کیفیتوں کا بنیادی تعلق ان خلیوں سے جوانسان اور دیگر تما م الاعضائی) کا مطالعہ کرنے سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ تما مردی کیفیتوں کا بنیادی تعلق ان خلیوں سے جوانسان اور دیگر تما محوان کی زندگی انہی سے وابستہ ہے) اور دوح در اصل ان خلیوں جوان کی زندگی کی اصل وا ساس ہیں (انسان اور تما م حوانوں کی زندگی انہی سے وابستہ ہے) اور دوح در اصل ان خلیوں بی حیات کی زندگی انہی سے وابستہ ہے) اور دوح در اصل ان خلیوں بی کی خاصیت واثر ہے اور جب بیتما م حیاتی خلیے کیا ہوتے ہیں تو ان سے ایک بچمو عمر کب وجود میں آ تا ہے جے در در در میں ان خلیوں ان کی خاصیت واثر ہے اور جب بیتما م حیاتی خلیے کیا ہوتے ہیں تو ان سے ایک بچمو عمر کب وجود میں آ تا ہے جے در در در میں نا کی کی خاصیت واثر ہے اور جب بیتما م حیاتی خلیے کی بند تو کی ایک خاصیت واثر ہے اور جب بیتما م حیاتی خلیے کی ہوتے ہیں تو ان سے ایک بچمو عمر کب وجود میں آ تا ہے جے در در در می کہ می خاصیت واثر ہے اور بات کرتے وقت اسے در میں ''سے ہو کہ کیا تا تا ہو اور ان سے ایک بچمو عمر کب وجود میں آ تا ہے جے جب در در جزد کی گی لہذا جب تک بید خلیے باتی ہوں گاں وقت تک می میں مردوی کی گی لہذا جب تک بید خلیجاتی ہوں گاں وقت تک می مردوی کی گی گی لہذا جب تک بید خلیجاتی ہوں گاں وقت تک می میں مردوی کی گی ہو بات کی تو میں تی گی ہوں گی ہوں کی گی میں در حی گی گی میں در حی گی ہوں گی ہو میں گی مردوی کی گی ہو ہو کی گی گی ہو ہو کی گی گی ہو در گی گی ہوں ہو جوانے کے بعد در جزد کی تر ہو کی گی ہو در گی گی ہوں کی گی ہو کی گی ہو ہو ہو جانے کے بعد دروح جرد کی بر کی گی ہو کی گی ہو کی گی ہوں گی ہو در گی ہو ہو کی کی گی ہو در گی گی ہو ہو گی کی گی ہو ہو گی کی ہو ہو گی کی گی ہو ہو گی گی ہو ہو ہو گی گی گی ہو ہو ہو گی گی ہو ہو گی کی ہو ہو گی گی ہو ہو گی گی ہو ہو گی گی ہو ہو ہو گی گی ہو ہو گی گی ہو ہو ہو گی گی ہو ہو گی گی ہو ہو گی ہو ہو ہو گی ہو ہو ہو گی کی ہو ہو گی گی ہو ہو گی گی ہو ہو ہو گی گی ہو ہو گی ہو ہو ہو گی گی ہو ہو ہو گی ہو ہو ہو گی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہ

آب اچھی طرح اس بات سے آگاہ ہیں کہ ہم نے مادیون کے استدلال کی ردمیں جو تطویں موقف پیش کیا ہے وہ مذکورہ بالا استدلال کے جواب کے لیے بھی کافی ہے اس لیے مزید کسی وضاحت کی ضرورت نہیں تا ہم ان کے استدلال کی کمل نیخ کنی کے لئے اور بید کہ ان کے استدلال سے کوئی شخص مغالطہ کا شکار نہ ہونے پائے دواہم نکات ذکر کئے جاتے ہیں:

(۱) وہ کہتے ہیں کہ چونکہ عصر حاضر کے علوم زندگی کے اسرار و رموز اور روح کی حقیقت کی پیچان نہیں کر سکے لہذاکسی مادرائے طبیعت چیز کے وجود کوتسلیم کرنے کے سواکوئی چارہ کار نہیں،

ان کی میہ رائے ہر گز درست نہیں کیونکہ پہلی بات تو یہ ہے کہ ہم س طرح یہ دعوی کر سکتے ہیں کہ اگر اب تک علوم جدیدہ، روح کی حقیقت اورزندگی کے اسرار درموز سے آگا ہی حاصل کرنے میں کا میاب نہیں ہو سکے تو آئندہ تھی بھی ان سے آگاہ نہ ہو سکیں گے اور حیاتی خلیوں بے خواص طبعی علتوں بے ذریعے ہمیشہ نا قامل تو جیہ و تا دیل

زیر بحث موضوع کی بابت ہمارا بیان اختمام کو پنچا اس کے علاوہ تجردروح پر جواعتراضات کتے گئے ہیں وہ علم فلفہ وعلم کلام کی کتب میں تفصیل کے ساتھ درج ہیں لیکن چونکہ ان تمام اعتراضات کی اصل واساس تجردروح کے استدلال کو صحیح طور پر نہ سمجھنا اور اس میں اچھی طرح غور وفکر نہ کرنا اور اس کے حقیقی مقصد کا مکمل ادراک نہ کرنا ہے اس لیے ہم نے یہاں انہیں ذکر کرنے سے اجتناب کیا اور ان کے بارے میں اظہار خیال کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی لہذا جو خص تفصیلات جاننا چاہے دوم بوطہ کتب کا مطالعہ کر سے اسے حقیقت امر سے آگا ہی حاصل ہوجائے گی، انشاء اللہ تعالی ۔ (واللہ الہادی)

علم اخلاق کی بحث

علم اخلاق وہ علم ہے جس میں انسان کی ان بنیا دی صلاحیتوں کی بابت بحث و گفتگو ہوتی ہے جن کا تعلق اس کی نباتی ' حیوانی اور انسانی قو توں سے ہے، پیلم انسان کو تمام اخلاقی اچھا ئیوں اور برائیوں .....فضائل و رذائل .... سے آگاہ کرکے اسے ان کے درمیان تمیز کرنے کی راہ دکھا تا ہے تا کہ وہ ان میں سے پاک و پاکیزہ صفات اپنا کر اور اپنے آپ کو خوبیوں و

## ∆۳∠

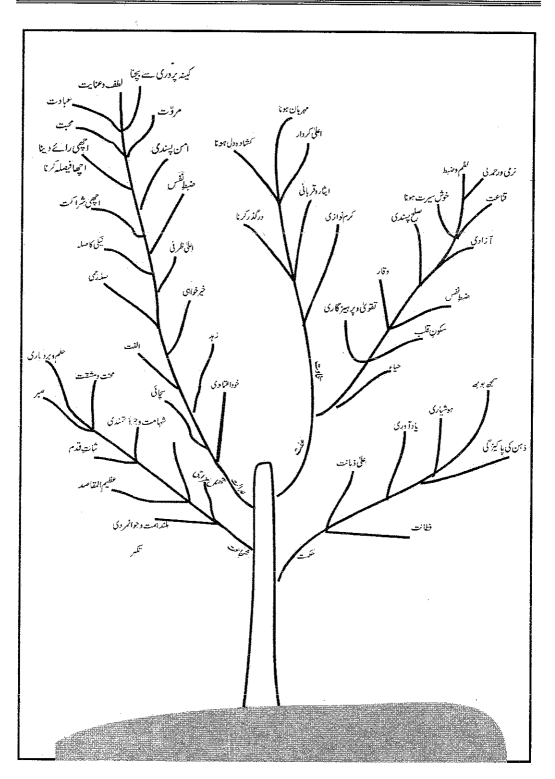
تفسيراكميز انجلد ا

اچھائیوں سے مزین وآ راستہ کرکے اپنی علمی سعادت وخوش بختی کے حصول ویکھیل میں کامیاب ہو سکے اور ایسے اعمال بجا لائے جوا سے انسانی معاشرہ میں قامل ستائش ولائق تعریف اور نہایت پسندیدہ شخصیت بنادیں۔ سیعلم اپنی بحثوں میں اس نتیجہ تک پنچتا ہے کہ انسانی اخلاق کی اصل داساس اور بنیا دی قوتیں تین ہیں۔ قوت شهوت  $(\mathbf{i})$ توتغضب (٢) قوت تفكر (3) یہ ننیوں تو تیں نفس کوان عملی علوم کے اختیا رکرنے کی ترخیب دلاتی ہیں جو مربوطہ قوت کے موزوں ومناسب افعال کی انجام دہی کے اسباب فراہم کریں۔اس کی وضاحت یوں ہے کہ انسان کے تمام افعال داعمال کی تین قسمیں ہیں: وه افعال جن ميں حصول فائد ملحوظ ہوجیسے کھانا پينا اورلباس پہننا دغيرہ۔ \_1 وہ اعمال جن کے ذریعے نقصان وضرر سے بچنا مقصود ہومثلا اپنی جان کال اور عزت وآبر و کا تحفظ و \_٢ دفاع کے لئے اقدام کرنا دغیرہ۔ وه كادشين جوفكر ونظر يصور دنصديق \_ سے مربوط ہوں جیسے ملمی قیاس واستدلال وغيره \_ \_٣ پہلی قشم کے افعال کاتعلق قوت شہو ہد سے دوسری قشم کے اعمال کاتعلق قوت غضب سے اور تیسری قشم کے افعال کا تعلق قوت تفکر سے بے چونکہ انسان اپنی ذات کے حوالہ سے انہی تین قو تول کے مجموعہ مرکب کی حیثیت رکھتا ہے اور انہی قو توں کے یکچاہونے اوران کی اس باہمی تر کیب سے خاص نوعیت کے افعال انجام دیتا ہے جواس کی سعادت دخوش بختی کے لیے مقرر کی گئی بےلہذا ہر لحہ اس کے لیے ضروری ہے کہ ان قوتوں کی بابت نہایت توجہ والثفات سے کام لے تاکہ ان میں ے کسی میں افراط د تفریط نہ ہونے یا بئے اور کوئی قوت زیادتی یا کمی کی طرف نہ جانے یائے کیونکہ اگرا بیا ہوا توان کے در میان اعتدال برقرار ندر ہے گاادر اگران کے درمیان اعتدال قائم نہ رہا تو دہ مجموعہ مرکب اپنادہ کا صحیح طور پر نہ کر سکے گاجس کے لیے اس کے اجزاء کی ترکیب ہوئی ہے اور بال آخر دہ اپنی مجموعی حیثیت کھود ہے گاجس کے متیجہ میں اسے اپنے دجود کے اصل ہدف دمقصد لیتن نوع انسانی کی سعادت سے حروم ہونا پڑ گے گا۔ علم اخلاق میں ان تین تو توں کی حداعتدال بھی داضح کردی گئ ہےاور دہ یوں کہ: (۱)عفت: قوت شہوت کی حداعتدال ہیہ ہے کہ اسے مقدار و کیفیت کے لحاظ سے مناسب و معقول حد تک استعال کیا جائے ،اسے 'عفت' کہاجا تاہے۔

<u>ለ ዮ ለ</u>

مذکورہ بالاتین قوتوں کے حداعتدال میں ہونے سے نفس میں ایک چوتھی قوت واستعداد پیدا ہوجاتی ہے اور وہ ایس ہوتی ہے جیسے کی مجموعۂ اجزاء کا وجودی ذائقۂ اسے 'نعدالت' کہتے ہیں اور اس کی تعریف بید ہے کہ ان قوتوں میں سے ہر ایک کواس کا موزوں مقام دیا جائے اس کے افراط کو 'نظلم' اور تفریط کو 'نظلم سہہ لینا اور اس کے سامنے سرتسلیم خم کر دینا' کہتے ہیں۔

یہ ہیں بلند پایدانیانی اخلاق کی بنیادیں یعنی عفت ، شجاعت ، حکمت ، عدالت ، اوران سے بے شارصفات لکتی ہیں جن کی بابت غور کرنے سے معلوم ہوجاتا ہے کدان سب کی بازگشت انہی بنیا دی اوصاف کی طرف ہے اوران صفات کی نسبت ان چاروں اوصاف سے اسی طرح ہے چیسے فرع کو اصل اور نوع کو جنس سے ہوتی ہے ، ان صفات میں سے چند ریہ ہیں : جود وسخا، قناعت وشکر صبر وجوانمردی ، جرات و ہمت ، حیا وغیرت ، خیر خوابی بزرگواری وتواضع وغیرہ ، یہ سب صفات عظیم و پاکیزہ اخلاق فاضلہ کی شاخیں ہیں، ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کھمل وضاحت و تشرح کی گئ سے اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کھمل وضاحت و تشرح کی گئ سے اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کھمل وضاحت و تشرح کی گئ اخلاق فاضلہ کی شاخیں ہیں، ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کھمل وضاحت و تشرح کی گئ اخلاق فاضلہ کی شاخیں ہیں، ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کھمل وضاحت و تشرح کی گئ



علم اخلاق میں ان صفات کی حدود اور ان سے تعلق رکھنے والی صفات کے جملہ پہلووں کی وضاحت کے ساتھ ساتھ ہر صفت کے افراط وتفریط کے بارے میں تفصیلی مذکرہ کیا گیا ہے اور ان چار بنیادوں اور ان سے دابستہ صفات کی حقیقت .....ان کے پاکیزہ صفات ہونے ..... کے بارے میں دلائل کے ذکر کے ساتھ ان کے حصول اور علم وعمل کے ذریعے اپنے آپ کوان سے آ راستہ کرنے کے طریقے بھی بیان کئے گئے ہیں، یعنی علم اخلاق سب سے پہلے ایک صفت کی فضیلت کوثابت کرتا ہے پھر علمی استدلال سے اس کی اہمیت بیان کرتا ہے تا کہ انسان اس کی اچھائی کا معتقد ہوجائے اور اسے اس کی عظمت پر پختہ یقین حاصل ہوجائے ،اس کے بعدان طریقوں کی وضاحت کرتا ہے جواس صفت کے حصول کی بابت مُوثر ہیں اور آخر میں بیہ بیان کرتا ہے کہ اس صفت کے باربارا پنانے اور مملی طور پراسے باربار اختیار کرنے کے نتیجہ میں لوح نفس پر وہ صفت نقش برسنگ کی مانند شبت ہوجاتی ہے گویا انسان کی طبع ثانو کی بن جاتی ہے مثال کے طور پر ڈر پوک ہونا دراص اس وجد سے ہوتا ہے کہ انسان کی چیز کا خوف اپنے دل میں پیدا کرتا ہے جبکہ "خوف" حقیقت میں ای چیز کی بابت ہوتا ہے جس کے واقع ہونے کا امکان واندیشہ پیدا ہوجائے اور بیخیال ہو کہ ممکن ہے یہ چیز واقع ہو اور بیجی عمکن ہے کہ داقع نہ ہویعنی ددنوں طرفیں (اس کا واقع ہونا اور نہ ہونا) برابر ہوں تو اس صورت میں کسی ایک طرف کو کسی تلویں وجہ کے بغير صحيح سجه كراس سے انزلينا مركز درست قر ارتبيس ديا جاسكتا كيونك جب تك كوئي مضبوط دليل باتھوں وجہ وسبب اور (مرجع) موجود نه ہوکسی ایک طرف کواہمیت دیناصح نہیں اور کوئی عظمند شخص ایپانہیں کرسکتا۔ بنابرایں جب کوئی'' ڈریوک'' آ دمی اپنے ڈراورخوف کے بارے میں بیسب باتیں سوچ تو یقینااس کی لوح دل سے پید موم صفت محوہ وجائے گی، اسی طرح دیگر صفات مذمومه بجي ختم ہوسکتی ہیں اوران کی جگہ صفات حسنہ وفضیلتیں آ سکتی ہیں یعنی کوئی ڈرپوک آ دمی ان تمام باتوں کواپنے دل میں لائے ادر کملی طور پرخوف دڈ رکے خاتمہ کے لیے خوف انگیز وہولناک کام بار بارانجام دیے تو اس کا دل مضبوط ہو جائے گااور پھر وہ بھی کسی چیز سے خوفز دہ نہیں ہوگا ای طرح ہر مذموم صفت کواپنے سے دور کرنے کے لیے بیعلمی وعملی اقدامات کرے توبقینا چھی ویا کیزہ صفات کے زیور سے اپنے آپ کو آ راستہ کرنے میں کا میاب ہوجائے گا، البتہ سے بات یا در ہے کہ بیسب کچھاخلا قیات کے باب میں ان تمن مکا تب فکر میں سے پہلے مسلک و کمتب فکر سے ہم آ ہتگ ہے جن کا تذکرہ وضاحت کے ساتھ ہم پہلے کر چکے ہیں، ان تین مکا تب فکر میں سے پہلے مسلک و کمتب فکر میں اخلاق حسنہ اور بلند یا پی صفات و کمالات سے آ راستہ ہونے کا ہدف ومقصد معاشرہ میں نام پیدا کر تا اورلوگوں کے نز دیک لائق ستائش ہونا ہے اور دوسرا مسلک و کمتب فکر بھی اس سے ملتا جلتا ہے جو کہ انبیاء وصاحبان شریعت کا مسلک ہے لیکن ان دونوں مکا تب فکر میں غرض و غایت اور ہدف ومقصد کے لحاظ سے فرق ہے کیونکہ پہلے مسلک و کمتب فکر میں اصلاح اخلاق کی غرض ومقصد اعلیٰ لوگوں کی نظرول میں بافضیلت ہوناادرا نہی سےداد تحسین پانا ہے جبکہ دوسر ے کمت فکر میں اصل مقصدادریا کیزہ اخلاق سے متصف ہونے کا بنیا دی ہدف انسان کی حقیقی سعادت کا حصول ہے جو کہذات احدیت سجانہ د تعالیٰ اور اس کی آیات کریمہ پر کمال ایمان سے عبارت ہے اور وہی آخرت کی بھلائی و بہتری اور خیر وصلاح ہے اور وہی حقیق معنی میں سعادت دخوش بختی اور واقعی

کمال ہے نہ بیر کہ صرف لوگوں کی نظروں میں سعادت وفضیلت ہو۔ تا ہم اس کے باوجود دونوں مسلک اور مکا تب فکرا پن غرض ومقصد اور ہدف ومقصود کے لحاظ سے قدر مشترک رکھتے ہیں اور وہ ہے عمل کے لحاظ سے انسانی فضیلت وعظمت کا حصول ،لیکن جہاں تک اس تیسر ے مسلک د کمت فکر کا تعلق ہے کہ جس کی بابت تفصیلی ذکر پہلے ہو چکا ہے تو اس کا پہلے اور دوسر ے مسلك وكمت فكر يے فرق بہ ہے کہ اس میں اصلی ہدف اور حقیقی مقصد و مقصود اعلی رضائے الہی كا حصول ہے نہ کہ صرف انساني فضيلت پراكتفاءكرنا، يمى وجد ب كدية تيسر امسلك دونوں مكاتب فكر سيكسر مختلف موجاتا بدادراس ميں اخلاقى صفات ے اعتدال کی صورتیں بھی ان دومکا تی قکر کے ہاں مسلمہ حدود اعتدال سے مختلف میں۔ اس کی وضاحت یوں ہے کہ جب کسی بندہءمومن کوا بیان کی بلندیاں تصیب ہوں اور وہ کمال ایمان کی منزل پر فائز ہوجائے تو اس کے دل میں تمام تر توجہات اپنے پروردگار کی ذات احدیت اور اس کے اساء حسنی وصفات جمیلہ کی طرف ہوجاتی ہیں جو کہ ہرطرح کے نقص وعیب سے یاک دمنزہ بین اس کی بیرحالت رفتہ رفتہ بڑھتی چلی جاتی ہے اور اس میں اضافہ ہی اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے اور پال آخرخدا کی طرف اس کی توجہ کابیہ عالم ہوجا تا ہے کہ وہ اللہ کی عبادت اس انداز میں کرتا ہے جیسے اسے اپنی آتھوں سے د مکھر ہاہوادرخدااے دیکھر ہاہے اگر چہ دہ اپنے پر دردگارکو دیکھ نہیں سکتالیکن خدا توابے یقینا دیکھر ہاہوتا ہے۔۔۔۔اورتوجہ و النفات کی اس غیر معمولی کیفیت میں وہ اپنے رب کی تجلیات کا مشاہدہ کرتا ہے،جلوہ ء کردگاراس کے دل وجان کونور محبت سے روش کردیتا ہے اور پھر اس کی محبت کمحہ بلحہ بڑھتی چلی جاتی ہے، یہاں تک کہ اس کا انگ انگ خدا کی محبت سے سرشار ہوجا تا بایا کون نه مو؟ آخروه انسان بادر جمال و کمال سے پار کرنا انسان کی فطرت میں شامل ب، ذات احدیت کمال مطلق اور جمال بے مثال دلا زوال ہے اس لیے حقیقی محبت اس سے ہوتی ہے اور محبت کی حقیقت اس سے وابستہ ہے لہٰذاوہ بندہ مومن صرف اين پروردگار ب محبت كرتا ب اور بهت زياده محبت كرتا ب چنانچه خداوند عالم ف ارشا دفر مايا: سوره ولقره، آيت ١٢٥:

یکتا کے علاوہ کسی کوخاطر میں ہی نہیں لاتا اور ہر چیز اور ہرایک سے بے نیاز اپنے پروردگار کے عشق کی دہلیز پر سرر کھودیتا ہے ، اپنے خالق وحقیقی ما لک کے سواکسی کی محبت کا دم تنہیں بھر تا کیونکہ وہ عبد ہے ، بندہ ہے اور اپنے آقا دمولا سے حقیقی عشق و پیار کرتا ہے جو کہ اس کے عبد ہونے کا فطری نقاضا بھی ہے، یہی وجہ ہے کہ وہ جس چیز کو بھی دیکھتا ہے اس میں اپنے محبوب کا جلوہ یا تا ہےاور جہاں بھی کوئی جمال وکمال اسے نظر آتا ہے وہ اسے اپنے معشوق ...... ذات حق تعالیٰ ..... کے حقیق جمال و کمال کا آئینددار یا تاب کیونکداس کے خالق کے جمال دکمال کی نہ توکوئی حدب اور ندائتما، اور ندا سے فنا لاحق ہو کتی ہو دہ ہمیشہ سے بادر ہمیشہ باقی رہنے والا ہے جو پھی کھ سکتات میں ہے اس کے وجود کی نشانی اور ہر جمال د کمال اس کے جمال و کمال کی بر کت وفیض سے ہے تقیق کمال صرف اس کے لیے ہے، ہر چیز اس کے کمال کی نشانی و آیت ہے اور نشانی و آیت کہتے ہی اسے ہیں جوابی تیں کوئی سنتقل حیثیت نہ رکھتی ہو بلکہ صاحب آیت کے حسن وجمال کی ترجمان ہو، اس لئے بند ہُ مؤمن کے دل میں خالقِ کیتا کی محبت گھر کر لیتی ہے اور اس کا عشق اس کی کا مُنات جان ددل کواپنے قبضہ میں لے لیتا ہے، پھر اسے جو کچھ بھی نظر آتا ہے وہ اپنے پروردگار کی عظمت کا شاہکار دکھائی د تیا ہے، جس کے نتیجہ میں وہ ہر چیز سے اپنی محبت و پیارکارشته ختم کر کے صرف اپنے معبود حقیق سے وابستہ عشق ہوجا تا ہے لہٰداجس چیز سے بھی محبت کرتا ہے وہ خدا کے لیے اور خداکی محبت کی بنیاد پر ہوتی ہےاور جب اس کی محبت اور ہر چیز سے پیارللداور فی اللد ہوجا تا ہے تو پھر اس کے سوچنے اور عمل کے انداز میں بھی فرق آجاتا ہے، وہ دوسروں کی طرح ادراک دعمل کے انداز اور طور طریقے اختیار نہیں کرتا، اس کا طرز تظکر کیسر بدل جا تاہے، وہ ہر چیز سے پہلےادراس کے ساتھ خدا کود کھتاہے، چنانچہ وہ کسی چیز کواستقلال کا حال نہیں سجھتا، ہر چیز کوذات کردگا رکا دست تکر سجھتا ہے۔۔اور پھراس کے علم وادراک کا معیار بھی لوگوں کے معیاروں سے کہیں بلند وبالا ہوجا تا ہے کیونکہ لوگ ہر چیز استقلال کے پردے کے پیچھے سے دیکھتے ہیں جبکہ وہ ہر شے کو حقیقت کے آئینے میں دیکھتا ہے۔ بیتو ہے علم وادراک بے حوالہ سے اس کے اورلوگوں کے معیاروں کا فرق ایم حال مقام عمل میں ہے اس میں بھی اس کا معیارلوگوں ۔ معتلف ہوتا ہے کیونکہ وہ تو صرف خدا سے محبت کرتا ہے، لہذا صرف اس کے لیے محبت کرتا ہے اور جس چیز کو بھی چاہتا ہے خداکے لیے چاہتا ہے، ہرچیز میں اس کا سطمتی نظر ذات پر وردگارہی ہوتا ہے، بنابرایں وہ خدا کے سواکسی کی جنتجونہیں کرتا اور نہ کی کی تمناوآ رزوکرتا ہے،اسے صرف خالق کی رضاوخوشنودی مطلوب ہوتی ہےاس کیے وہ خدا کے علاوہ نہ تو کچھ طلب كرتاب، ندكى كى چاہت دل ميں لاتا ہے، ندكى كاارادہ كرتا ہے، ندكى سے كوئى اميدوا بستہ كرتا ہے، ندكى سے خوف كھا تا ے نہ کوئی چیز پیند کرتا ہے، اس کی پیندو تا پیند کا معیار خدا کی پیند و تا پیند ہے، اس طرح اس کی انس و دست محبت ونفرت خوشی و ناراضگی سب کا معیار ذات کردگار کے سوا کچھ سنہیں ، اس لحاظ سے اس کی اغراض واہداف ادرلوگوں کے مقاصد و اغراض میں بہت فرق پایا جاتا ہے کیونکہ اس سے پہلے وہ جس چیز کوبھی انسانی فضیلت بجھتا تھا اس کے حصول کے لیے ہر ممکن اقدام کرتا تھالیکن اب ایپانہیں بلکہ اگروہ کسی چیز کو پسند کرتا ہے یا کوئی کام انجام دیتا ہے تو اس کی نظر میں اس چیزیا اس کام کی خوبی وفضیلت نہیں ہوتی بلکہ وہ بیدد یکھتا ہے کہ آیا ہیچیزیا بیکام اس کے پروردگا رکو پسند ہے یا نہیں اگروہ چیزیا کام خدا کو پسند

عن الدمع عن عينى القريح عن الجوى عن الخزن عن قلبي الجريح عن الوجل بأن غرامي و الهوى قد تحالفا على تلفى حتى اوسد في لحدى

عشق فے مجبت کی تم انگیز داستانیں دامن کوہ کے باعلم وبصیرت باسیوں سے والد سے بیصان کی ہیں اور سیم سحر کے جودکوں نے بھی بیچھے با وصبا وادی فضا' حجد کی بلند یون' آنووک' میری زخی نظرون میر بے باطنی جذبات واحساسات کی گرئ میر یے ثم و درد میر بے مجروح ول اور میر بے پیار کی شدت سے حوالد سے بیچھے بتایا ہے کہ میر بے عشق و محبت نے اب یو کھائی ہے کہ بیچھے فنا کی وادی میں دخلیل دیں یہاں تک کہ میں اپنی لحد کی آغوش میں محوفواب ہوجاؤں) میں ای کہ بیچھے فنا کی وادی میں دخلیل دیں یہاں تک کہ میں اپنی لحد کی آغوش میں محوفواب ہوجاؤں) میں ای کہ بیچھے فنا کی وادی میں دخلیل دیں یہاں تک کہ میں اپنی لحد کی آغوش میں محوفواب ہوجاؤں) میں ای محبوب کے معروف کی معال ہوں یہاں تک کہ میں اپنی لحد کی آغوش میں محوفواب ہوجاؤں) میں ای محبوب کی معال ہو ہے تو یقینیا اصل معانی و مفاجیم کے ادراک کا مرحلہ طے ہوجائے گا' ان تمام مطالب سے میں ای محبوب کی کہ اصلاح اخلاق کی بابت تیسر بے مسلک و ملت قکر میں فضیلت و دولیات (خوبی و بدی) کا معیار ہی کچھ اور ہے جس کا قیاس دیگر مکا تب قکر سے نہیں ہو سکتا کی ونکہ بنیا دی فرق فضیلت دکھال کا جو معیار ذکر کیا گیا ہوا ہے اس اس ( تیسر پر ای مسلک و موسی میں ای معید میں ہے دیگر مرکا تب قکر میں انسان یعنی ذات کرد گار اور دولات کی ای بی تیسر سے مسلک و میں قرض میں فند دونیات (خوبی و بدی) کا معیار ہی کھی میں ای میں میں دیگر مکا تب قکر سے نہیں ہو سکتا کی ونکہ بنیا دی فرق

عن الدمع عن عينى القريح عن الجوى عن الخزن عن قلبى الجريح عن الوجل بان غرامى و الهوى قد تحالفا على تلغى حتى اوسد فى لحدى

عشق فے محبت کی خم انگیز داستا نمیں دامن کوہ کے باعلم وبصیرت باسیوں کے حوالہ سے بیچے سنائی ہیں ادر تسیم سحر کے جودکوں نے بھی بیچے بادصبا وادی فضا محبد کی بلندیوں آنسووں میری زخمی نظرون میر سے باطنی جذبات واحساسات کی گرئ میر یے خم و درد میر سے مجروح دل اور میر سے پیار کی شدت کے حوالہ سے بیچے بتایا ہے کہ میر سے عشق ومحبت نے اب یو قسم کھائی ہے کہ بیچے فنا کی وادی میں دخلیل دیں یہاں تک کہ میں اپنی کھد کی آغوش میں محوفواب ہوجاؤں) کھائی ہے کہ بیچے فنا کی وادی میں دخلیل دیں یہاں تک کہ میں اپنی کھد کی آغوش میں محوفواب ہوجاؤں) میر حال مذکورہ بالا مطالب کے بیان میں ہم نے اختصار سے کا مرایا ہے اور اجمال طور پر جو بیچھ ذکر کیا ہے اگر اس میں اچھی طرح فور وفکر سے کا م لیا جائزہ یقدینا اصل معانی و مفا ہیم کے اور احمال کی مرحل محمق کی مطالب سے میں اچھی طرح فور وفکر سے کا م لیا جائزہ یقدینا اصل معانی و مفا ہیم کے اور اک کا مرحلہ طے ہوجائے گا' ان تمام مطالب سے میں اچھی طرح فور وفکر سے کا م لیا جائزہ یقدینا اصل معانی و مفا ہیم کے اور ایک کا مرحلہ طے ہوجائے گا' ان تمام مطالب سے میں اچھی طرح فور وفکر سے کا م لیا جائزہ یقدینا اصل معانی و مفا ہیم کے اور اک کا مرحلہ طے ہوجائے گا' ان تمام مطالب سے اور ہے جس کا قیاں دیگر مکا تب فکر سے نہیں ہو سکتا کی کو تکہ بنیا دی فرق خرض و منصد میں ہے دیگر مکا تب فکر میں انسانی فضیلت و کمال کا جو معیار ذکر کیا گیا ہے اسے اس ( تیسر پر ) مسلک و کتب فکر میں نہا ہے تعظیم وحلیل القدر و بے نظیر معیار یعنی ذات کرد گاراور رضائے پر ورد گار میں تبدیل کر دیا گیا ہے، ای تبدیل کی سے ساں مسلک و کتب فکر کی تن کی میں دنا

سمجھی جاتی ہو وہ اس کمتب فکر میں''رونیلت''سمجھی جائے یا اس کے برعکس ہو جائے یعنی ان مکاتب فکر میں جس چیز کو ''رونیلت''سمجھا جاتا ہو وہ اس کمتب فکر میں''فضیلت''ہو۔

اخلاق کی بابت ایک نظریہ

زیرنظرموضوع کی بابت ایک اورنظریہ بھی پیش کیا جاتا ہے جو کہ اب تک ذکر کئے گئے نظریات سے بکس مختلف ہے اور عین ممکن ہے کہ اسے کم اخلاق میں اصلاح اخلاق کی بابت ایک مستقل مسلک دمکت فکر کا نام دیا جائے اور وہ سے کہ علاقوں اور معاشروں کے مختلف ہونے سے اخلاقی اصول و معیار بھی مختلف ہوجاتے ہیں کیونکہ ہر معاشرہ اپنے طرز تمدن میں دوسر معاشرہ محقف ہوتا ہے اور حسن وقتی ۔ کسی چیز کے اچھا یا بر اہونے کے معیاروں میں بھی سکسانیت نہیں پائی جاتی بلکہ ہر معاشرے میں اچھایا برا ہونے کا معیار دوسرے معاشرے سے مختلف اورا لگ الگ ہوتا ہے جس کی بنیاد پرعکمی وعملی متائج بھی بدلتے رہتے ہیں اس نظریہ کے قائل حضرات یہ دعویٰ بھی کرتے ہیں کہ پیکتپ فکر دراصل اس مشہور ومعروف نظریہ واصول کے نتیجہ میں وجود میں آیا ہے جسے ''تنحویل واکامل مادہ'' کے نظریہ سے موسوم کیا جاتا ہے جس کا مطلب سے ہے کہ''مادہ' لمحہ بلحہ تبدیلی دارتقاءادر کمال یانے کی حالت میں رہتا ہے وہ کہتے ہیں کہانسانی معاشرہ،زندگی کی ان احتیاجات کے مجموعہ و یجاہونے سے وجود میں آیا ہے جنہیں انسان افراد معاشرہ کے ذریعے پورا کرنا چاہتا ہے، اس لیے وہ معاشرہ کی بقاء کا خواہاں ر ہتا ہے کیونکہ وہ پیرجا متا ہے کہ اس کی بقاءکار از معاشرہ کی بقامیں پوشیرہ ہےاور چونکہ طبیعت ، قانون تحول و نکامل کے تابع رہتی ہاں لیے معاشرہ بھی ہمیشہ تغیر وتبدل ہے دوچار ہوتا ہے اور لمحہ بلحہ ارتقاء و کمال کی منزلیں طے کرتا رہتا ہے لہٰذاحسن وقتح کا ایک ہی حال پر باقی رہناممکن ہی نہیں کیونکہ حسن کا مطلب ہیہ ہے کہ مکل، معاشرہ کی غرض وغایت ( ترقی وکمال ) کے عین مطابق ہواور فتح کا مطلب ہے ہے کم محاشرے کے مقصدو ہدف سے مطابقت ندر کھتا ہواس کیے ان (حسن و فتح) کا بدلتا رہنا یقینی امر ہے،ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا ہے کہ وہ جا حد ہیں اوران میں کوئی تبدیلی نہ آئے۔ بنابرایں بیرکہا جا سکتا ہے کہ مطلق حسن یا مطلق بشح تام کی کوئی چیز پائی ہی نہیں جاتی بلکہ وہ دونوں ہمیشہ نسبت واضافت کے حامل ہوتے ہیں اور چونکہ زمان ومکان کے کحاظ سے معاشروں میں بھی فرق پایا جاتا ہے، ہر معاشرہ دوسر بے معاشرہ سے مختلف ہوتا ہے اس کیے ان دونوں میں بھی تبدیلی دنغیر پیدا ہوتا رہتا ہے اور ان دونوں کے نسبت واضافت کے حامل ہونے اور تغیر وتبدل یانے کی وجہ ے اخلاقیات اور فضائل ورڈائل کے معیاروں میں بھی تبدیلی پیدا ہوجاتی ہے لہٰذا۔ نیتیجاً۔ بیہ بات یقین ہوجاتی ہے کہ اخلاقیات کی اصل واساس وہ قومی غرض ومقصد ہے جسے اجتماعی ومعاشرتی حوالہ سے حصول کمال کا وسیلہ وسب ہونے کی حیثت حاصل ہوتی ہے۔معاشرتی کمالات کو پانا ای کے ذریع مکن ہوتا ہے کیونکہ حسن وقتح کا معیار بھی وہی ہے اوروہ اس

ے وابستہ ہیں، ای وجہ سے جو چیز بھی اجتماعی ترقی ومعاشرتی کمال کے حصول کا ذریعہ ہووہ''فضیلت'' کہلاتی ہے اور دہی ''حسن'' رکھتی ہے اور جو چیز معاشرہ کے جمود و تنز لی کا سبب ہوا سے'' ر ذیلت'' (برائی) کہا جاتا ہے اور ای میں ''قبح'' ، ہوتا ہے، ای بنیا د پر کبھی ایسا ہوتا ہے کہ جمود من تہمت وافتر اء' بے ہودہ حرکتیں' ستگد کی شقاوت' ڈا کہز نی' دہشت گردئ چوری اور بر حیائی کو بھی فضیلت و اچھائی قرار دیا جاتا ہے کیونکہ وہ مخصوص معاشرتی مقاصداور اجتماعی اغراض و اہداف کے حصول کی راہ میں منو شر ثابت ہوتی ہے جبکہ اس کے مقابل صدافت و عفت ۔ پاکدامنی اور رحمہ لی جیسی صفات کو برااور قبیح قرار دیا جاتا ہے کیونکہ وہ معاشرتی مقاصد کے حصول کی راہ چی رکا دی خین ہیں ۔

یہ ہے اس عجیب وغریب نظرید کا خلاصہ ولب لباب کہ جسے اخلاقیات کے باب میں مادہ پرست کمیونسٹوں نے اختیار کیا ہے حالانکہ ان کے خیال کے برعکس پینظر یہ نیانہیں ہے بلکہ یونان کے قدیم فلاسفہ میں سے کلبیوں کے بارے میں بھی ذکر کیا گیا ہے کہ وہ اسی نظریہ کے قائل تھے،اسی طرح ''مزدک'' کے پیر دکاروں کے متعلق بھی کہا گیا ہے کہ وہ عملی طور پر اس نظر بيكوا پناتے تھے (يا در ہے كَهُ مزدك 'وہ مشہور دمعروف شخص ہے جو كسر كي كے عہد سلطنت ميں ايران ميں رہتا تھا ادرای نے کمیونزم کانظر سے پیش کر کے لوگوں کواس کی بیروی ادرا سے عملی طور پرا پنانے کی دعوت عام دی) اس کے علا وہ افریقہ کے بعض پسماندہ قبائل وغیرہ کے بارے میں بھی کہا گیا ہے کہ وہ اس نظریہ کے قائل <del>ہ</del>یں۔ سبرحال حقیقت یہ ہے کہ بیداصل نظر بیکھی غلط ہےاور جو دلیل اس کے صحیح ہوئے پر پیش کی گئی ہے وہ بھی بے بنیا داور نا درست ہے۔ اس کی وضاحت یوں ہے که موجودات عالم میں سے ہم جس چیز کوبھی دیکھیں وہ اپنے ظاہری وجود میں اپنی مخصوص خصوصیات کی حامل نظر آتی ہے اور انہی خصوصیات کی وجہ سے اسے دیگر موجودات سے امتیاز وکشخص حاصل ہوتا ہے مثلا زید آپنے وجود میں اپنی مخصوص صفات كاحال مونے كى وجد سے اپنى ايك منتقل شخصيت ركھتا ہے جس كے سب عمر وسے مختلف ہوجا تا ہے اس طرح عمر وجلى اپنے وجود ميں بعض خصوصیات کا حامل ہے جن کی بنیاد پراسے ایک طرح کا تشخص حاصل ہے لہٰذاا پنی خصوصیات اور شخصی صفات کے حوالہ سے ان دونوں میں سے ہرایک اپنے طور پر دوسرے سے الگ حیثیت میں پیچانا جاتا ہے، رینہیں ہوسکتا کہ زیر ہی عمر وہوجائے اور عمر وہی زیتر بن جائے ، دونوں اپٹی اپٹی شخصیت اور انفرادی وجود کے سماتھ پیچانے جاتے ہیں، اس لیے دہ '' دؤ کہلاتے ہیں' ایک''نہیں۔اور بیالیی مسلمہ حقیقت ہے جس میں کس طرح سے کوئی شک دشہنیں یا یا جاتا (تا ہم ہی یا د رہے کہ ہماری اس بات سے میدغلط پنجی پیدانہ ہونے پائے کہ اس سے عالم مادہ کے بارے میں ہمارے اس قول کی تفی ہوجاتی ہے جواس کی وحدت کی بابت ہم کہتے ہیں کیونکہ ان دونوں امور میں بہت فرق ہے۔ عالم مادہ کی وحدت کا مسلہ زیبد اور عمر و کایک دوسرے سے الگ مستقل حیثیت وکشخص کا حامل ہونے کے مسلمہ سے قطعی مختلف ہے۔ ہر حال ان تمام مطالب سے میہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ کسی کا ظاہری وجود ہی اس کی شخصی خصوصیت د شخصیت سے عبارت بے لیکن جہاں تک ذہنی مفاہیم کا تعلق ہے تو وہ اس سے قطعاً مختلف ہوتے ہیں کیونکہ ہر ذہ ہنی مفہوم خواہ اس کا تعلق

عبارت ہے لیکن جہال تک ذہنی مفاقیم کالعلق ہے تو وہ اس سے قطعاً مختلف ہوتے ہیں کیونکہ ہر ذہ ہنی مفہوم خواہ اس کالعلق سمی بھی چیز سے ہوا یک سے زیادہ مصداقوں پر منطق ہوسکتا ہے مثلا انسان بلند قد انسان 'ہمارے سامنے کھڑا ہوا انسان' تو ان سب کے مفاہیم ایک سے زیادہ افراد پر صادق آتے ہیں یعنی جب ہم ان مفاہیم میں سے کسی ایک کا تصور ذہن میں لاتے ہیں تو اس کی تطبق صرف ایک فرد پر نمیں بلکہ متعدد افراد پر کر کتے ہیں کہ جس میں بھی اس منہ ہوم کی خصوصیات وصفات پاکی جاعی اسے اس نام سے موسوم کر سکتے ہیں جبکہ ظاہری وجود کی بابت صورت حال اس سے مخلف ہوتی ہے اس میں اتن وسعت نمیں پائی جاتی کہ اس کی شخصی خصوصیات کو کسی دوسر سے کے شخص کے لیے ذکر کیا جا سیتے بلکہ وہ خصوصیات صرف اس کی شخصیت کے اظہار سے والبت ہوں گی جس میں پائی جاتی ہیں چینے زید اور عروف فرو ہی لیک نے کر کیا جا سیتے بلکہ وہ خصوصیات صرف اس کی شخصیت کے اظہار سے والبت ہوں گی جس میں پائی جاتی ہیں چینے زید اور عروف فرو ، لیکن کسی چیز کے '' مفہوم '' میں ایسانہیں موجوعیت کے اظہار سے والبت ہوں گی جس میں پائی جاتی ہیں جیسے زید اور مرفط ہوں کی چیز کے '' مفہوم '' میں ایسانہیں ماہوم کی شخصی خصوصیات نظر آعیں اسے اس مفہوم کا نام دیا جائے ، اب رہ تی علم منطق کے ماہر علیا دور جس چیز میں جس کی بات کہ انہوں نے '' مغہوم '' کو '' کلی ' اور '' جزئی ' میں تقسیم کیا ہوں ور گھام منطق کے ماہر علیا دور جس چیں تیں تعملی کی پر کی ہو ہیں ہیں سی میں ہو کی مفہوم کی ہو کر ہے میں ایسانہیں معنہوم کی شخصی خصوصیات نظر آعیں اسے اس مفہوم کا نام دیا جائے ، اب رہ تی علم منطق کے ماہر علیا دور '' میں تقسیم کی ای کہ انہوں نے '' منہوم '' کو '' کلی ' اور '' جزئی ' میں تقسیم کیا ہو اور گھر کی '' کو دو قسوں '' اضافی ' اور '' حقیقی ' میں تقسیم کی اور پر سی سی اس اصافت ور سی جو اور '' جنگ کی منہوم کا دوسر ے مفہوم سے مار کو اور ان کے درمیاں نہ سی سی میں اضاف ور نہ کلی ایک مفہوم کی دوسر ے مفہوم کا دوسر معیوم سے قبل کر نے اور ان کے درمیاں منطبق ہو ہوں کی نہ ہو ہو ہو تو ہو ہی کیا جا تا ہے جبلہ اس کا نقط مقابل ( اس کا ایک سے زیادہ افراد پر محکی کی منہوم کی منہوم کی منہوں کی تھی ہوں کا میں دور اور اور پر منطبق سے موجودات میں سے کر میں جو کی میں پائی جانے والی صف دی توں سی کا کی ہو دی در مالی ہو ہوں نہ مال کی سے زیادہ افراد پر مطبق نہ منطبق ہو ہو سکن ) کو تھی اصطلامی طور پر '' اطلاق '' کہا جا تا ہے جبلہ اس کا نقط مقابل ( اس کا ایک سے زیادہ افراد پر منطبق نہ ہو ہو کی ہو ہو ہو میں پائی جانے والی صف دی ہون اس کا ایک ہوں ہو ہو ہو ہی ہو ہو ہ

 صرف اس کی ذات وحقیقت پر ہوتی ہے اور اس کے حصول وحدود کو ہر گز خاطر میں نہیں لاتے بلکہ ان سب سے قطع نظر کرکے اسے ''حرکت مطلقہ'' کے نام سے ماد کرتے ہیں کیونکہ اگر ان حدود وحصول کی نسبت واضافت کے حوالہ سے دیکھیں تو حرکت کو 'اطلاق'' کی صفت سے متصف نہیں کر سکتے ۔ اس بیان کی روشن میں واضح ہوجا تا ہے کہ اس ' اطلاق'' ( ہر قسم کی نسبت واضافت سے خالی ہوتا) میں اور مفاہیم کے اطلاق میں بہت فرق ہے کیونکہ یہ 'اطلاق'' ایک ''حقیقت' سے عبارت ہے جو ظاہری وجود کی حامل ہے جبکہ مفاہیم کا ''اطلاق'' ایک ایسی صفت سے عبارت ہے جوذبن ہی میں محدود ہے اور ذبن ہی

اور بیدبات بھی ہر طرح کے قتل وشبہ سے بالاتر ہے کہ انسان ایک طبیقی ومادی ظلوق ہے جو کہ گئی افراد خصوصیات و صفات رکھتا ہے اور کارخانہ قدرت نے جسے لباس وجود عطا کیا ہے وہ صرف ایک فر دانسان ہے نہ کہ تمام افراد کا مجموعہ لیحیٰ انسانی معاشرہ محموقی صورت میں دست تخلیق کا شاہ کارنہیں بلکہ کا نتات انسانی کے ہر فرد کی جیشیت ایک فرد کے تخلیق ہوئی۔ ایک ایک فرد کوخلق کیا گیا لیکن علیم و حکیم آ فرید گا طلیم نے ایک فرد کے وجود میں پائی جانے والی کی کے پیش نظراس کے لیے صول کمال کو ضروری سمجھا مگردہ تنہا ایسانہیں کر سکتا تھا اس لیے خدا نے اسے الی عظیم قو توں وصلاحیتوں سے مالا مال کردیا جو اسے معاشرہ میں دوسر افراد کے ساتھ کی کر سکتا تھا اس لیے خدا نے اسے الی عظیم قو توں وصلاحیتوں سے مالا مال کردیا جو اسے معاشرہ میں دوسر افراد کے ساتھ کل کر حصول کمال کی بابت ضروری تھیں تا کہ وہ ان قو توں وصلاحیتوں اور وسائل کے ذریعے معاشرہ میں دوسر افراد کے ساتھ کل کر حصول کمال کی بابت ضروری تھیں تا کہ وہ وان قو توں وصلاحیتوں اور وسائل ک ذریعے معاشرہ میں دوسر افراد کے ساتھ کل کر حصول کمال کی بابت ضروری تھیں تا کہ وہ ان قو توں وصلاحیتوں اور وسائل کے دوسے سے پہلے صرف ایک فرد دانسان کی تخلیق مقصودتھی پھر اس کے بعد معاشرہ کی تھیں کا مرحلہ سان کر ای اور دسائل کے بھی معاشرہ میں دوسر ای اور در انسان کی تھی معاشرہ میں دوسر معارور کی ہی معام میں معام میں ہوجائے جو اس کے وجود کی تھیل کا مرحلہ ما سے آ یا تو اسے وجود کی گیل میں سے پہلے صرف ایک فرد دانسان کی تخلیق مقصودتھی پھر اس کے بعد معاشرہ کی تھی کی کا مرحلہ ما سے آ یا تو اسے وجود کی گیا۔

اب جبکہ میہ بات واضح ہوگئ کہ تکا ہ آفرینش میں فرد ہی موردتو جد قرار پایا تواب میدد کی منا ہوگا کہ اس کا اس معاشرہ میں کیا مقام ہے جس کی ضرورت اس کے لیے ایک تاگز برا مر ہے اور اپنی انسانی طبح کے والد سے وہ ای جانب رواں دواں ہونے کو حقیق معنی میں تسلیم کیا جائے لیخی افتضاء وعلیت اور تحرک کا '' معاشرہ' پر اطلاق حقیقی معنی میں صحیح ہوتو اسلسط میں بہ کہ ہونے کو حقیقی معنی میں تسلیم کیا جائے لیخی افتضاء وعلیت اور تحرک کا '' معاشرہ' پر اطلاق حقیقی معنی میں صحیح ہوتو اسلسط میں بہ کہ جاسکا ہے کہ ہرانسان جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے اپنے وجود کے لحاظ سے ایک ایسی محلوق ہوتو اسلسط میں بہ کہ جاسکا ہے کہ ہرانسان جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے اپنے وجود کے لحاظ سے ایک ایسی محلوق تصریح ' اور فردی تشخص کی حامل ہے اور اس کے باوجود ہیشہ حرکت میں رہتا ہے ، لحمہ بلحہ ایک حالت سے دوسر کی حالت میں بدلتا رہتا ہے اور کمال کی جانب روال دواں ہے ای وجود ہیشہ حرکت میں رہتا ہے ، لحمہ بلحہ ایک حالت سے دوسر کی حالت میں بدلتا رہتا ہے اور کمال کی جانب روال دواں ہے ای وجد سے اس کی وجود کر کتا کا ہر حصر وجز ، دوسر ے حصہ وجز ، میں تبدیل ہو نے کہ ساتھ ساتھ ساتھ ایک دوسر سے سے محلق ہوتا ہے لیکن اس کے باوجود تھر وتا ہے ایک حالت سے دوسر کی حصہ وجز ، میں تبدیل ہو نے کہ ساتھ ساتھ ایک دوسر سے سے محلق ہوتا ہے لیکن اس کے باوجود تھر وتبدیل کے تمام مراحل میں اس کی طبقی و محلت ہے ساتھ ' اطلاق'

یہ تو بانسان کی فردی ونوعی حیثیت کا بیان، یہی صورت حال معاشرہ کی بابت بھی ہے کیونکہ معاشرہ کی دو قسمیں ہیں: ایک وہ معاشرہ جس کا وجود کی خاص قوم وقبیلہ کا فراد یازمانہ یا علاقہ سے وابستہ ہے اور دوسرا وہ معاشرہ جو تمام بنی نو گا انسان سے تعلق رکھتا ہے کہ جونو کا انسانی کی بقاءاور تغیر و تبدل کی ساتھ ساتا و تغیر و تبدل پا تار ہتا ہے، البتہ ہی بات اس صورت میں صحیح و درست ہوگی جب معاشرہ کی بایت تغیر و تبدل کی نسبت ای طرح درست ہو جیسے انسان کی بابت ہی بات اس صورت میں صحیح و درست ہوگی جب معاشرہ کی بابت تغیر و تبدل کی نسبت ای طرح درست ہو جیسے انسان کی بابت مورست ہے لیفنی پر تعلیم کر لیا جائے کہ معاشرہ بھی اس طرح کی تخصوص حالت و کیفیت کا نام ہے جو موجودات ہت کی کو لات ہوتی ہے ۔ بہرحال مطلق و مقید ہونے کی بابت جو انفرادی و نوعی حیثیت انسان کے بارے میں تصور کی جاتی ہوتی و تبدل میثیت معاشرہ کی بابت قابل تصور ہے۔ بنابر ایں معاشرہ ایک ایسی حقیقت سے مبارت ہے جو انسان کی جرکت اور تغیر و تبدل میثیت معاشرہ کی بابت قابل تصور ہے۔ بنابر ایں معاشرہ ایک ایسی حقیقت سے مبارت ہے جو انسان کی جرکت اور تغیر و تبدل کی ساتھ ساتھ تکر کی جاتی کہ معاشرہ معاشرہ ایک ایسی حقیقت سے مبارت ہے جو انسان کی جرکت اور تغیر و تبدل میثیت معاشرہ کی بابت قابل تصور ہے۔ بنابر ایں معاشرہ ایک ایسی حقیقت سے مبارت ہے جو انسان کی جرکت اور تغیر و تبدل کی ساتھ ساتھ ہوتی جو اور ان میں تغیر و تبدل ان کے اجزاء کے حوالہ سے پایا جا تا ہے کہ اگر اس کی حدود و تبدل کی ساتھ ساتھ ہوتی جو دور ان کی طرف ہوتا ہے۔ اور سے دود میں آنے کے منقط آ غاز ہے ہوں کی معدود کو تو تف و معدد کی معدود کو تبدل ان کی حدود معاشرہ کی ماتھ ساتھ ہوتی جار اعلی ار کر ای بتا ہے اور ایسی خود معاشرہ می بیا جا تا ہے کہ مائر ایک معدود کو تلف و معدود کی منہ معاشرہ کی محکوم معاشرہ میں میں تعلیم میں میں معاشرہ معاشرہ معاشرہ ہوتی میں معاشرہ ہو کی کا معدود کو تلف و معاشرہ ہو تبار کا معدود کو تبنا ہے کو در بر ایک فرد معاشرہ ہوں کی محکوم کی معاش ہوں کی کو معال ہوت ہے کہ معاشرہ ہوں کی کی معدود کی معاش ہو تبار کے معاش ہو نے کی ہو معالی ہو ہے کہ میں ہو ان معال ہ ہو ہے معال ہو نے کی ہو میں میں بی کہ میں ہو تبار کی معدود کی میں ہو معال ہو نے کی وجب معالی کہ کی دونا بط ہو کی معان ہو تک کی میں معاش ہو تک کی

سے پیش کی جاتی ہے کہ میہ بات ہر طرح کے فتک وشبہ سے بالاتر ہے کہ ہر فر دانسان اپنی ایک منفر دو تخصوص حیثیت وشخصیت رکھتا ہے اس سے اس کی پیچان ہوتی ہے اور اس کی بقاءانسان کی بقاء سے وابستہ ہوتی ہے تا ہم اس انفرادی کشخص میں جومعمولی وجر کی تغیر و تبدل داقع ہوتا رہتا ہے اس کا سبب اس کی طبع انسانی میں پیدا ہونے والی تبدیلیوں کے سوا پھر نہیں مثلا اس کا کھانا پینا، اپنے ارادہ سے کام کاج کرنا' احساس ونظر دغیرہ ایسے امور ہیں جو ہمیشہ اس کے ساتھ ساتھ ہوتے ہیں اور اس کے وجود پینا، اپنے ارادہ سے کام کاج کرنا' احساس ونظر دغیرہ ایسے امور ہیں جو ہمیشہ اس کے ساتھ ساتھ ہوتے ہیں اور اس کے وجود پینا، اپنے ارادہ سے کام کاج کرنا' احساس ونظر دغیرہ ایسے امور ہیں جو ہمیشہ اس کے ساتھ ساتھ ہوتے ہیں اور اس کے وجود پیزان ہے دو استہ ہیں، جب تک وہ خود ہوتا ہونے والی تبدیلیوں کی وجہ سے ہوتی ہے، یہی حال مطلق انسان کا ہے کہ جو اپ افر اد کے وجود کے ساتھ موجود ہوتا ہوتی وہ کہ جس کا وجہ سے ہوتی ہے، یہی حال مطلق انسان کا ہے کہ جو اپ

مذکورہ مطالب کے بیان کے بعداب ہم اس حقیقت کو بیان کرتے ہیں کہ ہر فر دانسان اپنے وجوداورا پنی بقاء میں ان کمالات دفوائد کی احتیاج رکھتا ہے جن کا حصول اس کی بنیا دی ضرورت ہے تا کہ وہ ان سے بھر پورا ستفادہ کرتے ہوئے اپنی وجودی حیثیت کا تحفظ اورا پنی بقا کی راہ ہموار کر سکے اس کی دلیل ہیہ ہے کہ وہ اپنے وجود دہتی کے لحاظ سے سرا پا احتیاج ہے اوراس کی تخلیق ہی اس طرح ہوتی ہے کہ اسے ایسی قو توں وصلاحیتوں سے مالا مال کردیا گیا ہے جن کے در لیے وہ حصول

کمالات وفوائد کی اپنی بنیادی ضرورت کو پورا کرسکتا ہے مثلا خالق نے اسے کھانے پینے اور افزائش نسل کے لیے مخصوص نظام کی حامل صلاحیتوں سے نواز اہتو اب اس کا فرض ہے کہ ان قوتوں و دس کل کے ذریعے اپنی بنیادی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے علی اقدام کر بے اور ان کی بابت افراط دلفر یط سے ہر گز کام ند لیے پینی ان و سائل وقوتوں کے استعال میں ند تو حد سے بڑھ جائے یعنی کھانے پینے میں اس قدر زیادتی نہ کرے کہ مرجائے یا پیار ہوجائے یا دوسری قوتوں سے استفادہ کرنے کی صلاحیت ہی کھو بیٹھے ای طرح ان سے استفادہ کرنے میں کوتا ہی و کی الی بھی ند برتے ورنہ حصول کمالات وفوائد کی بنیا دی ضرورت کو پورا کرنے سے قاصر رہے گا بلکہ اس کے لیے ضرور کی ولاز م ہے کہ حصول کمالات وفوائد کی بنیا دی اختیار کر بے اور اعترال سے کام لے، ای درمیانی راستہ کو ملاق کے ماہر کن نے عفت و پاکدات کی سے موسوم کیا ہے اور اس کے دونوں جانبوں یعنی افراط دلفر یط کو میں استعاد کر ہے میں کوتا ہی وکا ہی تھی نہ برتے ورنہ حصول کمالات وفوائد کی بنیا دی

ہیہ سے حصول کمالات دفوائد کی بابت وجودی دسائل وصلاحیتوں اور قوتوں وتوانا ئیوں سے استفادہ کرنے سے مربوط مسئلة اس بح علاوہ بدام بھی ایک ناقابل انکار حقيقت ہے کہ ہر فردانسان کواپنے وجود اور اپنی بقاء کے حوالہ سے ايسے امور کا سامنا بھی کرتا پڑتا ہے جو ہمیشہ اس کے لیے خطرات کی صورت میں ہوتے ہیں اور اس کے وجود وبقاء کونا بودی وہلا کت میں بدلنے کے دربے ہوتے ہیں لہٰذااس کے لیے ضروری ولا زم ہوتا ہے کہ ان کا مقابلہ کرے اورا پنے آ پ کوان کے حملوں سے بچائے تا کہ امن وسکون اور بھر پوراطمینان کے ساتھ زندگی بسر کر سکے چنا نچہ قدرت نے اے ان خطرات سے بچاؤ کے لي بھى قوتوں وصلاحيتوں اور وسائل سے آ راستہ كرديا ہے تا كہ ان كے ذريع اپنے آپ كونا بودى وہلاكت سے محفوظ ركھ سے اور پھران قو توں کے استعال میں ندافراط (زیادتی) سے کام لے اور ند تفریط (کوتا ہی وکا بلی) برتے بلکہ معتدل راستہ اختیار کرے کیونکہ اگرافراط سے کام لے تواپنے وجود میں پائی جانے والی دیگر تو توں سے استفادہ کرنے کی صلاحیت کھو د ب گااورا گرتفریط برتے گا تو نہ اپنے اندر پائی جانے والی دفاعی صلاحیتوں وو سائل سے استفادہ کرنے میں کا میاب ہوگا اور نہ ہی اپنے اندریائی جانے والی دفاعی صلاحیتوں ووسائل سے استفادہ کرنے کاحق ادا کرے گالہٰذا ضروری ہے کہ درمیانی صورت اپنائے کہ جسے علم اخلاق کی لغت میں دشجاعت، کہاجاتا ہے اور اس کے دوجانبوں افراط اور تفریط کو تہور وجذبا تیت اور 'نبز دلی' سے تعبیر کیا جاتا ہے (افراط: تہور' تفریط: بز دلی) بعینہ یہی صورت حال علم وحکمت اور اس کے دوجانب (افراط وتفریط) یعنی چالا کی اورابلہ بن کی ہے اس طرح ''عدالت'' اوراس کے دوجانبوں افراط وتفریط یعن ظلم اورظلم سہنے کا حال ہے یعنی علم وسمت درمیانی راستہ ہے جبکہ اس کا افراطی پہلو' چالا ک' اور تفریط کا پہلوا بلہ پن ( کودن ہونا ) کہلا تا ہے اس طرح و عدالت ؛ درمیانی حد ہے جبکہ اس کی افراطی جانب وظلم وزیادتی کرنا ، اور تفریطی جانب ، ظلم کے سامنے سرتسلیم تم کر ديناہے۔

بنابرایں میہ چاروں پا کیزہ صلاحیتیں اور بلند پا بیصفات واخلاق کی بنیادیں لیتن عفت شجاعت ' حکمت عدالت ہی وہ فسیلتیں ہیں جو انسان کی طبع فردی جو کہ ان فسیلتوں کے وسائل سے آ راستہ ہے۔ کے حقیق تقاضے ہیں اور سیر سب <sup>(رحس</sup>ن' (ایچی) ہیں کیونکہ اچھا ہونے کا معیار ہی ہے ہے کہ دہ اصل غرض دغایت اور وجود کے تقیقی مقصد سے ہمر تگ ہوں اور اان صفات میں انسان کی فردی سعادت و کمال اور وجود کی غرض و ہدف سے ہمہ جہت ہمر تگی و موز و نیت پائی جاتی ہے، لہذا انہیں ''صفات حسن' کہا جائیگا جبکہ ان کی نقطہ مقابل صفات کو ''صفات قبیحہ'' (بری صفتوں) کا تا م دیا جائے گا کیونکہ دہ انہان کی اصل غرض خلقت سے ہم رنگ نہیں لہذا وہ ''فینی اسمات کو ''صفات قبیحہ'' (بری صفتوں) کا تا م دیا جائے گا کیونکہ دہ اور انفرادی طبع وجود کے لحاظ سے ایسا ہے تو پھرا جہاع و معاشل صفات کو ''صفات قبیحہ'' (بری صفتوں) کا تا م دیا جائے گا کیونکہ دہ اور انفرادی طبع وجود کے لحاظ سے ایسا ہے تو پھرا جہاع و معاشرہ میں بھی وہ ایسا ہی ہوگا اور سے کیونکر ممان ہے کہ معاشرہ جو کہ افراد انسان کی اصل غرض خلقت سے ہم رنگ نہیں لہذا وہ ''فینی ایس ۔ اب جبکہ ہی بات داخ ہوگئی ہے کہ انسان اپنی فردی حیثیت اور انفرادی طبع وجود کے لحاظ سے ایسا ہے تو پھرا جہاع و معاشرہ میں بھی وہ ایسا ہی ہوگا اور سے کیونکر ممان ہے کہ معاشرہ جو کہ افراد انسان ہی کے مجموعہ سے عبارت ہے طبع انسانی کے دیگر نقاضوں کی نفی کرد سے کیونکہ معاشرہ کا وجود خود طبع انسان ہے وجودی تقاضوں میں سے ایک ہتو کہا وہ طبع انسانی کے دیگر نقاضوں کی نفی کر سکتا ہے؟ ہرگر نہیں، اس لیے کہ اگر ایسا ہوتو معاشر مواد وی ہی سے ایک ہتو کہا وہ طبع انسانی کے دیگر نقاضوں کی نفی کر سکتا ہے؟ ہرگر نہیں، اس لیے کہ اگر ایسا ہوتو معاشر کی وجود دیا تھا ہو ہو ہو ہے انسانی کے دیگر نقاضوں کی نفی کر سکتا ہے؟ ہرگر نہیں، اس لیے کہ اگر ایسا ہوتو معاشر کی وجود در معیقت افراد کو با بھی تعاون کے ذریع ان کے ہدف تخلیق معن ہے جو کہ ہرگر درست نہیں اور

بنی برای مید به جرم حد بود است بین ور بیادی معاشرہ میں انہیں حسن (اچھا ہونے کی صفت) کا حال سمجھا جاتا ہے جبکہ ان کے نقطہ۔ مقابل امور کو قتیح قرار دیا جاتا ہے (فتح سے متصف کیا جاتا ہے) لاہذا یہ بات ثابت ہوجاتی ہے کہ انسانی معاشرہ میں ''حسن' اور''فتح'' کا وجود ہے اور وہ دونوں ہمیشہ اس میں موجود ہوتے ہیں اور یہ حقیقت بھی واضح ہوجاتی ہے کہ ریہ چارا خلاقی اصول ہمیشہ اپنے حسن کے ساتھ فضیلت کی صفت کے حامل ہوتے ہیں ( فضائل حسنہ ) ۔جبکہ ان کے نقطہ ء مقابل امور وصف کی مغت ک

### تفسيراكميز انجلد ا

انسانی ہمیشہ ان کے حسن وقتح کے بارے میں یہی فیصلہ کرتی ہے کہ ان کا حسن وقتح ذاتی ہے جو ہمیشہ ان کے ساتھ ہوتا ہے اور میرای کے حوالہ سے پہچانی جاتی ہیں یہی حال ان کی فر وعات کا ہے کہ وہ بھی ان اصولوں ۔ بنیا دول ۔ کی مانند حسن وقتح متصف ہوتی ہیں یعنی جب ہم ان بنیا دی فضیلتوں کو دیکھتے ہیں اور پھر ان صفات وافعال کو دیکھتے ہیں جو تجزیر وتحلیل کے بعد انہی کی طرف لوٹتے ہیں تو ہمارے سما سنے مید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ان دونوں (اصول ور ور) میں حسن وقتح سے متصف ہونے کی صلاحیت بیں تو ہمارے سما سنے مید حقیقت داضح ہوجاتی ہے کہ ان دونوں (اصول وفر ور) میں حسن وقتح سے متصف ہونے کی صلاحیت میں ہوتی ورنہ ایسانہیں کہ ان کی جزئیات و مصاد ایق میں نظر آتی ہے تو اس کی وجہ ان کی تطبیق

محفوظ ہوتی ہےاس میں کوئی تبدیلی پیدانہیں ہوسکتی۔ اب تک ہم نے جومطالب ذکر کئے ہیں ان سے اس نظریہ کی نا درتی ثابت ہوجاتی ہے جوعلم اخلاق میں اصلاح کی بابت د مخصوص'' مسلک دمکتب قکر کے طور پر بیان کیا جاچکا ہے تفصیل ملاحظہ ہو:

(1) وه کہتے ہیں کہ دنیا میں مطلق حسن وقبتے نام کی کوئی چیز وجود ہی نہیں رکھتی بلکہ دہ دونوں حسن وقبتے ہمیشہ نسبت واضافت کے حامل ہوتے ہیں اور دونوں میں زمان ومکان اور معاشروں کے مختلف ہونے کی وجہ سے تغیر د تبدل پیدا ہوتا رہتا ہے ان کا بیکہنا در حقیقت ایک غلط نبخی و مغالطہ کا نتیجہ ہے۔جو کہ منہومی اطلاق اور وجودی اطلاق کے معانی میں خلط ملط سے پیدا ہوا ہے (مفہومی اطلاق سے مراد کلی مفہوم ہے جو ذہن کے دائرے میں ہوتا ہے اور وجود کی اطلاق سے مراد ظاہری دجود کا استمرار ہے) بنابرایں بید درست ہے کہ حسن و بلج عالم خارج میں مطلق اور کلی ہونے کی صفت کے ساتھ ظاہری وجود نہیں رکھتے لیکن اس سے بیہ ہر گز مراد نہیں لیا جاسکتا کہ وہ تبھی ادرکسی صورت میں بھی عالم خارج میں وجود نہیں یا سکتے کیونکہ مطلق حسن دفتح ظاہری وجود کے استمرار کے معنی میں نوع انسانی کے اجتماعی وجود کے ساتھ ساتھ موجود ہیں توجس طرح مطلق معاشرہ اپنے افراد کے وجود کے ساتھ بقاءداستمرارر کھتا ہے اس طرح حسن دقبح بھی اس کے ساتھ ساتھ باقی وستمر ہیں ان کا وجود معاشرہ کی طبع وجودی کے ساتھ ساتھ ہوتا ہے۔ کیونکہ معاشرے کا اصل ہدف ومقصد نوع انسانی کی سعادت ہے اور واضح ہے کہ معاشرے میں انجام پذیر ہونے والے تمام افعال اور ترکات وسکنات اس عظیم و بلند پاید مقصد سے پورے طور پرہم آ جنگ نہیں ہوتے اور نہ ہی اس بات کا کوئی امکان ہے کہ جوکا مجھی انجام پذیر ہووہ نوع انسانی کی سعادت ایسے پاکیزہ ہدف کے حصول کی حنانت دے بلکہ حقیقت ہیہ ہے کہ معاشرہ میں دونوں قشم کے افعال انجام پذیر ہوتے ہیں، پچھافعال نوع انسانی کی سعادت سے ہم آ ہنگ اور ہمیشداس کے حصول کے ضامن ہوتے ہیں اور پچھافعال اس پا کیزہ ہدف سے ناہم آ ہنگ اور ہمیشہ اس سے متصادم ہوتے ہیں لہذاانہی کے حوالہ سے حسن وقتح کا وجود سمجھی ہمیشہ یا یا جاتا ہے کیونکہ مذکورہ ہدف سے ہم آ ہنگی کانام ہی حسن اور نا ہم آ ہنگی کانا م فتح ہے۔ بنابرایں یہ کیونکر ممکن ہے کہ اجتماعی ومعاشرتی عدل کی پاسداری ضروری نہیں شجھتے لیتی وہ یہ ضروری نہیں شبھتے کہ ہر حقد ارکواس کاخت دیاجا تا چاہیے یا بیر کہ زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیے فوائد دکمالات کا حاصل کر ناضر وری ہے یا بیر

کہ وہ اجماعی ومعاشرتی فوائد وصلحتوں کے تحفظ کو ضروری حد تک تھی اہمیت نہیں دیتے یا یہ کہ وہ علم کو جو کہ ان کی اجماع زندگی میں ان کی صلحتوں وفوائد کی پیچان و شخص کا ذریعہ ہے اچھا نہ بمحسیں یہ ہر گر ممکن نہیں۔ بلکہ حقیقت امرید ہے کہ یہ چار صفات عدالت عفت شجاعت محمت ہی ہر معاشرہ میں نوع انسانی کے لیے فضیلتیں کہ لاتی ہیں اور ہر معاشرہ ان کے اچھا ہونے (حسن) پر یقین رکھتا ہے اور انہیں انسانی عظمت کے تحفظ کا سبب اور بنیا دی اصول سمجھتا ہے، ہر معاشرہ یہ سروری سمجھتا ہے کہ:

> (۱) حقدار کواس کاخق ملنا چاہیے۔ (۲) اجتماعی مصلحتوں اور معاشرتی فوائد و کمالات حاصل کرنے چاہیں۔ (۳) اجتماعی مصلحتوں کا تحفظ ہونا چاہیے۔ (۳) علم حاصل کرنا چاہیے کیونکہ علم ہی نوع انسانی کی مصلحتوں دفوائد کی تشخیص کا ذریعہ ہے۔

(۲) وہ کہتے ہیں کہ معاشروں کے ایک دوس سے مختلف ہونے کی وجہ سے حسن وقتی (سمی چیزیا کام کے اچھا یا برا ہونے) کے معیار بھی مختلف ہوتے ہیں، جس کے نتیجہ میں پھی صفات ایسی ہوتی ہیں جنہیں ایک معاشرہ اچھا سمجھتا ہے جبکہ دوسرا معاشرہ انہیں براسمحستا ہے۔ ان کی سیربات درست ہے لیکن اس کا سبب سینیں کہ ایک معاشرہ اخلاقی فضیلتوں کے اپنانے کو ضروری سمجھتا ہے جبکہ دوسر ایسا کرنا ضروری نہیں سمحستا' ایسا ہر گر نہیں بلکہ حقیقت امرید ہے کہ ہر معاشرہ، صفات و نے معاشرہ اخلاقی فضیلتوں کے اپنانے کو ضروری سمجھتا ہے جبکہ دوسر ایسا کرنا ضروری نہیں سمجھتا' ایسا ہر گر نہیں بلکہ حقیقت امرید ہے کہ ہر معاشرہ، صفات سنہ کے اپنانے اور صفات قبیحہ سے دور رہنے کو ضروری سمجھتا ' ایسا ہر گر نہیں بلکہ حقیقت امرید ہے کہ ہر معاشرہ، صفات سنہ کے اپنانے اور صفات قبیحہ سے دور رہنے کو ضروری سم وری تعین سمبر ایسا ہر گر نہیں بلکہ حقیقت امرید ہے کہ ہر معاشرہ ، صفات معند کے اپنانے اور صفات قبیحہ سے دور رہنے کو ضروری سمبر ایک محصان ایسا ہر گر نہیں بلکہ حقیقت امرید ہے کہ ہر معاشرہ ، صفات کہ معین ممکن ہے کہ ایک معاشرہ کہ کا مکو فضیلت و صفت حسنہ کہ معداق نہ سمجہ جبکہ دوسر امعاش ہو جبکہ دوسر امعاش ہو اسے اس کا مصداق سیج کیکن اس حوالہ سے اختلاف دائے کا مطلب بیڈیں کہ اصول و بنیادین ہی مختلف ہیں لیتی ایک معاشرہ توفضیلتوں کو اپنانے اور صفات قبیجہ سے دور رہنے کو اچھا اور ضروری سیجے جبکہ دوسرا معاشرہ ضروری نہ سیجے ایساہ گر مکن نہیں مثلاً تاریخ کئی ایسے معاشروں کی نشاند ہی بھی کرتی ہے جن سے استبدادی حکومتیں قائم تھیں اور لوگ بادشاہ کو ہرچز میں کمل طور پر صاحب اختیار سیجھتے تھے کہ وہ جو چاہے انجام دے اور جیسا چاہے فرمان جاری کرے۔ کو یا اسے حاکم مطلق اور فعال مایشاء قرار دیتے تصفی تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ وہ اجماع کی عدل و معاشرتی انسان جاری کرے۔ کو یا اسے حاکم مطلق اور فعال مایشاء عدل وانصاف سیجھتے تھے کہ وہ جو چاہے انجام دے اور جیسا چاہے فرمان جاری کرے۔ کو یا اسے حاکم مطلق اور فعال مایشاء مرار دیتے تصفی تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ وہ اجماعی عدل و معاشرتی انصاف کو اچھا نہیں سیجھتے تھے بلکہ حقیقت میں وہ اسے ہی عدل وانصاف سیجھتے تھے کہ وک کہ وہ اسے حاکم وقت کے مسلمہ حقوق میں شامل سیجھتے تھے الکہ حقیقت میں وہ اسے ہی حال سیجھتا اپنے لئے حاکم کے حقوق کو پورا کرنے سے تعبیر کرتے تھے ، نہ رہا کہ سیجھتے تھے ایک دی تیں اس کہ سی مال

اسی طرح بعض معاشروں مثلاً قرون وسطی کی فرانسیوی قوموں کے بارے میں ذکر کیا جاتا ہے کہ وہ اپنے بادشاہوں کے لیے علم وحکمت کا حصول معیوب سمجھتے شخص تو اس سے سیہ بات ثابت نہیں ہوتی کہ وہ حقیقت میں علم وحکمت کو حقارت کی نظر سے دیکھتے شخصاور اس کی فضیلت کے قائل نہ شخص بلکہ وہ یہ گمان کرتے شخص کہ سیاسی بار یکیوں سے آگا ہی اور انتظامی امور وحکومتی معاملات میں مہمارت حاصل کرنے کے لیے تعلیمی مصروفیات بادشاہ کے سلطنتی کا موں میں رکاوٹ بتی ہیں اس لیے بیکام اسے نہیں کرنا چاہیے۔

ہمرنگ دہم آ ہنگ ہونا یا نہ ہونا ہے،لہٰذا جو چیز اجتماعی ترقی ومعاشرتی دقو می ارتقاءد کمال کا ذریعہ ہودہ اچھی( فضیلت ) ادرجو چیز معاشرہ کے جمود و تنزلی کا سبب ہو وہ برائی (رذیلت) ہے، بد بات بھی ایک واضح مغالطہ وغلط نہی کا نتیجہ ہے کیونکہ ان حضرات کو''معاشرہ'' کے معنی میں غلط نہی ہوئی ہے۔''معاشرہ''اصل میں ان قوانین وضوابط پرعمل کرنے سے حاصل ہونے والی حالت وصورت کا نام ہے جنہیں طبع انسانی نے فطری طور پر افراد معاشرہ کے لیے مقرر کردیا ہے تو ظاہر ہے کہ ایسا معاشرہ اپنے افراد کوسعادت وخوش بختی کی منزل تک پہنچا سکتا ہے بشرطیکہ اس میں بے ظمی ہرج ومرج نہ ہواور فطری قوانین ے عملی نفاذ میں کوئی رکاوٹ پیدانہ ہو کیونکہ معاشرہ ،فطری تقاضوں کی بحیل کی ایک عملی صورت ہے جس کی بنیاد <sup>س</sup> بھی تغیر و تبديل سے دوچار نہيں ہوتيں۔اور بيدبات بھی ہرتشم کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ معاشرہ میں حسن وقبح اور فضيلت در فيلت (اچھائی وبرائی) کے کچھاصول ہیں جو ہمیشہ معاشرہ کے ساتھ ساتھ ہوتے ہیں بھی اس سے جدانہیں ہوتے کیکن جہاں تک اجتماعی اہداف و معاشرتی اغراض ومقاصد کا تعلق ہےتو وہ ایسے تصوراتی امور ہیں جنہیں معاشرہ کوا یک نگ شکل وصورت میں ڈھالنے کے لیے فرض کرلیا جاتا ہے تا کہ افراد معاشرہ کوان کا پابند کردیا جائے گو یا معاشرہ اور چیز ہے اور معاشرتی اغراض و مقاصد دوسری چیز ان دونوں میں فعلتیت و قوت کا فرق ہے یعنی معاشرہ فطرت کے مقررہ اصولوں پر عمل پیرا ہونے سے پیدا ہونے والی ایک صورت سے عبارت ہے جبکہ معاشرتی اہداف مخصوص فرضی امور ہیں جن کا وجود ابھی تک عالم تصورات سے باہر نہیں آیا ایسی صورت میں بیہ کیونکر ممکن ہے کہ ان دونوں کوایک ہی نظر سے دیکھا جائے کیونکہ اول الذکر کیتن معاشرہ ایک نا قابل انکار داضح وجودی حقیقت ہے جبکہ مؤخر الذکریعنی معاشرتی اہداف ایک تخیلاتی منصوبہ سے عبارت ہے جوابھی وجودی حقیقت کے روپ میں نہیں ڈھلے، تو دونوں میں حقیقی وجوداور فرضی وتصوراتی وجود جیسا فرق یا یا جاتا ہے لہٰذاوہ دونوں ایک جیسے کیونکر ہو سکتے ہیں اور پھر یہ کیونکر درست قرار دیا جا سکتا ہے کہ حسن وقتح اور فضیلت ور ذیلت کے جو معیار و اصول عام انساني معاشره پرفطرت كے حوالد سے ظلم فرما ہيں وہ فرضي ديخيلاتي اہداف اور تصوراتي اغراض ومقاصد سے ہمرنگ وہم آ ہنگ ہوجا تیں ممکن ہے کوئی شخص ہی کہے کہ عام معاشرہ فطر تا اپنے تین کوئی معیار واصول نہیں رکھتا جو کچھ بھی ہوتا ہے وہ انہی اہداف اور اغراض و مقاصد کے حوالہ سے ہوتا ہے جو معاشرے کی تشکیل کی بنیادیں قراریاتے ہیں بالخصوص جبکہ وہ اغراض ومقاصد افراد معاشرہ کی سعادت سے ہمرنگ بھی ہوں یہ تواس کے جواب میں ہم سیکہیں گے کہ ہم نے جو مطالب آغاز بحث میں حسن وقبح اور فضیلت ور ذیلت کے معیاروں کی بابت ذکر کئے ہیں ان سے سہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ میدسب کچھن انسانى كے فطرى تقاضے د فيصلے ادر معيار واصول ہيں جو ہميشہ ' ثابت' وغير منغير رہتے ہيں ۔ ان تمام مطالب کے علاوہ زیر بحث مکتب فکر ونقطة نظر کو درست وضح تسلیم کرنے سے ایک نہایت پیچیدہ صورت حال پیدا ہوسکتی ہےاوروہ یہ کہ اگر حسن وقتح 'فضائل ورذائل اور دیگر معاشرتی داجتماعی معیاروں واصولوں کواجتماعی ومعاشرتی

عال پیرا ہو ک بے اوروائید کر اس کوری سے می دروران سیور میں معیاروں واصولوں کے حوالہ سے ایک لامتنا ہی جنگ شروع اہداف اور اغراض و مقاصد کے تابع قرار دیا جائے تو عالم ستی میں معیاروں واصولوں کے حوالہ سے ایک لامتنا ہی جنگ شروع ہوجائے گی کیونکہ عین ممکن ہے بلکہ امروا قعہ ہے کہ دنیا میں گونا گوں اغراض و مقاصد اور ایک دوسرے سے یکسر مختلف اہداف و اطوار پائے جاتے ہیں اوران سب کا پن تحصوص تقاضے و معیار ہیں جو ایک دوس سے محلف ہیں ، اس صورت حال میں کوئی معاشرہ دوس معاشرہ کو مورد تنقید قرار نہیں دے سکتا اور کوئی ایک ، دوس کے معیاروں واصولوں کے مقابلہ میں اپنے معیاروں واصولوں کو صحح و دست ثابت نہیں کر سکتا جس کے نتیجہ میں کوئی ایسا معیارود لیل اور اصول نہیں پایا جائے گا جو سب کے لیے قائل قبول ہوا درتما معاشر ے عومی طور پر اسے تسلیم کریں اور پھر اپنے موقف و تفظہ نظریا معیاروا اصول کو صحح تسلیم کروانے کے لیے طاقت کے استعال کے سواکوئی چارہ کار پاتی نہ در ہے گا اور عظی و لکل کی بجائے زور باز و صحح تسلیم کروانے کے لیے طاقت کے استعال کے سواکوئی چارہ کار پاتی نہ در ہے گا اور عظی و تلکی کی طرف لیے زور باز و محکم میں نہ تو کوئی ایسا جائے گئی کیا ہی بات تسلیم کی جاستی ہے کہ طرف ایک ایک ، میں اور کر ایک کی بچائے زور باز و جس میں نہ تو کوئی ایسا جام عرفت کے استعال کے سواکوئی چارہ کار پاتی نہ در ہے گا اور عظی و تعلق کی ندگی کی طرف لیے جائے تر مانے کا راستہ اختیار کیا جائیگا کیا ہی بات تسلیم کی جاستی ہے کہ طرف ایک ایک ایک میں اور ایک ہو کہ ہو ہے کہ جائے زور باز و جس میں نہ تو کوئی ایسا جام ہو دشترک معیارہ و جو سب کے لیے قابل قبول ہوا در نہ دی تراہ اور کی ان کی بچی حو الہ سے گر میں نہ تو کوئی ایسا جام ہو دشترک معیارہ و جو سب کے لیے قابل قبول ہوا در نہ دی تمام افر او کے درمیان کی بچی حو الہ سے کر کمیں لیخی طاقت کا استعال جو کہ معاشرہ کی تابتی کے سوانتی جہ بخش ثابت نہیں ہو سکتا ! آیا ہے بات نظر ہے کرو کے کا قائل

اخلاق کے حوالہ سے روایات پرایک اور تظر

### مجاہد کے دواجر

حضرت امام محمد باقر عليه السلام سے منقول ہے کہ آپ نے ارشاد فرمايا: ايک شخص حضرت پيغبر اسلام صلى اللّه عليه و آله وسلم كى خدمت ميں حاضر ہوا اور عرض كى جھے جہاد كا بہت شوق ہے اور بيشوق ہميشہ ميرے دل ميں موجزن رہتا ہے۔ آ محضرت کے ارشاد فرمايا اگر توجها دكا مشاق ہے تو پھر اللّه كى راہ ميں جہاد كركہ اگر تحقیق كرديا گيا تو تو خدا كے پاس زندہ ہوگا اور رزق پائے گااور اگر اس دوران طبعى موت تجھ پر آگئى تو تيرا اجر خدا پر ہوگا۔ اس حديث مبارك ميں حضرت پيغبر اسلام كا بيار شاد گرا مى كە "اگر اس دوران طبعى موت تجھ پر آگئى تو تيرا اجر خدا

کے ذمہ ہوگا' دراصل اس آیت مبار کہ کی طرف اشارہ ہے: سورہ ءنساء آیت • • ۱:

 موت آ جائے تویقینا اس کا اجر خدا کے ذمہ ہوگا )۔ ہبر حال زیر نظر حدیث مبارک سے بیہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ جہاد کی غرض سے گھر سے لکلنا در حقیقت خدا اور رسول خدا کی طرف ہجرت کرنے سے حبارت ہے۔

صادق الوعد كاأيك مصداق

کافی میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے حضرت اساعیل کے بارے میں یو چھا گیا کہ ضداوند عالم نے انہیں صادق الوعد سچا وعدہ کرنے والا ۔ (وعدہ کوضح نبھانے والا) کے نام سے موسوم کیا اس کا کیا سبب ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: خداوند عالم نے انہیں اس لیے اس مقدس نام (صادق الوعد) سے موسوم فرمایا کہ ایک مرتبہ انہوں نے ایک شخص سے وعدہ کیا کہ فلال جگہ اس سے ملاقات کریں گے جنا نچہ آ مجناب اس محض کے انتظار میں ایک سال تک وہاں رہے لہذا خدان انہیں صادق الوعد کا نام عطافر مایا اس کے بعد وہ محض وہاں آیا تو حضرت اساعیل نے اس سے فرمایا کہ میں اکم لیے اس میں ایک مرتبہ انہوں ہے ایک تک تیر انتظار میں بیٹھا ہوں۔

عین ممکن ہے کہ عام لوگ حضرت اساعیل کے اس عمل کو محقول نہ بجھیں بلکہ اسے افراط کہیں اور اعتدال سے دور قرار دیں جبکہ خداوند عالم نے اسے آنجنابؓ کے لیے ایک فضیلت قرار دیا اور اس کی قدر دانی کے طور پر قر آن مجید میں ان کا ذکر ان الفاظ میں فرمایا:

سوره ءمريم ، آيت ۵۵:

وَاذْكُنُ فِي الْكِتْبِ اِسْلِعِيْلَ ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَاحِقَ الْوَعْلِ وَ كَانَ مَسُوُلًا نَّبِيًّا ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُا هُلَهُ بِإِلصَّلُو يَوَالذَّكُونَةِ وَكَانَ عِنْدَ مَنِيَّهُ مَرْضِيًّا ....

(اور یاد کردقر آن میں اساعیل کووہ صادق الوعد بتھےاوررسول و نبی بتھےاور دہ اپنے اہل دعیال کونماز وزکوۃ کا تظم دیتے بتھےاور دہ خدا کے نز دیک نہایت پسندیدہ بتھے)۔

اس کی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے جس معیار شرف پر حضرت اساعیل کے کل کودیکھا ہے وہ اس معیار سے بہت مختلف ہے جو عام صاحبان عقل کے ہاں مورد توجہ ہوتا ہے، خدا کا معیار فضیلت اور ہے اور بندوں کا پچھاور عام عقل اخلاق و فضیلتوں کواپنے مذہر کے آئینے میں دیکھتی ہے جبکہ خداوند قد دوس نے اپنے اولیاء کی فضیلتوں کو اپنی تائید کے حوالہ سے دیکھتا ہے لہذا دونوں کے معیاروں میں بنیادی فرق پایا جاتا ہے اور ''کلمۃ اللہ بی العلیا'' کے مصداق خدا کا معیار نید ہے، حضرت اساعیل کے داقعہ کی کٹالیس حضرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم اور آئمہ طاهرین داولیاء الہی کے بارے

یہاں ایک سوال ممکن ب اوروہ یہ کہ تقل جن امور میں فیصلہ کرنے کی صلاحیت رکھتی بآیان میں شریعت اس

کے برعکس فیصلہ کر کتی ہے؟ جبد شریعت وعش کے درمیان بنیا دی تضادتی سی پیا جاتا۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ بیات درست ہے کہ جن امور میں عقل فیصلہ کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے ان میں اس کا فیصلہ وتشخیص سیح و درست ہوتی ہے کیکن اسے کسی موضوع کی ضرورت ہوتی ہے جس پر اس کا عظم وفیصلہ جاری ہو سیمے ۔ اس سلسط میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اخلا قیات کے باب میں تیسر سے مسلک و مکت قبل دیا دکا معقلیہ کے لیے کوئی موضوع ہی نہیں ہے اور حضرت اساعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معادف البیہ سے تعلق رکھتا ہے، واقعہ یوں ہے کہ حضرت اسماعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معادف البیہ سے تعلق رکھتا ہے، واقعہ یوں ہے کہ حضرت اسماعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معادف البیہ سے تعلق رکھتا ہے، واقعہ یوں ہے کہ حضرت اسماعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معادف البیہ سے تعلق رکھتا ہے، واقعہ یوں ہے کہ حضرت اسماعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معادف البیہ سے تعلق رکھتا ہے، واقعہ یوں ہے کہ حضرت اسماعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معادف البیہ سے تعلق رکھتا ہے، واقعہ یون ہے کہ حضرت اسماعیل کو ای الی نہ آجا کے (میں تیر ے داخل آ نے تک یہاں تیرا ان تظار کروں گا مقدری احساس کی لان تی دوست کی طلاقا میں اسے واچن آ ہی کو دعدہ کی تہمت سے بتیائے اور ایت اس یا طنی مقدری احساس کی لان تی رکھتی کے لیے جو ضداد عالم نے اس کے قلب مبارک میں ڈال دیا تقاد اور اس یا اس کی مقدری احساس کی لان تی رکھتی ہی ایں داخل کے والی آ جائے گا اور آ محضرت میں تی اور ایس تا رہا کی تیں واقعہ محسول نے اس معلی اللہ علیہ والہ کہ جار ہے میں میں ذکر کیا گیا ہے کہ آ محضرت میں بول لے اس کا طرح کا تیں اختر احساس کی لان تا ہو ہوں کہ تی ہی دو ای آ جائے گا اور آ محضرت میں تا میں تشریف فرما کے دوالی اس اس کی ان ظار کر ہی گے، دوم میں اور لی تی جار کی میں ڈال دیا تقاد کر اس کی طرح کا تیں منظر رہیں کی تشریف میں اور ہی تی حوال کی اور کی تعلی ہے کہ تی در تی ہی میں کر در آ می آ تھر میں تشریف می می کے دوالی آ خرک اس کی انظار کی ہے، دوم دی ای می کے بھا گی اور اور کر در آ ہی، آ محضرت تی چونکہ اس کی والی کی تی منظر رہنے کی جن کی کی تعلی ہی ہی ہیں دون تک قیا می ہول چا والی آ جار کی می می اور اس می می اول کی ہی ہ ہی ہ

اِنَّالِلَهِ وَاِنَّا الَيْدِلَم جِعُوْنَ كَامِعَى كتاب الخصائص ميں سيدرضى فى دكركيا بى كەحفرت امير المونين عليه السلام فى ساكدا يك شخص كمهد با تھا: اِنَّالِلَهِ وَ اِنَّا الَيْهِ لَم جِعُوْنَ، آب فى اس سارشا دفر مايا: سيروم كتبة بين (اِنَّالِلَهِ ' تواس كا مطلب سير بحد مم اقرار كرتے بين كد جارا ماك الله بى مماس كى ملكيت بيں - اور جارا سيكه ما "و اِنَّا الَيْهِ لَهِ مَعْوَنَ" اس بات كاقرار فتا با عي كر احر با عي كى ماس حديث كامتنى وقصود واضح مو چكاب اور كار اليك فى من ما حديث الله ما ما لا ما ما ال سابقه بيانات ساس حديث كامتنى وتصود واضح مو چكاب اور كتاب كافى من ما حديث تفصيل كرما تحد كرك

سابقہ بیانات سے اس حدیث کا سی و تفصودوا نم ہوچکا ہے اور کہا ب کانی میں بیرحدیث سطیل کے ساتھ ذکرتی گئی ہے۔

تتین خدائی عطیو ل کائند کرہ کافی میں اسحاق بن ممار اور عبداللہ بن سنان کے حوالہ سے منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے سورة بقرد آيات ١٥٣ تا ١٥٤

#### 149

تفسيرالميز انجلد ا

فرمایا کر حضرت پخیر اسلام ف فرمایا م که خداوند عالم ف ارشا و فرمایا: (انی جعلت الدانیا بین عبادی قرضاً خمن اقرضنی فیها قرضاً حاصله بکل واحدة عشر آمّالی سبعة ماة ضعف ومن لمر يقرضنی قرضاً واخذت منه شيئاً قسر آمّاعطيته ثلاث خصال لو اعطيت واحدة منهن ملائكتی لرضوا به عنی) (مي في دنيا كواپني بندوں كے پائ قرض كطور پر كمام م جو شخص ال ميں سے پچھ بھو بطور قرض دے گاتو ميں اسے ايك كے بدلے دي گنا سرمات موگنا تك عطاكروں گاليكن جو ش شد د كمان در كا اور ميں جرا اس سے پکھ لوں گاتوا سے بندوں كے پائ قرض كے طور پر دكھا ہے جو ش ان ميں سے پکھ بطور قرض دے گاتو ميں اسے ايك كے بدلے دي گنا سرمات موگنا تك عطاكروں گاليكن جو ش ميں سے بحد ميں جرا اس سے پکھ

دہ مجھت بے حد خوش ہوں گے)۔ اس کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: خداد ند عالم کا یہ فرمان : " الَّن یْنَ إِذَا اَصَابَتْهُمْ مُصِيْبَةٌ نَقَالُوَا إِنَّالِيَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ لَمِعِعُونَ اللَّهِ أُولَيِّكَ عَلَيْهِمْ صَلَوْتٌ قِنْ تَبَيّهِمْ وَ مَحْمَةٌ " الْنَيْن جِيروں مِيں سے ايک، درود الجی (صلوت) اور دوسری رحمت۔ " وَ مَحْمَةٌ " ۔ اور تيسری ہدایت۔ " وَ اُولَيَّكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ " - بِحْر امام نے ارشاد فرمایا کہ پر سب اس محض کے بارے میں ہے جس سے خداد ند عالم نے کوئی چیز جرالے لی ہو، اسے ام تحانا کس مصيبت ميں بتلا کرديا ہو۔

ہدردایت اسی مضمون و مندرجات سے ہمرنگ مطالب کے ساتھ دیگراسناد کے ساتھ بھی بیان کی گئی ہے۔

صلو ق ت تين معانى تراب معانى الاخبار مين شخ صدوق فے حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كا بيار شاد گراى ذكر كيا ب كمآ پ ف ارشاد فرمايا: (الصلو قامن الله رحمة ، ومن الملائكة و من الملائكة التزكية،ومن النالس دعاء) اگر "صلوات" كى نسبت خدا كى طرف ہوتو اس سے مرا در جمت فرشتوں كى طرف ہوتو اس سے مراد تزكيد فش دعاء) اگر "صلوات" كى نسبت خدا كى طرف ہوتو اس سے مرا در جمت فرشتوں كى طرف ہوتو اس سے مراد تزكيد فش دعاء) اگر "صلوات" كى نسبت خدا كى طرف ہوتو اس سے مرا در جمت فرشتوں كى طرف ہوتو اس سے مراد تزكيد فش دعاء) اگر "صلوات" كى نسبت خدا كى طرف ہوتو اس سے مرا در جمت فرشتوں كى طرف ہوتو اس سے مراد تزكيد فش دعاء) الى مضمون و مطلب پر مشتمل ديگر روايات بحى ذكر كى تى بيل كين بظاہر مذكور ه بالا دور دايتوں ميں ايك دوسر ب ت تضاد كا شبہ ہوتا ہے كيونكہ پہلى روايت ميں "صلواة" كى تفسير رحمت كے ساتھ نہيں كى گى جبكہ دوسر كى دوسر ب مولوات" كى تغير رحمت كى ماتھ كى گى جاور پہلى تغيير رحمت كے ساتھ نہيں كى گى جبكہ دوسر كى دوسر ب مولوات" كى تغير رحمت كى ماتھ كى گى جاور پہلى تغيير كى تعمير رحمت كے ساتھ نہيں كى گى جبكہ دوسر كى دوسر ب مولوات" كى تغير رحمت كى ماتھ كى گى جاور پيلى تغير ركى تى بين بين بيكان بنا ہر مذكور ه بالا دور دايتوں ميں ايك دوسر ب معلون در صلوات" كى تفير رحمت كى ماتھ كى كى جبك ماتھ نيں آ ميت مبار ك خالم كى الفاظ وتر تيب سے تھى ہوتى ہے مولوات" كى تغير رحمت كى ماتھ كى كى جاور پيلى تغير كى تو تين آ يوم مين كى تى تي تيك بين كى گى تى مادى مين مين كى توں تيكى ہوتى ہے مرحم الا تو ب مولون در معلوات" كى تعليم رحمت كى ماتھ كى كى جاور پيلى تغير كى تو تين آ مين خوم تي آ ہوكى ہوتى ہے مولو در اور اور معلوات" بر عطف كى تيك الي ہے (صلوات تى تى تي تي مين كى تيك تي تي تي بي خوم تي ہے مرد الا دونوں كى تولون ميں تا ہم ان دونوں ليك تي تي ہون تي تي تي تي تي تي تھا دي تا ہون تي ب مرد الا مي مي دور كى تي تي تي دولوں كي دوتر ہے ہوتى تي تي تي تي دونوں ليك ميں بي دولوں كى دولوں ہے ہوتى تا ہم ان دونوں ليك دوسر ہے معلوف عليہ ہے جس سے صاف ظاہر ہے كہ ہي دونوں ايك دوسر ہے سے تلف دي تا ہم ان دونوں ليك دوسر ہے مرد ہے معلوف ميں ہي دولوں ہے مرد ہے ہي تي دولوں كى دوسر ہے تي مي دولوں ہے مي تي مي مي مي تي مي ان دولوں ہے ميں مي تي مي ميں دي تي ہ دولوں ہے م



### آيت ۱۵۸

وَاتَّ الصَّفَاوَالْمَرُوَةَ مِنْ شَعَآ يِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ آواعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ الْبَيْتَ آواعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمُ الْمَدَةِ الْمَدَةِ الْمَدَةِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمَدَةِ عَلَيْهُمُ الْعَامَةِ عَلَيْهُمُ الْمَدَوَةُ مَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا لَهُ عَلَيْهُ مَنْ حَجَ الْبَيْتَ آواعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْحَجَّ الْمَدَةُ عَامَةُ عَنْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ الْعَامَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْمَدَةُ عَلَيْهُمُ الْحَدَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْحَدَةُ عَلَيْهُ مُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ الْمُ الْعَامَةُ عَلَيْهُمُ الْحَدَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْحَدْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَمَةُ الْمُعَتَقَاعَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَائِنَ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَ الْعَامَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عُ مَعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالْحَاطَةُ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَائِي عَلَيْ عَلَ مُعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَا عَالَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالْحَا عَا عَتَ عَال

ترجمه

O (صفا اورمروہ خدا کی نثانیوں میں سے ہیں جو شخص نج بیت اللداور عمرہ بجالاتے تو اس کے لیے کوئی حرج نہیں کہ وہ ان دو( صفاد مروہ) کا طواف کرے اور جو شخص اپنی چاہت کے ساتھ کوئی نیک علی کوئی حرج نہیں کہ وہ ان دو( صفاد مروہ) کا طواف کرے اور جو شخص اپنی چاہت کے ساتھ کوئی نیک عمل انجام دیتے فدایقینا شکر گزار (اس کے کل کو قدر کی نگاہ سے دیکھنے والا) اور دانا (دل کے راز کو جانے والا) ہے)

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

صفاا ورمروہ مکہ مکرمہ میں واقع دو پہاڑیاں ہیں جن کے درمیان تجاج کرام ''سعی'' کاعمل انجام دیتے ہیں، ان دونوں کے درمیان فاصلے کے بارے میں کہا گیا ہے کہ سات سوساڑ ھے ساتھ (۲۱/۱/۲) ذراع (بازد) کا فاصلہ ہے۔ تقریبا ۸۳ میٹر۔۔۔، اب صفا، مروہ، شعائر، جج اورعمرہ وغیرہ کے لغوی معانی ملاحظہ کریں:

- لغت میں 'صفا'' کا معنی سخت اور صاف پتھر ہے۔
  - (۲) "مرده" کامعنیٰ سخت پقر ہے۔

(۳) ''شعائز' بجع کا صیغہ ہے اس کا مفرد'' شعیرہ' ہے جس کا معنی علامت ونشانی ہے، ای سے مشعر کا لفظ بنا ہے، (مشعر، مکہ کے مشرق میں واقع وہ مقام ہے جہاں تجاج کرام اعمال جج کے طور پر قیام کرتے ہیں) اور اسی معنے کی مناسبت سے یوں کہا جاتا ہے : " اَین معر الہوں ی " (اس نے اپنی قربانی پرنشانی لگادی)

(۳) بحج کامعنیٰ بار بارقصد دارادہ کرنا ہے، البتہ شریعت کی اصطلاح میں جج ان مخصوص اعمال کے مجموعہ کا نام ہے جنہیں اہل اسلام مکہ کرمہ میں انجام دیتے ہیں۔

(۵) اعتار کامعنی زیارت کرنا ہے اور بیر (اعتار) "عمار گو "، سے ہے جس کا معنیٰ '' آباد کرنا' ' ہے کیونکہ زیارت (ویدار) وملاقات کرنا ہی گھروں وشہروں کو آباد کرنے کا موجب بتنا ہے، شریعت کی اصطلاح میں سے بیت اللہ کی ایک مخصوص زیارت کا م ہے۔ جسے 'عمر ہو' کہا جاتا ہے۔

(۲) جناح کامعنی حق وعدل سے منہ موڑنا ہے اور اس سے مراد' گناہ' لیا جاتا ہے لہذا آیت میں "لا جناح" (کوئی گناہ بیس) کامفہوم یہ ہوگا کہ 'جائز ہے ' (گناہ کی فنی جواز کا شوت ہے)

(2) "تطوف"، طواف سے ہے جس کا معنیٰ کی چیز کے اردگر دچکر لگانا ہے، طواف در اصل ایک طرح کے " چلنے" کو کہتے ہیں ایسے چلنا کہ جہاں سے ابتداء ہوئی واپس ای جگہ آجا میں (اس طرح آناجانا ( 0 ) )
 بنا برایں اس میں یہ بات ضروری نہیں کہ کی چیز کے اردگر دحکوما جائے بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک جگہ سے چل کر دوسری جگہ جا تیں اور پھر ای داستہ سے واپس پہلی جگہ پر آجا میں الہٰ داکسی چیز کے اردگر دحکوم کا معنیٰ کہ دوسری اللہ معنیٰ کہ دوسری اللہ معنیٰ کہ کہ کہ کہ کہ جہاں سے ابتداء ہوئی واپس ای جگہ آجا میں ( اس طرح آناجانا ( 0 ) )

واضح مصداق ہے اس لئے اسے ''طواف'' کہا جاتا ہے، آیت مبارکہ میں بھی اس کا واضح مصداق ہے اس لئے

سورة بقردآيات ۱۵۸

تفسيراكميز انجلد ا

اب ''طواف' کہاجاتا ہے، آیت مبارکہ میں بھی اس کا اصلی معنی اس طرح آنا جانا (0 0) مرادلیا گیا ہے کیونکہ صفا اور مردہ کے درمیان''طواف'' کرنے سے مرادان دونوں پہاڑوں کے درمیان پے در پے سات مرتبہ چکنا (آنا جانا) ہے جسے''سعی'' کہاجا تا ہے۔

(٨) '' تطوع''، طوع سے جس کامتن ' اطاعت' ' ب، اس کی بابت یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ اطاعت سے مختلف متنی رکھتا ہے کیونکہ اس لفظ ( تطوع) کا استعال مستحب اعمال میں ہوتا ہے جبکہ ' اطاعت' مستحب عمل کا معنی نہیں دیتی، اگر یہ رائے صحیح ہو تو اس کی تاویل یوں کی جائے گی کہ جوعمل واجب ہواس کا انجام دینا بہرصورت ضروری ہوتا ہے۔ (خواہ دل چاہے یا نہ چاہے) گویا وہ طوعا انجام دیا جانے والاعمل ہوگا جبکہ مستحب عمل یقینا طوعاً داختیارا انجام پذیر ہوتا ہے۔ (خواہ دل چاہے یا نہ چاہے) گویا وہ طوعا انجام دیا جانے والاعمل ہوگا جبکہ مستحب عمل یقیناً طوعاً داختیارا انجام پذیر ہوتا ہے۔ (خواہ دل چاہے یا نہ چاہے) گویا وہ طوعاً انجام دیا جانے والاعمل ہوگا جبکہ مستحب عمل یقیناً طوعاً داختیارا انجام پذیر ہوتا ہے۔ (خواہ دل چاہے یا نہ چاہے) گویا وہ طوعاً انجام دیا جانے والاعمل ہوگا جبکہ مستحب عمل یقیناً طوعاً داختیارا انجام پذیر ہوتا ہو۔ (کیونکہ اس میں خدا کے تعلم کی ادا کیکی میں بند ے کامکمل اختیار کا دفر ما ہوتا ہے خدا کی طرف سے اس کا انجام دینا الارمی و ضروری نہیں ہوتا) تا ہم جہاں تک لفظ<sup>2</sup> نطوع'' کے اصل معنی کا تعلق ہوں میں عمل ک<sup>2</sup> از دی وضروری'' ہونے کی صفت سے دوری کا کوئی پہلونظر نہیں آتا بلکہ حقیقت سے ہے کہ اسے (لفظ طوع کو) ''لازی وضروری'' کے مفہوم کے مقابل ذکر کرنا تو ازی طور پر ہے جس کی وجہ بیان ہو چکی ہے ورنہ لفظ '' کرا ہوں (نالاطوع کو) ''لازی وضروری'' کے مفہوم کے مقابل ذکر کرنا ہزی طور پر ہے جس کی وجہ بیان ہو چکی ہے ورنہ لفت میں لفظ'' طوع'' کرا ہت (نا پند یدگی) کے مقابل دکر کریا گیا ہوادراس میں''لازی وضروری'' ہونے کی نفی کا کوئی اشارہ نہیں ملتا ، قر آن مجید میں بھی ارشاد حق تعالی ہے ۔ سردہ وفصلت ، آیت ا

• تقال لهاول لائر ضائي بكلوعاً فار كمن ها من المحمد والمراحي المحمد والمحمد والمحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد والمحمد والمحمد والمحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد من المحمد والمحمد المحمد والمحمد والمحم والمحمد والمحم والمحمد والمحمد والمحمد والمحمد والمحم

صفااور مروه: الله کی دونشانیاں! O" اِنَّ الصَّفَاوَ الْمَرْوَ قَامِنْ شَعَاً بِرِاللَّهِ ...... اس آیت مبارکہ میں حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ صفااور مروہ دوایسے مقامات ہیں جن پر ' خدا کی نشانی' ' ہونا شبت کردیا گیاہے، وہ دونوں خدا کی نشانیاں ہیں، وہ خدا کی یا ددلاتی ہیں، ان کا دیدارخدا کی یا دتازہ کر دیتا ہے، ۔ یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے اس آیت مبار کہ میں صفاومر دہ کواپنی نشانیاں کیوں کہا ہے جبکہ پوری کا مُنات اور ہرمخلوق خدا کی نشانی اور خدا کی یا ددلاتی ہے؟

اس کا جواب میہ بید بات صحیح ہے کہ ہر چیز اپنے وجود کے لحاظ سے خدا کی نشانی وعلامت اور اس کی یا دولا نے والی ہے لیکن سب چیز س تخلیقی وتکو پنی طور پر خدا کی نشانیاں ہیں یعنی ان کا ''وجود' نئی اس امر کی دلیل ہے کہ ان کا خالق موجود ہے کہ جس نے انہیں خلق فر مایا ہے جبکہ ان دو( صفا ومروہ) کو تخلیقی طور پر شعائر اللہ۔۔۔ خدا کی نشانیاں۔۔۔ نہیں کہا گیا بلکہ اس لحاظ سے دہ علامتیں ہیں کہ خداد ندعا کم نے انہیں دوعہادت گا ہیں قرار دیا ہے تاکہ ان میں اس کی عبادت کی جات اور لوگ انہیں دیکھ کرعبادت اللی بیجالا میں لہندادہ دونوں خدا کی یا د تازہ کرتے ہیں اور ان کا اس وصف کا حامل ہونا اس بات کا ثبوت ہے کہ خداد ندعا کم نے انہیں من خاص عبادت بحالا نے کا تھم صادر فر مایا ہے چنا نچہ اس کی اس کی عبادت کی جات اور لوگ ہے کہ خداد ند عالم نے ان میں خاص عبادت بحالا نے کا تھم صادر فر مایا ہے چنا نچہ اس کی اس کی عبادت کی جات کا ثبوت ہیں کہ دیکھ کرعبادت اللی بحالا میں لہندادہ دونوں خدا کی یا د تازہ کرتے ہیں اور ان کا اس وصف کا حامل ہونا اس بات کا ثبوت ہو کہ خداد ند عالم نے ان میں خاص عبادت بحالا نے کا تھم صادر فر مایا ہے چنا نچہ اس کے بعد والے جلیل میں یوں ارشادہ وا: سے کہ خداد ند عالم نے ان میں خاص عبادت بحالا نے کا تھم صادر فر مایا ہے چنا نچہ اس کی بعد والے جلیل میں یوں ارشادہ وا: سیک کہ دون ان دو کے درمیان سی کہ رے کا اس میں ''لا جناح'' کے لفظ سے عمل سی کے مسحب ہو نے کو بیان کر نا مصود نیں بلکہ ان دونوں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ صفا اور مردہ ۔۔۔۔۔ کے در میان سی کے وجو بی تھم کو بیان کیا گیا ہے کیو تکہ اگر اس سے مراد عمل سی سی دونوں ۔۔۔۔۔۔۔۔ صفا اور میں دی کہ اعلی کہ میں ''لا جناح'' کے لفظ سے عمل سی کے مسحب ہونے کو بیان کر ما مصود نیں می خوب ہو نے کو بیان کر اور تو تی ہوتا تی کے در میان سی کے وجو بی تھم کو بیان کیا گیا ہے تک کر میں میں کہ میں میں میں میں میں کہ میں پر کہ میں کہ میں کہ میں میں دونوں ۔۔۔۔۔۔ سی میں نہ کہ میں نہ کہ میں تو ہو ہی کہ کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ ہ کہ مستحب ہو نے کو بیان کر میں ہوات کے درمیان طواف کرنے کو ایچھا میں قرار دیتے ہوتے یوں کہا جا تیں کے درمیان و حوف کر میں ان جو میں ہے اس میں جو ان کہ میں گیا ہے ۔۔۔ کہ میں میں اور کی سی میں کہ میں کہ میں ہیں ہیں ہے می ہے ہو کہ میں کہ میں کہ میں ہے اس کے دور ر

خلاصہ کلام بیر کہ اس آیت کا معنی و مفہوم ہی ہے کہ ''چونکہ صفاا در مروہ دوعبادت گاہیں ہیں جوخدا کی عبادت بجا لانے کے لئے مقرر کی گئی ہیں لہٰذا کوئی حرج نہیں کہ تم وہاں خدا کی عبادت بجالا و ۔'' بیدا نداز بیان در حقیقت لازی وجو پی ''حکم'' جاری کرنے میں اختیار کیا جاتا ہے نہ کہ متعلقہ عمل کے متحب ہوئے کے بیان میں !، اگر اس سے عمل سعی کا استخباب بیان کر نامقصود ہوتا تو اس طرح کہا جاتا ''صفاا در مروہ چونکہ شعائر اللہ میں سے ہیں لہٰذا خدا ان کے درمیان سعی کا استخباب کرتا ہے۔''چنا نچ قرآن محید میں متعدد ایسے مقامات موجود ہیں جہاں صرف اس طرح کے انداز بیان سے درمیان سعی کرنے کو پیند نہیں ملتا بلکہ ان سے وجو بی تکم کا استفادہ کرنے کے لئے دیگر دلائل کی ضرورت ہوتی ہے مثلاً جہاد کی بابت یوں ارشاد ہوا: سورہ وصف آیت ان

> " ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ-، -- يتمهار - لَتَح بَبَتر ج ...... اورروزه كى بابت يول ارشاد فر مايا: سوره مبقره، آيت ١٨٣: (و اورتم روزه ركموتو تمهار - لَتَح بَبَتر ج ـ)

تغييرالميز انجلد أ

نكعمل كانيك صله

ادر نماز قصر کے بارے میں یوں ارشاد فرمایا: سوره ءنساء، آیت ا • ا: " فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوْ إمِنَ الصَّلَوَةِ" (جبتم سفرمين بوتوتم پركوئي گناه نييس كهتم نما زكوقصر كرو\_)

°° وَمَنْ تَطَوَّحَ خَيْرًا فَوَانَّا اللهَ تَشَاكِرُ عَلِيْمٌ "

(اورجوا چھاعمل کرتے واللد شاکر اور آگاہ ہے) اگراس جملے کو پہلے جملہ ''فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ اَوِاعْتَبَرَ' پر عطف قرار دیں تو یہ جملہ (وَحَنْ نَطَوَّعَ خَبُرًا...) صفاوم وہ مے در میان عمل سعی مے وجو بی علم کی دوسری علت وسبب ہوگا البتہ یہ اس علم کی پہلی علت وسبب یعنی جملہ ' إنَّ الصَّفَا وَالْمَوْوَةَ مِنْ شَعَا بِوِ اللَّهِ '' سے یوں مخلف ہوگا کہ پہلی علت، خاص (اس علم سے محضوص) اور یہ دوسری علت ، عام قرار پائے گی۔ (کہ جسے اس علم اور اس کے علاوہ دیگر احکام کی علت بھی قرار دیا جاسکتا ہے) اس صورت میں '' تطوی '' سے مطلق اطاعت مراد لی جائے گی نہ کہ مستحب عمل کا انجام دینا۔

اس کے علاوہ میں بھی ممکن ہے کہ اس جملہ (وَ حَنْ نَطَوَّحَ خَيْرًا) کو جملہ مت اُنفہ (نیامستقل جملہ) قرار دیا جائے اور اسے آیت مبارکہ کے ابتدائی فقر بے پر عطف کیا جائے تو اس صورت میں صفا دمردہ کے درمیان عمل سعی کے اچھا اور ''محیو'' ہونے کا بیان مقصود ہوگا بشرطیکہ'' تطوی'' سے ''سعی'' مرادلیا جائے اور اگر اس سے جح دعمرہ مرادلیا جائے تو یوں کہنا پڑے گا کہ یہ جملہ جح وعمرہ کے اچھا وخیر ہونے کا بیان میں ہے۔

(مصنف کے بیان) کاخلاصہ بیہ ہے کہ جملہ ''و مَنْ نَطَوّعَ خَیْرًا'' کے بارے میں دوصور تیں ممکن ہیں: ایک بی کہ اسے ''فَنَنْ حَجَّ الْبَیْتَ اَ وَاعْتَبَوَ .....' پر عطف قرار دیا جائے اور دوسری بیک اے جملہ علفہ کی بجائے جملہ متانفہ قرار دے کر ابتدائے آیت سے مربوط کیا جائے ، پہلی صورت میں پھر دوصور تیں ممکن ہیں: ایک بیک '' تطوی'' سے مراد صفا ومردہ کے درمیان سمی ہودوسری بیک اس سے مراد ج وعرہ ہو۔ پہلی صورت میں پتجہ بیہ ہوگا کہ آیت مبارکہ کس سی کے اچھاو پند بیدہ ممل ہونے کو بیان کرتی ہے اور دوسری صورت میں نتیجہ سے ہوگا کہ آیت مبارکہ کی جائے ہونے کو چھاو ہونے کو بیان کرتی ہے خواہ بیا کہ ال واجب ہوں یا مستحب)

شاكروعليم: خداك دومقدس نام! 0 فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيهُ (ب فتك اللد شاكراور آگاه ب) شاکرولیم، خداوند عالم کے اساء حسنی میں سے دونام ہیں بشکر کامتنی ہیہے کہ جس محض کوکوئی نعمت دی گئی ہو یا اس پر احسان کیا گیاہو وہ نعت عطا کرنے والے اور احسان کرنے دالے کے عمل کی قدر دانی کے طور پر اس کا اظہار زبانی پاعملی صورت میں کرے مثلاً جس شخص کو پچھ مال دیا گیا ہووہ مال دینے والے کاشکر بیہ دوصورتوں میں ادا کر سکتا ہے: ایک بیک اس کی تعریف ایسے الفاظ میں کرےجس سنے اس کے اس نیک عمل کا اظہار ہوا در اس کے احسان کا تذکرہ جمیل ہو، دوسری پیرکہ اس مال کوابیسے امور میں خرچ کرے جن سے وہ خوش ہوتا ہوا دراس کے عطیہ داحسان کا اظہارتھی ہوجائے۔ اب شکر کی روشی میں دیکھنا ہیہ ہے کہ آیت مبار کہ میں خداوند عالم نے اپنے آپ کو''شاکر'' ذکرفر مایا ہے جبکہ وہ تو خود منیں عطاکرنے والا اور احسان کرنے والا ہے، ہرایک پر اس کا احسان ہے، اس نے سب کو منیں عطافر مائی ہیں کوئی ایسا نہیں جس نے خداکوا پنامنون احسان بنایا ہو کہ اس کے احسان کی وجہ سے خدا پر اس کا شکر بیادا کر نا ضروری ہو، لیکن اس کے باوجود خداوند قدوس نے اپنے آپ کو''شاکر'' کہا ہے۔ اس کی وجہ پر ہے کہ خداوند عالم نے اپنے بندوں کے اعمال صالح کو ان کی طرف سے اپنے لئے احسان قرار دیا ہے جبکہ حقیقت میں ان اعمال کی انجام دہی خدا کی طرف سے بندوں کوتو فیق عطا کرنے کے حوالہ سے ان پراحسان سے عبارت ہے کیکن کریم وہ ہوان ذات اِحدیت نے اپنے اس احسان کو بندوں کے احسان کا درجه عطا کر کے اس پران کاشکر پیدادا کرنے اوراحسان کا بدلہ احسان کی صورت میں دینے کا اعلان واظہار فرمایا جو کراپنے مقام پرخودایک احسان ہے یعنی ایک احسان کے بعددوسر ااحسان فرمایا چنانچ قرآن مجید میں احسان کا بدلہ احسان کی صورت میں دینے کا یوں ذکر ہوا: سوره ءرجمان، آیت ۲۰: ° هَلْجَزَآءُالْإِحْسَانِ إِلَّاالْإِحْسَانُ "···· (آیااحسان کابدلداحسان کے سوا کچھ ہے؟) سوره ودجر، آيت ۲۲: • إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَا عَوَّ كَانَ سَعْئِكُمْ مَّشْكُورًا- ".... (بدسب کچهتمهاری جزام اورتمهاری کوششیں شکر بد کی مستحق بیں) بنابراین خداوند عالم کو''شاکر'' کهناشکر کے حقیقی معنی کی بنیاد پر ہے نہ کہ مجازی معنی کے طور پر ا

روايات يرايك نظر سعى كاوجو بي تظم تفیر ''العیاشی'' میں مذکور ہے کہ ہمارے ایک ساتھی نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے پوچھا: آیا صفا و مروہ کے درمیان سعی کرنا واجب ہے یا مستحب؟ امام علیہ السلام نے جواب دیا: واجب ہے، پھر اس نے پوچھا: کہ خداوند عالم ن اس (عمل سى) ك بار ب من تويون ارشاد فر مايا ب: "فَلَا جُنَامَ حَلَيْهِ أَنْ يَطَوَّفَ بِهِمَا" كراس يركونى كناه ، ، نہیں کہ وہ ان دونوں کا طواف (سعی) کرے؟ امام " فے فرمایا: بیظم' عمرة القضاء ' کے بارے میں بے کیونکہ حضرت يعجبرا كرم صلى الله عليه وآلبوسلم في كفار مكه برشرط ركادي تقى (ان سے دعدہ لے ليا تھا) كه وہ بتوں كوا تھا كيس تے ليكن ابھی آتحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ دسکم کے ایک صحابی نے سعی شروع ہی کی تھی کہ بتوں کو دوبارہ ..... صفاومر دہ پر ...... رکھ دیا گیا، ال واقع پربياً يت اترى - " إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُولَا مِنْ شَعَا بِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أواعتَبَرَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَوَّفَ بِهِمَا ''يعنى بتوں كے موجود ہوتے ہوئے بھى سى كَرنے مِيْ كُونى گناہ (حرج) نہيں۔ (یا در ہے کہ' عمرۃ القضا'' ۷ ھوادا کیا گیا اورا سے عمرہ اس لیے کہا جاتا ہے کہ جس سال (۲ ھ) کفار مکہ نے پغیبر اسلام صلى الله عليه وآله وسلم اورآب كاصحاب كوعمره اداكرف مصمنع كمياتو آب صلى الله عليه وآله وسلم اس كي قضاك لتح جتگ خیبر سے دانیس پر سلمانوں کی کثیر تعداد کے ساتھ مل کر ذیقعد کے مہینے میں ستر اونوں کی قربا نیاں لے کر مکدروانہ ہوئے اورعمرہ کی قضابجالائی)۔ کافی میں بھی ای طرح کی ایک روایت ذکر کی گئی ہے۔ پغیبراسلام کےادائے جج کاحوالہ کانی میں ایک روایت حضرت امام صادق علیہ السلام کے حوالہ سے حضرت پنجبر اسلام کے ادائے ج کے بارے میں مذکور ہے کہ جب آنخصرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خانتہ کعبہ کے طواف اور دورکعت نماز طواف سے فارغ ہوئے تو ارشادفرمايا: "أن الصفا و المروة من شعائر الله فابداً بما بدا الله ' كمصفا ورمرده خدا كم نشانيول من ے ہیں پس میں بھی اسی جگہ سے شروع کرتا ہول جہاں سے خداوند عالم نے ابتداء کی ہے، اس سے بہلے مسلمان بی گمان

 $\Lambda \angle \angle$ 

تفسيرالميز انجلد ا

كرت يتصرك مطاادر مرده كرد ميان سى كرنامشركول كى ايجاد بلاندا خدا خدا ما في بيرة يت نازل فرمانى: " إنَّ الصَّفَا وَالْمَرُودَةَ مِنْ شَعَاً بِرِ اللهِ \* فَمَنْ حَجَّ الْمَيْتَ أَواعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَوَّفَ بِهِمَا " (صفادمروه خداكى نشانيول ميں سے بيل لبندا جو محض ج بيت الله يا عمره بجالات اس پركونى حرج نبيس كه ده ان دونوں کا طواف .....ستی .....کرے۔) واضح ہے کہ مذکورہ بالا دور دایتوں میں شانِ نزول کے حوالہ سے کوئی تضادنہیں پایا جاتا ، اور آ محضرت کا یہ فرمانا کہ 'میں بھی وہاں سے شروع کرتا ہوں جہاں سے خدانے ابتداء کی ہے۔' دراصل سعی کے عظم کی حقیقی بنیا دومعیار کی وضاحت کے باب سے ہے۔ حضرت ہاجرہ وحضرت اساعیل کے داقعہ میں سیہ بات بیان ہوچکی ہے کہ حضرت ہاجرہ نے صفا ومروہ کے درمیان سات مرتبہ تیز قدموں کے ساتھ چکرلگائے اور آ نجناب کا بیٹل شریعت میں جج کا ایک حصہ قرار پا گیا (جسے کے سعی کو جاتا ہے )

اس مضمون کی متعدد روایات فریقین (شیعدون) کی کتب میں اپنے اپنے راویوں کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہیں، اور ان سب سے مجموعی طور پر بیدبات ثابت ہوتی ہے کہ بیآیت مبار کہ عمل سعی کے عظم کے ساتھ اس سال نازل ہوئی جب مسلمانوں نے رقح ادا کیا۔ (فریضہ دیج ادا کرنے مکہ مکر مدآئے) حالا مکہ بیآیت سورہ بقرہ میں ہے جو کہ مدینہ منورہ میں نازل ہونے والی سب سے پہلی سورت ہے لہٰذا سیآیت ان آیات سے مختلف انداز کی حال ہے جو اس سے پہلے تبلہ کی بابت ذکر ہو چکی ہیں اور سیاق کے حوالہ سے ان سے ہم رنگ نہیں، کیونکہ وہ آیات سے مختلف انداز کی حال ہے جو اس سے پہلے تبلہ کی بابت ذکر ہو چکی ہیں اور سیاق کے حوالہ سے ان سے ہم رنگ نہیں، کیونکہ وہ آیات سے مختلف انداز کی حال ہے جو اس سے پہلے تبلہ کی بابت ذکر ہو میں نازل ہو کیں، اور ای طرح ان آیات سے بھی مختلف انداز کی حال ہے جو اس سے پہلے تبلہ کی بابت ذکر ہو میں نازل ہو کیں، اور ای طرح ان آیات سے بھی مختلف انداز کی حال ہے جو ابتدائے سورہ میں ذکر ہو چکی ہیں کیونکہ دوہ ہم میں نازل ہو کیں، اور ای طرح ان آیات سے بھی مختلف انداز کی حال ہے جو ابتدائے سورہ میں ذکر ہو چکی ہیں کیونکہ دو ایک نہیں۔ یہ لیا میں نازل ہو کیں، بنا ہر ایں بیدا مرواضح ہوجا تا ہے کہ ان تمام آیات کا سیاق و طرز بیان اور مورد تو خون

تفسيراكميز انجلد ا

## آیات ۱۵۹ تا ۱۲۲

وَاتَ الَّذِينَ يَكْتُبُونَ مَا اَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنْتِ وَالْهُلٰى مِنْ بَعْلِ مَا بَيَّنْهُ لِللَّاسِ فِي الْكِتْبِ أُولَلِكَ يَعْتَمُ مُاللَّهُ وَ يَلْعَنُهُ مُاللَّعِنُونَ أَنْ

وَ الَّالَّذِينَ تَابُوْاوَ اَصْلَحُوْاوَ بَيَّنُوْا فَا وَلَإِلَى اَتُوْبُ عَلَيْهِمْ وَ اَنَاالتَّوَابُ التَّوَابُ التَّوَيْمَ (التَّوَابُ التَّوَيْمُ)

وَالْمَالَيْ اللَّهِ عَنْ كَفَرُوْا وَمَاتُوْا وَهُمُ كُفَّامُ أُولَيٍّكَ عَلَيْهِمُ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَيْكَةِ وَ التَّاسِ اَجْمَعِيْنَ أَنْ

· خَلِيدِينَ فِيهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَنَابُ وَلاهُمْ يُنْظَرُوْنَ ·

تفسيرالميز انجلد ا

آ جمه

تفسيروبيان حقائق اوران پردہ ڈلنےوالےلوگ °° إِنَّالَّنِ يُنَيَكُتُمُوْنَمَا ٱنْزَلْنَامِنَ ٱلْبَيِّنْتِوَا لَهُلَى " (جولوگ چھپاتے بیں اس کوجوہم نے واضح نشانیاں ودائل اور ہدایت نازل کی۔۔) اس آیت مبارکہ میں ' بیپات' اور' 'ہدی'' کا تذکرہ ہوا ہے ان کے حقیقی معانی تو خداخود بہتر جا تتا ہے کیکن بظاہر مدی'' سے مراددین الہی کے وہ تمام احکام ومعارف ہیں جن پر عمل کرنے سے سعادت وخوش بختی کی پا کیزہ رہنمائی حاصل ہوتی ہے، اور 'بینات'' سے مراد وہ دلائل وشواہد ہیں جن سے حق وحقیقت اور دینی معارف واحکام کا ثبوت ملتا ہے لبذاقر آن مجيد ميں جہاں بھى لفظ "بينات" ذكر ہوا ہے اس مے مرادآيات المبيد بيں جوذات حق تعالى نے نازل فرمانى بيں ۔اور'' کتمان'' سے مراد مخفی و پوشیدہ کرنا ہے خواہ اصل آیات کو چھپایا اورلوگوں کے سامنے انہیں ظاہر نہ کیا جائے یات اُویلیں کر کے ان کے معانی ظاہر نہ ہونے دینے جانمیں ، دونوں صورتوں میں ''کتمان'' ……چھپانا ……کہلائے گا جیسا کہ علماء یہود حضرت پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ دسلم کے بارے میں اپنی کتابوں میں پائی جانے والی بشارتوں کی بابت کتمان کرتے تھے لینی وہ ان باتوں کولوگوں کے سامنے ظاہر ہی نہیں کرتے تھے جن سے لوگ نا آگاہ تھے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے یتھان کی تاویلیں کر کے بیڈابت کرنے کی کوشش کرتے بتھے کہ اس سے مراد آ محضرت منہیں ہیں۔

علم وآگائی کے بعدا لگار O'' مِنْ بَعْنِ صَابَيَّنَهُ لَلنَّاس اس جلے میں خداوند عالم نے واضح طور پر ارشاد فرمایا ہے کہ علماء یہود کا بینات اور ھلاتی کو چھپانا اس کے بعد تھا کہ ہم نے تمام لوگوں کے سامنے ان (واضح نشانیوں اور راہ ہدایت) کو واضح کر دیا تھا نہ کہ صرف علماء یہود کے لئے! تمام لوگوں کے سامنے واضح طور پر بیان کردینے سے مراد میزیں کہ خدانے ایک ایک فردکوان تھا کتی سے آگاہ کیا کیونکہ ایسا ہونا اس عالم طبیعت (مادی جہان) کے مقررہ و مروجہ نظام میں عام طور پر (بندوں کی وجودی حیثیت کی بناء پر) ممکن ہی نہیں نہ صرف وتى كے طور پراور نه عام اعلان كى صورت ميں، بلكة عوى طريقة كاريہ ہے كه يعض لوگوں كو بلادا سطر آگاہ كرديا جا تا ہے تحران كے ذريع دومروں كو مطلح كميا جا تلعظ مثلاً جو لوگ حاضر دموجود بوں انہيں آگاہ كرك ان كے ذريع غير موجود لوگوں تك بات يہ بنيا كى جاتى ہے باعا كم كے ذريع جابل (جانے والے كے ذريع نه جانے والے) كو آگاہ د مطلح كميا جاتا ہے گويا عالم ذريعہ ايلاغ و وسيله تريني بوتا ہے۔ جيسا كه زبان كى حيثيت جهم ميں ہے كه دوما فى الغمير كے اظہار كاذريعہ بوتى ہے اى طرح عالم، ديگرا فراوكو تكانت ہے آگاہ كر فى كا ذريعہ بوتا ہے اور اس كى ذريع نه جانے دوالے) كو آگاہ دوساله تريني بوتى ہے مالم ذريعہ ايلاغ و وسيله تريني بوتا ہے۔ جيسا كه زبان كى حيثيت جهم ميں ہے كه دوما فى الغمير كے اظہار كاذريعہ بوتى ہے اى طرح عالم، ديگرا فراوكو تكانت ہے گاہ كر فى كا ذريعہ بوتا ہے اور اس كى ذمد دارى بوتى ہے كہ دوہ دومروں كو آگاہ كرے (خصوصاً جب اس سے برع بد وميات بھى ليا چا چا ہو كہ وہ دومروں كو آگاہ كر كا) اى ليے اس علم كا ظہار نه كرے جس كے اظہار كا اس سے بيع بد وميات بھى ليا چا ہو كہ ہو كہ وہ دومروں كو آگاہ كر كا) اى ليے اس علم كا اظہار نه كرے جس ك ميم لوگوں كا آگا ہوجانا كہ لاتا ہے ليكن اگر دوہ اپنے اس بنيا دى فريضہ كوادا نه كرے مان اى ليے اس علم كا اظہار نه كرے جس ك تم الوگوں كا آگاہ وجانا كہ لاتا ہے ليكن اگر دوہ اپن اس بنيا دى فرين كو ادا نه كرے ماك اس ليے اس علم كا اظہار نه كرے جس ك گو يا عالم كا اس پينا تي ليا جا چا ہو تو اس صورت ميں كرا جا سكتا ہے كہ جن حقائق سے سب ہى آگاہ ہوجانا اختلاف دوتر تم ہو اور كام كا سي بندي اور حقائق سے انجاز ان كى معلومات كو پيشيد كر ان كو الا تا ہے، يہى بات لوگوں كه درميان اختلاف دوتر قرب در ميا دردين اور حقائق سان اوگوں كا مين معلومات كو پيشيد كو مار خالا تا ہے، يہ يہ بات الوگوں كر اول اور ان ميں در ميں دوتر اور اول مال و جر قرار در ہو دردين اور حقائق سے انجاز اف كا سب بندي ميں ميں اي تو مرد اول مال ہے ہى اي اولوں كر درميان اور اور اور اول مال و جر قرار در ہو مردوم ان تي تو اي مور اس حيات سے انگار مكن ہى تي ہيں كو ملو مال اور اول سے تا مي كر اول مال و دوتر اول مى اور ميان تريز كر ذوالى قوت اس كر ماس مي ختم ہوتى ہے شرطيا ہا ہە دي كى مقبقت سے ملم مور پر آگاہ كي بال اور مي اور مي مي كر ميا در ت

<sup>0</sup> فَأَقِمُ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيْقًا طَرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْرِيُلَ لِخُلْقِ اللَّهِ لَلْ لَكُو لَوَ اللَّهِ اللَّهُ مُوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ُ (اپنا رَخْ خالص دین کی طرف کرلو که وہی فطرت الہٰی ہے کہ جس پر خدانے لوگوں کو پیدا کیا ہے، خدا کی تخلیق میں کوئی تبدیلی نہیں ہو کتی، یہی مضبوط دین ہے لیکن اکثر لوگ نا آگاہ ہیں)

بہر حال دین ایک فطری حقیقت ہے، فطرت سلیمہ ہرگز اس کا انکار نہیں کر سکتی بشر طیکہ دین اپنی اصل حقیقت کے ساتھ فطرت کے سا منے جلوہ گر ہو، اس کی دوصور تیں ممکن ہیں: ایک صفائے قلب کے ذریعے جیسا کہ انہیاءً الہی میں ہے اور دوسری صورت بیان وا ظہار کے ذریعے جیسا کہ عام لوگوں میں ہے، تاہم دوسری صورت کی بازگشت لامحالہ پہلی صورت کی طرف ہوتی ہے۔ اور وہ یوں کہ دینی حقائق کے بیان وا ظہار سے عامتہ الناس اس فطری حقیقت پر تہم ایمان لا کی گے جب میں مقدس حقیقت ان کے دلوں میں جلوہ گر ہوجائے، تاہم انہیاء کرام علیم السلام خدا کی طرف سے ہی صابے قلب کے ذریعے حقیقت دین سے آگا ہی پاتے ہیں، بنا ہر ایں مذکورہ آیت مبار کہ میں دونوں امور کو ساتھ ساتھ و کر کر کے دین کے فطری ہونے اور لوگوں کے نا آگاہ ہونے کے بارے میں یوں ارشاد ہوا: ''فظرت اللہ والی تی فطر و النگاس عکین میں بی مقدس دین ہونے اور کی تھا تی پر میں بی بنا ہر ایں مذکورہ آیت مبار کہ میں دونوں امور کو ساتھ ساتھ دین کے فطری ہونے الی کو کر النگا ہیں لا یع کہ ہونی '' ایک میں ہوں ارشاد ہوا: ''فظرت اللہ والی کی میں الیکن کر کے دین کے ایک کی بی کی کہ میں ہو کی ایک کے میں الکا میں میں ہو کے دین ہے کا آگاہ ہونے کہ ہوں الی میں ہو کی ایک کی ہوں الی کر کر کے دین کے دیں ہے دیں ہو گر کو کر کر کے دین کے فطری میں کر ہو گا کے تک کی دی ہوں ارشاد ہوا: ''فل کر کی ہو کی کر کر کے دین کے ایک کی کھر کی ہو کی اور کر کہ تھا ہو گر '' رہ مورت الہی ہے کہ سی ہوں ارشاد ہوا کر کی کا کہ کی کوں کو کی کہ کو کر کر کے دین کے قلب کو کر کی کا کہ کو کرت الہ کی ہے کہ ہیں پر اس کے لوگوں کو پیدا کیا ہ

تفبيراكميز انجلد ا



اکثرلوگ علم نہیں رکھتے ) ایک اور مقام پر یوں ارشاد ہوا:

سوره ء بقره ، آیت سا۲:

ٚۅٛٲٮؙۯٙڵؘڡؘعؘۿؠؙٳڶڮڹڹۑٳڵڂۊٞڸؚۑؘڂڴؠٙڹؿڹؘٳڶٵٚڛڣۣۑ۫ؠؘٵڂٛؾؘػڡؙ۫ۏٳڣؿۅ<sup>ؚ</sup>ۄؘڡؘٵڂٛؾؘۘڵڡٞ؋ۣؽٶؚٳ؆ٵڷٞڹؿڹ ٳؙۅؙؾؙۅؙ؇ڝؖڹۼٮؚڡؘٳٵٙۦؚٙؿۿؠؙٳڵؠؾؚۜڐؗڽۼؙؾۜٵڹؽ۫ۘؠؙٛؠۛ

(اورہم نے نازل کی ان (پنجبروں) کے ساتھ کتاب حق، تا کہ وہ لوگوں سے درمیان اس امر کے بارے میں فیصلہ کر ہے جس کی بابت وہ آپس میں اختلاف رکھتے ہیں اور اس میں کسی نے اختلاف نہیں کیا سوائے ان لوگوں کے کہ جنہیں کتاب عطا کی گئتھی اور وہ بھی اس وقت جبکہ ان کے پاس واضح نشانیاں وتھوں دلائل آچکے ہیں۔ان کا ایسا کرنا آپس میں حسد کرنے کی بنیا دیر تھا .....)

اس بیان سے بیٹابت ہوا کہ دینی تقائق ومعارف کی بابت لوگوں کے درمیان اختلاف وتفرقہ اور انحراف ان علاء ودانشوروں کے باہمی حسد دخیانت کا نتیجہ ہے جو کتب ساویہ کے علوم کے حامل اور انہیں لوگوں تک پہنچانے کے ذمہ دار ہوت ہیں، وہی آیات الہیہ کولوگوں سے پوشیدہ کرنے اور غلط ویچا تا ویلیوں وتح یفات کے ذریعے عوام الناس کوئق کے سید ھے راستہ سے دور کر دیتے ہیں، ان کا ایسا کرنا دراصل عامۃ الناس پر بہت بڑاظلم ہے چنا نچہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں ان کے ایسا کرنے (آیات الہیہ کے اخفاء اور ان کی غلط ویچا تا ویلیں کرنے) کو دخلم، سے تعبیر کیا ہے۔ ملاحظہ ہو: سورہ واعراف، آیت ۵ من

٥ نُوَا ذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُم آنُ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴿ الَّنِ يَنَ فَاوَنَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَيَبْغُوْنَهَا عِوَجًا ".....،

(اور ایک اعلان کرنے والے نے ان کے درمیان اعلان کیا کہ خدا کی لعنت ہوظم کرنے والوں پر ، وہ کہ جو خدا کے راستہ سے رو کتے ہیں اورا سے ٹیڑ ھا ظاہر کرنا چاہتے ہیں )

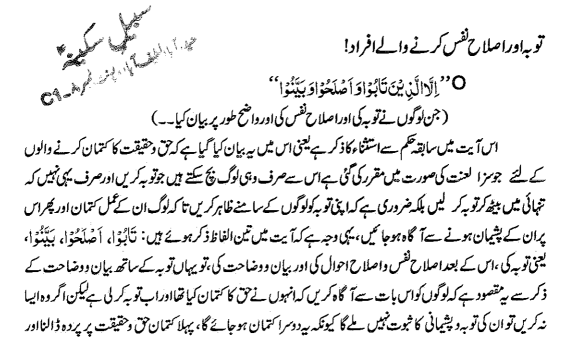
اس طرح کی آیات قرآن مجید میں کثرت سے پائی جاتی ہیں۔

جومطالب اب تک ذکر کتے جاچکے ہیں ان سے بخوبی واضح ہوتا ہے کہ زیر بحث آیت مبارکہ ﴿ إِنَّ الَّنِ يَنَ يَكْتُسُوْنَ مَآ اَنْزَلْدَامِنَ الْبَيِّنْتِ وَالْهُلْ ى مِنْ بَعْدِ مَابَيَّنْ الْلَّاسِ فِي الْكِتْبِ .....) كى بنياد بيآيت شريفہ ہے: سورہ دہترہ: آيت ٢١٣:

‹ كَانَ التَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً \* فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيتِ مُبَشَّرِيْنَ وَ مُنْزِي يَنَ \* وَ أَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْسَا خْتَلَفُوْا فِيْهِ لَوَ مَا خْتَلَفَ فِيْهِ إِلَّا الَّنِ يْنَ أُوْتُوْلُامِتْ بَعْدِ مَاجَاً ءَتْهُمُ الْبَيِّنَ

لعنت کے حقد ارلوگ O'' اولیّ کی تعدیق مالدہ و یک تعدیق مالدہ و یک کی سکھی سکھی سکھی سکھی کا (وہ ی ہیں کہ جن پر الدلاحت کرتا ہے اور لعنت کرنے والے ان پر لعنت کرتے ہیں) اس جلے میں ان لوگوں کے کیفر کردار کا ذکر ہے جنہوں نے جن وحقیقت کو چھپا یا اور آیات و بینات الہید واحکام و معادف دینیہ کا کتمان کیا، ان کی سز اسیہ ہے کہ ان پر اللہ کی لعنت اور تمام لعنت کرنے والوں کی لعنت ہے، آیت مبار کہ میں دو مرتبد لفظ '' یک تک تُکھُمُ '' ذکر ہوا ہے ایک مرتبہ (یک تک تُکھ ماللی لی اور دوسری مرتبہ (یک تک تُکھ ماللی تک زن وج ہیہ ہے کہ ہرا یک کامتی الگ و مستقل اور دوسرے سے مختلف ہے، کیونکہ ' اللہ کی لعنت '' سے مراد ہی ہے کہ دوہ ان سے اپنی رضت و سعادت کو دور کر دیتا ہے۔ اور 'نا لعنت کرنے والوں کی لعنت '' سے مراد ہی ہے کہ دوہ ان سے اپنی مرتب و معادت کو دور کر دیتا ہے۔ اور 'نا لعنت کرنے والوں کی لعنت '' سے مراد ہی ہے کہ دوہ ان سے اپنی کرتے ہیں کہ ان لوگوں (حق کا کتمان کرنے والوں کی لعنت '' سے مراد ہی ہے کہ دوہ ان سے اپنی کرتے ہیں کہ ان لوگوں (حق کا کتمان کرنے والوں کی لعنت '' سے مراد ہی ہے کہ دوہ ان سے اپنی کرتے ہیں کہ ان لوگوں (حق کا کتمان کرنے والوں کی لعنت '' سے مراد ہی ہے کہ دوہ اللہ تیں کہ است کی استدعا کرتے ہیں کہ ان لوگوں (حق کا کتمان کرنے والوں ) کو رحمت و میں دوت سے مرد کے دو الوں ' کاذ کر صحفی سے کہ ہوں ہے تھی ہوا ہے کہ ہوں ہوں ہے کہ میں دو سے بی کہ دوہ اللہ دی کی کہ کہ ہیں ہوا ہے کہ ایک ہوں ' کا ذکر ہے کہ کہ کہ ہیں ' کا ذکر ہے کہ کہ کی نے '' می کر می ہوں ہے کہ دو الوں ' کاذ کر صحفی میں ہوا ہے ایک کہ کر کہ کہ کہ کہ کہ ہیں ' دلین ' اور ' حیت کرنے والوں ' کاذ کر مطلق صورت میں ہوا ہے

یہاں سیبات قابل ذکر ہے کہا یت شریفہ میں معنت اور معنت کرنے والوں بکاذکر مصف صورت میں ہواہے لیتن سمی قید د شرط یا خاص صورت دمخصوص افراد سے شخص کرنے ذکر نہیں ہواجس سے ثابت ہوتا ہے کہ' لعنت' سے مراد ہر طرح کی لعنت د نفرین اور بیز اری د نفرت کا اظہار ہے اور'' لعنت کرنے والول' سے مراد ہر لعنت کرنے والا ہے لہذا معلوم ہوا کہ ہر طرح کی لعنت اور ہرایک کی لعنت ان کے لئے ہے جوحن وحقیقت پر پردے ڈالتے ہیں،اور ایسا کیوں نہ ہو جبکہ ہر لعنت کرنے والا ان کے لئے سعادت وخوش بختی سے دوری کا خواہاں ہوتا ہے اور حقیقی سعادت صرف دین طور پر سعادت



دوسرا کتمان اینے عمل حق یوثی کا کتمان، جبکہ توبہ ویشیمانی کے بعداس کی کوئی وجہ باقی نہیں رہتی۔ کفر کی حالت میں مرنے دالےلوگ! °C إِنَّالَنِ يُنَكَفَرُوْاوَمَاتُوْاوَهُمُ كُفَّارٌ" (جن لوگوں نے کفراغتیار کیااور کافر ہونے کی حالت میں مرگنے) اس آیت میں 'وَمَاتُوْا وَ هُمْ كُفَّالْ '' کے الفاظ سے پر مقصود ہے کہ جولوگ کفر اختیار کرنے کے بعد تادم مرگ اپنے کفریر قائم رہیں یعنی عناد وڈ ھٹائی سے حق کوتسلیم نہ کرنے پرڈ لے رہیں ان پر اللہ کی لعنت اور فرشتوں وتمام انسانوں کی لعنت ہے، گویا بیر آیت کنا ینڈ اس امرکوذ کر کرنا چاہٹی ہے کہ لعنت کی سزا کے ستحق وہ کافر ہیں جواز روئے عناد و دشمنی اپنے کفراور جن کوشلیم نہ کرنے پر ڈٹے رہیں کیونکہ دہی حقیقی معنی میں کافر ہیں ورنہ جوشخص حق کا انکارعنا د دقشمنی اور تکبر و ڈ ھٹائی سے نہ کرتا ہو بلکہ اس کے کفروا نکار کی وجہ بنا آگا ہی اور جن کی صحیح معرفت نہ ہونا ہوتو دہ حقیقی معنی میں کا فرنہیں بلکہ ''مستضعف'' ہے(یا در ہے کہ''مستضعف''اسے کہا جاتا ہے جو جہالت وہٰ آگا ہی یا انتہائی کند ذہن ہونے کی وجہ سے حق کی معرفت حاصل نہ کر سکا ہو۔۔ بے چارہ ، ما تواں ۔۔ ) ایسے محض کا معاملہ خدا کے سپر د ہے وہ خود بہتر جا نتا ہے کہ اس کے ساتھ کماسلوک کرے، چنانچہ اس کی تصدیق ان تمام آیات قرآ نیہ سے ہوتی ہے جن میں کافروں کے کفرکو' تکذیب' وا نکار کے ساتھ مقید کرکے ذکر کیا گیا ہے، بالخصوص وہ آیات جن میں حضرت آ دم علیہ السلام کے زمین پر اتر نے کے دا قعد کا تذکرہ ہے کیونکہ وہ سب سے پہلی آیات ہیں جو بنی نوع انسان کے لئے خدا کی طرف سے صادر ہونے دالے سب سے پہلے احكامات يرمشتمل بي-ملاحظه بو:

سوره وبقره، آیات ۹،۳۸ ۳:

٥ " تُلْنَا الْهَبِطُوْا مِنْهَا جَبِيْعًا ۚ فَاِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِّنْى هُدًى فَنَنْ تَبِعَ هُدَاى فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِم وَلا هُمُ يَحْزَنُوْنَ@وَالَّنِ يْنَ كَفَرُوْاوَ كَنَّ بُوْابِالِيَتِنَا ٱولَيِّكَ اَصْحُبُ النَّاسِ ۚ هُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ-"......

(ہم نے کہاتم سب اس (بہشت) سے اتر جاؤ پس جب تمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہادی آئے تو جو شخص میری ہدایت کی پیروی کرے گا ایسے افر ادند خوف کھا کیں گے اور نہ ہی حزن وغم کا شکار ہوں گے، اور جولوگ کفر اختیار کریں۔میری ہدایت کا انکار کردیں .....اور ہماری آیات کی تکذیب کریں وہی جہنی ہیں اور وہ ہمیشہ اس میں رہیں گے۔) بنا برایں زیر بحث آیات مبار کہ میں '' الَّنِ بَنْنَ كَفَرُوْ اُنَّ سے مراد وہ ہی افراد ہیں جواز روئے عنادت کا انکار کرتے ہیں اور آیات الٰہی کی تکذیب کرتے ہیں (جوخداوند عالم نے مازل فر مایا ہے اسے چھ پاتے ہیں، اس کا کسمان کرتے

تفسيراكميز انجلد ا

سورهءانفال، آیت ۲۳:

" لِيَسِ بَرَ الله الْعَبِيثَ مِن الطَّيِّبِ وَيَجْعَلَ الْحَبِيثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرُ كُمَهُ جَمِيْعًافَيَجْعَلَهُ فِي بَعْضَهُ عَلَى بَعْضَ فَيَرُ كُمَهُ جَمِيْعًافَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّهُ " جَمِيْعًافَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّهُ" (تاكه خداوندعالم پليدكو پاك سے عليحده كرد بادرايك پليدكودوس پليد پرد كاد ب كدوه سب يجابه وجاسي چرانيس جنهم من ذالي)

جنبنم كا دائمى عذاب O'' خليل نينَ في بيها'' (وه اس ميں بميشدر بيں گے) اس سے مراد بير ہے كہ وہ لوگ بميشہ لعنت كاعذاب تي تحصيں كے، چنا نچ اس كے بعد كے الفاظ اس بات كى دليل ہے كہ لعنت سے مراد عذاب ہے ليعنى وہ عذاب كى صورت اختيار كر لے كى ملاحظہ ہو: '' لا يُحفَقَفُ عَنْهُمُ الْعَنَ اَبُ وَ لَا هُمْ يُنْظَرُوْنَ '' (ان سے عذاب كى ميں كيا جائے گا اور نہ ہى انہيں مہلت دى جائے كى) اس ميں واضح طور پر ير بيوت پايا جا تا ہے كہ ان پر لعنت عذاب كى صورت اختيار كر الى يہ بي آيا جا تا ہے انسانوں کی لعنت ہے اوراس آیت میں کہا گیا کہ دہ اس میں ہمیشہ رہیں گے اوران پر عذاب میں کی نہیں کی جائے گی تو ثابت ہوا کہ لعنت ہی عذاب بن جائے گی اور دہ ہمیشہ اس میں مبتلار ہیں گے۔

## ايك اجم نكته!

اس مقام پرایک اہم مکتہ قامل توجہ ہے کہ زیر بحث آیات شریفہ (۱۵۹ تا ۱۷۲) میں تین مقامات پرطرز بیان و انداز گفتگو میں مخصوص تبدیلی ملحوظ ہےاور وہ یوں کہ پہلی آیت میں (ابتداء میں اور درمیان میں ) جمع میکلم کا صیغہ استعال ہوا" أَنْدَلْنَا" (ہم نے نازل كيا) "بَيَنَة " (ہم نے اس كى وضاحت كى ۔۔واضح طور پر بيان كيا ۔۔) ليكن اس الم بعد نعل مضارع غائب كا صيغد استعال موا " أولَيْكَ يَكْعَنَّهُمُ اللهُ " (الله ان پر لعنت كرتا م ) يعنى بجائ اس کے کہ یوں کہاجاتا: ""ہم ان پرلعنت کرتے ہیں"، یوں کہا گیا ہے: "اللہ ان پرلعنت کرتا ہے"۔ اس کی وجہ سے کہ سیر مقام ناراضگی کی شدت کے اظہار کا مقام ہے ایسے مقامات میں اگر ناراض ہونے والے شخص کا نام لیا جائے تو اس سے غصہ و ناراضگی کی انتہائی شدت کا ثبوت ملتا ہے خاص طور پر جبکہ وہ پخص بزرگ و باعظمت ہواور ظاہر ہے کہ خداوند عالم سے زياده باعظمت وبزرك كون بوسكتاب، للمذاخدا كاسم كرامى كاذكر غيض وغضب اور غصه وناراضكى كى شدت اور سخت ترين لعنت کا ثبوت ہے، ددسرى آيات يل توب كرنے والوں كى بابت رحم وكرم كوبيان كرتے ہوئے غائب كے صيغد كوچھوڑ كر دوباره واحد يمكم كاصيغه استعمال كيا كيا باوريون كها كيا: فَأُولَبِكَ أَتُوْبُ عَلَيْهِمْ فَ أَنَا التَّوَابُ الرَّحِيْم " ( انهى لوگوں کی توبہ میں جول کرتا ہوں اور میں بڑا توبہ قبول کرنے والانہایت مہریان ہوں) اس کی وجہ بیہ ہے کہ بید مقام رحم وکرم اور زمی وعنایت کرنے کا ہے اس لئے رحم کرنے والے کا نام یا اس کی صفات کے ذکر کے بجائے خود اس کا اپنا بیان زیادہ موزوں بے یعنی (''خدا ان کی توبر قبول کرتا ہے' ) یا ('ان کارب ان کی توبہ قبول کرتا ہے' ) کی بجائے (''میں ان کی توبہ قبول کرتا ہوں'') کے الفاظ رحم وکرم اور عنایت ومہر پانی کی اہمیت بڑھا دیتے ہیں اور ان میں خدا کی طرف سے تو بہ کرنے والوں پر احسان واظہار محبت ومہر مانی نہایت مناسب ودکش ہے، پھر تیسری آیت میں واحد متلکم کے صیغہ کو چھوڑ کرغائب كالمجديل بات كي من اوريول كها مايا بي أولي كَتَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللهِ ' (انهى براللد كالعنت ب) تواس مي وبى راز یوشیدہ ہے جو پہلی آیات میں ذکر ہو چکا ہے کہ ناراضگی وغصہ کی شدت کا اظہار مقصود ہے۔ (یا درہے کہ اس طرح کے اہم نکات کلام البی کی بے مثال فصاحت و بلاغت اور عظمت کامنہ بولتا ثبوت ہیں ان سے قر آنی مطالب دمعانی اور مفاہیم کے نقدس واعجازاً میز حیثیت کے داضح شواید ملتے ہیں)

تفسيراكميز انجلد ا

ردايات يرايك نظر

کتمان کرنے والوں کے مختلف مصادیق

تشیر (العیاشی ، میں بعض اصحاب کے حوالہ سے مذکور ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ آیت مبارکہ ( اِنَّ الَّنِ ثِنَ یَکَنَّ مُوْنَ ... ، سے کون لوگ مراد ہیں ؟ امام نے ارشاد فرمایا: ہم اس سے بی مراد لیتے ہیں کہ جب ہم میں سے کسی ایک کو مقام ولایت ظاہری حاصل ہوجائے تو ہرصورت میں ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ اپنے بعد آنے والے امام کا تعارف لوگوں سے کرداد ہے۔ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے اس آیت کی تغییر میں ایک روایت مذکور ہے آپ نے ارشاد فرمایا: ( آیت میں ' مَاَ أَنْ ذَلْنَا مِنَ الْبَدِیْنَتِ وَ الْمُولَى سے کسی ایک روایت مذکور ہے آپ نے ارشاد فرمایا: ( آیت میں ' مَا آنْذَرْ لُنَا مِنَ الْبَدِیْنَتِ وَ الْمُولَى مُنْ مَا مَا کَ تعارف لوگوں سے کردادے۔ میں ' مَا آنُذُرُ لُنَا مِنَ الْبَدِیْنَتِ وَ الْمُولَى ' کہ جے لوگ چھپاتے ہیں ) اس سے مراد ' ہیں ۔ فرا ماری مدکرے! میں ' مَا آنُذُرُ لُنَا مِنَ الْبَدِیْنَتِ وَ الْھُولَى کَ کہ جے لوگ چھپاتے ہیں ) اس سے مراد ' ہم' ہیں۔ خدا ہماری مادی ماری میں ایک روایت میں ایک روایت میں اور مادی مادی مدکورے! میں ' مَا آنُ ذُرُ لُنَا مِنَ الْبَدِیْتِ وَ الْھُولَى ' کہ چے لوگ چھپاتے ہیں ) اس سے مراد ' ہم' ہیں۔ خدا ہماری مدکرے! دی میں ' میں ایک اور روایت ہیں میں کے حوالہ سے مذکور ہے کہ امام محمد باقر نے فرمایا: ( ایس مادی ایک ماری میں مراد ایت کی میں ایک مورت ہے لیوں آیک میں کی موارد پر منطبق کرنے فرمایا: اس سے مراد اہل کتاب ہیں۔ پر منطبق نہ کیا جا سکتا ہو۔

پ بعض روایات میں حضرت امیر الموننین سے منقول ہے آپؓ نے اس کی تفسیر یوں کی ہے کہ ان سے مراددہ اہل علم ودانش ہیں جوراہ جن سے مخرف ہوجا عیں۔

آیت کی تفسیر میں فرمان رسول تفسیر میں فرمان رسول فرمایا: جب سی سے کوئی بات پوچھ جائے کہ جس کادہ علم رکھتا ہو اور دہ اسے چھپائے تو قیامت کے دن اس کے منہ میں آگ کی لگام ڈالی جائے گی، اسی کے بارے میں خدانے ارشاد فرمایا ہے '' اُولَیِّ کَ یَکْعَنْهُمُ اللَّهُ وَ یَکْعَنْهُمُ اللَّعِنُوْنَ '' کہ ان پر اللہ لعن کرتا ہے اور سب لعنت کرنے والے لعنت کرتے ہیں۔ مذکورہ بالا دونوں روایتوں سے ای مطلب کی تصدیق ہوتی ہیں جوہم ذکر کر چکے ہیں۔ کہ آیت میں 'اطلاق' پایا جاتا ہے کوئی قیدوش طموجود نہیں لہذا اسے کسی ایک مورد سے مخصوص نہیں کیا جا سکتا ہے بلکہ اس سلسلے میں جس قدر روایات ذکر ہوئی ہیں وہ معنی دمفہوم آیت کو کسی ایک مورد پر منطبق کرنے کے باب سے ہیں (جے اصطلاح میں ''باب جری ونظیق'

19+

لعنت کرنے والے افراد تغیر "العیاش" میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام "تے" وَ يَلْعَنْهُمُ اللَّعِنُوْنَ " کی تغییر میں منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: لعنت کرنے والوں سے مرادہم ہیں (یعنی ہم ہیں جوان پر لعنت کرتے ہیں)۔ جبکہ لوگ کہتے ہیں کہ اس سے مراد حشرات الارض ہیں ۔

بیدوایت درج ذیل آیت میں مذکور مطلب کی طرف اشارہ کرتی ہے:

سوره ، بهود ، آیت ۸۱:

تفسيرالميز ان جلد ا

# 1425145 - 21

وَ الْهُكُمُ اللهُوَاحِنَّ لَآ الْهَ الْأَهُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيْمُ شَ

اِنَّ فِيُحَلُقِ السَّلُواتِ وَالْاَئُ ضِ وَاخْتِلَافِ الَّيُلُ وَالنَّهَا مِوَالُفُلُكِ الَّتِى تَجَرِى فِي الْبَحُرِبِمَا يَنْفَحُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّبَآءِ مِنْ مَّا فَاَ حُيَابِهِ الْائُم ضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَ بَتَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَآبَةٍ \* وَ تَصْرِيُفِ الرِّيْحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّبَآءَوَالْاَئُرِضِ لَا لِبَتِلِقَوْمِ يَعْقِلُوْنَ ۞

وَمِنَالنَّاسِ مَن يَتَخِذُ مِن دُوْنِ اللهِ آنْدَادَا يُّحِبُّونَهُم كَحُبِّ اللهِ حَالَّذِينَ امَنُوَا ٱشَدُّ حُبَّا لِلهِ \* وَلَوْيَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوَّا إِذْ يَرَوْنَ الْعَزَابِ \* آنَّ الْقُوَةَ بِلهِ جَبِيعًا \* وَ آنَا للْهَشَبِيْدُالْعَزَابِ @

إِذْ تَبَرَّا الَّذِيْنَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوا وَمَاوُا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْاَسْبَابُ@

ۅؘۊؘٵڶٵڷۜڹؚؿؚڹٱؾٞؖؠؘؘؙؙۜۅ۫۫ٳٮؘۅٛٱڽۜٛڶٮؘٞٵػڗۜڐۜڣؘڹۜڹڗٵۅڹ۫ۿؗؗؗؗؗؗؗؠ ػؠٵؾؘڹڗۧٷٳڝؚ۬ٞٵ<sup>ٟ</sup>ػڶڮڬۑؙڔؚؽڣؙٟ ٵٮۨؗؗڐٱۼؠؘٳؘڶۿ۪ؗؗؗؗؗؗؠؙڂٮؘڔؗؾؚڡؘڵؿؚڥؚؠ۫ڂۅؚڝؚؿۏڡؚڹۿؠ۫ڮڂڔۣڝؚؿڹڡؚڹٵڵٵٞؠ۞۠

· داورتمهارا معبود خدائے کیتا ہے اس کے سواکوئی معبود نہیں وہی رحم کرنے والا، نہایت مہر بان Ο (14m) ··· يقينا آسانوں اور زمين كى تخليق ميں، گردش ليل ونہار ميں، اس كشق ميں جو لوگوں 0 کے فائدے کے لئے دریا میں جلتی ہے، اس یانی میں جے خداوند عالم نے آسان سے نازل کیا اور اس کے ذریعے مردہ زمین کو دوبارہ زندگی عطا کی اور ہر جاندار کو اس میں جگہ دی، ہواؤں کے چلنے میں اور آسمان وزمین کے درمیان منخر و معلق کتے ہوتے بادل میں عظمند لوگوں کے (147) ليحواضح نشانيان موجود بين-' ··· کچھلوگ خدا کے علادہ معبود بناتے ہیں ان سے اتن محبت رکھتے ہیں جیسے خدا سے محبت رکھنی 0 جاہے اور جوابل ایمان ہیں وہ ان سے بھی زیادہ خدا ہے محبت رکھتے ہیں، کاش پیرظالم (مشرکین ) جب عذاب کو دیکھیں تو بیایتین کر کیں کہ ہرطرح کی طاقت صرف خدا کے پاس ہے اور خدا سخت (IYD) عذاب كرف والاير-O " اس دفت دہ لوگ کہ جن کی پیروی کی گئی اپنے پیردکاروں سے اظہار لاتعلقی کریں گے ادر عذاب كامشاہده كريں گےاوران سے تمام اسباب منقطع ہوجا عيں گے۔' (144) ۲۰ (اورجنہوں نے پیروی کی وہ کہیں گےکاش ہم ایک بار پھر دنیا میں واپس جاتے توان لوگوں سے ای طرح لاتعلقی کا اظہاد کرتے جس طرح انہوں نے ہم سے اظہاد لاتعلقی کمیا ہے، اس طرح خدا انہیں ان کے حسرت دلانے والے اعمال دکھائے گا اور وہ کبھی دوزخ کی آگ سے نگل نہ سکیں "\_\_\_\_ (142)

191

27

تفسيراكميز انجلد ا

تفسيروبيان

یہ پانچوں آیات مبارکہ ایک نہایت مرتب و منظم سلسلۂ کلام کے ساتھ ایک ہی پا کیزہ حقیقت کو بیان کرتی ہیں۔ (یعنی توحید)اور خدا کی وحدانیت پر مخصوص انداز میں دلائل بھی پیش کرتی ہیں، اس کے ساتھ ساتھ شرک اور اس کے وحشت ناک انجام کی یادیھی دلاتی ہیں۔

معيود كماوخداشت O" وَ إِلَّهُكُمْ إِلَّةً وَاحِدٌ `` (اورتمہارامعبود، يكم معبود) سورة فاتحدكى تغير من سب سي يمل آيت لين "بسب الله الرَّحْلِن الرَّحِيْم " حذيل من " إلا" كامنى بیان ہو چکا بلندا یہاں دوبارہ اسے ذکر کرنے کی ضرورت نہیں، اور جہاں تک ''وحدت'' کا تعلق ہے تو اس کامفہوم نہایت واضح ہے کہ وہ ایسے مفاہیم میں سے ہے جو بدیری (روشن دواضح اور مسلم الثبوت ونا قابل الکار) ہیں کہ جن کے سیحضے یاان کا تصور کرنے کے لئے کسی سمجھانے والے اور پہچان کردانے والے کی ضرورت ہی نہیں لیکن جہاں تک کسی چیز کے وحدت کی صفت میں متصف ہونے کا تعلق ہے تو اس کی دوصور تیں ہیں: ایک پیرکہ اس کے کسی وصف دصفت کے حوالہ سے اسے واحد ..... ایک ..... کہا جاتا ہے۔ اور دوسری بیک اس کی ذات کے حوالہ سے اسے داحد کہا جاتا ہے، دونوں کی وضاحت بيرب: وصف وصفت کے حوالہ سے وحدت سے متصف کرنا، مثلاً جب یوں کہا جاتا ہے: "ایک مرد "" ایک  $(\mathbf{f})$ عالم' ' ''ایک شاعر''، تواس سے میدثابت ہوتا ہے کہ اس شخص میں پائی جانے والی صفت اس کے ساتھ مخص ہے کوئی دوسرا اس میں شریک نہیں اور نہ ہی وہ صفت کثرت کی متحمل ہے مثلاً زید کا مرد ہونا (ایک مرد) ایمی صفت ہے جواس کے ساتھ مخصوص ہے اس کی اس صفت میں کوئی دوسرا اس کے ساتھ شریک نہیں اور نہ ہی اس کی اس صفت کو اس کے اور کسی دوسرے کے

در میان تقشیم کیا جاسکتا ہے لیکن اگر ' مرد ہونے'' کی صفت دزیدا در عمر و دونوں کے لیے ذکر کیا جائے اور کہا جائے ' دوہ دومر د ہیں' تو اس صورت میں ' مرد ہونے' کی صفت دونوں میں قابل تسلیم ہو گی اور اسے کثرت حاصل ہوجائے گی۔ بنا ہرایں زید آپٹی اس صفت ( مردانگی ) کے حوالد سے داحد ( ایک ) ہے اس میں کثرت کا تصور نہیں ہو سکتا، اگر چراس صفت کے ساتھ ماں کی دیگر صفات مثلاً اس کاعلم، اس کی قدرت دونوا میں کا حیات دفیر ہو کو دیکھا جائے تو دوہ داحد دست ایک نہیں بلکہ حقیق معنی میں کثرت کا حامل ہے کیکن خداد ثد عالم اپٹی صفات کے حوالہ سے ایسانیں بلکہ دوہ داحد دست ایک نہیں بلکہ حقیق معنی میں کثرت کا حامل ہے کیکن خداد ثد عالم اپٹی صفات کے حوالہ سے ایسانیں بلکہ دوہ داحد دست ایک نہیں بلکہ د مونے ) کی صفت کے لحاظ سے بھی بلکا ہے کو کی اس کے ساتھ اس صفت میں شریک نہیں اور اپٹی دیگر صفات مثلاً علم، قدرت، مونے ) کی صفت کے لحاظ سے بھی بلکا ہے کو کی اس کے ساتھ اس صفت میں شریک نہیں اور اپٹی دیگر صفات مثلاً علم، قدرت، مون دغیرہ کے لحاظ سے بھی بلکا ہے کو کی اس کے ساتھ اس صفت میں شریک نہیں اور اپٹی دیگر صفات مثلاً علم، قدرت، میں دیک کی صفت کے لحاظ سے بھی بلکا ہے کو تک اس کو ماتوں سے اور دیگر جاتیں اور کی قدرت دوسروں کی قدرت جیسی ٹیں اور میں دین دوسروں کی حیات جیسی نہیں ، دوہ داحد وں کے علم جیسانہیں ، اس کی قدرت دوسروں کی قدرت جیسی ٹیں اور مرف مغہرہ کے لحاظ سے بھی بلکا ہے کو تک اس کی ماتھ کی زند ت اس کی بایت تصور دو کر کی جاتی بڑیں اور مرف مغہرہ کے لحاظ سے بی کی تک ہے کو تک میں کہ دور سے کی خین قدان میں کی دوسروں کی قدرت کے ساتھ عالم مرف مغہرہ کے لحاظ سے ایک علم ، اس کی قدرت ، اس کی حیات میں اس کی عین قدان میں دو اپٹی قدرت کے ساتھ عالم میں کو نی فرق قدرین پایا جا تا اس کاعلم ، اس کی قدان ہیں کہ دارت کی صفات اس کی صفات سے تحکم اور میں تی ذات ہیں یو میں میں دور دوں رکی میں کہ دان کی صفات ان کی دو اس کی موال سے توں میں تھ مور سے تک ہی تو دو میں وزیس پی بی موادن ہیں معران میں کم شرین کی دان کی صفات میں دو دو تی تی کی دان ہی صفات سے تک مواف ہی توں ای کی مور ان میں میں دور ان کی صفات میں کم شرین کی ہو کی ہی کہ دو اس میں دو دو تر میں کی دی توں میں کی موال ہی کی دو ت میں کی موان میں ای کی صفات ہیں دو مو تی تی کی تی تی کی صفات کی در میا ہ

(۲) ذات کے لحاظ سے وحدت سے متصف کرنا، اس کا مطلب بیہ ہے کہ اس کی ذات میں کسی طرح بھی کثرت اور اجزاء نہیں پائے جاتے، اس کی ذات ہر گز قابل تجزیر وقشیم نہیں یعنی اسے جزء جزء کے طور پر تصور نہیں کیا جاسکا اور نہ ہی ذات ونا م وغیرہ کے عنادین سے (ہرایک کو منتقل حیثیت دے کر) ایک کودوسر سے سے الگ کیا جاسکا ہے، اسی وحدت کو'' احدیث اللمات'' کہا جاتا ہے۔ اور اس کے لئے لفظ' آحد' استعمال کیا جاتا ہے۔ سوائے ان مقامات کے کہ جہاں نفی یا نہی یا ان کے ہم معنی موارد میں استعمال ہوتو اس صورت میں اس کے ذریعے اصل ذات کی کمل طور پر نفی تحقی جائے گی مثلا جب سیکہا جائے: ''مما جنائی آحدں'' (میر سے پاس کو ذن این ایل ایل ایل اس کی کی کو محل کا لور پر نفی تحقی معن کو، جبال نفی یا نہی یا ان کے ہم معنی موارد میں استعمال ہوتو اس صورت میں اس کے ذریعے اصل ذات کی کمل طور پر نفی تحقی معن کی مثلا جب سیکہا جائے: ''ما جنائی آحدں'' (میر سے پاس کو ڈن ایک نہیں آیا) تو اس جلے میں اصل ذات کی نفی کی ک معن کو، جبال اس کے برعکس سیما جنائی آحدں'' (میر سے پاس کو ڈن ایک نہیں آیا) تو اس جلے میں اصل ذات کی نفی کی کی معن کو، جبلہ اس کے برعکس سیما جنائی واحدں'' (میر سے پاس ایک شخص نہیں آیا) کی جلے میں شل ذات کی نفی کو دست سی مصف کیا گیا ہے لہذا اس سے دویا ڈیا دہ افراد کی آئی نہیں ہوتی کی خلیا آئیں نہیں آیا) کی جلے میں نہ آئی دوست و معن کو، جبلہ اس کے برعکس سیما جنائی واحدں'' (میر سے پاس ایک شخص نہیں آیا) کے جلے میں نہ آئی دوست و سی مصف کیا گیا ہے لہذا اس سے دویا ڈیا دہ افراد کی آ نے کی نفی نہیں ہوتی کی خلیا آئیں نہ کہ میں نہ آئی دوست کی میں ہے کہ میں ہم کی معن ہوں ہے کہ میں نہ آئی ہو محدت صف کی میں ہے اس کہ ایک ہو ہوں کے کہ میں ہے ہوں ہوں کی خلیل ہو ہوں کہ ہو تی ہوں کی کو دور دوست سے مصف کیا گیا ہو میں ہو ہوں ہوتی ہوں کے میں نہ مردہ ہو کی نور دور دور دور دور دوست کی ہو ہیں ہو تی کی ہو ہو ہو ہو کی کی مسلہ ہے، ایک ہی ہو تی کو میں نہ ہو تی کو نوں نہ کی مسلہ ہے، ایک ہی ہو تی کو نوں دور دورت (ایک ہونے) کا مسلہ ہے، ایک ہی ہی ہوں کی کہ ہو تی ہوں کی کی ہی ہو تی ہو تی کو ہوں نہ کی تعلیں '' کی تعیر میں '' کی تعیر میں '' مردہ ہو '' اور دور دور نہ کی تو ہوں کی کی میں نہ میں '' مردہ ہو '' کی تو میں '' کی میں نہ ہو کی کی کی میں کی کی ہو ہی کی ہو ہو کی کی ہو ہو کی ک

تفسيرالميز انجلد ا

کے معنی کی بابت تفصیلی مطالب ذکر کئے جائیں گے۔ ہم حال ' وَ اللَّهُكُمُ اللَّهُ وَاحِدٌ '' کے الفاظ مجموعی طور پر خدائے قدوس کی الوہیت ویکرائی کو ثابت کرتے ہیں اور الوہیت کے ذات کردگار کے ساتھ مخصوص ہونے کو بیان کرتے ہیں اورجس وحدت و یکمانی کا خداد ند عالم کے لئے اثبات کرتے ہیں وہ وہی وحدت ہے جواس کی مقدس و پاکیزہ ڈات کے شایان شان ہے کیونکہ لفظ 'واحد' سے عام طور پر وحدت کاعام وسیع منہوم سمجھاجا تاہے کہ جس کااطلاق وحدت کی مختلف قسموں پر ہوسکتا ہے کہ جن میں سے پھے توخداوند عالم کی ذات اقدس کی بابت درست ہیں اور بچھ بالکل ہی درست نہیں۔مثلاً وحدت کی بیرتین قشمیں :عددی وحدت ،نوعی وحدت ،جنسی وحدت ذات کردگار کے لئے ہرگز درست نہیں ہر شخص ان تمام قسموں کے معنی اپنے ذوق فہم کے مطابق کرتا ہے اور ' واحد'' (ایک) کے وسیع مفہوم کو اپنے نظریہ وعقیدہ کی روشن میں دیکھتا ہے۔ لہذا اگر یہ کہا جاتا'' والله الله واحل (اللَّدايك معبود ہے) تواس سے تو حید - خدا کی وحدانیت ...... ثابت نہیں ہوتی کیونکہ مشرکین بھی خدا کواپنے دیگر معبودوں کی طرح ایک معبود بحصے ہیں۔ (بیعددی دحدت کی مثال ہے۔) اس طرح اگر بیکہا جاتا: ''وال چک مد واحس'' (تمہارا معبود ایک ہے) تب بھی تو حید وخدا کی میکائی ثابت نہ ہوتی کیونکہ اس سے بیر ادلیا جانامکن ہوجا تا کہ دہ اپنی نوع کے لحاظ واحد ہے یعنی الوہیت میں ایک نوع کی طرح ہے کہ جس کے متعدد افراد ہوتے ہیں۔جیسا کہ حیوان کی مختلف قسموں کی تعداد کے بارے میں کہاجا تا ہے۔ 'ایک گھوڑا ہے' ایک خچر ہے' تواس میں ان کی نوع ذکر کی جاتی ہے جبکہ ان میں سے ہرایک، تعداد کے لحاظ سے ایک سے زیادہ افراد رکھتا ہے لہٰذا نوعی وحدت بھی خداوند عالم کے لئے درست نہیں اس لئے جملہ · وَ الْهُكُمُ اللهُوَّاحِنَّ ، وَكركيا مي جس كامعنى بيب · · تمهار امعبود صرف ايك معبود ب اس سي بيتابت بوتا بكه دويا زیادہ معبود نہیں بلکہ ایک برحق معبود ہے اور یہاں'' اللھ کُم'' کے لفظ سے خصوصیت کے ساتھ تو حید کا ثبوت ملتا ہے کیونکہ اس میں الوہیت کی حقیقت کو صرف ایک ذات کے ساتھ مخص کیا گیا ہے۔

> نفی اورا نثبات کا خوبصورت انداز O''لآ اِللهَ اِلَّاهُوَ'' (نہیں ہے کوئی معبود، مکروہ!)

اس جلي ميں اس مطلب كاتا كيدى بيان مقصود ب جواس سے پہلے جملے ميں واضح طور پر ذكر كيا جا چكا ب يعنى توحيد، تا كه سابقه جمله كى بابت كى قسم كى تاويل كى تنجائش باقى ندر ب وادر حرف 'لَآ'' 'نفى جنس كے لئے ب يعنى الو اصل حقيقت وذات كى نفى مقصود ب اس كے كى ايك وصف وصفت كى نفى مقصود نيس - 'إلله'' سے مراد حقيق معبود ب يعنى وہ ذات كه جسے حقيق معنى ميں معبود كہا جاسكتا ہو، لہذا ادبى لحاظ سے حرف 'لَآ'' كى خبر محذ وف مانى جائے گى اور جمله يوں تصور كيا جائے كالآ إلله موجود 'يا' لا الله كائن' 'يعنى'' كوئى حقيق معبود موجود نيس - 'اور حقيقتا كوئى معبود ب يعنى د " إلا" بے بعد ضمير" هو' ذكر جوئى ہے جو كہ مرفوع ہے اس ليے" إلا" الدكى صفت ہے اور" غير من سے متن بر اين " لآ إللهَ إلاَ هُوَ "كامعنى يد جوكا" لا الله غير الله بموجود " (اللد بے علاوہ كوئى حقيق معود نيس) ان مطالب سے بدا بم علتہ بحى واضح ہوتا ہے كہ جملہ " لآ إللهَ إلاَ هُو " صرف مشركين بے خيالى وباطل معودوں كى نفى كرتا ہے نہ يہ كه غير خدا كى الوہ بيت كى نفى بے ساتھ صاتھ خدا بے وجود كو بحى ثابت كرتا ہے جيسا كدا كثر حضرات مكان كرتے بيں، يعنى اكثر الل اوب سيركان كرتے بيل كماس جملہ (لآ إللهَ إلاَ هُوَ " صرف مشركين بے خيالى وباطل معودوں كى بيں، يعنى اكثر الل اوب بيركان كرتے بيل كماس جملہ (لآ إللهَ إلاَ هُوَ ) بحد ربعا نہ برات مكان كرتے وباطل خداؤں كى نفى (٢) اللہ تعالى بي حود كا اثبات ، ليكن ان حضرات كا نظر بيد درست نبيس بلكہ حقيقت بير ہے كداس جل وباطل خداؤں كى نفى (٢) اللہ تعالى بير جود كا اثبات ، ليكن ان حضرات كا نظر بيد درست نبيس بلكہ حقيقت بير بر ١٠) خيالى سے صرف باطل خداؤں كى نفى مقصود ہے اس كى دليل ہير ہے كہ مقام بيان ہى مشركين سے باطل خداؤں كى نفى كا متقاضى ہے۔ تاكہ ان كى نفى سے خدا كى وحدا نيت ثابت ، وجود كا الل سے بي كہ مقام بيان ہى مشركين سے باطل خداؤں كى نفى كا متقاضى ہے۔ تو رو الل خداؤل كى نفى معدا كى وحدا نيت ثابت ، وجود كا الل اللہ عليه كہ مقام ميان ہى مشركين سے باطل خداؤں كى نفى كا متقاضى ہے۔ تاكہ ان كى نفى سے خدا كى وحدا نيت ثابت ، وجود كا مياں سے ليے مند يو بي وحدا نيت كا اثبات دونوں كيا مقصود ہوں كى تو نفى سے بعد خدا كى وحدا نيت ثور دختا ہى وحدان كى نفى اور خدا كى وحدا نيت كا اثبات ودنوں كي نفى كا متقاضى ہے۔ تو در 'الاً ''' استثناء سے معن ميں بلكہ صفت سے طور پر ہے۔ اس سے علاوہ قر آ ن مجيد خداوند عالم سے وجود كو بد يہى من خدا كى استرا ہو حدانيت ثور دو دانيت ثور دونا ہى معنت سے طور پر ہے۔ اس سے علاوہ قر آ ن مجيد خداوند عالم كا وجود به بيل اور اس من خدرت دي تي بيل اور اس م خون دي الگا مي ان كار دقيقت ) قر ارد يتا ہے كہ جس سے ليے مي ديك ور ثور تي بي مردون دالم ہے وجود كو بر يہ جس م خدا ہے ال البوت دو تا قامل الكار حقیقت ) قر ارد يتا ہے كہ مي ديك کى دليل ورون و بي تي كى مردورت دي تي بي اور اس مردوں ال سے ميں مار اس م حين دامل ذات دوجود كي اثبات كى ميان مي مالا مي مالا ہے مال ہے ال مالا م

ایک سوال اور دوجواب اس مقام پرایک سوال ممکن ہے کہ اگر 'لآ اللہ الآ ہو'' کے جملہ میں 'لآ'' کی خبر' موجود' یا ''کائن' وغیرہ ہوتو اس سے خداوند عالم کی توحید و یک الی ثابت نہیں ہوگی کیونکہ اس کا معنی یوں ہوگا :'' خدا کے سواکوئی معبود موجود نیل' یا '' خدا کے سواکوئی معبود نہیں ہے۔' یعنی اس میں خدا کے علاوہ دوسر ہے کہی کے وجود کی نفی ہوگی نہ کہ اس کے ممکن ہونے کی نفی ! لہٰ اس سواکوئی معبود نہیں ہے۔' یعنی اس میں خدا کے علاوہ دوسر ہے کہی کے وجود کی نفی ہوگی نہ کہ اس کے ممکن ہونے کی نفی ! لہٰ اس سواکوئی معبود نہیں ہے۔' یعنی اس میں خدا کے علاوہ دوسر ہے کہی کے وجود کی نفی ہوگی نہ کہ اس کے ممکن ہونے کی نفی ! لہٰ اس سواکوئی معبود نہیں ہو کہ کہ کہ کہ معرف کے علاوہ دوسر ہے کہی کے وجود کی نفی ہوگی نہ کہ اس کے مکن ہونے کی نفی ! لہٰ اس سواکوئی معبود نہیں ہو کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ ایسے معبود کا وجود معقول ہی نہیں جوخود تو ' معان الوجود' ہواور کا مخات کی تمام موجود ات (جو کہ وجود میں آ چکی ہیں) اپنے وجود اور اپنے تمام امور میں اس سے وابت اور اس کی مربون منت ہوں یہ تک موجود ات (جو کہ وجود میں آ چکی ہیں) اپنے وجود اور اپنے تمام امور میں اس سے وابت اور اس کی مربوں نہ تمام کی تو جو تلو قات اس وقت وجود کہ تی ہیں ان کے وجود کا سلسلہ ایسی ذات تک پہنچ جواپئی ذات میں 'و ہود ' ہواور کا مخات کی تمام موجود ات (جو کہ وجود میں آ چکی ہیں) اپنے وجود اور اپنے تمام امور میں اس سے وابت اور اس کی مربوں یہ توں یہ تم کی تو ہود اور ای تو ہود اور ایس مرم کی نسبت اس کی بابت مساوی ہے ) یہ ہرگر مکن نہیں کیونکہ وہ ذات کہ جس پر تمام ممکن الوجود اشیاء کا سلسلہ نہی ہوتا ہے دوس اجواب سے دیا گیا ہے کہ 'لا اللہ الا ہو گو '' اصل میں یوں ہے ''لا معبود حق الا ہو ' کوئی معبود حق الا ہو ' دوس اجواب ہو دی ہو گی گیا ہو کہ 'لا اللہ اللہ اللہ قور ' اس میں یوں ہے ' اس معبود حق الل ہو ' کوئی معبود حق ال برحق نہیں سوائے خداکے) گویا اس سے مراد میہ ہے کہ اگر خداکے سواکس کو معبود مانا بھی جائے تب بھی دہ برحق معبود نہ ہوگا۔ برحق اور حقیقی معبود صرف خدا ہے۔

O<sup>\*\*</sup> التر حمن الترجيم " سورة فاتحدى سب سے بیلی آیت" بیشیم الله التر حمن التر جینیم " كی تفسیر میں ان دوا ساء مبار كه (رحمن، رجیم) ك بار ب میں تفصیلی مطالب ذكر ہو چکے ہیں، ان دوا ساء مباركہ ك اس مقام پر ذكر كرنے سے " ر بو بیت " كامتى ممل ہو جاتا ہے كيونكه " رحمان " میں رحمانیت سے پورى كا ئنات پر جرطرح كى عنايات ك سلسله كا ذات كردگارتك منتهى ہونا ثابت ہوتا ہے جبکہ " رحین " میں رحمیت اہل ایمان پر خداكى خاص عنايتوں اور دنيا میں بدايت اور آخرت ميں سعادت كى نفست عط كر نے كو ثابت كرتى ہے، رحمن يعنى عام مهريان ( جرطرح سے مهريان اور جرايك پر مهريان ) رحيم الله خاص مهريان ( اہل ايمان پر مهريان اور دنيا داخرت ميں مهريان )

وجو دِخالق کی آ فاقی نشانیاں

رحت کے وسیع ودائمی ہونے کا بیان

°°ان في خلق السلوات والارض ·····الخ

تفسيراكميز انجلد ا

į \*

میں سے ہرایک کوستقل طور پرخالق وآ فریدگار کے وجود کی دلیل ونشانی قرار دیا جائے اور اس کے بعد بیٹا بت کیا جائے کہ ان سب کا اور انسان کا خدا ایک بی ہے، وہ یکتا ہے، وہی برحق معبود ہے، اور اگر اس آیت میں ان سب کے اور انسان کے معبود کے ایک ہونے کو ثابت کرنا مقصود نہ ہوتا تو 'وَ وَ الْلَهُ لَّمُ اللَّٰهُ وَ اَحْلَٰ الَّهُ وَ اَحْلَٰ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مُ اللَّٰهُ وَ اَحْلُ اللَّ وَ اَحْلُ اللَّ وَ اَحْلُ اللَّ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مُ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مُ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّ اللَّ مَ عبود کے ایک ہونے کو ثابت کرنا مقصود نہ ہوتا تو 'وَ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اَحِلُ <sup>ی</sup> لَا اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰ الَّ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّٰهُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَّہُ مَ اللَّٰهُ وَ اللَٰهُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مَ اللَّہُ وَ اللَّکُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مُ الَّہُ وَ اللَّہُ مُ الَّہُ وَ اللَّہُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مُ الَّہُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مُ اللَّہُ وَ اللَّہُ مُ ہُ ہُ مَ مَ مَعبود ہوں اور دیگر تمام موجود ات اور کا مُنات کے عظیم انظم ونظام کا خالق و مدیر و مقصود میں ہے ہوں اور دیگر تمام موجود ات اور کا مُنات کے عظیم انظم ونظام کا خالق و مدیر و مدیر ایک ہی ہو وہی ہے جس نے انسان کو پیدا کیا ہے وہ ی موجود ات اور کا مُنات کے عظیم اللَّہُ مُ اللَٰہُ مُ ہُ کے الَّہُ اللَّہُ مُ مَ مَ مَ مِ مَ مِ مَ مِ مَ مَ مَ مُ

اب دیکھنا ہیہے کہ اس آیت میں جن چیزوں کوخدا کے وجود اوراس کی یکنائی کی دلیل دنشانی کہا گیا ہے وہ کیونکر ذاتِ کردگار کے وجوداوراس کی یکنائی کی نشانیاں ہیں؟ ہرایک کی بابت اجمالی بیان ملاحظہ ہو:

(۱): خلقت وآ فرینش کے منفر دشاہ کار! یہ سان اپنی منفر دخلیق کے ساتھ کہ جوایک مخصوص حکمت آ میز نظام وتر تیت کے ساتھ ہم پر ساید قکن ہیں، یہ زمین کہ جس نے اپنی شگفت انگیز خلقت کے ساتھ ہمارا بوجھ اٹھایا ہوا ہے، اور عالم جستی میں پائے جانے والے دیگر حیرت انگیز منظم سلسلے مثلاً گردش لیل ونہار، پانی کے دوش پر سوار کشتیاں جو ہواؤں کے سہارے پر رواں دوان رہتی ہیں، آسان سے نعمت حیات لے کرزمین پر اتر نے والی بارشیں، تیز رفتار ہواؤں کے خصوص انداز، فضامیں معلق بادل وغیرہ سب ایسے امور وموجودات ہیں کہ جنہیں خالق وآ فرید گار کی ضرورت ہے ان میں سے کوئی بھی خود بخو دوجود میں نہیں آیا بلکہ اسے کی نے نعمت وجود حطا کی ہے اور دہ خدائے کہ تاہے، (بیہ ہے خدا کے ایک ہونے کی پہلی دلیل)

۰.

برابر ہے، آپ خود خور کریں کہ بید سیع دعریض عالم ستی کہ جس کے بعض حصول کے بارے میں سائنسی تحقیقات کے نتائج کی روشن میں جم وقطراور فاصلوں کی تعداداس قدر زیادہ ہو کہ عقلیں دنگ اور سوچیں جیرت زدہ ہوجا عین اور ان ستاروں و ساروں کے درمیان مذکورہ بالا فاصلوں کے باوجود وہ روشن، حرارت وکشش کے ذریعے ایک دوس سے سے مرحبط بنیں اور ، آپس میں موٹر ومتاثر کی مانند ہیں (مئوٹر یعنی اٹر کرنے والا، اپنی تو تیں وصلاحتیں دوس ے تک پہنچانے والا، اور متاثر لیعنی ار قبول کرنے والا، قو توں وصلاحیتوں کوجذب کرنے والا ) اور اس سے ''زمانہ'' اور عام حرکت کا نظام وجود میں آتا <u>ہے۔اور بی</u>عام دوسیع (پورے عالم پر چھایا ہوا)نظام ہمیشہ ایک نا قابل تغیر د تبدل (ثابت دقائم) قانون د ضابطہ کے ماتحت چلاہے، یہاں تک کہ عالم جسمانی میں قانون حرکت کے قابل تغیر وتبدل ہونے کے نظریہ کے حامی بھی اس حقیقت کا اعتراف کئے بغیر نہیں رہ سکے کہ پیسب عام تغیرات وتبدیلیاں بھی ایک ثابت ونا قابل تغیر وتبدل قانون وضابطہ کے تالع ہیں،اور یہاں یہ بات نہایت قابل توجہ ہے کہ بیام حرکت اور تغیر و تبدل کا سلسلہ عالم جستی کے ہرجزء وحصہ میں (کا سُنات کے ذرہ ذرہ میں) مخصوص صورت و کیفیت کے ساتھ دکھائی دیتا ہے۔ مثلاً منظوم سمسی: بیمجموع طور پر حرکت کے عام قانون ونظام کے تابع ہے کہ اس کی حرکت کا دائرہ بہت وسیع ہے پھر اس سے چھوٹے دائرے کودیکھیں مثلاً کرۂ ارضی اور اس سے تعلق رکھنے والے امور وحالات، اور اجرام فلکی مثلاً جاند، رات دن، ہوائمیں، بادل اور بارشیں دغیرہ، چراس سے چھوٹے دائر ے پر نظر کریں مثلاً زمین سے نکلنے والے معدن ، نباتات ، حیوانات وغیرہ اور پھران میں سے ہر ایک کی انواع واقسام کا ملاحظہ کریں، اس طرح اپنے دائرہ نگاہ کومزید کم کرکے دیکھیں مثلاً جسم کے عناصر واجزاء، پھران اجزاء کے ذرات، پھران ذرات کے اجزائی' یہاں تک کہ سب سے چھوٹی چیز کہ عصر حاضر میں انسان جس کی بابت وسیع تحقیق میں منہک ہے کیتی الیکٹرون اور پردٹون ،اس میں غور کریں توان تمام چیز دں میں حرکت وتغییر کا عام قانون ونظام موجود ہے اور نیہ سب اس نظام کے تابع ہیں اوران میں سب سے چھوٹی چیزیعنی الیکٹرون و پروٹون میں بھی وہی نظام موجود ہے جوسب سے بڑی چیزیعنی منظومه بشمسي ميں پايا جاتا ہے يعنى جس طرح منظومہ شمسي ميں تمام سيارے وستارے ايک برج ميں گھو متے ہيں اور پھران میں سے ہرایک اپنے مدار کا چکر کاٹ کرسورج اور پھر افلاک وفضا میں مخصوص کیفیت کے ساتھ کھو متے دیتے ہیں اس طرح الیکٹرون و پردٹون کے ذرات واجزاء ستاروں وسیاروں کی مانندا پنے نقطۂ مرکزی کے گردچکر کا شخے رہتے ہیں اور وہ نقطہ مرکزیان کی بابت وہی حیثیت رکھتا ہے جوسورج اپنے منظومہ سے رکھتا ہے، گویا میہ سب ایک ہی نظام وقانون خرکت کونغیر کے تالع ہیں،

بنابرایں اگرانسان ان موجودات اور گونا گوں چھوٹے بڑے عوالم کونگاہ تحقیق سے دیکھے تو اس حقیقت سے آگاہ ہو جائے گا کہ ان سب میں ایک عجیب دغریب اور محیر العقول نظام موجود ہے اور وہ نظام تغیر و تبدل کے وسیع سلسلہ کا حال ہونے کے باوجوداپنے بنیادی اصول و قانون کے تابع ہے اور اس سے وابستہ و منسلک ہے، اس سے سنت اللہ یہ کا احماء ہوتا ہے وہ سنت اللہ یہ کہ جس کے عجائبات بھی ختم نہیں ہوتے اور اس کے عام نظام و بنیا دی اصولوں میں کوئی استشاء نہیں پایا جاتا

r = r

بلک کا تکات کی ہر چیز اس کتالی ہے، کوئی چیز اس کے دائر ۃ اثر سے باہر نیس اور نہ تی اس کے جاری نظم و نظام میں کوئی اصولی و بنیا دی تبدیلی داقع ہوتی ہے، اس کے دریا ہے اسرار در موز کا کنا دا دکھائی نیس دیتا اور اس کی تہد تک پینچنا عقل انسانی کے بس میں نیس، حقیقت توبیہ ہے کہ اگر ہم تچوٹ چھوٹے متعدد محوالم کوا یک دوسرے کے ساتھ ملا کر دیکھیں اور ان میں پائ جانے دالے نظام کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ بیر مجبوع طور پر ایک ہی نظام کر تحت چلنے والا ایک ہی عالم ہے اور سب میں ایک ہی تد دیر کا رفر ماہے، اس طرح اگر ہم تچوٹ کچوٹ طور پر ایک ہی نظام کر تحت چلنے والا ایک ہی عالم ہے اور سب میں ایک ہی تد دیر کا رفر ماہے، اس طرح اگر اس وسیح کا تکات پر نگاہ کریں اور اس کی وسعتوں پر محیط نظام کو فور سے دیکھیں۔ مجبیا کہ جد بید علوم نے غیر معمولی ترقی و پیشر فت کے ساتھ ما دی و سائل اور حسان خور دیتیوں کے ذریعے عالم ہت کی ک بار یکیوں سے آگاہی حاصل کی ہے۔ تو معلوم ہوجائے کا کہ وہ ہی نظام وقانون اس میں حکمفر ماہے ہوچھوٹے والم میں پایا چیتی کریں یہاں تک کہ اس سلسلہ تقیق میں سب سے چھوٹی چیز یعنی مولیک یو الگ الگ حیثیت میں دیکھیں اور اس کی بر ہی کا نظام دوقانون موجود و حکم فر مندی ہی میں سب سے چھوٹی چیز یعنی مولیک یو لی میں نظر کریں تو معلوم ہو کا کہ ہی جو بی خالم میں پایا با تا ہوں اس مار نظام کے ماس کی ہے۔ تو معلوم ہوجائے کا کہ وہ ہی نظام وقانون اس میں حکمفر ماہے ہو چھوٹے والم میں پایا خوتی کریں یہ میں ای تک کہ اس سلسلہ تحقیق میں سب سے چھوٹی چیز یعنی مولیکیو ل میں نظر کریں تو معلوم ہو کا کہ اس میں بھی دیکھی وہ ہی نظام دوقانوں موجود و حکم فرما ہے جو سب سے بر سے عالم اور پورے عالم پر چھایا ہوا ہے اور ان دونوں میں ڈرہ بھر فرق نیں پایا جاتا یعنی اس مام نظام کے ماتھ ہو نے کے حوالہ سے چھوٹی سے چوٹی نے چوٹی ہو خوں ہوں ہیں نظر کر ہی دونوں میں فرق خوں میں کو می توں ہیں پایل ان موجود و حکم فرما ہے جو سب سے بر سے عالم اور پورے عالم پر چھایا ہوا ہے اور ان دونوں میں ڈر ہ بھر فرق نیں

خلاصہ کلام بیر کہ ساراعالم ایک ہی چیز ہے اور ایک ہی نظام وقانون اس پر حکم فر ماہے اور اس عالم ستی کے تمام اجزاء وموجودات اپنی کثرت اور انفرادی خصوصیات کے لحاظ سے ایک دوس سے محتف ہونے کے باوجود ایک ہی نظام کے تالع ہیں۔ ' وَ حَنَتِ الْوُجُوْلَا لِلْحَيِّ الْفَيْبُوْ وِرْ ' (سَجَى خداوندى وقيوم کے سامنے سرتسليم خم کتے ہوتے ہیں) (سورہ وطرآیت الل)۔

بنابرای بیژابت ہوا کہ اس عالم کا معبود اورا ہے وجو دعطا کرنے والا ایک ٔ ہے اور وہی ایک اس پورے عالم ہتی کوچلا رہا ہے۔(بیہ ہے خدا کی وحدت ویکتائی کی ددسری دلیل)

(٣): انسان:خداكاعظيم شاهكارتخليق

اب جبکہ آسانوں وزمین اور تمام موجودات عالم ستی کے حوالہ سے خدا کی میں آئی ثابت ہو چکی ہے تو انسان کے بارے ش نحور کریں ، انسان جو کہ ایک زمین گلوق ہے زمین (کرہ ارضی) میں زندگی بسر کرتا ہے۔ یہیں پیدا ہوا اور یہیں اس کاسفر حیات ختم ہوگا۔ اور مرنے کے بعد دوبارہ یہاں ہی لوٹ کرائے گالہٰ دااسے اپنے وجود و بقاء اور زندگی بسر کرنے کے لیے اسی نظام وعام قانون کی ضرورت ہے جو پورے عالم ستی میں جاری دیجم فر ماہے اور سب موجودات اسی نظام کے ساتھ

## 9+1.

وابسته ومرسط بین توانسان بھی ای عالم طبیعت کا حصد ہے کیونکہ بیآ سانی مخلوق ستارے وسیارے سب اسے روشنی وگر می عطا کرتے ہیں اور زمین اپنی مخصوص گردش کیل ونہار، ہواوک، بادلوں، بارشوں، سبزیوں، سچلوں اور اپنی دیگر مخلوقات کے ساتھ انسان کی غذا اور دوسری ضرور یات زندگی فراہم کرتی ہے کہ جن پر انسان کی زندگی اور نظام حیات کا انحصار و دار و مدار ہے.....در حقیقت خدا ہی اس کے پیش منظرو پس منظر میں ہے جو بیر سب پچھ پیدا کر رہا ہے....، بنا برای وہی ذات احدیت کہ جس نے پورے عالم سی کوخلق فر مایا ہے اور تمام موجود ات عالم اس کے حکم وفر مان کے تابع ہیں ای نے انسان کو پیدا کیا اور وہی اس کا نظام حیات چلانے والا اس کا لیکن معبود ہے ( میہ ہے خدا کی وحد انت و کی تکی کی تعریک کی کی بیر

کیا اوروبی ال فالطام حیات چلا نے والا ال فالی ساجود ہے کہ سبود کہ جس خدا کی وحداث و سیمان کی سرک دست ان تین دلائل سے خدا کی میگانی ثابت ہوئی، پس وہ معبود کہ جس نے انسان اور سارے جہان کو پیدا کیا ہے وہل سب کو بقائے حیات وسعادت دنیاوا خرت ...... بشر طیکہ دہ اخروی سعادت کا حقدار ہو.....عطا کرنے دالا ہے ای نے انسان کو دنیا میں بھی سعادت پانے کے دسمائل وذ رائع عطا کتے اور اخروی سعادت کا حقدار ہو.....عطا کرنے دالا ہے ای نے انسان کیونکہ آخرت اس دنیا ہی کے انجام کار سے عبارت ہے تو کیونکر حمکن ہے کہ نتیج شک کی تد ہیراس کے ہاتھ میں نہ ہوجس کے ہاتھ میں اصل عمل کی تد ہیر ہے، (اور یہی ہے خداوند عالم کے دوما موں ' رحمان درجیم' کی دلیل)

ان بیانات سے ثابت ہوا کہ دوسری آیت (یعنی آیت ۱۹۲۱) پہلی آیت (یعنی آیت ۱۹۲۳) میں مذکور مطالب کی دلیل وثبوت کی حیثیت رکھتی ہے یعنی یہ بات ثابت ہو گئی کہ آیت ۱۹۲۴ آیت ۱۹۲۴ کے صفمون (خدا کی وحدانیت اور رحمان ورحیم ہونا) کی دلیل کے طور پر ذکر ہوتی ہے (واللہ العالم)، بنابرایں جملہ ' اِنَّ فِی ْحَلَق السَّلُولَتِ وَالاَلْمَ ضَ آسانوں، اجرام فلکی اور ستاروں وسیاروں کی تخلیق، زمین اور اس میں پائی جانے والی ججیب وغریب دکمش و محیر العقول تلوقات کی آ فرینش اور ان میں گونا گوں صورتوں اور شکلوں کے حوالہ سے محلف نا موں اور انواع و اجناس کا پیدا ہونا اور ان میں تن ہو تبرل، کی واضافہ اور تن میں گونا گوں صورتوں اور شکلوں کے حوالہ سے محلف نا موں اور انواع و اجناس کا پیدا ہونا اور ان میں تغیر و سورہ ورعد، آیت ۲۰

O أوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّانَا تِي الْأَسْ ضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَ افِهَا"

سورهءا نبباِء، آيت • ۳:

(آیا کفراختیار کرنے دالوں نے نہیں دیکھا کہ آسانوں ادرزیکن کوجو کہ بندادرایک دوس کے ساتھ جڑے ہوتے تھے ہم نے انہیں کھول دیا اور ہم نے پانی سے ہرزندہ چیز کو پیدا کیا)

گردش کیل وزیار کا حوالہ

•• وَاخْتِلافِ الَّيْنِ وَالنَّهَارِ... '' يہال 'اختلاف' 'سے مراد همنا اور بڑھنا .....کی وبيش ..... اور لمباوچھوٹا (طویل وقصير) ہوتا ہے جو کہ ان دونوں (رات اور دن) کودو طبعی اسباب کے یکجا ہونے سے لائن ہوتا ہے۔اوروہ دوا سباب سید ہیں:

(۱) زمین کا ہر روز اپنے مرکز کے گردگھومنا، ای سے رات اور دن وجود میں آتے ہیں اور وہ یوں کہ زمین کی اس دائی حرکت اور با قاعدہ طور پر اپنے محور کے گردگھو منے کے نتیجہ میں کر ہُ ارضی کا نصف یا اس سے پچھڑ یا دہ حصہ ہمیشہ سور ج کے سامنے آتا ہے اور اس سے روشنی وحر ارت حاصل کرتا ہے ای دوراندیکو'' دن' کہتے ہیں۔ اور دوسر کی جانب کر ۂ ارضی کا باق حصہ مخر وطی ساہد کے پنچ آنے کی وجہ سے تاریک رہتا ہے اور اسے '' رات'' کہا جاتا ہے اور بید دو حالتیں کر ہُ ارضی کا باق ہوتی ہیں کیونکہ اس کا اسپے محور کے گردگھو منا دائمی طور پر ان حالتوں کو وجود میں لاتا رہتا ہے۔

(۲) زبین کاایتی حرکت کے دوران خط استواء سے شمال وجنوب کی طرف جھکاؤ، بیرحالت سورج کی سمت عیں سال کے مختلف اوقات میں بدلتی ہے جس سے موسم وجود میں آتے ہیں چنا نچہ جب شمالی کرہ کا سورج کی طرف جھکاؤ ہوتو اس میں گرمی اور جنوب میں سردی ہوتی ہے اور جب جنوبی کرہ سورج کی طرف جھکتواں میں گرمی اور شمالی کرہ میں سردی ہوتی ہے اور اسی جھکاؤ کے نتیجہ میں خط استواء اور قطب شمالی وجنو بی میں دن اور رات لمبائی میں ہیشہ مسادی ہوں گے، البتہ دونوں قطب جنوبی میں محل میں صرف ایک دن اور ایک رات ہوتی ہے جن میں سے ہرایک چھ ہیں دی ہوتا ہے جب قطب جنوبی میں محل شمی سرال میں صرف ایک دن اور ایک رات ہوتی ہے جن میں سے ہرایک چھ میں دن ہوتا ہے جب قطب جنوبی میں محل شمی سرال میں صرف ایک دن اور ایک رات ہوتی ہے جن میں سے ہرایک چھ میں دن ہوتا ہے تو قطب دونوں قطب وزیر میں مصادل میں صرف ایک دن اور ایک رات ہوتی ہے جن میں سے ہرایک چھ میں دن ہوتا ہے تو قطب جنوبی میں رات ہوتی ہے، اس طرح خطا ستواء ایک شمی سال میں تقریباً 10 میں جن اور رات رکھتا ہوتا ہے تو قطب متوبی میں رات ہوتی ہے، اس طرح خطا ستواء ایک شمیں سال میں تقریباً 10 ہول کی میں دن اور تا ہوتر قطب رات ) لمبائی میں مسادی ہوتے ہیں گئی دوسر ے حصوں میں دن اور رات تو ملا اور دو قتل میں دن ہوتا ہے تو قطب مود میں میں میں میں دو ہوتے ہیں، ( اس موضوع کی تصولی بحث مربوط میں کی گئی ہے)۔ اس فر تی کی وجہ سے عوال میں دو دیں آتے ہیں اور اس تیک ان دوسر سے میں تھی تھی تو میں کی گئی ہے)۔ اس فر تی کی تعلف موال میں دو دیں آتے ہیں اور اس تو ان این بر شمار طریقوں سے فائد سے حاصل کرتا ہے۔

O'' وَالْفُلْكِ الَّتِیْ نَجْرِیْ فِیالْبَحْرِیِهَایَنْفَحُ النَّاسَ'' ''فلک'' کامعنی کشتی وسفینہ ہے، بیلفظ (فلک) واحداور جمع دونوں کے لئے استعال ہوتا ہے **''فلک'' ا**ور <sup>در</sup> فلکہ''ایک ہی معنی میں آتے ہیں جیٹے محصو''اور ''تصوق'' دونوں کا معنی''تھجور'' ہے۔ '' پیمَا یَنْفَعُ النَّاسَ'' سے مراد ساز وسامان اور کھانے پینے کی چیزیں ہیں جو کشتیوں کے ذریعے دنیا کے مختلف علاقوں سے ساحل بہ ساحل لائی جاتی ہیں۔

لہذا کشتی بھی دیگر طبیعی موجودات ومادی مخلوقات کی طرح اپنے اصل وجوداور تدبیر امرونظم ونظام میں خالق کا سنات کی محتاج ہے اور اس حوالہ سے اس میں اوردوسری چیز وں میں ذرہ ہمرفر ق نہیں پایا جاتا، جیسا کہ درج ذیل آیت میں اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے:

سوره برصافات، آیت ۹۲:

0 ' والله حَكَقَكُم وَمَاتَعُمَلُونَ'' (خدائ مَبِس اورجوكام تم انجام ديت مواس خلق فرما ياب)

دراصل یہ بیان حضرت ابراہیم کا ہے جوانہوں نے اپنی قوم سے ان بتوں کی بابت کیا جنہیں ان لوگوں نے اپنے ہاتھوں سے بنا کراپنے معبود قرار دیا ہوا تھااور بیہ بات واضح ہے کہ بت بھی کشتی کی طرح انسان ہی کی ایجا د ہے ( توجس طرح انسان اپنے وجو دمیں خدا کا محتاج ہے اسی طرح کشتی بھی اپنے وجو دمیں خدا کی محتاج ہے )ایک اور مقام پر یوں ارشا دہوا:

سوره ورحمان، آیت ۲۴:

• \* وَلَهُ الْجَوَاسِ الْمُنْشَئْتُ فِى الْبَحْرِ كَالَا عُلَامِ \*
(ادراى کے لئے ہیں وہ رواں دواں ستایں جودریا میں پہاڑی طرح کھڑی دکھائی دیتی ہیں)
اس آیت میں خداوند عالم نے سنتیوں کواپنی ملکیت شارکیا ہے، ایک اور آیت میں ان کی تد ہیر امر اور لظم ونظام کو ہیں اپنی طرف منسوب کیا ہے، ملاحظہ ہو:

سورهءابراتيم ٢٣:

° وَسَخَّرَلَكُمُ الْفُلْكَلِتَجْرِي فِي الْبَحْرِبِ آَمَرِ ٢ (اوراس نے کشی کوتمہارے لئے سخر کردیا تا کہ وہ اس کے ظلم واذن سے دریا میں رواں دواں رہے۔)

انسان کی بنائی ہوئی چیزوں کی خدا کی طرف نسبت کا مسئلہ

 کوجود میں آنے کی علتوں واسباب سے نا آگائی کا مسلم کل کردیا ہے اور ان کو ڈھونڈ پایا ہے لہٰذا فد کور فرضی نظر بیکی ایک بنیاد کی بخ کنی ہو گئی کہ جس میں کہا گیا تھا کہ ''چونکہ عالم طبیعت کی مادی موجودات کی علتیں نا معلوم ہیں اس لیے اس کے سو کو کی چارہ ء کار باتی نہیں کہ آئیں عالم مادراء الطبیعت سے منسوب کریں' اب رہ ی اس کی ددسری بنیا دادر وہ یہ کہ رد حانی موجودات دوا قعات کی علتیں بھی روحانی اور غیر مادی ہونی چاہیں تو اس کی بابت اگر چاہی تک ہماری علی و سائنی ترتی نے حقیقت حال کوداضح نہیں کہ آئیں عالم مادراء الطبیعت سے منسوب کریں' اب رہ ی اس کی ددسری بنیا دادر وہ یہ کہ ردحانی حقیقت حال کوداضح نہیں کیا لیکن کیمیا دی مواد کے بارے میں جدید و سیح تحقیق کی روشی میں پتو قع کی جاسمتی ہوتی ہے کہ بی مسلم چر کو وجود میں لا نا اور روح سے تعلق رکھنے والی تمام خصوصیات کا ایجاد کر نا آ مان ہوجائے گا ، بنا برای مندی کو کی بنیاد میں باتی نہیں رہی اور انسان روحانی ماتوں سے آگاہ ہی نہیں بلکہ حیاتی جرثو صرحی تحقیق کی روشی نظر روحانے کو بنیاد میں باتی اور روح سے تعلق رکھنے والی تمام خصوصیات کا ایجاد کر نا آ مان ہوجائے گا ، نا برای می کورہ فرضی کو کی کو کی مار حظون کر سکھ گا در انسان روحانی کر تعاد والی تمام خصوصیات کا ایجاد کر نا آ مان ہوجائے گا ، بنا بر ایں نہ کورہ فرضی کو کی جز کو وجود میں لا نا اور روح سے تعلق رکھنے والی تمام خصوصیات کا ایجاد کر نا آ مان ہوجائے گا ، بنا بر ایں نہ کورہ فرضی کو کی خیاد میں بی تی دور میں کہ کورہ فردہ ہے کہ مرد سے ہو ہو جو کو کہ کہ عالم طبیعت میں جس جا مادر کو تھی چا ہودا ہے ای عالم کی نہ ہیں رہی اور اء الطبیعت چری کی طرف دینے کی ضرورت بھی نہیں کیونکہ اب وہ ان اشیاء کی مادی علتوں و اسب سے آگاہ ہو چکا ہے اور اس سلسلے میں اس کا جہل و نا آگا تی ختم ہو چکی ہے، یہ ہاں حضر ان میں کا خلاصہ ہو خودا ہو دوست

بہر حال خدا کے وجود کا اثبات کرنے والے حضرت ..... اگر چہ تاریخ بشریت ابھی تک میہ فیصلہ نہیں کر سکی کہ وہ

لوگ کب سے انسانی معاشرہ میں ظہور پذیر ہوئے ہیں..... بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ پورے عالم جستی کا ایک یا کئی خالق و آ فریدگار ہیں (اگر چیقر آن مجید سے توحید ویکٹا پر تن کے دین کابت پر تن اورایک سے زیادہ خداؤں جیسے باطل ادیان و نظریات سے مقدم و پہلے ہونا ثابت ہوتا ہے اور سے بات سنسکرت زبان کے رموز کے ماہر دد میکس مولز '۔۔جرمن مور خ۔۔ نے بھی تسلیم کی ہے) اور وہ باوجود اس کے کہ بحض مادی موجودات کی مادی علتوں سے پورے طور پر آگا ہ تھے بلکہ ان علتوں کا مشاہدہ کرتے تھے لیکن پورے عالم ستی کی موجودات کے لئے مجموعی طور پرایک خالق وموجد کہ جو ماورائے طبیعت ہے کے وجود کو بھی تسلیم کرتے ستھے کیونکہ وہ علت و معلول کے عام قانون کے حوالہ سے ہزد موجود'' کو سی موجد کی تخلیق سجھتے تقےاور اسی عام قانون ونظام عکت ومعلول کہ جس پر پورے عالم ہتی کا درومدار ہے کی بنیاد پرخدا کو ماورائے طبیعت تسلیم کرتے ہونے اسے موجودات ہتی کا موجد بچھتے شھے لہٰذا ایسانہیں تھا کہ وہ ان موجودات کی وجہ سے خدا کے قائل ہوئے ہوں جن کی مادى علتين انہيں معلوم نة خيس اور بير كہنے پر مجبور ہوئے ہوں كہ جض موجودات تواپنے وجود ميں خالق وآ فريدگار كى محتائ نہيں وہ موجودات کہ جن کی مادی علتیں انہیں معلوم ہوئیں) اور بعض موجودات اس کی احتیاج رکھتی ہیں بلکہ حقیقت سر ہے کہ ان کے خدا کے وجود ..... ماورائے طبیعت ... ، کوشلیم کرنے کی وجہ سے کہ وہ یقینی طور پراس امر سے آگاہ شخص کہ بید عالم جو کہ مادى علتوں اور معلولات سے بھر ابواب بلكہ انہى كا مجموعہ مركب ب، نہ مجموع طور پر اور نہ اپنے تيك كسى بھى حوالہ سے ايك الی علت وسبب سے بنازنہیں جوتما معلل واسباب سے مانوق ہے اور موجودات عالم کا نظام حیات وبقائی سے وابستد ہے ، کوئی چیز اس کے دائر انخلیق سے باہر سہیں، وہی سب کا خالق وآ فریدگار ہے۔ بنا ہرای اس طرح کی ماورائے طبیعت علت کہ جوتما معلقوں سے مافوق ہو،کوتسلیم کرنے سے اس قانون علت دمعلول کی نفی نہیں ہوتی جواجزائے عالم میں جاری دما فذادر تھم فر ماہے اور تمام موجودات ہتی اس کے تالع ہیں اور نہ ہی مادی موجودات کی ما دی علتوں کے دجودکوشلیم کرنا ان موجوات کو مجموع طور پرکسی مافوق الطبیعت علت سے وابستہ ہونے سے بے نیاز شیچھنے کی دلیل ہے وہ علت کہ جواس عالم مادی سے ماوراء ہے، البتہ ماوراءاور'' مادی علتوں کے دائر ہ سے باہر'' ہونے سے مراد میں کہ اس نے سب سے پہلی مادی علت کو پیدا کردیااور دیگر موجودات اس پہلی علت کے ذریعہ (ایک دوسرے کی علت بن کر) وجود میں آعیں بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ وہ علل واسباب کے بورے نظام پر حاوی اور ہر جہت ولحاظ سے ان پر قدرت واختیا ررکھتا ہے کوئی علت اس کے دائر ہ اختیار و اقتدارے باہر ہیں وہ سب میں ''موثر'' ہے۔

محکرین خدا کے بیانات میں ایک عجیب تضادیمی پایا جاتا ہے اور وہ یہ کہ ایک طرف تو وہ عالم مادی کی تمام موجودات وحوادث کہ جن میں انسانی افعال بھی شامل ہیں کے بارے میں میں '' جر مطلق کے قائل ہیں یعنی وہ یہ کہتے ہیں کہ ہرکام یا چیز اپنی علت کے ساتھ بالجبر وجود میں آتی ہے، اور دومری طرف انسان کے افعال کے بارے میں کہتے ہیں کہ اس کے تمام افعال خوداس سے مربوط ہیں لہٰذا اگر وہ کی انسان کی تخلیق پرقادر ہواورا پنے جیسا ایک انسان خلق کرلتے وہ اس کی تلوق کہلا کے گانہ کہ عالم مادی کی علت اولیہ کی تلوق ، میں بشرطیکہ عالم مادی کے وجود کو سے پہلی علت

تفسيراكميز انجلد ا

کا کارنامہ بخلیق تسلیم کریں.....، بیدواضح تضاد ہے، کیونکہ اگر پہلی بات درست تسلیم کی جائے تو اس کا مطلب بیدہوگا کہ وہ انسان کہ جسے انسان نے خلق کیا ہے انسان کی مخلوق نہ کہلائے اور اگر دوسری بات تسلیم کی جائے تو ''جبز' کے اس نظر بیک ہوتی ہے جسے دہ خود تسلیم کرتے ہیں۔

بہرحال خدا کے وجودکو تسلیم کرنے والوں کے عقیدہ کی وضاحت میں جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اس کی بار یکیوں کو سمجھنا اگر چہ سادہ لوح افر اداور عوام الناس کی قوت فکر سے بالاتر ہے لیکن اس کی اصل حقیقت اجمالی طور پر ہر شخص کے ذہن و فکر میں موجود ہے لینی سب میعقیدہ رکھتے ہیں کہ بیوسیتے کا سکات کہ جس میں بے شارطنتیں اور معلولات موجود ہیں ایک معبود و خالق کا شاہ کارتخلیق ہے، بیا ایک بات!

دوسرى بات بير بى كد سلمان فلاسف علت ومعلول كے عام قانون ونظام كوسليم وثابت كرنے كے باوجود بزاروں سال پہلے سے اب تك تمام ممكن الوجود علتوں كے ايك واجب الوجود علت سے مربوط ووابت ہونے كى بابت جوعظى ولاكل پيش كرتے چلے آر ب ييں (اوركى فلاسفر نے اس ميں اختلافات رائے ظاہر نہيں كيا كہ عالم طبيعت كى موجودات ايتى ممكن الوجود مادى علتوں كے ساتھ واجب الوجود علت سے وابت اور اس كا شاہكار تخليق ييں) ان سے ثابت ، وتا ہے كہ ان كا يد نظر يد عالم ستى كى موجودات كى مادى علتوں سے نا آگا تى كے سبب وجود ميں نہيں آيا اور نہ تى وہ بحض مادى اموركى مادى علتوں سے آگاہ نہ ہونے كى وجہ سے ايك ماركى علتوں سے نا آگا تى كے سبب وجود ميں نہيں آيا اور نہ تى وہ بحض مادى اموركى مادى علتوں سے مربع خالم ستى كى موجودات كى مادى علتوں سے نا آگا تى كے سبب وجود ميں نہيں آيا اور نہ تى وہ بحض مادى اموركى مادى علتوں سے مربع خالم ستى كى موجودات كى مادى علتوں سے نا آگا تى كے سبب وجود ميں نہيں آيا اور نہ تى وہ بحض مادى اموركى مادى علتوں سے مربع خالم ستى كى موجودات كى مادى علتوں سے نا آگا تى كے سبب وجود ميں نہيں آيا ور نہ تى وہ بحض مادى اموركى مادى علتوں سے معلم فرما ہے اس حقیقت کے قائل ہوئے كہ تمام مادى موجودات اپنى تمام مادى علتوں كے باوجود كہ جو اس عالم طبيعت پر

تیرى بات مد كر آن مجيد كم جس ميں توحيد اور خداكى يكن كى كا ثبات كيا كيا جاور متعدد آيات كريمه ميں خدا 2 'ايك' ہونے كا تذكرہ ہوا ہے اس ميں بھى موجودات عالم طبيعت ميں علت و معلول كے عام قانون و نظام كے جارى دنا فذ العمل ہونے كى تصديق كے ساتھ ساتھ ہر چيز كے وجود ميں آنے كو اس كى مخصوص علت كاعملى متيج قرار ديا كيا ہے اور اس سلسل ميں عظى فيصلوں كو بھى صحيح تسليم كيا كيا ہے چنا نچد اس كتاب اللى ميں كى مقامات پر مادى و طبيقى امور و مودات كى مادى و طبيتى علتوں سے مربوط و مستذفر ارد بے كرذكركيا كيا اور انسان كے اختيارى افعال (وہ كام جودہ اب كان مادى و انجام ديتا ہے) كى نسبت ،خودات كى طرف دى كى ہے ، پھر ان سب كى نسبت ۔ يسى استثناء كے بغير ۔ خداوند عالم كى طرف دى كى ہے ۔ مثلاً: دى كى ہے ۔ مثلاً:

**0''** أَيلَّهُ خَالِقَ كُلَّ شَيْءٍ. (خداہر چیز کاخالق ہے)

## 9+4

## تفسيرالميز انجلد ا

کا کارنامہ تخلیق تسلیم کریں .....، بیدواضح تضاد ہے، کیونکہ اگر پہلی بات درست تسلیم کی جائے تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ وہ انسان کہ جے انسان نے خلق کیا ہے انسان کی مخلوق نہ کہلائے اور اگر دوسری بات تسلیم کی جائے تو ''جبر'' کے اس نظر بیکی تفی ہوتی ہے جے وہ خود تسلیم کرتے ہیں۔

بہر حال خدا کے وجود کوشلیم کرنے والوں کے عقیدہ کی وضاحت میں جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے اس کی بار یکیوں کو سمجھنا اگر چر سا دہ لوح افرا داور عوام الناس کی قوت فکر سے بالاتر ہے لیکن اس کی اصل حقیقت اجمالی طور پر ہڑخص کے ذ<sup>ہ</sup>ن و فکر میں موجود ہے لیتی سب ریحقیدہ رکھتے ہیں کہ بیوسینچ کا سکات کہ جس میں بے شارطتیں اور معلولات موجود ہیں ایک معبود و خالق کا شاہ کارتخلیق ہے، بیا ایک بات!

دوسری بات ہے کہ مسلمان فلاسفہ علت و معلول کے عام قانون و نظام کو سلیم و ثابت کرنے کے باوجود ہزاروں سال پہلے سے اب تک تمام ممکن الوجود علتوں کے ایک واجب الوجود علت سے مربوط و وابت ہونے کی بابت جوعظی دلاکل پیش کرتے چلے آر ہے ہیں (اور کسی فلاسفر نے اس میں اختلافات رائے ظاہر نہیں کیا کہ عالم طبیعت کی موجودات اپنی ممکن الوجود مادی علتوں کے ساتھ واجب الوجود علت سے وابت اور اس کا شاہکا رتخلیق ہیں) ان سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کا یہ نظر یہ عالم ہت کی موجودات کی مادی علتوں سے نا آگاہی کے سب وجود میں نہیں آیا اور نہ ہی وہ مور کی اور کی علتوں سے معلق کا گاہ نہ ہونے کی وجہ سے ایک مافوق المادة اور ماور ائے طبیعت علت (خدا) کو سلیم کرنے کے باوجود کہ جو اس عالم طبیعت پر معلم فر ما ہے اس حقیقت کے قائل ہوئے کہ تمام مادی موجودات اپنی تمام مادی علتوں سے تا ہے تھا مادی علتوں سے معلم فر ما ہے اس حقیقت کے قائل ہوئے کہ تمام مادی موجودات اپنی تمام مادی علتوں کے باوجود کہ واس عالم طبیعت پر مادی معلولات کے ساتھ واجب الوجود علت کا شاہکارتخلیق اور اس کے مادی مور کی مادی علتوں سے اس کا میں موجود کی ہوئے کہ موجود کی موجود ہے تا ہے کہ مان کا مادی علتوں سے تا

تیسری بات به کقرآن مجید که جس میں توحید اور خدا کی یکنائی کا اثبات کیا گیا ہے اور متعدد آیات کر یمہ میں خدا کے ' ایک' ہونے کا تذکرہ ہوا ہے اس میں بھی موجود ات عالم طبیعت میں علت و معلول کے عام قانون ونظام کے جاری ونا فذ العمل ہونے کی تصدیق سے ساتھ ساتھ ہر چیز کے وجود میں آنے کو اس کی مخصوص علت کا عملی نتیجہ قرار دیا گیا ہے اور اس سلسلے میں عظلی فیصلوں کو بھی صحیح تسلیم کیا گیا ہے چٹا نچہ اس کتاب اللی میں کٹی مقامات پر مادی وطبیقی امور و موجود ات کی مادی و طبیعی علتوں سے مربوط و متذرقر ارد بے کرذکر کیا گیا اور انسان کے اختیاری افعال (وہ کام جووہ اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ انجام و یتا ہے ) کی نسبت خود اس کی طرف دی گئی ہے ، پھر ان سب کی نسبت ۔ یک استثناء کے بغیر۔ خداوند عالم کی طرف وری گئی ہے۔ مثلا: مورہ و نہ مر، آیت ۲۲:

° ` أَبْلَدُخَالِقُ كُلِّ شَيْءً-(خداہر چیز کاخالق نے)

سوره ءمومن، آیت ۲۲: O' ذٰلِكُمُ اللهُ مَبْكُمُ خَالِقُ كُلِّ شَى مُ أَلا إِلَهُ إِلَّهُ وَنَنَ ( بداللد تمهارا پروردگار، ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے، اس کے سواکوئی معبود میں ) سوره واعراف، آیت ۵۴: ٥" الالة الغَلْقُوالا مُرُ "...... (جو کچھ آسانوں اورزمین میں ہے دہ اس کا ہے) بنابرای جس پر بھی لفظ''شنی'' (چیز) کا اطلاق درست ہووہ خدا کی مخلوق اور اسی سے منسوب ہے البتدالیں نسبت سے کہ جوذات کردگار کے شایان شان ادراس کے تقدّ و کمال کی آئینہ دار ہو۔ بدين وه آيات جن مي تمام موجودات عالم كى خلقت وآ فرينش كى نسبت خدا كى طرف دى كم ب- اس عداده کچھ آیات ایس بھی ہیں جن میں دونوں نسبتوں کوذکر کیا گیا ہے یعنی افعال کی نسبت ان کے فاعل (انجام دینے والوں) اور خداوند عالم دونوں کی طرف یج کردی گئی ہے، چنانچہ ارشاد ہوا: سوره عصافات، آیت ۹۲: 0" اللهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُوْنَ ".....، (خدائے تمہیں اور جوتم عمل کرتے ہوات پیدا کیا) سورهءانفال، آيت ٢١: ٥ ' وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَعْتَ وَلَكِنَّ اللَّهُ رَالَى ' ...... (اورجب تون تیر ..... یا پھر ..... پھناتا توده تو فیس بھینکا بلکه اللد نے بھینکا) اس آیت میں خدادند عالم نے لوگوں کے اعمال دافعال کی نسبت خودان کی طرف دی اور پھران کی اپنی تخلیق اور ان کےاممال کی نسبت کی نفی کر کے این طرف اس کی نسبت دی۔ ذیل میں اس باب سے چندد میر آیات بھی ذکر کی جاتی ہیں جن میں دونوں نسبتوں کو عومی طور پر یکجا کر کے ذکر کیا گياب: سوره وفرقان،آیت ۲: ٥' وَخَلَقَ كُلَّ شَىٰ عَفَقَدًى مَاذَتَقْ بِيرًا ''...... (اوراس نے ہرچیز کو پیدا کیا پھراس کے لئے انداز ہے وحدود (اصول وضوابط)مقرر کردیے) سوره وقمر، آیت ۵۳: ٥ " إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَى من وَكُلُّ صَغِيْرٍ وَ كَبِيْرٍ مُسْتَطَى ".....

9+1

تفسيرالميز انجلد ا

قیود کے ساتھ وابستہ کردیا گیا ہے۔ خلاصۂ کلام میرکہ بیام ہر طرح کہ قتک وشبہ سے بالاتر ہے کہ قرآن مجید نے خدائے یکما کے وجود کا اثبات عالم

بستی کی تمام موجودات میں پائے جانے والے علت و معلول کے وسیع وجامع نظام کے اثبات کے والد سے اور پھر ان سب کی ایک ہی معبود و موجد اور خالق و آخر بدگار کی طرف نسبت کے ذریعے کیا ہے کہ جس میں کسی بھی پہلو ہے کوئی جمل و شبر ک تخبات باتی نہیں رہتی ، نہ کہ اس طرح سے جیسے ان حضر ات نے کمان کیا اور یعض چیز وں کی نسبت تو خدا کی طرف اور لیحض کی نسبت ان کی معلوم مادی علتوں و اسباب کی طرف دی۔ بہر حال ان حضر ات کے راہ حقیقت سے بحد ک جانے اور خدا کی بابت غلا نظر یہ واخت قدام کر نے کا اصل سبب و بنی کہ طرف دی۔ بہر حال ان حضر ات کے راہ حقیقت سے بحد ک جانے اور خدا کی بابت جو قر دن و حظی میں کلیسا ڈن کے کا اصل سبب و بنی کہ تر حکی تع حیل این میں میں موضوعات میں عامی نہ است دان و اور جو قر دن و حظی میں کلیسا ڈن کے وسط سے موام الناس میں پھیلات گئے یا دیگر او یان کے کم علم علماء و نا دان دانشوروں کے دہ من شدہ مطالب پر شمتل میں لبندا ان حضر ات نے جب اپنے حکی و برتن مد حاصوص خدا کی بابت ذکر کتے جو کہ تریف مسائل اور نی شدہ مطالب پر مشتل میں لبندا ان حضر ات نے جب اپنے حکی و برتن مد عاء یعنی تو حد کہ تریف مسائل اور نی شدہ مطالب پر مشتل میں لبندا ان حضر ات نے جب اپنے حکی و برتن مد عاء یعنی تو حد کہ تریف شدہ مسائل اور نی دو یک ایمالا ثار ہی جوانہوں نے دبنی مسائل و موضوعات بالخصوص خدا کی بابت ذکر کے جو کہ تو ی محک گئے اور را ہی ک من شدہ مطالب پر شمتل میں لبندا ان حضر ات نے جب اپنے حکی و برتن مدعاء یعنی تو میں کہ کی حملی کے اور را ہے د من خد دیک ایمالا ثابت ہو چکی تھی کو اندان حضر ات نے دول کی تا چا ہے ہوں کر تھی تری موضو میں کہ تھی ہوں ہو ہوں کی مطال ہوں ہوں کہ دیا ہوں کر تا جات ہو ہو ہو ہو موجود و معلوں کہ جس کے وجود میں تو در یک ایمال پڑت ہوں نے باطل نظریات اور غلو دلائل کو شال بحث کر کے ہر موجود و معلول کہ جس کے وجود میں آنے کی حوالہ سے مکمل استقلال رکھتا ہے، ہمر حال اس سلسلے می ہم آ ہیت ۲۲ (سورہ بقر ہ) موجود کی کی کی تا ہے کہ ہو تی ہو ہیں آ نے ک

بعض محدثین اور ظاہر پرست مسلمان متکمین ودانشوروں اور غیر سلم علاء نے انسان کے اختیاری افعال کی خدا کی طرف نسبت جواس کے مقام ربو بیت کے مثایان شان ہے کے حقیق معنی کو صح طور پر نہ بچھنے کی وجہ سے مینظر بیقائم کر لیا کہ انسان الني افعال میں ہرلحاظ سے خود مختار ہے اور خدا كا ان سے ہر گز كوئى تعلق ور بطنيس بالخصوص وہ چيزيں كرجن ميں خدا كى معصيت كا پہلوموجود ہے مثلاً شراب اور لہوو قمار بازى (جوئے) كے آلات وغيرہ جبكہ خداوند عالم نے خود ہى ارشاد فرما يا ہے كر ' إِنَّهُ الْحَمَدُ وَ الْمَبْسِيُرُ وَ الْآ نُصَابُ '' (شراب، جوا، بت اور قرعہ كے تير سي سب نجس شيطانى كام بي ان سے دور رہو) \_ سورہ مائدہ ، آيت ۹۰ \_ اس آيت ميں خداوند عالم نے مذكورہ كاموں كو شيطان ككام كہا ہے تو اللہ كام بي اللہ ك

اس سلسلہ میں ہم اپنے سابقہ بیانات میں اس باطل نظریدو بے بنیاد عقیدہ کی نفی عقل ادرآیات وردایات کے حوالہ سے کر چکے ہیں، بنابرایں جس طرح سے انسان کے اختیاری افعال ایک لحاظ سے خدا کی طرف نسبت رکھتے ہیں (الیی نسبت جوذات احدیت کے شایان شان ہے ) اسی طرح ان افعال سے حاصل ہونے والے قتائج اور دہ چیزیں جوانسان بنا تا ہے (اس کی مصنوعات) ادران کے ذریعے اپنی ضروریات زندگی کو پورا کرتا ہے دہ بھی خدا کی طرف خاص نسبت رکھتی ہیں۔ اس کے علادہ مذکورہ بالا آیت (مائدہ ۹) میں ' انصاب' کے لفظ سے مرادو ہی بت اور تصاویر ہیں جنہیں مشرکین

ہبرحال ان تمام مطالب سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ مصنوعات کی نسبت سسان کے اصل وجود وذات کی تخلیق کے حوالہ سے عالم طبیعت کی موجودات ومخلوقات کی مانند کا رخانۂ خلقت کی طرف ہے اور اس حوالہ سے ان میں کوئی فرق نہیں پایا جاتاتا تا ہم اس نسبت میں یہ بات ہر گرنہیں بھولنی چاہیے کہ ان سب کوخدا کی طرف منسوب کرنے میں صرف ان کے وجود دہستی کو طحوظ رکھا جائے۔

ہواؤں کا ادھرا دھرجانا

0"وَتَصْرِيْفِالرِّيْحِ"

<sup>دو</sup> تصریف الریان" سے مراد مختلف طبیعی عوائل کے ذریعے ہواؤں کا ایک جانب سے دوسری جانب جانا ہے، عام طور پر ہواؤں کے چلنے کا سبب سیر ہوتا ہے کہ سورج کی شعا تمیں ہوا پر پڑتی ہیں جس سے اس میں حرارت پیدا ہو جاتی ہے جو اسے لطیف ادر ہلکا وخفیف بنا دیتی ہے کیونکہ حرارت ہی جلکے پن اور لطافت کا سب سے بڑا عامل وسبب ہے، لہٰذا وہ اپنے او پر کی اور آس پاس کی تقلی شھنڈی ہواؤں کا یو جھنہیں اٹھا سکتی جس کے نتیجہ میں وہ بکھر جاتی ہے اور اس کی جگہ بھاری شھنڈی ہوائی آجاتی ہیں جو اسے خالف ست میں دھلیل دیتی ہیں اور وہ لطیف وخفیف ہوا ایک جگہ سے دوسری جگہ ہے ایک جانب ے دوسری جانب ..... بنتقل ہوجاتی ہے۔اسے ہی '' تصریف الریاح'' ہواؤں کا چلنا اور ادھر ادھر جانا کہتے ہیں ای سے گونا گوں فو اند حاصل ہوتے ہیں مثلاً نباتات کی تخم ریزی وزر خیزی، کھاس پھوس اور درختوں کا پھلنا پھولنا، فضائی آلودگی کا دور ہوتا، گندے بخارات اور دھو سمیں دغیرہ کا دور ہوتا، بارش برسانے والے با دلوں کو ادھر ادھر لے جانا دغیرہ، بنابرایں ہواؤں کا چلنا...... ایک جانب سے دوسری جانب جانا ..... نباتات کی حیوانات اور انسانوں کی زند کیوں کی بھانا پھولنا، فضائی آلودگی کا دور ایک بہت بڑا عامل اور بنیا دی سبب ہے ای سے ان موجودات کی حیات والب تھ ہے ہوں کی بقاء کے طبیعی عوامل میں سے

ہوا کا منظم ومرتب طریقہ سے چلنا بذات خود اللہ تعالیٰ کے وجود کا ثبوت ہے اور جب اسے دیگر موجودات عالم کے ساتھ مجموعی طور پر دیکھیں تویہ پوراعالم خدائے یکنا کے وجود کا ثبوت پیش کرتا ہے اور چونکہ ہواؤں کا چلنا انسان کے وجود اور بقاء کی بابت حیاتی عال کی حیثیت رکھتا ہے لہٰذا اس سے ثابت ہوتا ہے کہ انسان اور غیر انسان سب کا خالق وآ فریدگا راور معبود برحن ایک ہی ہے۔

° و بلوک فیٹھاؤ قلّ کی فیٹھا آ قُو ا تھا فی اُکُ اُبعَدہ اُ یَّا اُم سَوَ آ ﷺ لِللَّسَ اللِیْنَ۔'' .....، (اور اس نے اس ( زیمن ) میں برکت دی اور اس میں اس کی غذاؤں کو چاردنوں میں مقدر کردیا (اندازہ مقرر کر دیا) کہ جوسب طلب کرنے والوں کے لیے برابر ہے )

عقل ونہم کے حامل لوگ ! 0 ''لَالِتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ '' (عقل دالوں کے لیے نشانیاں ہیں) "عَقل''عَقَلَ يَعقِل كامصدر ب(عَقَلَ: اس ن تجرم ليا، (يعقل) ووسجيتا ب) اس كامعنى كس جيز كا ادراک اوراسے اچھی طرح سمجھناہے، اس سے لفظ "عقل بناہے یعنی وہ حقیقت کہ جس کے ذریعے انسان اچھائی وبرائی حق و باطل اوریج وجھوٹ کے درمیان تمیز کرتا ہے اور دہی نفس اور روح انسانی ہے جو نہم وادراک رکھتی ہے نہ رید کہ وہ انسان کی دیگر قوتوں اورنفس کی فروع و''اجزء'' مثلاً قوت حافظہ وقوت باصرہ وغیرہ کی طرح ایک بدنی وجسمانی قوت ہے۔

محبت کے درجات ومراتب O'' یُجِبُونَهُمُ كَحُبِّ الله لو الَّن بْنَ اَمَنُوَ الَّسَ حُبَّ الله عُنَّ الله عنه الله عنه الله عنه الله ع (ودان سے حبت کرتے ہیں جس طرح اللہ سے حبت کی جاتی ہے اور جولوگ ایمان لائے دہ اللہ سے بہت زیادہ محبت کرتے ہیں ) اس جملہ میں لفظ ' یُجِبُونَهُمْ ' ذکر کیا گیا ہے اور ضمیر' تھم ' بجع مذکر ذوی العقول کے لئے آتی ہے لہٰ دااس سے تابت ہوتا ہے کہ یہاں ' تھم ' ' کہ جس کا اشارہ' انداذ' کی طرف ہے، سے مراد صرف بت نہیں بلکہ فر شیخ اور انسان بھی

اس میں شامل ہیں جنہیں خدا کے مقابلے میں معبود بنالیا گیا بلکہ اس نے بالاتر میدیمی کہا جا سکتا ہے کہ اس میں وہ سب افراد شامل ہیں جن کی اطاعت و پیروی خدا کے اذن واجازت کے بغیر کی جاتی ہے جیسا کہ اس کے بعد دالی آیت (۱۷۲) سے اس کا ثبوت ملتا ہے جس میں ارشاد فرمایا:

<sup>دو</sup> اِذْنَبَرَّاالَّنِ بِنَا تَبْعُوْا مِنَالَّنِ بِنَا تَبْعُوْا مِنَالَّنِ بِنَا تَبْعُوْا مِنَالَّ فِ بِنَا تَبْعُوْا مِنَالَ (جب وہ لوگ برائت کریں گے جن کی پیروی کی گئی ان لوگوں سے جنہوں نے پیروی کی ) سورة بقره آيات ١٦٢٣ ٢١٧

تفسيراكميز انجلد ا

محبت خدا

زیر بحث آیت مبارکه میں محبت خدا کا تذکرہ ہوا ہے اور آیت کے الفاظ سے اس امرکا ثبوت ملا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے حقیقی معنی میں محبت ہونا ممکن ہے کیونکہ ارشاد ہوا<sup>ود</sup> وَالَّنِ نَیْنَ اَمَنُوَ اَ اَشَلُّ حُبَّالِیْلُو '' (جومومن ہیں وہ خدا سے بہت زیادہ محبت رکھتے ہیں) لہذا جو حضرات سے کہتے ہیں کہ محبت چونکہ ایک نفسیانی کیفیت وشہوانی وصف وحالت کا نام ہے اس لئے وہ صرف جسم وجسمانیات سے مخصوص ہے اور خداوند چونکہ جسم وجسمانیات سے بالاتر ومنزہ ہے اس لئے اس سے دست ہونے کا سوال ہی پیدائیس ہوتا اور جہاں بھی خدا سے محبت کا تذکرہ ہوا ہے اس سے مراداس کی اطاعت دفر ما نبر داری ہے یعن اس نے جس کام کا تکم دیا اسے انجام دینا اور جس کا مسیس سے مانیات سے مراداس کی اطاعت دفر ما نبر داری ہے یعن ہونے کا سوال ہی پیدائیس ہوتا اور جہاں بھی خدا سے محبت کا تذکرہ ہوا ہے اس سے مراداس کی اطاعت دفر ما نبر داری ہے یعن مور نے جس کام کا تکم دیا اسے انجام دینا اور جس کا م سے اس نے روکا اس سے مراداس کی اطاعت دفر ما نبر داری ہے لیعن

" قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُوْنَ يُحْبِبُكُمُ اللهُ "........ ( كہد يجئ كدا كرتم خدا سے محبت كرتے ہوتو ميرى پيروى كروخداتم سے محبت كر ے كا) ۔

ان کا یہ نظر یہ درست نہیں بلکہ زیر بحث آیت ہی ان کے مدعا کی نفی کرتی ہے کیونکہ اس میں '' اَشَنَّ حُبَّاللَّهِ'' کے الفاظ سے ثابت ہوتا ہے کہ محبت خدا کے کئی درج ہیں اور مونین کی خدا سے '' مشرکین کی خدا سے محبت سے کہیں زیادہ ہے، اگر '' محبت' سے مراد'' اطاعت و پیروی'' ہو جو کہ محبت کا مجازی معنی ہے۔ تو آیت کا معنی یہ ہوگا کہ '' مونین'' مشرکین سے زیادہ خدا کی اطاعت کرتے ہیں'' گو یا مشرکین کے لیے بھی ایک طرح کی اطاعت ثابت ہوجائے گ چو کہ ہرگز درست نہیں کیونکہ وہ تو خدا کی اطاعت کرتے ہیں'' گو یا مشرکین کے المح بھی ایک طرح کی اطاعت ثابت ہوجائے گ ہو کہ ہرگز درست نہیں کیونکہ وہ تو خدا کی اطاعت کرتے ہیں'' گو یا مشرکین کے لیے بھی ایک طرح کی اطاعت ثابت ہوجائے گ جو کہ ہرگز درست نہیں کیونکہ وہ تو خدا کی اطاعت کرتے ہیں' سے میں اور ان کی اطاعت خدا کے زد یک اطاعت ہو کہ ہو تک ہو

تفسيراكميز انجلد ا

آیت میں بھی ملتا ہے ملاحظہ ہو: سورہ وتوبہ، آیت ۲۴

٥ ' قُلْ إِنْ كَانَ إِبَّا وُ كُمْ وَ ٱبْنَا وَ كُمْ وَ إِخْوَانُكُمْ وَ أَزْ وَاجُكُمُ وَ عَشِيْرَتُكُمْ وَ آمُوَالَ اقْتَرَفْتُمُوْهَا وَتِجَابَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَّ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللهِ وَ مَسْوَلِهِ وَجِهَا دِفْ سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوْا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِاَمْرِ عِ أَوَاللهُ لا يَهْ بِى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ''.....

( کہہ دیجئے کہ اگر تمہمارے باپ دادا تمہارے بیٹے واولا د، تمہارے جمائی، تمہاری از داج، تمہارا قبیلہ وکنبہ، تمہارے امول جوتم نے کماتے ہیں، تمہاری تجارت کہ جس میں گھانے کاتم اندیشد کھتے ہوا در تمہارے گھر کہ جنہیں تم بہت چاہتے ہو تمہیں خدا، رسول خدا ادر خدا کی راہ میں جہاد کرنے سے زیا دہ محبوب ہیں تو تم منتظر رہو یہاں تک کہ خدا کا آجائے، اللہ فاس لوگوں کوہدایت نہیں کرتا)

دوسرى بات يد ب كداس آيت مباركد ش خداوند عالم نے پہل مشركين كى خدمت كى اور دوال لي كدائہوں نے خدا كے علاوہ ويكر معبود بنا ليح اور ان سے اى طرح محبت كرتے ہيں جس طرح خدا سے محبت كرتے ہيں اور اس كے بعد مونين كى تعريف كى كدوہ مشركين سے زيادہ خدا سے محبت كرتے ہيں، اس تقابلى تذكرہ سے ثابت ہوتا ہے كہ مشركين كو اس ليح مور دخد مت قرار ديا گيا كہ انہول نے محبت خدا كو دو حصوں ميں تقسيم كرديا اور دونوں كو مساوى و برابر حيثيت دى خدا تے يك كو محق اور اپنے باطل خدا دوں كو محق محبت خدا كو دو حصوں ميں تقسيم كرديا اور دونوں كو مساوى و برابر حيثيت دى خدا تے مدائر كي اور اپنے باطل خدا دوں كو محق ، تو اس سے بطا ہر يد معلوم ہوتا ہے كہ اگر مشركين اپنے باطل خدا دول سے كم اور خدائے يك اور اپنے باطل خدا دوں كو محق ، تو اس سے بطا ہر يد معلوم ہوتا ہے كہ اگر مشركين اپنے باطل خدا دول سے كم اور خدائے يك سے ديا دہ محبت كرتے تو شايد خدا ان كى خدمت نہ كرتا كيكن ايسا ہر گر نہيں اور اس احتمال كى نفى آيات كے ديل محبت خداکی بحث میں بدبات ثابت ہوگئی کہ تحریف اور فدمت کی وجہ محبت کا اثر ونتیجہ یعنی اطاعت و پیروی ہے لہذا ضمنا بیٹا بت ہوا کہ اگر غیر خدا سے محبت کا نتیجہ خدا کی اطاعت ہو کیونکہ اس (غیر خدا) کا کام ہی لوگوں کوخدا کی اطاعت اور اس کے فرامین ...... اور او او اہی .... برعمل کرنے کی دعوت دینا ہے تو اس صورت میں وہ محبت قابل فد مت نہیں بلکہ قابل مد 7 وتحرلیف ہوگی جیسا کہ سورہ تو بہ کی آیت ۲۲ میں ارشا دہوا: <sup>دو</sup> اَ حَبَّ اللَّہِ ثُمَّ مِقْنَ اللَّہِ وَ سَسُولِ اُنْ اللَّہ وَ سَسُولُول کو خدا کی اطاعت اور اللہ کے در لیف ہوگی جیسا کہ سورہ تو بہ کی آیت ۲۲ میں ارشا دہوا: <sup>دو</sup> اَ حَبَّ اللَّہِ ثُمَ مِقْنَ اللَّہِ وَ سَسُولُول <sup>م</sup>ن اللَّہ اور اللَّہ کے در لیف ہوگی جیسا کہ سورہ تو بہ کی آیت ۲۲ میں ارشا دہوا: <sup>دو</sup> اَ حَبَّ اللَّہِ مُولی اللَّہِ وَ سَسُولُول <sup>م</sup>ن ( تعہیں</sup> اللَّہ اور اللَّہ کے دسول کی نسبت ان سے زیادہ محبت ہے ) تو اس میں خدانے اپنی اور اپنے پیغیر گرامی قدر کی محبت گوا کی ساتھ و کر قرما یا ہم کہ ویو کہ اللہ محبت ان سے زیادہ محبت ہے ) تو اس میں خدانے اپنی اور اپنے پیغیر گرامی قدر کی محبت گوا کی ساتھ و کر قرما یا ہم کہ ویو کہ اسم کی محبت ہوں کہ ہو ہو ہو کہ ہے ہو کہ ہوں کہ ای میں خدانے اپنی اور اپنے پیغیر گرامی قدر کی محبت کو ایک ساتھ و کر قرما یا ہو کی اطاعت و پیرو کی اطاعت و پر وہ کی محبت ہو کہ محبت در حقیقت خدا ہے محبت ہے اور وہ یوں کہ آ محضرت ہے می کا دوسر ایا ہے تو کی محبت کی اطاعت و تو کی اطاعت و پیرو کی جان ہوا: سورہ و نے ای تی ۲۲۲:

> ' وَمَا ٱَمُ سَلْنَامِنْ مَّسُولِ إِلَّا نَّعَ بِإِذْنِ اللهِ .....، (ہم نے کسی پی برکوبیں بھیجا مگر صرف اس لیے کہ اس کی اطاعت کی جائے خدا کے تکم کے ساتھ )

تفسيراكميز انجلد ا

اورارشاد فرمایا: '' قُلْ اِنْ كُنْتُمْ نُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَانَتَبِعُوْنِيْ يُحْدِبُكُمُ اللَّهُ '' ( کہد دیجئے کہ اگرتم اللّہ سے محبت کرتے ہوتو میری پیروی کر دخداتم سے محبت کر ےگا) یہی بات ان سب کی بابت صادق آتی ہے جن کی پیروی کرنے سے خدا کی اطاعت ہوتی ہے اور جن کا کام بتی لوگوں کوخدا کی اطاعت دفر ما نبر داری کی دعوت دینا ہے جیسے کوئی عالم اپن ذریعے خدا کی اطاعت کی دعوت دیتا ہے یا کوئی آیت اپنے معنی دم خبوم کے ذریعے یا قرآن بی مجدا پی خلاف کا ما اللہ ع کے ذریعے خدا کی اطاعت کی دعوت دیتا ہے یا کوئی آیت اپنے معنی دم خبوم کے ذریعے یا قرآن مجدا پنی تلاوت دقر است کرنے کے ذریعے خدا کی اطاعت کی دعوت دیتا ہے یا کوئی آیت اپنے معنی در خلی موتی خدا ہے مجب کرنا ہے اور ان کی پیروی کر خ کی اطاعت سے عبارت ہے کہ جس سے تقرب الٰہی حاصل ہوتا ہے۔ مذکورہ تمام مطالب و بیانات سے دو نیتیج حاصل ہوتے ہیں:

() جو محض غیر خدا سے اس بنیاد پر محبت کر ہے کہ وہ اس کے مسائل و مشکلات کو حک کرنے کی قدرت رکھتا ہے یاان چیز وں میں اس کی اطاعت دیپرو کی کر یے جن کا خدادند عالم نے اسے حکم نہیں دیا تو کو یا اس نے خدا کے ساتھ شرک کیا اور خدا کے مقابلے میں دوسر ے خدا بنا لئے لہذا خدا ، بہت جلد اس کے اعمال کا انجام اس پر ظاہر کر دے گا کہ پھر وہ کف افسوس ملتا رہ جائے گا، کیکن مونین وہ بیں جو خدا کے سواکسی سے محبت نہیں کرتے ، وہ اس کے سواکسی کوتوانا وقد رشمند وطاقتور سمجھتے ہیں کہ جوان کے مسائل حل کر سکے اور نہ اس کے احکام و فرامین کے علاوہ کسی چیز یا ختص کی پیروی و ا تباع کرتے ہیں، کہ یہی ہے خلوص اور کہی میں کہ ایسی افراد خدائے کہتا کے خالص بند ہے ہیں۔

(۲) جن سے محبت در حقیقت خدا سے محبت اور جن کا اتباع بعینہ خدا کا اتباع و پیروی ہے مثلاً پیغیر اکرم '' ،اہل بیت اطہار،علاءالہی، کتاب خدا، سنت نبو گااور ہروہ چیز جوخدا کی یا دتازہ کردیتوان سب سے محبت دراصل خدا سے خالص محبت ہے اور ہر گز شرک نہیں کہ جس کی مذمت کی جائے ، بنابرایں ان سب کا تقرب خدا کا تقرب اوران کی تعظیم تقوائے الہی سے عبارت ہے جیسا کہ خدانے ارشاد فرمایا:

سوره وجح ، آیت ۲۳:

" وَمَنْ يَتَحَظِّمُ شَعَا بِرَاللهِ فَانَّهَامِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ..." (جَوْض شعائر الله الله كنشانيوں .... كانظيم كرتواس كاريمل دل كانقوى ب)

''شعائراللد''ان علامات دنشانیوں کو کہتے ہیں جو خداکے وجود کا ثبوت اور اس کی پہچان کا ذریعہ ہوں اور اس آیت میں''شعائر'' کو کسی خاص چیز کے ساتھ مقید نمیں کیا گیا جیسا کہ ایک اور آیت میں صفاومروہ کو شعائر اللہ کہا گیا ہے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ہروہ چیز جو خداکے وجود کی نشانی وعلامت ہے اور اس کی یا دولانے والی ہے اس کی تعظیم واحتر ام ہی دلوں کے تقویٰ کاعملی ثبوت ہے اس لئے قر آن جمید کی وہ تمام آیات جو تقوائے الہی اختیار کرنے کا تھم یا ترغیب دلاتی ہیں ان سب میں ان آیات وعلامات کی تعظیم شامل ہے۔

البته ہرصاحب عقل وشعور اس بات سے آگاہ ہے کہ ان شعائر وعلامات اور آیات ونشانیوں کوخدا کے مقابلہ

میں منتقل حیثیت کا حال سمجھنا اور بیعقیدہ ونظر بیدر کھنا کہ وہ اپنے یا کسی اور کی بابت نفع ونقصان یا موت وحیات وغیر ہ کامستقل اختیار رکھتی ہیں درحقیقت انہیں شعائر وعلامات ہونے کی حیثیت سے نکال کرالو ہیت کے دائرے میں لانے نے برابر ہے جو کہ خدا کے ساتھ شرک ہے، خدا ہمیں اس شرک سے محفوظ رکھے۔

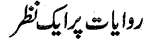
طاقت کامحور ومرکز خدا کی ذات ہے

°° وَلَوْيَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوًا إِذْيَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَةَ بِلْهِ جَبِيْعًا وَ أَنَّ اللَّهُ شَبِيُهُ

الْعَنَى ابِ" (اورجب ظلم کرنے والے لوگ عذاب کا مشاہدہ کریں گے تو انہیں معلوم ہوجائے گا کہ تمام طاقت وقدرت خدا کے پاس ہے اور خدا سخت عذاب کرنے والا ہے )

اور جملہ 'آن النَّقُوٰ قَالِيْ جَعِبْعُاً' غذاب كابيان جاور حف 'لَوْ ''مَنااور آرزو كے لئے ج ۔ بنابراس آيت كامتى ي اور جملہ 'آن النَّقُوٰ قَالِيْ جَعِبْعُا' غذاب كابيان جاور حف 'لَوْ ''مَنااور آرزو كے لئے ج ۔ بنابراس آيت كامتى ي ج كه ''كاش وه لوگ دنيا بى ميں جب خدا كے عذاب كود يكھتے تو اس بات سے آگاه ہوجاتے كه ہر طرح كى قوت وقدرت خدا كے پاس جاور انہوں نے اپنی بل جب خدا كے عذاب كود يكھتے تو اس بات سے آگاه ہوجاتے كه ہر طرح كى قوت وقدرت خدا مع جوك أثين اس غلط كام كى مزاكا مزا يكھار باب ' لبذا آيت ميں ' عذاب ' سے مراددو يزين بيں : ايك ميك مدرت خدا غلطى سے اچى طرح آگاه ہو جاس كے كه انہوں نے خدا كے علاوه جنهيں معبود تديم كر کافيں مرجم مد قدرت وطاقت معطى سے اچى طرح آگاه ہو جاس كر كه انہوں نے خدا كے علاوه جنهيں معبود تديم كر كافيں مرجم مدورت وطاقت موتى ہے كہ جن ميں يوں ارشاد ہوا: (1) ' اِذْ تَبَوَّا الَّنِ بَنَ الَّذَ بَعَنَ الَّنَ مَنَ الَّبَعُوْ اوَ مَنَ الْكَ الَهُ مَدرت وطاقت موتى ہے كہ جن ميں يوں ارشاد ہوا: (1) ' اِذْ تَبَوَّا الَّنِ بَنَ الَّبَ عَوْدَا مَالَ کَوں کَ مُحدود کَا مَدور الاَ سُبَانُ مَدَور الْحال مَدور كَا مَدَا كَوا الَّنَ مَدَنَ الَّبُ عُوْ اوَ مَنَ الَّنَ بَنَ الَهُ مَالَ مَدور الْحَدي مَدور موق ہے كہ جن ميں يوں ارشاد ہوا: (1) ' اِذْ تَبَوَّا الَّنَ مَدَنَ الَّبَ عُوْ الْمَال الْكَامَ الْتَ مَدَن مَدور وَ مَالَ مَدور مَدول مَدور مَدور مَدور مَدور مَدور مَدور مول مَدور مول مَدور مَدور مَدر من محبود محبور من محبود مين مَدور مول محدود مولات محدول مواقت ميں موقول ہوں اللَّ مُنْ مَدور مَدول مَدور مَدور مَدول مَدور مَدور محبوب من محبود محبور محبوب محدود محبور من محبود محبور مولان محبول محبوب محدود محدود ميز ميں محبود محبور محبور محبور محدود محبور محبوب محدول مواقت محبوب محدول محبود محبور محبوب محدود محبوب محبود محبوب محبوب محبول محبور محبوب محبود محبوب مح ائمال لینی غیرخدا ہے محبت اوران کی بیروی کا انچام دکھا ہے گا کہ جس پر وہ کف افسوس ملتے رہ جائیں گے اور وہ ظالم اپنے ائمال کے نتیجہ میں ہمیشہ جہنم کی آگ میں جلتے رہیں گے جس سے بھی با ہر نہ آ سکیس گے۔

جهنم: ظالموں كاابدى شھانە! 0 ومَاهُمُ بِخْرِجِيْنَ مِنَالنَّايِ (ادروہ جنہم سے بھی باہر نہ آئیں گے) مدجملهان حضرات کے نظرید وعقیدہ کی صرت من کرتا ہے جو کہتے ہیں کہ آخرت کا عذاب بمیشد باقی ندر ہے گا بلکہ ختم ہوجائے گا، اس جملہ میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ شرکین اورغیرخدا سے محبت اور ان کی اطاعت کرنے والے بھی آتش جہنم سے ہیں نکل سکیں گے۔



جنگ جمل کے دن، درس تو حید

کتاب خصال، توحیداور معانی الاخبار میں شریح بن ہانی سے منقول ہے:

(ان اعرابياً قام يوم الجمل الى امير المومنين عليه السلام فقال يا امير المومنين!اتقول ان الله واحد؟قال، فحمل الناس عليه فقالوا: يا اعرابي اما ترئ ما فيه امير المومنين من تقسيم القلب ؟ فقال امير المومنين : دعولا فان الذي يريده الاعرابي هو الذي نريده من القوم ، ثمر قال: يا اعرابي!ان القول في ان الله واحد على اربعة اقسام: فوجهان منها لا يجوز ان على الله تعالى، ووجهان يثبتان فيه، فاما الذان لا يجوز ان عليه فقول القائل واحد يقصد به باب الاعداد فهذا لا يجوز لان ما لا ثاني له لا يدخل في باب الاعداد، اما ترئ انه كفر من قال انه ثالث ثلاثة ؟ و قول القائل هو واحد من الناس يريد به النوع من الجنس فهذا ما لا يجوز لانه تعائل هو تعالى عن ذلك ، واما الوجهان الذان يثبتان فقول القائل هو واحد ليس له في الاشياء شبه كذلك ربنا، وقول القائل انه عز و جل احدى المعنى يعنى به : انه لا ينقسم في وجودو لا عقل الاوهم كذلك ربنا)

ید دو صورتیں جو حضرت امیرالمؤمنین نے خدا کی وحدانیت کی بابت سیحج ودرست قرار دی ہیں بعینہ یہی مطالب آیت '' وَ اِللَّهُمُ اِللَّوَّاحِدٌ'' کی تفسیر میں بیان کئے جاچکے ہیں )

اس کے علاوہ حضرت امیر المؤمنین علیٰ ، امام رضاً اور دیگر آئمہ اطہاڑ کے بیانات وارشادات میں یہ جملہ بار ہا دیکھنے کو ملتا ہے: ''ان ہ واحل لا بالعلد'' (وہ ایک۔ یکتا۔ ہے لیکن گنتی کے باب سے نہیں ) اور یہ وہی مطلب ہے جو ذات احدیت کی بابت ذکر ہوچکا ہے کہ وہ یکتا ہے، اس کی ذات مطلق ہے اس لیے اسے گنتی میں سی صورت سے شامل نہیں کیا حاسکتا۔

حفرت امام زین العابدین علیه السلام فے صحیفہ کاملہ کی ایک دعامیں سیالفاظ استعمال کئے: ''لک وحد انیت العدد '' اس کامعنی سی سے کہ اعداد دشار کا نقطہ وحدت تیرے اختیار و ملکیت میں ہے نہ سی کہ تو عددی ایک ہے کیونکہ عقل دلاکل اور آیات وروایات سے ثابت ہے کہ خدا کا وجود مقدس ہر طرح کی قیدوشرط سے ماوراء دمنزہ ہے یعنی وہ وجود ہی وجود ہے، وجود محض ہے، اس کی ذات وحقیقت میں کسی بھی حوالہ سے تعدد و تکرر قابل تصور نہیں، (ممکن ہے ''لک وحد انیت العداد'' كامعنى يد بوكه (ايك' بون كى حقيقت تيرب لئے خاص ہےاوريا يد كه ' يكمانی'' تجھ سے مخصوص وختص ہے كيونكه حرف لام كاايك معنى اختصاص ہے، مترجم)

ظالم پیشوااوران کے پیروکار کتاب ''کافی'' ''اخصاص' اور تغییر العیاشی میں حضرت امام محمد باقر علیه السلام سے آیت و من العاس من یتخذ من دون الله انداداً ، کی تغییر میں منقول ہے آپ نے جابر سے ارشاد فرمایا: اے جابر! خدا کی تسم! ان سے مراد ظالم پیشوا اور ان کے پیروکار ہیں تفییر العیاشی میں فرکورہ روایت کے الفاظ یوں ہیں: (والله یا جابر! خدا کی تسم! ان اشیاعہم) قسم بخدا اے جابر! ان سے مراد پیشوا یان ظلم اور ان کے پیروکار ہیں۔ اس روایت کا معنی و مقصود سرائقہ بیا تات سے بخونی واضح ہو چکا ہے اور امام کا یوفر مان کدان سے مراد ظالم پیشوا یا

پیشوایان ظلم میں توبیز پر بحث آیت کے الفاظ 'وَ لَوْبَدَری الَّنِ بَنَ ظَلَمُوَّا، الْمح'' کی طرف اسّارہ ہے کیونکہ اس آیت میں ان پیروکاروں کوجنہوں نے خدا کے شریک بنائے ظالم کہا گیا ہے لہٰذاان کے پیشوا کہ جن کی انہوں نے پیروی کی ظالم پیشوایا ظالموں کے پیشوا ہیں،

بخيل شخص كابراانجام كتاب "كافى" مين "كَذَلِكَ يُوِيْهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ" كَنْفَير مين منقول ب كدامام جغر صادق عليه السلام في ارشاد فرمايا:

(هو الذى يدع ماله لا ينفعه فى طاعة الله بخلاً تشمر يموت فيدعه لمن يعمل فى طاعة الله او معصية الله فان عمل به فى طاعة الله رآلافى ميزان غيرلا حسر لاو قد كان المال له،وان كان عمل به فى معصية الله قوالافى ذالك المال حتى عمل به فى معصية الله) اس سمرادو فرض بجواينا مال جم كرتار بادرخداكى راه من خرج كرف سي بخل كر ب يحروه مرجات ادر

اپنا مال ودولت ایسے لوگوں کے لیے چھوڑ کرجائے کہ یا تووہ اسے خدا کی اطاعت میں خریج کریں یا اس کی معصیت میں ، اگر وہ اسے خدا کی اطاعت میں خریج کریں تو قیامت کے دن وہ اس مال کو دومروں (ان خریج کرنے دالوں) کے میزان و تراز ویے انگال میں دیکھے گا تو حسرت زدہ ہوگا کیونکہ بہتو اس کا مال تھا، اور اگر وہ اسے خدا کی معصیت میں خریج کریں تو گو یا اس نے بی خریج کرنے والے معصیت کاروں کو تقویت بخشی تب بھی وہ اس پر حسرت وافسوں کرے گا۔ اس نے بی خریج کرنے والے معصیت کاروں کو تقویت بخشی تب بھی وہ اس پر حسرت وافسوں کرے گا۔ اس نے بی خریج کرنے والے معصیت کاروں کو تقویت بخشی تب بھی وہ اس پر حسرت وافسوں کرے گا۔ زکر کی ہے، بہر حال نی روایت میں انداد' کے معنی کی وسعت کو بیان کرتی ہے کہ جس کی بابت مربوطہ مطالب ذکر کئے جائیے

-01

1

فلسفيانه بحث

<sup>دو</sup> محبت' ایک ایسی حقیقت ہے جس کا احساس ہم این باطن و وجدان میں کرتے ہیں جیسا کہ غذا، عورت ، مال ودولت ، جاہ ووقار اورعلم سے محبت ، بیہ پانچ چیزیں ایسی ہیں جن کی محبت ہمارے اندر ہمہ وفت موجود ہے اور بیہ بات ہرطرح کے فٹک وشبہ سے بالاتر ہے کہ ان تمام موارد میں محبت ایک ہی حقیقت رکھتی ہے ، بیرسب ایک ہی حقیقت کی حال محبت کے مصادیق ہیں ، ایسانہیں کہ ان میں سے ہرایک کے ساتھ محبت مستقل معنی رکھتی ہو بلکہ سب میں ایک ہی حقیقت و معنی رکھتی ہے اس لیے کہا جا سکتا ہے کہ ان کا اشتر اک معنوی ہے نہ کہ مشرک لفظی یعنی ایسانہیں کہ صرف لفظ<sup>د و</sup> محبت ، میں ان کا اشتر اک ہو بلکہ محبت کے مصنح میں ان کا اشتر اک ہے ۔

اب سوال میہ ہے کہ جب ان سب میں محبت ایک ہی معنی و حقیقت کی حامل ہے تو پھر مید مختلف مصداق نوعی اعتبار سے فرق رکھتے ہیں یا کسی اور حوالہ سے؟

اگریم ان میں سے سی ایک کی بابت محبت کے بارے میں نور کریں۔ مثلاً غذا تیسے پھل تو معلوم ہوجائے گا کہ اس (پھل) سے اس لیے ہم محبت کرتے ہیں کہ اس کا تعلق ہمارے بدن میں پائی جانے والی غذائی قوت کے کمل سے سے اور اگر اس قوت کا می کل نہ ہوتا اور اس کے ذریع انسان جسمانی کمال نہ پا تا تو ہر گز پھل سے محبت نہ کرتا اور ''محبت' پیدا ہی نہ ہوتی لہذا حقیقت میں محبت غذا کھانے والی قوت اور اس کے عمل اور اس لذت کے سبب سے ہو اس قوقت کے کمل سے حاص ہوتی سے البتہ لذت سے ہماری مراوذ القد کی لذت نہیں کیونکہ قوت ذا لفہ خود قوت تغذیبہ کی غلام ہے نہ کہ اس کی اصل، بلکہ ہوتی ہے البتہ لذت سے ہماری مراوذ القد کی لذت نہیں کیونکہ قوت ذا لفہ خود قوت تغذیبہ کی غلام ہے نہ کہ اس کی اصل، بلکہ محبت کی بابت ہے کہ اس محبت غذا کھانے والی قوت اور اس کے عمل اور اس لذت کے سبب سے ہوں تو قوت کے کم سے حاص لذت سے مراودہ خاص احساس اور مخصوص رضا وخو ڈی ہے جو قوت تغذیبا سیخ کم سے حاصل کرتی ہے، بہی حال محورت سے محبت کی بابت ہے کہ اس میں بھی محبت در حقیقت جنسی عمل سے حاصل ہونے والی لذت کے حوالہ سے ہوا کو دوت سے محبت کی بابت ہے کہ اس میں بھی محبت در حقیقت جنسی عمل سے حاصل ہونے والی لذت کے حوالہ سے ہوا کو دوت سے محبت کی بابت ہے کہ اس میں بھی محبت در حقیقت جنسی عمل سے حاصل ہونے والی لذت کے حوالہ سے ہوا کہ ان محبت کی بابت ہے کہ اس محبود ہے جیسا کہ اصل غذا سے محبت ثانو کی حیثیت کی حال ہوتی ہے اور جنسی عمل اس قوت کا منتے دوا تر ہے دونوں محبقوں میں موجود ہے جیسا کہ اصل غذا سے محبت ثانو کی حیثیت کی حال ہوتی ہے اور جنسی عمل اس قوت کا منتے دوا تر ہے دونوں محبقوں کی باز نگشت ایک ہی معنی کی طرف ہے اور دو محبود ہی جو کی وان اور ان کے درمیان پائے جانے والے ربط وقعل سے، یعنی ''محبت' ان دوتو توں اور ان کی کمال عملی کی کر درمیان را اطرا یجاد کرنے والی هی تی تر جا ہی ہوت ہو میں ہو ہو کی اور اور اور اور اور کی جا ہے والے در بو وقعل سے، یعنی ''میں ہی کی در میان را اطرا یجاد کرنے والی هی تو تی جات کہ میں دیا ہے والی دیا میں دو تو توں سے دوتو توں اور ان کی کمال عملی کے درمیان را اطرا یجاد کرنے والی هی تو تی تی ہم میں ہو ہو ای دی تر

بنابرایں برحقیقت کل کرسا منے آجاتی ہے کہ محبت انسان اور اس کے کمال کے درمیان ایک خاص تعلق اور مخصوص شعوری جاذبہ وکشش کا نام ہے اور آثار ونتائج سے حاصل ہونے والے تجربات وعمین تحقیقات سے ثابت ہو چکا ہے کہ میہ جاذبہ وکشش دیگر حیوانات میں بھی پائی جاتی ہے، اس کے ساتھ ساتھ بی حقیقت بھی واضح ہوجاتی ہے کہ بیدجاذبہ وکشش دراصل اس تا ثیر یا تاثر (فضل وا نفعال) سے پیدا ہوتی ہے جسمحب اپنے فضل اور اس کے اثر سے حاصل کرتا ہے اور اس کے نتیجہ میں دیگر امور مثلاً کچل، عورت وغیرہ سے محب ہوجاتی ہے، اور یہی کیفیت اگر حیوانات کے علاوہ دیگر موجودات میں پائی جات اس تا میں شعور کے ساتھ حصول کمال یا عطائے کمال قابل تصور ہوتو اس صورت پر بھی ' محبت' کا اطلاق ہوگا۔ اس کے علاوہ بیدا مرجمی قابل توجہ ہے کہ محبت چونکہ محب اور محبوب کے درمیان ایک خاص وقال

نام ہے اس کیے اگر معلول کہ جس کے ساتھ اس کی علت کی محبت وابستہ ہوئی ہے ذی شعور ہوتو وہ اپنی علت سے محبت اپنے اندر (روح میں )محسوں کرے گا بشرطیکہ وہ صاحب نفس ہواور استقلال جو ہری رکھتا ہو۔ مذکورہ بالاتمام مطالب سے درج ذیل نتائج حاصل ہوتے ہیں :

(۱)۔ محبت ایک خاص وجودی تعلق ومخصوص جاڈ بہ وکشش ہے جو کمال پہنچانے والی علت اور کمال حاصل کرنے والے معلول کے درمیان پائی جاتی ہے( یا ان جیسے علت و معلول کے درمیان موجود ہوتی ہے ) ای وجہ سے ہم اپنے افعال سے محبت کرتے ہیں کہ وہ ہمارے حصول کمال کا ذریعہ ہیں اور ای طرح اپنے افعال سے تعلق رکھنے والی ہر چیز سے بھی محبت کرتے ہیں مثلاً وہ غذا جو ہم تناول کرتے ہیں، ہیوی کہ جس سے استمتاع کرتے ہیں، مال ودولت کہ جسے اپنے مصرف میں لاتے ہیں، جاہ و مقام کہ جس سے استفادہ کرتے ہیں، اپنے محفا کرتے ہیں، مال ودولت کہ جسے اپنے مصرف استاد که جوتعلیم دیتا ہے، رہبر ورہنما کہ جو ہماری رہبری کرتا ہے، مددگار ومعاون جو ہماری مددونصرت کرتا ہے، شاگر دکہ جو ہم سے علم حاصل کرتا ہے، خادم کہ جو ہماری خدمت گزاری کرتا ہے یا ہر وہ څخص جو کسی بھی حیثیت وصورت میں ہماری اطاعت و فرمانبر داری کرتا ہے، تو ہم ان سب سے محبت کرتے ہیں اور ہرا یک سے محبت ایک مستقل عنوان رکھتی ہے تو بیر سب محبت کی مختلف قشمیں ہیں جن میں سے بعض فطری وطبیعی ، بعض خیالی وتصوارتی اور بحض عقلی ہیں۔

(۲) ۔ محبت مختلف مراتب رکھتی ہے کہ ان میں سے بعض شدید اور بعض ضعیف ہیں کیونکہ ۔ جیسا کہ بیان ہو چکا ہے کہ ۔ محبت ایک خاص وجودی تعلق وار تباط سے عبارت ہے اور ''وجود'' شدت وضعف کے لخاظ سے مختلف مراتب رکھتا ہے، اور یہ بات بھی داضح طور پر معلوم ہے کہ جو وجودی تعلق علت تا مہ اور اس کے معلول کے در میان پا یا جاتا ہے وہ اس تعلق سے ، بہت مختلف ہے جو علت نا قصہ اور اس کے معلول کے در میان ہے اور دوسری جانب میکھی ثابت ہے کہ دہ کمال کہ جس کے سبب سے محبت پیدا ہوتی ہے اس کی کئی قسمیں ہیں: پچھ ضروری ولازمی اور پچھ فیر ضروری د فیر از می ہے کہ چو اس وار پچھ فیر اہم ہیں، پچھ مادی ہیں مثلاً غذا وغیرہ اور پچھ فیر مادی ہیں مثلاً علم ودانش، بنا برایں پیظر بی غلط ہے کہ محبت میں مادی امور میں ہوتی ہے فیر مادی امور میں نہیں، اور یہ بھی غلط ہے ۔ جیسا کہ بعض حضر ات کہتے ہیں کہ اس کی محبت کی اصل و اور باتی اتس میں ای کہتی میں مثلاً غذا وغیرہ اور یہ بھی غلط ہے ۔ جیسا کہ بعض حضر ات کہتے ہیں کہ اس کہ معلول کے در اساس غذا ہے اور باتی سب محبتوں کی بازگشت ای کی طرف ہے یا جیسا کہ بعض حضرات کہتے ہیں کہ اس کی اور اس کی محبت کی اصل و اور باتی اتس میں ہوتی ہے فیر مادی امور میں نہیں، اور یہ جس غلط ہے ۔ جیسا کہ بعض حضرات کہتے ہیں کہ اس کہ دی جس کہ اس و

(۳)۔ خدادند عالم ہر لحاظ سے قابل محبت ہے کیونکہ وہ ذاتا صاحب کمال ہے، اس کا کمال لا متا ہی ولامحد ود ہے، اس کے علاوہ جس کمال کا بھی تصور کریں وہ متنا ہی ومحد ود ہے اور یہ واضح حقیقت ہے کہ ہر متنا ہی اپنے وجو دیں لا متنا ہی ذات سے وابستہ ہے اور یہی امر، دائمی ونا قابل زوال محبت کا سرچشمہ ہے اور پھر ذات میں تعالیٰ ہمارا خالق وآ فرید گاراور ہمارا محن ہے، وہ ہمیں لا متنا ہی و بے شار اور دائمی فتنیں عطا کرنے والا ہے اس لیے ہم اس سے محبت کرتے ہیں کیونکہ ہم ہر فتر سے عطا کرنے والے سے اس کے احسان اور فتر سے حکما کرنے کی وجہ سے محبت کرتے ہیں کیونکہ ہم ہر فتر سے

(۳)۔ چونکہ محبت ایک وجودی تعلق وربط سے عبارت ہے اور وجودی رابطے اپنے موضوع کے وجود سے باہر نہیں ہوتے بلکہ اس کے دجو دمی مراتب ودرجات میں شار کتے جاتے ہیں للہٰ ایڈ بیٹیجہ حاصل ہوتا ہے کہ ہر چیز (صاحب وجود) اپنے آپ سے محبت کرتی ہے، اور چونکہ کسی چیز سے محبت اس کے متعلقات اور اس سے وابستہ ہر چیز سے محبت کا سبب ہوتی ہے اس لیے وہ اپنے وجودی آثار سے بھی محبت کرتی ہے، بنابرایں میہ ثابت ہوا کہ خدا اپنی مخلوقات سے محبت کرتا ہے کہ ت اسے اپنی ذات سے محبت ہے (اور مخلوقات اس کی ذات سے وابستہ ہیں) اور وہ اپنی مخلوق سے اس لیے بھی محبت کرتا ہے کہ مخلوق نے اس کے انعامات اور اس کی ہدایت کو تول وتسلیم کیا ہے۔

(۵)۔ محبت کے باب میں شعور وعلم کی ضرورت اس کے مصد اق کی بابت ہوتی ہے در نہ محبت در حقیقت وجو دی ارتباط کے سوالچھ نہیں جو کہ شعور وعلم سے ماوراء وبے نیا زہے، بنابرایں میڈابت ہوا کہ بیچی تو قیس وصلاحتیں کہ جوشعور وعلم سے

تفسيراكميز انجلد ا

خالی ہوتی ہیں وہ بھی اپنے آثاروا فعال سے محبت کرتی ہیں۔ (۲)۔ مذکورہ تمام مطالب سے رینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ محبت ایک الی حقیقت ہے جو تمام موجودات میں پائی جاتی ہے(خداد ندعالم ادرذی شعور دغیر ذی شعور موجودات بھی اس میں شامل ہیں)،

دوسرى فلسفيانه بحث

''عذاب'' کے بارے میں اہل تحقیق مختلف آ راء ونظریات رکھتے ہیں اور عقلی دلائل وظواھر الفاظ کی روشیٰ میں اس کی بابت دونظریات پائے جاتے ہیں: ایک میک مذاب ہمیشہ رہے گا اور دوسر ایک کم ہم جائے گا۔ لیکن حقیقت امر میہ ہے کہ قرآن مجید میں واضح طور پر عذاب کے دائمی ہونے کو بیان کیا گیا ہے چنا نچہ زیر بحث آیت (۱۲۷) میں صرح الفاظ میں ذکر ہوا: '' وَ مَاهُمُ بَضَرٍ جِیْنَ مِنَ النَّاسِ'' (وہ ہرگز آ تُشْ جَنَم سے باہر نہیں آئی سے کہ السلام کی متعدد روایات سے اس کی تائید ملق ہونے کو بیقر آ نی نص ہے، اس طرح آ تمداہل ہیت علیہم السلام کی متعدد روایات سے اس کی تائید ملق ہونے کہ میں ان ہوگا، اور اہل ہیت علیم السلام کے علاوہ دیگر اساد سے جوروایات اس باب میں وارد ہو کی ہوان کی تائید ملق ہونے خالف اور ختم ہوجانے کا اثبات اور خلود و ہمیشہ باتی رہن کی تھی ہوئی ہوئی ہو کہ ہی ہو بات قرآ تی نص وواضح بیان کے مترح

اب رب عظى دلائل! توان كى بابت بم آيت مباركه : " وَاتَّقُوْا يَوْ مَالًا تَجْزِى نَفْسٌ عَنْ نَّفْسٍ شَيْئًا" (سوره - بقره آيت ٢٣) كى تفسير ميں بيان كر چك بي كه معاد كے بارے ميں جو پچ شريعت ميں بيان كيا گيا ہے اس كى تفسيلات اور جزئيات كوعظى استدلال اور دلائل و برابين سے ثابت نہيں كيا جاسكما كيونكه بمارى عقل جزئيات اور معاد كى بار كيول كو بحصنے سے قاصر بے لہٰذااس كى بابت صرف ايك ہى راستہ ہے اور وہ يہ كہ جو پچ رسول صادق حضرت بي بين كيا حوال كى حوالہ سے ہميں بتايا ہے اس كى تصد يق كريں كيونكه عظى دلائل سے اس راستہ ہے مواد مى جو بي ميں ميں اس كو تقل جزئيات اور معاد كى شوت ملاح مى بتايا ہے اس كى تصد يق كريں كيونكه عظى دلائل سے اس راستہ ہے ہوئے اور آخصرت بي مادت كى معدافت كا

ادر جہاں تک ان عقلی وردحانی نعمتوں وعذاب کا تعلق ہے جونفس کے ایتھے اخلاق یا برے اخلاق وعادات سے متصف ہونے کی وجہ سے اسے حاصل یا لاحق ہوتے ہیں یا ایتھے و برے حالات واحوال سے متصف یا دو چار ہونے کے سبب پیدا ہوتے ہیں تو ان کی بابت سابقہ فلسفیانہ بحثوں میں آپ ملاحظہ کر چکے ہیں کہ بیدتمام احوال واستعدادت ان قتیج یا

حسن صورتوں کی وجہ سے ہیں جونفس میں پائی جاتی ہیں یا اس پر عارش ہوتی ہیں یعنی اپنی اصل حقیقی صورتوں کے ساتھ (خواہ وہ صورتیں اچھی ہوں یا بری) صفحة فنس پرظہور پذیر ہوتی ہیں کہ نفس ان میں سے اچھی صورتوں سے منتعم (لطف اندوز) ہوتا ہے بشرطیکہ ذاتا سعاد تمند ہواور بری صورتوں سے معذب ( پریشان واذیت کا شکار ) ہوتا ہے خواہ ذاتا سعاد تمند ہو یاشق و بد بخت !اگردہ برے اخلاق وعادات نفس میں رائٹ نہ ہوں اور ذا تا اس ہے ہم رنگ نہ ہوں تویقینا ایک دفت ایسا آئے گا کہ وہ ان سے چھٹکارا یا لے گااوروہ عادات وبرے اخلاق ختم ہوجا سی سے کیونکہ اس طرح کی جبری وعارض کیفیات کثیر اور دائم نہیں ہوتیں للگہ زوال پذیر ہوتی ہیں اور بیٹس جو کہ ذاتاً سعاد تمند ہے اوران نامطلوب وزوال پذیر بری وشقادت آمیز عادات واخلاق سے دوچارہو چکا ہے ان سے نحبات پالے گا مثلاً گناہ کا ارتکارب کرنے والے مؤمنین کے نفوس! تو دہ یقینا شقادت آمیز کیفیتوں سے چھٹکارا پالیس کے لیکن اگر بری عادات داخلاق نفس میں رائخ ہوجا تھی یہاں تک کمنٹ صورتیں یا نئ صورتوں کی مانند ہوجا عیں تو اسے ایک جدید نوع میں ڈھال دیں گی جیسے' دبخیل انسان'' کہ' دبخل' اس طرح اس کی انسانیت کی ایک صورت بن جاتا ہے جیسا کہ "دنطق" اس کی حیوانیت کے ساتھ اس کی ایک صورت وجزء ہے کہ اس کے حوالہ سے وہ ' حیوان' کی ایک مخصوص نوع وقتہم (انسان) قرار پایا ہے اسی طرح '' بخیل انسان' بھی '' انسان' کی ایک مخصوص نوع وتشم بن گیا، (جس طرح'' حیوان' کے مفہوم میں انسان اورغیرانسان شامل یتصادر''نطق'' کی وجہ سے انسان کو '' حیوان ناطق'' کہا گیا جس سے وہ غیر انسان سے مختلف ہو کر'' حیوان'' کی ایک خاص قشم بن گیا ای طرح'' انسان'' کے مفہوم میں بخیل اور غیر بخیل شامل تصلیکن '' بخل' کے عارض ولاحق ہونے کی وجہ سے '' بخیل انسان' کے نام پر '' انسان' ک ایک قسم بن گئی که دبخل، جس کی پیچان اور ذات انسانی کا حصه بن گیا) اوراب میشم بمیشه اپنی مستقل وجودی حیثیت کی حال رہے گی لہذا وہ سب کام جونفس میں رائٹ نہ ہوتے ہوئے جبری طور پر اس سے سرز دہوں گے وہ ان سے متالم ہوگا کیونکہ وہ سب اس کی مخصوص ندع (بخیل انسان) کی بنیاد پروجود میں آتے ہیں نہ کہ سی اور عامل کے نتیجہ میں اس لئے جب تک وہ بنیاد موجود ہوگی اس سے اس طرح کے امور دافعال سرز دہوتے رہیں گے جن سے دہ متالم ہوگا ، ایسے تحض کی مثال کہ جوابیخ ہی اندر پائی جانے والی وجودی صورت کے سبب الم انگیز امور کے وجود میں آنے سے متالم ہوتا ہے اس صحص جیسی ہے جو " مالیخولیا" اور ہمیشہ خیالات کی دنیا میں گم رہنے کے مرض کا شکار ہوتا ہے کہ ہروقت اس کی قوت خیال سے ایسی ہولناک صور تیں لگتی رہتی ہیں جن سے وہ متالم و پریشان ہوتا ہے اور ایسے تصورات اس کے دماغ پر چھائے رہتے ہیں کہ وہ ہر آ ن اپنے آپ کوان کے اثرات کی زدیں سیجھتے ہوئے متالم ومعذب ہوتا ہے اور بیسب اس کے فنس ہی کی کارآ رائیاں ہیں اس میں کسی ہیرونی عامل کے جبر کا کوئی دخل نہیں کیونکہ اگر وہ صورتیں اس کے بیار مزاج سے ہمرنگ نہ ہوتیں تو وہ کبھی انہیں وجود میں نہ لاتا۔ بنابرایں وہ محض اگرچہان صورتوں کی بابت اس لیے متالم نہیں ہوتا کہ ان کی نسبت اس کی طرف ہے اور ان کے وجود میں آنے کا سرچشمہ دہ خود ہی ہے بلکہ دہ اس لیے متالم ہوتا ہے کہ فضراب کی ایک ایک چیز ہے جس سے ہرانسان فطری طور پرنفرت کرتا ہے اور جب اس میں مبتلاً ہوجا تا ہےتو اس سے نجات پانے کا خواہاں رہتا ہے، سہ بات بعینہ ان خوفنا ک امور

ادر ہولناک و تاپیندیدہ صورتوں کی بابت صادق آتی ہے جن سے عالم آخرت میں شقی وبد بخت انسان دد چار ہوگا کہ وہ سب خوداس كى ابنى كارا رائيول ك نتائج بيل ادرانيين "عذاب" - تتجير كماجا تاب البذاية ثابت مواكدذا تأشق وبد بخت انسان ہمیشہاور کبھی ختم نہ ہونے والے 'عذاب' میں مبتلا ہوگا۔ اس مقام پر چنداعتراضات پیش کئے گئے ہیں جو کہ داختے طور پر غلط ونا درست ہیں، ذیل میں وہ اعتراضات اور ان کے جوابات ذکر کئے جاتے ہیں ملاحظہ فرما تمیں ن يهلااعتراض: خدادند عالم نہایت وسیع رحمت والا ہے، اس کی رحمت کی کوئی حد وانتہاء نہیں تو اس وسیع ولامتنا ہی رحمت کے ہوتے ہوئے میہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ ایک ایسی مخلوق پیدا کر ہے جس کا انجام کار ہمیشہ کا عذاب ہو؟ دومرااعتراض: " عذاب" اس صورت میں عذاب ہوتا ہے جب وہ طبیعت کے نا موافق ہوا دراس سے ہم رنگ نہ ہو کہ اس صورت کو ' قسر'' (جبر) کہاجا تا ہےاور چونکہ جبر کو دوام حاصل نہیں ہوتا اس لیے ہمیشہ کے عذاب کا تصور کیونکر ممکن ہے؟ تيسرااعتراض: بندہ جو گناہ بھی کرتا ہے اس کی حددانتہا ہوتیہ ہے، کوئی گناہ لامحدود وغیر متنا ہی نہیں ہوتا، لہٰذا یہ کو کر حمکن ہے کہ اس کی مزاداتمه ولامتنابي بو؟ چوتھااعتراض: عالم جستی کے نظام میں اہل شقاوت ومعصیت کارلوگوں کی خدمات اہل سعادت واطاعت گزار حضرات سے کم نہیں کہ اگردہ (اہل شقادت) نہ ہوں تو اہل سعادت اس وسیع نظام کا مُنات میں سعادت کی منزل تک نہیں پہنچ سکتے ،تو ایس صورت حال کے پیش نظران کا ہمیشہ کے عذاب سے دوچارہونا س طرح ممکن ہے؟ يا نچواں اعتراض: ''عذاب'' درحقیقت معصیت کارادر خدا کے احکامات اور ادامر ونواطی کی نافر مانی کرنے والوں سے انتقام کی ایک صورت ہےاور'' انتقام' اس نقصان کی تلافی کے لیے ہوتا ہے جو معصیت د نافر مانی کرنے والا انتقام لینے والے طاقتورکو پہنچا تا ہے جبکہ خدائے قدوس کی بابت اس طرح کا سوچنا ہرگز درست نہیں کیونکہ وہ غنی مطلق ہے، ہر چیز اور ہرایک سے ب نیاز ہے،اے کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتا اور اس کے خزانۂ قدرت میں ہرگز کوئی کمی نہیں آ سکتی تو یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ کسی کو عذاب میں مبتلا کرے۔۔اس سے انتقام لے اور اپنی کمی و نقصان کی تلافی کرے۔۔اور وہ بھی ہمیشہ کا عذاب؟ یہ پانچ ادراس طرح کے دیگر اعتراضات'' ہمیشہ کے عذاب'' کی بابت پیش کئے گئے ہیں لیکن'' دائمی'' ادر ہمیشہ کے عذاب کی بابت ہم جو وضاحت کر چکے ہیں اس کی روشن میں ان تمام اعتر اضات کا نا درست ہونا ثابت ہوجا تا ہے کیونکہ

پہلےاعتراض کا جواب: جہاں تک خدا کی رحمت کا تعلق ہے تو اس کی بابت عرض ہے کہ جب '' رحمت '' کی نسبت خدا کی طرف ہوا در کہا جہم سے تعلق رکھنے والے امور ہیں جبکہ خداوند عالم مادہ ومادیات اور جسم وجسمانیات سے پاک دمنزہ ہے بلکہ اس سے مراد سے جسم سے تعلق رکھنے والے امور ہیں جبکہ خداوند عالم مادہ ومادیات اور جسم وجسمانیات سے پاک دمنزہ ہے بلکہ اس سے مراد ہے کہ وہ ہر محض میں پائی جانے والی ذاتی صلاحیتوں اور استعداد وابلیت کی بناء پر اسے فیض پہنچا تا ہے یعنی جس میں جن وصلاحیت ہوتی ہے اس کے مطابق اسے اپنی عنا تیوں سے نواز تا ہے کہ وند ہر شخص اپنی استعداد وابلیت اور جس کی بنیا د پر سے چاہتا ہے کہ اسے اس کی مطاحیتوں اور استعداد وابلیت کی بناء پر اسے فیض پہنچا تا ہے یعنی جس میں جتنی ابلیت کی بنیا د پر سے چاہتا ہے کہ اسے اس کی مطابق وں سے نواز تا ہے کہ وتکہ ہر شخص اپنی استعداد وابلیت اور عمر پور صلاحیتوں کی بنیا د پر سے چاہتا ہے کہ اسے اس کی استعداد وصلاحیت کے مطابق عطا کیا جائے لبندادہ وابلیت اور بھر پور صلاحیتوں طالب ہوتا ہے کہ پال کی وجودی صلاحیتیں در رحمت الہی پر آ کر عطا کے فیوضات کی التجا کرتی ہیں اور غدار کی طرف سے مر پر عنایتوں کی بارش ہوتی ہے اور اسے وہ سب پر پر استعداد وابلیت کی مطابق کر ہو مراد سے مطالب ہوتا ہے کہ ایے اس کی استعداد وصلاحیت کے مطابق عطا کیا جائے لبندادہ و بیان حال ہی سے معنایات الہیہ کا مرال ہوتا ہے کو بیاں کی وجودی صلاحیتیں در رحمت الہی پر آ کر عطا نے فیوضات کی التجا کرتی ہیں اور خداوند علم کی طرف میں رعنا یتوں کی بارش ہوتی ہے اور اسے وہ مسب پر پر استوں کی استعداد وابلیت کی مطابق ہو۔ سے مراد ہر چیز کو اس کی استعداد اور اسے دوں ہو ہو ہو ہو معلی کر استعداد وابلیت ہے مطابق محت سے مراد

میں سے معامی سیسی سیسی میں ہے۔ صورت شقادت عطا کرنے کا تعلق ہے کہ جس کالازمی اثر ونتیجہ ہمیشہ کاعذاب ہے تو پیچی انسان کی اس بھر پوراستعداد کی وجہ ے ہوتا ہے جوال نے حاصل کی ہوال لیے اسے صورت شقادت عطا کرنا خدا کی عام رحمت کے منافی نہیں بلکہ اس کا حصہ ہلیکن جہاں تک خاص رحمت کا تعلق ہےتو اس کی بابت ہر گزید معقول نہیں کہ وہ اسے حاصل ہو جو اس کے حصول کی صلاحیت نہیں رکھتا بلکہ اس کے دائرہ عمل سے باہر ہے ۔ بنا ہر اس بید کہنا درست نہیں کہ دائمی عذاب رحمت کے منافی ہے کیونکہ اگر رحمت سے عام رحمت مراد کی جائز واس سے ہرگز منافی نہیں بلکہ اس کا ایک مصداق ہے اور اگر خاص رحمت مراد کی جائے اس صورت میں بھی اس کے منافی نہیں کیونکہ اس سے شقادت وعذاب کا کوئی تعلق و ربط ہی نہیں بلکہ اس کا مورد ہی بھی اور ہے۔ اس کے علاوہ اگر اس اعتراض کو تیج و درست تسلیم کر بھی لیا جائزہ یو سرف دائمی عذاب ہی سے خصوص نہیں ہو کا بلکہ عارض وختم ہوجانے والے عذاب بلکہ دنیا وی عذاب پر بھی وارد ہوگا۔

949

چو تصاعتراض کا جواب: جہاں تک خدمت وعبودیت کا تعلق ہے تو رحمت کی طرح اس کی بھی دوشمیں ہیں: عام عبودیت اور خاص عبودیت! عام عبودیت سے مراد امر چشمہ وجود دوستی (ذات پر ور دگار) کے حضور وجود وستی کے حوالہ سے خضوع اور قبول صورت وجود ی ، اور خاص عبودیت سے مراد اقرار توحید کے بعد تعلیمات المبیہ کاعملی اتباع ہے، اور ان دونوں عبودیت جو کہ نظام سی م ، مناسب وموز دوں جزاء مقرر ہے اور ہر ایک کا منیچ مخصوص رحمت سے عبارت ہے اور وہ یوں کہ عام عبودیت جو کہ نظام سی م انجام دی جاتی ہے اس کی جزاء عام رحمت ہے جس میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں شامل ہیں کیونکہ دونوں عام رحمت کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء عام رحمت ہے جس میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں شامل ہیں کیونکہ وہ دونوں عام رحمت کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء عام رحمت ہے جس میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں شامل ہیں کیونکہ وہ دونوں عام رحمت کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء عام رحمت ہے جس میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں شامل ہیں کیونکہ وہ دونوں عام رحمت کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء خاص رحمت ہے جس میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں شامل ہیں کیونکہ وہ دونوں عام رحمت کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء خاص رحمت ہی جاہ میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں شامل ہیں کیونکہ دوہ دونوں عام رحمت ہے ہو کہ اخردی نور دور خاص عبودیت کے ہند ہوں اگر اس کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء خاص رحمت ہے جس میں دائی نعمت اور دائی عذاب دونوں میں مار خاص عبودیت کی جزاء خاص رحمت ہے ہو کہ اخردی نی خوں نور کی عبر ای بھر ایں اگر اس داختر اخل کو درست تسلیم کر لیا جائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ معصیت کا روں کے لیے نہ دنیا میں کو کی عذاب ہے نہ آخرت میں اور نہ ہی عارضی عذاب ہے نہ دائی ! جو کہ ہر گرضی نیں ۔ (یعنی دنیا وا خرت میں عارضی وغیر دائی عذاب کی نو ہی کی ک

پانچویں اعتر اض کاجواب: دائمی عذاب کی بابت آپ آگاہ ہو چکے ہیں کہ اس کی نسبت اس صورت شقادت کی طرف ہے جوانسان میں پیدا

## 971

ہوجاتی ہےاور خدا کی طرف اس کی نسبت اس حوالہ سے ہے جوتمام موجودات عالم کے وجود کی ذات احدیت کی طرف نسبت کا حوالہ ہے نہ کہ انتقامی طور پر اور دل کی تشفی کے لیے، جو کہ خدا کی بابت ناممکن ہے ! البتد اگر انتقام سے مرادوہ سخت سز ااور مشقت آمیز کیفر کر دار ہو جو مولا و آقا اپنے غلام کو نافر مانی وسرکشی کے ارتکاب اور حکم عدولی وتمرد کی بناء پر دیتا ہے تو بیہ بات خدائے قدوس کی بابت درست ہے کہ وہ اپنے سرکش و نافر مانی وسرکشی کے ارتکاب اور حکم عدولی وتمرد کی بناء پر دیتا ہے تو بیہ بات بدلہ لینا نہیں کہا جا سکتا، بنابرایں اگر اس بانچویں اعتراض کو درست تسلیم کرلیا جائے تو اس سے دنیا و آخرت کے دائمی وغیر دائمی ہر عذاب کی نقی ہوجائے گی، جو کہ ہر گرضچی میں ۔

قرآن داحادیث کے حوالہ سے ایک بحث (سابقه بحث كاتكميلي حصه)

واضح رہے کہ 'دائمی عذاب' پر کیے جانے والے اعتراضات کے جوابات میں جو بنیا دقائم کی گئ ہے اور جو اسلوب وروش اختیار کی گئی ہے اس کی اصل واساس قر آن مجید اور احادیث وروایات میں موجود ہے، مثال کے طور پر درج ذیل آیت مبار کہ ملا خطہ ہو:

سورهءاسري آيت • ٢:

َّمَنُ كَانَ يُرِيْدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَالَهُ فِيهُا مَا نَشَاءُ لِمَنُ نُّرِيْدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ تَصَارُ مَنْ مَوْمِنُ عَمَلَهُا مَا نَشَاءُ لِمَنْ فُرِيْدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ تَصَلَّهُا مَنْ مُوْمًا مَّ لُحُوْمًا مَ لُكُومِنْ فَاللَّهِ مَعْتَمَهَا وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَإِ عَمَلَهُا مَا نَشَاءُ لِمَنْ مُومًا مَ لُمُومًا مَ لُحُومًا مَ لُكُومَنُ فَا لَعْتَمَهُا وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَإِ عَمَلَهُ مَا مَعْتَمَها مَ لَعْتَمَها مَ لَكُومِنْ فَعَمَا مَ لَكُمَ مُ مُعْنَ مَ مَ يَعْتَمُوا وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَإِ عَمَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ مَعْتَمَهُ مَ مُعْتَمَهُ فَعُمَا مَ لَكُمُ مُومًا مَ لُكُمُ وَ مَنْ أَمَا وَ هُولَاءً وَ هُؤُلَاءً وَ مَ عَمَا مَ فَقُومَنْ عَمَا مَ مَعْتَمُ مُومًا مَ مُعُمَنُ مَ مُعُمَا مَ مَ مَعْتَمَ مَ مَعْتَمَ مَ مُومًا مَ مُومَا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُومًا مَ مُ مُومًا مَ مُعَامًا مَ مُعْتَا مُ مُومًا مَ مُ مُنْ مَ مُ مُومًا مُ مُومًا مَ مُ مُعُمَا مُ مُعُمَ

(جودنیا بنی کا انعام چاہے گاتو ہم اسے اس میں سے جو چاہیں گے اور جسے چاہیں گے جلدی دے دیں گے پھر ہم اس کے لئے جہنم مقرر کریں گے جس میں وہ ذلت وخواری کے ساتھ بیچارگی کے عالم میں داخل ہوگا اور جو محض آخرت کی جزا چاہے گا اور اس سے حصول کی بھر پورکوشش کرے گا جبکہ وہ با ایمان ہوتوا بیے لوگوں کی کوشش قابل تشکر ومتبول ہوگی، اور ہم ان کی مدد بھی کرتے ہیں اور بیہ تیر سے پر وردگارکی عطاء وعنایت ہے کہ ہم ان کی بھی مدد کرتے ہیں اور تیر سے رب کی عطاو عنایت کا دروازه کی پر بند بیس ( کوئی اس کی عنایت سے محروم نیس) اس آیت میں عذاب، اور تشکر ( تواب ) دونوں کو عطیہ ور حمت الہٰی سے تعبیر کیا گیا ہے اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ ان دونوں کا وجود میں آنا بندوں ہی کے ارادہ وکوشش پر موقوف ہے، اور یہ بعینہ وہی اسلوب وروش ہے جے ہم نے زیر نظر اصل مسلہ اور اس پر ہونے والے اعتر اضات کے جوابات میں اختیار کیا ہے، ۔ بہ حال اس موضوع سے تعلق رکھنے والی اور اس اسلوب وطرز نظر کے بیان پر مشتمل متعدد دیگر آیات بھی موجود بی جن کی بابت ان کے موز وں مواردو مقامات پر بحث و گفتگو کی جائے گی انشاء اللہ تو اللہ و

1\* 1

### آيات ١٦٨ تا ١٧

977

فسيرالميز انجلد ا

وَ يَاكَتُهَا النَّاسُ كُلُوامِبًا فِ الاَسْ حَالَا طَيِّبًا ۖ وَالاتَتَبَعُوا خُطُوتِ الشَّيْطَنِ لَـ الْتَعَادُوَ وَ الشَّيْطَنِ الْمَا يَعْدَا وَ الْمَا يَعْنَ الْمَا يَعْدَا الْمَا يَعْدَا الْمَا يَعْنَ الْمَا يَعْدَا الْمَا يَعْنَ الْمَا يَعْدَ الْمَا يَعْدَ الْمَا يَعْدَ الْمَا يَعْدَ الْمَا يَعْدَى الْعَامَ مَعْدَا يَ مَعْدَى مَا يَعْدَى مَعْدَا يَعْدَ الْعَامَ مَعْدَا يَ مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَا يَعْدَى مَعْدَا يَعْدَا يَعْدَ الْعَالَ مَعْدَى مَعْدَا يَعْدَى مَعْدَى مَعْدَ عَدَى مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مُعْدَى مُعْدَا يَعْدَى مَعْدَا يَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَا يَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مُعْدَى مَعْدَى مُعْدَى مَعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مُ مُعْدَى مُعْدَى مُوالْحَانِ مَعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْذَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْذَى مُعْذَى مُولَحَةً مُعْذَى مُولَحَةً مُعْدَى مُعْتَعْتَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى مُعْدَى مُ مُعْلَيْ مُعْتَعْتَ عَلَيْ عَلَيْ عُوْلَ مُعْلَى مُعْدَعَى مُولْعُلْ يَعْذَى مُولْعُلْمَ عَلَى مُعْتَعَانَ عُلَيْ عَلَيْ عَلَى مُعْتَعَانَ عَلَى مُعْلَيْكُمُ عَدَى مُولَحَةً مُعْلَيْ عُلْحَانَ مُعْلَى مُعْتَعَانَ عَلَيْ عَلَى مُعْلَى مُعْتَعَانِ مُعْتَعْتُ مُعْتَعَانَ مُعْتَعَا يَعْتَعْتَ مُعْتَعَانَ عَلَيْ عَلَى مُعْتَعَانَ عَلَيْ عَلَى مُعْتَعَانَ مُعْتَعَا يَعْتَعْتَ مُعْتَعَا يَعْتَعْتَ مُعْتَعْتَ مُ عَلَى مُعْتَعْتَ مُعْتَ الْعَلَيْ عَلَيْكَمُ مَعْنَا يَعْتَعْتَ مُعْتَعَانَ عَلَيْ عَلَيْكَا مُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مُعْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَا مُعْتَعَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَمَ عَلَيْ عَلَيْكَعْتَعْتَعَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مُعْتَعْتَعَا مُعْتَعَا يَعْتَعْتَعَا مُعْتَعْتَ مُعْتَعْتَعْتَعْتَعَا عَلَيْ مُعْتَع مُعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْتَعْتَ مَعْتَعَا مُعْتَعْتَعْتَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْتَعْتَ عَلَيْ مَعْتَعْتَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْ عَلَيْ عُلُيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْتَعْ عَلَيْ مَعْتَ

وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْفَحْشَاءِوَ إَنْ تَقُوْلُوا عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُوْنَ ٢٠

وَ إِذَاقِيْلَ لَهُمُ اتَبِعُوْامَا آنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَاعَلَيْهِ ابَاً ءِنَا لَ آوَ لَوَ اللهُ عَالَوُ ابَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَاعَلَيْهِ ابَاً ءِنَا لَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَاعَلَيْهِ ابْنَاء نَا لَ اللهُ عَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَاعَلَيْهِ ابْنَاء نَا لَ اللهُ عَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَاعَلَيْهِ ابْنَاء نَا لَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَاعَلَيْهِ ابْنَاء اللهُ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَهُ عَالَ اللهُ عَنْ عَامَا الْفَيْنَاعَلَيْهِ اللّهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَالَ اللهُ ا اوَ لَوُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَالَ اللّهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَةًا عَالَةُ اللّهُ عَالَهُ عَالَ اللّهُ عَالَهُ عَالَ عَالَهُ عَالَ اللّهُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَ عَالَهُ عَالَهُ عَالَ اللّهُ عَالَ اللهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَةُ اللّهُ عَالَهُ عَالَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَهُ عَالَتُنَا عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَالَةُ عَالَةُ اللَّذَا اللهُ عَالَةُ اللَّهُ عَالَةُ اللهُ عَالَةُ عَالَةُ اللّهُ عَالَةُ اللهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ اللهُ عَالَةُ اللهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَا اوَ وَالَحَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَلُي عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةًا عَالَةُ عَا الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالُ عَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ ع المَا عَالَهُ عَالَةُ عَالُهُ عَا الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةً عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةً عَالَةً عَا عَالُولُ عَالَة

و مَثَلُ الَّذِنِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَا دُعَاً وَذِنَ آَءً صُمَّ ابْكُمْ عُنْى فَهُمْ لَا يَعْقِ لُوْنَ ﴾ ترجمه

 <sup>(1)</sup> () - لوگو! زیمن میں جو چیز میں موجود ہیں ان میں سے جو حلال اور پاک ہے اسے کھا ڈاور شیطان کے نفش قدم پر نہ چلو کہ وہ تمہار اواضح دشمن ہے'۔
 <sup>(1)</sup> ((1))

 <sup>(1)</sup> ((1))

اس کی آوازادر چلا کر بولنے کے سوا کچھ بین سنتے، وہ (کفار) ہم ہے، گونگے اوراند سے چلاتا ہے مردہ اس کی آ وازادر چلا کر بولنے کے سوا کچھ بین سنتے، وہ (کفار) ہم ہے، گونگے اوراند سے ہیں، وہ عقل اور سمجھ بوجھ ہی نہیں رکھتے۔

تفسيرالميز انجلد ا

تفسيروبيان حلال وياك اشياءكهان كاحكم لأنياً يُنها الثَّاسُ كُلُوًا مِتَّا في الأنه ض جَالًا طَيِّبًا ---- الخ (ابلوكوا جو بحوزين مس حلال وياك باس حاد) اس آیت مبارکداوراس کے بعدوالی آیتوں میں چند الفاظ ایسے ہیں جن کے معانی کی وضاحت و بیان پہلے ضروري ب مثلاً حلال، طيب، خطوات وغيره: حلال: بي "حرام" كم مقامل مين آتاب كم جس كا انجام دينا ممنوع موتاب (لهذا حلال سے مراد جائز عمل -(ج يد محرمت بحمقابل مي ب جس كامعنى ممانعت ب (لبذا حل كامعنى جواز موكا) حِلّ: ید حرم ' کے مقابل میں آتا ہے کہ جس کا معنى عبادت گاہ ہے۔اور بید (حل) بیقابل 'عقد' بھی استعا ځل: ل بوتاب كم جس كامعنى أكره لكاناب اس وقت "حل" كامعنى كره كهولنا بوتاب-بہر حال تمام موارد میں اس سے مرادکس چیز کے عمل واٹر میں آزادی وعدم ممانعت ہے، مثلاً عمل حلال اس کا م کو کہا جاتا ہے جسے انجام دینے کی آزادی وعام اجازت ہواور ' دحل ' اس جگہ کو کہتے ہیں جو ' حرم ' یعنی عبادت گاہ یا مقدس مقام کی حدودو قيودت بابرو آزاد يو-طيب: بي من خبيث بح مقابل مي ب كرجس كامتنابري چيز وبراني ب- بنابراي ' طيب' كامعنى اچھي چيز و اچھائی ہوگا، تا ہم اس سے مرادموافق ،موزول دمناسب چیز ہے مثلاً '' کلام طیب' یعنی اچھی بات یا اچھا بیان اسے کہتے ہیں جوسنے کے قابل اور قوت ساعت کو بھلا لگے اور ''عطر طیب'' یعنی اچھی خوشہویا اچھاعطرا ہے کہتے ہیں جوسو تکھنے کے قابل اور

قوت شامہ کو بھاجائے، ای طرح'' مکان طیب'' اچھی جگہ یا اچھا گھراہے کہتے ہیں جور بنے کے قابل ادرر بنے والوں کے شایان شان ہو،۔

خطوات: پہلے حرف (خ) اور دوسر سے حرف (ط) پر پیش ( ') کے ساتھ د خطوق' کی جمع کا صیغہ ہے کہ جس کا

معنی ہےایک قدم کا فاصلہ، یعنی جب کوئی شخص چلتا ہےتواس کے دوقد موں کے درمیان جوفاصلہ ہوتا ہے اسے ''خطوہ'' کہتے ہیں، تاہم اسے (خطوات کو) آور طب پرزبر کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے جو کہ 'خطوۃ'' کی جمع ہے کہ جس کا معنیٰ '' ایک قدم' ہے

جملہ د مخطوات الشیطان " سے مرادوہ تمام امور ہیں جن کا تعلق ونسبت شیطان کے ہدف د مقصد یعنی گمراہی وشرک سے ہےاور بی نسبت وتعلق بعینہ ای طرح کی نسبت وتعلق جیسا ہے جو کسی راستہ چلنے والے کا اپنے مقصد و منزل مقصود سے ہوتا ہے یعنی وہ اس کی طرف قدم بر حماتا ہے۔ بنا برایں خطوات الشیطان یعنی شیطان کے قدموں سے مرادوہ سب کام ہیں جو شیطان کے مقصد و مطلوب یعنی شرک اور خدائے قدوس سے دور کی کا سبب بنتے ہیں۔ امر: (تحکم) اس سے مراد بیہ ہے کہ تھم دینے والا اپنا ارادہ ای شخص پر مسلط کرے جے وہ تحکی صورت مخص اس کے اراد ہے کو تملی جامد پہنا ہے (کی شخص کا دوسر کو دستمان کی قدموں سے مرادوہ سب کام ہیں جو مشیطان کے مقصد و مطلوب یعنی شرک اور خدائے قدوس سے دور کی کا سبب بنتے ہیں۔ امر: (تحکم) اس سے مراد بیہ ہے کہ تھم دینے والا اپنا ارادہ ای شخص پر مسلط کرے جے دو تحکم کہ دینا ہی مراد و مقصود کو تک کے معلی صورت مخص اس کے اراد ہے کو تملی جامد پہنا ہے (کی شخص کا دوسر کو دسم کا دینا اپنی مراد و مقصود کو ایں کے ذریعے ملی صورت در ایک ایک مرک اور جہاں تک شیطان کے امر (تحکم) کرنے کا تعلق ہے (جسم آیت میں ان الفاظ میں ذکر کیا گیا ہے در ایک ایک مرک کی ای تک شیطان کے امر (تھم) کرنے کا تعلق ہے (جسم آیت میں ان الفاظ میں ذکر کیا گیا ہے در ایک ایک میں میں معلی خدینا ہے ایک شیطان کے امر اور ای ہے داوں میں وسوسو خدالتا ہے اور اپنی مراد و من میں میں مرک ان کا ہے قدر کے سامنے نہا یت خوبصورت بنا کر پی کرتا ہے تا کہ اس کا دل ان کی طرف داخب ہو دورہ ان مقاصد کی تحکیل میں علی اقدام کر سے اس طرح وہ اپنا ارادہ ان ای محکم اس کی مسلط کر دیتا ہے۔

سوء: ال چیز کو 'سوء' کہتے ہیں جس سے انسان نفرت کرے اورا سے معاشر سے میں قتیج و بری سمجھا جائے ، اس قتیح دنفرت انگیز چیز کواس دفت 'فخشاء' کہا جاتا ہے جب دہ برائی اور قابل نفرت ہونے میں حدسے بڑھ جائے اس لیے زنا کوفخشاء کہتے ہیں۔

معمولى بنى نيم نيين تقى كدائل ايمان اسلام لا ف ك بعدا بنى سابقد عادات وردوايات كوكمل طور پركيوں ترك نيين كر پائ تھ ( كيونكه عام طور پر مروجه معاشرتى عادات رفته رفته زائل موتى بين اور اسلام ف سابقداديان دقوانين كوكم منسون كرديا اور تمام قومى ومعاشرتى رسوم وعادات كوباطل كرديا جوكداس كا فطرى تقاضا بحى تحافا) كيونكه برنيا اصول دائن كوكم منسون كرديا خواه دودين بويادنيادى جب وه كى قوم مين ظهور يذير موتا ب قوسب سے پہل اس كابدف قد يم اصول دقوانين بوت بين كو دوا تعين جر سے كاف ديتا ب اور اگروہ جديد آئين وضابط معبوط موجات اور اين جرين پنت كر الے جوكة من نه و من نه و دوا تعين جرين بويادنيادى جب وه كى قوم مين ظهور يذير موتا ب قوسب سے پهل اس كابدف قد يم اصول دقوانين بوت بين كه دوا تعين جرين جرين موجد دين تعن وضابط معبوط موجات اور اين جرين پنت كر الے جوكة من تر دست وضن در تاح پر من حرين مرحله مين قد يم اصولوں دقوانين كى فر وعات اور شاخوں كوكانا موال يك بحدد يكر بين من خ مر تا چلا جا تا ب ركين اگر اينا نه موجد بيدا تعن اور ما يكون قد يم اصولوں دوانين كوكمل طور پر تم نه كر سائين ختم موتا جرين جرين جون اين اله اينا نه موجد بيدا تعن در اين كى فر وعات اور شاخوں كوكانا مواليك بحدد يكر ان مين ختم مر تا چلا جا تا ب ركين اگر اينا نه موجد بيدا صول دات تولا يم اصولوں دوانين كوكمل طور پر تم نه كر سكولات الم بح موتا جرين مركم مود يو مين اور جريدا مول دونو اين اور ما لطوں دو عادات كا متران عمل صورت اختيا دكر ليت جادر يكر موتا ہ مركم مرحد مود مين آجا تا ہے كر جس ميں كوم قد ميم اور كي تور مين اين كوم لون تائل ہوت بين مور موتم اخرار كر ليتا ہوا در پر موتا ہے كر كر مود مين آر مود بيدا مول دولوں دوتو اين اور مولوں دول دول مولون مين كوم كوم لور پر تم نه كر سكور اي مود پر مركم كر مرحد يد بلدا يك مير مي يو دور دور اين مين كوم دوند عالم ن فر مان جارى كي كر مارك كر مور پر مين ميں سے ال كر كمار اور دور دين آخل كي تي اور كر وہ اي مين بي جون دور اين مين چي كر مول كي كر مار اور کر مي تر مين ميں ب ا سكوا تو ميں در دولان دور دين آن كن مي دور كي دور اين مين چيا كر گول لين س مي مين آر اي دري اي ان مي دور کر اي دين مين مي ان مي دي کر تي دين مي مي در كن مي دي دي دي دي دي دي دين مي ب

کھانے) کالفظ اموال میں ہر طرح کا تصرف کرنے کے لیے بھی بطور کنامید استعال کیا جاتا ہے کیونکہ 'اکل' ' ( کھانا) ہی انسانی افعال میں بنیادی تحیثیت رکھتا ہے اور اس پر انسان کی زندگی کاانحصار ودار ومدار ہے کو یا وہ حیات انسانی کے لیے بنیا دی ستون ہے، جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا ہے:

سوره ونساء، آیت ۲۹:

٧ تَأْكُنُوا امُوَاتَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا اَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ

(تم این اموال آلپس میں ناجائز طریقے سے ندکھاؤ مگر بیرکہ با ہمی رضامندی کا سودا ہو)

اس آیت میں ''اکل' ( کھانے) سے اس کاویتی وجامع معنی مراد لینے میں بظاہر کوئی مانع دکھائی نہیں دیتا بلکہ اس کی تائید ملتی ہے کیونکہ ''لو تاک گلتو ا'' ( ندکھا ڈ) کسی قید وشرط کے بغیر ذکر ہوا ہے لہٰذا یہ کہا جا سکتا ہے کہ آیت کا معنی لیوں ہے: اے لوگو! زمین نے جونعتیں خدا کے علم سے تمہارے لیے مہیا کی ہیں ان نعمات خداوندی سے لطف اندوز ہواور ان سے ہمر پور استفادہ کرو کہ آئیس خداوند عالم نے تمہارے اختیار میں قرار دیا ہے، حلال و جائز اور پاک و پاکیزہ طور پر انہیں استعال کرولیتی آئیس کھانے یا نہیں استعال میں لانے سے نہ تو تمہاری طبیعتوں اور نہ میں کی طرف سے کوئی مانع در پر ہم تعال کرولیتی آئیس کھانے یا نہیں استعال میں لانے سے نہ تو تمہاری طبیعتوں اور نہ تی کی طرف سے کوئی مانع در پیش ہے، تمہاری طبیع مزابق انہیں کہا نے اور آئیس استعال میں لانے سے نہ تو تمہاری طبیعتوں اور نہ تی کی طرف سے کوئی مانع در پیش کے مانے کو پیند نہ کر تا ہو، گویا نہ تو وہ ایسی ہیں استعال میں لانے سے نہ تو تمہاری طبیعتوں اور نہیں کی طرف سے کوئی مانع در پیش شرى اور) ناجائز طريقد سے دستياب ہوں۔ بنابرايں جمله، " ڪُلُوْاصِتّاني الاَئن ضِ حَللاً طَبِّبًا" ميں ہر چيز مے مہاج ہونے اورا سے استعال کرنے کا جواز کس قيدوشرط کے بغير ثابت ہوتا ہے یعنى بيرکہ جو پچھ بھی زمين ميں ہے اسے کھا دَاور حلال وجائز طور پر اسے استعال کرواس بھر پور استفادہ کرو ليکن اس کے بعدوالے جملہ " وَ لاَنَتَنَبَّعُوْا خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ " سے معلوم ہوتا ہے کہ چھ چيزيں اور امور ايسے بھی ہیں جنہيں " خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ " (شيطان کے قدم) کہا گيا ہے کہ جن کا تعلق حلال و پاک کھانے ہی سے ہان

الیے بی بیل جیس خطوت الشیطن (شیطان کے قدم) کہا کیا ہے کہ جن کا تعلق طال دیا کہ کھاتے ہی سے ہان سے دورر ہے اوران کی پیردی نذکر نے کا عظم دیا گیا ہے اور وہ دوطرح سے قابل تصور ہیں : ایک مید کد تعمات اللہی کے کھانے سے اجتناب کیا جاتے ہی بھی شیطان کا اتباع ہے اور دو مرابید کد نہیں کھایا اور استعال میں لایا جائے (ناجا ترطریق سے )، بی مجی شیطان کی پیروی کی ایک صورت ہے، اس کے بعد ایک قاعد ہ کلیا اور استعال میں لایا جائے (ناجا ترطریق سے )، بی الشَّیْطَن '' یعنی شیطان کا ایک صورت ہے، اس کے بعد ایک قاعد ہ کلیا اور استعال میں لایا جائے (ناجا ترطریق سے )، بی مجی شیطان کی پیروی کی ایک صورت ہے، اس کے بعد ایک قاعد ہ کلیا اور اختراء پر دازی' سے عبارت ہیں ( اِنَّمَا یَا مُورُ کُمْ الشَّیْطَن '' یعنی شیطان کی چیروی کی ایک صورت ہے، اس کے بعد ایک قاعد ہ کلیا اور اختراء پر دازی' سے عبارت ہیں ( اِنَّمَا یَا مُورُ کُمْ الشَّیْطَن '' یعنی شیطان کی چیروی کی ایک صورت ہے، اس کے بعد ایک قاعد ہ کلیا اور اختراء پر دازی' سے عبارت ہیں ( اِنَّمَا یَا مُورُ کُمْ الشَّیْطَن '' یعنی شیطان کے قدم در حقیقت'' سوء' ، 'فضاء' اور'' خدا پر افتر اء پر دازی' سے عبارت ہیں ( اِنَّمَا یَا مُورُ کُمْ سے اجتناب کرنا جبکہ خدات اس ( اجتناب کرنے ) کا عظم ند دیا ہوجا ترخیس اس طرح اس کی عطا کردہ فعتوں سے اس کی اجازت دیم کے بلی رہا جانے دالی کوئی خترینہ ہوگا لہذا کھانا اور نعتوں سے استفادہ کرنا خدا کے اور استعال کر نے کا ہوارز مین میں پائی جانے دالی کوئی خترینہ ہوگا لہذا کھانا اور نعتوں سے استفادہ کرنا خدا کے اور استعال کرنے کا عام اوزن صادر نما دیا ہی ہی جانے دالی کوئی خترینہ ہوگا ہی میں موجود تک کہ اس کے کھاتے اور استعال کرنے کا عام اوزن صادر نما دیا ہے اور اس طرح کی دیگر آیات میں زمین میں موجود تم انعدا کہ اور کی تعال میں لانے کی عام اوزن صادر نما دیا ہی اور اس طرح کی دیگر آیات میں زمین میں موجود تم مرفتوں کے کھاتے اور استعال میں لانے کی عام اوزن صادر نما دیل ہی تی اور اس طرح کی دیگر آیات میں دی کر من خدوں کی کم کی تو ہوں کی گئی ہوں کی کی تعنی ہوں کی تعرف کی کہ جس کی تھی ہوں کی کے ہو اور نہ میں گی ہے جس کی تھی ہی تی ہی کی تی ہی ہی کہ می کی تھی ہو ہوں ہی کی ہی کہ ہی کہ ہو کی گئی ہو ہی ہے ہیں می تو نے کا ہی کہ ہو ہوں ہے تو کی کہ تی گئی ہو ہی کی تھی ہ

بہرحال زیر بحث آیت مبارکہ کامعنی یہ ہوگا کہ:ا بےلوگو! وہ تمام نعتیں کھاؤجوخدانے تمہارے لیے زمین میں پیدا کردی ہیں کہ خدانے وہ سب تمہارے لیے حلال و پاک قرار دی ہیں اوران میں سے بعض نعمتوں کو ملاوجدا پنے لیے حرام و ممنوع قرار نہ دواوران سے استفادہ کرنے اورانہیں کھانے سے اجتناب نہ کرو کہ ایسا کرتا ''سوءُ''،''فحشاءُ' اورخدا پر افتراء پر دازی ہے جو کہ تمہارے لیے روانہیں کیونکہ دہ شیطان کی پیروی اوراس کے نقش قدم پر چلنے کا دوسرانا م ہے۔

زیر بحث آیت کی بابت اب تک جو مطالب ذکر کیے جاچے ہیں ان کی روشن میں درج ذیل چندا ہم نکات سے آگاہی حاصل ہوتی ہے:

ا۔ ہم چیز اور ہر کا م حلال وجائز ہے سوائے ان اشاء وامور کے کہ جن کی بابت مستقل دلیل موجود ہو کہ خدادندِ عالم نے انہیں حرام دممنوع قرار دیا ہے کیونکہ جس طرح ہر چیز اور ہر کا م کوجائز قرار دینے کاحق خدا کو حاصل ہے ای

تفسيراكميز انجلد ا

طرح حرام وممنوع قراردینے کاحق بھی اسے حاصل ہے۔ ۲۔ جس چیز کو خداوندعالم نے حلال قرار دیا ہے اسے بلا وجہ اور بغیر دلیل کے حرام قرار دے کر اس سے اجتناب کرنا جائز نہیں۔

س۔ شیطان کے تعش قدم پر '' چلنے'' سے مراد یہ ہے کہ انسان اپنے لیے ان چیز وں یا کا موں کو لازم قرار دے کر ان سے اجتناب کر ے جبکہ دان کی بابت خدا نے اذن دعم نہیں دیا، کچھ چیز وں یا کا موں کو اپنے لیے حرام قرار دے کر ان سے اجتناب کر ے جبکہ خدا نے ان سے منع ند کیا ہو۔ ورنہ خداوند عالم نے اصل راستہ چلنے کی ہر گر مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی مرگز مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی مرگز مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی مرگز مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی مرگز مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی مرگز مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی مرگز مما نعت نہیں فرماتی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کہ ممانعت کی ہے کہ انسان شیطان کے قدم بقدم بلے اور اس کا چلنا شیطان کے ساتھ چلنا کہ اس طرح راستہ چلنے کہ اس کے نعرف کہ مرکز کا مرکز کا بیروکار اور اس کے نعین قدم پر چلنے والا کیا جائے ، اس سے یہ مطلب بھی معلوم دواضح ہوجا تا ہے کہ آیت '' لیے بلظا ہم کہ ہوجا تا ہے کہ آیت '' لیے بلظا ہم کہ ہوجا تا ہے کہ آیت '' لیے بلظا ہم کہ کہ مرکز کے شیطان کا پروکار اور این کے قدم بقدم ہوں ہے ہوجا تا ہے کہ آیت '' ان گھڑ کہ '' ' کے بلغ بلزہ ہر بیوت ملتا ہے کہ ہر طرح سے شیطان کی پیروی منوع ہے خواہ تھل اور انجا م دوینے میں ؟ بلغا ہر پیٹوت ملتا ہے کہ ہر طرح سے شیطان کی پیروی منوع ہے خواہ تھل اور انجا م دینے میں ہوں نہ خدو ہ ہوا تا ہے کہ ہم کہ کہ کہ مرح می ممان کے پیروی کہ میں ہیں ہم کہ کر کہ ہوجا تا ہے دونوں شیطان کی پیروی کی گئی ہے لہذا ہے ہما ہے تو ہوں کی لیکن آیت '' گلڈوا مِندا کی بیروی کی گھڑا ہے کہ کہ پیروں کی گئی ہے لہذا ہے ہم ہوں کہ کہ کہ کہ کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ کہ کہ ہم ہم کہ ہم کہ کہ ہم کہ ہم کہ کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ کہ ہم کہ کہ ہم کہ ہم کہ کہ ہم کہ کہ پیروں کی گئی ہم لہ ہم کہ ہم کہ کہ ہم کہ کہ ہم کہ ہم ہم کہ ہم ہم ہم ہم کہ ہم ہم کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ ہم کہ ہم ہم ہم ہم کہ ہم ہم ہم ہم کہ ہم کہ ہم ہم ہہ

شیطان کی کارستانی <sup>O</sup> إِنَّهَا بَاُمُوُكُمْ بِالسُّوَّ وَالْفَحْشَاءِ وَ أَنَّ تَقُوْلُوًا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَبُوْنَ " (وه تهميں برائی وفحفاء اور الله برافتراء بردازی کاعظم دیتا ہے) (ا) سوء (ا) سوء (۲) فحفاء (۳) قول بغير علم (خدا بر افتراء بردازی) برای دو (سوء اور فحفاء) کا تعلق فعل و عمل سے ہے جبکہ تیسری بو لیے اور کہنے سے مربوط ہے، اس سے بیتا بت ہوتا ہے کہ شیطان جس چیز کا تبقی عظم دیتا ہے دہ صرف وہی افعال ہیں جو ''سوء ' اور ''فحفاء '' کا مصداق ہیں اور وہ تی گفتار و بیان ہے جو ''قول بغیر علم '' سے عبارت ہے۔

خدا کی پیروی کی بجائے آباءواجداد کی پیروی

نَوَ إِذَا قِيْلُ لَهُمُ التَّبِعُوْا مَا ٱنْزَلَ اللَّهُ قَالُوْا بَلُ نَتَبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا....الغ" (اورجب ان سے کہا گیا کہ ماس کی پر دی کر وجو خدانے نازل کیا ہودہ کتے ہیں: بلکہ ماس کی پر دی کرتے ہیں جس پر ہم نے اپنا آباء کو پایا) 'الْفَيْنَا' الفاء سے باس کا معنی ہے پانا، تو ''الْفَيْنَا عَلَيْهِ ابْبَاء نَا' سے مراد بير ہوگا ''وجل نا عليه آبائنا'' يعنى جس پر ہم نے اپنا آبادوا جداد کو پايا، بيا بت اس مطلب کی تقد این کرتی ہے جو سابقہ آبت میں ''خُطُوٰتِ

جامل وكمراه آباء كااتباع

O" أوَلَوْ كَانَ ابَآ وَهُمُ لَا يَعْقِلُوْنَ شَيْئًا وَ لَا يَهْتَدُوْنَ "-(خواهان كَآباء علم اور بدايت ب بره بى كيول نه بول؟)

ا پنی زندگی میں کئی چیز وں کوجانتے تھے، اس جملہ کا مبالغہ پر منی نہ ہونا یوں ہے کہ بید بات فرض وتصور کے طور پر کی گئی ہے اور

تفسيراكميز انجلد ا

گویا اس طرح کہا گیا ہے '' آیا کوئی یہ کہ سکتا ہے کہ باپ دائدا کی پیروی ہرصورت میں ضرور کی ہے خواہ دہ کچھ بھی نہ جانے ہوں اور نہ ہی ہدایت یا فتہ ہوں'' ، تو '' لا یَعْقِلُوْنَ شَیْتًا وَ لا یَهْتَ کُوْنَ'' درحقیقت ان لوگوں کی بات کا جواب ہے جو یہ کہتے سے ''ہم توصرف ای کی پیروی کرتے ہیں جس پر ہم نے اپنے آبا و واجدا دکو پایا ہے '' کیونکہ وہ اپنے باپ دادا کی پیروی کرنا بطور مطلق ضروری بچھتے شھاس لیے خدانے فرمایا کہ خواہ ان کے باپ داداعلم وہدایت سے برہ بھی ہوں تب بھی بیدان کی پیروی کریں گے؟

كافرول كےحوالہ سے ایک مثال <sup>0</sup> و مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاً يَ وَذِهَ آ عَ "-( کفراختیار کرنے والوں کی مثال اس شخص جیسی ہے جوا سے آواز دیتا ہے جوسوائے بلائے جانے کی آواز اور ایار کے چھپی ستا) لفظ د ممش ، کامعنی ب کہادت ، مقولہ اور ضرب المثل ، اور مجمى صفت وحالت کے معنی میں بھی آتا ہے جیسا کہ ارشاد الہی ہے: سوره وفرقان، آیت ۹: " أَنْظُرُ كَيْفَ ضَرَبُوالكَالا مَثَالَ فَضَلُّوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا (دیکھوانہوں نے کیسی مثالیس تیرے لیے ذکر کی ہیں پس دہ گمراہ ہو گئے ہیں اب وہ سیدھاراستہ نہیں پاسکتے )۔ · · نعیق،، چرواہے کی اس آواز کو کہتے ہیں جودہ اپنی بھیر بکریوں کی سرزنش اورانہیں ڈرانے کے لیے نکالنا -- چنانچہ کہا جاتا -: "نعق الراعى بالغند ينعنى نعيقا، ( ج واب نے بھير بكريوں كو اوار دى، سخت چلایا) بیاس دفت کہاجا تا ہے جب وہ جانوروں کوز ورز ور سے آواز دے اور نہیں ڈرانے کے لیے چیخ چلائے۔ "تداء "مصدر ب نادی بنادی مناداة " ..... (نادی اس فيلايا يادی :وه بلاتا ب مناداة : بلانا)، ميلفظ ( عداء) لفظ ' وعاء ' سے زيادہ خاص معنى كا حامل ہے كداس ميں بلند آ داز سے بلانے يا يكار في كامعنى يا يا جا تا ہے جبكه ·· دعاء على اليانيس كيونكه اس مي صرف · بلان كامعنى بإياجاتا ب، بنابري أيت مباركه كامعنى بير موكًا · · تيرى مثال ان كافرون كودعوت حق دين - حق كى طرف بلاف - يحوالد سا الشخص كى ب جو چو يايون كو بلندا واز س يكارتا ب مكرده اس کے چیخنے اور چلانے سے پچھ بھی نہیں سنتے سوائے ایک آواز اور پکار کے، اور وہ جوں ہی اس کی آواز سنتے ہیں تو محلنے لگتے ہیں اور خوفز دہ ہو کررک جاتے ہیں گویا کہ وہ ہجرے ہیں جنہیں پچھ سائی نہیں دیتا اور جوبات ان کے لیے فائدہ مند ہے وہ اسے من ہی نہیں سکتے ، گوئے چیں اورکوئی اچھی دمفید بات کرنہیں سکتے اورا ندھے ہیں کہ انہیں چھ دکھائی نہیں دیتا،خلاصہ بیرکہ

ردايات يرايك نظر

بیٹے کے ذبح کرنے کی قشم

کتاب تہذیب میں عبد الرحمان سے منقول ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ اس شخص کے بارے میں فرما عیں جس نے اپنے بیٹے کوذنج کرنے کی قسم کھائی ہوامام نے فرمایا: یہ '' خُطُوٰتِ الشَّیْطَنِ'' کے باب سے ہے۔

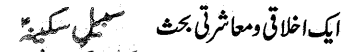
طلاق بحتق اورنذ رکی قشم منصور بن حازم سے منقول ہے کہ مجھ سے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: آیا تونے طارق کا واقعہ سنا ہے؟ طارق مدینہ کا ایک بردہ فروش مخص تھا ایک دفعہ دہ ابوجعفر (امام محمہ باقٹر) کی خدمت سے حاضر ہوااور کہنے لگا کہ میں نے طلاق، عتق (غلام آ زاد کرنے) اور نذر کی قشم کھائی ہے اس کے بارے میں کیا تکم ہے؟ امامؓ نے فرمایا: اے طارق بیر سب "خُطُوٰتِ الشَّيْطِنِ" (شيطان کے قدموں اور اس کی پيروی) کے باب سے ہے۔ تفسير' عياثی' میں امام ابوجعفر محمد باقر عليه السلام سے منقول ہے آپؓ نے فرمایا: خدا کے سواجس کی قشم بھی کھائی چائے وہ "خُطُوٰتِ الشَّيْطَنِ" کے باب سے ہے۔

کسی کام کے ترک کرنے کی قشم '' کافی'' میں امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپؓ نے ارتثاد فرمایا: جو محض کسی چیز کے ترک کرنے کی قشم کھائے جبکہ اس کا انجام دینا اس کے ترک کرنے سے بہتر ہوتو اسے چاہئے کہ اس کام کوانجام دے کہ جو بہتر ہے اور اس پر۔ اس قسم کا۔کوئی کفارہ نہیں، کیونکہ اس طرح کی قسم کھانا'' خُطُوٰتِ الشَّبْطَنِ''۔ شیطان کے قُصْ قدم پر چینے کے باب سے ہے۔

مذکوره بالا احادیث وروایات سے جیسا کہ آپ نے طاحظہ کیا۔ یہ تاب ہوتا ہے کہ '' خُطُوتِ الشَّیْطَنِ '' سے مرادده اعمال ہیں جو بظاہر قربة الى اللہ کى نیت سے انجام دیتے جا سی جبکہ وہ قرب الہی سے موجب نہ ہوں کیونکہ شریعت می ان کی کوئی حیثیت نہیں ( شرعی لحاظ سے آہیں قرب الہی کا موجب قرار نہ دیا گیا ہو ) جیسا کہ '' قرلاتَ تَبَعُوْا خُطُوتِ الشَّبْطَنِ کی تغییر میں بیان ہوچکا ہے، اور جہاں تک طلاق وغیرہ کے باطل ہونے کا تعلق ہے تو اس کی ایک اور وجہ ہے اور دہ ہد کہ طلاق قسم پر ششمل ہودہ معلق ومشر وط ہوتی ہے جبکہ علم ادب وقوا عد میں واضح طور پر ذکر کیا گیا ہے کہ انتزاء میں ہر طرح کی قید و شرط اس کے منافی ہوتی جالبذا طلاق چیے امور کو مشر وط نہیں کیا جا سات کیونکہ طلاق عقد نہیں بلکہ انتزاء میں ہر طرح کی قید و شرط اس کے منافی ہوتی جالبذا طلاق چیے امور کو مشر وط نہیں کیا جا سکتا کیونکہ طلاق عقد نہیں بلکہ انتزاء میں ہر طرح کی قید و مشرط اس کے منافی ہوتی جالبذا طلاق چیے امور کو مشر وط نہیں کیا جا سکتا کیونکہ طلاق عقد نہیں بلکہ انتزاء میں ہر طرح کی قید و ہر طراس کے منافی ہوتی جالبذا طلاق چیے امور کو مشر وط نہیں کیا جا سکتا کیونکہ طلاق عقد نہیں بلکہ انتزاء میں ہر طرح کی قد و ہر مان کی چیز سے مقد و معلق ومشر وط ہوتی ہے جبکہ علم ادب وقوا عد میں واضح طور پر ذکر کیا گیا ہے کہ انتزاء میں ہر جب مشر و ط من مرط اس کے منافی ہوتی جالبذا طلاق چیں اور کو مشر وط نہیں کیا جا سکتا کیونکہ طلاق عقد نہیں بلکہ ان تزاء جات کی قود میں مذکور اور کسی چیز سے مقد و معلق نہیں ہو تا چاہے ورنہ دو میا طل ہوگی ، سر حال یہ قوبی مستلہ ہے اس کی مزید وضا حت علم فقد میں مذکور ہے ، خدا کے علادہ کسی کی قسم کھانا کو کی شرع حیث کی شم خدا نے نہیں کھا کی اور کی تو خرک کی تیں ہو ہو ہو ہو جات میں لی کی کی کو کی عظمت و اس پر شرعی احکام لا کو کی جا میں یا ان چیزوں کی قسم کھا تا مراد ہے جن کی قسم خدا نے نہیں کی کی کی کی کی کی کی کو کی عظمت و حرمت ہے۔

تمثیل کی واضح نشریج تفییر (بجمع البیان) میں آیت '' وَ مَثَلُ الَّنِ نَیْنَ کَفَرُوْا کَمَثَلِ الَّنِ یُ یَنْعِنَّ مَسَلَ کَ تَغْیر میں صفرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپؓ نے ارشاد فرمایا: اس سے مراد سے کہ اے میرے نبی! ان کا فروں کی مثال تیرکی دعوت حق وایمان کے حوالہ سے ایسی ہے جیسے چر واہا اپنے ریوڑ کو آ واز دیتا ہے مگروہ اس کی آ واز سننے کے علاوہ سچھ نیس سیسے

تفسيراكميز انجلد ا



ميدرآ بادليل الدين فبرعدا

انسان کے عقائدونظریات دوطرح کے ہوتے ہیں: ایک: وہ جوصرف فکرونظر سے تعلق رکھتے ہیں اوران کاعمل سے براہ راست کوئی تعلق نہیں ہوتا جیسے ریاضیات، طبیعیات اور ماوراءالطبیعہ سے تعلق رکھنے والے مسائل۔ دوسرے: وہ جو براہ راست عمل سے تعلق رکھتے ہیں جیسے علم فقہ داخلاق سے تعلق رکھنے والے مسائل کہ جن میں سے بحث ہوتی ہے کہ کیا کرنا چاہئے اور کیانہیں کرنا چاہئے،

پہلی قشم کے عقائد وآراء کی بنیاد صرف علم ویقین کی پیردی ہے کہ جس کا سرچشمہ عقلی وحس (طبیعی) دلائل ہیں، اوردوسری قسم کی بنیاد جمل کاانسان کی سعادت وخوش بختی کے حصول کی راہ میں مؤثر ہونا اوران چیز وں سے دوری اختیار کرنا جوانسان كى بديختى دشقاوت اورسعادت سےمحروميت كاسب ہوں، لېذادہ عقائد ونظريات جن كى بنيادكم ويقين نہ ہو (پہلى قشم میں ) اور اسی طرح وہ کہ جن میں انسان اپنے لیے خیر دِشر اور نفع ونقصان کاعلم نہ رکھتا ہو( دوسری قشم میں ) انہیں خرافات و ب بنیادا عقادات کہاجائے گا،اور چونکہ انسان کے عقائد دنظریات کی بنیا دوسرچشمہ اس کے فطری تقاضے ہیں کہ جواسے ہر چیز کی علت وسبب سے آگاہی کے حصول کی ترغیب دلاتے ہیں اور عملی طور پر اس کی طبع وجوداسے اس کے حقیقی کمال کے حصول کی دعوت دیتی ہے لہٰذاوہ ہر گزشی بے بنیاد نظریے اور جہالت پر بنی اعتقادات وآ راءکوشلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ہوتا البتہ تمجمی ایساضرور ہوتا ہے کہ نفسانی جذبات وباطنی احساسات کہ جنہیں اس کی قوت خیال برا پیختہ کرتی ہے۔ بالخصوص خوف و امید-اس امرکاسب بنتے ہیں کہ وہ بعض امور میں بے بنیا دنظریات وخرافات پر مبنی آ راء وعقا کدا پنالیتا ہے اور وہ یوں کہ قوت خیال بعض خوف انگیز یا امید بخش صورتیں اس کے آئینہ نگاہ میں ثبت کردیتی ہے کہ جن کی وجہ سے خوف یا امید کی حس بھڑک اٹھتی ہےاوران صورتوں کواپنے دامن احساس میں چیچالیتی ہےاورانہیں خوفز دہ یا پرامید گفس سے ہرگز جدانہیں ہونے دیتی بلکہ ہر کمحہ انہیں نگاؤنٹس کے سامنے رکھتی ہے مثلاً تبھی ایسا ہوتا ہے کہ انسان کسی تاریک اورخوفناک ووحشت انگیز جنگل دیپابان میں پھنس جاتا ہے اور ننہاو بے یار دمددگار ہوتا ہے کوئی اسے سلی وسہارا دینے والانہیں ہوتا اور نہ ہی اسے کوئی ایسا وسیله و زریعه دکھائی دیتا ہے کہ وہ روشن وغیرہ کی مدد سے خوفناک و پرخطر جگہوں یا چیز وں کی پہچان کرکے ان سے پنج سکتو اس حالت میں اس کی قوت خیال اپنا کام شروع کردیتی ہے اور جومشکل بھی اس کے سامنے آتی ہے اسے ہیت ناک صورت میں اس سے سامن مجسم کردیتی ہے یہاں تک کہ وہ سیجھنے گتا ہے کہ یہ چیز اسے ہلاک کرنا چاہتی ہے یا کوئی روح ہے جواس کو ا پنی لپیٹ میں لینا چا ہتی ہے بلکہ اس سے بالاتر بیر کہ اس کی قوت خیال ایس شکلیں وصور تیں اس کے سامنے مجسم کرتی ہے کہ

وہ انہیں چکتا پھرتا، آتا جاتا، آسان کی طرف اڑتا اورز مین پراتر تامحسوس کرنے لگتا ہے اوروہ گونا گوں وعجیب وغریب حالتوں میں اسے دکھائی دیتی ہیں ادراس طرح اس کی لوح فکر دنصور میں شبت ہوجاتی ہیں کہ جب بھی وہ اس جیسے ماحول میں ہوتا ہےتو وہ تمام صورتیں اس کے سامنے چسم ہوجاتی ہیں اور اس پرخوف دوحشت کی حالت طاری ہوجاتی ہے، پھر وہ ان تمام حالتوں کو جب کسی دوسر بے محض کے سامنے بیان کرتا ہے تو اس میں بھی اس طرح کے خیالات وتصورات ادر احساسات وجود میں آجائت بین یہاں تک کہ یکے بعدد یگر بے اور رفتہ رفتہ بیا حساسات ایک بے بنیاد عقیدہ اور خرافی نظریہ کاروپ دھار لیتے ہیں اورلوگوں میں پھیل جاتے ہیں،اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ اس کی دفاعی حس حرکت میں آجاتی ہےاورا سے ایسے اعمال انجام دینے ک ترغیب دلاتی بجن سے وہ اس خیالی چیز کے شرسے پی سکے لہذا وہ پھر خرافات وبے بنیاد کا موں کی لپیٹ میں آجا تا ہے اور من گھڑت نظریات پر جنی اعمال انجام دیتا ہےاور دوسروں کوبھی ان کی تعلیم دیتا ہے کہ جورفتہ رفتہ ایک مستقل باطل عقیدہ و ادہام پرس کے نظرید کی صورت اختیار کر کیتے ہیں، حقیقت ہے ہے کہ انسان قدیم زمانہ سے ادہام پرستی کی لعنت کا شکار ہوتا چلا آ رہاہےاوراب تک میصورت حال باقی ہےاورایسا بھی نہیں۔جیسا کہ بعض حضرات گمان کرتے ہیں۔ کہ بیاوہام پر تی اور باطل خیالی نظریات صرف مشرق کے باسیوں میں پائے جاتے ہوں بلکہ اہل مغرب بھی ادہام پریتی میں اگرمشرق دالوں سے زیادہ مبتلانہ ہوں تو کم بھی نہیں ہیں۔تاہم ہرقوم کے اہل دانش وصاحبان علم اور بزرگان ومصلحان ملت گونا گوں وسائل وذ رائع کو بروئے کارلاکراور مؤنثر انداز میں نصیحتوں ادرلطا ئف الحیل کے ذریعے ان خرافات دباطل نظریات ادراد ہام پر تق کے ب بنیاد عقائد در تجانات کوشتم کرنے اور ان کی بیخ کنی کے لیے کوشاں رہتے ہیں جو موام الناس میں تھیلے ہوئے ہیں اور لوگوں کے دل و ماغ میں گھر کر چکے ہیں لیکن افسوں صدافسوں کہ اس مہلک بیاری نے معالجوں کو تھکا دیا ہے اور وہ ابھی تک انسانی معاشرے میں سرطان کی مانند پھیلی ہوئی ہے کیونکہ انسان ایک طرف تو عقائد دنظریات اور حقائق سے آگا ہی کی بابت دوسرول کی تقلید و پیروی سے بے نیاز وبے بہرہ نہیں اور دوسری جانب احساسات ونفسانی جذبات وعواطف اس کا دامن نہیں چھوڑتے لہذاعلاء وصلحین کی تمام تر کوششوں کے باوجوابھی تک اس تباہ کن بیاری کا کوئی علاج مؤثر ثابت نہیں ہوا،اورسب سے عجیب بات یہ ہے کہ موجودہ ترقی یافتہ دور میں بھی علوم جدیدہ کے ارباب شخصی اور متمدن دانشور ری<sup>ع</sup>قیدہ رکھتے ہیں کہ کی بنیاد بھی معاشرتی کمالات کے حصول کی کوشش ہے جہاں تک بھی حصول کمال ممکن ہواور افراد معاشرہ کی تربیت کا نظام بھی ای پر قائم ہے''۔ان دانشوروں نے اپنے اس نظریہ کی بنیاد پر سیجھ لیا ہے کہ اس سے خرافات دادہام پر تن کا خاتمہ ہو گیا ہے جبكه حقيقت سيرب كمان كامينظر سيبدذات خودخرافات كاتباع سعبارت ب كيونكه علوم طبيعي كادائر عمل موجودات مسق کی طبیعی خصوصیات واحوال سے بحث کرنے تک محدود ہے اور دوسر پے لفظوں میں بید کہ مادی علوم تمیشہ '' مادہ'' کے اسرارو خصوصیات سے پر دہ انھاتے ہیں اور اس سے مربوط احوال دادصاف کو بیان کرنے تک محدود ہیں اور جہاں تک غیر مادی امور كاتعلق بتوميعلوم ان كى فى يا اثبات كى بابت كونى كردار ادا نهيس كرسكت للمذاجو چيز ص وتجربه كى دسترس ي بابر بو توكس

دلیل کے بغیراس کی ففی اورموجود نہ ہونے کا عقیدہ رکھنابذات خودسب سے واضح خرافات ہے، اسی طرح یہ کہنا کہ تہذیب و تمدن کی بذیا دمعاشرے کا حصول کمال ہےخرا فات سے کم نہیں کیونکہ اس طرح معا شرے کا حصول کمال وسعادت عام طور پر بعض افراد کے اپنی زندگی اور انفرادی سعادت سے محرومی کا سبب بنتا ہے مثلاً کوئی شخص اپنے وطن کے دفاع و قانون کی یاسداری دغیرہ کے لیےا پنی جان کی قربانی دےاورا پنی سعادت کومعا شرے کے وقار دسر بلندی پر قربان کرد یے تواس طرح کی شخصی دانفرا دی محرومیتوں پر کوئی شخص راضی نہیں ہوسکتا سوائے اس کے کہ وہ ان کواپنے لیے '' کمال''سمجھتا ہوحالا نکہ حقیقت میں بی محرومیتیں اس کے لیے '' کمال' 'نہیں بلکہ محرومی ہی محرومی ہے اور اگر نہیں کمالات مان بھی لیا جائے تو وہ حقیقت میں معاشرے کے لیے کمالات ہوں گے کہ جنہیں اس نے اپنے لیے کمالات مجھ لیا ہے اور انفرادی و تخصی محرومیت کو اپنے لیے کمال کا نام دے دیا ہے جو کہ انتہائی غیر معقول بات اور خرافات ہے کیونکہ عدم اور محرومیت کو کمال کا درجہ ہیں دیا جاسکتا، اور پھر بیکدانسان معاشر بے کواپنے لیے چاہتا ہے نہ کہ خودکو معاشرے کے لیے ا۔ بنابریں بیہ تمام موارد جوذ کرکیے گئے ہیں اشتباه، غلطنہی اور بے بنیا دنظریات وخرافات کے سوا کچھنہیں کہ انفرا دی محرومی کو'' کمال'' کا نام دے دیا جائے ، چنا نچہ اکثر د يصفي مين آيا ب كدلوكون كومعاشر ب مين كومًا كون طريقون ب دهوكدديا جاتا ب اورانبين انفرادي محرومي كوقبول كرف كي تر غیب دلانے کے لیے مثلاً برکہاجا تا ہے کہ انسان فداکاری وجانبازی اور اپنی جان کا نذران، دے کرنیک تأمی اور تاریخ میں ہمیشہ کے لیے اپنانا موتذ کرہ زندہ وجاوید کرسکتا ہے اور اس طرح اسے دائمی سعادت وابدی حیات مل کتی ہے دغیرہ وغیرہ ، توبیہ باتیں درحقیقت خرافات میں کیونکہ اس طرح کی باتیں کرنے والے پہلے توخود اس بات کے قائل نہیں کہ مرنے کے بعد کوئی زندگی ہےادردوسری بات بیکداس طرح مرف اور فنا ہوجانے کے بعد کون سی معاشرتی زندگی ہے کہ جسے ہم ''زندگی'' کہتے بين، آيابيدا يك فرضى وخيالى چيز نبيس كه جس ميس كوئي حقيقت نبيس يائي جاتى؟

اس مقام پرایک بات کی طرف اشارہ ضروری ہے جو کہ مذکورہ مطلب کی طرح خرافات کے سوا پھنہیں اور وہ بیر کہ کہاجا تا ہے کہ انسان کو چاہیے کہ اجرائے قانون کی تکنی کہ چس کے سبب اس کی ذاتی خواہشات پوری نہیں ہو سکتیں اور وہ شخصی محرومیوں کا شکار ہوجا تا ہے اس پر صبر کرے تا کہ معاشرے کا تحفظ ہو سکے اور وہ (معاشرہ) '' کمال' پائے، گویا سے بچھ لے کہ معاشرے کا کمال ہی اس کا کمال ہے۔

آیا بی بات خرافات نہیں تو کیا ہے؟ کیونکہ معاشر ے کا کمال ای صورت میں اس کا کمال ہوگا جب دہ دونوں کمال کیجا ہوں لیکن اگر ایسا نہ ہو بلکہ معاشر ے کا کمال فر دکی محرومی کا سبب بنے تو اسے فر دکا کمال کیونکر کہا جا سکتا ہے، بنا برایں اگر کوئی فرد یا قوم خواہ طاقت وظلم کے ذریعے ہی سہی اپنے مقاصد وخوا ہشات کو پالے تو وہ فردا پنے '' کمال '' کو معاشر ے کا کمال اور دہ قوم اپنے کمال کو دوسری قوموں کا کمال کیوں قر ارد بے؟ اور صرف نیک نامی کے جنالی کمال کیونکر کہا جا سکتا ہے، بنا برایں اگر کمال سے کیوں محروم ہو؟ جیسا کہ قوموں کے طاقتو را فراد کا طریقہ 'کار ہمیشہ سے یہی چلا آرہا ہے کہ وہ کمز دودو تا تو ان طبقہ کو اپنا غلام بنا کر ان کی زندگیوں سے فائدہ اٹھاتے ہیں اور انہیں ہر طرح کی ذلت وخواری سے دو چارکر کے اپنے مقاصد ک

تفسيراكميز انجلد ا

یکیل کے لیے انہیں استعال کرتے ہیں اور انہیں ان کی زندگ سے محروم کردیتے ہیں، آیا نیک نامی اور معاشر کے کی بقاء ک لیے قربانی کے نام پر کی فردیا قوم کی محرومی کو اس کا کمال قرار دیا جا سکتا ہے؟ یہ فرافات نہیں تو کیا ہے؟ لیکن اس سلسلے میں جو روش قرآن مجید نے اپنائی وہ یہ ہے کہ انسان عقائد ونظریات کے باب میں صرف ای بات کو سلیم کرے جو خدا نے ارشاد فرمانی اور نازل کی ہے (ماانزل اللہ) اور اس کے علاوہ کوئی بات علم ویقین کے بغیر قبول نہ کرے اور ندائل کا قائل ہو، اور عمل کے باب میں بھی صرف احکام الی کی پیروک کرے اور خدا سے ناک کے باب میں حرف ای خواہال ہو کہ اگر ان کے ذریع اس کی نفسانی خواہشات اور آرزد کی تحکیل ہوجائے تو اس میں اس کی دنیا وی واخر وی سعادت ہے اور اگر مادی لذتوں سے محروم ہوتو خداد ندِ عالم کے پاس اس کا اجر محفوظ ہے جو کہ ہر اجرو کہ کا سی اور اور

یہاں ایک اور بات بھی ملاحظہ فرما عیں کہ علوم حسی کے دلدادہ اور حس وتجربہ کو ہر چیز کی اصل واساس قرار دینے والے حضرات کہتے ہیں کہ دین کی پیروی ایک طرح کی تقلید (کیر کا فقیر ہوتا) ہے جو کہ علم کی روسے درست نہیں اورعلم اس سے منع کرتا ہے اور اس طرح کی تقلیدیں دراصل ان چار دورا نیوں میں سے دوسرے دورا نیہ کے خرافات کا حصہ ہیں جو تخلیق بشر سے اب تک حیات انسانی میں آئے ہیں (یا در ہے کہ چار دورا نیوں سے مراد بیز مانے ہیں: داستانوں اور قصہ وکہا نیوں کا دور، مذہب کا دور، فلسفہ کا دور، اور آئ کا بید دور کہ جس میں انسان زندگی اسر کرر ہا ہے علم کا دورا در خوافات کو در چین کو دور ور چیز کی اس دور، مذہب کا دور، فلسفہ کا دور، اور آئ کا بید دور کہ جس میں انسان زندگی اسر کرر ہا ہے علم کا دورا درخرافات کو د

(۱) وہ کہتے ہیں کہ 'دین کی پیروی ایک طرح کی تقلید ہے'۔ ان کی بیہ بات سرے ہی سے غلط ہے کوئکہ 'دین' ایک جامع آئین ورستو رحیات ہے کہ جس میں مبداء و معاد (سرچشمہ وجود و منزل مقصود) یعنی خدا اور قیامت سے مربوط معارف و حقائق اور معاشرتی قوانین و احکامات مثلاً عبادات و معاملات جو کہ بذریعہ وی و یوسیلہ نبی و پنچ برہم تک پنچ ہیں، اور اس طرح کے دیگر امور پائے جاتے ہیں اور بی مسلمہ حقیقت ہے کہ مبداء و معاد (خدا و قیامت) ۔ سے تعلق رکھنے دالے مقائد کی بنیا دعلم و یقین اور عقاق دلائل ہیں اور میں مسلمہ حقیقت ہے کہ مبداء و معاد (خدا و قیامت) ۔ سے تعلق رکھنے دالے مقائد کی بنیا دعلم و یقین اور عظی دلائل ہیں اور میں مسلمہ حقیقت ہے کہ مبداء و معاد (خدا و قیامت) ۔ سے تعلق رکھنے دالے مقائد کی بنیا دعلم و یقین اور عظی دلائل ہیں اور عبادات مسلمہ حقیقت ہے کہ مبداء و معاد (خدا و قیامت) ۔ سے تعلق رکھنے دالے مقائد کی بنیا دعلم و یقین اور عظی دلائل ہیں اور عبادات معاد محقیقت ہے کہ مبداء و معاد (خدا و قیامت) ۔ سے تعلق رکھنے دالے مقائد کی بنیا دعلم و یقین اور عظی دلائل ہیں اور عبادات و معاملات کے قوانین و احکام تھی چونکہ وی کے ذریلیے اور یوسیلہ نبی کہ جس کی صدافت و اضح و ما قائل الکارعلمی دلائل سے متابت ہوئی ، حاصل ہو نے ہیں لہذا وہ بھی علم و یقین پر منی ہیں اور ان کی ہیروی حقیقت میں علم کی ہیروی ہے اور جو بات سے نی بیان فر مائی ہے اسے تسلیم کر ما اور اس پرعمل کر ماعظی فیولہ اور علم کا اتباع ہے۔ بنا ہوا ہیں دین کی ہیروی تھا ہو تی ہیں و حقیقت کو علم و یقین کے ساتھ تسلیم کر نے سے عبارت ہے،

تفسيراكميز انجلد ا

بقوق...) کی تغییر میں تفصیلی مطالب ذکر کیے جائے ہیں، رجوع فرما سی۔ (۲) تعجب کی بات ریہ ہے کہ دین کی پیروی کو تقلید کا نام ان لوگوں نے دیا ہے جو خودا پنے اصول زندگی و معاشرتی رسم و رواج اور معمولات حیات مثلاً کھانے پینے، پہنے، رہنے سہنے، منا کحت و غیرہ تک کے مسائل میں اندھی تقلید اور نفسانی خواہشات کی اند هادهند پیروی کا شکار ہیں، البتدانہوں نے جو بہت بڑا کا رنا مہ سرانجام دیا ہے وہ یہ کہ تقلید کا نام بدل کرا سے ایک ایسے نام سے موسوم کیا ہے جس میں اندھی تقلید کی اصل روح پوشیدہ ہے یعنی ' ترقی یا فتہ دنیا کے رسم دواج کو اپنا''، ر ہے وہ نام جوانہوں نے تقلید کی نئی کی لیے لیفت و تح بر کیا ہے کہ جس کے نتیجہ میں تقلید کا نام میدل کرا سے بق رہ گی بلکہ پختہ ہوگی اور لفظ مت کیا گر متی باقی رہ گی ہے کہ جس کے نتیجہ میں تقلید کا نام تو دنیا کے رسم دواج کو اپنانا''، ر باقی رہ گی بلکہ پختہ ہوگی اور لفظ مت کیا گر متی باقی رہ گیا، تقلید کے لفظ کا استعال ترک کردیا گیا گراس کے معنی وہ مواد و تقلید روح کو اپنالیا گیا، اور ' دوسروں جیسے ہوجاد'' کا نعرہ لگا کر اسے علمی و ترقی یا فتہ دنیا کی رسم کی قلید کی نام دو تشیب جا لہو کی فیکو کی اور دفتا میں جنوب کا میں رہ کی کے لفظ کا استعال ترک کردیا گی گراس کے معنی و ماد رہ کی تو تو تی ہیں ہے ہو کو کہ ہوں اور حقیق روح کو اپنالیا گیا، اور ' دوسروں جیسے ہوجاد'' کا نعرہ لگا کر اسے علمی و ترتی یا فتہ و متمدن رنگ دے دیا گیا در قر آ ٹی نعرہ ' و کو کر روح کی بندا ہو کی فیروں نے ہیں ہیں ۲۱ (بولی و دوں اور نوانی خواہ شات کی پیروی نہ کر و کہ و تھیں گراہ کر دے گی ہو جا لیک و بی تقلید اور خوان تر اور دی کر نظر اعراز کر دیا گیا۔

(٣) انہوں نے حیات انسانی کے چاردورا نے ذکر کے ہیں یہ بھی سی بلکہ نہا بیت بے بنیا دہات ہے اور تاریخ اد بیان و فلسفداس کی تکذیب کرتی ہے اور بید درست نہیں کہ فلسفہ کا دور دین و مذہب کے دور کے بعد تفا۔ کونکہ دین ابرا یہی کا ظہوراس دقت ہوا جب ہندوستان و مصر و کلدان میں دور فلسفہ تم ہو چکا تقا اور دین عیلی مجد فلسفہ یونان کے بعد ظہور پذیر ہوا اور آفتاب دین تحمد گی-اسلام - دور فلسفہ کونان اور اسکندر ہی کے بعد طلوع ہوا، خلاصہ بی کہ مجد فلسفہ کونان کے بعد تلہور پذیر ہوا اور آفتاب دین تحمد گی-اسلام - دور فلسفہ کونان اور اسکندر ہی کے بعد طلوع ہوا، خلاصہ بی کہ مجد فلسفہ کونان کے بعد تلہور پذیر ہوا اور آفتاب دین تحمد گی-اسلام - دور فلسفہ کونان اور اسکندر ہی کے بعد طلوع ہوا، خلاصہ بی کہ عبد فلسفہ ظہور دین تر ہو چکی ہے کہ لی تعاد اور فلسفہ کے عرون کا دوران پر دور انہوں میں عبد ذہب کے عبد طلوع ہوا، خلاصہ بی کہ عبد فلسفہ طبور دین تر ماہ مصل ہے جبکہ ان حضرات نے اپنے چار دورانیوں میں عبد مذہب کو عبد فلسفہ سے پہلے ذکر کیا ہے، اور بی ار اور ان ہو چکی ہے کہ کہ دین تو حید عبد وزمانے کے کا طلسے دیگر تمام ادیان سے مقدم و پہلے ہے۔ اور جہاں تک حیات انسانی کی تاریخ کی بابت قرآنی بیانات کا تعلق ہوان کے مطابق اس کے دور این ہے مقدم و پہلے ہے۔ اور جہاں تک حیات انسانی کی سادگی اور دور اعبد حس و مادہ، اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ آ بیت میں تک کون ان کی کہ ہوں کو میں ہے ہیں۔ ایک عبد و حدت اتوا م اور عس سان کی کان النائ اُس اُشاد قد تو آور من کی کون سے مطابق اس کے دور دور اینے ہیں۔ ایک عبد و حدت اتوا موا احمار کی ک مادگی اور دور اعبد حس و مادہ، اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ آ بیت میا تک کی تک میں ایک کی تعلین کی کی تعلیم کی سی میں کی دور این سے میں کی کی تعلیم کی کو میں میں میں دور کی ہوں اور میں میں میں میں کی کرہ آ ہوں ہوں کی کی تعلیم کی کر ہے تک میں ہوں کی کی کر ہوں میں میں میں کی کو کو میں میں میں دور کی دور دور این کی میں دور کی کو محمد کی تو کی گی تک کی تعلیم کی سی میں دور کی ہوں کو میں میں دور دور کی کی تعلیم میں دور دور کی کی کو میں میں دور کی دور کی ہوں کو معود فرمایا میں کی کو کو میں میں میں کی تعلیم میں دور دور دور ہوں کی میں دور دور کی تعرم میں دور دور ہو کی کی کی دور کی ہیں کی کو معد دور کی دور کی ہوں دور دور کی کی کو می

تفسيرالميز انجلد ا

## آيات ١٢٢ تا٢٢

وَ يَاكَثُهَا الَّنِ يَنَ امَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَتِ مَا مَدَ قَنْكُمُ وَ اشْكُرُوا لِلهِ إِنْ كُنْتُمُ إِيَّا لاَ تَعْبُدُونَ @

وَاللَّهَ الْمَاحَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةَ وَاللَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضْطُرَّغَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنْهُمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُوْ مُ مَ حِيْمُ @

وَالَّالَّذِينَ يَكْتُبُونَ مَا اَنْزَلَا اللَّهُ مِنَ الْكِتْبِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا لَمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لَمُنَا قَلِيلًا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لَا يُزَكِيْهِمْ أَوْلَمْ مَا اللَّهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لَا يُزَكِيْهِمْ أَوْلَمْ مَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعْدَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لَا يُزَكِيْهِمْ أَوْلَمَ مَعَنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَذَى الْعَلَيْتُ مَعْنَا وَعَلَيْكُونَ مَا اللَّهُ عَالَيْ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْهُ مُا اللَّهُ عَذَى الْعَنْ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ مُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ مُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنُ عَامَا الْحَلَيْلُهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ عَامَا اللَّهُ عَامَا اللَّهُ عَامَةُ عَامَا اللَّهُ عَامَةُ اللَّهُ عَامَةُ مَا عَامَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَامَةُ عَامَا اللَّهُ عَلَيْ عَامَا اللَّهُ عَامَةُ مَا عَامَا اللَّهُ عَامَةُ عَامَا اللَّهُ عَامَةُ عَامَةُ عَامَا مَا اللَّهُ عَامَا مَا اللَّهُ عَامَةُ مَا عَامَا مَا اللَّهُ عَامَةُ عَامَا مَا عَلَيْ عَامَ مَا الْحَامَةُ عَامَا مُنْ الْحَامَةُ مَا عَامَةُ مَا عَامِ عَلَيْ عَامَ مُ عَلَيْ عَلَيْ الْحَامَا مُ اللَعْلَيْ الْحَامَا مَا عَامَةُ عَلَيْنُ عَامَا مَا عَامَ عَلَيْ عَلَيْ عَامَ عَلَيْنُ عَامَةُ عَامَ عَامَ عَامَا عَامِ عَامَا مَا عَامَا عَامَا مَا مَا عَامَا عَامَا مَا مَا عَامَا مُعَامَ عَامَا مَا مَا عَامَا مَا عَامَا مَا مَا عَامَا مَا عَامَ مَا مَا عَامَا مُوا مَا مَا عَامَ مَا عَامَ مَا مَا عَامَ مَا عَامَ مَا عَامَ مَا مَا مَا عَامَ مَا مَا عَامَ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا عَا عُ عَامِ مَا عَامَ مَا مَا مَا عَامَ مَا مَا مَا مَا مَا عَامَ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا عَامَ مَا مَا مَا مَا مَا مَاع

٥ أولَيكَ الَّذِينَ اشْتَرَوا الضَّللَةَ بِالْهُلى وَالْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَةِ فَيَا آصْبَرَهُمْ عَلَى التَّابِ ٢

تفسيراكميز انجلد ا

\$ d

''اے اہل ایمان! ہم نے جو پاک رز ق تمہیں دیا ہے <del>ا</del>س میں سے۔جو چاہو۔کھا داور اللہ کا Ο شکرادا کرواگر صرف ای کی عبادت کرتے ہو۔'' (121)"اللد في يرمردار، خون، خزير كاكوشت اورجوجا نورغير اللد ب ليدن كيا كيا موسب حرام 0 کیے ہیں، پس جو شخص حالت اضطرار و مجبوری میں ہو کہ نہ تو ظالم دسرکش ہواور نہ حد سے تجاوز کرنے والا ہوتوان چیزوں کے کھا لینے میں اس پرکوئی گناہ نہ ہوگا، خدا تو گناہ معاف کرنے والانہا يت ممربان (12m)ΞĘ-"جولوگ ان احکام کو چھپاتے ہیں جو ضدا وند عالم نے کتاب میں نازل کیے ہیں اور اس کے 0 بدلے تھوڑی می قیمت دصول کرتے ہیں (اپنے اس عمل کودنیا کے نہایت ناچیز مال سے بچتے ہیں) ایسے لوگ ایے شکم میں جہنم کی آگ کے سوا کچھنیں ڈالتے ،خدا قیامت کے دن ان سے بات ہی نہیں کرے گااور نہانہیں اس گناہ سے یاک کرےگا بلکہ ان کے لیے در دناک عذاب مقرر ہے۔'' (121')· · · انہی لوگول نے مگراہی کو ہدایت کے حوض ادرعذاب کو مغفرت کے بدلے میں خریدا ہے میہ لوگ آتش جہنم پر کتنے بے باک وجری ہیں۔'' (120) ن سیسب اس لیے ہے کہ خدانے کتاب کو برحق اور حق کے ساتھ نازل کیا ہے اور جن لوگوں نے كتاب اللي شراختلاف كياده يقينانهايت پراكندگي وكمرابي ميں بين. (124)

آرجمه

يراكميز انجلد ا

901

تفسيروبيان

پاک وطیب رزق کھانے کا تھم O يَاَيَّهَا الَّنِيْنَ أَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبِتِ مَا مَرَدَقْنَكُمْ ... " (اسےایمان دالوا تم اس پاکرز ق سے کھاؤجو ہم نے تہیں عطا کیا ہے) اس آیت میں خداوند عالم نے خاص طور پر مؤمنین کونخاطب کر کے بات کی ہے جبکہ اس سے پہلے آیت (۱۲۸) میں بالعوم سب لوگوں کو مخاطب کیا تھا، اور بیر بیان کا ایک مخصوص انداز ہے جسے کم البیان میں ''انتز اع المحطاب من المخطاب " كهاجاتا ب ال كامطلب بديم كدبات كرف والااب ينسلسله، بيان مين ابي مخاطب افراد ك بجائر كمي اورکومخاطب کر کے بات کرنے لگے، گویا پہلے مخاطب کیے گئے افراد کے بارے میں وہ پر محسوس کرتا ہے کہ وہ سب اس کی بات پرکان دهرنے والے نہیں اس لیے اپناروئے شخن ان میں سے ان چندا فراد کی طرف کرتا ہے جن میں توجداور عملی اقدام کا جذبہ د کھتا ہے۔ چنانچہان دوآیتوں (۱۷۸ اور ۲۷۱) میں بھی یہی نظر آتا ہے کہ خداوند عالم نے پہلے بالعموم تمام انسانوں کو مخاطب كرك (لَيَا يَشْهَا لَنِ بَنْ) كمدكر بات كى اورجب ويكها كديدسب اس كفرمان پرعمل نبيس كري تحقواب ينديان كارخ ان افراد کی طرف کردیا جواس پرایمان رکھنے کی وجہ سے اس کی بات پرتوجہ دیتے ہیں اورعمل کرتے ہیں،لہٰذا مخاطب کی تبدیلی كسب بيان مي بھى تبديلى آگى اور بہلے بيان ميں عام لوگوں كو خاطلب كرك يوں فرمايا " كُلُو احِسَّانِي الْاس صَحَلاً يَلِيِّبًا '' ( کھا دُزمین کی نعبتوں میں سے جوحلال و پاک ہے ) کیکن دوسرے بیان میں الفاظ تبدیل کرکے یوں ارشا دفر مایا كْلُوامِنْ طَيِّبْتِ مَانَرَدْ قُنْكُمْ " (كمادَاس پاكرزق ، جوبم فيتمهين ديا ب) ية بريلي اس ليرى كرخدا پرايمان رکھنے والوں سے اس تکم پرعمل کرنے کی توقع وامیدتھی اور اس کے ساتھ ساتھ انہیں خدائے یکنا کے حضور شکر گزاری کی ترغیب دلانا بھی مقصودتھا کیونکہ وہی اس پراوراس کی توحید پرخالص ایمان رکھتے ہیں اوراس کے سواکسی کی پرستش نہیں کرتے ال لي "مارز قتم (جو كچرتمين رزق ديا كياب) يا "مانى الارض" (جو كچرزمين مي ب) وغيره جيس الفاظك بجائے میفرمایا" صَائَ ذَفْسَكُمْ" (جو پچھہم نے تمہیں رزق عطا کیا ہے) کیونکہ ان الفاظ میں اس امرکا اشارہ یا ثبوت ملتا ہے که ده افراد (مؤمنین) خدادندِ عالم کواچھی طرح پیچانتے اور اس کی معرفت رکھتے ہیں اوراپنے قریب سیچھتے ہیں کہ اب انہیں

تفسيرالميز انجلد ا

نام یا د دلانے کی خبرورت ہی نہیں بلکہ ریے کہنا کا فی ہے کہ''ہم نے تنہیں رزق دیا ہے''اوروہ ریجھی جانتے ہیں کہان کا پروردگار ان پرنہایت مہریان دشفق ہے۔

ایک او بی نکتہ سے ایک اہم مطلب کی طرف اشارہ اس مقام پر ایک اہم مطلب قابل توجہ ہے اور وہ یہ کہ جملہ: ''مِنْ طَیّبلتِ صَابَ ذَقْنَكُم'' ش صفت کی اضافت موصوف کی طرف ہے نہ کہ صفت موصوف کی قائم مقام ہے کیونکہ دونوں صورتوں میں آیت کا متی تخلف ہے پہلی صورت (صفت کی اضافت موصوف کی طرف) میں آیت کا متنی یہ ہوگا: تحلوا من در زقنا الذی تحله طنیب'' ( کھا 5 موضوف کی طرف ہے نہ کہ صفت موصوف کی قائم مقام ہے کیونکہ دونوں صورتوں میں آیت کا متی تخلف ہے پہلی صورت (صفت کی اضافت موصوف کی طرف) میں آیت کا متنی یہ ہوگا: تحلوا من در زقنا الذی تحله طنیب'' ( کھا 5 موضوف کی طرف ہے نہ کہ موضوف کی طرف) میں آیت کا متنی یہ ہوگا: تحلوا من در زقنا الذی تحلو امن طیب الوزق موضوف کی خریف '' ( پاک رزق سے کھا وُنہ کہ تا پاک رزق سے )، دونوں معنوں میں نور کیا جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ پہلا معنی برکل اور مقام دموق در کہ ماسب دموز دوں ہے کیونکہ یہ تقرب دومزان میں ای در کی جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ پہلا معنی برکل اور مقام دموق در میں ایک دونا ہے کیونکہ یہ تقرب دومزان میں نور کیا جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ پہلا ہ معنی برکل اور مقام دموق دیک مناسب دموز دوں ہے کیونکہ یہ تقرب دومزا میں ای دور کی بادہ مقام ہوجائے گا کہ پہلا ہ جن پر جب مقصد سے ہے کہ لوگوں کے من گھڑت اصولوں اور ان جا ہلانہ نظریا ہے جن کی بنیا د پر خدا کے علی محاص طور ہ جن چردوں سے اجتناب کیا گیا اور انہیں جرام قر اردے دیا گیا تھا کی نئی کہ تے ہوئے خدا کے پاک دو پا کردہ دوں سے استفادہ کرنے کی راہ میں پائی جانے والی ہر کا دور دور کر دی جائے۔

عطائے ریانی پرادائے شکر کا تھم <sup>O</sup> وَ اشْکُرُوْا لِلَهِ اِنْ کُنْتُمْ اِیَّاہُ تَعَبُّدُوْنَ '۔ (اورتم اللد کا شکرادا کروا کرتم صرف ای کی بندگی کا دم جمرتے ہو!) اس آیت میں ''وا شکر والنا'' (تم ہمارا شکرادا کرو) کی بچائے ارثا دہوا ''وَ اشْکُرُوْا لِلَهِ '' (اللّٰد کا شکرادا کرو) تا کہ خدا تعالیٰ کی وحدانیت کا واضح ثبوت فراہم ہو کیونکہ ذات کردگار کے اسم مبارک کا صرح کو کری تو حید کی طرف متوجد کھے کا سب سے بڑا ذریعہ ہمادر خار پر ستوں کا کمال معرفت بھی اس سے داہت ہم والشکر وُ اللّٰه '' (اللّٰد کا شکر متوجد کھے کا سب سے بڑا ذریعہ ہمادر داپر ستوں کا کمال معرفت بھی اس سے داہت ہے ۔ اس لیے ''وَ اشْکُرُ وُ اللّٰهِ '' بعد ارشاد ہوا '' اِنْ کُنْتُمْ إِیَّاہُ تَعَبُّدُوْنَ '' (اگر صرف ای کی عبادت کر تے ہو) کیونکہ دوات ہے ۔ اس لیے ''وَ اشْکُرُ وُ اللّٰهِ '' ک متوجد کھے کا سب سے بڑا ذریعہ ہمادر داپر ستوں کا کمال معرفت بھی اس سے داہت ہے ۔ اس لیے ''وَ اشْکُرُ وُ اللّٰهِ '' ہما چہ ارشاد ہوا '' اِنْ کُنْتُ مُرَ اِیَّاہُ تَعَبُدُوْنَ '' (اگر صرف ای کی عبادت کرتے ہو) کیونکہ دیا لفاظ '' معبود ہونے کے خدا ک ساتھ اختصاص '' کو ثابت کرتے ہیں لیون ان سے ثابت ، ہوتا ہے کہ خداہی معبود ہو اس کے سواکوئی لائن پر ستش نہیں ۔ اور اگر ان الفاظ کی بجائے سے کہا جاتا ''ان گذت متھ تعبد و نه'' (اگرتم اس کی عبادت کرتے ہو) 'تو ای کی ہوا ہو کی گی کو اختصاص تا برت نہیں ہوتا کیونکہ چین مکن ہے کہ دوہ خدا کی عبادت ہی کی میں تو ہوں اور اس سے معبود یہ کا ہوں اس میں میں کی کو کرتے ہوں اور کی ہوں اختصاص

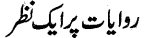
حرام کی گٹی اشیاءکا ذکر

اضطرارى حالت ميں استثنائى حكم

ن إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةَ وَاللَّامَ وَ لَحُمَ الْحِنْزِيْرِ وَ مَآ أُهِلَّ بِهِ لِغَدْرِ اللَّهِ"-لينى مية (مردار) دم (خون) اوركم الخزير روركا كوشت) كو تم پر حرام قرار ديا كيا ہے، اس كے بعد ارتاد فرمايا "وَ مَآ أُهِلَّ بِهِ لِغَدِرِ اللَّهِ" (اوروه بھى حرام كيا كيا ہے جوغير اللّه كے ليے ذخ كيا جائے) اس سے مرادوه جانور بيں جنہيں بتوں وغيرہ كے ليے ذخ كيا جاتا تھا۔

ماانزل الثدكا تحمان!

" إِنَّ الَّنِ يَنَ يَكْتُمُونَ مَا ٱنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتْبِ...الْخ "-(جولوگ متمان کرتے بیں اس کاجواللہ نے کتاب تازل کی۔۔) بیآ بت اہل کتاب کے بارے میں ہے کہ بہت ی چزیں ان پر طلال تھیں گران طلال اور پاک و پاکیزہ چیز وں کو ان کے بزرگوں اور بحکر انوں نے ان پر حرام کر دیا اور اپنی ذاتی اغراض کی بناء پر عبادات وغیرہ میں تحریکی احکام صادر کردینے، حالانکہ ان کے پاس جو کتاب ہے اس میں ان پاک و پاکیزہ چیزوں سے ہرگز نہی وہما فعت نہیں کی گئی اور انہوں نے کتاب میں مذکور حقیقت کو صرف اس لیے چھپایا تا کہ اپنی ریاست واقتد ار، جاہ و مقام اور مالی فوائد کا تحفظ کر سکیں۔ اس کے علاوہ میہ آیت آخرت میں ''تجسیر اعمال '' کے مسلہ کو بھی ثابت کرتی ہے اور اس بات کو واضح کرتی ہے کہ قیامت کے دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں مجسم ہوں کے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے احکام الہی کہ کونہایت کم قیمت پر نیچ کرجو کمایا ہے وہ آگ کھانے کے سوا پر چین ہیں، اس کے بعد از شاد ہوا کہ انہوں نے احکام الہی کے میان پر جس قیمت کے دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں مجسم ہوں کے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے احکام الہی کے مونہ این پر جس قیمت کے دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں محسم ہوں کے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے احکام الہی کے ہوا ہوت کہ قیامت کہ دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں محسم ہوں کے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے احکام الہی کے ہوا ہوت کہ قیامت کے دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں محسم ہوں کے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوں کہ انہی کے احکام الہی کے ہونہایت کم قیمت پر نیچ کرجو کمایا ہے وہ آگ کھانے کے سوا پر چونہیں، اس کے بعد از شاد ہوں انہوں نے احکام الہی کے ہونہ ہوں قیمت کے حصول کوتر جبح دی ہوں ہوں کے کہ ہوں ہوں معلی کو معالیت پر ہوں میں پر تو جب معال ان لوگوں نے بطاہ جو کام کیا دو آیات وار حکام الہی کا کتمان اور ان پر پردہ ڈ النا اور اس کام پرڈ ٹے رہنا تھا اور اس کی بابت گونا گوں الفاظ استعال کتے گئے ہیں اور ان کے اس میں اور ان کے اس کی کو تلف زاد ہوں سے ذکر کیا گیا ہے (غور کریں)۔



شكارى اور چوركا استثنائي خطم

كافى مي حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ت منقول بآبٌ فآيت مباركه "فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ قَالَا عَادٍ" كَيْسَير مين ارشاد فرمايا:

(الباغى باغى الصيد، والعادى السارق، ليس لهما ان ياكلا الميتة اذا اضطر ١ اليها، هى حرام عليهما ليس هى عليهما كما هى على المسلمين وليس لهما ان يقصر الصلاة) باغى اس كتم بي جوشكار كميلي جائز اورعادى سمراد چور بان دونول كے ليے جائز نيس كه وہ مرداركا كوشت كھا محي جب أنبيس مرداركا كوشت كھانے كى شديد مجورى لات ہو، مرداران دونول پر جرام ب، ال سلسلے ميں ان ميں اور ديگر عام مسلمانوں ميں فرق بے كيونكه عام مسلمان جب شديد مجبورى سے دو چار ہوں توان كے ليے مرداركا كوشت كھا تا جائز سركين ان دوكو يہ من حاص نيس اور دائى دونا سے بيں اور ميں از حور كما ميں ان ميں اور باغی اور تعدی کرنے والے کے بعض مصادیق تفسیر 'العیاشی' میں امام جعفر صادق سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: باغی سے مراد ظالم اور عادی سے مراد غاصب ہے۔ (البیاغی الطالحہ ، والعادی الغاصب) حماد سے منقول ہے کہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا: آیت مبار کہ میں (غَیْرَ بَاغ) سے مراد میہ کہ وہ امام سلمین سے بغاوت نہ کرنے والا ہواور (وَّ لَاعَادِ) سے مراد میہ ہے کہ معصیت وگناہ کا ارتکاب کرکے اہل جن کے راستہ سے تعدی و تجادز اور انحراف کرنے والا نہ ہو۔

مجمع البیان کی روایت تفسیر مجمع البیان میں امام محمد باقر اور امام جعفر صادق علیجا السلام سے منقول ہے کہ 'غیرَ بَائِ ' سے مراد میہ ہے کہ اس نے امام سلمین کے خلاف بغادت نہ کی ہواور 'وَ لَا عَادٍ '' سے مراد میہ ہے کہ وہ گناہ و معصیت کا ارتکاب کر کے ال حق کے راستہ سے منحرف نہ ہو گیا ہو۔ ہٰ کورہ بالا روایات میں ''باغی''اور ''عادی'' کے جو معانی ذکر کیے گئے ہیں وہ سب ان کے مصادیق ہیں (جن پر

ان کی تطبیق ہوتی ہے )اور اس سے اس علی کی اور عادی سے بوشکانی دسر کیے سے بیل وہ سب ان کے مصاد کی ہیں ( بن پر ان کی تطبیق ہوتی ہے )اور اس سے اس معنی و مفہوم کی تصدیق ہوتی ہے جو ہم نے ان الفاظ سے بطاہر سمجھا ہے۔

آتش جہنم پر صبر کیونکر؟ کافی اور تفسیر العیاش میں ''فَدَمَا اَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّاسِ'' کی تفسیر میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپؓ نے فرمایا: اس سے مراد بیہ ہے کہ یکس طرح اس کام کو انجام دیتے رہتے ہیں کہ جس کے بارے میں انہیں معلوم ہے کہ وہ انہیں آتش جہنم کی طرف لے جائے گا۔ (ما اصبر ہم حلی فعل ما یعلہون ان یصیر ہم حلی النار)

امام جعفر صادق محار شادات

تفسیر مجمع البیان میں علی بن ابراہیم کے حوالہ سے منقول ہے کہ حطرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: "فَمَا أَصُبَرَهُمْ عَلَى النَّاسِ" سے مراد میہ ہے کہ بیلوگ آتش جہنم کی بابت کتنے بے باک وجری ہیں! اس سلسلے میں ایک اور روایت میں امام جعفر صادق " سے منقول ہے آپؓ نے ارشاد فرمایا: اس سے مراد میہ ہے کہ وہ لوگ جہنمیوں کے اعمال انجام دیتے ہیں (ان کے اعمال جہنم والوں کے اعمال جیسے ہیں )۔

### 904

مذکورہ بالا تمام روایات معنی کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مشابہ ہیں کیونکہ پہلی روایت میں ''آگ پر صبر' کرنے کی تفسیر آگ کے سبب پر صبر کرنے کے ساتھ کی گئی ہے (وہ کام انجام دینے رہنا جو آتش جہنم کی طرف لے جاتا ہے )، اور دوسر کی روایت میں اس کی تفسیر '' آتش جہنم کی بابت جری ہونے'' کے ساتھ کی گئی ہے جو کہ '' آگ پر صبر'' کا لازمی انژ اور اس کے ساتھ ساتھ ہوتیا ہے، اور تیس کی روایت میں اس کی تفسیر '' جہنم والوں کے اعمال جیسے کام انجام دینے'' کے ساتھ کی گئی ہے کہ اس کی بازگشت پہلی دوایت میں مذکورہ معنی کی طرف ہوتی ہے۔ البذا یہ تیوں روایات ایک دوسرے سے





# آیت ۲۷۱

902

تفسيراكميز انجلد ا

لَيْسَ الْبِرَّانَ تُوَلُّوْ اوُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلِكِنَّ الْبِرَّمَنَ امَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأُخِرِ وَالْمَلَمْ لَمَة وَالْكِتْبِ وَالنَّبِيتِنَ قَوَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوى الْقُرْبِى وَ الْيَتْلَى وَ الْسَلَكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيلِ \* وَالسَّابِيلَيْنَ وَ فِ الرِّقَابِ \* وَ اقَامَ الصَّلُوةَ وَإِنَّى الزَّكُوةَ \* وَ الْمُوْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا \* وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءَ وَجِينَ الْبَائِي ثَالَةَ عَمْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا \* وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَ اقَامَر وَالضَّرَاءَ وَ مَنْ الْمَتَقَوْنَ مَعْهُ مَ إِذَا عَهَدُوا \* وَ الْمُعَانِ مَنْ عَالَهُ مَا لَمُتَعَانِ \* وَ الْتَعَامَ وَ السَّالِي عَلَى مُوالْعَالَ عَلَى مُوَالْعَالَةُ عَلَى الْعَالَ عَلَى مُعَامَ وَ السَابِينَ وَ الْعَامَ مَا الْعَالَةِ عَامَهُ مَا الْعَالَ عَلَى مَالَمَ عَلَى عَالَهُ عَلَيْ وَ الْتَعَانِ \* وَ الْتَعَامَرِ عَهُ وَ الْعَالَةُ وَ الْعَالَةِ وَ الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَالْمَ عَلَيْ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَيْ مُعَدَى الْعَالَةُ عَلَيْ لَعُنَامَ وَ الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ وَ الْعَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَيْتُ وَ الْعَالَةُ عَامَدَ عَلَيْ الْعَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْنَ الْعَالَةُ عَلَى الْمُعَالَةُ عَامَالْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَ وَ الْتَعْذَى الْعَالَةُ عَامَةً مَا الْعَالَةُ عَامَةَ الْعَالَةُ عَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْذَا عَهُ الْعَلَيْ الْعَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ الْعَاقَامَ وَ الْعَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ وَ الْعَالَةُ عَالْعَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَالَيْ مَالْمُ عَلَيْ الْعَالَةُ مَالْعُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ وَ الْعَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالْحَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالْحَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَائِي مَالْمُ عَلَيْ عَائِي عَالَيْ عَلَيْ عَا عَالَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَالْعَالَةُ عَامَ عَا عَا الْعَالَقَال

ترجمه

• دنیکی صرف بینیس که تم ابنارخ مشرق ومغرب کی طرف کرلو بلکه نیک تو وه ب جوخدا، قیامت کے دن، فرشتوں، کتاب البلی اورانبیاء پر ایمان لائے اور مال ودولت سے محبت کے باوجوداسے اپنے قریبول، پتیموں، مسکینوں، مسافروں، سوالیوں اورغلاموں کو آزاد کرانے میں خرچ کرے، اور نماز با قاعدگی سے ادا کرے، زکلو قادا کرے، اور وہ ایسے ہیں کہ جب وعدہ وعہد کر لیتے ہیں تو اسے پورا کرتے ہیں اور نا داری و تشکرتی، بیماری و مصیبت اور دوران کا رزار صبر کرتے ہیں، ایسے لوگ ہی سپے اور یہی متقی و پر ہیز گار ہیں۔

تفسيرالميز انجلد ا



اس آیت ے شان نزول کی بابت کہا گیا ہے کہ جب بیت المقدس سے کعبہ کی طرف قبلہ کی تبدیلی کا تکم نازل ہواتو لوگوں میں سخت اختلاف اور نزاع وجھکڑ انثروع ہوگیا اوروہ آپس میں شدت کے ساتھ الجھ گئے اس وقت بیر آیت نازل ہوئی کہ جس میں ان بحثوں میں الجھنے اور آپس میں لڑنے جھکڑنے سے بازر ہنے کی تلقین کرتے ہوئے لوگوں کو اصل ہدایت و نیکی کے حصول کی ترغیب دلائی گئی ہے۔

مشرق ومغرب کی طرف رخ کرنا بی نیکی نہیں O" کی بین الدید آن تو کو او کو جو هنگم فلیک الکشور ی و الکنو ی "۔ ( نیکی بین بین کہم این در مشرق اور مغرب کی طرف کرلو۔..) اس آیت مبارکہ میں جوالفاظ ذکر کتے گئے ہیں پہلے ان کے اوران سے مشابہ الفاظ کے معانی ذکر کتے جاتے ہیں: "بو" ( ب کے نیچز پر کے ساتھ ) منگ معیت کے معنی میں ہے۔ "بو" ( ب پرز بر کے ساتھ ) منگ معیت معراد نیک آوی اوران کی معانی ذکر کتے جاتے ہیں: "بو" ( ب پرز بر کے ساتھ ) منگ معیت معراد نیک آوی اوران کے معانی دیر الطخص ب "بو" ( ب پرز بر کے ساتھ ) منگ معیت معراد نیک آوی اور ان کر نیوالطخص ب "بو" ( ب پرز بر کے ساتھ ) منگ معیت معراد نیک آوی اور سان کر نیوالطخص ب "بو" ( ب پرز بر کے ساتھ ) منگ معیت معراد نیک آوی اور سان کر نیوالطخص ب "بو بین ( ق کے نیچ زیر اورب پرز بر کے ساتھ ) کا معنی طرف اور سست ہے، اور "قبله بھی ای باب "نیز کی النظریٰ " یہ کی جن سیم ا سے کہتے ہیں جو والد سے محروم ہو، " کو بی النظریٰ " یہ مکین کی جن ہے، مسلی ا سے تو ہیں جو والد سے محروم ہو، زیادہ بری مال کو بی نی میں کی جن ہے، مسلی ا سے میں ہو والد سے محروم ہو، زیادہ بری مال کو بی ' مسلی کی نی میں ہو الد سے موالد سے مو میں ہے، زیادہ بری مالت کا میں ہی کی جن ہی میں ا سے کہتے ہیں جو الد سے محروم ہو، زیادہ بری مال کی ہی ' سیمین کی جن ہے، مسلی ا سے کہتے ہیں جو فلیر سے دیادہ بر مال ہو لیوں ناداری میں فقیر سے زیادہ بری مال کا میں ہو ہوا ہے، اسلی ہو اور میں نادی میں ہو میں اور اور سے دور دور منتھی ہوجائے، " ر قاب ' ر قبلہٰ کی جن کا میند ہے کرمی کا معنی گردن اور اس سے دور اولی میں اور میں انگیں ہو ہو ہوں ' ، ایں کاری جن کوں اور اور اور اور میں اور میں میں اور کی ہو ہو ہو ہوں ' ، ایں کاری ہوں نا ، ایں کو میں میں میں میں ہوں میں ہوں ہوں ہوں نا ، ایں کو میں ہوں کو میں میں ہوں کو میں میں میں ہوں ہوں کوں اور اور اس سے مراد خلی ہو گر کی میں میں میں میں میں ہوں اور اور اور اور اور میں اور میں میں ہو ہو ہو ہوں ' ، ایں کا معنی جی کو ہوں اور اور اور اور اور اور ہو میں اور کی ہو ہو کی اور کی ہو ہو ہو ہو ہوں اور پائی ہو ہوں کا ، اور کی ہوں کا ، ایک میں خی ہوں کو میں میں میں ہوں ہوں ہوں ہوں اور کی ہو ہوں کو میں میں ہوں کی ، ایک میں خی میں میں میں میں ہو ہو ہوں کی ، اور کی میں میں میں میں ہو ہو ہو کی تضی اء'' مصدر ہے جینے''ضر''،اس کا معنی آفت و مصیبت ہے کہ جوانسان کو کسی بیاری یا زخم یا مال واولا دیے محروم ہوجانے سے لاحق ہوتی ہے۔ ''ہام '' کا معنی جنگ کی شدت ہے۔

نیکی اور نیک کی اصل حقیقت

ت وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللهِ ..... النه "-(ليكن نيك ده بجوايمان لات الله ير---،)

اس جملے میں "بر" (ب کے پنچ زیر کے ساتھ)۔ نیکی ۔ کی تعریف اور اس کی دضاحت کی بجائے" بر" (ب پر زبر کے ساتھ)۔ نیک آ دمی ۔ کی تعریف وتوصیف ذکر کی گئی ہے تا کہ ان لوگوں کی پیچان ہو سکے جو اس صفت (پر۔ نیکی ۔) کے حال ہیں اور ان کی تمام صفات بیان ہوجا تحیں، اور ضمنا اس بات کی طرف متو جد کر تابھی مقصود ہے کہ کسی فضلیت یا صفت کے معنی ومنہ ہوم کی اس کے مصداق (جس پر وہ منطبق ہو) کے بغیر کوئی حقیقت واثر ہی نہیں، اور بیان مطالب میں قرآ تی طریقہ واسلوب ہی ہی ہے کہ اس میں جہاں بھی صفات وخصوصیات اور فضائل و کمالات کا تذکرہ و دضاحت مقصود ہوتی ہے وہاں ان صفات کے معاد آن وضا تکی کر دی جاتی ہوں اس کی موضوع کے تمام پہلو اس کے معاد ات کی ساتھ ساتھ ان ساتھ دواضح ہوتی ہو کہ اس میں جہاں بھی صفات وخصوصیات اور فضائل و کمالات کا تذکرہ و دضاحت مقصود ہوتی ہے معات کے معانی دمغا ہیم کو بیان کر دینے اور ان کی دضاحت و تشریح پر اکتفاء تیں کی جاتی بلکہ اس کے معات معاد اس س

بہر حال جملہ '' وَلَكِنَّ الْبِرَّحَنَ اَحَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوُور الْأَخِرِ ..... ''نيك دصالح افراد كى تعريف وتوصيف پر مشتل بے اورا كلى حقيقت حال كى وضاحت كرتا ہے سب سے پہلے ان كے تعارف ميں تين چيزوں يعنى اعتقادات، المال اورا خلاق کو ''مَنْ اِحَنَ بِاللَّهِ... '' كے الفاظ ميں ذكر قرمايا، پھر ان كے تجاہونے كى توصيف '' أوليك الَّنِ شن حك مَ تَوَا '' كے الفاظ ميں اور پھر ان كے تقوى و پر بير كارى كو '' وَ أوليكَ هُ مُ الْمُتَقَوْنَ '' كے الفاظ ميں بيان كي تعان م

ایمان واعتقاد کا ذکر سب سے پہلے نیک وصالح افراد کے ایمان واعتقاد کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد حق تعالی ہوا '' مَنْ اِمَنَ بِاللَّهِ وَالْبَكُومِ الْأَخِرِ وَالْمَلَكَمِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّبِيدِينَ'' یعنی وہ لوگ خدا، قیامت کے دن،فرشتوں، کتاب اور نبیوں پر ایمان رکھتے ہیں، بیصفت ان تمام معارف وعقا نکہ حقہ کی جامع ہے جومطلوب خدا ہیں اور اس نے اپنے بندوں کوان مطالب پر ایمان واعتقاد رکھنے کاعظم دیا ہے، البتداس ایمان سے مراد کالل ایمان وعقیدہ ہے کہ جس کے آثار ونتائج ہرگز اس سے جدا نہیں ہوتے، نہ دل میں اور نہ اخلاق و اعمال میں، یعنی دل میں کوئی شک و شہ یا تذبذب و اعتراض یا کسی پریشانی و ناگوار حالت کے لائق ہونے سے قاراً حکی دخیرہ نہیں پیدا ہوتی اور نہ برے اخلاق وعادات اور قتیج اعمال کی طرف توجہ ہوتی ہے، اس کا ثبوت کہ آیت سے مرادیمی ہے جو ہم نے ذکر کیا یہ جملہ ہے: '' اُولَیْ کَ اَلَّنِ نَیْنَ صَدَ تَقُوا'' (یکی لوگ سے بیں) اس جملے میں ان کے چاہونے کو اطور مطلق اور کسی قید دشرط کے بغیر ذکر فرا یا ہے تو اس سے مراد ہیں ہو کہ خون سے ہیں عقیدہ میں بھی اور اعمال میں بھی، دل اور اعضاء وجوارح سے تعلق رکھنے وال سے مراد میں ہو کے ایک میں سے بیل اور دہی تعلق من میں مؤمن ہیں، جیسا کہ ایک اور آیت کی خداوندِ عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره دنساء، آیت ۲۵:

تفسيرالميز أنجلد ا

ٚفَلَاوَمَ بِّكَ لَا يُؤْمِنُوْنَ حَتَّى كُنْتُمَكَ فِيْمَا مَرَبَيْنَهُمْ ثُمَّلًا وَافِنَ أَنْفُسِهِم يُّهَاجًا مِّنَا نُوَ

( نہیں، تیرے رب کی قسم ! بیاس دفت تک مؤمن نہیں ہو سکتے جب تک کہ تجھا پنے تنازعات و جھگڑوں میں فیصلہ کرنے والانہ بنا سمیں اور پھر جب توان کے درمیان فیصلہ کرد ہے تو تیرے فیصلہ سے اپنے دلوں میں کوئی ناراضگی در بخش نہ لاسمیں ادرا سے اس طرح تسلیم کریں جیسے تسلیم کرنے کاحق ہے ) اس طرح وہ لوگ ایمان کے اس چو تھے درجہ پر فائز ہوں گے جوہم نے اس سورہ بقرہ کی آیت اسلا ( اِڈْ قَالَ لَهُ

ىَ بُحَةَ ٱسْلِمُ فَقَالَ ٱسْلَمْتُ ··· ) كَتْغِير عن مراحب ايمان تَصْمَن مِن دَكركيا بِم-

<sup>م</sup>اعمال کاذکر

ايمان داعقاد كے تذكرہ كے بعدان كے بعض اعمال كوذكر فرمايا: وَ إِنَّى الْمَالُ عَلَّى حُبِّبِهِ ذَوِى الْقُوْلِى وَ الْيَتَنَى وَ الْسَلِحِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيْلِ \* وَالسَّا بِلِيْنَ وَ فِي الرِّقَابِ \* وَ اَقَامَ الصَّلُو ةَ وَ إِنَّى الزَّ

Γ.

تفسيراكميز انجلد ا

(اے الل ایمان! تقوائے الجی اختیار کردادر پچوں کے ساتھ ہوجا وَ ( پچوں کے ساتھ رہو) بنابرای " اُولَیِکَ الَّنِ یْنَ صَدِیَقُوْ إِ " مِنْ جو حصر پایا جاتا ہے اس سے '' سچ مؤمن '' کی پچان کی قرآ نی اساس

تفسيرالميز انجلد ا

داضح ہوجاتی ہے اور ان کی مذکورہ بنیادی صفات کی تائید ہوتی ہے۔اس طرح '' اُولَیِکَ الَّنِ بْنُ صَدَقَوْا'' کا معنی زواللہ اعلم ۔ میہ ہوگا کہ ''اگرتم سچوں کود یکھنا چاہوتو وہی نیک وصالح افراد ہیں''۔

تقوى و پر ميزگارى كاذكر تيسر ، مرحله ميں خدادند عالم نے ان كى بېچان اس طرح كردائى: " اُولَيَّكَ هُمُ الْمُتَقُوْنَ " (بى لوگ مقى د پر ميزگار بيس)، اس جيل ميں بھى حقر سے مقصود يہ ہے كمان لوگوں كى كمال كو بيان كيا جائے كيونكه جب تك بر اور صدق ۔ نيكى وسچائى - درج كمال كونه پنچيس اس وقت تك حصول تقوى كى تحميل نہيں ہو سكتى، كويا تقوى كا حصول اور اس كا كمال ، صدافت، نيك اعمال بجالا نے اور نيكى اختيار كرنے پر موقوف و محصر ہے۔

یا در ہے کہ بیصفات جوخداوند عالم نے سیچ مؤمنین وابرار (نیک افراد) کے لیے اس آیت میں ذکر فرمائی ہیں کئی دیگر آیات میں بھی ان کا تذکرہ ہوا ہے مثلاً: سورہ مدہر، آیات ۵ تا ۱۲:

" إِنَّ الْأَبْرَامَ يَشْمَ بُوُنَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَانُوْمَا ﴿ عَيْنَا تَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفَجِيرًا ۞ يُوْفُوْنَ بِالنَّذَى وَيَخَافُوْنَ يَوْمًا كَانَ شَرُّ لا مُسْتَطِيرًا ۞ وَيُطْعِبُوْنَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْنًا وَيَتِينَا وَآسِيُرًا ۞ إِنَّهَا نُطْعِبُكُمْ لِوَجْداللهِ لا نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَا \$ وَلا شُكُوْمًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِنْ مَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتُطَرِيرًا ۞ أَنَ نُطْعِبُكُمْ لِوَجْداللهِ لا نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَا \$ وَلا شُكُوْمًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِنْ مَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتَطَرِيرًا ۞ أَنَ فَوَقْتُهُمُ اللهُ شَمَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقْتُهُمْ نَضْمَةً وَسُرُومًا ﴾ وَعَر

(نیک وصالح افراداییا جام نوش کریں گے جس میں کا فور کی آمیزش ہوگی۔وہ ایسا چشمہ ہوگا جس سے اللہ کی خاص بند بن پئیں گے کہ جسے وہ ہر طرف روال دوال کردیں گے۔ وہ ایسے ہیں کہ جو اپنی نذر کو پورا کرتے ہیں اور اس دن کا خوف دلوں میں رکھتے ہیں جس کی تختی سب پر چھائی ہوئی ہوگی۔اور وہ کھانا کھانے کی طلب و چاہت کے باوجو ڈسکینوں، مذہب دلوں میں رکھتے ہیں جس کی تختی سب پر چھائی ہوئی ہوگی۔اور وہ کھانا کھانے کی طلب و چاہت کے باوجو ڈسکینوں، مذہب دلوں میں رکھتے ہیں جس کی تختی سب پر چھائی ہوئی ہوگی۔اور وہ کھانا کھانے کی طلب و چاہت کے باوجو ڈسکینوں، مذہب دلوں میں رکھتے ہیں جس کی تختی سب پر چھائی ہوئی ہوگی۔اور وہ کھانا کھانے کی طلب و چاہت کے باوجو ڈسکینوں، مذہب دلوں میں رکھتے ہیں جس کی تختی سب پر چھائی ہوئی ہو گی۔اور وہ کھانا کھانے کی طلب و چاہت کے باوجو ڈسکینوں، ایس اور تعدین کو کہ مذہبی میں پر اور میں میں بیں۔ہم اپنے پر ور دگار سے اس دن کا خوف رکھتے ہیں جو نہا یت سخت ونا گوار ہوگا۔ پس اللہ انہیں اس دن کی تختی سے بچالے گا اور انہیں تاز کی وخوشحالی اور خوش و مسرت عطا کرے گا۔اور انہیں ان کے صبر کے کوض میں بہشت اور ریشم و حزیز سے کر ای کی ہیں۔ میں اور خوش اور تیں جو ہا یت انہیں ان کے صبر کے کوض میں بہشت اور ریشم میں جن ہے کہ اور انہیں تاز کی وخوشحالی اور خوش و مسرت عطا کر کی گا۔ اور

گیاہے، ایک اور آیت میں یوں ارشاد ہوا:

تفسيرالميز انجلد ا

سوره مطفقين ، آيت ۲۸:

• كَلَّا إِنَّ كِتْبَ الْآبُرَا مِلَغِى عِلِّيِّيْنَ أَوْ وَمَا اَدْلَى مَا عِلِّيُّونَ أَ كَتْبَعَلَى قُوْمٌ أَ اللَّهُ مَا عَلِيَّوْنَ أَ كَتْبَعَلَى قُوْمٌ أَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَعْرَفُ مُوْتَ مَ وَمَا الْمُقَرَّبُونَ أَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَعْدَهُ مَعْ عَلِيلَ مَا عَلِيلُونَ أَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَعْدَهُ مُعْ عَلَيْهُ مَعْ مَعْ عَلَيْ عَ الْمُقَتَى بُوْنَ ''

(ہرگزاییانہیں، بلکہ حقیقت مد ہے کہ نیک وصالح لوگوں کی کتاب (نامہُ اعمال) علیین میں ہے۔ آپ کو کیا معلوم کہ علیمین کیا ہے؟ وہ ایک لکھی ہوئی کتاب ہے۔ کہ جسے بارگاہ الہی کے مقربین دیکھتے ہیں۔ نیک وصالح افرادنعتوں سے سبرہ ورہوں گے۔۔۔۔۔ انہیں ایسی خالص و پاک شراب پلائی جائے گی جوسر بمہر ہوگی۔۔۔۔ وہ ایک ایسا چشمہ ہے جس سے مقرب بند ہے ہی پیکیں گے۔۔۔۔۔)

ان آیات کی سابقد آیات موازند وظین کریں تونیک وصالح افراد (ابرار) کی صفات واوصاف اور انجام خیر سے آگاہی ہوجاتی ہے اور ان میں غور کرنے سے ان کی حقیقت حال واضح ہوتی ہے، ان آیات میں خداوند عالم نے ان کی توصیف ''عباداللہ'' (بندگان خدا) اور ''مقربین' کے عنوان سے کی ہے اور ان دونوں (عباداللہ،مقربین) کے بارے میں دیگر آیات میں یوں ارشاد ہوا:

سوره ، تجر، آیت ۲ ۳:

سوره ءوا قعه، آیت ۱۱:

الشيقُوْنَ الشيقُوْنَ أَولَيْكَ الْمُنقَرَّ بُوْنَ أَقْ فَيُجَنَّتِ النَّعِدَيمِ ""
(اطاعت ونيكيول ميل دوسرول پرسبقت لےجانے دالے بى توسب سے مقدم ہيں دہى مقربين ہيں كہ جونعتوں سے بعرے ہوئے باغات ميں ہول گے )

بنابرایں جو دنیا میں اپنے پروردگار کی طرف سبقت اختیار کرتے ہیں وہی آخرت میں اس کی نعمتوں کی طرف سبقت پائیس کے، ہبر حال اگراسی طرز پردیگر آیات میں نحور وفکر اور تد بر وتفکر سے کام کیس توان مقربین وصالحین کے بارے میں عظیم حقائق سے آگاہی حاصل ہوگی۔

مذکورہ بالاتمام مطالب سے ریڈیتجہ حاصل ہوتا ہے کہ صالحین دابرارایمان کے بلندترین درجہ دمر تبہ پر فائز ہیں جو کہ ایمان کاچوتھا مرتبہ دمقام ہے کہ جس کاتفصیلی ذکر پہلے ہو چکا ہے، انہی کے بارے میں خدادند عالم نے ارشاد فرمایا:

- سوره ءانعام، آیت ۸۲: • آلَنْ نِنْ اَمَنُوْ اوَ لَمْ يَكْبِسُوْا إِيْبَانَهُمْ بِظُلْمِ أُولَيْكَ لَهُمُ الْأَصْنُ وَهُمْ هُمْ تَكُوْنَ (جولوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کوظلم وستم سے آلودہ نہ کیا دہی حقیق معنی میں امن وامان میں ہوں گے اور دہی ہدایت یا فتہ ہیں)
- تکلیفوں میں صبر کرنے والے! <sup>O°</sup> وَالصَّبِرِیْنَ فِی الْبَاسَاً سَنَّرَ... (اوروہ تکلیفوں میں صبر کرنے والے ہیں) اس جملہ میں ''الصابرین' مقام مدح میں ہونے کی وجہ سے منصوب ذکر ہوا ہے (اسے اعراب کے لحاظ سے نصب دی گئی ہے) اور اس کی وجہ صفت صبر کی عظمت کو بیان کرنا مقصود ہے، علم القواعد کے ماہرین میں سے بعض حضرات کا کہنا ہے کہ اگر کسی کلام میں یکے بعد دیگر ے صفات واوصاف ذکر کیے جائیں تو پچھا وصاف مدح و ذم درمیان میں ذکر کی جاسکتی ہیں اور ان کا اعراب رفع ( بیش ) اور نصب (زہر) سے حوالہ سے مختلف ہوسکتا ہے۔ (لہٰذا ''الصابرین' جو کہ حالت نصب میں ہے قواعد لخت وادب کے منافی نہیں )۔

ردايات يرايك نظر

ایمان کی تھیل کا ذریعہ

حضرت پيغ براسلام محفول مو تخصرت في ارشاد فرمايا: (من عمل مدن الآية فقد استكهل الايمان) " جو خص اس آيت (22) پر عمل پيرا موا كويا اس في اينا ايمان عمل كرليد " آ مخصرت كرارشاد كرامى كابنيادى فلسفه جمار سرسابقد بيانات اور مذكوره مطالب سے بخو بى داضح موجا تا م اور جس اساس و بنياد پرايمان ككامل موفى كاذكر آپ في فرمايا اس سو آگا بى حاصل موتى م ليكن " زجابى" اور " فراء" كر والد سے منقول م انہوں في كما كر بيا يت صرف انبياء معمومين سيخصوص م كيونكد اس ميں جو صفات داور ان خراء " موتى بيل وه سب سوائے پيغ بران اللى كركى ميں كيمانيوں موسكتيں اور كوتى في فرم حمل موتى م اس كا حال

#### 944

نہیں ہوسکتا، عمر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے آیات شریفہ کی بابت اچھی طرح خود و فکر اور تد بر سے کام نہیں لیا جس کی وجہ سے دوحانی مراتب ودرجات میں مغالط کا شکار ہو گئے اور ان کے درمیان تمیز نہ کر پائے ورندان آیات سے بیثا بت نہیں ہوتا کہ ان میں مذکورہ صفات انہیاء الہی سے مخصوص ہیں اور ان کے علاوہ کوئی بھی پورے طور پر ان کا حال نہیں ہو سکتا، اس ک ساتھ ساتھ سور ، دہر کے شان نز دل سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ میدانل ہیت رسول کے بارے میں نازل ہوا ہے اور اس میں خداوند عالم نے انہیں ' ابر از' کے نام سے موسوم فرمایا ہے جبکہ وہ (اہل بیت رسول کے بارے میں نازل ہوا ہے اور اس میں خداوند عالم نے انہیں ' ابر از' کے نام سے موسوم فرمایا ہے جبکہ وہ (اہل بیت رسول کے بارے میں نازل ہوا ہے اور اس میں در صالحین ) کے مقام و مرتبہ کا تعلق ہے تو وہ نہا یت عظیم و بلند ہے یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اُولُو ا الا لیک '' ابر از' رصالحین ) کے مقام و مرتبہ کا تعلق ہے تو وہ نہا یت عظیم و بلند ہے یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اُولُو ا الا لیک در احلین ) کے مقام و مرتبہ کا تعلق ہے تو وہ نہا یت عظیم و بلند ہے یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اور این کا در از در ایفین ) کے مقام و مرتبہ کا تعلق ہے تو وہ نہا یت عظیم و بلند ہے یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اور این کا در از در این میں دور زین در آس اوں کی خلقت و آفر نیش میں خور و فکر کر تی ہیں، اس کے بعد ارشا دفر میں کہ دوہ خدا ہی استر ما و الو کر تے ہیں در اور و ذین در آس انوں کی خلقت در آفرنیش میں خور و فکر کر تے ہیں، اس کے بعد ارشا دفر مایا کہ وہ خدا ہے استر عاء والتھا کر تے ہیں کہ وہ انہیں '' ابر از' ( نیک وصالحین ) کے ساتھ کو تیں کر در اور '' کو فُنَّ مَعَ از کَ بُرَ این '' (سورہ ء آل عر ان ، آ یت سر 10) ۔ ہمیں صالحین و ابر ار کے ساتھ ہوں کر در اور '' کے ہیں۔ اس کے بعد ارشا دفر میں کہ ہوں در ان کا دور ان کر ان میں اور ان کا دور ان کی میں ہوں کی ہوں مقام دور آل کر ہوں کر ہے ہیں۔ سر ایں کے بیں کہ میں دور نین در ایک دور میں کر میں ان کر ہوں کر ہو ہوں کر ہوں کر ہ میں کہ دوہ انہیں ' ابر از ' ( نیک وصالحین ) کے ساتھ موں کر دور دور ' تو فُنَ مَعَ از کَ بُر میں کر ہوں کر ان کر ان ، آ یت

ظاہر وباطن میں یکسانیت تفیر ''درمنثور' میں عکیم ترمذی کے حوالہ سے ابوعامر اشعری سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت پی غیر خداسے بوچھا: (ما کہال البر) نیکی کا کمال کیا ہے (کامل نیکی کیا ہے)؟ آپؓ نے ارشاد فرمایا: (ان تعمل فی السر ما تعمل فی العلانیة) بیکہ چھپ کربھی وہی کام کروجوظاہر بظاہر کرتے ہو! (اپنے ظاہر وباطن میں یکسانیت برقر اردکھو)

ذوى القربى كون بيل؟ تفسير "جمع البيان" بين امام الد جعفر محد باقر اورامام جعفر صادق عليه السلام سي منقول ب انهول في ارشاد فرما ياكدا "يت مباركه مين "ذو ى الْقُدْلى " سے مراد حضرت يغير اكرم كے اقرباء (قر ابتدار) بيں۔ (فوى القوبى قو ابقالتبى) يہ حديث "ذو ى الْقُدْلى" كے مصداق كے بيان پر مشتمل ہے جيسا كه آيت سام سورة شورى ميں " ذو ى الْقُدْلى" سے مراد يغير كے اقرباء بيں۔

فقیر، سکین اور بائس کے معانی کتاب الکافی میں حضرت ام مجعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپؓ نے ارشاد فر مایا:''فقیر'' اے کہتے ہیں جو سی کے سامنے دست سوال دراز نہ کرے،''مسکین'' اے کہتے ہیں جو مالی لحاظ سے فقیر کی نسبت زیادہ تنگدتی کا شکار ہوا در ''بائس'' اے کہتے ہیں جو''فقیر'' اور''مسکین'' دونوں سے زیادہ مالی طور پر بدحال ہو۔ (الفقید الن ی لا یسلهٔ ال

تفسيراكميز انجلد ا

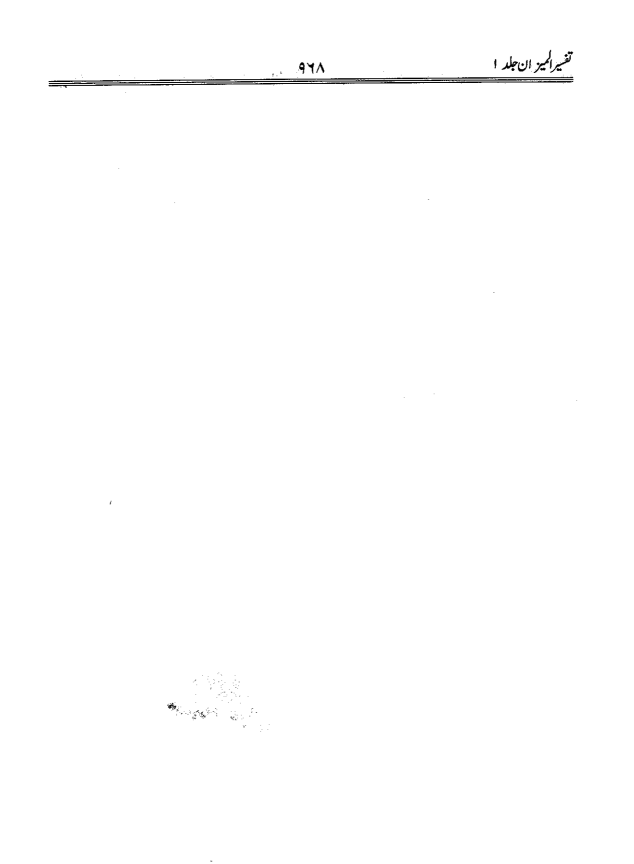
والمسكين اجهامنه والبائس اجاهم)

ابن السبيل كاجامع معنى تفسیر ( مجمع البیان ، میں حضرت امام محمد باقر علیه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا دفر مایا کہ ' ابن السبیل ' اسے كم بي جس كامرايك -- دابط منقطع موجكامو- (ابن السبيل المدنقطع به)

غلام کی آزادی کا شرعی تحکم کتاب ''تہذیب' میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ اگر '' مکاحَب'' مقررہ رقم ادانہ کر سکے جبکہ اس نے کچھر قم اداکردی ہوتو اس کے بارے میں کیا تحکم ہے؟ امامؓ نے ارشاد فرمایا: صدقہ کے مال سے اس کی بقایار قم اداکی جائے گی کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے ''وفی الرِّقَابِ'' (غلام آزاد کرنے میں )،۔ یا در ہے کہ '' مکاحَب'' اس غلام کو کہتے ہیں جس نے اپنے مالک سے معاہدہ کیا ہو کہ اسے دی کر آزاد ہو جائے گا'' مال المکا تنہ' اس رقم کو کہتے ہیں جس کی بنیاد پر معاہدہ کیا گی ہو کہ اسے دہ چسے دے کر آزاد ہو

صبرادرصا ہرین کے بارے میں! تفير في من م كه وَالصَّبِرِينَ فِالْبَأْسَاعِوَالصَّوَّ آعَ ' كَنْفَير من الممَّ ن ارشاد فرمايا: ال س مراديب کہ وہ بھوک: پیاس اور خوف کے وقت صبر اختیار کرتے ہیں، اور ''حِیْنَ الْبَأْسِ'' کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ اس سے مراد چنگ کی شدت ہے۔





Presented by www.ziaraat.com

## آيات ٨ ٢ او ٩ ٢ ا

949

نَاكَيُّهَا الَّنِ يُنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيُكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى لَا الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْعَبْلُ بِالْعَبْلِ وَالْأُنْثَى بِالْأُنْثَى فَمَنْ عَفِى لَهُ مِنْ آخِيهِ شَىء فَاتِبَاعُ بِالْمَعْرُوفِ وَادَاعٌ إلَيْه بِإِحْسَانٍ ذَٰلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن جَي لَمُ وَبَحْمَةً فَنَن اعْتَلى بَعُدَذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ ٱلِيهُمْ ٢

وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةٌ يَّأُولِ الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ @

ترجمه

"اسے ایل ایمان! مقتولین کی بابت قصاص کا تھم تمہارے لیے کھودیا گیا ہے۔ اور وہ یوں کہ۔ آزاد کے بد لے آزاد، غلام کے بد لے غلام اور عورت کے بد لے عورت ۔ کوفل کیا جائے گا۔ اور اگر کسی کو اس کے مؤمن بھائی کی طرف سے کچھ معاف کردیا جائے (مقتول کے وارث قصاص کا حق معاف کردیں) تو دیت کومن بھائی کی طرف سے کچھ معاف کردیا جائے (مقتول کے وارث قصاص کا حق معاف کردیں) تو دیت کے مدسلے میں معقول وموزوں راستہ اختیار کیا جائے (مقتول کے وارث قصاص کا حق معاف کردیں) تو دیت روش نومن بھائی کی طرف سے کچھ معاف کردیا جائے (مقتول کے وارث قصاص کا حق معاف کردیں) تو دیت کہ موض بھائی کی طرف سے کچھ معاف کردیا جائے (معتول کے وارث قصاص کا حق معاف کردیں) تو دیت کے سلسلے میں معقول وموزوں راستہ اختیار کیا جائے (حد سے تجاوز نہ کیا جائے) اور دیت کی ادائی گی میں نیک روش وحسن سلوک اپنایا جائے ، ہی (دیت کا حکم) تمہار ہے پر ور دگار کی طرف سے نرمی و آسانی اور رحمت کے طور پر ہے لہذا جو محض اس کے باوجود حد سے تجاوز کر کے اور نا انسانی اختیار کرے تو اس کے لیے دردنا ک طور پر ہے لہذا جو محض اس کے باوجود حد سے تجاوز کر کے اور نا انسانی اختیار کرے تو اس کے لیے دردنا ک طور پر ہے لہذا جو محض اس کے باوجود حد سے تجاوز کر کے اور نا انسانی اختیار کر ہے تو اس کے لیے دردنا ک عور پر ہے لہذا جو محض اس کے باوجود حد سے تجاوز کر حاور نا انسانی اختیار کر ہے تو اس کے لیے دردنا ک عدار ہوگا۔"
 من اور پر ہے لہذا جو محمل سے بھی دیر کی جا سے صاحبان عقل! تا کہ متقی ہوجا کون سے تو اس کے لیے دردنا ک (مدان)

تفسيروبيان قصاص كاداضحتكم O" لِنَا يَّهَا الَّن يْنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْل أَلْحُرُ بِالْحُرِّ.... (اے ایمان والوائم برقل میں تصاص واجب کردیا گیا ہے، آزاد کے بدلے آزاد۔۔۔) اس آیت میں خاص طور ال ایمان کو خاطب کیا گیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ بیتھم قصاص صرف مسلما نوں کے لیے ہےاور جہاں تک غیر سلموں یعنی کفار ذمی وغیرہ کاتعلق ہےتوان کے بارے میں بیآیت خاموش ہے، بہر حال ہیہ آيت سورة ماكده كى آيت ٣٥ ( أَنَّ النَّقْسَ بِالنَّفْسِ) كى تغيير الحطور پر ب البدايد كهنا درست بيس كديد آيت سورة ماكده کی آیت ۳۵ کی تائی ہےاور اس میں مذکور علم اب منسوخ ہو گیا ہے اس لیے سی آزاد کوغلام کے بدلے میں اور مرد کوعورت کے بدلے میں قصاص کے طور پر آل نہیں کیا جاسکتا۔ بر حال لفظ وصام ، مصدر ب وقاص ، يقاص ، كا، اور "قَصَّ أَتَرَى " كامعنى ب "اس ف اس كى بيروى كى ، اس کے پیچھے چیچھے چلا' اس لیے دا قعات و حکایات بیان کرنے دالے کو ' قضاص'' کہا جاتا ہے کیونکہ دہ گز رے ہوئے لوگوں کے پیچے جاتا ہے اور ان کے آثار کو ڈھونڈ تاہے، زیر بحث مقام میں قاتل کو آل کے بدلے آل کرنے کاعمل'' قصاص' ، موسوم کیا گیا ہے اس کی وجہ بھی اصل معنی کی مناسبت ہے اور وہ پر کہ قاتل ہی کی پیروی میں (اس کے پیچھے چل کر) اس کے ساتھدوہی سلوک کیا جاتا ہے جواس نے دومرے کے ساتھ کیا (قتل)۔ ديت كاقانوني حق O" فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ -

94+

( مگر جسال کے بھائی کی طرف سے پچھ معاف کرد یا جائے۔۔) اس جملے میں "مَن" (فَمَنْ) اہم موصول ہے اس سے مراد قاتل ہے اور اسے "عفو" (معاف) کرنے سے مراد

تفسيراكميز انجلد ا

ہیہ ہے کہ مقتول کے دارث قصاص کی بابت اسے معاف کر دیں اور اسے بطور قصاص قتل کر دینے کے اپنے مسلّم حق سے دستبر دار ہوجا عیں،

<sup>دوش</sup>ی " سے مرادت قصاص ہے اورا سے (شی کو) بصورت کرہ ذکر کرنے کا مقصد اس کی عمومیت کا بیان ہے یعنی خواہ وہ حق پورے کا پورا معاف کر دیا جائے۔ قصاص نہ کری تو اس صورت میں قصاص نہیں ہوگا بلکہ دیت (خوں بیا) ہوگی، زیادہ ہوں اور کچھ معاف کر دیں اور کچھ معاف نہ کری تو اس صورت میں قصاص نہیں ہوگا بلکہ دیت (خوں بیا) ہوگی، بنابرایں آیت کا محق بیہ ہوگا کہ جب قاتل کو اس کے مسلمان بھائی کی طرف سے قصاص نہیں ہوگا بلکہ دیت (خوں بیا) ہوگی، صورت میں قصاص (قتل کرنے) کا تھم جاری نہیں ہوگا بلکہ اس پر واجب ہوگا کہ وہ دیت دے، ضمنا میں تک تو جہ ہے کہ یہاں ' ولی دم' یعنی مقتول کے وارث کو تاک کا ' ان خ' ( بھائی ) کے نام سے موسوم کرنے کی وجہ مجت ونری اور عفو و مدارات کے احساس کو برا یکی مقتول کے وارت کو قاتل کا ' ان ' ( بھائی ) کے نام سے موسوم کرنے کی وجہ مجت ونری اور عفو و مدارات

نیک سلوک واحسان کاتھم O" فَاتِدِبَاعٌ بِالْمَعْرُ وْفِ وَ اَ دَاَعٌ إلَيْهِ بِإِحْسَانِ "-می جمله مبتدائ " ہماں کی خبر محذوف ہے یعنی "علیہ '- اس کا معنی ہے ہے کہ: جب متقول کا وارث قصاص کے تن سے دستبر دار ہوجائے اور معاف کرد بے تو اس پر لازم ہے کہ دیت (خون بہا) کا مطالبہ کرنے میں معقول دموزوں اور اچھی روش اپنانے ، اس طرح قاتل پر بھی لازم ہے کہ دیت ادا کرنے میں اپنے بھائی (مقول کے دارث) کے ساتھ نیک سلوک کر بے اور ادائیگی میں کوتا ہی وستی کا مظاہرہ کر کے اسے رنجیدہ خاطر نہ کرے د

خدا کی طرف سے زمی ورحمت O" الی لک نَتَخْفِیْفٌ مِّنْ تَنَابِّکُمْ وَ مَحْمَةٌ "-( یہ تہارے رب کی طرف سے زمی ورحمت ہے ) اس سے مراد ہیہ ہے کہ قصاص کے عظم کودیت کی ادائیکی میں بدل دینا تمہارے پروردگار کی طرف سے تم پرزی ورحمت سے عبارت ہے اور اس میں دوبارہ کوئی تبدیلی نہیں آ سکتی ، بنا برایں معاف کردینے کے بعد مقتول کے دارت کوقصاص کرنے کاحق حاصل نہیں ورنہ ہیزیا دتی ظلم اور حد سے تجاوز کرنا ہوگا اور جو محف اس زیادتی کا مرتکب ہو کر قصاص کرے۔ جبکہ پہلے معاف کر چکا ہو۔ تو وہ خدا کی طرف سے دردنا ک عذاب کا شکار ہوگا۔

تصاص میں زندگی ہے O وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةٌ تَأْولِي الْاَلْبَابِ لَعَكَّكُمُ تَتَقُوْنَ "-(اورتمهارے لیے قصاص میں زندگی ہے اے صاحبان عقل! تا کہ متق ہوجاؤ) یہ جملہ محم قصاص کی بنیادی حکمت کو بیان کرتا ہے اور اس سوال کا جواب بھی ہے جو بعض لوگوں کے ذہنوں میں پیدا ہوسکتا ہے کہ ''معاف کر دینا اور خول بہالے لینا قصاص کرنے سے بہتر ہے کیونکہ اس سے (عفواور دیت کے ذریعے) معاشرے میں نرمی ورحد لی اور مدارات کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور عفود درگذر کر نالوگوں کی صلاح و بہتری کا ضامن ہے'۔ اس جمل میں اس مطلب کو بیان کیا گیا ہے کہ عفود درگذر کرنا اگر چدر حدلی وزمی کے جذبہ واحساس کوجنم دیتا ہے لیکن جہاں تک تمام افراد معاشرہ کی بہتری کا تعلق ہےتو وہ صرف قصاص کے ذریعے ممکن ہے اس کے بغیر اجتماعی زندگی کی بتاء ک صانت نہیں دی جاسکتی اورعفوو درگذراور دیت وصول کرنے دغیرہ سے اس طرح کی ضانت نہیں مل سکتی، اور بیہ سلّمہ حقیقت ہے کہ ہرصا حب عقل دشعورا در اہل فکر دنظراس کی تصدیق کرتا ہے۔ لعَلَّكُمْ تَتَقُونَ "حكم قصاص كى علت (وبدف) بي بيان پر شمل باس كامعنى بيد بك مثايد (يا تاكه) تم قصاص کے پیش نظرتل کے ارتکاب سے رک جاؤ۔ يهال بدائم مكتة قابل ذكرب كه جارب بزرك علاءوارباب دانش ففرما ياب كرابيت "وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيوةٌ يَّأُولِ الْا لْبَابِ....**الخ**" اختصار داجمال، حروف کی کمی ، لفظوں کی ردانی ادر ترتيب دتر کيب کی خوبصورتی و دلکش کے ساتھ قرآن مجید کی نہایت بلینج اور صبح ترین آیات میں سے ایک ہے، اس میں بیان حقائق واظہار اسرار کا مخصوص اندازاس کی فصاحت وبلاغت کو چار چاندلگائے ہوئے ہے، بیآیت کتاب الہٰی کا ایساعظیم ومنفرد شاہ کار ہے جس میں نہایت مضبوط وقوی استدلال اور معنے کی لطافت و جمال کوشن اداو جمال بیان کے ساتھ لطف دلالت ووضوح مطلب سے ہم رنگ ويکجا کرديا گيا ہے اس کے معانی ومفاجيم وحقائق اپنى تمام تربار يکيوں کے باوجوداس كى جنين استدلال پر حيكتے د كمتے نظر آتے ہیں یہاں تک کہاس سے پہلے اہل فصاحت وبلاغت نے قصاص قتل کے باب میں جوعدہ تعبیرات اور کمال ادب کے شاہ کار جملے پیش کیے وہ سب اس آیت کی فصاحت وبلاغت اور حسن ترتیب کے سامنے ماند پڑ گئے ، نمونہ کے طور پر ترب شعراء واہل ادب اورصاحمان فصاحت وبلاغت کے چند جملے ملاحظہ ہوں: <sup>0</sup> قتل البعض احِياء للجميع». ( کچھ تو تل کرنا ( قصاص ) سب کوزندگ دینا ہے )

۲ کثروا القتل لیقل القتل ۔
 ۲ کثرت کے ساتھ کرو (قصاص لو) تا کُتُل کرنا کم ہوجائے)

اس کےعلاوہ' قصاص' کے صمن میں جن دوسری چیز وں کوذکر کیا گیا ہے وہ سب حصول حیات کا سبب ہیں مشلاً قُلْ کےعلاوہ قصاص کی دیگرا قسام، کیونکہ' قصاص' کامفہوم' قُلْ ' کے مفہوم سے زیادہ وسیع وہمہ گیر ہے اس میں وہ تمام اقسام شامل ہیں جن سے انسانی معاشرہ کی اجتماعی زندگی وابستہ ہے۔

اس آیت کی ایک اوراد نی وعلمی امتیازی خصوصیت بید ہے کہ اس میں ابتاع و پیروی کے معنی ومفہوم کوجس خوبصورت انداز میں لفظ<sup>رد</sup> قصاص' کے ذریعے بیان کیا گیا ہے وہ اپنی نوعیت میں بے مثال ہے جبکہ الفتل انفی للقتل' کے جملہ میں حصول حیات کے اس سبب یعنی اتباع و پیروی کا دور سے اشارہ بھی نہیں ملتا۔

یہ ہے لفظ<sup>ور</sup> قصاص' کے حوالہ سے آیت کی املیازی حیثیت، اس کے علاوہ لفظ<sup>ور</sup> حیواۃ' کے بصورت کرہ ذکر کرنے میں جواہم ترین راز پوشیدہ ہے وہ جنجو اور تلاش مطلوب کے جذبہ کو برا یکچنہ کرنے سے عبارت ہے کیونکہ اس لفظ سے ایک با قدر وقیت اور باعظمت زندگی کے وجود کی نشاندہ ہی ہوتی ہے کہ جوافر ادبشر سے مخصوص ہے اور وہ اس کی بابت غفلت کا شکار ہو چکے ہیں لیکن ان کے لیے اس کا حصول ناگریز ہے اس لیے انہیں چاہیے کہ وہ اسے پانے کی بھر پورکوشش کریں، سیا ک طرح ہے جیسے آپ کی سے کہیں: تیرے لیے فلال جگہ یا فلال ضخص کے پاس مال ودولت رکھی ہوتی ہے، تو ظاہر ہے کہ اس ے محرف مند ہو۔ مذکورہ بالا تمام املیا زی خصوصیات کے علاوہ اس آیت مبارکہ کے الفاظ میں انداز بیان کی جومنفر دصورت موجود ہاں سے اس امر کا وضح ثیوت ملتا ہے کہ بات کرنے والاصرف اپنے مخاطب افراد کی بہتری وفائدہ اور جلائی چاہتا ہے اسے اس میں ذاتی وضح کی نفع کا حصول مقصود تہیں اس لیے اس نے ارشاد فرمایا "لکم" (تمہارے لیے .....)۔ میہ ہیں اس آیت شریفہ کے چندامتیا زی علمی واد پی پہلوا ور لطیف نکات ! ان کے علاوہ کئی دیگر خصوصیات ہے کہ ذکر کی میہ ہیں اس آیت شریفہ کے چندامتیا زی علمی واد پی پہلوا ور لطیف نکات ! ان کے علاوہ کئی دیگر خصوصیات ہے کہ ذکر ک میں جن سے آگا بی حاصل کرنا آیت کے الفاظ وتر تیب اور ترکیب و معانی کی بابت مزید فور کرنے پر موقوف ہے، تا ہم اجمالی طور پر میہ کہا جا سکتا ہے کہ اس آیت کی الفاظ وتر تیب اور ترکیب و معانی کی بابت مزید فور کرنے پر موقوف ہے، تا ہم ای معنوی نو دانیت سے تعلق کرنا آیت کی بابت جس قدر زیا دہ تہ بر و نظر سے کام لیا جات مزید ہو کہ اس کی تعلق اس کی معنوی نو دانیت سے تعلق کی بابت جس قدر زیا دہ تہ بر و نظر سے کام لیا جاتے اس کے حسن و جمال کی تجلیات اور عظمت میں غرق ہوجائے گا، ایہ ایوں نہ ہو یہ تو کہ کام الی کی کہ انہ ان ان حقائی کی بابت مزید ہو کر اس کے در یا ہے جات ہم

روايات پرايک نظر

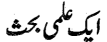
قصاص كاايك عملي يبلو

تفير "العياش" عن "الحربالحر" كى تفير على حفرت امام جعفر صادق مع متقول بة پّ نارشاد فرمايا: (لا يقتل الحر بألعبد ولكن يضرب ضربا شدن او يغر مردية العبد وان قتل رجل امر الافار اد اولياء المقتول ان يقتلو لا ادوا ديته الى اولياء الرجل) از ده شخص كوغلام كيد لي عن قل نيس كياجائ كا بلدائ تخت (تازيان) مار يجاس كاوراس سيعبر (غلام) كى ديت بحى دصول كى جائر كى، اوراكر كى مرد في ورت كول كي اور مقتول كوارث استعبر چاين توانيس ال مرد (قاتل ) كروار قول كوار حى ديت اداكر في بر مكى

آیات احکام کی تفسیر کتاب الکافی میں طبق سے منقول ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے دریافت کیا کہ اس آیت سے کیا مراد ہے ''فہن تصدر ق بہ فیصو کفار قالہ ''امامؓ نے ارشاد فر بلیا: اس سے مراد سے ہے کہ جس قدر اس نے معاف کیا خداوند عالم اس قدر اس کے گناہوں کو معاف کرد ہے گا، ادر میں نے اس آیت کی بابت پوچھا اس سے کیا مراد

تفسيراكميز انجلد ا

-01



یہودی بھی قصاص کے قائل تھے جیسا کہ تو رات میں سفرخروج کی فصل ۲۱ اور ۲۲ اور سفر عدد کی فصل ۵ ۳ میں مذکور ہے اورقر آن مجید نے بھی اس کا تذکرہ کیا ہے: سورہ عہا نکرہ، آیت ۵ ۳:

ٚۅؘ ڲڹڹٛٵ؏ڵؿؚٝڣۭ؋ؽۿؘآڷڽۜٞٳڶڹۘٞڡ۫ٛڛۑؚٳڶنَّفْسِ ٚۅؘٳڶعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْانْفَ بِالْانْفِ وَالْاُذُن بِالْاُذُن وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ لَوَالْجُرُوْحَقِّمَاصٌ

(اورہم نے ان کے لیے تورات میں کھدیا (داجب کردیا) کہ جان کے بدلے جان، آئکھ کے بدلے آئکھ، ناک کے بدلےناک، کان کے بدلےکان، دانت کے بدلےدانت اور زخمول کے بدلے قصاص ہے)۔ نصاری (عیسائیوں) کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ قتل کی بابت عفود درگذراور دیت کے علاوہ کسی چیز کے قائل نہیں یتھے، دیگر اقوام اپنے تمام تر اختلافات اور گونا گوں طبقات میں منقسم ہونے کے باوجود اجمالاً قمل میں قصاص کی قائل تھیں اگرچه اس کی بات کسی ضابط دمعین اصول وقانون کا آخری صد یوں تک کوئی ثبوت نہیں مل سکا۔ جہاں تک اسلام کا تعلق ہے تو اس میں قتل کی بابت ایک درمیانی راستہ اختیار کیا گیا ہے جس میں نہ تو قصاص کی سرے سے نفی ہوتی ہے اور نہ ہی اس کا تعین، بلکہ قصاص کی اجازت بھی ہے اور عفو و دیت کی گنجائش بھی! لیتن مقتول کے دارتوں کوا ختیاردیا گیا ہے کہ آل کے بدلے قتل کرنا چاہیں توبیدان کاحق ہے اور اگر معاف کردیں اور دیت وصول کریں بیجی ان کے اختیار پر تحصر بے تاہم اسلام نے قصاص کے باب میں قاتل اور مقتول کے درمیان جنسی صنف کے لحاظ سے ہرابری و یکسانیت کو ضروری قرار دیتے ہوئے آ زاد کے بدلے آ زاد، غلام کے بدلے غلام اور عورت کے بدلے عورت ہی کو تحل کرنے کا تھم دیا ہے۔ یہ تھا قصاص کی بابت ادیان ومذاہب کانظریاتی جائزہ کیکن یہاں جس اہم ترین موضوع کے بارے میں بحث کرنا مقصود ہے وہ بیر کہ پچھلوگ قصاص کوکسی بھی صورت میں درست قرار نہیں دیتے اور پالخصوص جب قتل کی صورت میں ہوتو ہرگز اسے صحیح نہیں بچھتے اور بھر یوراعتراض کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ جو معاشرتی قوانین ترقی یافتہ قو موں نے بنائے ہیں ان میں اس کی تختی سے ممانعت کی گئی ہےاور وہ قوانین اس دور میں قصاص بصورت قمل کے نفاذ کی ہرگز اجازت نہیں دیتے۔ قصاص بصورت قتل كوما درست قرارد بے والے مزید بد کہتے ہیں کہ :-(۱) قمل کے بدلے قمل ایسی چیز ہے جس سے طبع انسانی نفرت کرتی ہے اور انسانی شعورا ہے قیتے ومذموم قرار دیتا بلکه نمیرانسانیت اے کسی بھی صورت میں قبول نہیں کرتا اورا ہے منوع قرار دیتا ہے۔ (٢) اگر پہلاقتل ایک شخص کے ضائع ہونے کا سبب ہوا ہے تو قصاص میں قاتل کولل کردینے سے ایک ادر شخص کی جان ضائع ہوجائے گی لہٰذا اس سے'' نقصان پر نقصان'' (ایک نقصان کے بدلے ددسرا نقصان) ہوگا جو کہ سیج تہيں. قصاص بصعدت قمل قساوت قلب وسنكد لى اورانتام يستدى باوراس طرح كى برى صفتون كولوكون كى (٣) فکری تربیت کے ذریعے ان کے دلول سے دور کردینے کی ضرورت ہے اور اس تربیت کے جوالے سے قاتل کو ضرور مزادین ، چاہیے لیکن وہ مزاقل کی صورت میں نہ ہو بلکہ قیداور مشقت آ میز کا موں کی شکل ہیں ہو۔ ( ۳ ) مجرم در حقیقت نفسیاتی مریض ہوتا ہے اور عقلی بیاری کی وجہ سے جرم کا ارتکاب کرتا ہے اس لیے اس کا معالج ضروری ہے اور اسے نف پاتی بیار یوں کی علاج گا ہوں میں داخل کر کے اس کا علاج کیا جائے لہٰذاقش کے مجرم کوش کردینا

اس کی بیاری کامدادانہیں۔

(۵) معاشرتی قوانین ہیشہ معاشر بے کے تقاضوں کے مطابق اوراس کے حالات کے تابع ہوتے ہیں اور چونکہ انسانی معاشرہ ہیشہ ایک ہی حال پر نہیں رہتا بلکہ بدلتا رہتا ہے لہٰذا اس سے تعلق رکھنے والے قوانین بھی اس کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں، بنابرایں قانون قصاص کو بھی انسانی معاشر بے کا دائمی وابدی قانون قرار دے کر موجودہ ترقی یا فتہ معاشروں میں نافذ العمل نہیں قرار دیا جاسکتا اور قل کے بدلے قتل کی قدیم سنت کو اس دور میں بھی باقی رکھنے کا کوئی جواز تین بلکہ ضروری میہ ہے کہ معاشرہ اپنے افراد کے وجود سے تھی الا مکان استفادہ کر ہے اور انہیں زندہ رکھ کران کی تو ان تی ساتھ فائدہ اللہ ان ہیں ہے کہ معاشرہ اپنے افراد کے وجود سے تھی الا مکان استفادہ کر ہے اور انہیں زندہ رکھ کران کی تو انائیوں سے قد یا کئی سالوں کی قد وغیرہ کہ اس طرح دونوں توں حاصل ہو سکتے ہیں معاشر ہے کا حق تھی جی ترین کی معان عر لیکن اگر قاتل کو لی کر دیا جا ہے دونوں توں حاصل ہو سکتے ہیں معاشر کا حق تھی اور متول کے دار توں کا تی مثلاً عر تعد یا کئی سالوں کی قد وغیرہ کہ اس طرح دونوں توں حاصل ہو سکتے ہیں معاشر کا حق تھی ہو سکتا ہے کہ مثل عر لیکن اگر قاتل کو لی کر دیا جا ہے دونوں توں حاصل ہو سکتے ہیں معاشر کا حق تیں ہو سکتے ہیں مثلاً عر قد یا کئی سالوں کی قدر وغیرہ کہ اس طرح دونوں توں حاصل ہو سکتے ہیں معاشر کا حق تھی اور متول کے دار توں کا تی تھی تک اگر اگر قاتل کو تیا ہو تھا ہے تو اس سے معاشر کا دور تھی جاتے ہیں معاشر کا تو تو تھی ہو میں ہو کر ہو ہوں توں کی معاشر کا دور توں کو تا حاصل ہو سکتے ہیں معاشر کا تو تھی بھی اگر تا تھی دور توں کو تا ہی مثلاً عر کی ماد فریز ہوں پہلو الیکن قرآن ہی دیا ہوں کو تا درست قرار دینے والے حضرات کے بیا تا دار تھی ہو تا ہے تر تر کی تو کا خلوائی کی دور دیا ہو داخل ہوں تو تا ہوں کو تا درست قرار دین دو الے حضرات کے بیا تا دار تر کر تا ہوں تو تا کر کی تو تا ہو کی ہو تا ہوں کی تو تا ہو کر دو تا ہو ہو تا ہو ہوں تو تا ہوں تو تا ہوں کو تا درست قرار دی دو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہوں ہوں تا ہو ہو ہو تا ہ ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو

سوره وما نکره ، آیت ۲۳:

مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْآسُ ضَحَانَتْمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا ۖ وَ مَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيْعًا--،

(جو شخص ایسے شخص کو قل کرے کہ جس نے نہ تو کسی کو قل کیا ہواور نہ زمین میں فساد پھیلایا ہوتو گویا اس نے تمام انسانوں کو قل کیا،اور جو شخص کسی کوزندہ کرے(موت سے بچالے) تو گویا اس نے تمام انسانوں کوزندگی دی)۔

اس کی وضاحت یوں ہے کہ: انسانی معاشر ہے میں رائج توانین اگر چہ معاشرتی بہتری کے بلند پایہ مقصد کے پیش نظر بنائے گئے ہیں اوران میں افراد بشر کی اجتماعی زندگی کی بھلائی طحوظ رکھی گئی ہے لیکن ان سب کی اصل واساس اور بنیا دی علت ، انسان کی طبع وجود ہے کہ جو اسے طبعی کمزور یوں اور تخلیقی احتیاجات کو دور کرنے کی دعوت دیتی ہے اور ظاہر ہے کہ بیط وجود نہ تو افر او بشر کی تعداد سے عبارت ہے اور ندان کی اجتماعی و معاشرتی وحدت سے بلکہ وہ خودانسانی معاشر ہے کہ بیط میں آنے کاسر چشمہ ہے اور انسانی معاشرہ کا وجود ای کا شاہ کا رصنعت ہے بلکہ وہ خودانسانی معاشر ے کے وجود میں اس کے ایک انسان اور ہزاروں انسانوں پر شتمل معاشر ہی وحدت سے بلکہ وہ خودانسانی معاشر ے کے دور میں اس کے ایک انسان اور ہزاروں انسانوں پر شتمل معاشرہ کے افراد میں انسان ہونے کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں پایا جاتا بلکہ وجود دوستی کے لحاظ سے میں ایک ہیں اور سب کی حیث ہے بلکہ وہ خودانسانی معاشر کہ دور جو ایک انسان اور ہزاروں انسانوں پر شتمل معاشرہ کے افراد میں انسان ہونے کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں پایا جاتا بلکہ وجود دوستی کے لحاظ سے میں ایک ہیں اور سب کی حیث ہے بلکہ وہ خودانسان اور اس کی طبیعت دوستی کے سوا

اور بیالسان کی و بودد آثاری و کون اورا لات دوس کے میں ہے کہ من کی مدد سے خطر میں اور بیال کی مدد سے خطر میں کی آنے دیتی بلکہا سے خود سے دور کرتی ہے کیونکہا سے اسپنے آپ سے محبت ہے اور اپنی مستی دوجود سے محبت کہنا اس کی فطرت کا

تفسيراكميز انجلد ا

حصہ بلکہ بنیاد بلادادہ ہراس چیز سے نبرد آ زما ہوتی ہے جواس کی حیات کے لیے خطرہ بنے یہاں تک کہ اس کے لیے دہ کس بھی ذریعہ دوسیلہ کواختیار کرنے سے دریغ نہیں کرتی بلکہ ہرمکن ذریعہ اپنا کراپنی زندگی کا تحفظ کرتی ہے خواہ اے اس مقصد کے لیے کسی کوتل ہی کیوں نہ کرما پڑے چنانچہ آپ ملاحظہ کریں کہ جب کوئی شخص کسی کوتل کرنے کے لیے اس پر حملہ کرےاور وہ اپنی جان بچانے کے لیے اس کے سواکوئی چارہ کارنہ پائے کہ حملہ آورکوئل کردیتو وہ اسے قُل کرنا صحح وجائز بلکہ ضروری سمجصتا باوراس کی فطرت اسے ایسا کرنے کی ترغیب دلاتی ہے کیونکہ اس کی حیات جملہ آور کول کرنے کے علاوہ پچ نہیں سکتی اور حفظ حیات اس کی فطرت کا بنیادی نقاضا ہے، بنابرایں بیتر تی یا فتہ اقوام ہی ہیں جوابیخ استقلال وآ زادی اور قومیت کے د فاع وتحفظ کے لیے خطرنا ک و تباہ کن جنگوں سے در لیخ نہیں کرتیں یعنی وہ اپنی آ زادی وقو میت اور استقلال کی پاسداری و تحفظ کے لیے دوسروں کوتل کرنا رواجانتے ہیں تو اگر کوئی خودان کوجان سے مارنا چاہے تو آیا اسے موت کے گھاٹ اتار نے کو روانہیں قراردیں گے؟ ان قوموں کا توبیہ حال ہے کہ اپنے قوانین کے تحفظ کے لیے بھی کسی کوقل کرنے سمیت کسی چیز سے دریغ نہیں کرتیں اوراگران کے مفادات جنگ کے بغیر محفوظ نہ رہ سکیں توبیہ بے درینج اس میں کو دجاتے ہیں اورالی جنگ کی آگ جلاتے ہیں جو پوری دنیائے انسانیت کوارٹی لپیٹ میں لے کرسب کچھرا کھ بنادے اور نسل انسانی کا نام دنشان باقی ندر ہے، یہی وجہ ہے کہ آج بھی بیرتر تی یافتہ تو میں اسلحہ کی دوڑ میں ایک دوسرے پر سبقت لینے میں کوشاں نظر آتی ہیں اور ہر قوم بیر چاہتی ہے کہ اس کے پاس دوسروں سے زیادہ طاقتو راور تباہ کن اسلحہ دجتگی ساز وسامان ہو،اور بیرسب کچھ صرف معاشر ے کی بطائی ادراجتماعی حیات کے تحفظ کے لیے کیا جاتا ہے جبکہ معاشرہ انسان ہی کی طبع وجود کا شاہکار صنعت ہے تو پھر خود انسان کے دجود کے تحفظ کے لیےاسے غلط کیوں قرار دیاجاتا ہے؟ جب انسانی وجود کے شاہ کارصنعت یعنی معاشرہ کے تحفظ کے لیے قتل وغارت اورقوموں کوخاک دخون میں لوٹا دینا صحح وروا ہوتو خودانسان اوراس کی حیات کے تحفظ کے لیےا سے غلط و تاروا قرار دینا کیونکر درست ہوسکتا ہے؟ آیا بید بات صحیح ہے کہ جس نے ابھی قتل کاعملی ارتکاب نہیں کیا بلکہ صرف اس کی تیاری کر رہا ہواتے توقل کرنے کی اجازت ہولیکن جس نے بیرجرم انجام دے دیا ہواور قمل کا مرتکب ہو چکا ہوا سے قصاص کے طور پر قمل کر دینے کی اجازت نہ ہو؟ سے بات کیونگر قرین قیاس ہو کتی ہے کہ انسانی فطرت تاریخی حوادث دوا قعات میں عکس العمل (ردعل) كَتَانُون كُوضي قُرارد اور "فَهَنْ يَعْهَلُ مَنْ لَذَسَّةٍ خَيْرًا يَدَلا ٥ وَمَنْ يَعْهَلُ مَنْ لَذَسَّةً ايَدَة "كابناد پر ہرعمل سے ردعمل کوقانونی حیثیت کا حامل شجھے کیکن قتل کے بدیے قتل کی بابت عمل کے ردعمل کوظلم قرار دیتے ہوئے اپنے ہی قانون كوتو ژ دے؟

اس کے علاوہ بیدامر قابل توجہ ہے کہ اسلام دنیا میں کسی انسان کی قدرومنزلت کی بنیا داس کا موحد وخدا پرست ( دیندار ہونا ) قرار دیتا ہے، بنابرایں اسلام کے نقطہ نظر میں پوراانسانی معاشرہ اورا یک توحید پرست انسان قدر دمنزلت کے لحاظ سے یکساں بیں اس لیےان دونوں کی بابت اس کا تھم ایک ہی ہے لہٰذا جو محض کسی ایک مؤمن کو آل کر ے گویا اس نے تمام انسانوں کو آل کیا کیونکہ ددنوں صورتوں میں اس نے حق دحقیقت کی عظمت کو پامال کیا ہے اور بید ہوینہ ای طرح ہے کہ جو کسی ایک مشخص کوقل کرے گویا اس نے تمام انسانوں کوقل کمیا کیونکہ دونوں صورتوں میں اس کاعمل وجود دہستی کا خون کرنے کے حوالہ سے یکسال ہے، بنابرایں ترقی یافتہ اقوام کی نظروں میں اگر دین ،عظمت ومنزلت کے لحاظ سے معاشرہ سے زیادہ نہ تہی اس کے مساوی بھی ہوتا تب بھی وہ دین داروتو حید پرست افراد کے لیے اس معیار پر فیصلہ کرتے جس پر عام معاشرہ کی بابت سوچتے ہیں اور جس طرح معاشرہ کے تحفظ کے لیے کسی چیز سے بھی فروگذاشت نہیں کرتے اس طرح ایک مؤمن دخدا پرست کے تحفظ کے لیے بھی کسی کول کردیناروا جائے۔

اور اسلام کا قانون قصاص پورے عالم انسانیت کے لیے بے نہ کہ سی خاص قوم وقبیلہ بامخصوص ومعین ملت وگروہ کے لیے اور بیتر تی یافتہ تو میں تصاص کے بارے میں جو منفی رائے رکھتی ہیں اس کی وجہ سے کہ وہ اپنے تنبک اپنے افراد کی صحیح تربیت ادرا پی حکومتوں کے حسن سلوک کے یقینی تصور پراپن ممالک میں جرائم کی شرح کونہایت کم تبجیحتے ہوئے کہتے ہیں كريد جارى صحيح تربيت كانتيجد ب كربهار يحوام جرائم اورقل وغارت سے نفرت كرتے ہيں اس ليے پہلے تو يدعمل (قتل) بہت تم انجام یا تا ہےادرا گرکہیں واقع ہوبھی جائے تو اس کی سز اقتل نہیں ہوتی بلکہ مقتول کے دارث اس کے علاّ دہ کسی سزا پر راضی ہوجائے ہیں کیکن ان قوموں کی اپنے افراد، اپن حکومتوں اور اپنے حسن تربیت کے آثار کی بابت خوش نہمی یا غلط نہمی پر بحث کرنے کی بجائے ہم عفود درگز رکے بارے میں اسلامی نقطہ نظر کی وضاحت کرتے ہیں کہ اسلام نہ توضیح تربیت اور حسن سلوک کامخالف ہے اور نصحیح تربیت کے اثر ونتیجہ یعنی عفود درگز رکا، بلکہ اس کے ساتھ ساتھ وہ مقتول کے دارتوں کے لیے قصاص کے جن کوبھی محفوظ قرار دیتا ہے کہ اگر کسی مورد میں مقتول کے دارت قاتل کولل کرنے کے علاوہ کسی سزا پر راضی نہ ہوں توانہیں ایسا کرنے سے ردکانہیں جاسکتا کیونکہ بیانہی کاحق ہے اور وہی اس کے بارے میں فیصلہ کرنے کے مجاز ہیں نہ بیہ کہ کوئی قانون انہیں اپنے اس مسلمہ حق سے دستبردار ہونے پر مجبور کرے، اور اسلام توخودین تربیت وآ کمین محبت ہے اور اس میں تربیت کی بابت نہایت یا کیزہ اصول موجود ہیں چنانچہ ای زیر بحث آیت میں بھی اعلیٰ ترین تربیت کے نتائج کا تذکرہ ان الفاظ مي ملتاب "فَمَنْ عُنِي لَهُ حِنْ أَخِيْهِ فَتَى عَالَيْهَا عَجْ إِلْمَعْرُ وْفِ وَ أَ دَاعَ إِلَيْهِ بِإحْسَان " ( پس جساب جانى ك طرف سے پچھ معاف کردیا جائے تونیکی کے ساتھ اس کا اتباع کرنا چاہیے اور احسان وحسن سلوک کے ساتھ برتاؤ کرنا چاہیے) پیالفاظ اخلاقی تر ہیت کے مخصوص انداز کے حامل ہیں اوران میں عفو و درگز رکے انسانی جذبہ کی طرف توجہ دلائی گئی - ہےاور بیایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ جب کسی قوم کی اخلاقی تربیت کا معیار اس قدر بلند ہوجائے کہ وہ عفود درگز رکواینے لیے مایہ افتخار سمجھتو یقدیناً دہ کسی بھی انتقامی راہ دروش اپنانے کی بجائے مدارات دمعاف کردینے کوتر جح دے گی کیکن اس کے علاوہ دیگرا قوام کہ جواس طرح کی تربیت سے محروم ہیں ان میں عفود درگز اور مدارات کا نتیجہ تنفی ہوسکتا ہے جیسا کہ عام طور پر د کیصنے میں آیا ہے کہ جرائم پیشہ لوگ اور فتنہ پر ور افراد نہ تو قید وزندان سے خوفز دہ ہوتے ہیں اور نہ مشقت آ میز کا موں سے سبق حاصل کرتے ہیں اور ندی کوئی نفیجت ان پر اثر کرتی ہے، ان کی صورت حال پچھالی ہے کہ انسانی حقوق کی پاسداری وتحفظ کا کوئی جذبہ ہی ان میں نہیں پایا جاتا اور قید خانوں میں آ رام وآ سائش کے جود سائل ان کے لیے مہیا کیے گئے ہیں وہ ان سے باہر کی ذلت دمشقت آمیز زندگی کی نسبت قابل قیاس ہی نہیں اس لیے جیل ان کے لیے ہر گرکسی ڈراور خوف وحشت کا

سب نہیں بنی بلکہ دہ اس میں آ رام وسکون کا سانس لیتے ہیں ایسے لوگوں کو ہرگز کسی سرزش وطامت کی پر داہ نہیں ہوتی چنا نچہ ایسے افراد کی بابت نرم گوشہ رکھنا اور قاتلوں کے لیے عمر قید دغیرہ کی سزا ڈں تک محد دد کرنا معاشرے میں جرائم کے خوفنا ک اضافہ کا سبب ہے جیسا کہ موجود دور میں ہم دیکھر ہے ہیں کہ ہر طرف جرائم اور قل وغارت کا باز ارگرم ہے ادران میں روز بردز اضافہ ہور باہے، بنابرایں بیدامرنا قابل الکار ہے کہ ایک ہی قانون دونوں قسم کی قو موں (صحیح تربیت پانے دالوں ادراس سے محر دم لوگوں) کے لیے جرائم کی راہ روکنے میں بنیا دی کر دارادا کر سکتا ہے اور دہ ہے قانون قصاص کہ جس کے ساتھ ساتھ عفود درگز رکی گنجائش بھی موجود ہے ادراس کی علی صورت نیتیج آ یہ ہوگی کہ جوقو صحیح تربیت سے بہرہ ور رہوکہ عفود درگز ر موز دوں دمو تر ہے دہ یقینا قانون میں پائی جانے والی عفوکی گنجائش سے فائدہ اٹھا سکیں گے ادرا گر کہ جس کے ساتھ ساتھ عفود گر کر اپنے پر دردگار کی پاکیزہ نعتوں کے کفران کے مرتک ہوتے ہوئے کہ دہ اٹھا سکیں گے ادرا گر کہ دور میں ہوں میں درگز رکی گنبائش بھی موجود ہے ادراس کی علی صورت نیتیج آ یہ ہوگی کہ جوقو صحیح تربیت سے بہرہ ور درگز ر ان کے لیے

اور جہاں تک قصاص بصورت قتل پر اعتراض کرٹ والوں کی اس بات کا تعلق ہے کہ انسانیت رحمت ونری اور محبت ورحمد لی چاہتی ہے جبکہ قصاص میں اس کے برعکس شقاوت وستگد لی پائی جاتی ہے، تو اس سلسلے میں ہم یہ کہتے ہیں کہ ہر رحمد لی ونری درست نہیں ہوسکتی اور نہ ہی اس کے برعکس شقاوت وستگد لی پائی جاتی ہے، تو اس سلسلے میں ہم یہ کہتے ہیں کہ ہر اور جو شخص عادی مجرم شقی القلب وستگد ل اور کسی کی جان و مال کا احتر ام نہ کرنے والا سرکش و بے رحم ہواس سے زمی ورحمد لی معاشرے کے نیک وصالح افراد پرظلم کرنے کے متر ادف ہے اور برکل و بے کل ہر مقام پرزی ورحمد لی پورے معاشرتی نظام

تفسيراكميز انجلد ا

اس کے علاوہ میہ بات بھی درست نہیں کہ قاتلوں اور مجرموں کو جیلوں میں بند کر کے ان سے مشقت آمیز کام لیے جاعی اوران سے معاشر کی بہتری کے لیے استفادہ کیا جائے لیعنی انہیں معاشر ے سے دور رکھ کر جری طور پر ان سے کام لیا جائے تا کہ ان کے کاموں کے نتائج وفوا کد سے معاشر ہے کے دیگر افرا داستفادہ کر سکیں، میہ بات اس لیے درست نہیں کہ جیلوں میں ایسے افراد کاموجود ہونا خودا کہ سے معاشر ہے کے دیگر افرا داستفادہ کر سکیں، میہ بات اس لیے درست نہیں کہ پانا مشکل ہوجائے گا یہی وجہ ہے کہ جو حضرات اس طرح کی با تیں کرتے ہیں ان کے بال مروجہ قوانین میں بھی پھانی کی سز اکو بعض موارد میں قانونی حیثیت دی گئی ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ نظریا تی طور پر دہ بھی اسے درست تسلیم کرتے ہیں لیک جب اسلام کے قانون قصاص کا مسلد آتا ہے تو دہ حضرات تائ طرح کی با تیں کرتے ہیں ان کے بال مروجہ قوانین میں بھی پھانی کی سز اکو میں مقارد میں قانونی حیثیت دی گئی ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ نظریا تی طور پر دہ بھی اسے درست تسلیم کرتے ہیں لیکن جب اسلام کے قانون قصاص کا مسلد آتا ہے تو دہ حضرات کی خود کی ہوتا ہے کہ نظریا تی طور پر دہ بھی اسے درست تسلیم کرتے ہیں لیکن میں مقارد میں قانونی حیثیت دی گئی ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ نظریا تی طور پر دہ بھی اسے دوست کیم کر تے ہیں لیکن میں مقدیقت میں ظلم ہے تو پھر اسے بھی دور محضرات کی تی دیکار کرتے ہیں کہ یظ م ہے، ماانصانی ہو دغیرہ حالا تکہ اگر میں معالہ سے تو پھر اسے بعض موارد میں کیوں رواسم جھا جاتا ہے، اس سے ثابت ہوا کہ دہ حضرات بھی تھائی کی سرا کے دورس نتائج کو اعلم ہے ہو تک ہو تھی تکی میں تک ہو ہو تھی معان کی تو میں ایک میں معارت ہو تھی تھی تو دورس کی تو ہوں ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تھی تھا ہو ہو تو ہو ہو مرب تھی ہو ہو دو میں کیوں روا ہو ہو ہو میں ایک میں تو تو دور تو تھی تو تا ہو ہو تو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تھی ہو تا ہو تھی تو تا تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تھی میں تائے ہو تو تا تو تا ہو ہو ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تو تا ہو ہو تو تا ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو تا ہو تا ہو ہو تو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو ہو تا ہو تا ہو ہو تو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تو تا ہو ہو تو ت



Presented by www.ziaraat.com

## آیات ۱۸۰ تا ۱۸۲

915

تفسيرالميز انجلد ا

٥ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَمَ احَدَ كُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَتَرَكَ خَيْرَ<sup>٣</sup> الْوَصِيَّةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَالْاقَرْبِينَ بِالْمَعْرُوفِ خَطَّاعَلَى الْمُتَّقِيْنَ ٥

فَمَنُ بَكَالَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَة فَإِنَّهَا إِثْبُهُ عَلَى الَّنِ ثِنَ يُبَوَّلُونَهُ لِإِنَّ اللَّهَ سَمِيةً عَلَى الَّذِينَ يُبَوَّلُونَهُ لِإِنَّ اللَّهَ سَمِيةً عَلَى الَّذِينَ يُبَوَّلُونَهُ لِإِنَّ اللَّهَ سَمِيةً عَلَيْ يُنَ اللَّهُ عَلَى الَّذِينَ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَدَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ السَعِيهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْ السَعَامُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَيْ المَعْلَمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَى اللَهُ عَلَيْ عَا عَلَى الل

متر چمہ متر چمہ ٥ <sup>(()</sup> تہمارے لیے بیدبات ضروری قراردی گئی ہے کہ جب تم میں سے کسی کا وقت آخر قریب ہوتو اگر کوئی اچھی چیز (مال) چھوڑے تو اس کے بارے میں اپنے والدین اور قریبیوں کے لیے اچھی وصیت کرے کہ بیر پر بیز گاروں پر لاز ٹی امر ہے۔' ٥ <sup>(()</sup> اور جو شخص وصیت تن کر پھراسے بدل دے تو اس کا گناہ انہی لوگوں پر ہوگا جواسے بدلیں، خدا تو سب چھ سننے والا، جانے والا ہے۔' ٥ <sup>(()</sup> اور اگر کوئی شخص وصیت کرنے والے کے بارے میں اس بات سے ڈرے (اسے اندیشہ لاحق ہو) کہ کہیں اس نے انحراف یا گناہ تو نہیں کیا اور وہ وار توں کے درمیان صلح و مصالحت کرا دے تو اس پر (وصیت) کی تبدیلی کے سبب کوئی گناہ نہ ہوگا، خدا معاف کرنے والانہایت مہربان ہے'۔ (۱۸۲)

تفسيرالميز انجلد ا



وصيت كانثرعي حكم O" كُتِبَ عَلَيْكُم إذا حَضَرَ أَحَدَ كُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَتَرَكَ خَيْرَ " أَ الْوَصِيَّةُ "-(تم پرواجب قراردیا گیاہے کہ جب تم میں سے کسی کاوفت آخریز دیک ہوتو اگروہ مال چوڑ جائے تو اچھی وصیت 

اس آیت مبارک میں بوقت احتفار وصیت کرنے کا بظاہر واجب وضروری ہونا بیان کیا گیا ہے کیونکہ '' گُونب'' ( لکھ دیا گیا) کے لفظ سے ظاہراً '' وجوب ''سمجھا جاتا ہے چنا نچہ سیلفظ قرآن مجید میں جہاں بھی استعال ہوا ہے اس میں متعلقہ کام کا واجب ولاز می ہونا ہی مراد ہوتا ہے اور اس کی تائید آیت کے آخر میں لفظ ' حقا'' سے بھی ہوتی ہے کیونکہ سی بھی ''کتب'' کی طرح واجب ولاز می ہونا ہی مراد ہوتا ہے اور اس کی تائید آیت کے آخر میں لفظ ' حقا'' سے بھی ہوتی ہوتی ہوتی در کتب' کی طرح واجب ولاز می ہونے کا معنی دیتا ہے کیونکہ اگر نیکا مواجب ہوتا تو '' حقا المقین '' کے ساتھ مقید کرنے سے اس کام (وصیت) کا واجب ولاز می ہونا مشکوک ہوجاتا ہے کیونکہ اگر میکام واجب ہوتا تو '' حقاً علَی النَّشَقِبْنَ'' (پر ہیز گاروں پر میں لازم ہے) کی بجائے '' حقاً علی المو صندین'' (مؤمنین پرلازم ہے) کہا جاتا، اس آیت کی بابت سی بھی کہا گیا ہے کہ میں میں ان کی آیت کے ذریع منسوخ ہوگئی، اگر اس رائے کو درست تسلیم کر لیا جائے تو اس سے مراد یہ ہوگا کہ اس کا واجب ہونا منسوخ ہوا ہو ہوتا ہو کہ ہوتا ہوا ہوتا ہوں۔

کود علی امتقاین '' کے ساتھ مقید کر کے ذکر کرنا بھی اس مقصد کے بیان کے لیے ہو کہ دہیت کرنا داجب نہیں بلکہ ستحب عمل

Ļ آیت میں لفظ د خیز' سے مراد مال ودولت ہے، گویا کافی مقدار میں مال ہونا چاہیے نہ کہ تھوڑ اسا! کیونکہ تھوڑ ہے ے مال کوکون اہمیت دیتا ہے (اور وہ بھی ایسی اہمیت کہ وصیت کوضرور می قرار دیا جائے؟) · معروف ' سے مراد نیکی واحسان اور اچھاعمل ہے۔

تفسيراكميز انجلد ا

وصيت ميں تبديلي كاعدم جواز O" فَبَنُ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَبِعَهُ فَإِنَّبَآ اِثْبُهُ عَلَى الَّذِيْنَ يُبَرِّلُوْنَهُ "-(پھر جو تحض اسے سننے کے بعد بدل دیتواں کا گناہ ان لوگوں پر ہے جواسے بدلیں) اس جل میں 'احمد '' کی ضمیر (هُ) کی بازگشت تبدیل کرنے (بَدَّ لَهُ ) کی طرف ہے اور آیت میں مذکور دیگر تمام ضميرين وصيت بالمعروف، كي طرف لولتى بين چونكه "الوصية "مصدر باس ليضمير مذكراور ضمير مؤنث دونول اس كي طرف لوٺ سکتي ہيں ۔ يهان "عَلَى الَّنْ يْنَ يُبَوِّلُوْنَهُ "فرمايا بِجَبَهُ مَكَن هاكم" عليهم" (ان پر) كماجاتا، تواس كرد سب ہیں ؛ایک توبیر کہ ان کے گناہ کی علت ووجہ یعنی اچھی ویسندیدہ وصیت کو تبدیل کردینا ذکر ہو سکے اور دوسرا بیر کہ اس کے بعدوالی آیت کا اس سے تعلق در بط (جوفرع کا اصل ہے ہوتا ہے ) واضح دروشن ہوجائے ، بنابرایں آیت کامعنی میرہوگا کہ جو لوگ اچھی دیسندیدہ دصیت کو تبدیل کردیں تو اس تبدیلی کا گناہ انہی پر ہوگا جنہوں نے اسے تبدیل کیا۔ اصلاح كرفي والے كاظم O " فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوْصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ"-(جو محص وصیت کرنے والے کے بارے میں تجروی وناانصافی با گناہ کا اندیشد کھتا ہواوران کے درمیان اصلاح كااقدام كرية واس يركوني گناه نبيس) ''جنف'' کامعنی رغبت دمیلان اور انحراف و کجروی ہے، پیچی کہا گیا ہے کہ اس کامعنی دونوں قدموں کا حلقہ سے باہر کی طرف انحراف کرنا ہے جیسا کہ 'حف' (ج کے ساتھ) کامتنی دونوں قدموں کا حلقہ سے اندر کی طرف یطے جاتا ہے، بہر حال یہاں آیت میں "جنف" سے مراد گناہ کی طرف ریجان ومیلان ہے کیونکہ اس کے بعد "اوا شماً " ذکر ہوا ہے جس سے اس بات کا اشارہ ملتا ہے کہ 'جن ' سے مراد گناہ کی طرف میلان ہے۔ بياً يت سابقهاً يت كاحصه ب ادراس كالعلق اس أيت س اليا ب جيس فرع (شاخ) كا اصل (جڑ) سے ہوتا ہے بنابرایں اس کامعنی (واللہ اعلم) بیہ ہوگا: اچھی ویسندیدہ وصیت کو تبدیل کرنے کا گناہ ان پر ہوگا جنہوں نے اسے تبدیل کیا۔اوراس کے بعد بیرکہ جسے بیاند پشہ ہو کہ وصیت کرنے والے کی وصیت گناہ پا گناہ کی طرف رغبت دلانے والے کام سے متعلق ہے تو وہ وارثوں کے درمیان اصلاح کے پیش نظر وصیت کواس طرح تبدیل کردے کہ اس میں گناہ کا کوئی پہلو باقی نہ ر ہے ایسے تحض پر وصیت کی تبدیلی کا گناہ نہیں ہوگا کیونکہ اس نے اچھی ویسندیدہ وصیت میں تبدیلی نہیں کی بلکہ صرف گناہ یا گناه کی طرف داغب کرنے والے امر میں تبدیلی کی ہے۔

ردايات يرايك نظر

وصيت سي متعلق ايك شرع حكم

تفسيرالميز انجلد ا

كتاب كانى، تهذيب اور تغيير العياشى ميں محمد بن مسلم سے مروى ہے انہوں نے كہا كہ ميں نے حضرت امام جعفر صادق عليد السلام كى خدمت ميں عرض كى: آيا وارث كے ليے وصيت كرنا جائز ہے؟ امامؓ نے ارشاد فرمايا: ہاں جائز ہے، اس كے بعد آپؓ نے بيہ آيت تلاوت فرمانى " إِنَّ تَسَرَكَ خَيْرَوَ<sup>نا</sup>ً الْوَصِبَيَّةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَ الْاَقُدَرِيِيْنَ " (اس روايت كے الفاظ تغيير العياشى سے نقل كيے گئے ہيں)۔

قريبيوں كے لئے وصيت كرنا تفير العياش ميں ہے كہ حفرت امام جعفر صادق فے اپنے پدر بزرگوار بے واله سے امير المونين على عليه السلام كايه ارشاد گرامى ذكر فرمايا: (من لهد يوص عندل موتله لذاوى قر ابتله حمن لا يوث فقدل ختمه عمله بمعصية) كه جو محض مرتے دفت اپنے ان قريبيوں كے ليے دميت نہ كرے جواس سے ميراث نبيں پاسكے تو گويا اس كا خاتمہ معصيت پر ہوا۔

وصیت میں مقد ارکالتعین تفیر العیاش میں حضرت امام جعفر صادق سے اس آیت (۱۸۰) کی تفیر میں منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: (حق جعله الله فی امو ال الناس لصاحب هذا الاحر) یہ ایک تن ہے جو خداوند عالم نے لوگوں کے اموال میں امام وقت کے لیے مقرر فرمایا ہے۔(رادی نے کہا) میں نے عرض کی: (لذا لك حد معد دود؟) آیا اس کی کوئی حد معین ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: (نعم) ہاں اس کی حد معین ہے! (رادی کہتا ہے) میں نے پوچھا: کتن ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: (ادنا کا السل س و اکثو کا الشائ ) کم سے کم چھٹا حصہ (۲۱۱) اور زیادہ سے زیادہ تیسرا حصہ (۱۱۲) اى طرح كى روايت فيخ صدوق في بحلى اپنى مشهور ومعروف كتاب من لا يحضر كالفقيه " ميں امام جعفر صادق كر كواله سے ذكر كى ہے، تو در حقيقت بيا يك دلچسپ ولطيف نكتہ بنجى ہے جوزير بحث آيت مباركه اور درج ذيل آيت كے يكجا كرنے سے ہوتى ہے۔: سورہ واحزاب، آيت ۲:

° ٱلنَّبِيُّ ٱوْلَى بِالْمُؤْمِنِيْنَ مِنْ ٱنْفُسِهِمْ وَٱزْوَاجُهَ ٱمَّهْتُمُ ۖ وَٱولُوا الْإِنْحَامِ بَعْضُهُمْ ٱوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتْبِ اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْمُهْجِرِيْنَ إِلَّا آنْ تَفْعَلُوًا إِلَى أَوْلِيَبِمُ مَّعْرُوْفًا ۖ كَانَ ذٰلِكَ فِي الْكِتْبِ مَسْطُوْرًا

(پیغیر اسلام مؤمنوں پران کی این تسبت زیادہ جن رکھتے ہیں اوران (پیغیر) کی ہویاں ان (مونین) کی ما میں ہیں، اور قریبی رشتہ دار کماب اللہ میں (احکام اللی کے حوالہ سے) دیگر مؤمنین ومہاجرین کی نسبت ایک دوسر نے کے زیادہ حقد ار ہیں مگر بید کہتم اپنے دوستوں کے لیے کوئی نیک عمل انجام دو(ان کے لیے دوسیت کرو) تو یہ کماب میں لکھ دیا گیا ہے) مقد ار ہیں مگر بید کہتم اپنے دوستوں کے لیے کوئی نیک عمل انجام دو(ان کے لیے دوسیت کرو) تو یہ کماب میں لکھ دیا گیا ہے) ہیں تہ ان عظم کو منسون کرتی ہے جو صدر اسلام میں دینی ہما نیوں کے درمیان اخوت ایمانی کے تعلق کی بنیاد پر ایک ددسرے سے میراث پانے کے بارے میں تھا اور اس کی نفی کر کے قرابت داروں کے لیے اس کا اثبات کرتی ہے اور پھر آخر میں ایک اسٹنائی عظم کو بیان کرتی ہے جو وصیت کرنے والا اپنے دوستوں کے لیے نیک دوسیت کر ۔ تو شرع طور پر ایسا کر نا تحریر ایک اسٹنائی عظم کو بیان کرتی ہے جو وصیت کرنے والا اپنے دوستوں کے لیے نیک دوسیت کر ۔ تو شرع طور پر ایسا کر نا محیح و درست ہے، اس کے ساتھ ساتھ پی غیر اسلام میں دین کو مؤمنین کے اولیا وقر ان کے لیے دوست کر ۔ تو شرع طور پر ایسا کر نا محیح و درست ہے، اس کے ساتھ ساتھ پی غیر اسلام میں دین کو مؤمنین کے اولیا وقر ارد کے کران کے لیے دوست میں میں میں میں ایک اسٹنائی تک کی بی کہ میں اسلام میں تک دوستوں کے ایے دیک دوسیت کر اور پر ایسا کر نا محیح و درست ہے، اس کے ساتھ ساتھ پی غیر اسلام میں نا کہ دوستوں کے اولیا وقر ارد ہے کر ان کے لیے دوست میں میں میں میں کہ کی کا کا اسٹنائی تکم میں ایں تک دوستوں کے اولیا وقر ارد ہے کر ان کے لیے دوست میں میں دو دیک عمل کا اسٹنائی تکم میں ایک میں تک دوستوں کے اولیا وقر ارد میں کر ان کے در میں ایک کیا گیا ہے کہ دوں کہ دوست

وصيت وميراث كى آيتوں كاربط تفسير العياشى ميں حضرت امام محمد باقر " اور حضرت امام جعفر صادق ميں سے ايك بے حواله سے آيت مباركه دو تُحْتِبَ عَلَيْكُمْ إذَا حَضَرَ ... اللح " كى تفسير ميں منقول ہے آپ نے ارشا دفر مايا: (هى منسو خة نسختها آية الفر نص التى هى المواديث) بيآيت منوخ ہو يكل ہے اس كى نائخ ، آيت ميرات ہے۔ اس روايت اور سابقدروايات سب كو حج دقائل عمل قرار دينے كا واحد طريقہ بيہ ہے كہ يوں كہا جائے كہ آيت مباركه ميں وصيت كى بابت جو چيز منسوخ ہو تى ہے اس كا وجوب ہے اور اس كا استخباب اين مقام پر باتى ہے، گويا بيك دوست كرنا واجب نيس بلكہ سنت وستحب ہے ( تاكم اس كا ترك كناہ وہ وجب حقاب ند ہو)۔ جنف كامعنى تفير (ومجمع البيان) على امام الوجعفر (محمد باقر عليه السلام) ، "فَعَنَ خَافَ مِن هُوْصٍ جَنَفًا أَوْ إِنَّهًا ... الغ "كي تفيير على منقول بآبٍّ في ارشادفر مايا: (الجدف ان يكون على جهة الخطاء من حيث لا يدرى انه يجوز) "نجعف" سرمراد بيه به كدوه كالملطى سانجام دے اور اسكم جائز ہونے سے ناآگاہ ہو۔

وصيت مين تبريلى كے جواز كاسب كتاب كانى مين "محمد بن سوقد" سے منقول ب كم مين فرام ابوجعفر محمد باقر عليه السلام سے آيت "فكن بَدَالة بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّهُمَا إِنْهُمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَتِ لُوُفَ "كَانَ مَنْسَرَ بَوْحِي توامامٌ في ارشاد فرمايا: اس كے بعد والى آيت فات منسون كرديا بيعن "فكن خاف مِن مُقُوص جَنَفًا أَوَ إِنْتُهَا فَاصَلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَا إِنْتُهُ عَلَيهِ "، اس ك بعد امام في ارشاد فرمايا: اس سے مراد مير ب كه اگروس جَنفًا أَوَ إِنْتُها فَاصَلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَا إِنْتُهَ عَلَيْهِ "، اس كے ليجو وصيت كى باس ميں عم خداكى نافر مانى پائى جاتى سے اوروہ ناح سے تو الے كى بابت مياند يشره وكراس في اولا د كے كرك اسے عم خداكى ماداكى نافر مانى پائى جاتى سے اوروہ ناح اور مات مين ماس مير ماس مير اولى كي بعد الله اللہ الل ال روايت ميں امام في جوتفير ذكر فرمانى بود در حقيقت 'آيت كى تفير آيت كے ذريع 'ك باب ب ب للذاس ميں ' شخ ' ومنسوخ ہونے سے اس كا اصطلاحى معنى مراد نبيس اور ہم ' دسخ ' كى بحث ميں ذكر كر جك بيں كم آئم اطبار عليم السلام ك بيانات عاليہ ميں لفظ ' شخ ' سے بعض اوقات اس كا اصطلاحى معنى مراد نبيس ہوتا بلكہ ا سے سى اور معنى مي استعال كياجا تا ب نہ كہ اس معنى ميں جوعلاء علم اصول ك بال معروف وصطلح ب الحمد لله دب العالمہ بين و الصلوح على نبيه محمد و آله الطاهر بين ، خدا كا شكر ب كه الميز ان كى يہلى جلد كا ترجمہ مورخه ا من دو الصلوح على نبيه محمد و آله الطاهرين ، خدا كا شكر ب كه ميں اختام پذير ہوا۔ خدايا اس ناچ عمل كوا يتى بارگاہ ميں شرف تو ليت ايس من خال

العبد حسن رضاغد یری ابن مزمل حسین میتمی المغد یری





الغد يراكيدمي كاہم اشاعتى منصوب

99+

ماہنامہ الغدیر کی مسلس اور معیاری اشاعت کے ساتھ ساتھ ہمارے اشاعتی منصوبوں میں قرآنیات اور عقائد و اخلاق، تاریخ، ادب، فقہ اور دعاؤں پر شتل کتب کا معیاری طباعت کے ساتھ شائع کر ناشا مل ہے۔ الحمد للداب تک نماری شائع کردہ کتب کو قارئین کی طرف سے بہت زیادہ پذیر انی حاصل ہوتی ہے اور ماہنامہ الغدیر بھی اعلیٰ معیار کا ایوار ڈحاصل کرچکا ہے۔ ہماری کوشش ہے کہ اپنی تمام مطبوعات کو اہم موضوعات کے ساتھ ساتھ طباعت کے اعلیٰ ترین معیار کا اور مامل دیں۔ اس مقصد کے لئے ہمیں اپنے قارئین کرام کی معاونت مطلوب ہے تا کہ ہم زیادہ سے زیادہ کتر شائع کر کا ای

اب تک جن حضرات نے ہمار بے خالص دینی وتلینی اشاعتی منصوبوں میں معاونت کی ہے ہم ان کا شکر بیادا کرتے ہوئے ان کی مزید توفیق کے لئے دعا کرتے ہیں اور امید کرتے ہیں کہ قارئین کی طرف سے تعاون اور حوصلہ افزائی کا بیسلسلہ جاری رہا تو ہم اپنے منصوبوں کو مزید وسعت دینے میں کا میاب ہوں گے۔ ہماری مطبوعات کا روباری بنیا د پر نہیں بلکہ خالص دیتی جذبہ پر مینی ہیں اس لئے ان کی قیمتوں میں اصل اخراجات سے کہیں کمتر مقد ارمقرر کی جاتی ہے اور بقید اخراجات ادارہ اہل خیر حضرات کے تعاون سے پورا کرتا ہے۔ ہم اسی اخراجات سے کہیں کمتر مقد ارمقرر کی جاتی ہے اور بقید اخراجات ادارہ میں ہمارے ساتھ مشریک کارہوں اور اپنے اجروثو اب اور اپنے بزرگوں کی بلند کی درجات کے لئے دین کی اشاعت میں معاونت معاونت کریں۔

یہاں یہ بات ذکر کرنا ضروری ہے کہ ہماری اولین ترجیح عالم اسلام کی عظیم علمی تغییر المیز ان فی تغییر القرآن کی اشاعت ہے جس کی دوجلدیں منظرعام پر آچکی ہیں اور دیگر جلدوں کی تدوین وتر نتیب اور بحمیل پر تیزی سے کام جاری ہے۔ ہمیں امید ہے کہ اس مقدس سلسلہ داشاعت کو جاری وساری رکھنے اور اس میں وسعت دینے میں آپ ہمارے ساتھ بھر پور تعاون کریں گے۔

ہماری مطبوعات انٹرنیشنل سیٹنڈ رڈ بک نمبرنگ ایجنسی وزارت تعلیم حکومت پا کستان اسلام آباد سے با قاعدہ رجسٹرڈ ہوتی ہیں اس لیے کوئی ادارہ ہماری مطبوعات کواپنی طرف سے شائع کرنے کا مجاز نہیں اگر کسی شخص یا ادارے کی طرف سے ہماری اجازت کے بغیر کوئی کتاب شائع کی گئی تو قانونی چارہ جوئی کاحق محفوظ ہوگا اس کی وجہ صرف سے سے کہ ہم اپنے معیارا در غير منفعتي حوالد کو محفوظ رکھنا چاہتے ہیں تا کہ جس دینی خدمت اور تبلیغی جذبہ کے تحت ہم کتب شاکتے کرتے ہیں وہ باقی رہے۔اللہ

غیر سفعتی حوالہ کو مفوظ رکھنا چاہتے ہیں تا کہ جس دینی خدمت اور تبلیغی جذبہ کے تحت ہم کتب شائع کرتے ہیں وہ ہاقی رہے۔اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں اپنی خاص عنایات سے نواز ہے اور ہمیں اس مقدس مشن کی یحیل کی تو فیق عطا فر مائے اور ہمارے تمام معاونین کواج عظیم دے۔

سيددولت عسلى زيدى الغديراكسيدمى يأكسستان



991

تفسيرالميز انجلد ا