

عَلَىٰمَزَاعِمُ الْهِيْطُلُمْيْر

دراسة نقرته في الرّد على كتابه المُنِسَيِّعَةُ وَلِهِ إِلَّهِ الْمُلِكِّةُ الْمُلِكِّةُ الْمُلِكِّةُ الْمُلِكِّةُ الْمُلِكِّةُ الْمُلِكِّةُ



الكنبة التخصصية للرد على الوهابية & Presented by Ziaraat.Com



#### هوية الكتاب

اسم الكتاب: الرد الكبير على مزاعم إلهي ظهير / ج١

لجنة التأليف في مركز الزهراء الإسلامي: د.السيد جاسم الموسوي

تصحيح ومراجعة: الشيخ قيس العطار

الإخراج الفني: مركز الزهراء الإسلامي / على الأسدي

الطبعة: الأولى / ١٤٣١هـ. ق.

حقوق الطبع محفوظة لمركز الزهراء الإسلامي هاتف: ٧٧٤٦٦٦٤ - ٢٥١\_٩٨.

العنوان: قم/سميت/عباس آباد/ زقاق باقري/ أول فرع على اليسار -جعفري/ ٤٠

THE ARABIC HISTORY

Publishing & Distributing

مؤسسة التاريخ العربي الطباعة والنفر والتوزيع

العنوان الجديد

بيروت - طريق المطار - خلف غولدن بلازا - ماتف ۱۱/۷۹۰۰ - ۱۰۱/۵۰۰۰ - فاكس ۱۱/۷۹۰۷ - ص.ب. ۱۱/۷۹۰۷ - ص.ب. ۱۱/۷۹۰۷ - Air port street - Golden plazza - Tel: 01/540000 - 01/455559 - Fax: 850717 - p.o.box 7957/11



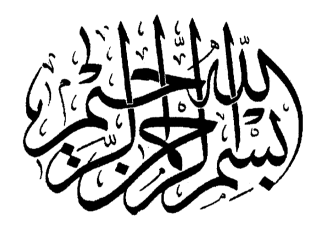
داسة نفرة فإلاه على كتابه النِّسيعة كولهَ إلى البِّيتُ

الجزء الإقل

فِئَ لِكَ بُدَنَ فِي مَرَكِزَ إِلزَّمُ إِنَّ الْأَيْنَ كِلِمِيَّ ح. اللَّيَّيِّ لَكُالِيْمُ لِلْوَٰتَ وَيْ

مورُّرِّ سَمَّ لِلْتَكَارِيِّخُ الْعَرَبِي سَيروت. لنساب

مركز الزمراء الاينهاي



# كلمة مركز الزهراء الإسلامي بسم الله الرحمن الرحيم

وصلى الله على محمد وآله الطاهرين سيّما بقية الله في الأرضين واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين

أمَّا بَعْدُ:

فإنّ من أهم النّعم الّتي أنعم بها الله جلّ ثناؤه وتقدّست آلاؤه على الإنسان نعمة العقل، الّذي جعله به يميّز بين الحقّ والباطل، والطّيب والخبيث، وعبّر عنه في الذّكر الحكيم باللُّبِّ والفؤاد في كثير من المواضع قال تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ لا يَسْتَوِي الحُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثُرَةُ الحُبِيثِ فَاتَّقُوا الله يَا أُولِي الْأَبّابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ وَالطَّيب، وليس الميزان هو الكثرة أو الإعجاب بالشيء، وكذلك في موضع والطّيب، وليس الميزان هو الكثرة أو الإعجاب بالشيء، وكذلك في موضع آخر جعله الميزان في النّدبر في الذّكر الحكيم، وأنّه بدونه لا يمكن التّدبر، حيث قائل : ﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبّرُوا آياتِهِ وَلِيتَذَكّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ ﴿ وكذلك في موضع ثالث جعله ميزاناً في اتباع القول الأحسن، وأنّ أصحاب العقول هم الذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ العقول هم الذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ العقول هم الذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ العقول هم الذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ العقول هم الذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ العَوْلِ هم الذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ العَقُولُ هم الّذين يتّبعون أحسن القول، حيث قال جلّ وعلى: ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) المائدة/ ١٠٠.

<sup>(</sup>۲) ص/ ۲۹.

الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴿ ﴿ وَغَيرِهَا مُوارِد كَثَيْرِة فِي الْكَتَابِ الْكَرِيمِ والذّكر الحكيم نصّت على هذا المعنى، وكذلك روي عن الرّسول الأكرم عَيِّلِيَّهُ في هذا الخصوص الكثير الكثير، ولا أظنّه يخفى على أحد.

ولا شك في أنّه من يتخلى عن منطق العقل وما يمليه عليه، سوف يتخبط في دياجير الظلمة والأهواء الّتي لا توصله إلّا إلى الهلاك في الدّارين.

وهذا الكتاب الذي بين أيدينا محاولة جادة لتحكيم منطق العقل والحكمة، في كشف ما زعمه إحسان إلهي ظهير في كتابه «الشيعة وأهل البيت»، حيث إنه حاول جاهداً ومتوسلاً بشتى الطّرق قلب الحقائق التأريخية وإظهارها على خلاف ما كانت عليه، زاعاً أنّ الشّيعة ليس على خط أهل البيت المَهْكُ وأنّ أهل البيت المَهْكُ وأن أهل البيت المَهْكُ على الدّعاوى أهل البيت المَهْكُ على خط الصّحابة، وسرد على ذلك مجموعة من الدّعاوى الخالية عن دليل يصمد أمام النقاش.

وقد جهدت لجنة التأليف والمتابعة في مركز الزهراء الإسلامي على كشف هذه الدعاوى وردها بمنطق العقل والنقل وإقامة الدّليل، وسيرى القارئ الكريم كيف أنّ العمل في هذه الموسوعة لم يبتن فقط على ردّ أدلة ودعاوى الرجل، بل وإقامة الدّليل على خلاف مدعاه بشكل مفصّل مع تدعيمه بأهم المصادر لدى الفريقين، ولا ندعي في هذا العمل الكمال وإنّما هو محاولة جادة في الدّفاع عن الحقائق الّتي طالما حاول المغرضون طمسها، أو قلبها عن وجهها

<sup>(</sup>١) الزمر/ ١٨.

الصحيح، وإرائة الرأي العام الباطل حقاً والحقّ باطلاً ﴿الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاة الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسَنُونَ صُنْعاً ﴾ ﴿ الْحَيَاة الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسَنُونَ صُنْعاً ﴾ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وفي الختام تتقدَّم إدارة مركز الزهراء الإسلامي بالشكر الجزيل والثناء الجميل لجميع الإخوة الذين شاركوا في هذا المشروع المبارك ونخصّ بالذكر سهاحة السيّد جاسم السيد هاتو الموسوي الذي بذل الجهد الأكبر في هذا الكتاب، وسهاحة السيّد حاتم البخاتي، وسهاحة الشّيخ علي الخزاعي، وسهاحة الشّيخ شاكر الساعدي، على ما بذلوه من جهود مضنية في إخراج هذا العمل.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله الطاهرين

إدارة مركز الزهراء الإسلامي ١٦/ ربيع الثاني/ عام ١٤٣١هـ ق

<sup>(</sup>١) الكهف/ ١٠٤.

#### المقدمة

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد الله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآلة الطيبين المعصومين، وبعد.

من المؤسف أن تظهر في الساحة الإسلاميّة، وفي أحلك الظروف التي تمرُّ بها الأمة الإسلاميّة، كتابات تدعو إلى الفتنة والفرقة بين المسلمين، متذرِّعة بذرائع لا تبتني على أسس منطقية ودينية وحضارية صحيحة، بل على العكس من ذلك، فإنها تنطلق من تعصُّبِ أعمى مقيت، يحاول صاحبه بشتَّى الأساليب رفض الطرف الآخر وإلغاءه، وأن يكيل له أنواع التهم والأكاذيب، التي لا تستند إلى حجة أو دليل معتبر، ولسنا هنا بصدد بيان الدواعي الحقيقية التي تدفع هؤ لاء الكتّاب لإثارة الخلافات الطائفية وتأجيج الفتن والبغضاء بين أبناء الأمة الواحدة، ولكنَّ الذي لا ريب فيه هو أنَّ أجواء الانغلاق والجمود الفكري وعدم تَقَبُّل وجهة النظر الآخر، التي نشأت في ظلها تلك الأقلام، كان لها دور في ظهور هذه التوجُهات المنحرفة.

ولا يوجد مبرر للمسلم في عدم أتباع السلوك السويّ الذي ينادى به الإسلام في بيان وجهة نظره والردّ على مخالفه، ولا يوجد ما يمنعه من العمل من أجل تقريب وجهات النظر بين المسلمين، بدلاً من السعي إلى توسيع هُوَّة الخلاف بينهم، والعمل على تمزيق وحدتهم، وتفريق شملهم،

وتضعيف شوكتهم أمام أعدائهم، في الهي الثمرة التي يتوقع دعاة الفرقة والاختلاف جنيها من وراء طريقتهم تلك؟!

#### الخلاف والتباين بين الناس

إن وجود الخلاف والاختلاف والتباين بين الناس حقيقة لا يمكن إنكارها أو التنصل عنها، فقد رافقت هذه السمة المجتمعات البشرية منذ وجودها على وجه الأرض، ولم تأتِ بعثة الأنبياء والرسل المهلك وإنزال الكتب والرسالات إلا للحد من هذه الخلافات بين الأمم، وبيان ما اختلفوا فيه ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالحُقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴾ (١٠).

لكن رغم ذلك اختلف أصحاب الديانات والكتب السهاوية أنفسهم من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم، فحرّفوا وبدلوا وتفرقوا وكانوا شيعاً ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ﴾ ٣٠.

### اختلاف أمة الرسول على

ولم تكن الأمة الإسلامية خارجة عن هذه السُنة التاريخية «لتتبعن سنن النين من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا في جحر ضب لاتبعتموهم» (٣٠) فكان الخلاف ينشب بين أبنائها بين الفينة والأخرى، حتى

<sup>(</sup>١) البقرة/ ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة/ ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، ج٨، ص٥٧.

في محضر النبي عَنْيُاللَّهُ وعلى مرأى ومسمع منه، فقد أخرج البخاري في الصحيح بسنده عن أبي مليكة، قال: «كاد الخيران أن يهلكا أبا بكر وعمر (رض)؛ رفعا أصواتها عند النبي عَنْيَلاً حين قدم ركب بني تميم، فأشار أحدهما بالأقرع بن حابس أخي بني مجاشع، وأشار الآخر برجل آخر، قال نافع: لا أحفظ اسمه، فقال أبو بكر لعمر: ما أردت إلا خلافي، قال: ما أردت خلافك، فارتفعت أصواتها في ذلك...» (۱).

وأخرج في صحيحه أيضاً، بسنده عن جابر بن عبد الله، قال: «كنا في غزاة... فكسع ورجل من المهاجرين رجل من الأنصار، فقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجري: يا للمهاجرين، فسمع ذلك رسول الله فقال: (ما بال دعوى جاهلية؟)، قالوا: يا رسول الله كسع رجل من المهاجرين رجلاً من الأنصار، فقال: (دعوها فإنها منتنة)» (").

وقد كان أسوأ وأشد ألوان الخلاف وأفجعها في مجتمع الصحابة، هو ما حدث من التنازع والاختلاف الشديد بينهم في محضر نبيهم عليه أواخر حياته الشريفة، وهو عليه على فراش الموت، بعد أن طلب منهم دواة وكتفاً؛ ليكتب لهم كتاباً يأمنون معه من الضلال والانحراف، فكثر اللغط والكلام بين مؤيدٍ ومعارض، ولم يراعوا حرمة النبي عليه وما فيه من حال المرض والعلة، مما دفع بالنبي عليه الى طردهم وإخراجهم من مجلسه، وقد أخرجه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٤، ص١٨٣٣.

<sup>(</sup>٢) الكسع: أن تضرب دبر الإنسان بيدك أو بصدر قدمك.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ج٤، ص١٨٦١.

البخاري بسنده إلى ابن عباس، قال: «لما اشتد بالنبي صلى الله عليه وسلم وجعه قال: (ائتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لا تضلوا من بعده)، قال عمر: إن النبي صلى الله عليه وسلم غلبه الوجع، وعندنا كتاب الله حسبنا، فاختلفوا، وكثر اللغط، قال: (قوموا عني ولا ينبغي عندي التنازع)، فخرج ابن عباس يقول: إن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين كتابه »(۱).

وخلافاتهم هذه لم تكن تقتصر فيها بينهم؛ إذ وصل بهم الأمر إلى معارضة النبي عَنِيلًا والوقوف بوجهه وعدم إطاعة أوامره في عدّة مواطن، كان من بينها ما حصل في أخريات حياة النبي عَنِيلًا في وقت كان من المفترض أن يكون الإسلام قد أخذ موقعه في قلوب المسلمين، واتضح لهم ماذا تعني شخصية النبي عَنِيلًا وأقواله وأوامره، فقد أخرج مسلم في الصحيح بسنده إلى جابر بن عبد الله الأنصاري، قال: «إن رسول الله في خرج عام الفتح إلى مكة في رمضان حتى بلغ كراع الغميم"، فصام الناس، ثم دعا بقدح من ماء، فرفعه حتى نظر الناس إليه، ثم شرب، فقيل له بعد ذلك: إن بعض الناس قد صام، فقال: (أولئك العصاة، أولئك العصاة) "".

وأخرج مسلم أيضاً في صحيحه، بسنده عن عائشة، قالت: «قدم رسول الله لأربع مضين من ذي الحجة، أو خس، فدخل على وهو غضبان، فقلت:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الغميم: واد أمام عسفان بثمانية أميال يضاف إليه هذا الكراع وهو جبل أسود متصل به، والكراعُ كُلُّ أنفٍ سال من جبل أو حَرَّة. (النووي، شرح صحيح مسلم، ج٧، ص ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، ج٣، ص٧٨٥.

من أغضبك يا رسول الله أدخله النار، قال: (أو ما شعرت إني أمرت الناس بأمر فإذا هم يترددون) »(٠٠٠.

وأخرج أبو يعلى في مسنده، بسنده عن البراء، قال: «خرج رسول الله يَنْ الله وأصحابه فأحرمنا بالحج، فلما أن قدمنا مكة، قال: (اجعلوا حجكم عمرة)، فقال ناس: يا رسول الله قد أحرمنا بالحج، فكيف نجعلها عمرة؟ قال: (انظروا ما آمركم به، فافعلوا)، قال: فردوا عليه القول، فغضب، ثم انطلق حتى دخل على عائشة غضبان، قال: فرأت الغضب في وجهه، فقالت: من أغضبك أغضبه الله تعالى، فقال: (ما لي لا أغضب وأنا آمر بالأمر فلا يتبع)» (").

وأخرجه الهيثمي في (مجمع الزوائد)، وقال: «رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح»".

فهذه الشواهد وعشرات غيرها أدلّة ومؤشرات قوية على أنّ بذور الخلاف والشقاق كانت موجودة في هذه الأمة منذ كان النبيّ عَيْنَالَةً بين ظهرانيهم، ولكنها كانت تبحث عن أرضية وأجواء مناسبة لتنمو وتكبر، وقد تهيّأت لها أسباب ذلك النمو بعد وفاة الرسول الأكرم عَيْنَالَة، الذي كان يئد كل خلاف وهو في مهده، وكانت شخصيته ومكانته تمنع من تفاقم الأوضاع، الأمر الذي فُقِد بعد رحيله عن هذه الدنيا، فها أن ارتحل عَيْنَالَةً إلى جوار ربّه حتى هبّت رياح الفتن والاختلافات على الأمّة الإسلامية

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، ج۲، ص۰۸۷.

<sup>(</sup>٢) مسند أبي يعلى، ج٣، ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٣، ص٥٢٥.

لتعصف بكيانها الفكري والعقيدي والاجتهاعي والسياسي، ذلك الكيان السذي أرسى قواعده وشيد أركانه الرسول يَنالله بجهوده وجهاده وتضحياته وتضحيات أهل بيته المنه وأصحابه المنتجبين، وقد كان موت النبي عَنالله أول شيء اختلفوا فيه حيث أنكر بعضهم هذه الحقيقة الواضحة التي لا تحتاج إلى برهان، قال البغدادي في الفرق بين الفرق: «وأول خلاف وقع منهم هو اختلافهم في موت النبي عَناله ، فزعم قوم منهم أنه لم يمت وإنها أراد الله رفعه إليه كها رفع عيسى بن مريم، ثم اختلفوا بعد ذلك في موضع دفن النبي ... ثم اختلفوا في الإمامة» (۱۰).

ثم توالت بعد ذلك الخلافات بين أبناء الأمة الإسلاميّة كلما امتد النرمن واتسعت رقعة الدولة الإسلاميّة، ولم تكن هذه الخلافات على مستوى واحد، بل تارة في مسائل أساسية ومبدئية، وأخرى في مسائل فرعية وجزئية، لكن كانت أشدها فتكا بوحدة المسلمين، هي الخلافات العقائدية، وقد بدأت مبكرة جداً في تاريخ أمتنا الإسلاميّة، نتيجة ما حل بها من تباين في الآراء والأنظار حول مسائل مهمة وخطيرة غيّرت في كثير من الأحيان وجهة المجتمع الإسلامي، وحوّلته من مجتمع موحّد في زمن النبي عينيه إلى عدّة جماعات وطوائف متباينة في الرؤى والتوجهات؛ لتشكّل نواة للفرق والمذاهب العقدية، وقد أجمل محمد بن جرير الطبري (من علماء القرن الرابع المحجري) تلك الآراء والنظريات التي مزقت وحدة الأمة حيث قال: «ثم إنه المحجري) تلك الآراء والنظريات التي مزقت وحدة الأمة حيث قال: «ثم إنه

<sup>(</sup>١) الفَرق بين الفِرق، عبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي، ص١٣.

لم يزل من بعد مضيّ رسول الله لسبيله حوادث في كل دهر تحدث ونوازل في كل عصر تنزل... فكان من قديم الحادثة بعد رسول الله في الحوادث التي تنازعت فيه أمته واختلافها في أفضلهم بعده وأحقهم بالإمامة وأولاهم بالحلافة، ثم القول في أعال العباد طاعتها ومعاصيها، وهل هي بقضاء الله وقدره أم الأمر في ذلك المبهم مفوض؟ والقول في الإيان، هل هو قول وعمل أم هو قول بغير عمل؟ وهل يزيد وينقص أم لا زيادة له ولا نقصان؟ والقول في القرآن، هل هو خلوق أو غير مخلوق؟ والقول برؤية المؤمنين ربهم تعالى يوم القيامة، والقول في ألفاظهم بالقرآن...» "..

### تعميق الخلاف

وقد اقترنت تلك الخلافات بتبني بعض الناس لأفكار متطرفة وشاذة لا تعود على المسلمين بشيء سوى تعميق الخلاف أكثر فأكثر، وتأجيج النزاعات المذهبية والطائفية وتشديدها بينهم.

وقد كان من أبرز مؤجّجي نيران الخلاف الشيخ المعروف بابن تيمية الحراني، إذ كان الرقم الصارخ في ذلك بها عرف عنه من آراء خرق فيها إجماع علماء المسلمين، وفتاوى اتَّهَمَ فيها السواد الأعظم من أهل القبلة بالشرك".

<sup>(</sup>١) صريح السُنّة، الطبري، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) قال ابن تيمية: «وقد زين الشيطان لكثير من الناس سوء عملهم واستزلهم عن إخلاص الدين لرجم إلى أنواع من الشرك، فيقصدون بالسفر والزيارة رضى غير الله والرغبة إلى غيره ويشدون الرحال إما إلى قبر نبي أو صاحب أو صالح أو ما يظنون أنه نبي... [اقتضاء الصراط، ص٤٥٧]»، فزيارة قبر الرسول عليه عند ابن تيمية غواية من الشيطان، وضرب من الشرك، حتى ولو

قال الإمام الحافظ تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي في ديباجة كتابه (الدرة المضيئة في الرد على ابن تيمية): «أما بعد، فإنه لما أحدث ابن تيمية ما أحدث في أصول العقائد، ونقض من دعائم الإسلام الأركان والمعاقد، بعد أن كان مسترا بتبعية الكتاب والسُنة، مظهرا أنه داع إلى الحق هاد إلى الجنة، فخرج عن الإبّباع إلى الابتداع، وشذّ عن جماعة المسلمين بمخالفة الإجماع، وقال بها يقتضي الجسمية والتركيب في الذات المقدس، وأن الافتقار إلى الجزء . أي افتقار الله إلى الجزء . ليس بمحال، وقال بحلول الحوادث بذات الله تعالى، وأن القرآن محدث تكلّم الله به بعد أن لم يكن، وأنه يتكلم ويسكت ويحدث في ذاته الإرادات بحسب المخلوقات، وتعدى في ذلك إلى استلزام قدم العالم، والتزامه بالقول بأنه لا أول للمخلوقات، فقال بحوادث لا أول لما، فأثبت الصفة القديمة حادثة والمخلوق الحادث قديمًا، ولم يجمع أحد هذين القولين في ملّة من الملل ولا نحلة من النحل، فلم يدخل في فرقة من الفرق الثلاث والسبعين التي افترقت عليها الأمة، ولا وقفت به مع أمة من الأمم همة، وكل ذلك وإن كان كفراً شنيعاً عما تقل جملته بالنسبة لما أحدث في الفروع» (۱۰).

ومن هنا لم تجد تلك الفتاوى مكاناً لها في الأوساط العلمية بادئ ذي بدء، فجوبهت تلك الآراء والأفكار بالرفض الشديد ووقف بوجهها

<sup>◄</sup> قصد بها مرضاة الله وثوابه! وقال: «الأحاديث المروية في زيارة قبره، كقوله: (من زارني وزار أبي إبراهيم الخليل في عام واحد ضمنت له على الله الجنة، ومن زارني بعد مماتي فكأنها زارني في حياتي، ومن حج ولم يزرني فقد جفاني)، ونحو هذه الأحاديث، كلها مكذوبة موضوعة [اقتضاء الصراط، ص١٠٤]»، فتعظيم قبر الرسول الخاتم عليه يؤدي إلى الشرك، والصلاة عنده للتبرك بدعة، وأحاديث زيارته مكذوبة وموضوعة!!

<sup>(</sup>١) الدرة المضية، السبكي، ص٣٥، عني بنشرها المقدسي . دمشق، مطبعة الترقي، ١٣٤٧ هـ..

العلماء بمختلف انتماءاتهم؛ لما وجدوا فيها من خطورة من حيث المحتوى والابتعاد عن روح النهج القويم، الأمر الذي يشكّل تهديداً جاداً لوحدة المسلمين وتماسكهم، فانحسرت هذه الأفكار بعد أن ضُيّق عليه وعليها حتى انتهى أمر صاحبها إلى السجن، حيث قضى أجله فيه، وخبت أفكاره.

قال الحصني الدمشقي الشافعي (ت/ ٨٢٩ هـ): «إني نظرت في كلام هذا الخبيث الذي في قلبه مرض الزيغ، المتتبع ما تشابه في الكتاب والسُنة ابتغاء الفتنة، وتبعه على ذلك خلق من العوام وغيرهم ممن أراد الله عز وجل إهلاكه، فوجدت فيه ما لا أقدر على النطق به، ولا لي أنامل تطاوعني على رسمه وتسطيره، لما فيه من تكذيب رب العالمين في تنزيه لنفسه في كتابه المبين، وكذا الازدراء بأصفيائه المنتجبين وخلفائهم الراشدين وأتباعهم الموفقين، فعدلت عن ذلك إلى ذكر ما ذكره الأئمة المتقون، وما اتفقوا عليه من تبديعه وإخراجه ببعضه من الدين، فمنه ما دون في المصنفات، ومنه ما جاءت به المراسيم العليات، وأجمع عليه علياء عصره ممن يرجع الميهم في الأمور الملهات والقضايا المهات، وتضمنه الفتاوي الزكيات من دنس أهل الجهالات، ولم يختلف عليه أحد، كما اشتهر بالقراءة والمناداة على رؤوس الأشهاد في المجامع الجامعة، حتى شاع وذاع، واتسع به الباع حتى في الفوا» (().

وقد بقيت كتبه وآثاره منزوية يتداولها نفر قليل، غير أنَّ الاستعمار وجد فيها ضالته المنشودة في صراعه المستمر مع العالم الإسلامي، فَهَيَّاً لها الأرضية المناسبة للظهور من جديد؛ لأنها تمثل الطريقة الفضلي للوصول إلى

<sup>(</sup>١) دفع الشبه عن الرسول، الحصني الدمشقي، ص٨٣، الناشر: دار إحياء الكتاب العربي ـ القاهرة، ط٢، ١٤١٨ هـ..

ما يصبو إليه من خلال ضرب المسلمين بعضهم ببعض، وتعميق الخلاف والاختلاف بينهم، وإثارة النعرات الطائفية، ونشر الأفكار القومية التي مزّقت صفوفهم كل ممزق.

#### الوهابية

انفرد البريطانيون في أوائل القرن التاسع عشر الميلادي بالسيطرة على منطقة الجزيرة العربية، الأمر الذي شجع محمد بن عبد الوهاب (سنة ١١٤٣هـ) على إظهار دعوته في (نجد)، حيث غالى كثيراً وأفرط في تبني آراء ابن تيمية وبث فيها الحياة من جديد، وتهجّم على الذين لم يكونوا يوافقونه الرأي، بمرأى ومسمع ومباركة من الاستعمار البريطاني، ليتحالف بعدها (سنة ١١٥٧هـ) مع أمير الدرعية محمد بن سعود على أن تكون له الزعامة الدينية والجهر بدعوته الجديدة، وللأمير السلطة والحكم السياسي، وقد ساهم هذا التحالف في بسط نفوذ هذه الدعوة الجديد على أغلب مناطق الجزيرة العربية بالقهر والغلبة وحرارة السيف، وتحت شعار التوحيد وتطهير المنطقة من مظاهر الشرك بالله تعالى في عبادته حسب زعمهم، وقد عُرفَت باسم (الوهابية).

وقد ساهمت عوامل عديدة على بسط نفوذ هذه الفرقة الجديدة في بداية تأسيسها على كثير من المناطق الإسلاميّة، يمكن إجمالها في استغلال تلك المناطق البعيدة عن التحضر التي سهّلت تقبُّلَ ونشوءَ هذا الفكر المتطرف، وأيضاً سياسة الحكومة البريطانية المستعمِرة الرامية إلى بسط نفوذها

وهيمنتها على المنطقة وتضعيف الدولة العثمانية من خلال التقليل من مناطق نفوذها، مع توظيف الأموال الطائلة في نشر وترويج هذه الدعوة الجديدة؛ خصوصا بعد اكتشاف الثروة النفطية الهائلة في المنطقة.

وقد اتسمت هذه الحركة بالعنف والإرهاب الفكري وعدم فهم حجة الآخر، بحيث يلجأون إلى وسائل القوة والشدة في تحميل وفرض آرائهم على الطرف الآخر، وهذا ما يشاهده بوضوح ملايين الحجيج عند أدائهم مناسك الحج، حيث إنهم لا يستطيعون أداء الكثير من عباداتهم وطقوسهم وفق ما يرونه من اجتهادات صحيحة لعلماء مذاهبهم، إذ يفرض مشايخ الوهابية عليهم اجتهادات موجيبرونهم عليها وكأنهم أوصياء نبي الإسلام عليها .

وقد عرفت هذه الفئة أيضاً بتأصيلها للتكفير والتبديع والتفسيق والشتم واللعن والبذاءة، ولم يَنْجُ أحد من المسلمين من ذلك إلا أتباع طريقتهم.

وقد اشتدت هجمتهم على الشّيعة الإمامية، لما يتمتعون به من رقي في المستوى الفكري والعلمي، وقدرة على التطور وإيجاد الحلول والإجابات على كل متطلبات العصر الحديث، الأمر الذي ساهم في انتشاره في مختلف البلدان، فتقبلته القلوب والعقول بلا إكراه أو إلجاء؛ لاعتماده فكر أئمة أهل البيت المهلا من عترة النبي عَلَيْلاً، وطريقتهم في بيان الدين الحنيف التي تتماشى مع الفطرة الإنسانية السليمة، مع جلالة شأنهم وسطوع برهانهم وورعهم وتقواهم المشهور بل المتواتر، فكان لأتباع أهل البيت المهلا الغلبة الفكرية على الجميع بلا استثناء، فلم تكن عند الوهابية وسيلة لإيقاف هذا

المد الشيعي إلا باتباع وسائل لا تنسجم مع روح الإسلام الذي عرف بأنه دين البرهان والدليل والحوار والكلم الطيب والجدال بالتي هي أحسن، فجندوا كل طاقاتهم لزرع الحقد والعداوة والكراهية في قلوب الأجيال عبر مختلف طرق التبليغ والإعلام كالخطب والمحاضرات، ونشر الكراسات، والكتب والمجلات، وتسخير الوسائل المرئية والمسموعة، ومواقع الانترنيت، وغيرها، بل عمدوا إلى إدخال كتب العقائد الخلافية في المناهج الدراسية، وإنشاء المعاهد والجامعات لتربية أصحاب الفكر المتشدد والمتطرّف، حتى تخرجت منها جماعة من الكتّاب لا ترقب لأحد ذمة ولا تراعي حرمة، كإحسان الهي ظهير، وإبراهيم الجبهان، وناصر بن عبد الله بن علي القفاري، وغيرهم من النواصب.

### إحسان الهي ظهير

كاتب باكستاني أنجبته المؤسسة الدينية الوهابية، اشتهر بأفكاره المتطرفة وتعصبه الشديد للعقيدة الوهابية، ولد في (سيالكوت) عام ١٣٦٣هـ، وسط أسرة عرفت بانتمائها إلى أهل الحديث.

أكمل دراسته الابتدائية في المدارس العادية في باكستان، ثم سافر إلى السعودية والتحق بجامعاتها فحصّل على البكالوريوس في الشريعة من الجامعة الإسلاميّة في المدينة المنورة عام ١٩٦١م، ثم عاد إلى باكستان وشغل منصب رئيس مجمع البحوث الإسلاميّة، ورئيس تحرير مجلة (ترجمان الحديث) التابعة لجمعية أهل الحديث بلاهور.

وقد عاد إلى بلده مشبعاً بالفكر المتشدد، وتلبس بثوب المتخصص في الفرق، فسلط الضوء على المسائل الخلافية حتى تخصص فيها، وتفرغ للبحث عن الزوايا الفكرية المثيرة للفتنة، فتحامل على المسلمين وكال التهم إليهم جُزافاً، وركّز على الشيعة فنسبهم إلى الكفر والضلال من خلال محاضراته وندواته وكتاباته، بشكل تجاوز فيه كل قيم وأخلاقيات البحث الفكري.

وكان لمنهجه دور كبير في تأجيج الأوضاع في هذه المنطقة المعروفة بتنوعها السكاني والمذهبي، والتي كانت أحوج ما تكون إلى الأُلفة والوئام لا إلى صب الزيت على نارها التي زاد إلهي ظهير في لهيبها، فيا كان من هذه الفتنة إلا أن أتت على إحسان إلهي ظهير نفسه، كها هو حال الفتن التي تأكل مثيريها، فقد انفجرت قنبلة في إحدى تلك الندوات التي كان يعقدها في لاهور بجمعية أهل الحديث فأصابته بجروح بالغة، وقتل سبعة آخرون في الحال.

وقد بذلت المؤسسة الدينية الوهابية جهوداً كبيرة لإنقاذه؛ حيث توسط عبد العزيز بن باز لدى الملك فهد بن عبد العزيز لنقله إلى السعودية للعلاج، فأمر الملك بذلك ونُقل على نفقته إلى الرياض على متن طائرة خاصة، وأدخل المستشفى العسكري هناك، لكن بدون جدوى فقد كانت الجروح مهلكة، فلقي حتفه ودفن بمقبرة البقيع.

صدرت له عدّة مؤلفات جلها في الردّعلى الشّيعة، أهمها: (الشّيعة والسُنّة، السُّيعة وأهل البيت، السُّيعة والتسيع، السُّيعة والقرآن، الإسماعيلية، البابية، القاديانية، البهائية، الباطنية، التصوف، وغيرها).

وقد اتسمت كتاباته بشكل عام باللا موضوعية والشدّة والتهجم السافر على الآخرين، ممّا دفع بعدّة من مفكري السنة بتوجيه النقد الشديد له والتحذير منه والرد عليه (۱۰) نتيجة لتجنبه الموضوعية والحيادية وعدم الإنصاف، والابتعاد عن منهج البحث في المسائل الخلافية.

### منهج البحث في المسائل الخلافية

إن من أهم العناصر التي يجب على الباحث في الفكر العقائدي المقارن الالتزام بها، هو عنصر مراعاة الأمانة العلمية في النقل والضبط والبيان، والورع وأداء الحق واتباعه، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ ".

وينبغي النظر إلى المسائل الاتفاقية بعين الاعتبار والأهمية، فإن نقاط الاشتراك والالتقاء في الأصول والفروع أكثر من نقاط الاختلاف والافتراق لدى المسلمين، وهذه الأمور المشتركة هي بمثابة القاعدة الثابتة التي ينطلق المرء منها في المعرفة الدينية الإسلامية، وهذا من المبادئ القرآنية، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَ اللهِ وَلاَ نَشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللهِ فَإِن تَولَوْ فَقُولُواْ

<sup>(</sup>١) كالبهنساوي في كتابه(السُنّة المفترى عليها)، والدكتور على عبد الواحد في كتابه(بين الشّيعة وأهل السُنّة)، والذي ردّ عليه إحسان بكتاب اسهاه(الرد الكافي على مغالطات الدكتور علي عبد الواحد وافي)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) الزمر/ ١٨.

اشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ ١٠٠٠.

كما لابد من العدل والإنصاف عند النظر في المسائل الخلافية التي بين أئمة المذاهب الإسلاميّة، فلا شك في أنّ هذا المقدار من الخلاف \_ بل أكثر من ذلك \_ مما لابد منه، وهو ميزة البحث الفكري، ولا يخلو منه حتى أئمة المذهب الواحد سواء في الاعتقادات أو الفقه، كما نجد ذلك لدى أئمة السُنة أنفسهم، فمن الظلم والإجحاف الاعتماد في بيان وردّ الطرف الآخر على المسادر الثانوية والأمور الخلافية غير المسلَّم بها لديه، وإنّما لابد من الرجوع إلى أمهات المصادر عنده والاحتجاج وفق متبنياته، قال ابن حزم: «لا معنى لاحتجاجنا عليهم برواياتنا؛ فهم لا يصدقونا، ولا معنى لاحتجاجهم علينا برواياتهم؛ فنحن لا نصدقها، وإنها يجب أن يحتج الخصوم بعضهم على بعض بما يصدقه الذي تقام عليه الحجة به سواء صدقه المحتج أو لم يصدقه؛ لأن من صدّق بشيء لزمه القول به أو بها يوجبه العلم الضروري، فيصير الخصم يومئذ مكابراً منقطعاً بثي ما كان عليه» (\*).

ويجدر بالباحث الإسلامي أن يكون هدفه من وراء طرح كل مسألة علمية هو طلب الحق والحقيقة لا أن يَرِدَ البحث وهو محمّل بالقناعات والأحكام المسبقة المسلّمة لديه من دون أن يكون له الاستعداد لرفع اليد عنها ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ ".

<sup>(</sup>١) آل عمرن/ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والأهواء والنحل، ابن حزم، ج٤، ص٧٨، مكتبة الخانجي ـ القاهرة.

<sup>(</sup>٣) سبأ/ ٢٤.

ولا ريب في أن العلماء هم مصدر الخير والسعادة لكل أمّة، فيجب على علماء المسلمين جميعاً السعي لما فيه خير الأمة وصلاحها، ولا يمكن أن يحصل ذلك إلا من خلال البحث العلمي الحر والموضوعي، مع سعة الصدر، والانفتاح، والابتعاد عن العصبية في الحوار، والتأدب بالآداب الإسلاميّة، والتمسك بالقيم الأخلاقية.

### مخالفات إحسان ظهير لمنهج البحث

كان إحسان الهي ظهير أبعد ما يكون عن سهات العلهاء الواعين لقضايا الأمّة والحريصين عليها، وذلك واضحٌ جليٌّ في كتاباته، سيّها كتابه (الشّيعة وأهل البيت) الذي يتجلى له بوضوح مدى بُعْدِهِ عن سهات أهل التحقيق، وتحيزه وتعصبه لآراء محمد بن عبد الوهاب بلا مبرر، وتجنيه على الشّيعة بشكل كبير، وخروجه عن جادة الصواب، وعدم التزامه بمنهج البحث في المسائل الخلافية، الأمر الذي لا يبقي أي قيمة علمية للكتاب المذكور إلا عند قليلي البضاعة ممن تنطلي عليهم أبسط الأمور؛ لبساطتهم وسذاجتهم، فلقد وقع هذا الكاتب في العديد من المخالفات العلمية والمنهجية والأخلاقية، وإليك جملة من تلك المخالفات:

#### أولا: التدليس

لقد اعتمد إحسان إلهي ظهير أشكالاً مختلفة من التدليس تعدى فيها حدود المنطق وبلغ إلى مستوى التهريج والتقوّل بالباطل؛ لتشويه الحقيقة وإعطاء صورة عن التشيّع تخالف الواقع، لينفّر الناس عن

عقائدهم وأفكارهم، وهذه نهاذج من تلك التدليسات على سبيل المثال لا الحصر:

## أ ـ التدليس في أقوال اللغويين

تلاعب إحسان ظهير بنصوص علماء اللغة من أجل تأييد رأيه، وكمثال على ذلك حذفه عبارة: «ومن المَجاز» من كلام الزبيدي، حيث قال: «قال الزبيدي: والأهل للمذهب: من يدين به ويعتقده، والأهل للرجل: زوجته، ويدخل فيه أولاده، وبه فسر قوله تعالى: ﴿وسار بأهله﴾ أي زوجته وأهله»…

في حين أنّ كلام الزبيدي في كتابه (تاج العروس) هو: «الأهل للمذهب: من يدين به ويعتقده. ومن المَجاز: الأَهْلُ لِلرَّجُلِ: زَوْجَتُه، ويدخلُ فيه الأولادُ، وبه فسر قوله تعالى: ﴿وسار بأهله ﴾، أي زوجته وأولاده » وذلك ليوهم استعمال (الأهل) في الزوجة على نحو الحقيقة عند اللغويين، والحال أنّ كلماتهم واضحة كل الوضوح في الاستعمال المجازي كما رأيت في نصّ الزبيدي وكما سيأتي.

## ب ـ التدليس في أقوال علماء الشّيعة

ظهر لدينا من خلال متابعة ما كتبه إحسان إلهي ظهير في كتابه (الشّيعة وأهل البيت)، أنّ هناك تدليساً واضحاً في ما ينسبه إلى علماء الشّيعة الإمامية، فعلى سبيل المثال ما نسبه إلى الشيخ الطوسي علم من التسليم

<sup>(</sup>١) الشَّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس، الزبيدي، ج١٤، ص٣٦.

باقتداء أمير المؤمنين على بأبي بكر في الصلاة "، وهذا افتراء محض على شيخ الطائفة، إذ التسليم في عبارته كان لظاهر الاقتداء لا لصلاة الإمام على خلفهم صلاة واقعية على نحو المأمومية الحقيقية، وحاصل كلامه على: أنّ الاقتداء تارة يكون حقيقياً وأخرى يكون ظاهرياً، والذي يكشف عن الرضا هو الاقتداء الحقيقي دون الظاهري، والحال أنّ الاقتداء الحقيقي مفقود في المقام ويحتاج إثباته إلى دليل، والاقتداء الظاهري وان كان مُسلّاً عيني لو رأينا شخصاً يصلي خلف شخص آخر فإن الظاهر المسلم به هو أنّه مقتد به في صلاته ـ لكنه لا يكشف عن الرضا؛ إذ أنّه قد يكون لأجل حفظ النفس أو ما شاكل، قال الشيخ الطوسي: «فإنْ ادعي على أمير المؤمنين: أنه صلى ناوياً للاقتداء فيجب أن يدلوا على ذلك، فانا لا نسلمه ولا هو الظاهر الذي لا يمكن النزاع فيه. وان ادعي صلاة مظهر للاقتداء، فذلك مسلم، لأنه الظاهر، إلا انه غير نافع فيها يقصدونه ولا يدل على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه ولا يولا على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه ولا يدل على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه ولا يدل على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه ولا يدل على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه الله على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه الله على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه الله على خلاف ما نذهب إليه في أمره على المراه الله على خلاف ما نذهب إليه في أمره المؤلى المراه ا

فأين هذا من القول بتسليم الصلاة خلفهم؟!

وقد دلّس إحسان ظهير بنحو آخر مبتكر، وهو إسناده إلى علماء الشّيعة ما يذكرونه من روايات خصومهم وآرائهم في معرض الرد عليها وتفنيدها، فيعمد إلى نسبة تلك الآراء إلى الشّيعة أنفسهم، ليوهم القارئ أن هذه الروايات والآراء هي لعلمائهم، وقد تكرر ذلك منه في عدّة مواضع، نذكر

<sup>(</sup>١) قال إحسَان ظهير: «قال الطوسي في صلاة على خلف أبي بكر:(فذاك مسلم؛ لأنه الظاهر)». الشّيعة وأهل البيت، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) تلخيص الشافي، الشيخ الطوسي، ص١٥٨.

منها على سبيل المثال ما نسبه إلى السيد المرتضى من روايات زعم أنّه رواها في كتابه (الشافي في الإمامة)، وحقيقة الأمر هي أن هذه الروايات قد أوردها القاضي عبد الجبار المعتزلي في كتابه (المغني) ليعارض بها روايات الشّيعة في النصّ على أمير المؤمنين السين المرتضى في كتابه (الشافي في النصّ على أمير المؤمنين القاضى للردّ عليه.

فالسيد المرتضى ينقل نص قول القاضي عبد الجبار فيقول: «قال صاحب الكتاب: (دليل لهم آخر: وربها تعلقوا بأخبار لهم يدعونها في هذا الباب، منها ما طريقه الآحاد، ومنها ما لا يمكن إثباته على شرط الآحاد أيضا، نحو ما يدّعون من أنه على تقدم إلى الصحابة بأن يسلّموا على على بإمارة المؤمنين...)، ثم قال: (وقد بيّن شيخنا أبو على أن هذه الأخبار لم تثبت من وجه يوجب العلم، فلا يصح الاعتباد عليها في إثبات النص... وبيّن أنهم إن رضوا لأنفسهم في إثبات النص أن يعتمدوا على مثل هذه الأخبار، فالمروي من الأخبار الدالة على أنه على لم يستخلف أظهر من ذلك؛ لأنه قد روي عن أبي وائل والحكم، عن على ابن أبي طالب على أنه قبل له: ألا توصي؟ قال: ما أوصى رسول الله على خيرهم على خيرهم على خيرهم بعد نبيهم على خيرهم...)»(").

ولكنّ إحسان ظهير أخذ هذا النصّ - الذي نقله السيد المرتضى عن مغني القاضي عبد الجبار ليرد عليه - ونسبه للسيد وزعم أنّه يقول به، فقال:

<sup>(</sup>۱) كتاب (الشافي في الإمامة) للسيد المرتضى هو ردّ على كتاب (المغني، ج ۲۰) للقاضي عبد الجبار. (۲) الشافي في الإمامة، السيد المرتضى، ج٣، ص ٨٩ ــ ٩١، المغني، القاضي عبد الجبار، ج ٢٠، ص ١٨٧ ـ ٨٠٠.

فنجد هنا بالرغم من أن السيد المرتضى ينقل هذا القول عن القاضي عبد الجبار ليرد عليه إلا أنّ إحسان ظهير أخذه ونسبه للسيد المرتضى نفسه على الرغم من وضوح هذا الأمر وافترى على الشيخ كاشف الغطاء فنسب إليه ما يلي «كتب محمد الحسين آل كاشف الغطاء (إنّ هذا الاسم - أي الشّيعة - غلب على أتباع على وولده ومن يواليهم حتى صار اسماً خاصاً بهم)»(").

وهذا افتراء محض على الشيخ كاشف الغطاء، فإنّه إنّما حكى هذا القول عن أهل اللغة، فهو يقول ما نصه: «وهكذا كان الأمر، فإنّ عدداً ليس بالقليل اختصوا في حياة النبي على الله بعلي الله ولازموه، وجعلوه إماما كمبلّغ عن الرسول، وشارح ومفسّر لتعاليمه، وأسرار حِكمه وأحكامه، وصاروا يُعَرفُون بأنهم شيعة على الله كعلم خاص بهم كما نص على ذلك أهل اللغة، راجع النهاية ولسان العرب وغيرهما، تجدهم ينصون على أن هذا الاسم غلب على أتباع على الله ومن يواليهم، حتى صار اسما خاصا بهم» "".

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت،إحسان ظهير، ص٥١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة وأهل البيت، ص٢٤

<sup>(</sup>٣) أصل الشّيعة وأصولها، ص١٨٦ ـ ١٨٧.

وافترى على محمد جواد مغنية ونسب إليه ما يلي: «قال المغنية: الشّيعة من أحب علياً وتابعه أو من أحبه ووالاه» (٠٠).

ولكن هذا افتراء محض على مغنية، فإنه إنّا حكى هذا القول عن السُنة، حيث قال: «وكما أثبت الشّيعة من كتب السُنة وأقوالهم أنّ النبي هو الذي بعث عقيدة التشيع ودعا إليها، أثبتوا أيضا من طرق السُنة أنَّ النبيَّ أول من أطلق لفظ الشّيعة على من أحب عليا وتابعه...» (")، وقال في موضع آخر: «وقد أجاب الشّيعة عن ذلك إجابة حاسمة وواضحة، وأثبتوا بالأرقام - من أقوال السنة، وكتبِهِم الصحاح أنّ النبي هو الذي بعث عقيدة التشيع، وأوجدها، ودعا إلى حب علي وولائه، وأول من أطلق لفظ الشّيعة على أتباعه ومريديه "".

وغير ذلك مما افتراه على كثير من علماء الشّيعة ومفكّريهم مما سوف تطّلع عليه في هذا الكتاب، والعجيب أنّ إلهي ظهير يتبجح بأنّه لا ينقل من الروايات إلا من كتب الشّيعة أنفسهم!!

### ج ـ التدليس في الروايات الشيعية

قام إحسان ظهير بتقطيع الكثير من الروايات الشيعية؛ لإبعادها عن مدلولها الحقيقي، كتقطيعه رواية سليم بن قيس، ليستشهد بها على قوة العلاقة بين أهل البيت الميلل وأبي بكر، من أنّه كان دائم الاتصال بأمير

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان ظهير، ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة في الميزان، ص١٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص١٧

المؤمنين علي السؤاله عن أحوال الزهراء عليه فهو يقول: «وكان الصّديق دائم الاتصال بعلي من ناحية لتسأله عن أحواله بنت النبي عليه خلاف ما يزعمه القوم، (فمرضت ـ أي فاطمة رضي الله عنها ـ وكان علي عليه يصلي في المسجد الصلوات الخمس، فلما صلى قال له أبو بكر وعمر: كيف بنت رسول الله؟»، ونقل بعد ذلك عبارة أخرى لسليم ابن قيس، قال: «و(لما قبضت فاطمة من يومها فارتجت المدينة بالبكاء من الرجال والنساء، ودهش الناس كيوم قبض فيه رسول الله، فأقبل أبو بكر وعمر يعزيان علياً ويقولان: يا أبا الحسن! لا تسبقنا بالصلاة على ابنة رسول الله» (۱۰).

هذا، مع وضوح دلالة الرواية عند اتصال مقاطعها على وجود الخصومة الشديدة بينها، فلاحظ النص الكامل للرواية لتقف على حقيقة الأمر، وهو كما يلي: «وكان علي يسلي في المسجد الصلوات الخمس، فكلّما صلى قال له أبو بكر وعمر: كيف بنت رسول الله؟ إلى أن ثقلت، فسألا عنها وقالا: قد كان بيننا وبينها ما قد علمت، فإن رأيت أن تأذن لنا فنعتذر اليها من ذنبنا؟ قال على الحرة، فُلانٌ وفلانٌ بالباب، ودخل علي على فاطمة عنى فقال لها: (أيتها الحرة، فُلانٌ وفلانٌ بالباب يريدان أن يسلّما عليك، فها ترين؟) قالت على البيت بيتك والحرة زوجتك، فافعل ما تشاء)، فقال: (شدي قناعك)، فشدت قناعها وحولت وجهها إلى الحائط... فدخلا وسلّما وقالا: ارضي عنّا رضي الله عنك، فقالت: (ما دعاكما إلى هذا؟) فقالا: اعترفنا بالإساءة ورجونا

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٧٦.

أن تعفى عنا وتُخْرجي سخيمتك، فقالت: (فإن كنتها صادِقَيْن فأخبراني عما أسألكما عنه، فإني لا أسألكما عن أمر إلا وأنا عارفة بأنكما تعلمانه، فإن صدقتها علمت أنكما صادقان في مجيئكما)، قالا: سلى عما بدا لك، قالت: (نشدتكما بالله هل سمعتما رسول الله عَيْدُ اللهُ عَلَيْهُ يقول: فاطمة بضعة مني، فمن آذاها فقد آذاني؟) قالا: نعم، فرفعت يدها إلى السياء فقالت: (اللهم إنهم قد آذياني، فأنا أشكوهما إليك وإلى رسولك، لا والله لا أرضى عنكما أبدا حتى ألقى أبي رسول الله وأخبره بما صنعتها، فيكون هو الحاكم فيكما)، قال: فعند ذلك دعا أبو بكر بالويل والثبور وجزع جزعاً شديداً، فقال عمر: تجزع يا خليفة رسول الله من قول امرأة؟ ... قال ابن عباس: فقبضت فاطمة الهيك من يومها، فارتجَّت المدينة بالبكاء من الرجال والنساء، ودهش الناس كيوم قبض فيه تسبقنا بالصلاة على ابنة رسول الله، فلما كان في الليل دعا على على العباسَ والفضلَ والمقدادَ وسلمانَ وأبا ذرِّ وعماراً، فقدم العباس فصلى عليها ودفنوها... فلما أصبح الناس أقبل أبو بكر وعمر والناس يريدون الصلاة على فاطمة عليكًا، فقال المقداد: قد دفنًا فاطمة البارحة، فالتفت عمر إلى أبي بكر فقال: ألم أقل لك إنّهم سيفعلون؟! قال العباس: إنّها أوصت أن لا تصلّيا عليها، فقال عمر: والله لا تتركون - يا بنى هاشم - حسدكم القديم لنا أبداً، إنّ هذه الضغائن التي في (والله لو رمت ذلك يا بن صهاك لا رَجِعتْ إليك يمينُك، والله لئن سللت سيفي لا غَمَدْتُهُ دون إزهاق نفسك، فَرُمْ ذلك)، فانكسر عمر وسكت، وعلم أنَّ

عليا عليه إذا حلف صدق...» (٠٠٠).

إلى غير ذلك من الشواهد الواضحة التي حاول فيها إحسان إلهي ظهير من خلال التدليس الاستشهاد بها على غير مطلوبها من دون حياء من هذا التزوير والتحريف والتمويه على الحقيقة.

## ثانيا: الخلط بين آراء الشّيعة الإمامية وعقائد بعض الفرق

لقد أورد إلهي ظهير مجموعة عقائد تؤمن بها أكثر الفرق الإسلامية، ثم قام بنسبتها إلى علماء الشّيعة الإمامية ثمّ التشنيع عليهم، وهذا يكشف بوضوح إمّا عن عدم إحاطته بآراء الفرق الإسلاميّة وعقائدها، وإمّا عن سوء قصد ونية مبيّة لهدف يريد أن يصل إليه، فإنّ مثل هذا الأسلوب في التحقيق والكتابة ـ الذي لا يعتمد الأسس والضوابط العلمية ولا يتبع القواعد المنطقية ـ خيانة علمية واضحة، خصوصاً وأنّه ينطلق من دوافع ذاتية غير نزيهة ترمي إلى إظهار آراء ومعتقدات الخصم بصورة مشوّهة بالرغم من اشتراك غيره في جُلّها، كالمسائل التي اشترك بها جميع الفرق بالإسلاميّة ومنها الإمامية، كمسألة الشفاعة، فقد اتفق المسلمون بمختلف مذاهبهم على شفاعة الرسول الأكرم عَيْنَا والأنبياء والرسل والملائكة المنظل والمؤمنين يوم القيامة، ولا نريد الخوض في ذلك وإنها نكتفي بها أخرجه البخاري في الصحيح في هذا الباب، فقد أخرج عن جابر بن عبد الله أنّ رسول الله يَنْ قال: «من قال حين يسمع النداء اللهم رب هذه الدعوة النامة

<sup>(</sup>۱) كتاب سليم بن قيس/ ص٣٩١.

والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاما محمودا الذي وعدته حَلَّتْ له شفاعتي يوم القيامة »(١).

وأخرج في الصحيح أيضاً عن أبي سعيد الخدري في رواية طويلة أخذنا منها موضع الحاجة، قال: «فيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون فيقول الجبار: بقيت شفاعتي، فيقبض قبضة من النار فيخرج أقواما قد امتحشوا...»(").

وأخرج في الصحيح أيضاً عن أنس أنّ النبي عَلَيْكُ قال: «يجبس المؤمنون يوم القيامة حتى يهموا بذلك فيقولون لو استشفعنا إلى ربنا فيريحنا من مكاننا... فيأتوني فأستأذن على ربي في داره فيؤذن لي عليه، فإذا رأيته وقعت ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني، فيقول: ارفع محمد وقل يسمع واشفع تشفع وسل تعط، قال: فأرفع رأسي فأثني على ربي بثناء وتحميد يعلمنيه، ثم أشفع فيحد لي حداً فأخرج فأدخلهم الجنة، قال قتادة: وسمعته أيضا يقول: فأخرج فأخرجهم من النار وأدخلهم الجنة، ثم أعود فأستأذن على ربي في داره فيؤذن لي عليه...» ".

ومحل الشاهد في هذه الرواية الأخيرة هو الشفاعة وإلا ففيها كثير من الأمور التي لا نقبلها على ظاهرها ولا ندين أو نعتقد بها، كقوله: « فأستأذن على دبي في داره فيؤذن لي عليه فإذا رأيته وقعت ساجدا».

وكمسألة زيارة قبور أنبياء الله تعالى وأوليائه، فقد اتفق المسلمون على استحباب ذلك، ولا نريد التطرق لذلك أيضاً لكن نشير لبعض الروايات

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج١، ص٢٥١، باب الدعاء عند النداء.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٨، ص١٨١ ـ ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج٨، ص١٨٣ ـ ١٨٤.

الواردة في زيارة القبور كشاهد على كلامنا، فقد أخرج مسلم في الصحيح، بسنده إلى أبي هريرة، قال: «إن رسول الله صلى الله عليه وسلم اتبى المقبرة فقال: (السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون)» (١٠٠٠.

وأخرج في صحيحه أيضاً من طريق عائشة، قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم - يخرج من آخر الله عليه وسلم - يخرج من آخر الليل إلى البقيع فيقول: (السلام عليكم دار قوم مؤمنين وآتاكم ما توعدون غدا مؤجلون وانا إن شاء الله بكم لاحقون اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد)» ".

وقال النووي في شرحه للحديث: «وفي هذا الحديث دليل لاستحباب زيارة القبور والسلام على أهلها، والدعاء لهم والترحّم عليهم»(").

وأخرج في الصحيح أيضاً عن ابن بريدة عن أبيه، قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها...)»(··).

وقد أفرد ابن ماجة في سننه باباً خاصاً لما جاء من الأحاديث النبوية في الأمر بزيارة القبور(··).

وكمسألة خروج المهدي في آخر الزمان، فلم تقتصر رواية المهدي الموعود على مذهب معين وإنها أخرجها حفاظ ومحدثو وأئمة المسلمين من

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، ج١، ص١٥٠، ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٣، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم، ج٧، ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، ج٣، ص٦٥.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجة، ج١، ص٠٠٥، باب ما جاء في زيارة القبور.

الشّيعة والسُّنة ونكتفى هنا بنقل نصّ كلام المباركفوري في تحفته، قال: «باب ما جاء في المهدى: اعلم أن المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممر الأعصار أنه لا بد في آخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت يؤيد الدين ويظهر العدل ويتبعه المسلمون ويستولي على المالك الإسلاميّة ويسمى بالمهدي، ويكون خروج الدجال أو وما بعده من أشراط الساعة الثابتة في الصحيح على أثره، وأن عيسى عليته ينزل من بعده فيقتل الدجال ينزل من بعده فيساعده على قتله ويأتم بالمهدي في صلاته، وخرّج أحاديث المهدي جماعة من الأئمة منهم أبو داود والترمذي وابن ماجة والبزار و الحاكم والطبران وأبو يعلى الموصلي، وأسندوها إلى جماعة من الصحابة مثل على وابن عباس وابن عمر وطلحة وعبد الله بن مسعود وأبي هريرة وأنس وأبي سعيد الخدري وأم حبيبة وأم سلمة وثوبان وقرة بن إياس وعلى الهلالي وعبد الله بن الحارث بن جزء رضي الله عنهم، وأسناد أحاديث هؤلاء بين صحيح وحسن وضعيف $^{(1)}$ .

وغير ذلك من المسائل الاعتقادية لدى المسلمين، إلاّ أنّه بالرغم من ذلك كله عرضها بصورة مشوَّهة بعد أن نسب الاعتقاد بها إلى الشّيعة الإمامية فقط، وكأنَّها انفردت بها من دون سائر فرق المسلمين الأخرى.

#### ثالثا: استعماله لغة السب والشتم والفحش والتكفير

إنَّ من جملة ما اتسم به كتاب إحسان إلهي ظهير، هو كثرة السباب والستم والكلام الفاحش في نصوصه، واستعماله العبارات السوقية الوضيعة في التعبير، إلى درجة تثبر الدهشة ويبقى معها المرء مذهو لأ،

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي، المباركفوري، ج٦، ص٤٠١ ـ ٤٠٢.

ونحن هنا ننقل بعضها، من قبيل قوله: «أبناء المجوس واليهود، أبناء البائدين الهالكين» و «أبناء اليهودية الأثيمة» و «أبناء اليهودية البغيضة» و يقول أيضاً في شتم بعض علماء الشيعة بـ: «كذبت يا عدو الله وابن اليهودية والمجوسية» شم لم يكتف بذلك، بل شتمه في الصفحة اللاحقة بوصفه بــ: «الكلب العقور» إلى غير ذلك من ألوان الشتم والسب و ... التي تفنن إحسان ظهير فيها حتى لا تكاد تخلو صفحة من صفحات كتابه من الشتائم والمشبّات التي هو أولى بها.

وعليه: متى كانت مثل هذه اللغة خياراً للمحققين وعلماء الدين؟!

هذا، وقد أخرج الحفاظ وأئمة الحديث من الطرفين الكثير من الأحاديث النبوية الصحيحة التي تنهى عن السباب والفحش، فقد أفرد البخاري وبقية محدِّثي السُنة باباً خاصاً للأحاديث النبوية الشريفة التي تنهى عن السباب والفحش، منها ما أخرجه البخاري في الصحيح عن عبد الله، قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» "، وأخرج في الصحيح أيضاً عن أبي ذر، أنّه سمع النبي عَيْنَالَة يقول: «لا يرمي

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، هامش رقم، ص٤٤، ثم بعد كلّ هذا الشتم والطعن يرجع ويقول: «نحن لا نسبّ القوم ونشتم قادتهم»!!

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، ج٧، ص٨٤.

رجل رجلاً بالفسوق ولا يرميه بالكفر إلا ارتدَّت عليه إن لم يكن صاحبه» وأخرج في الصحيح أيضاً عن أنس، قال: «لم يكن رسول الله صلى الله وسلم فاحشاً ولا لعّاناً ولا سبّاباً، كان يقول عند العتبة: مالَهُ تَربَ جبينه » ولا غير ذلك من الأحاديث الصحيحة الكثيرة الواردة في المقام، ولا نريد التوسّع أكثر من ذلك بقدر ما نريد أن نؤكد على أنّه لا يوجد مبرر وراء تلك الألفاظ البذيئة التي رمى إحسان إلهي ظهير بها الشّيعة الإمامية، وكان يكفيه أن يأتي بها لديه من أدلة علمية وتحليلات منطقية تتلاءم وشأن علماء الدين.

# رابعا: اعتماده على مصادر خلافية في تنقيح ونقد أقوال الشيعة

اختلف السنة في المقصود من الشّيعة والتشيُّع، ولم يقتصر هذا الاختلاف على وسط معين منهم، بل شمل جميع الأوساط سواء كانوا من الفقهاء أو المتكلمين أو المحدثين المتقدمين منهم والمتأخرين، وهذه إشارة لبعض من تلك المعاني التي ذكروها للفظة الشيعة والتشيُّع:

ا ـ تقديم على على عثمان فقط في الفضيلة، مع الاعتقاد بأفضلية الشيخين، والقول بإمامتهما، قال ابن حجر: «فالتشيع في عرف المتقدمين هو اعتقاد تفضيل على عثمان، وأن علياً كان مصيباً في حروبه، وأن مخالفه محطئ مع تقديم الشيخين وتفضيلهما» "، وقال ابن عبد ربه الأندلسي: «الشّيعة... وهم الذين يفضلون علياً على عثمان ويتولون أبا بكر

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب، ابن حجر العسقلاني، ج١، ص١٨.

وعمر» (۱۰)، وقال الذهبي بعد تفضيله أبا بكر وعمر على أمير المؤمنين علي الما المؤمنين علي الما في ذا فهو شيعي جَلْد» (۱۰).

٢- محبة على علي الأشعري: «وإنها قبل لهم: الشيعة؛ لأنهم شيعوا علياً (رضوان الله عليه) ويقدمونه على سائر أصحاب رسول الله» "". وقال ابن حجر في هدي الساري: «والتشيع محبة علي وتقديمه على الصحابة، وقد يطلق على هذا النوع: الغلو في التشيع، أو الرفض» "".

٣- التكلّم في عثمان وطلحة والزبير ومن حارب علياً، بل ربّم اعتقد كفرهم وتبرّأ من الشيخين، قال الذهبي: «فالشيعي الغالي في زمان السلف وعرفهم هو من تكلم في عثمان والزبير وطلحة ومعاوية وطائفة ممن حارب علياً رضي الله عنه، وتعرض لسبهم، والغالي في زماننا وعرفنا هو الذي يكفر هؤلاء السادة، ويتبرأ من الشيخين»(٥).

٤ ـ الاعتقاد بأنّ عليا عليا على هو الإمام المنصوص عليه بعد النبي عَلَيْلاً، وأنّ الأئمة من ولده، قال الشهرستاني: «الشّيعة هم الذين شايعوا علياً رضي الله عنه على الخصوص، وقال البن خلدون في على الخصوص، وقالوا بإمامته وخلافته نصاً ووصية» وقال البن خلدون في معنى التشيع أنه يطلق «في عرف الفقهاء والمتكلمين من الخلف والسلف على أتباع معنى التشيع أنه يطلق «في عرف الفقهاء والمتكلمين من الخلف والسلف على أتباع معنى التشيع أنه يطلق «في عرف الفقهاء والمتكلمين من الخلف والسلف على أتباع المناه على التسليم المناه على التباع المناه على المناه على المناه على النباع المناه على المناع المناه على المناه على المناه المناه

<sup>(</sup>١) العقد الفريد، ابن عبد ربه، ج٢، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج١٦، ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٣) مقالات الإسلاميين، أبو الحسن الاشعري، ص٥.

<sup>(</sup>٤) هدي الساري(مقدمة فتح الباري)، ابن حجر العسقلاني، ص٤٦٠.

<sup>(</sup>٥) ميزان الاعتدال، الذهبي، ج١، ص٦.

<sup>(</sup>٦) الملل والنحل، الشهرستاني، ج١، ص١٤٥.

على وبنيه رضي الله عنهم، ومذهبهم جميعاً متفقين عليه أنّ الإمامة ليست من المصالح العامة التي تُفوَّض إلى نظر الأمة، ويتعين القائم بها بتعيينهم، بل هي ركن الدين وقاعدة الإسلام، ولا يجوز لنبي إغفاله، ولا تفويضه إلى الأمة، بل يجب عليه تعيين الإمام لهم، ويكون معصوماً من الكبائر والصغائر وأنَّ علياً رضي الله عنه هو الذي عينه صلوات الله وسلامه عليه بنصوص ينقلونها، ويؤوِّلونها على مقتضى مذهبهم» ".

وهذه المعاني الأربعة للتشيع ليست على سبيل الافتراق التام، فقد يحصل بينها نوع من التداخل، فمثلاً من يتكلم في عثمان وطلحة والزبير ومن حارب علياً قد يؤمن أيضاً بأنّ الإمامة هي بالنص والتعيين.

وقد التبس الأمر على إحسان ظهير؛ لعدم وقوفه على معنى الشّيعة في الاصطلاح السنّي، أو لضعفه في التتبع، أو أنّه أراد التدليس كعادته، فاعتمد في تنقيح ونقد أقوال الشّيعة على مصادر وكتب غير شيعية حسب الاصطلاح الإمامي بل وحتّى الاصطلاح السُّنِي في بعضها، حيث قال: «وننقل هنا روايات ثلاثة تأييداً لهاتين الروايتين نقلناها من كتب القوم، (الأولى: من حسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنها أنه قال: لا أعلم علياً خالف عمر...[الرياض النضرة، لمحب الطبري، ج٢، ص٨٥]).

والرواية الثانية: (إنّ أهل نجران جاءوا إلى علي يشتكون ما فعل بهم عمر ... [البيهقي، ج١٠ م ١٠٠٠ الكامل لابن أثير، ج٢٠ ص ٢٠٠ ط مصر . التاريخ الكبير للإمام البخاري، ج٤، ص ١٤٥ ، ط الهند. كتاب الخراج لابن آدم،

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن خلدون، ج١، ص١٩٧.

ص ٢٣، ط مصر. كتاب الأموال، ص ٩٨. فتوح البلدان، ص ٧٤]).

والرواية الثالثة: (إنّ علياً قال حين قدم الكوفة: ما كنت لأحل عقدة شَدَّها عمر). [كتاب الخراج لابن آدم، ص٢٣. أيضاً: فتوح البلدان للبلاذري، ص٧٤، ط مصر]» (١٠٠٠).

والحال أنَّ كل هذه المصادر سنيّة، ولا يوجد فيها مصدر واحد شيعي، ومع ذلك يقول هذا الرجل: «نقلناها من كتب القوم»!!

ثم إنّه عدّ كثيراً من علماء ومؤرخي السنة من الشّيعة، حيث قال: «ابن أبي الحديد الشيعي» (")، وقال: «أبو الفرج الأصفهاني الشيعي» (")، وقال: «أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر الكاتب العباسي الشيعي» (")، وقال: «أبو المؤيد الموفق بن أحمد الخوارزمي الشيعي» (")، وقال: «المؤرخ الشيعي المشهور بالمسعودي» (")، وقال: «ابن النديم الشيعي» (")، إلى غير ذلك.

وفي مقام بيان بطلان هذه الدعاوي، نقول:

أمّا بالنسبة للدينوري، فقد قال الزركلي: «أحمد بن داود بن ونند الدينوري، أمّا بالنسبة للدينوري، فقد قال الزركلي: «أحمد بن أبو حيان التوحيدي: (جمع بين أبو حنيفة: مهندس مؤرخ نباتي، من نوابغ الدهر، قال أبو حيان التوحيدي: (جمع بين

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، هامش، ص٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٥٨، وهامش٤، ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، هامش۲، ص٦٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٧٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ص٨٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه ص١٨٠.

حكمة الفلاسفة وبيان العرب، له تصانيف نافعة، منها الأخبار الطوال... وللمؤرخين ثناء كبير عليه وعلى كتبه» (١٠).

وقد ذكره ابن أبي الوفاء القرشي في طبقات الحنفية، قائلاً: «أحمد بن داود أبو حنيفة الدينوري، صاحب كتاب النبات، أحد العلماء المشهورين في اللغة، ذكره أبو القاسم مسلمة بن قاسم الأندلسي في الذيل الذي ذيل به على تاريخه الكبير في أسماء المحدثين وقال: (فقيه حنفي الفقه وله المصنفات كتاب الفصاحة وكتاب الأنوار و... مات سنة اثنتين وثمانين ومائتين»(").

وأمّا الموفق الخوارزمي فهو من فقهاء الحنفية، فقد قال الزركلي: «محمد بن محمد بن محمد بن حمد بن حسن، أبو المؤيد الخوارزمي: فقيه حنفي، ينعت بالخطيب، ولد وعاش بخوارزم، وحج وجاور، وعاد عن طريق مصر فدمشق، ونزل ببغداد فدرس بها إلى أن مات، له (جامع مسانيد الإمام أبي حنيفة، ط جزآن)»".

وقد ذكر في طبقات الحنفية، قال: «محمد بن محمد بن محمد بن حسن، الإمام أبو المؤيد الخوارزمي الخطيب، مولده سنة ثلاث وتسعين وخمس مائة، تفقه على الإمام نجم الدين طاهر بن محمد الحفصي، سمع بخوارزم وقدم بغداد حاجّاً، ثم حج وجاور ورجع على طريق بلاد مصر، وقدم دمشق وحدث، ثم عاد إلى بغداد ودرس بها إلى أن مات سنة خمس وخمسين وست مائة »(1).

<sup>(</sup>١) الأعلام، ج١، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) الجواهر المضية في طبقات الحنفية، عبد القادر بن أبي الوفاء القرشي، ج١، ص٦٧.

<sup>(</sup>٣) الأعلام، ج٧، ص٨٧.

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنفية، عبد القادر محمد أبو الوفاء القرشي، ج٢، ص١٣٢.

وأمّا المسعودي، فهو شافعي معتزلي، قال الزركلي: «علي بن الحسين بن علي، أبو الحسن المسعودي، من ذرية عبد الله بن مسعود: مؤرخ، رحالة، بحاثة، من أهل بغداد، أقام بمصر وتوفي فيها، قال الذهبي: (عداده في أهل بغداد، نزل مصر مدة، وكان معتزلياً)» وكان فقيها مفتياً من فقهاء الشافعية، وقد أورده السبكي في (طبقاته)، قال: «علي بن الحسين بن علي المسعودي، صاحب التواريخ (كتاب مروج الذهب في أخبار الدنيا)، وكتاب (ذخائر العلوم)، وغير ذلك... أصله من بغداد وأقام بها زماناً وبمصر أكثر، وكان إخبارياً مفتياً علامة... وقيل إنّه كان معتزليّ العقيدة، مات سنة خمس وأربعين أو ست وأربعين وثلاثمائة» ".

نَعَم، إذا ثبتت له نسبة كتاب (الوصيّة)، فيكون قد تشيّع في أواخر عمره، فتبقى سائر كتبه معدودة في كتب الشافعية أو المعتزلة؛ لأنّه ألّفها قبل كتاب الوصيّة.

وأمّا ابن النديم الموصلي، هو أشهر ندماء الخلفاء العباسيين أعداء أهل البيت وشيعتهم، قال الزركلي: «إسحاق بن إبراهيم بن ميمون التميمي الموصلي، أبو محمد ابن النديم، من أشهر ندماء الخلفاء، تفرد بصناعة الغناء، وكان عالما باللغة والموسيقي والتاريخ وعلوم الدين وعلم الكلام، راوياً للشعر حافظاً للأخبار، شاعراً، له تصانيف، من أفراد الدهر أدبا وظرفا وعلما، فارسي الأصل، مولده ووفاته ببغداد، وعمي قبل موته بسنتين، نادم الرشيد والمأمون والواثق العباسيين، ولما مات نعي إلى

<sup>(</sup>١) الأعلام، ج٤، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية، السبكي، ج٣، ص٥٥٦.

المتوكل فقال: (ذهب صدر عظيم من جمال الملك وبهائه وزينته)» ن

وأمّا أبي الفرج الأصفهاني، فهو مرواني أموي، من الشّيعة الزّيديّة، وليس شيعيّاً إماميّاً، قال الزركلي: «علي بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم المرواني الأموي القرشي، أبو الفرج الأصبهاني، من أئمة الأدب، الأعلام في معرفة التاريخ والأنساب والسير والآثار واللغة والمغازي، ولد في أصبهان، ونشأ وتوفي ببغداد... وكان يبعث بتصانيفه سرّاً إلى صاحب الأندلس الأموي فيأتيه إنعامه»(").

وقال الخطيب البغدادي: «والعجب أنّه أموي شيعي» "، وقال: «وكان قبل أن يموت خَلَّط، وكان أمويًّا وكان يتشيع، وهذا هو القول الصحيح» ".

ولعل موضع العجب عند الذهبي هو كون أبي الفرج من صميم الأسرة الأموية، فكيف صار إذن على مذهب الشّيعة؟! مع كل ما عرفه التاريخ من ألوان العداء ثم الخصومة السياسية والدينية التي استعرت نيرانها طويلا بين الأمويين والعلويين.

وقد نصّ علماء الشّيعة الإماميّة على أنّه زيديٌّ وليس إماميّاً اثني عشريِّ: قال الشّيخ الطّوسي: «أبو الفرج الأصفهاني، زيدي المذهب، له كتاب الأغاني كبير، وكتاب مقاتل الطّالبين، وغير ذلك من الكتب»(٠٠).

<sup>(</sup>١) الاعلام، ج١، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٤، ص٧٧٨.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ج١١، ص٣٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) الفهرست، لشّيخ الطّوسي، ص٢٨.

وقال ابن شهر آشوب: «أبو الفرج على بن الحسين الأصفهاني، زيدي، له كتاب الأغاني الكبير، مقاتل الطالبين» (١٠٠٠).

وقال العلامة في خلاصة الأقوال: «أبو الفرج الأصفهاني، زيدي المذهب» (١٠).

وقال التّفرشي في نقد الرجال: «أبو الفرج الأصفهاني: زيدي المذهب، له كتب، أخبرنا عنه: أحمد بن عبدون بجميع رواياته، ورى عنه: الدّوري، الفهرست»(").

وأمّا اليعقوبي، وهو أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح اليعقوبي، قال الزركلي في ترجمته: «أحمد بن إسحاق (أبي يعقوب) بن جعفر بن وهب بن واضح اليعقوبي، مؤرخ جغرافي كثير الأسفار، من أهل بغداد، كان جده من موالي المنصور العباسي»(")، فهو من شيعة بني العباس لا من شيعة أمير المؤمنين على على علي المناس.

وأمّا ابن أبي الحديد الحنفيُّ المعتزليُّ، قال الماحوزي: «قال عبد الحميد بن أبي الحديد الحنفي المعتزلي في شرح نهج البلاغة...»(").

ولعل السبب وراء احتساب ابن أبي الحديد من الشّيعة هو أن السُنّة - كما سيأتي - يعدّون كلَّ من يفضِّل عليّاً على عثمان شيعياً، وكلَّ من يفضِّل عليّاً على أبي بكر شيعياً غالياً، وقد كان من مذهب قدماء المعتزلة البغداديين هو

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ابن شهر آشوب، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) خلاصة الأقوال، العلامة الحلّى، ص ٤٢١.

<sup>(</sup>٣) نقد الرجال، التّفرشي، ج٥، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) الأعلام، ج١، ص٩٥.

<sup>(</sup>٥) كتاب الأربعين، ص١٩٣.

تفضيل على على أبي بكر مع تصحيح بيعة أبي بكر، بدعوى أنّ عليّاً قد رضي بذلك، قال ابن أبي الحديد معلقاً على رواية ابن ديزيل بسنده إلى زيد بن أرقم (أن رسول الله عليه قال: ألا أدلّكم على ما إن تسالمتم عليه لم تهلكوا؟ إنّ وليبكم الله وإنّ إمامكم علي بن أبي طالب، فناصحوه، وصدّقوه، فإنّ جبريل أخبرني بذلك): «فإن قلتَ هذا نص صريحٌ في الإمامة فها الذي تصنع المعتزلة بذلك، قلت: يجوز أن يريد أنّه إمامهم في الفتاوى والأحكام الشرعية، لا في الخلافة، وأيضاً فإنّا قد شرحنا من قول شيوخنا البغداديين ما عصّله أنّ الإمامة كانت لعلي الله إنْ رغب فيها ونازع عليها، وإنْ أقرَّها في غيره وسكت عنها تولينا ذلك الغير وقلنا بصحة خلافته، وأمير المؤمنين القراره لهم على ما كانوا فيه، جرّد السيف ولا استنجد بالناس عليهم، فدلً ذلك على إقراره لهم على ما كانوا فيه، فلذلك توليناهم وقلنا فيهم بالطهارة والخير والصلاح، ولو حاربهم وجرّد السيف عليهم واستصرخ العرب على حربهم، لقلنا فيهم ما قلناه فيمن عامله هذه المعاملة من التفسيق والتضليل».

وقال في موضع آخر: «ثم وقع بيدي بعد ذلك كتاب لشيخنا أبى جعفر الإسكافي ذكر فيه (أن مذهب بشر بن المعتمر وأبي موسى وجعفر بن مبشر وسائر قدماء البغداديين أن أفضل المسلمين علي بن أبي طالب ثم ابنه الحسن ثم ابنه الحسين ثم حزة بن عبد المطلب ثم جعفر بن أبي طالب ثم أبو بكر بن أبي قحافة ثم عمر بن الخطاب ثم عثمان بن عفان)، قال[الاسكافي]: (والمراد بالأفضل أكرمهم عند الله

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٣، ص٩٨.

وأكثرهم ثوابا وأرفعهم في دار الجزاء منزلة)، ثم وقفت بعد ذلك على كتاب لشيخنا أبى عبد الله البصري يذكر فيه هذه المقالة وينسبها إلى البغداديين وقال إن الشيخ أبا القاسم البلخي كان يقول بها وقبله الشيخ أبو الحسين الخياط وهو شيخ المتأخرين من البغداديين؛ قالوا كلهم بها فأعجبني هذا المذهب وسررت بان ذهب الكثير من شيوخنا إليه، ونظمته في الأرجوزة التي شرحتُ فيها عقيدة المعتزلة»(١٠).

وقال في موضع آخر: «فأمّا علي عيسيًا»، فإنّه عندنا بمنزلة الرسول على أحد من قوله، والاحتجاج بفعله، ووجوب طاعته، ومتى صحّ عنه أنّه قد بَرئ من أحد من الناس برئنا منه، كائناً من كان، ولكنّ الشأن في تصحيح ما يروى عنه على فقد كثر الكذب عليه، وولّدت العصبيّة أحاديث لا أصل لها، فأمّا براء ته على من المغيرة وعمرو بن العاص ومعاوية فهو عندنا معلوم، جار مجرى الأخبار المتواترة، فلذلك لا يتولاً هم أصحابنا، ولا يثنون عليهم، وهم عند المعتزلة في مقام غير محمود، وحاش لله أن يكون على ذكر من سلف من شيوخ المهاجرين إلاً بالجميل، والذكر الحسن بموجب ما تقتضيه رئاسته في الدين، وإخلاصه في طاعة ربّ العالمين، ومن أحبّ تتبع ما روي عنه ممّا يوهم في الظاهر خلاف ذلك فليراجع هذا الكتاب (أعني شرح نهج البلاغة)، فإنّا لم نترك موضعاً يوهم خلاف مذهبنا إلاً وأوضحناه، وفسّرناه على وجه يوافق الحق» ".

وقال في موضع آخر: «ولهذا كان أصحابنا أصحاب النجاة والخلاص والفوز في هذه المسألة، لأنَّهم سلكوا طريقة مقتصدة، قالوا: هو[أمير المؤمنين عليكم] أفضل

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج١١، ص١١٩ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٠٢، ص٣٥.

الخلق في الآخرة، وأعلاهم منزلة في الجنّة، وأفضل الخلق في الدنيا، وأكثرهم خصائص ومزايا ومناقب، وكلُّ من عاداه، أو حاربه، أو أبغضه، فإنَّه عدوٌّ لله سبحانه وخالد في النار مع الكفّار والمنافقين إلاَّ أن يكون ممَّن قد ثبتت توبته ومات على تولّيه وحبّه، فأمّا الأفاضل من المهاجرين والأنصار الذين ولوا الإمامة قبله فلو أنَّه أنكر إمامتهم، وغضب عليهم، وسخط فعلهم، فضلاً عن أن يشهر عليهم السيف، أو يدعو إلى نفسه، لقلنا أنَّهم من الهالكين كها لو غضب عليهم رسول الله ينظيه؛ لأنَّه قد ثبت أنَّ رسول الله قال له: (حربك حربي وسلمك سلمي)، وأنَّه قال: (اللهم وال من والاه وعاد من عاداه)، وقال له: (لا يحبُّك إلاَّ مؤمن ولا يبغضك إلاَّ منافق)، ولكناً رأيناه رضي إمامتهم، وبايعهم، وصلَّى خلفهم، وأنكحهم، وأكل من فيئهم، فلم يكن لنا أن نتعدًى فعله، ولا نتجاوز ما اشتهر عنه، ألا ترى أنَّه لمَّا بَرِئَ من معاوية برثنا منه، ولمَّا لعنه لعنَّاه، ولمَّا حكم بضلال أهل الشام ومن كان فيهم من بقايا الصحابة كعمرو بن العاص وابنه وغيرهما حكمنا أيضاً بضلالهم» (۱۰).

وقال في موضع آخر: «فأمّا من قال بتفضيله على الناس كافّة من التابعين فخلق كثير، كأويس القرني، وزيد بن صوحان، وصعصعة أخيه، وجندب الخير، وعبيدة السلماني، وغيرهم ممّن لا يحصى كثرةً، ولم تكن لفظة الشّيعة تعرف في ذلك العصر إلاّ لمن قال بتفضيله، ولم تكن مقالة الإمامية ومن نحا نحوها من الطاعنين في إمامة السلف مشهورة حينئذ على هذا النحو من الاشتهار، فكان القائلون بالتفضيل هم المسمّون الشّيعة، وجميع ما ورد من الآثار والأخبار في فضل الشّيعة وأنّهم موعودون بالجنة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٠٢، ص٢٢٠ ـ ٢٢١.

فه و لاء هم المعنيون به دون غيرهم، ولذلك قال أصحابنا المعتزلة في كتبهم وتصانيفهم: نحن الشّيعة حقّاً، فهذا القول هو أقرب إلى السلامة وأشبه بالحق مثن القولين المقتسمين طرفى الإفراط والتفريط إن شاء الله "".

وبهذا يتضح أن قلّة بضاعة إحسان ظهير في باب الفرق الإسلامية وعدم وقوفه على معاني التشيع هو الذي جعله يتخبط في أقواله واحتجاجاته.

والمحقق يعرف أن مثل هذه المصادر ـ مع كون بعضها مصادر ثانوية لا تصلح لإلزام الطرف المقابل ـ ليست مصادراً شيعية بحسب الاصطلاح لهذه اللفظة، أو لوقوع الخلاف فيها على أقل تقدير.

## منهجنا في الردّ على كتاب(الشيعة وأهل البيت) لإحسان ظهير

أخذنا على أنفسنا في الردعلى مدعيات إحسان ظهير في كتابه (الشيعة وأهل البيت) الالتزام بما يمليه علينا منهج البحث في المسائل الخلافية، ولعل الناظر في كتابنا يمكنه بوضوح رصد النقاط التالية:

1- الاعتباد في مقام الرد والاحتجاج على الروايات الصحيحة المعتبرة الواردة في كتب السُنّة وفق مبانيهم في الجرح والتعديل، مع تقديم روايات الصحيحين والسنن الاربعة والمسانيد الثلاثة على غيرها من روايات كتبهم الأخرى في الحديث.

ولم نورد رواية من مصادر الشيعة إلا تلك الروايات التي ذكرها إحسان

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٠٢، ص٢٢٦.

ظهير نفسه؛ وذلك من أجل الوقوف على حقيقتها وصلاحيتها للاحتجاج سنداً ودلالة ومضموناً.

ولعل الغريب في الامر هو أن أهم الادلة وأقواها على كثير من عقائد الشيعة موجودة في مصادر السُنّة أنفسهم كما سيأتي في طيات هذا الكتاب، وبهذا يتضح فساد النصيحة الموهومة التي أوردها إحسان ظهير في مقدمة كتابه وزعم أنّه قدمها لجماعة من الشّيعة، وأنّهم لو أرادوا الوحدة والتقريب مع السُنّة فيجب عليهم أن يحرقوا كتبهم أولاً".

أفلم يعلم هذا المسكين أن الشّيعة لم يحتجوا على السُنّة بكتبهم، وإنها احتجوا بها في كتب السُنّة من روايات صحيحة وفق مبانيهم؟!

وهذا بطبيعة الحال يقتضي أن يقوموا بحرق هذه الكتب التي تضمنت الروايات الدالة على حقّانية مذهب اتباع أهل البيت المَهَلَّا، أو حذف هذه الروايات على الأقل حتى يتسنى لإحسان إلهي ظهير واضرابه التقريب بين السُنّة والشيعة.

٢ ـ عدم استخدام لغة التهريج والتشهير والسباب والشتم؛ امتثالاً لقولـه

<sup>(</sup>۱) قال إحسان ظهير: «لقيني في الحج بمكة المكرمة بعض العلماء الكبار من الشّيعة وتكلموا حول كتابي... فقلت لهم: نعم، ولكم حق، ولكن هل لكم أن تخبروني أن في الكتاب غير ما هو موجود في كتبكم أنتم؟ فقالوا: نعم، كل ما فيه من كتبنا نحن... فقلت: ماذا تريدون؟ قالوا: وهم يطيرون فرحاً وسروراً من استهاعي وإصغائي لهم... قلت: موافق، ولكن بشرط؟ أجابوا وهم لا يصدقون قولي من شدة الفرح: بشروط ومقبولة قبل أن تذكرها... قلت: أن تصادروا جميع تلك الكتب التي نقلت عنها... وإحراقها حتى لا يبقى بعد ذلك خلاف قطعا وأبدا، ولا ينقل عنها احد غيري وبعمدي... فرجعوا إلى أنفسهم وقالوا: إنك تعرف أن هذه الأشياء كانت مبعشرة، منتشرة في أوراق الكتب وصفحاتها...»، الشّيعة وأهل البيت، مقدمة الكتاب، ص ٧!!

تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ ١٠٠.

فالمحتاج لمثل هذه اللغة هو قليل البضاعة، وما بايدينا بفضل الله تعالى من الأدلة والحجج يغنينا عن ممارسة هذا الأسلوب الذي هو من علامات الضعف، والخوار، والروح المنهزمة، الذي لا يتبعه إلا من تنقصه الحجة والبرهان.

٣ - عدم اللجوء إلى عملية تقطيع النصوص بها يؤدي إلى تغيّر دلالتها أو معناها، وصرفه إلى معنى آخر لا يقصده المؤلف، إيهاناً منّا بأن هذا الأسلوب، هو نوع من أنواع الاحتيال والتضليل، وهو بلا شك أمر مرفوض عرفاً وشرعاً؛ ولأنّه أسلوب من تنقصه الحجة الدامغة الذي يريد أقناع الطرف الآخر بكل طريقة، ولو على حساب الحقيقة.

نعم، قد نلجاً في بعض الأحيان إلى التقطيع لغرض الاختصار والاكتفاء بموضع الشاهد بما لا يؤدي إلى الإخلال بالمعنى الأصلي الموجود في المصدر.

- ٤ المراعاة في الردّ للترتيب الذي عليه كتاب إحسان ظهير، إلا في بعض
  الموارد رعاية للتسلسل والترتيب المنطقي للأبحاث.
- الاطناب والتفصيل والاختصار في الردّ على الشبهات المطروحة من
  قبل إحسان ظهير بحسب ما يقتضيه المقام.

<sup>(</sup>١) النحل/ ١٢٥.

7 - تقسيم الردّ لأبوب وفصول وبحوث بشكل تدريجي ابتدأ من العام فالخاص فالأخص بحيث يكون السابق كالمبنى والمادة للاحق، وأفردنا بعض المسائل بباب خاص؛ نظراً لأهميتها وضرورتها، وذلك من خلال الابواب التالية:

الأول: أهل البيت المهلك وعموم الصحابة

الثاني: أهل البيت المهلك وأبو بكر بن أبي قحافة

الثالث: فدك

الرابع: غضب فاطمة عليكا

الخامس: أهل البيت المبلك وعمر بن الخطاب

السادس: التشيع والنص

السابع: أهل البيت لليب الله وعثمان بن عفان

وآخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا ونبيّنا وحبيب قلوبنا محمد وعلى آله الطاهرين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.



# الباب الأول

# أهل البيت ليك وعموم الصحابة

## وفيه عدة فصول:

الفصل الاول: معنى أهل البيت لينك في اللغة والقرآن والسنة

الفصل الثاني: موقف القرآن الكريم من عموم الصحابة

الفسصل الثالسث: موقسف الرسسول

الأعظم ﷺ من عموم الصحابة الفصل الرابع: موقف أهـل البيـت مـن

عموم الصحابة



#### تمهيد

سعى إحسان إلهي ظهير من خلال عدم بيانه بشكل واضح للمقصود من بعض المفاهيم كأهل البيت والصحابة، إلى التعتيم على رأي الشيعة الحقيقي في موقف أهل بيت النبي المبيط من أصحاب رسول الله ينه أن عتم على مفهوم أهل البيت والمقصود منهم دمج بشكل واضح ومتعمد بين موقفهم من عموم الصحابة وبين موقفهم من اشخاص معينين منهم، والحال أن من الواضح لدى المتتبع في باب الفرق أن دعوى الإمامية في المورد هو أن مفهوم أهل بيت النبي المبيط في الاصطلاح يختص بأصحاب الكساء الخمسة (رسول الله عليه والمسير المؤمنين المنه وفاطمة الكساء الخمسة (رسول الله عليه والمسير المؤمنين المنهم من المسان المنهم وحتى يتضح هذا الأمر بشكل أوضح سنميز بين أشخاص معينين منهم، وحتى يتضح هذا الأمر بشكل أوضح سنميز بين الفصلين الآتيين، وأمّا موقفها من أشخاص معينين من الصحابة فسيأتي الفصلين الآتيين، وأمّا موقفها من أشخاص معينين من الصحابة فسيأتي بحثه ضمن الأبواب التي سنذكرها لاحقاً:

الفصل الأول: معنى أهل البيت في اللغة والقرآن والسنة الفصل الثاني: موقف أهل البيت المقلا من عموم الصحابة



# الفصل الأول معنى أهل البيت ليسًّا في اللغة والقرآن والسنة

وفيه ثلاثة أبحاث:

البحث الأول: أهل البيت ﴿ فِي اللَّغَةُ

البحث الثناني: أهنل البينت على في

القرآن الكريم

البحث الثالث: أهل البيت في الروايات



# البحث الأوّل أهل البيت في اللغة

قال إحسان إلهي ظهير بعد أن استعرض كلمات اللغويين وأطال الكلام فيها: «ويظهر من هذا كله أنّ أهل البيت يطلق أصلاً على الأزواج خاصّة، ثم يستعمل في الأولاد والأقارب تجاوزاً» (٠٠٠).

#### المناقشة:

استشهد إلهي ظهير لهذه الدعوى بمجموعة من كلمات اللغويين، ولكن جميع هذه الكلمات لا تتفق مع دعوى إلهي ظهير، وسوف ننقلها تبعاً له، وحسب تسلسلها في الكتاب، وإلا فمقتضى المنهج العلمي الصحيح في نقل الأقوال هو أن يُنقَلَ قول الأقدم، وستجد أنّ جميع ما نقله إلهي ظهير من كلمات اللغويين قد تركّز على إيضاح معنى (أهل الرجل) في اللغة دون (أهل البيت).

لكنّ النتيجة التي أخذها كانت في بيان المراد من (أهل البيت) لغةً!! وهذا من أعجب العجب!! وعلى كل حال فإليك أقوال اللغويين:

# أولاً:صاحب القاموس(ت ٨١٧ هـ):

قال الفيروز آبادي: «أَهْلُ الرجُلِ: عَشيرَتُه وذَوُو قُرْباهُ ج: أَهْلُونَ وأَهال... وأَهْلُ الأَمْرِ: وُلاتُه، وللبيتِ: سُكَّانُه، وللمَذْهَبِ: من يَدينُ به، وللرجُل: زَوْجَتُه

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص١٨.

كأَهْلَتِه، و للنبيِّ عَلِيَّلَاً: أَزْوَاجُه وبناتُه وصِهْرُه عليٌّ رضي الله تعالى عنه أَو نِساؤُه والرِّجالُ الذين هُمْ آلُه، ولكلِّ نَبيِّ: أُمَّتُه» (١٠).

#### ويظهر من كلام صاحب القاموس:

١- أنّه ينص على أنّ كلمة الأهل تختلف بحسب ما تضاف إليه، فهي تعني عشيرته وذوي قرباه، وإذا أضيفت إلى الأمر تعني ولاة الأمر، وإذا أضيفت إلى البيت تعني سكّان البيت، وهكذا.

٢- إنّ صاحب القاموس لم يذكر أيضاً أنّ أهل البيت تعني أزواجه، بل قال: إن أهل البيت سكّانه، نعم ذكر أنّ أهل الرجل زوجته، ولكنه ذكر أيضاً أن أهل الرجل: عشيرته وذوو قرباه، فأين ما ينسبه إلهي ظهير إلى صاحب القاموس واللغويين من أنّ أهلَ البيت حقيقة في أزواجه، وجاز في غيره؟!

٣- إنّ صاحب القاموس ذكر أيضاً أنّ أهل بيت النبيّ عَنْ هم أزواجه وبناته وصهره على عَلَيْ أو نساؤه، والرجال الذين هم آله، وهو لا ينسجم أيضاً مع دعوى ظهير في أن أهل البيت حقيقة في أزواجه.

فأين هو نص صاحب القاموس على أنّ لفظ أهل البيت خاصة في النساء ومجاز في الأقرباء، الذي صرّح به إلهي ظهير؟!

#### ثانياً: الزبيدي(ت ١٢٠٥هـ)

إليك نص عبارة الزبيدي من كتابه تاج العروس مع نص القاموس:

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط: القيروزآبادي، ج١، ص١٢٤٥.

«والأَهْلُ (لِلْمَذْهَبِ: مَن يَدِينُ بِه) ويَعْتقِدُه. ومن المَجاز: الأَهْلُ (لِلرَّجُلِ: زَوْجَتُه) ويدخلُ فيه الأولادُ وبه فُسِّر قولُه تعالى: ﴿وَسَارَ بِأَهْلِهِ ﴾ أي زوجتِه وأولادِه (كأهْلَتِهِ) بالتاء. (و) الأَهْلُ (للنَّبي صلّى الله عليه وسلّم: أزواجُه وبَناتُه وصِهْرُه علي رضي الله عنه أو نِساؤُه). وقيل: أَهْلُه: (الرجالُ الذين هم آلُه) ويدخلُ فيه الأحفادُ والذِّريّاتُ، ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَمُر أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ (وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ وَلهُ تعالى: ﴿وَرُحْمَتُ اللهُ وَمَنهُ عَلَيْهُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (وقوله تعالى: ﴿وَرَحْمَتُ اللهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ مَمِيدٌ بَجِيدٌ ﴾ (و) الأهل (لكل نبي: أمته) وأهل ملته. ومنه قوله تعالى: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ»... (و) (المَّا تعالى: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ»... (و) (أمّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ»... (و) (المَّهُ اللهُ ا

#### ويظهر من كلام الزبيدي:

1- إنّه نص صريحاً على كون كلمة (أهل) مجازاً في الزوجة، وهو على عكس ما ادعاه إلهي ظهير تماماً؛ حيث قال: (على الأزواج خاصة، شم يستعمل في الأولاد والأقارب تجاوزاً)؛ لذا فإن إلهي ظهير اقتطع من كلام الزبيدي (من المجاز) وقال: «والأهل للمذهب من يدين به ويعتقده، والأهل للرجل زوجته، ويدخل فيه أولاده» (٠٠).

٢ - إنَّ الزبيدي نحا منحى اللغويين في أنَّ كلمة الأهل يتغير معناها

<sup>(</sup>۱)طه/ ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب/ ٣٣.

<sup>(</sup>٣) هو د/ ٧٣.

<sup>(</sup>٤)مريم/ ٥٥.

<sup>(</sup>٥) تاج العروس، الزبيدي، ج١٤، ص٣٦، مادة أهل.

<sup>(</sup>٦) الشيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص١٥.

بحسب المضاف إليه كما أشرنا إلى ذلك.

#### ثالثاً: ابن منظور(ت١١٧هـ)

قال: «وأَهْلُ البيت سُكَّانه، وأَهل الرجل أَخَصُّ الناس به، وأَهْلُ بيت النبي صلى الله عليه الله عليه وسلم أزواجُه وبَناته وصِهْرُه أَعني عليَّاعُ الله عليه وسلم والرجال الذين هم آله»(١٠).

#### ويظهر من كلام ابن منظور:

١- التفريق بين كلمة أهل الرجل وأهل البيت، فقال: أهل البيت هم سكّانه، وأهل الرجل هم أخص الناس به، وهو ينافي ما ذهب إليه إلهي ظهير الذي يدعي أن هل البيت حقيقة في الزوجة ومجاز في غيرها.

٢- الوارد في كلام ابن منظور أن كلمة الأهل تتغير بحسب ما تضاف إليه، فإذا أضيفت إلى المذهب تعطي معنى غير ما إذا أضيفت إلى الأمر أو البيت أو الرجل، وهو لا يدل على أن كلمة أهل البيت حقيقة في الزوجة وجاز في غيرها، بل تختلف حسب الإضافة.

#### رابعاً: الجوهري(ت ٣٩٣هـ)

قال: «وقد أَهَلَ فلانٌ يَأْهُلُ ويَأْهُلُ أَهُولاً، أي تزوّج، وكذلك تَأَهَّلَ. قال الكسائي: أَهَّلْتُ بالرجل، إذا آنسْتَ به. وقولهم: مَرْحباً وأَهْلاً، أي أتيتَ سعةً وأتيتَ أهلاً، فاستأنِسْ ولا تَستَوْحِشْ. قال أبو زيد: آهلَكَ الله في الجنة

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، ج١١، ص٢٨.

إِيْهَالاً، أي أَدْخَلَكَها وزوَّجَك فيها. وأَهَّلَكَ الله للخيرِ تَأْهِيلا»(١).

#### ويظهر من كلام الجوهري:

١ ـ أنّه لم يتطرّق إلى لفظ أهل البيت الذي هو محلّ الكلام.

٢- إنّه لم ينص على أنّ استعمال كلمة الأهل في الزوجة استعمال حقيقي
 وفي غيرها استعمال مجازي، وهو يخالف دعوى إلهي ظهير أيضاً.

#### خامساً: الزمخشرى(ت٥٣٨هـ)

قال: «رجعوا إلى أهاليهم. وفلان أَهْلٌ لكذا، وقد استأْهَلَ لذلك، وهو مُسْتَأْهِلٌ له، سمعتُ أهلَ الحجاز يستعملونه استعالاً واسعاً. ومكانٌ آهِلٌ ومَأْهُولٌ. وأَهَلَ فلانٌ أُهُولاً، وتأَهَلَ: تزوَّجَ، ورجلٌ آهِلٌ. وفي الحديث: (إنّه أعطى العَزَبَ حظاً وأعطى الآهِلَ حظين). وآهَلَكَ اللهُ في الجنّة إيهالاً: زوَّجَك».

#### ويظهر من كلام الزمخشري:

أنّه كما هو واضح لم يذكر سوى الفعل (أهل) ولم ينصّ على معنى كلمة أهل أو تعبير (أهل البيت) الذي هو محل الكلام، والذي ادّعى ظهير أنّه حقيقة في الأزواج، فلا يصحّ ما نقله عنه شاهداً على دعواه.

#### سادساً: الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت ١٧٠هـ)

قال: «أَهْلُ الرجلِ: زَوْجُهُ وأخصُّ الناسِ به... وأهلُ البيتِ سُكَّانُهُ» (١٠).

<sup>(</sup>١) الصحاح، الجوهري، ج٤ ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) العين، الفراهيدي، ج٤ ص٨٩.

#### ويظهر من كلام الفراهيدي:

أنه على الرغم من أنّ إلهي ظهير لم ينقل من كتاب العين مباشرة، بل نقل بواسطة كتاب مقاييس اللغة لابن فارس، ولكن مع ذلك نقول: إنّ الفراهيدي لم ينصّ على ما ادّعاه إلهي ظهير، وإنّما نصّ على أنّ أهل الرجل هم زوجه وأخص الناس به، ولم يقل: إنّ أهل الرجل هم خصوص أزواجه، واللفظ الذي ادّعى إلهي ظهير اتفاق اللغويين على دلالته على خصوص الزوجة هو أهل البيت لا أهل الرجل، مع أنّ الفراهيدي أضاف: وأهل البيت: سكّانه، فلا ينطبق ما ذكره على دعوى إحسان إلهي ظهير، فكيف يستشهد به وهو خلاف دعواه؟!

### سابعاً: الراغب الأصفهاني(ت٥٠٢هـ)

قال: «أهلُ الرجل: من يجمعه وإيّاهم نسبٌ أو دِينٌ أو ما يجرى مجراهما من صناعة وبيت وبلد، فأهل الرجل في الأصل: من يجمعه وإيّاهم مسكن واحد، ثم تُجُوِّز به فقيل: أهل بيت الرجل، لمن يجمعه وإياهم نسب، وتعورف في أسرة النبي عليه الصلاة والسلام مطلقاً إذا قيل أهل البيت لقوله عز وجل: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ اللهِ حَسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (ن، وعُبِّرَ بأهلِ الرَّجُلِ عن امرأته، وأهلُ الرِّحْسَ أَهْلَ النبيتِ في كثير من الإسلام: الذين يجمعهم، ولمَّا كانت الشريعة حَكَمَتْ برفع حُكْم النسب في كثير من الأحكام بين المسلم والكافر قال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ (ن)

<sup>(</sup>١) الأحزاب/ ٣٣.

<sup>(</sup>۲) هود/ ۶٦.

وقال تعالى: ﴿ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ ﴾ ''، وقيل: أَهَلَ الرَّجُلُ يَأْهُلُ أُهُولاً، وقيل: مَكَانٌ مَأْهُولٌ: فيه أَهْلُهُ، وأَهِلَ به: إذا صار ذا ناسٍ وأهلٍ، وكلُّ دابة أَلِفَ مكاناً يقال: أهِلٌ وأَهْلِيُّ. وتأهّل: إذا تزوَّج، ومنه قيل: آهلَكَ الله في الجنة، أي زوّجك فيها، وجعل لك فيها أهلا يجمعك وإياهم "'.

#### ويظهر من كلام الراغب الأصفهاني:

أنّه يقول بشكل صريح وواضح: «إنّ أهل الرجل في الأصل من يجمعه وإياهم مسكن واحد، ثم تجوّز به في غيره، ومن الواضح أنّ من يجمع الرجل وأهله في مسكن واحد أعمّ من الأزواج، فقد يشمل الأولاد والأب والأم، وكلّ من يعيشون في مسكن واحد.

بل قد لا يشمل الزوجة فيها لولم تكن الزوجة في ضمن مسكنه كأن تكون متوفّاةً أو مطلّقةً وكان له أبناء وبنات يعيشون معه، فيطلق عليهم حينئذ: «أهل الرجل»، على ما يذكر الراغب الأصفهاني.

فهل يكون ما ذكره الأصفهاني شاهداً لما ادّعاه إلهي ظهير، أم هـ و على خلاف ما ادعاه، فكيف يذكره ويذكر كلامه و يحتج به؟!!

#### الحاصل:

يظهر ممَّا استشهد به إلهي ظهير من كلمات اللغويين ما يأتي:

<sup>(</sup>١) هود/ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) مفردات غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، ص ٢٩، ط٢.

أولاً: إنّ كلامهم مرتبط بأهل الرجل، ومحل البحث هو (أهل البيت).

ثانياً: لم ينصّ أحد من اللغويين على أنّ أهل الرجل حقيقة في الزوجة ومجاز في الأقارب والأولاد، بل نصّ بعضهم على العكس من ذلك؛ حيث نصّ الزبيدي على أنّ إطلاق الأهل على الزوجة مجاز، ونصّ الراغب على أنّ أهل البيت حقيقة فيمن يجمعهم مسكن واحد، ومجاز في غير ذلك.

ثالثاً: إن من نصّ على كلمة «أهل البيت» منهم ذكر أنّ المراد منها سكّانه، ومن يجمعهم مسكن واحد.

#### النتيجة

لقد ظهر أنّ ما ذكره إلهي ظهير لا يرتبط بمحل البحث الذي هو حول معنى أهل البيت، فلابد أن نُبيّن المعنى الصحيح لأهل البيت في اللغة، فنقول في بيان ذلك:

إنّ لفظ أهل البيت مركّب من كلمتين، هما: (الأهل) و(البيت)، ولكلّ واحدة منها مفهوم معين، فكلمة (الأهل) يمكن تحديد مفهومها من خلال ملاحظة موارد استعمالاتها المختلفة، فيقال مثلاً: أهل الأمر، وأهل الكتاب، وأهل الدين والمذهب، وأهل الذكر، وأهل الدين والمذهب، وهكذا سائر الاستعمالات.

وإذا دققنا في هذه الاستعمالات المختلفة نجد أن كلمة (الأهل) على الرغم من تعدد استعمالاتها، إلا أنّ لها معنى واحداً، وهو فيمن له علاقة قويّة وارتباط وثيق بالمضاف إليه.

وهذا ما يؤيده جملة من كلمات اللغويين التي تقدّم نقلها، كابن منظور الذي صرّح بأنّ أهل البيت سكّانه، وأهل الرجل أخصّ الناس به.

وكذلك الخليل؛ إذ ذكر بأنّ أهل الرجل زوجه، وأخصّ الناس به، وأن أهل البيت سكّانه (،) وكذلك صاحب القاموس حين قال: «إنّ أهل الأمر ولاته، وللبيت سكّانه، وللمذهب من يدين به» (،) وغيرهم من اللغويين الذين تقدّم نقل كلهاتهم.

هذا، ناهيك عن مثلِ قولِ الفيّومي: ويُطلق الأهلُ على الزوجةِ، والأهلُ: أهلُ البيت، والأصلُ فيه القرابة، وقد أطلق على الأتباعِ، وأهلُ البلد: من استوطنه، وأهل العلم: من اتّصفَ به ".

فهو صريح في أنّ الأصل في «أهل البيت» القرابة، وأنّ الأهل يطلق على الزّوجة، أي كأنّه يقول أن الأصل فيه القرابة وربّما أطلقت كلمة الأهل على الزوجة، وإن كان في الكلام تقديم وتأخير.

وأمّا كلمة (البيت) فتعني المَسْكن "، ومأوى الإنسان؛ سُمّي به لأنّه يُبات فيه "، وقال الجوهري: معروفٌ "، وقال الخليل: البيتُ من بيوتِ الناس ".

<sup>(</sup>١) كتاب العين، ج٤، ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط، ج١، ص١٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير، ٢٨، مادة «أهل».

<sup>(</sup>٤) المصباح المنير، ٦٨.

<sup>(</sup>٥) الطراز الأول، ج٣، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٦) الصحاح، ج١، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٧) العين، ج٨، ص١٣٨.

فوكل معناه إلى معروفيته.

ويظهر من خلال ما تقدم أن كلمة (أهل البيت) ليس كما يزعم إلهي ظهير حقيقة في الأزواج ومجاز في الأقارب والأولاد، فقد عرفت أنَّ ما استشهد به من أقوال اللغويين لا يدل إلاّ على ما ذكرنا من أن (أهل البيت) تستعمل فيمن لهم علاقة وارتباط بصاحب البيت.

وحينئذ لا مانع من حيث اللغة من شمول هذا اللفظ المركّب لزوجاته، ولكنّ الذي لا يمكن قبوله، هو دعوى أنّه حقيقة بالزوجات خاصّة، إذ الصحيح هو أنّه يعم كلّ من اختص بالبيت ومن له علاقة قوية به.

ثم إنّ كلامنا في معنى (أهل البيت) لحدّ الآن هو على مستوى اللغة لا على مستوى الاصطلاح؛ لأنّه سيأتي البحث عنه مفصّلاً في البحث الآتي.

# البحث الثاني أهل البيت لينًا في القرآن

## الأمر الأول: دعوى أنُّ القرآن لم يستعمل أهل البيت إلا بالأزواج

ادعى إلهي ظهير أنّ القرآن الكريم قد استعمل لفظ (أهل البيت) بخصوص الزوجات استعمالاً حقيقياً، حيث قال: «وهذا ما يثبت من القرآن الكريم، كما وردت هذه اللفظة في ذكر قصّة خليل الله عليه الصلاة والسلام لما جاءت رسلُ الله إبراهيم بالبشرى "".

ثم بعد ذلك ساق إلهي ظهير لإثباتها ثلاث آيات، وهي:

#### الآية الأولى:

قوله تعالى: ﴿قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَاْ عَجُوزٌ وَهَـذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَـذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ \* قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِّ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ عَجِيبٌ \* قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ عَجِيدٌ \* ".

#### المناقشة

إن أقصى ما يمكن أن يقال في دلالتها: إنّ التعبير بأهل البيت في الآية لم

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله المتقدم: «ويظهر من هذا كله أنّ أهل البيت يطلق أصلاً على الأزواج خاصّة، ثم يستعمل في الأولاد والأقارب تجاوزاً، وهذا ما يثبت في القرآن الكريم».

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، ص١٨.

<sup>(</sup>٣) هود/ ٧٢.٧٢.

يستعمل في خصوص الزوجة، وهي سارة زوجة نبي الله إبراهيم على الله السعمل في الأعم، بحيث كان شاملاً لإبراهيم وزوجته، ولم يختص بها، ويمكن أن يستشهد لذلك بتغيَّر صيغة الخطاب من الإفراد إلى صيغة الجمع المذكَّر، فإنّه تعالى قال على لسان الملائكة: ﴿أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ ثم تغيَّر كلامه إلى قوله: رحمة الله وبركاته عليكم، وهذا الاختلاف والتغير من صيغة الإفراد إلى الجمع يدلّ على أنّ المراد من (أهل البيت) ليس خصوص سارة زوجة إبراهيم؛ إذ لا يوجد داع للانتقال من صيغة الإفراد إلى الجمع، وإن قيل للتعظيم، فإنّه يقال: إنّ التعظيم لسارة هنا لا وجه له لوجود إبراهيم على أنّ المراد في مقام التعجب والاستغراب من أمر إله، وهذا لا يستدعي التعظيم.

بل يمكن القول: إنّ التعبير بـ (أهل البيت) في الآية استعمل في إبراهيم وآله، وهم إسماعيل وإسحاق وأولادهما، ويدلّ على ذلك ما أمر به النبي عَيْنَاللهُ أمّته من كيفية الصلاة عليه، كما في الرواية التي أخرجها البخاري بسنده إلى ابن أبي ليلى، قال: «... قال: لقيني كعب بن عجرة، فقال: ألا أهدي لك هدية سمعتها من النبي صلّى الله عليه وسلم؟ فقلت: بلى فأهْدِها لي، فقال: سألنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلنا: يا رسول الله كيف الصلاة عليكم أهل البيت، فإنّ الله قد علّمنا كيف نسلّم؟ قال: قولوا: اللهم صلّ على محمد وآل محمد، كما صلّيت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما

باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنّك حميد مجيد»···.

ومن الواضح أنَّ الصلاة من الله هي الرحمة، فهذا الدعاء فيه طلب للرحمة والبركة التي خصّ الله بها إبراهيم وآل إبراهيم، فيتعين أن يكون المسراد من (أهل البيت) النذين خصّهم الله بالرحمة والبركة في قول تعالى: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ هم خصوص إبراهيم وآل إبراهيم، الذين هم ذريته من الأنبياء والأئمة.

ويؤيد ذلك أيضاً ما ذهب إليه المحققون من مُفَسِّري الإسلام من أنّ هذا المقطع من الآية جملة خبرية مستأنفة في مقام تعليل إنكار التعجب، من قبل سارة زوجة النبي إبراهيم عليه قال أبوحيان الأندلسي في البحر المحيط: «وقوله رحمة الله وبركاته عليكم كلام مستأنف علل به إنكار التعجب، كأنه قيل: إيّاكِ والتعجب؛ فإنّ أمثال هذه الرحمة والبركة متكاثرة من الله عليكم» ".

وقال ابن حجر: «وقوله (رحمت الله وبركاته عليكم) كلام مستأنف علل به إنكار التعجّب، كأنه قيل: إياك والتعجب؛ فإنّ أمثال هذه الرحمة والبركة متكاثرة من الله عليكم»(").

وقال الآلوسي: «والجملة كلام مستأنف علل به إنكار تعجبها فهي جملة خبرية،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٤ ص١١٨. ١١٩.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، أبو حيان الأندلسي، ج٥، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) الكاف الشاف في تخريج أحاديث الكشاف، ابن حجر العسقلاني المطبوع بحاشية الكشاف للزنخشري، ج٢، ص٢٨١.

واختاره جمع من المحقّقين، وقيل: هي دعائية وليس بذاك»٠٠٠.

### الأية الثانية:

قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾ ".

#### المناقشة

إن الآية الكريمة لا ترتبط بمحل الكلام، وهو استعمال القرآن (لأهل البيت) في الأزواج خاصّة؛ لأنّ الآية لم تذكر هذا اللفظ وهو (أهل البيت)، بل أضافت كلمة الأهل إلى الضمير العائد إلى موسى عليكم (بأهله).

ومع ذلك لا يمكن إثبات أنّ كلمة (الأهل) في هذه الآية قد استعملت استعهالاً حقيقياً في الزوجة، لأنّه قد تقدّم أن معنى (الأهل) حقيقة هو من له علاقة وارتباط قوي بالمضاف إليه، فيختلف معناه فيها لو أضيف إلى (الأمر) أو إلى (البيت) أو إلى (الدين) باختلاف المضاف إليه، فأهل الرجل في اللغة هم كل من له ارتباط وعلاقة بالرجل أعم من الزوجة

<sup>(</sup>١) تفسير الآلوسي، ج١٢، ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) القصص/ ٢٩.

والأولاد، واستعمالها في القرآن لا يدل على أنّها مستعملة في المعنى الحقيقي؛ لأنّ من الواضحات عند أهل اللغة أنّ الاستعمال لا ينحصر في المعاني الحقيقية، بل هو أعم من الحقيقة والمجاز، وإلاّ لانسدَّ باب المجاز، فليس كلّ استعمال هو في المعنى الحقيقي.

## تنبيه إلى عدم صحة ما نسبه إلى الطبرسي والكاشاني

لقد نسب إلهي ظهير إلى الطبرسي والملا فتح الله الكاشاني ما لم يقولاه، فزعم أنها ذَهَبا إلى أنّ المراد من (أهل البيت) في الآية زوجة نبي الله إبراهيم عليه لا غير، حيث قال: «فاستعمل الله عزّ وجلّ هذه اللفظة بلسان ملا تكته في زوجة إبراهيم صلوات الله وسلامه عليه لا غير. ولقد أقرَّ بذلك علماء الشيعة ومفسّروها، كالطبرسي في (مجمع البيان) والكاشاني في (منهج الصّادقين)» (١٠).

ولكن هذه النسبة غير صحيحة، فأمّا بالنسبة للطبرسي، فإنّه يصرح بخلاف ذلك، وإليك عبارته، حيث قال: «ويعني بأهل البيت: أهل بيت إبراهيم عليه السلام، وإنّها جعلت سارة من أهل بيته، لأنّها كانت ابنة عمه، ولا دلالة في الآية على أنّ زوجة الرجل من أهل بيته على ما قاله الجبائي. وروي أنّ أمير المؤمنين عليه مرّ بقوم، فسلّم عليهم، فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت، ومغفرته ورضوانه. فقال عليكم أهل البيت، ومغفرته ورضوانه. فقال عليكم أهل البيت»...

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص١٩-١٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان، الطبرسي، ج٥، ص٩٠٩.

وبنظرة عابرة في كلام الطبرسي على يتضح بلا أدنى خفاء، التدليس الذي قام به إحسان إلهي ظهير فيها نسبه إليه، فها قاله الطبرسي عكس ما ادعاه إلهي ظهير، حيث قال الطبرسي على: «أهل بيت إبراهيم عليه السلام، وإنها جعلت سارة من أهل بيته، لأنها كانت ابنة عمه».

وأمّا الملا قتح الله الكاشاني، فلم يصح ما نسبه إليه إلهي ظهير أيضاً؛ لأنّ ما ذكره هو عبارة عن ترجمة من العربية للفارسية لكلام الطبرسي الذي نقلناه آنفاً ٠٠٠.

### الآية الثالثة:

قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ '''.

#### المناقشة

يقع البحث في معنى (أهل البيت) في هذه الآية الكريمة في جهتين: الجهة الأولى: في دلالة نفس الآية على معنى أهل البيت الميتلك الجهة الثانية: في دلالة الروايات على معنى أهل البيت الميت الميت

<sup>(</sup>۱) ونص عبارته في اللغة الفارسية: «ودر مجمع آورده اينكه ساره را از اهل بيت ابراهيم گردانيده دلالت نمى كند كه زوجات رجل اهل او باشد چه ساره دختر عم ابراهيم بود بجهت اين او را از اهل بيت شمرده مروى است كه امير المومنين بر جمعى به گذشت وبر ايشان گفتند وعليك السلام ورحمت الله وبركاته ومغفرته ورضوانه فرمود كه (لا تجاوزوا ما قالت الملائكة لأبينا ابراهيم ورحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت» منهج الصادقين، الملا فتح الله الكاشاني، ج٤

<sup>(</sup>٢) الأحزاب/ ٣٣.

أمّا البحث على مستوى الجهة الأولى، وهو بيان معنى (أهل البيت) في الآية، فيدل على خروج نساء النبيّ من مفاد هذه الآية، فيضلاً عن اختصاصها بهن، وجهان:

### الوجه الأول: من خلال بيان معنى الرجس والإرادة

ويتضح ببيان مقدمات ثلاث:

المقدمة الأولى: بيان معنى الرجس.

المقدمة الثانية: إنّ الإرادة الإلهية تنقسم إلى تكوينية وتشريعية.

المقدمة الثالثة: هل الإرادة في الآية إرادة تكوينية أم تشريعية؟

### المقدمة الأولى: بيان معنى الرجس

المراد من الرجس هو القذارة الأعم من المادية والمعنوية، فيعم جميع النفوب والمعاصي، وهذا ما اتفقت عليه كلمة العلماء من اللغويين والمفسرين.

قال الخليل الفراهيدي: «كل شيء يستقذر فهو رجس» ١٠٠٠

وقال ابن منظور: «الرجس: القَذَر، وقيل: الشيء القَذِر، وكلُّ قذر رجس... وقد يعبر به عن الحرام والقبيح والعذاب واللعنة والكفر، ورجس الشيطان: وسوسته... وقال ابن الكلبي: الرجس: المأثم... وقال الزجاج: الرجس في اللغة اسم لكل ما استقذر من عمل، فبالغ الله تعالى في ذم هذه الأشياء (الخمر والميسر والأنصاب

<sup>(</sup>١) كتاب العين، الخليل الفراهيدي، ج ٦ ص ٥٢

## والأزلام) وستهاها رجساً» ···

قال الطبري: « ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ يقول: إنها يريد الله ليذهب عنكم السوء والفحشاء يا أهل بيت محمد، ويطهركم من الدنس الذي يكون في أهل معاصي الله تطهيراً... عن قتادة، قوله: إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً، فهم أهل بيت طهّرهم الله من السوء، وخصهم برحمة منه»".

وقال الرازي: ﴿لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ ﴾ أي يزيل عنكم الذنوب "

وقال الآلوسي: «والرجس في الأصل: الشيء القَذِر، وأريد به هنا عند كثير للذنب مجازاً، وقال السدي: الإثم، وقال الزجاج: الفسق، وقال ابن يزيد: الشيطان، وقال الحسن: الشرك، وقيل: الشك، وقيل: البخل والطمع، وقيل: الأهواء والبدع، وقيل: إنّ الرجس يقع على الإثم، وعلى العذاب، وعلى النجاسة، وعلى النقائص، والمراد به هنا ما يعمّ كل ذلك»(")

وقال البغوي: (أراد بالرجس: الإثم) ٥٠٠

وقال الشوكاني: «الإثم والذنب المُدنِّسان للأعراض، الحاصلان بسبب ترك ما

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، ج ٦ ص ٩٥ ـ ٩٦

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج ٢٢ ص ٨ ـ ٩

<sup>(</sup>٣) تفسير الرازى، ج٢٥، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) معالم التنزيل، الحسين بن مسعود الفراء البغوي أبو محمد/ ج١، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي، ج٣، ص٥٢٨.

أمر الله به، وفعل ما نهى عنه، فيدخل تحت ذلك كل ما ليس فيه لله رضا»···

وقال السيوطي: «الرجس: الإثم» ".

والحاصل من هذه الكلمات هو أنّ الرجس في الآية الكريمة هو الذنب، فيكون معنى إذهاب الرجس هو إذهاب جميع الذنوب عن أهل البيت صغيرها وكبيرها.

## المقدمة الثانية: إن الإرادة الإلهية تنقسم إلى تكوينية وتشريعية

تنقسم الإرادة الإلهية إلى إرادة تكوينية وإرادة تشريعية، والفرق بينها أنّ التكوينية تتعلق بإيجاد شيء تكويناً، ولا يمكن أن تتخلّف هذه الإرادة عن المراد، وقد استعملها القرآن في آيات عديدة:

منها قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ٣٠.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْئًا أُوْلَـئِكَ الَّذِينَ لَمُ يُرِدِ اللهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ﴿

ومنها قوله تعالى: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ﴾ (٠٠).

<sup>(</sup>١) فتح القدير، الشوكاني، ج٤، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الجلالين، السيوطي، ج٤، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) يس/ ٨٢.

<sup>(</sup>٤) المائدة/ ١٤.

<sup>(</sup>٥) القصص/ ٥.

ومنها قوله تعالى: ﴿وَيُرِيدُ اللهُ أَن يُحِقُّ الحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ﴾

فالإرادة في هذه الآيات ونظائرها هي من الإرادة التكوينية، والتي قد تسمى بالإرادة الحتمية، وهي لا يمكن أن تتخلف عن المراد، وفي مقابلها الإرادة التشريعية، وهي ما إذا تعلقت بتشريع وتقنين الأحكام، وقيام المكلف بامتثال هذه الأحكام من غايات التكليف، فمن الممكن حصول تلك الغاية، وربها لا تحصل، ولا يوجب ذلك الانفكاك خللاً في إرادة الله، لأن إرادت سبحانه وتعالى لم تتعلق إلا بالتشريع وقد تحقق، وحينتة فالمكلف قد يطيع ذلك التشريع وقد يعصيه، كها هو مقتضى الاختيار.

## المقدمة الثالثة: الإرادة في الآية إرادة تكوينية أم تشريعية؟

إنّ الظاهر من الإرادة في هذه الآية هي الإرادة التكوينية لا الإرادة التشريعية من خلال قرينتين:

القرينة الأولى: إنّ الآية حصرت إذهاب الرجس بأهل البيت، ودلّ على ذلك الحصر بالحرف(إنّم)، وهو من حصر الصفة بالموصوف"، كقول

<sup>(</sup>١) الأنفال/ ٧.

<sup>(</sup>٢) قال الخطيب القرويني في إيضاح البلاغة: «والدليل انها (أي إنّها) تفيد القصر كونها متضمنة معنى (ما) و(إلّا) لقول المفسرين في قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيْنَةَ وَالدَّمَ﴾ بالنصب، معناه: (ما حرّم عليكم إلّا المبتة) وهو المطابق لقراءة الرفع لما مر في باب (المنطلق زيد)، ولقول النحاة: (إنّها) لإثبات ما يذكر بعدها ونفي ما سواه، ولصحة انفصال الضمير معها، كقولك: (إنّها يضرب انا)، كها تقول: (ما يضرب إلّا أنا)، قال الفرزدق: (أنا الذائد الحامي الذمار وإنها... يدافع عن أحسابهم أنا أو مثلي)، وقال عمرو بن معد يكرب: (قد علمت سلمى وجاراتها... ما قطر الفارس إلا أنا) وقال السكاكي: ويذكر لذلك وجه لطيف يسند إلى علي بن عيسى الربعي وهو أنه لما كانت كلمة إن لتأكيد إثبات المسند إليه ثم اتصلت بها ما المؤكدة لا النافية كها يظنه من لا وقوف له على علم النحو ناسب أن يضمن أ

القائل: إنّا الكريم حاتم، وهو يعني أنّ الكرم مقصور على حاتم، ومن المعلوم أن الحصر يتضمن طرفين: طرف إثبات وطرف نفي، فطرف الإثبات يدل على ثبوت الكرم لحاتم، وطرف النفي يدل على نفي الكرم عن غيره، وفي محل الكلام كذلك، فالآية تثبت تعلّق إرادة الله بإذهاب الرجس عن أهل البيت وتطهيرهم تطهيراً، وعدم تعلّق إرادته بنفي إذهاب الرجس عن غيرهم، ويؤكّد هذا الحصر تقديم الجار والمجرور (عنكم) على الرجس، فحق العبارة أن يقال: الرجس عنكم، فلم حصل العكس دل على تأكيد حصر إذهاب الرجس عن خصوص أهل البيت، وكذلك المجيء بالاسم وهو أهل البيت بعد الضمير عنكم.

والحصر بأهل البيت يُثبت أنَّ الإرادة في الآية إرادة تكوينية وليست تشريعية؛ لأن الإرادة لو كانت تشريعية فلا معنى لاختصاصها بطائفة دون طائفة، والحال أنَّ الآية مختصة بأهل البيت.

وبعبارة أخرى: إن الإرادة في الآية ليست نظير الإرادة في قوله تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهَّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَمَّ يُويدُ اللهُ لِيَطَهَّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ '' فإنّ الإرادة فيها تشريعية، بل هي نظير الإرادة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللهُ وَتُنتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهُ شَيْئاً أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَن يُطَلِّمَ اللهِ مَن اللهُ شَيْئاً أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَن يُطَلِّمَ

<sup>⇔</sup>معنى القصر لأن القصر ليس إلا تأكيدا على تأكيد فإن قولك زيد جاء لا عمرو لمن يردد المجيء الواقع بينها يفيد إثباته لزيد في الابتداء صريحا وفي الآخر ضمنا »، الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ص ١٢٥ (١) المائدة/ ٦.

قُلُوبَهُمْ لُهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلُهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٧٠٠.

وغيرها من الآيات الشريفة، وهي الإرادة التكوينية، فلا يتوهم متوهم متوهم أنَّ الإرادة في مثل هذه الآيات هي إرادة تشريعية، وأنّ الإرادة في آية التطهير نظير ذلك.

القرينة الثانية: إنّ الآية في مقام المدح والثناء على أهل البيت، وإثبات الفضيلة لهم، وهذا أمر لا يكاد يختلف عليه المسلمون، وهو يقتضي أن تكون الإرادة تكوينية لا تشريعية؛ لأنّ التشريعية لا موجب للمدح فيها، فقوله تعالى مثلاً: ﴿وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ لا يدلّ إلا على الامتنان الإلهي على العباد ولا يقتضي مدحاً ولا ثناء على من أراد الله طهارتهم بالإرادة التشريعية، وهذا بخلاف قوله تعالى: ﴿وَنُرِيدُ أَن نّمُنّ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَفَنُوينَ ﴾ الذي يتضمن اللّه الله الذي يتضمن إثبات منقبة لهم وفضل بجعلهم أئمة وجعلهم الوارثين، وكذا الحال في الآية الشريفة وهي آية التطهير وفإمّا تتضمن إثبات فضيلة لأهل البيت علمت علم علهم تطهيراً.

### والحاصل:

أنَّ الإرادة في الآية الشريفة بلحاظ الحصر والتخصيص، وكونِ الآية في مقام المدح، هي إرادة تكوينية وليست تشريعية، ويؤيد ذلك ما

<sup>(</sup>١) المائدة/ ١١.

أخرجه الطبري: «عن قتادة، قوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّر كُمْ تَطْهِيراً ﴾ '' فهم أهل بيت طهرهم الله من السوء، وخصَّهم برحمة منه » '''، فإنّه فهم من الآية أنّها بصدد الإخبار عن طهارة أهل البيت، وأنّه قد خصّهم بذلك دون سائر الناس، وهذا لا يصح إلاّ بناء على كون الإرادة الإلهية المتعلّقة بإذهاب الرجس عنهم هي إرادة تكوينية.

فإذا ثبت أن الرجس هو مطلق الذنوب، وأنَّ الإرادة تكوينية في الآية وهي متعلقة بإذهاب الرجس عن أهل البيت، فيتعين أن يكون المراد من أهل البيت الوارد ذكرهم في الآية هم جماعة خاصة عصمهم الله بإذهاب الرجس عنهم دون سائر الناس، وحينئذ لا يمكن دعوى شمول هذا اللفظ لأزواج النبي عَنْ الله فضلاً عن اختصاصها بهن؛ لأن عدم عصمتهن أمر متفق عليه بين المسلمين.

## الوجه الثاني: استعمال لفظ البيت وليس البيوت

وهذا الوجه يبتني على أنّ المراد من البيت هو البيت الحقيقي المادي المكّون من الحجر والطين، وهو يتألف من مقدمات ثلاث:

## المقدمة الأولى: المتفق عليه أنَّه كان للرسول بيوتٌ لا بيت واحد

المتفق عليه عند المسلمين، كما هو صريح القرآن الكريم، والروايات، أنّ النبي عَيْلِهُ كان له عدة بيوت، وليس بيتاً واحداً، ويدل عليه قوله

<sup>(</sup>١) الأحزاب/ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، الطبري، ج ٢٢، ص٩.

تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾ ``، وقوله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ .

ويدل على ما ذهبنا إليه ما أخرجه البخاري، عن سعد بن عبيدة، قال: جاء رجل إلى ابن عمر، فسأله عن عثمان، فذكر عن محاسن عمله، قال: لعل ذاك يسوءُك؟ قال: نعم فأرغم الله بأنفك، ثم سأله عن علي فذكر محاسن عمله، قال: هو ذاك بيته أوسط بيوت النبي صلى الله عليه [وآله] وسلم، ثم قال: لعل ذاك يسوءك؟ قال: أجل، قال: فأرغم الله بأنفك، انطلق فاجهد على جهدك)".

## المقدمة الثانية: إن الأهل في الآية هم أهل بيت معين

إن الله خاطَبَ في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ ("، أهلَ بيتٍ معيّن، حيث إنّه تعالى استعمل صيغة المفرد لكلمة «بيت» فقال: «أهلَ الْبَيْتِ» ولم يقل: أهلَ البيوت، فيتعين أن يكون المراد من ذلك هو جماعة خاصّة لهم علاقة وثيقة بذلك البيت بعينه دون غيره.

## المقدمة الثالثة: إنَّ البيت في الآية هو بيت علي و فاطمة

بعد أن ثبت أنّ الأهل هم أشخاص معيّنون، وهم أهل ذلك البيت المعيّن الذي أشير إليه في الآية الكريمة، فيدور الأمر في تعيين البيت بين

<sup>(</sup>١) الأحزاب/ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٤، ص٢٠٨، باب مناقب المهاجرين وفضلهم.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب/ ٣٣.

ثلاثة احتمالات لا غير على نحو الحصر:

الاحتمال الأول: كونه أحد بيوت زوجات النبي عَلَيْظَالَه، فيكون المراد من الأهل أحد نسائه.

الاحتمال الثاني: هو بيت الإمام على وفاطمة والحسن والحسين اليه الاحتمال الثاني: هو بيت الإمام على وفاطمة والحسن والحسين الميه الاحتمال المتعالم المت

الاحتمال الثالث: هو بيت غير بيت زوجات النبي وغير بيت الإمام على وفاطمة والحسن والحسين المهم الله الله المعلم المع

والاحتمال الأول باطل قطعاً؛ لعدم ادعاء أحد من المسلمين كون الآية مختصة بواحدة من أزواج النبي عَيْنَالاً على وجه الخصوص.

والثالث باطل جزماً؛ لاتفاق جميع المسلمين على عدم وجود بيت آخر غير بيوت نساء النبي عَنِيلاً، أو بيت فاطمة عَلَيكا يمكن أن يكون هو المقصود في الآية الشريفة.

فيتعين الاحتمال الشاني، وهو كون المقصود من أهل البيت في الآية الكريمة، هم أهل بيت النبي عَيْاللَّهُ فاطمة وعلى الحسن والحسين المهلك .

ويؤيّد ذلك ما أخرجه أحمد وغير ه بسند تامِّ عن أنس بن مالك: «أنّ النبي صلى الله عليه [وآله] وسلم كان يمرّ ببيت فاطمة ستة أشهر إذا خرج إلى الفجر، فيقول: الصلاة يا أهل البيت إنّا يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا» (() مضافاً إلى ما ستأتي الإشارة إليه في البحث الروائي حول الموضوع.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل، ج٣، ص٢٥٩.

## وحاصل الوجه الثاني:

أنّه لا عموم للآية الكريمة لشمول سائر بيوت أزواج النبيّ عُنْكَالَهُ، وبه تبطل دعوى القول بالعموم والشمول لهن، بل دعوى من يقول باختصاصها بزوجات النبي عَنْكَالُهُ كما هي دعوى إلهى ظهير.

## الأمر الثاني: دعوى وحدة السياق لإثبات الاختصاص بأزواج النبي

قال إحسان إلهي ظهير: «ويظهر بداهةً ولأول وَهْلة لمن قرأ هذه الآيات الكريمة أنّ هذه اللفظة لم ترد إلآ في أزواج النبي صلى الله عليه وسلم خاصّة؛ لأنّ صدر الآية وقبلها من الآيات لم يخاطب بها إلاّ أزواجه عليه الصلاة والسلام، وكذلك الآية التي تليها ليس فيها ذكر غيرهن».

ويريد إلهي ظهير بهذا الكلام الاستدلال بسياق الآية على كونها مختصة بنساء النبي عَيْنَالَةً.

#### المناقشة

ونجيب على هذه الدعوى بثلاثة أجوبة تتعلق بقرائن من الآية، ونترك بقية الإجابات المتعلقة بالجانب الروائي إلى محله الذي سيأتي بعد ذلك، فأمّا ما يتعلّق بالإجابة من نفس القرائن في الآية فنقول:

### الجواب الأول:

لم يثبت أنَّ موضع هذا الجزء من الآية (٣٣) من سورة الأحزاب، هو ما كان عليه بحسب النزول، بل من الممكن أن يكون له موضع آخر، ولكن

بعد جمع القرآن في زمن عثمان، اجتهد بعض الصحابة في ترتيب بعض الآيات بحسب ما يراه مناسباً لها، وخير دليل على ذلك هو ما ثبت لدى بعض كبار المفسرين من علماء أهل السنة بالنسبة لجعل آية إكمال الدين وإتمام النعمة جزءً من آية أحكام اللحوم، حيث جاء عن بعضهم:

قال السيوطي في تفسيره: «أخرج ابن جرير عن السدي في قوله ﴿...الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ... ﴾ قال: هذا نزل يوم عرفة، فلم ينزل بعدها حرام ولا حلال، ورجع رسول الله صلى الله عليه وسلم فهات «''.

ونقل الشوكاني، عن البيهقي قوله: «فلها كان واقفا بعرفات نزل عليه جبريل وهو رافع يديه والمسلمون يدعون الله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ يقول حلالكم وحرامكم فلم ينزل بعد هذا حلال ولا حرام ﴿وَأَمُّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ قال: منتي فلم يحجّ معكم مشرك ﴿وَرَضِيتُ ﴾ يقول: اخترت ﴿لَكُمُ الإِسْلامَ دِيناً ﴾ فمكث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بعد نزول هذه الآية أحدا وثمانين يوما. ثم قبضه الله إليه »(").

وعليه فمن يتلو آيات تحريم اللحوم الواردة في سورة المائدة قبل آية إكمال الدين يجد غرابة في وضع هذه الآية الكريمة التي يشهد لها المحدّثون بأنّها آية بتمامها وكمالها، وأنّها ليست بجزء لآية من آيات تحريم اللحوم، وأنّها نزلت في حجة الوداع، وقد وقفتَ على ما جاء في الدر المنثور وفتح

<sup>(</sup>١) الدر المنثور، جلال الدين السيوطي، ج٢ ص٢٥٩.

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، ج۲، ص١٢.

القدير، وهذا يدل بوضوح على حشرها بين آيات اللحوم باجتهاد من الصحابة الذين قاموا بجمع القرآن في زمن عثمان، ويؤيده أنّه لو رفعنا آية إكمال الدين من آيات تحريم اللحوم لما نقص من معناها شيء، وكلامنا في المقام (عن آية التطهير) من هذا القبيل.

وحينئذ فعلى الأقل يبقى موضعها الأصلي مجهول من القرآن الكريم!! وعندئذ لا يمكن الاستدلال بوحدة السياق المدَّعاة من قبل إلهي ظهير؛ للشكّ في كون هذا هو موضعها الحقيقي والأصلي على ما نزلت عليه.

## الجواب الثاني:

إنّما يكون الاستدلال بالسياق حجّة فيها إذا لم يقم دليل على خلافه، وقد قام الدليل القطعي على خلافه في المقام، كما سيأتي ذلك في بحث الروايات حول الموضوع، وإثبات أنّ المراد من أهل البيت هم خصوص أصحاب الكساء لا غيرهم، ولو صحّ أن الآية نزلت ضمن آيات نساء النبي عَيْنالله للبت أنّه لا نصيب لهن فيها؛ لأنّه عَيْلاً قد منع من دخول أيّ واحدة منهن معهم تحت الكساء، ثم قال عَيْلاً : (اللهم هؤلاء أهل بيتي) على ما سيأتي بيانه مفصلاً في البحث الروائي.

### الجواب الثالث:

توجد قرائن أخرى لإبطال الاستدلال بوحدة السياق في إثبات اختصاص الآية بنساء النبي عَلِيلاً خاصّة، وهي كما يلي:

## القرينة الأولى: اختلاف الضمائر

من الأمور التي تبطل دعوى إلهي ظهير، هي الاختلاف في استعمال الضمائر في الخطابين، حيث نرى أنّ الله سبحانه وتعالى في جميع خطاباته لنساء النبي عَنِيلاً يخاطبهن بضمائر التأنيث (لستن، اتقيتن، فلا تخضعن، وقلن، قرن، بيوتكن، لا تبرجن، أقمن، آتين، أطعن واذكرن... الخ) إلا في آية التطهير؛ إذ تبدل من التأنيث إلى التذكير (عنكم، يطهركم).

فلو كان المراد من أهل البيت خصوص نساء النبي يَتْنَالِلَهُ ـ كما يزعم إلهي ظهير ـ لما تغيرت صيغة الخطاب، ولكان المناسب أن يقال: «ليذهب عنكنَّ الرجس ويطهّركنّ»، لا «عنكم ويطهركم».

## القرينة الثانية: اختلافِ العناوين في الخطابين

لم يعهد عن المولى تبارك وتعالى أنّه خطاب نساء النبي محمد عَلِيّا بغير عنوان (النساء أو الأزواج)، وهنا بعد مخاطبته إياهن بـ (نساء النبي) كما في صدر الآية الكريمة ﴿يَا نِسَاء النّبِيِّ لَسْتُنَّ. ﴾ تغيّر الخطاب في نفس الآية إلى عنوان آخر وهو (أهل البيت)، واختلاف عناوين الخطاب يدل على اختلاف المخاطبين، فلو كان المقصود من أهل البيت في آية التطهير خصوص نساء النبي عَنِينا لما تغير عنوان الخطاب. وبذلك تبطل دعوى القول باختصاص الآية بنساء النبي عَنْيالاً.

## القرينة الثالثة: اختلاف الأسلوب وطريقة الخطاب

لقد اتّبع القرآن الكريم في خطابه مع زوجات النبي عَلَيْلَةً \_ في بداية

الآيات قبل آية التطهير - أسلوب الأمر فيها يريد منهن أن يفعلنه سبع مرات، من قبيل ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَّ وَرَسُولَهُ ﴾ وهكذا.

واستعمل أسلوب النهي فيها يريد الله أن ينهاهنّ عنه مرتين، كما في قوله تعالى: ﴿فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ﴾ ﴿وَلا تَبَرَّجْنَ﴾.

واستعمل أسلوب الترهيب والوعيد وتشديد العقوبة فيها لو أتت إحداهن بفاحشة، قال تعالى ﴿يَا نِسَاء النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرًا ﴾.

وأسلوب الترغيب فيها يريد منهن فعله مرّة واحدة، قال تعالى: ﴿وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ للهُ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالِحًا نُّؤْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَبْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيمًا﴾.

بينها نجد أنّ الأسلوب الذي اتّبعه القرآن الكريم في خطابه مع أهل البيت، هو أسلوب المدح والتعظيم، وهذا فيه أمارة على أنّ المخاطب مختلفٌ في الخطابين، ولو كان المخاطب واحداً فيهما لما اختلف الأسلوب ولحن الخطاب.

## الأمر الثالث: من نُسبَ إليهم القول باختصاصها بنساء النبي عليه

قال إلهي ظهير: «وقد قال الشوكاني في تفسيره: قال ابن عباس وعكرمة وعطاء والكلبي ومقاتل وسعيد بن جبير: إنّ أهل البيت المذكورين في الآية هن زوجات النبيّ \_ صلى الله عليه وسلم \_ خاصّة، قالوا: والمراد من البيت بيت النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ ومساكن زوجاته؛ لقوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ ... ﴾، وأيضاً

السياق في الزوجات ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ... ﴾ إلى قوله: ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهَّ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَّ كَانَ لَطِيفاً خَبِيراً » ﴾ ﴿ .

ومن خلال هذه العبارة التي ينقلها إلهي ظهير عن الشوكاني، يظهر أنّ من ينسب إليهم القول بالاختصاص هم: ابن عباس، وعكرمة، وعطاء، والكلبي، ومقاتل، وسعيد بن جبير.

# ١ ـ مناقشة ما يُنسب إلى ابن عباس

أو لاً: إنّ ما نسب إلى ابن عباس أنّه يقول بنزولها في نساء النبي عَيْلاً، فهو لا يعدو على فرض ثبوته: إما أن يكون رأياً خاصاً لابن عباس، لا أنه نقله عن النبي عَيْلاً، فهو اجتهاد مقابل النص؛ إذ المنصوص عليه بالروايات الصحيحة عن ابن عباس وغيره أنها نزلت في أصحاب الكساء، وعليه فهذا الرأي لا يمكن المصير إليه؛ لبطلان حجيته عند الجميع.

وأما أنّه رواية رواها عن النبي تَنْاللَهُ، فهذا لا واقع له؛ إذ ليس لدينا من الروايات الصحيحة ما يثبت ذلك، بل الثابت عنه وعن غيره خلاف ذلك كما ذكرنا آنفاً.

ثانياً: لو فرض حجية رأي ابن عباس ـ بناء على حجية قول الصحابي ـ في كون الآية نازلة في نساء النبي عَنِياً، فهذا أيضاً غير ثابت، لضعف الطريق إلى ابن عباس، وسيأتي البحث مفصّلاً عند المناقشة السندية لتلك الروايتين عن ابن عباس، حيث ثبت كونها ضعيفتي السند؛ إذ لو لم يكن فيهما إلا صالح بن

<sup>(</sup>١) الشَّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٠٢.

موسى وعكرمة لكفي للطعن بها؛ لشهادة أهل الجرح والتعديل بضعفها.

### ٢ ـ مناقشة ما ينسب إلى عكرمة

إنّ عكرمة كان من الوضّاعين، وكان يكذب في الأحاديث على مولاه ابن عباس، حتى أنّه قد قيّد على الكنيف لكثرة ما كان يكذب على مولاه ابن عباس، وعندئذ فلا عبرة برواياته فضلاً عن اجتهاداته التي يكون النص الصريح على خلافها.

وإليك بعض أقوال أرباب الجرح والتعديل فيه:

۱- أخرج أحمد بن حنبل بسنده إلى سعيد بن المسيب أنّه قال لمولى له: «لا تكذب على كما يكذب عكرمة على بن عباس» (١٠).

7- أخرج الطبري عن سعيد بن المسيب بسند، قال فيه: «حدثني الصرار بن محمد بن إسهاعيل، قال: أخبرنا إسهاعيل، قال: حدثنا إبراهيم بن سعد عن أبيه، قال: كان سعيد بن المسيب يقول لبرد مولاه: يا برد لا تكذب على كما كذب عكرمة على ابن عباس، كل حديث حدثكموه يرد عني مما تنكرون ليس معه فيه غيره فهو كذب»(").

وأخرج أيضاً بسند آخر عن يزيد بن أبي زياد، جاء فيه: «حدثنا ابن حميد، قال: حدثنا جرير، عن يزيد بن أبي زياد، قال: دخلت على على بن عبد الله بن عباس

<sup>(</sup>١) العلل ومعرفة الرجال، أحمد بن حنبل، ج٢، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) المنتخب من ذيل المذيل، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، ص١٢٢.

وعكرمة مُقيَّدٌ على باب الحُشّ، قال: قلت له: ما لهذا كذا؟ قال: إنه يكذب على أبي»···.

٣- قال ابن قتيبة في المعارف: «عن عبد الله بن الحارث، قال: دخلت على على بن عبدِ الله بن عباسٍ وعكرمة مُوثَقٌ على باب كنيف، فقلت: أتفعلون هذا بمولاكم؟! قال: إنّ هذا يكذب على أبي» ". ونقل ابن ماكولا في إكمال الإكمال أنّ ابن عمر قال لنافع: «لا تكذب عليّ كما يكذب عكرمة على ابن عباس» ".

٤- ما أخرجه ابن خلّكان بسندٍ عن عبد الله بن الحارث أنّه قال: «دخلتُ على على باب كنيف، فقلت: أتفعلون هذا بمولاكم؟! فقال: إنّ هذا يكذب على أبي»(").

٥- ما هو مشهور عن ابن سيرين من قوله في عكرمة أنّه كذّاب، كما
 عن ابن حجر وغيره، حيث نقل عنه أنّه قال: «ما يسوءني أن يدخل الجنة ولكنّه كذاب»(٠٠).

7- إنّه قد تجاوز وتمادى في كذبه، حتى أنّه كذب على رسول الله عَلَيْتُالَه، كما نقل ذلك ابن حجر عن سعيد بن المسيب، لما سأله عطاء الخرساني، قائلاً: «إنّ عكرمة يزعم أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم تزوَّج ميمونة وهو مُحرم،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) المعارف، ابن قتيبة، ص٤٥٦، تحقيق: د. ثروت عكاشة، نشر دار المعارف.

<sup>(</sup>٣) إكمال الإكمال، ابن ماكولا، ج١، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان وأنباء الزمان، ابن خلكان، ج٣، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) مقدمة فتح الباري، ابن حجر، ص٤٢٥. الكامل في التاريخ، ابن عدي، ج١، ص٥٣. تهذيب الكمال، المزي، ج١، ص٢٠٠. سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج٥، ص٢٥؛ ميزان الاعتدال، ج٣، ص٤٤؛ تاريخ الإسلام، ج٧، ص١٧٩.

فقال كذب مخبثان»(۱).

٧- ما قاله المزي في تهذيب الكمال: «وقال عمرو بن خالد الحراني، عن ابن لهيعة: قال أبو الأسود: أنا أول من هيج عكرمة على السير إلى أفريقية، قلت له: أنا أعرف قوماً لو أتيتهم، قال أبو الأسود: فلقيني جليس له، فقال: هو ذا عكرمة يتجهز إلى أفريقية. قال: فلما قدم عليهم اتهموه، قال: وكان قليل العقل خفيفاً، كان قد سمع الحديث من رجلين، وكان إذا سئل حدّث به عن رجل، ثم يُسأل عنه بعد ذلك فيحدث به عن الآخر، وكانوا يقولون: ما أكذبه، فشكوا ذلك إلى إسماعيل بن عبيد الأنصاري، وكان له فضل وورع، فقال: لا بأس به أنا أشفيكم منه، فبعث إليه، فقال له: كيف سمعت ابن عباس يقول في كذا وكذا؟ فقال: كذا وكذا. فقال إسهاعيل: صدقتَ سألتُ عنها ابن عباس فقال هكذا. قال ابن لهيعة: وكان يحدّث برأى نجدة الحروري، وأتاه فأقام عنده ستة أشهر، ثم أتى ابنَ عباس فسلَّم عليه، فقال ابن عباس: قد جاء الخبيث. وقال سعيد بن أبي مريم، عن ابن لهيعة، عن أبي الأسود: كنت أول من سبب لعكرمة الخروج إلى المغرب، وذلك أنَّ قدمت من مصر إلى المدينة، فلقيني عكرمة، وساءلني عن أهل المغرب، فأخبرته بغفلتهم، قال: فخرج إليهم، وكان أول ما أحدث فيهم رأى الصفرية »('').

ما قاله الذهبي: «قال أحمد بن حنبل: ما علمت أنّ مالكا حدّث بشيء لعكرمة إلا في الرجل يطأ امرأته قبل الزيارة؛ رواه عن ثور، عن عكرمة أحمد بن أبي خيثمة، قال: رأيت في كتاب علي بن المديني: سمعت يحيى بن سعيد يقول: حدّثوني

<sup>(</sup>١) مقدمة فتح الباري، ابن حجر، ٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكهال، المزي، ج٠٦، ص٢٧٧.

والله عن أيوب أنه ذُكِرَ له أنَّ عكرمة لا يحسن الصلاة، فقال أيوب: وكان يُصلِّي؟! الفضل السيناني، عن رجل، قال: رأيت عكرمة قد أقيم قائماً في لعب النرد. يزيد بن هارون: قدم عكرمة البصرة، فأتاه أيوب ويونس وسليان التيمي، فسمع صوت غناء، فقال: اسكتوا، ثم قال: قاتله الله، لقد أجاد. فأما يونس وسليان فيا عادا إليه. عمرو بن خالد بمصر: حدثنا خلاد بن سليان الحضرمي، عن خالد بن أبي عمران، قال: كنا بلغرب وعندنا عكرمة في وقت الموسم، فقال: وددت أن بيدي حربة فأعترض بها من شهد الموسم يمينا وشهالا. ابن المديني: عن يعقوب الحضرمي، عن جدّه، قال: وقف عكرمة على باب المسجد، فقال: ما فيه إلاّ كافر. قال: وكان يرى رأي الأباضية. يحيى بن بكير، قال: قدم عكرمة مصر، وهو يريد المغرب، قال: فالخوارج الذين بالمغرب عنه أخذوا. قال ابن المديني: كان يرى رأى نجدة الحروري. وقال مصعب الزبيري: كان عكرمة يرى رأى الخوارج. قال: وادّعَى على ابن عباس أنّه كان يرى رأي الخوارج.

#### الحاصل:

أنّ عكرمة الذي اشتهر عنه الكذب تارة، وأنه خارجي صفريّ تارة أخرى، وسماع الغناء واللعب بالنرد تارة ثالثة، كيف يطمئن بعد ذلك برواياته، خصوصاً فيما يرويه في ذم خصومه، لما يعتقد بعقيدة الصفرية من الخوراج "، وهم معروفون بموقفهم من الإمام علي وأهل بيته الكرام،

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال، الذهبي، ج٣، ص٩٦.٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المنتخب من ذيل المذيل، محمد بن جرير الطبري، ص١٢٢.

والذين يعتقدون بكفر الإمام علي علي الملكم الإمام

فمن كان هذه عقيدته كيف يعقل أنّه يروي ما يناقض هذه العقيدة من نزول آية التطهير بعلي وفاطمة والحسن والحسين المناكلة ؟!!

## ٣ ـ مناقشة ما نسب إلى الكلبي

إنّ المعروف بين المفسّرين والثابت عندهم وعند غيرهم، أنّ الكلبي كان يقول باختصاص الآية بأصحاب الكساء لا نساء النبيّ عَلَيْلَا ، وإليك بعض هذه الأقوال:

١ ـ قال المباركفوري: «وقال أبو سعيد الخدري ومجاهد وقتادة وروي عن
 الكلبي أن أهل البيت المذكورين في الآية هم علي وفاطمة والحسن والحسين خاصة»(١٠).

٢ \_ قال الثعلبي: «وقال السمهودي: وقالت فرقةٌ منهم الكلبي: هم على وفاطمة والحسن والحسين خاصة، للأحاديث المتقدمة» (٢).

٣ \_ قال القرطبي: «وقالت فرقة منهم الكلبي: هم علي وفاطمة والحسن والحسين خاصة»(")

٤ \_ قال الشوكاني: «وقال أبو سعيد الخدري ومجاهد وقتادة، وروي عن الكلبي
 أنّ أهل البيت المذكورين في الآية هم علي وفاطمة والحسن والحسين خاصة» (١٠).

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي، المباركفوري، ج٩، ص٤٨

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي، ج٨، ص٣٦

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي، ج١٤، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٤) فتح القدير، الشوكاني، ج٤، ص١٧٩.

والشوكاني وإن نقل ما يعارض ذلك، إلا أنّ ما ذكره من كون الكلبي من القائلين بنزولها في أصحاب الكساء، هو الموافق لما هو المعروف عنه، وغاية ما يقال هو عدم ثبوت النسبة للكلبي في أي من القولين.

لكنّ إلهي ظهير كعادته يحاول أن يشوّه الحقائق ويأخذ كلام الآخرين بشكل مبتور يتلاءم مع أغراضه، وهذا الأسلوب ـ الذي يحاول فيه الكاتب أن ينقل نصف الحقيقة ـ هو من أساليب التدليس الواضحة، فهو يريد أن يفهم القارئ أن الكلبي من القائلين بنزول الآية في نساء النبي عَلَيْلاً بلا نقاش، والحال أنّ ذلك مخالف للواقع تماماً.

## ٤ ـ مناقشة ما نسب إلى عطاء بن أبى رباح

وما نسبه إلى عطاء يمكن الجواب عنه بعدّة أجوبة، وهي كما يلي:

## الجواب الأول: عدم ثبوت النسب له

لم يثبت عن عطاء أنه يقول بذلك، بل الثابت أنَّ عطاء هو أحد رواة حديث الكساء عن أم سلمة، و الذي جاء فيه قول النبي عَيَّاللَّهُ: «اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم» (١٠)، وأن ما نقله عنه الشوكاني غير ثابت؛ إذ لم يذكر مصدره أو سنده (١٠).

## الجواب الثاني: قول عطاء ليس بحجة

ولو ثبت أنَّ عطاء يقول بذلك، فليس قوله آية ولا رواية، كي يحتج بـه

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص٢٩٢؛ سنن الترمذي، ج٥، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير، الشوكاني، ج٤، ص٢٧٩.

إلهي ظهير، بل قوله اجتهاد مقابل نص صحيح ثابت عن النبي عَنْ الله عن للطعن فيه، ولا يكون مثل هذا الاجتهاد حجة حتى لو صدر من صحابي فضلاً عن كونه صادراً من تابعي بإجماع السُنة، قال الرازي: «لنا النص والإجماع والقياس، أما النص فقوله تعالى: ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ﴾ أمر بالاعتبار، وذلك ينافي جواز التقليد، وأما الإجماع: فهو أن الصحابة أجمعوا على جواز مخالفة كل واحد واحد من آحاد الصحابة، فلم ينكر أبو بكر وعمر على من خالفها، ولا كل منها على صاحبه فيا فيه اختلفا، وأما القياس: فهو ... » ولا حظ أيضاً ما ذكره الغزالي وغيره في هذا المقام ".

ثم إنَّ هذا الاجتهاد قد صدر من تابعي وليس من صحابي، وهـو عطاء بن أبي رباح، فالقول بعدم حجية قوله في مقابل النص أوضح بكثير.

## ه ـ مناقشة ما نسب إلى مقاتل بن سليمان

يكفي في عدم الاعتهاد على رأيه فضلاً عن مروياته، أنّ الجميع قد صرّحوا بكذبه وتناقض رواياته وآرائه، وإليك ما قاله أرباب الجرح والتعديل في الطعن فيه:

<sup>(</sup>١) المحصول، الرازي، ج٦، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) قال الغزالي في المستصفى: «فإن من يجوز علبه الغلط والسهو ولم تثبت عصمته عنه فلا حجة في قوله، فكيف يحتج بقولهم مع جواز الخطأ وكيف تدعى عصمتهم من غير حجة متواترة، وكيف يتصور عصمة قوم يجوز عليهم الاختلاف، وكيف يختلف المعصومان، كيف وقد اتفقت الصحابة على جواز مخالفة الصحابة، فلم ينكر أبو بكر وعمر على من خالفها بالاجتهاد بل أوجبوا في مسائل الاجتهاد على كل مجتهد أن يتبع اجتهاد نفسه، فانتفاء الدليل على العصمة، ووقوع الاختلاف بينهم وتصريحهم بجواز نخالفتهم فيه ثلاثة أدلة قاطعة»، المستصفى، ص ١٦٨٨.

ا \_ قال المزي: «وقال الجوزجاني: كان دجّالاً جسوراً، سمعت أبا اليهان يقول: قدم هاهنا فأسند ظهره إلى القبلة، وقال: سلوني عمّا دون العرش، وحُدِّثتُ أنه قال مثلها بمكة، فقام إليه رجل، فقال: أخبرني عن النملة أين أمعاؤها؟ فسكت. وقال العباس بن الوليد بن مزيد، عن أبيه: سألت مقاتل بن سليهان عن أشياء، فكان يحدثني بأحاديث كل واحد ينقض الآخر، فقلت: بأيها آخذ؟ قال: بأيها شيء.

وقال صالح بن أحمد بن حنبل: قال أبي: ما يعجبني أن أروي عنه شبئاً. وقال عباس الدوري والغلاب، عن يحيى بن معين: ليس حديثه بشيء، وقال الغلاب، عن يحيى في موضع آخر: ليس بثقة. وقال محمد بن سعد: أصحاب الحديث يتقون حديثه وينكرونه، وقال عبد الرحمان بن الحكم بن بشير بن سلمان: كان قاصًا ترك الناس حديثه. وقال ابن عبّار الموصلي: لا شيء، وقال عمرو بن علي، وأبو حاتم: متروك الحديث. زاد عمرو: كذّاب. وقال البخاري: منكر الحديث، سكتوا عنه، وقال في موضع آخر: لا شيء البتة. وقال أبو داود: تركوا حديثه. قال النسائي في موضع آخر: الكذّابون المعروفون بوضع الحديث على رسول الله صلى الله عليه وسلم أربعة: إبراهيم بن أبي يحيى بالمدينة، والواقدي ببغداد، ومقاتل بن سليمان بخراسان، ومحمد بن سعيد ويعرف بالمصلوب بالشام. وقال أبو حاتم بن حبان: كان يأخذ عن اليهود والنصارى علم القرآن الذي يوافق كتبهم وكان مشبّهاً، يشبّه الرب عز وجل بالمخلوقين، وكان عكذب مع ذلك في الحديث» ".

٢ ـ قال الذهبي: «وقال أبو حنيفة: أفرط جهم في نفي التشبيه، حتى قال: إنه

<sup>(</sup>١) تهذيب الكهال، المزي، ج٢٨.

تعالى ليس بشيء، وأفرط مقاتل \_ يعني في الإثبات \_ حتى جعله مثل خلقه. وقال وكبع: كان كذاباً. وقال البخاري: قال سفيان بن عيينة: سمعت مقاتلاً يقول: إن لم يخرج الدجال في سنة خمسين ومائة فاعلموا أنّي كذّاب. وقال العباس بن مصعب في تاريخ مرو: كان مقاتل لا يضبط الإسناد، وكان يقصّ في الجامع بمرو، فقدم جهم فجلس إلى مقاتل، فوقعت العصبية بينها، فوضع كل واحد منها على الآخر كتاباً ينقض عليه. وقال النسائي: كان مقاتل يكذب. وقال ابن عيينة: قلت لمقاتل: إنّ ناساً يزعمون أنك لم تلق الضحاك. فقال: سبحان الله القد كنت آتيه مع أبي، ولقد كان يغلق علي وعليه باب واحد. وقال البخاري: سكتوا عنه. وروى عباس، عن يحيى، قال: ليس حديثه بشيء»(١٠).

### وحاصل الكلام في ما نسب إلى مقاتل:

إنه لا عبرة بها نقله إلهي ظهير عن مقاتل بن سليهان، بعد ظهور حاله، وضعفه عند الجميع.

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال، الذهبي، ج ٤، ص ١٧٣.

# البحث الثالث أهل البيت في الروايات

وفيه أمور:

## الأمر الأول: الروايات الدالة على تعديد أهل البيت بأصحاب الكساء

وفيه جهات:

### الجهة الأولى: استعراض الروايات الدالة على الاختصاص

لقد كادت الروايات الواردة في تحديد معنى أهل البيت بخصوص الخمسة أصحاب الكساء في تبلغ حد التواتر؛ لاستفاضتها وكثرة طرقها الصحيحة والمعتبرة، حيث رواها عدد كبير من كبار الصحابة، كالإمام الحسن عيد، وجعفر بن أبي طالب، وابن عباس، وسعد بن أبي وقاص، وأبي سعيد الخدري، وأنس بن مالك، وواثلة بن الأسقع، وزيد بن أرقم، وعمر بن أبي سلمة، وأبي الحمراء، والبراء بن عازب، وأم سلمة، وعائشة، وغيرهم، كما قام بإخراجها أكابر علماء الحديث، كمسلم في صحيحه، وأحمد بن حنبل في مسنده، وابن أبي شيبة في مصنفه، والبزار في مسنده، وابن أبي عاصم في كتابه (السنة)، والترمذي والنسائي في السنن، والطبري في تفسيره، والطبراني في معاجمه، والحاكم في مستدركه، وأبو نعيم الأصبهاني، والبيهقي، والخطيب البغدادي، وغيرهم ممن رووها بطرق متعددة وكثيرة، وسنذكر بعض هذه الروايات حسب الصحابي الذي رواها، على سبيل المثال:

### ١ ـ رواية عائشة

أخرج مسلم في صحيحه: «عن صفية بنت شيبة، قالت: قالت عائشة: خرج النبي صلى الله عليه وسلم غداة وعليه مرط مُرَحَّلُ من شعر أسود، فجاء الحسن بن على فأدخله، ثم جاء الحسين فدخل معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ فَأَدْخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ لِيُنْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ نَطْهِيراً» ﴿إِنَّ وَأَخْرِجِهُ أَيضاً البيهقي في سننه "، والحاكم في المستدرك"، وغيرهم.

وواضح من خلال هذه الرواية الصحيحة عن النبي عَلَيْكُمَّ أَنّه ـ وقبل أن يتلو آية التطهير ـ طبقها على خصوص علي وفاطمة والحسن والحسين المبينية فأراد بذلك أن ينصّ على أنَّ الخطاب في الآية مختصُّ ومنحصر بهم دون غيرهم.

## ٢ ـ رواية أم سلمة

أخرج أحمد بن حنبل في مسنده بسنده عن عطاء بن أبي رباح، قال: حدثني من سمع أُمَّ سلمة تذكر: أنّ «النبي صلى الله عليه وسلم كان في بيتها فأتته فاطمة ببرمة "فيها خزيرة "فدخلت عليه، فقال لها: ادعي زوجك وابنيك،

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، ج۷، ص۱۳۰.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، البيهقي، ج٢، ص٩٤٩، نشر: دار الفكر

<sup>(</sup>٣) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٢، ص١٤٧.

قالت: فجاء على والحسين والحسن فدخلوا عليه، فجلسوا يأكلون من تلك الخزيرة، وهو على منامة على دكّان، تحته كساء له خيبري، قالت: وأنا أُصَلِّي في الحجرة، فأنزل الله عز وجل هذه الآية ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله ّ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، قالت: فأخذ فضل الكساء فغشّاهم به، ثم أخرج يده فألوى بها إلى السهاء، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصّتي فأذْهِبْ عنهم الرجس، وطهّرهم تطهيراً، قالت: فأدخلت رأسي البيت، فقلت: وأنا معكم يا رسول الله؟ قال: إنّك إلى خير إنك إلى خير».

ثم قال: «قال عبد الملك: وحدثني أبو ليلى، عن أمّ سلمة مثلَ حديث عطاء سواء، قال عبد الملك: وحدثني داود بن أبي عوف الجحاف عن حوشب عن أمّ سلمة بمثله سواء»(۱).

وفي رواية أخرى لأحمد بن حنبل في المسند، وأبي يعلى الموصلي في

خفهو خزيرة» النهاية في غريب الحديث، ج١، ص١٢١.

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير في النهاية: «الخزيرة: لحم يقطع صغاراً ويصب عليه ماء كثير، فإذا نضج ذر عليه الدقيق، فإن لم يكن فيها لحم فهي عصيدة. وقيل هي حسا من دقيق ودسم. وقيل إذا كان من دقيق فهي حريرة، وإذا كان من نخالـة فهـو خزيرة» النهاية في غريب الحديث، ج٢، ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ح ٢٥٣٠. ج٦، ص ٢٩٢. قال الدكتور شعيب الأرنؤوط في تعليقه على هذه الرواية: بأنه حديث صحيح. وله ثلاثة أسانيد: الأول: ضعيف لإبهام الراوي عن أمّ سلمة، والثاني: إسناده صحيح، والثالث: ضعيف لضعف شهر بن حوشب، فيكون أحد طرق الحديث صحيحاً، وهو كافي في صحة الراوي، وقال حمزة أحمد الزين محقق كتاب المسند: إسناده صحيح برغم جهالة الراوي عن أم سلمة لأنه وصله في آخره، وهو حسن عند الترمذي ٥/ ٦٩٠ رقم ٣٨٧١ في المناقب أيضاً بل قال: هو أحسن شئ في الباب. مسند أحمد، تحقيق: أحمد محمد شاكر وحمزة أحمد الزين: ج١٨٠ ، ص ٢٤٤.

مسنده (۱٬۰۰ والدولاي في الذرية الطاهرة (۱٬۰۰ والطبراني في المعجم الكبير (۱٬۰۰ وغيرهم عنها: إنّ النبيّ قال لفاطمة عليه اللهظ لأحمد): «ائتيني بزوجك وابنيك، فجاءت بهم، فألقى عليهم رسول الله كساءً كان تحتي خيبرياً أصبناه من خيبر، ثم قال: (اللهم هؤلاء آل محمد، فاجعل صلاتك وبركاتك على آل محمد، كه جعلتها على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد. قالت أم سلمة: فرفعت الكساء لأدخل معهم فجذبه رسول الله من يدي، وقال: إنك إلى خير)»(۱٬۰۰).

وأخرج الطحاوي في مشكل اللآثار: «عن عمرة الهمدانية، قالت: أتيت أمّ سلمة فسلّمت عليها، فقالت: من أنت؛ فقلت: عمرة الهمدانية، فقالت عمرة: يا أم المؤمنين أخبريني عن هذا الرجل الذي قتل بين أظهرنا فمحبّ ومبغض؛ تريد عليّ بن أبي طالب، قالت أم سلمة: أتحبينه أم تبغضينه؟ قالت: ما أحبه ولا أبغضه، فقالت: أنزل الله هذه الآية: إنها يريد الله إلى آخرها، وما في البيت إلاّ جبريل ورسول الله صلى الله عليه وسلم وعلي وفاطمة وحسن وحسين عليهم السلام، فقلت: يا رسول الله، أنا من أهل البيت؟، فقال: (إن لك عند الله خيراً)، فوددت أنه قال: نعم، فكان أحبّ إليّ من أهل البيت؟، فقال: (إن لك عند الله خيراً)، فوددت أنه قال: نعم، فكان أحبّ إليّ من أهل البيت؟، فقال: (أن لك عند الله خيراً)، فوددت أنه قال: نعم، فكان أحبّ إلى من أهل البيت؟، فقال: (أن لك عند الله خيراً)، فوددت أنه قال: نعم، فكان أحبّ إلى القلم عليه الشمس وتغرب» (°).

ثم قال بعد أن ذكر مجموعة من الروايات تنتهي إلى أمّ سلمة: «فدلّ ما

<sup>(</sup>١) مسند أبي يعلى، ج١٢، ص٤٤، ط١. وقال ابن حجر الهيثمي في مجمع الزوائد: «رواه أبو يعلى وإسناده جيد»، ج٩، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) الذرية الطاهرة النبوية، محمد بن أحمد الدولابي، ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير، الطبراني، ج٣، ص٥٣. ج٢٣، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٥) مشكل الآثار، الطحاوي، ج٢،ص٢٤، تحت رقم٧٧٢.

روينا في هذه الآثار مما كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أم سلمة ممّا ذكر فيها لم يرد به أنها كانت ممن أريد به مما في الآية المتلُوّة في هذا الباب، وأنَّ المرادِين بها فيها هم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعلي وفاطمة وحسن وحسين عليهم السلام دون من سواهم»(١٠).

## ٣ ـ رواية ابن عباس

أخرج أحمد بن حنبل في المسند"، والحاكم النيسابوري في المستدرك"، عن ابن عباس في حديث طويل في فضائل على جاء فيه (واللفظ لأحمد): «...وأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم ثوبه فوضعه على على وفاطمة وحسن وحسين فقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً... ﴾».

وقال الهيثمي: «ورجال أحمد رجال الصحيح غير أبي بلج الفزاري وهو ثقة، وفيه لين»(١٠).

وقال المزي في ترجمة الفزاري: «قال إسحاق بن منصور، عن يحيى بن معين: ثقة، وكذلك قال محمد بن سعد، والنسائي، والدار قطني». (٥٠)

وفي السنن الكبرى للنسائي، وكتاب السُّنَّة لابن أبي عاصم: «عن ابن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ج١، ص ٣٣٠ ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص١٣٣. وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه بهذه السياق».

<sup>(</sup>٤) مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٩، ص٠١٢.

<sup>(</sup>٥) تهذيب الكمال، المزي، ج٢٣، ص١٦٢.

عباس...: ودعا رسول الله (صلى الله عليه وسلم) الحسن والحسين وعليا وفاطمة، ومَدَّ عليهم ثوباً، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي، فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً...»(١٠).

#### ٤ ـ رواية انس بن مالك

أخرج أحمد بن حنبل عن أنس بن مالك: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يمّر ببيت فاطمة ستة أشهر إذا خرج إلى الفجر، فيقول: الصلاة يا أهل البيت، إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً» وقد أخرجه أيضاً ابن أبي شيبة في المصنف "، والترمذي في سننه وحَسَّنَهُ "، وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني ".

### ه ـ رواية واثلة بن الأسقع

أخرج أحمد في مسنده عن شداد أبي عمار، قال: «دخلت على واثلة بن الأسقع وعنده قوم، فذكروا علياً، فلما قاموا قال لي: ألا أخبرك بما رأيت من رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قلت: بلى: قال: أتيت فاطمة رضي الله تعالى عنها أسألها عن على، قالت: تَوَجَّهَ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فجلستُ أنتظره، حتى جاء

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى، النسائي، ج٥، ص١١٣. كتاب السُنّة، ابن أبي عاصم، ص٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ج٣، ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة، ج٧، ص٥٢٧.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، ج٥، ص ٣١، وقال: « هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه إنها نعرفه من حديث حماد بن سلمة. وفي الباب عن أبي الحمراء معقل بن يسار وأم سلمة».

<sup>(</sup>٥) الآحاد والمثاني، ابن أبي عاصم، ج٥، ص٣٦٠.

رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعه عليٌّ وحسن وحسين رضي الله تعالى عنهم، آخذٌ كُلُّ واحد منها بيده، حتى دخل فأدنى علياً وفاطمة، فأجلسها بين يديه، وأجلس حسنا وحسينا كل واحد منها على فخذه، ثم لف عليهم ثوبه، أو قال كساء، ثم تلا هذه الآية ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ لَيْ يُؤِيدُ اللهِ لَيْ يُؤِيدُ اللهِ لَيْ يُؤِيدُ اللهُ لِيْ يُعْمَى أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي، وأهل بيتي أحق» ((). وقد أخرجها أيضاً ابن أبي شيبة في المصنف، وفيها بعض ألفاظ حذفها أحمد؛ رُبَّما لحساسيتها؛ لما فيها من تصريح بشتم على اللهم هؤلاء ألا أخبرك... (()).

وأخرجه الحاكم في المستدرك، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه» "، و الطحاوي في شرح مشكل الآثار، وعلّق عليه شعيب الأرنؤوط، قائلاً: «إسناده صحيح» ".

## ٦ ـ رواية سعد بن أبى وقاص

لقد أخرج جلَّ المحدثين عن سعد بأسانيد صحيحة، أن النبي عَيْنَالَةُ قد حصر أهل البيت بعلي وفاطمة والحسن والحسين المَهَكُلُّ، فقد أخرج النسائي

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد أبن حنبل، ج ۳۶، ص ۳۰، ح ۱۹۳۷، وقال شعیب الأرنؤوط محقق الكتاب: حدیث صحیح. مسند أحمد بن حنبل، ج ٤، ص ۱۰۷. ورجال هذا الحدیث رجال الصحیح سوی محمد بن مصعب، وقد قال فیه ابن أبی حاتم: « لا بأس به، وحدّثنا عنه بأحادیث». انظر: الجرح والتعدیل، ج ۸، ص ۱۰۳۰.

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة، ج٧، ص٥٠١.

<sup>(</sup>٣) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٤) مشكل الآثار، الطحاوي، ج٢،ص٢٤٥، تحت رقم٧٦١.

في الخصائص، عن عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه، قال: «أمر معاوية سعداً، فقال: ما منعك أن تسبّ أبا تراب؟ فقال: أنا ذكرت ثلاثاً قالهن رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) فلن أسبّه لأنْ تكون لي واحدة منها أحبّ إليّ من حمر المنعم... ولما نزلت ﴿إِنّها يُريدُ الله لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ دعا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عليا وفاطمة وحسنا وحسينا فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي» (الله وقال الشيخ أبو إسحاق الحويني محقق كتاب الخصائص عن هذا الحديث: «إسناده صحيح» (الله صحيح).

وكذا أخرجه الطحاوي في شرح مشكل الآثار، وقال معلّقاً على الحديث: «ففي هذا الحديث أنّ المرادين بها في هذه الآية هم رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وعلي وفاطمة وحسن وحسين» ("). وعلّق عليه شعيب الأرنووط بقوله: «إسناده صحيح» (").

وأخرجه أحمد ومسلم والحاكم والترمذي وغيرهم، ولكنهم ذكروا آية المباهلة بدلاً من آية الكساء، حيث جاء فيها: «ولما نزلت هذه الآية، ﴿...فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ...﴾ دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم علياً وفاطمة وحسنا وحسنا فقال اللهم هؤلاء أهلى» (\*).

<sup>(</sup>١) خصائص الإمام علي، النسائي، ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) مشكل الأثار، الطحاوي، ج٢،ص٢٣٥، تحت رقم٧٧٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، ج٧، ص ١٢٠. مسند أحمد بن حنبل، ج١، ص ١٨٥. سنن الترمذي، ج٤، ص ٢٩٠؛ المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص ١٥٠؛

وأخرجه النسائي في السنن الكبرى بطريق آخر "، والطبري (واللفظ له)"، والحاكم"، بلا ذكر للآية حيث جاء فيه: «قال رسول الله علياً حين نزل عليه الوحي، فأخذ علياً وابنيه وفاطمة، وأدخلهم تحت ثوبه، ثم قال: رب هؤلاء أهلي وأهل بيتي»".

وهذا الحديث المروي عن سعد بن أبي وقاص، وإن اختلفوا في نقله في بعض الألفاظ - فبعض ذكر آية التطهير، وبعض ذكر آية المباهلة، وبعض لم يذكر أيّاً من هاتين الآيتين - لكنّ ذلك غير مضر؛ لأنّهم متّفقون في النقل على أنّ النبي عَنْشَالًا حصر أهل البيت بعلي وفاطمة والحسن والحسين المنكالا، وهذا هو الذي يدّعيه الشّيعة وينكره إلهي ظهير.

## ٧ ـ جعفر بن أبى طالب

أخرج الحاكم النيسابوري في المستدرك، عن إسماعيل بن عبد الله بن

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى، النسائى، ج٥، ص١٢٢، ح٨٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج٢٢، ص١٢، تحت رقم ٢١٧٣٨.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان في تأويل آي القرآن، محمد بن جرير الطبري، ج٢٢، ص١٢.

جعفر بن أبي طالب، عن أبيه، قال: «لما نظر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إلى الرحمة هابطة قال: ادعوا لي ادعوا لي، فقالت صفية: من يا رسول الله؟ قال: أهل بيتي علياً وفاطمة والحسن والحسين، فجيء بهم، فألقى عليهم النبي صلى الله عليه وآله وسلم كساءه، ثم رفع يديه، ثم قال اللهم هؤلاء آلي، فصل على محمد وعلى آل محمد، وأَنْزَلَ الله عز وجل ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله لَيُنْ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ "".

# ٨ ـ رواية أبي سعيد الخدري

أخرج ابن جرير الطبري في تفسيره، عن أبي سعيد رضي الله عنه، قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: نزلت هذه الآية في خمسة: في وفي علي وحسن وحسن وحسن وفاطمة ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ لِيُنْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ نَطْهِيرًا﴾ «".

وأخرج الطبراني في المعجم الأوسط، عن أبي سعيد الخدري: «أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم جاء إلى باب عليّ أربعين صباحاً بعد ما دخل على فاطمة، فقال: السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته، الصلاة رحمكم الله ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ نَطْهِيراً ﴾ "".

<sup>(</sup>١) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج ٣، ص ١٤٨، قال محقق الكتاب مصطفى عبد القادر عطا: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وقد صحّت الرواية على شرط الشيخين أنّه علمهم الصلاة على أهل بيته كما علمهم الصلاة على آله».

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، محمد بن جرير الطبري، ج٢٢، ص٩؛ ج٢٢، ص٩.

<sup>(</sup>٣) المعجم الأوسط، الطبراني، ج٨، ص١١٢.

وأخرج ابن عساكر في تاريخ دمشق، عن عمران بن أبي مسلم، قال: «سألت عطية عن هذه الآية: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، قال: أُخبِرُكَ عنها بعلم، أخبرني أبو سعيد أنها نزلت في بيت نبي الله صلى الله عليه وسلم وعلي وفاطمة وحسن وحسين، فأدار عليهم الكساء، قال: وكانت أمّ سلمة على باب البيت، قالت: وأنا يا نبي الله؟ قال: فإنك بخير وإلى خير »(۱).

#### ٩ - رواية البراء بن عازب

أخرجه ابن عدي في الكامل، وابن عساكر في تاريخ دمشق، عن إسحاق بن زيد، عن البراء بن عازب، قال: «دخل على وفاطمة والحسن والحسين إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فخرج النبي فقال بردائه عليهم فقال: اللهم هؤلاء عترتي» ".

# ١١ ـ رواية عمر بن أبي سلمة

أخرج الترمذي، عن عطاء بن أبي رباح، عن عمر بن أبي سلمة ربيب النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «لما نزلت هذه الآية على النبي صلى الله عليه وسلم ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله وَيُلُومُ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ في بيت أم سلمة، فدعا فاطمة وحسناً وحسيناً فجلَّلهم بكساء وعليٌّ خلف ظهره فجلّلهم بكساء، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي، فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، قالت

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق، ج١٤، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٢) الكامل، عبد الله بن عدي، ج٦، ص٢١٢. تاريخ مدينة دمشق، ج٤٢، ص٣٦٨.

أمّ سلمة: وأنا معهم يا نبي الله؟ قال: أنت على مكانكِ وأنت على خير »٬٬٬ قال الألباني: «صحيح سند الحديث»٬٬٬

# ١٢ ـ رواية أبي الحمراء

أخرج الطبري في تفسيره، عن أبي الحمراء، أنّه قال: «رابطت المدينة سبعة أشهر على عهد النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، قالَ: رأيت النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، قالَ: رأيت النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم إذا طلع الفجر جاء إلى باب عليٍّ وفاطمة، فقال: «الصَّلاةَ الصَّلاةَ ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهَّ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ »(").

وأخرج ابن عساكر أيضاً، عن أبي الحمراء، قال: «صحبت رسول الله صلى الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم تسعة أشهر فكان إذا أصبح أتى باب علي وفاطمة وهو يقول: يرحمكم الله ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهَ لَيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ "``.

وهذه الرواية تفيد أن النبي عَيْنَالَة كان شديد الحرص على رفع أيِّ أَمْرٍ من شأنه إيجاد الشكّ أو التوهم في المراد من أهل البيت المبلّل ، وأنّه يريد أن يبين للصحابة أنّ أهل البيت هم خصوص فاطمة وعلي والحسن والحسين عَيْنَالَةً.

#### ١٣ ـ رواية الحسن بن على ﷺ

أخرج ابن أبي حاتم، وابن عساكر، عن أبي جميلة، قال: «إنّ الحسن بن علي

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، ج٥، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن الترمذي، ج٥، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان في تأويل القرآن، ابن جرير الطبري، ج٠٠، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج١٤٢، ص١٣٧.

استُخلفَ حين قُتِل عليٍّ، رضي الله عنها، قال: فبينها هو يصلي إذ وثب عليه رجل فطعنه بخنجر، وزعم حصين أنّه بلغه أنَّ الذي طعنه رجل من بني أسد، وحَسَنٌ ساجد، قال: فيزعمون أنَّ الطعنة وقعت في وركه، فمرض منها أشهراً، ثم بَرَأ فقعد على المنبر، فقال: يا أهل العراق، اتقوا الله فينا، فإنا أمراؤكم وضيفانكم، ونحن أهل البيت الذي قال الله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُلْهِ هِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، قال: فها زال يقولها حتى ما بقي أحد من أهل المسجد إلا وهو يَحِنّ بكاءً »''.

### ١٤ ـ رواية علي بن الحسين ﷺ

قال ابن كثير في تفسيره: «وقال السُّدِّي، عن أبي الديلم، قال: قال علي بن الحسين لرجل من أهل الشام: أما قرأت في الأحزاب: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُّ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾؟ قال: نعم، ولأنتم هم؟ قال: نعم» (().

## الجهة الثانية: كيفية استفادة تعديد أهل البيت بأصحاب الكساء

أنّه يمكن استفادة مجموعة من الأمور على ضوء ما جاء في تلك الروايات بخصوص تحديد المراد من أهل البيت المذكور في آية التطهير، نلخصها بها يلي:

## أولاً: إفادة الحصر بأصحاب الكساء

إنّ الروايات المتقدمة تنصّ وبشكل واضح وصريح على أنّ المرادب

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٣٣، ص٢٦٨، وكذا أخرجها ابن كثير عن ابن أبي حاتم في تفسير القرآن العظيم، ج٦، ص٤١٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ج٦، ص٤١٦.

«أهل البيت» هم خصوص: النبي وعلى وفاطمة والحسن والحسن وعلى وفاطمة والحسن والحسين (صلوت الله وسلامه عليهم أجمعين)، وهم والمعروفون بالخمسة أصحاب الكساء، وقد نص النبي عَلَيْ الله على ذلك بألفاظ مختلفة ذات مدلول واحد، من قبيل «ربّ هؤلاء أهل بيتي»، و «اللهم هؤلاء أهل بيتي»، وما ضارَعها في المعنى والمؤدّى.

يمكن استفادة ذلك من خلال عدّة نقاط:

الأولى: من خلال طبيعة الألفاظ والجمل التي استعملها في تطبيق الآية على أصحاب الكساء خاصة.

الثانية: جعلهم وجمعهم تحت الكساء، دليل على إرادة الحصر ومنع دخول غيرهم معهم في تطبيق مفهوم أهل البيت الوارد في الآية الكريمة، والتأكيد على اختصاصهم بها.

#### ثانياً: إخراج نساء النبي على الله وغيرهن عن شمول آية التطهير لهن

إنّ الروايات دلّت بصراحة ووضوح على خروج نساء النبيّ عَيْلاً وغيرهن، وذلك من خلال:

أو لاً: إنّ النبيّ عَيْنَا للهُ لم يسمح بدخول واحدة منهن تحت الكساء حينها طلبن منه ذلك، كالذي جاء في قوله عَيْنَا لأمّ سلمة: «إنك على خير» لمّا طلبت منه الدخول ولم يأذن لها.

ثانياً: إنّ النبي لو كان يريد شمول أهل البيت لغير أصحاب الكساء من نسائه وأقربائه لكان الأنسب أن يقول: «اللهم هؤلاء من أهل بيتي»، والحال أنّه لم يقل ذلك، بل حصر القول بهم فقط بقوله: «اللهم هؤلاء أهل البيت».

مضافاً إلى وجود قرينتين تدلان على عدم شمول أهل البيت لنساء النبي عَنْ الله وهما:

## القرينة الأولى: عدم إدعاء واحدة من نسائه ﷺ نرولُها فيها

عدم إدعاء واحدة من نساء النبيّ عَيْلاً أنّ الآية نزلت فيها مع وجود الداعي لذلك، خصوصاً وأنّ بعضهن قد مرّت بظروف سياسية تتطلب إظهار مثل هذه المنقبة العظيمة لتأييد موقفها وحشد الآراء لها للوقوف معها في قضيتها ونصرتها على عدوّها، بل الموجود والمنقول عن بعضهن أنها نزلت في أصحاب الكساء خاصّة، كها تقدّم في الروايات التفسيرية عن أمّ سلمة، وعائشة، مضافاً إلى اعتراف عائشة بعدم نزول شيء من القرآن فيها سوى أنزال عذرها.

فقد أخرج البخاري في صحيحه، عن يوسف بن ماهك، قال: «كان مروان على الحجاز ـ استعمله معاوية ـ فخطب، فجعل يذكر يزيد بن معاوية ؛ لكي يبايع له بعد أبيه، فقال له عبد الرحمن بن أبي بكر شيئاً، فقال: خذوه، فدخل بيت عائشة، فلم يقدروا عليه، فقال مروان: إنّ هذا الذي أنزل الله فيه: ﴿وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَكُمُ الله فينا شيئاً من القرآن، أفً لَكُمُ الله فينا شيئاً من القرآن، إلا أنّ الله أنزل عذري» (١٠٠٠).

وحينئذ فدعوى شمولها لغير أصحاب الكساء غريبة، فضلاً عن أنّها غير ثابتة، خصوصاً مع صراحتهن في نفي ذلك عنهن، فلو كانت فيهن لادّعين ذلك(أهل مكة أدرى بشعبها).

#### القرينة الثانية: دلالة الروايات على استقلالية آية التطهير

إنّ تخصيص الروايات للآية الكريمة بأصحاب الكساء خاصة، دليلٌ على استقلالية هذا المقطع المعبّر عنه بآية التطهير ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَنْ سَائر الآيات السابقة واللاحقة له والواردة في نساء النبي عَيْنَا الله .

مضافاً لطبيعة الظروف التي نزلت فيها هذه الآية الكريمة من حيث الزمان والمكان، بل حتى بلحاظ تعبيرها، الذي فيه مدح وتعظيم لأهل البيت المنظمة والدعاء لهم، والإخبار بكونهم مطهّرين من الرجس، في حين أن الآيات الأخرى المتعلّقة بنساء النبيّ عَلَيْكُ كانت طريقة الخطاب فيها

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٦، ص٤٢.

ختلفة، حيث كانت في مقام الإنذار والتهديد لمن تخالف منهن أوامر الله ورسوله على أن وهذا يدل على أن فرسوله على أن شأن نزول آية التطهير غير شأن نزول الآيات الأخرى؛ ولذا فالمتشبث بوحدة السياق وشأن النزول قد غفل عن هذه القضية التي نستشفها من خلال الروايات السابقة.

## الأمر الثاني: استدلال إلهي ظهير بروايةٍ في صحيح البخاري

قال إحسان إلهي ظهير: «ورد في الحديث: أنّ النبي صلى الله عليه وسلم دخل في حجرة عائشة رضي الله عنها، فقال: السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله، فقالت: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته»(٬٬

وهذه الرواية التي ذكرها إلهي ظهير جاءت في صحيح البخاري: «عن أنس رضي الله عنه، قال: بُنِي عَلَى النبيّ صلى الله عليه وسلم بزينب بنت جحش بخبز ولحم، فأرْسِلتُ على الطعام داعيا، فيجيء قوم فيأكلون ويخرجون، ثم يجيء قوم فيأكلون ويخرجون، ثم يجيء قوم فيأكلون ويخرجون، ثم يجيء قوم فيأكلون ويخرجون، فدعوت حتّى ما أجد أحداً أدعو، فقلت: يا نبيّ الله ما أجد أحداً أدعوه، قال: ارفعوا طعامكم، وبقي ثلاثة رهط يتحدّثون في البيت، فخرج النبي صلى الله عليه وسلم فانطلق إلى حجرة عائشة، فقال: السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله، فقالت: وعليك السلام ورحمة الله، كيف وجدت أهلك بارك الله لك، فتقرّى حجر نسائه كلّهن يقول لهن كها يقول لعائشة، ويقلن له كها قالت عائشة»".

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٤، ص١٨٧٣، ح٨٠٤، (حبل الله) قيل: المراد بحبل الله عهده، وقيل السبب الموصل إلى رضاه ورحمته، وقيل: هو نوره.

#### المناقشة

# أولاً: لا يصح الاحتجاج على الخصم بما ليس في مصادره

إنّ هذه الرواية لا يصح الاحتجاج بها على الشّيعة، وإن جاءت في صحيح البخاري؛ لأنّها منقولة عن كتب خصومهم، فالاحتجاج بها مخالف لمنهج إلهي ظهير في كونه لا يردّ على الشّيعة إلاّ برواياتهم المعتبرة، مضافاً إلى مخالفتها لما هو مقرر عند على الشّيعة إلاّ برواياتهم المعتبرة، مضافاً إلى مخالفتها لما هو مقرر عند على الهم في مقام الاحتجاج على الخصم، من أنّه لا يجوز الاحتجاج على الخصم إلا بها يسلّم به، كها بيّن ذلك ابن حزم في كتابه (الفصل في الملل والأهواء)، حيث قال: «لا معنى لاحتجاجنا عليهم برواياتنا فهم لا يصدقونا، ولا معنى لاحتجاجهم علينا برواياتهم فنحن لا نصدقها، وإنّا يجب أن يحتج الخصوم بعضهم على بعض بها يصدّقه الذي تُقام عليه الحجة به؛ سواء صدَّقه المحتج أو لم يصدّقه؛ لأنّ من صَدَّق بشيء لزمه القول به أو بها يوجبه العلم الضروري، فيصير الخصم يومئذ مكابراً منقطعاً إن ثبت على ما كان» (۱۰).

# ثانياً: معارضة الرواية بأخرى للبخاري خالية من الزيادة

إن هذه الرواية التي تناولت واقعة زواج النبي عَلَيْها من زينب، رواها البخاري عن طريق أنس بن مالك بسند آخر، ولم يكن فيها عبارة: «السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله»، وإليك نصها: «عن أنس رضي الله عنه، قال: أَوْلَمَ رسول الله صلى الله عليه وسلم حين بنى بزينب ابنة جحش فأشبع الناس خبزاً ولحماً، ثم خرج إلى حُجَرِ أمّهات المؤمنين كما كان يصنع صبيحة بنائه، فيسلم عليهن ويدعو

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والأهواء، ابن حزم الأندلسي الظاهري، ج٤، ص٧٨.

لهن، ويسلمن عليه ويدعون له، فلمّا رجع إلى بيته رأى رجلين جرى بهما الحديث، فلمّا رَبّع عن بيته وثبا ربّع عن بيته وثبا مسرِعَيْن، فها أدرى أنا أخبرته بخروجها، أم أُخبر، فرجع حتى دخل البيت وأرخى الستر بينى وبينه، وأُنزلت آية الحجاب»(١٠).

فلم يذكر أنس بن مالك في هذه الرواية ما هو موجود في الرواية الأخرى، وهذا ممّا يوجب الشك في ثبوت الزيادة من النبيّ عَيْنِاللهُ، والذي يؤكِّد هذا الشك في صدور الزيادة، هو أنَّ المشهور عن البخاري تغليب النقل بالمعنى أو بألفاظ متعددة.

قال الذهبي في كتابه (سير أعلام النبلاء): «وقال أحيد بن أبي جعفر والي بخارى: قال محمد بن إساعيل يوماً: ربَّ حديثٍ سمعته بالبصرة كتبته بالشام، وربَّ حديث سمعته بالشام كتبته بمصر. فقلت له: يا أبا عبد الله بكماله؟ قال: فسكت» ".

وكتب شعيب الأرنؤوط معلِّقاً على ذلك: «ويعني هذا أنَّ البخاري يرى جواز الرواية بالمعنى، وجواز تقطيع الحديث من غير تنصيص على اختصاره، بخلاف مسلم. وسبب ذلك أنَّ البخاري صنّف كتابه في طول رحلته، فكان لأجل هذا ربّها كتب الحديث من حفظه، فلا يسوق ألفاظه برمّتها، بل يتصرف فيه، ويسوقه بمعناه.

أما مسلم فقد صنّف كتابه في بلده بحضور أصوله في حياة شيوخه، وكان يتحرّز في الألفاظ، ويتحرّى في السياق، والبخاري استنبط فقه كتابه من أحاديثه، فاحتاج أن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٦، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج١٢، ص٤١٢.

يقطِّع الحديثَ الواحد إذا اشتمل على عدة أحكام؛ ليورد كلَّ قطعة منه في الباب الذي يستدل به على ذلك الحكم الذي استنبط منه.

أما مسلم فلم يعتمد ذلك، بل يسوق أحاديث الباب كلّها سرداً، عاطفاً بعضها على بعض في موضع واحد»(١٠).

كها نقل ذلك البغدادي في كتابه (تاريخ بغداد) "، وابن حجر العسقلاني في مقدمة كتابه (فتح الباري) "، وكذلك ابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق "، والمزي في كتابه (تهذيب الكهال) ".

ويضاف إلى ذلك كله أنّ نفس هذه الحادثة رواها مسلم وغيره خالية من هذه الزيادة، بل فيها ما يدلُّ على أنَّ أنساً لم يكن يتذكر أقوال النبي عَلَيْلاً في هذه الحادثة، وكان يتردد في ذلك، حيث جاء فيها: «فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم واتبعته، فجعل يتتبع حجر نسائه يسلم عليهن ويقلن: يا رسول الله كيف وجدت أهلك؟ قال: فها أدري، أنا أخبرته أنّ القوم قد خرجوا، أو أخبرني» الذي فلاحظ قول أنس: «فها أدري أنا أخبرته أنّ القوم قد خرجوا، أو أخبرني» الذي يدلُّ على أنّ أنساً نفسه لم يكن يتذكّر الأقوال بحذافيرها، فضلاً عن النقل عنه الذي حصل بالمعنى، الأمر الذي أدى إلى اختلاف الروايات حول

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١٢، ص١٢، هامش رقم٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ بغداد، البغدادي، ج٢، ص١١.

<sup>(</sup>٣) مقدمة فتح الباري، ابن حجر، ص٤٨٨.

<sup>(</sup>٤) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٥٢، ص٦٥.

<sup>(</sup>٥) تهذيب الكمال، المزي، ج٢٤، ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، ج٦، ص٢٦. صحيح مسلم، ج٤، ص١٤٩.

تفاصيل هذه الحادثة، فكيف يحصل الوثوق في حصول هذه الزيادة من النبي عَيْلِالله؟ ومن ثم كيف يعوّل على مثل ذلك لإثبات أنَّ نساء النبي داخلات في الآية بمقتضى هذه الرواية؟!

# ثالثاً: استعمال أهل البيت في الرواية بالمعنى اللغوي

إنّ المراد من أهل البيت في رواية البخاري آنفة الذكر على فرض تسليم صدورها، هو المعنى اللغوي للكلمة، كما تقدم تفسيرنا لها في بداية البحث من أن المراد بأهل البيت سُكَّانُهُ (۱)، وليس النبيّ عَنِيلًا بصدد توسيع اصطلاح أهل البيت، الذي تم تحديده وحصره بأصحاب الكساء، وذلك بقوله عَنِيلًا : «اللهم هؤلاء أهل بيتي» فرواية البخاري ناظرة إلى المعنى اللغوي، الذي هو معنى عام لا يقتصر على أصحاب الكساء خاصة، بل يعني سكان البيت ومن يقطن فيه، كلّ هذا على فرض صدور هذه الزيادة من النبي عَنِيلًا.

# رابعًا: الثابت أنَّ المراد من أهل البيت هم أصحاب الكساء

إنّ غاية ما يمكن أن يقال: هو ثبوت التعارض بين مفاد هذه الرواية \_ الدالة على فرض التسليم على شمول مصطلح أهل البيت للنساء \_ مع مفاد الروايات المتّفق على صحّتها عند جميع علماء المسلمين " \_ والدالة على أن

<sup>(</sup>١) كتاب العين، أحمد بن خليل الفراهيدي، ج٤، ص٨٩. معجم مقاييس اللغة، أبـو الحسين أحمـد بن فارس زكريا، ج١، ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) حتى أن ابن تيمية المعروف بعناده وتشدده في نقل فضائل أهل البيت المهلا، قال فيه: «وأمّا حديث الكساء فهو صحيح، رواه أحمد والترمذي من حديث أمّ سلمة، ورواه مسلم في صحيحه، من حديث عائشة، قال: خرج النبي صلّى الله عليه اوآله الوسلم ذات غداة وعليه مرط مرجّل من شعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثم جاء الحسين فأدخله، ثم جاء على فأدخله، ثم قال: (إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس الحسين فأدخله، ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم قال: (إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس

غير أصحاب الكساء ليسوا من أهل البيت \_ فيتعارض المدلولان والمفادان السلبي والإيجابي، ومقتضى القواعد الأصولية في هذا الباب هو الأخذ بما كان أقوى دلالة وحجة.

وهنا نحن بين أمرين، إمّا أن نطرح روايات الكساء الصحيحة بسندها والمقطوع بدلالتها، ونأخذ برواية (تُعَدُّ معارضة لهذا) غير مقطوع بسندها ولا بدلالتها؛ وذلك لإمكان حملها على المعنى اللغوي، وإمّا نطرح هذه الرواية ونأخذ بتلك الروايات، وإما أن نطرح الجميع، والحال أنَّ قواعد باب التعارض تقتضي الأخذ بالأمر الثاني؛ لأقوائيته وحجيته سنداً ودلالة.

وعليه يثبت أنّ المراد بأهل البيت الله على المحاب الكساء خاصة، وأنّ رواية البخاري لا تصلح للمعارضة لأحاديث الكساء لا سنداً ولا دلالةً.

# الأمر الثالث: دعوى نزول آية التطهير في نساء النبي ﷺ

قال إحسان إلهي ظهير: «وعلى ذلك قال ابن أبي حاتم وابن عساكر برواية عكرمة، وابن مردويه برواية سعيد بن جبير، عن ابن عباس: إنّ هذه الآية لم تنزل إلا في أزواج النبيّ عليه الصلاة والسلام»(٬٬

كأهل البيت ويطهركم تطهيراً». أبن تيمية، منهاج السُنّة، ج٥، ص١٣٠.

وقال ابن حجر: «وصعَّ أنّه صلّى الله عليه وآله وسلّم جعل على هؤلاء كساءً وقال: اللّهم هؤلاء أهل ببتي وحامتي . أي: خاصتي . أذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً. فقالت أُمّ سلمة: وأنا معهم؟ قال: إنّكِ على خير». ابن حجر العسقلاني، الصواعق المحرقة، ص٨٥.

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٠٢.

#### المناقشة

ويرد على الاستدلال على الروايتين معاً:

# أولاً: مخالفته لنهجه في الرد على الشّيعة

مخالفتهما لمنهجه في الردعلى الشّيعة، لالتزامه بأن لا يحتج إلاّ برواية الشّيعة، وهاتان الروايتان(رواية ابن عساكر، وابن مردويه) مرويتان في كتب أهل السُنّة.

## ثانياً: معارضة الروايتين بروايات الكساء

إن هاتين الروايتين مُعارضتان بروايات الكساء الثابتة صحّتها باعتراف جميع علماء المسلمين، وقد تقدم البحث عنها مفصلاً.

# ثالثًا: عدم ثبوت نسبة الروايتين إلى النبي ﷺ

فإن كل من الروايتين تنتهيان إلى ابن عباس، ولم يصرح ابن عباس بأنها عن النبي عني فل فل فلروايتان تمثلان رأياً خاصاً له في المسألة، فيكون من الاجتهاد في مقابل النص، خصوصاً وأنّ ابن عباس نفسه يروي بسند صحيح وبأنّ الآية نزلت في أصحاب الكساء، فيكون مثل هذا الاجتهاد ساقطاً عن الاعتبار، وعليه فلا يعقل أنّ ابن عباس يخالف النبي عني أله الرأي ويجتهد في مقابل النص لرسول الله الذي هو ينقله بنفسه، فيكون صدورٌ هذا الرأي من ابن عباس بعيداً جداً.

# رابعاً عدم إدعاء واحدة من نساءئه ﷺ نُرُولُها فيها

لم تدّع واحدة من زوجات النبي عَيْلاً اختصاص الآية الكريمة بهنَّ أو

شمولها لهنّ، فلم يُؤثرُ شيء من ذلك عن واحدة منهنّ، مع ما هو معلوم عن السيدة عائشة على وجه الخصوص من الحرص على بيان وذكر ما لها من فضائل ومناقب، بل نرى خلاف ذلك إذ أنّها والسيّدة أم سلمة محن روى اختصاص الآية بأصحاب الكساء بأحاديث صحيحة ومعتبرة عند علما السُنّة كها تقدم تفصيل القول في ذلك، بل إن عائشة صرّحت بأنّه لم ينزل فيها شيء من القرآن سوى آية الإفك كها في الرواية المتقدّمة التي أخرجها البخارى في صحيحه".

وهذا تصريح واضح من عائشة بعدم نزول شيء من القرآن فيها سوى الآية التي نزلت في إثبات براءتها، فلو كانت آية التطهير نزلت فيها لقالت «إنه لم تنزل في سوى التطهير وهذه الآية»، والحال أنها تنفي ذلك، فهل إلهي ظهير أدرى وأفْهَمُ من عائشة؟

#### خامساً: ضعف سندهما

فكلا الروايتين قابلتان للنقاش في سنديها، ولا سيّما رواية سعيد عن ابن عباس، ويتضح الأمر مما يلي:

## الرواية الأولى: رواية سعيد بن جبير عن ابن عباس

فإلهي ظهير نسب هذه الرواية إلى ابن مردويه اعتباداً على مقال بلغة الأردو نشرته دائرة المعارف الإسلامية للمستشرق أي. أس. ثريتون(A.S.THRITTON)، ومنها ينبغي على القارئ أن يتنبه إلى أنّ إحسان إلهي ظهير باعتباده على هذا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٦، ص٤٢.

المصدر ومثله يثبت وبشكل واضح أنّه يفتقر إلى أدنى درجات المنهج العلمي الذي يقتضي على الباحث أن يقوم بذكر المصادر المعتبرة لدى خصمه، لا أن يعتمد على مصادر أعداء الإسلام كالمستشرقين الذين ما فتئوا يزورون الحقائق، وينسبون إلى الإسلام ما ليس منه، ويسعون إلى تأجيج الفتن، وبث روح الفرقة بين أبناء الأمة الإسلامية الواحدة.

ومع فرض أنه كان يقصد من هذه الرواية ما ذكره السيوطي في تفسيره عن ابن مردويه عن سعيد بن جبير "، فهي غير مسندة، بل مقطوعة إلى سعيد بن جبير؛ إذ لم يذكر سندها إلى سعيد بن جبير، للجهل في الواسطة وعدم ذكرها من قبل السيوطي وغيره.

ولو فرض أنه يقصد الرواية التي نقلها الواحدي في كتابه (أسباب النزول) بالسند الآتي: «أخبرنا أبو القاسم عبد الرحن بن محمد السراج، قال: أخبرنا أبو يعيى أخبرنا محمد بن يعقوب، قال: أخبرنا الحسن بن علي بن عفان، قال: أخبرنا أبو يحيى الخباني، عن صالح بن موسى القرشي، عن خصيف، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: أنزلت هذه الآية في نساء النبي صلى الله عليه وسلم ﴿إِنَّمَا يُريدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ» ﴿ اللهِ اللهِ عليه وسلم ﴿ إِنَّمَا يُريدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ» ﴿ اللهِ اللهِ عليه وسلم ﴿ إِنَّمَا يُريدُ اللهُ لِيُدْهِبَ

فهذه الرواية ضعيفة السند، إذ في سندها عدد من الضعفاء والمجروحين، وهم:

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور، السيوطي، ج٥، ص١٩٨، جاء فيه قوله: «وأخرج ابن مردويه من طريق سعيد بن جبير رضي الله عنه عن ابن عباس رضي الله عنها قال نزلت في نساء النبي صلى الله عليه وسلم».

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول، الواحدي، ص٢٣٩.

#### ١ ـ صالح بن موسى القرشي

وهو الطّلْحي، قال فيه ابن معين: «ليس حديثه بشيء» "، وقال الأصفهاني: «صالح بن موسى الطلحي من أهل الكوفة يروي المناكير عن عبد الملك بن عمير وغيره، متروك» "، وقال البخاري في ضعفائه: «منكر الحديث» وقال النسائي: «صالح بن موسى الطلحي متروك الحديث» وقال ابن حجر العسقلاني في مقام تضعيف بعض الروايات: «صالح بن موسى الطلحي وهو ضعيف» في وقال ابن حجر الهيثمي: «صالح بن موسى وهو منكر الحديث» وقال أيضاً: «صالح بن موسى الطلحي وهو ضعيف» وقال أيضاً: «صالح بن موسى والسحاق ابن حبان: «لا يجوز الاحتجاج به» وقال المزي: «صالح بن موسى وإسحاق بن موسى ليسا بشيء، ولا يكتب حديثها» وقال ابن حجر: «صالح وإسحاق ابنا موسى ليسا بثيء ولا يكتب حديثها، وقال هاشم بن مرثد عن ابن معين: ليس بثقة، وقال الجوزجاني: ضعيف الحديث على حسنه، وقال ابن أبي حاتم عن أبيه:

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن معين، الدوري، ج١، ص١٦٦. وكذا: ضعفاء العقيلي، ج٢، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) كتاب الضعفاء، أبو نعيم الأصفهاني، ص٩٣.

<sup>(</sup>٣) الضعفاء الصغير، البخاري، ص٦٢، وكذا قاله عنه في التاريخ الكبير، ج٤، ص٩٩١؛ وفي التاريخ الصغير، ج٢، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٤) كتاب الضعفاء والمتروكين، النسائي، ١٩٤.

<sup>(</sup>٥) الدراية في تخريج أحاديث الهداية، ابن حجر العسقلاني، ج١، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٦) مجمع الزوائد، الهيثمي، ج١، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ج٢، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٨) كتاب المجروحين، ابن حبان، ج١، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٩) تهذيب الكهال، المزي، ج١٣ ن ص٩٦.

ضعيف الحديث منكر الحديث جداً» (١٠٠ وقال الذهبي: «ليس بحجّة» (١٠٠ وقال عنه أيضاً: «واهِ» (١٠٠ .

# ٢ ـ خصيف بن عبد الرحمن

هو (خصيف بن عبد الرحمن الجزري) مولى عثمان بن عفان وقيل معاوية بن أبي سفيان، قال عنه أحمد بن حنبل: «خصيف ليس هو بقوي الحديث» في الحديث. وقال عنه ابن حجر العسقلاني: «قال أبو طالب عن أحمد: ضعيف الحديث. وقال حنبل عنه: ليس بحجة ولا قوي في الحديث. وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ليس بقوي في الحديث. قال: وقال مرة: ليس بذاك. قال أبي: خصيف شديد الاضطراب» في الحديث. قال ابن أبي حاتم الرازي: «حدثنا عبد الرحمن نا صالح بن أحمد، نا علي ـ يعني ابن المديني ـ قال: سمعت يحيى بن سعيد، يقول: كنا تلك الأيام نجتنب حديث خصيف، وما كتبت عن خصيف بالكوفة شيئاً، إنها كتبت عن خصيف بأخرة وكان يحيى يضعف خصيفاً. حدثنا عبد الرحمن نا محمد بن حميه بن الحسن، قال: سمعت أبا طالب، قال: قال أبو عبد الله الرحمن نا محمد بن حميف الجزري ضعيف الحديث» في مقام تضعيف بعض الروايات: «في إسناده خصيف بن عبد الرحمن الحراني

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب، ابن حجر، ج٤، ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج٨، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) الكاشف، الذهبي، ج١، ص٤٩٩.

<sup>(</sup>٤) العلل، أحمد بن حنبل، ج٢، ص٤٨٤.

<sup>(</sup>٥) تهذيب التهذيب، ابن حَجر، ج٣، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٦) الجرح والتعديل، الرازي، ج٣، ص٤٠٣.

وهو ضعيف» (۱٬۰۰ وقال العظيم آبادي: «وفي الخلاصة: ضعّفه أحمد» (۱٬۰۰ وقال أيضاً في مقام تضعيف بعض الروايات: «وفي إسناده خصيف وهو أبو عون خصيف بن عبد الرحن الحران، وقد ضعّفه غير واحد من الأئمة» (۱۰ ...

#### والحاصل

إنّ هذه الرواية ضعيفة السند، خصوصاً بصالح بن موسى القرشي، الذي اتَّفقوا على ضعفه على ما عرفت.

#### الرواية الثانية: رواية عكرمة

فهذه الرواية نقلها ابن كثير عن ابن أبي حاتم بسنده عن عكرمة عن ابن عباس، وكذلك نقلها ابن عساكر بسند ينتهي إلى عكرمة، وقد وردت في حقه أقوال توجب الشك فيها يرويه، كها تقدم ذلك عند بحث القائلين باختصاص الآية بنساء النبي عَيْشَاد.

مضافاً إلى أن أصحاب الصحاح والمسانيد المعتبرة أعرضوا عن نقلها، ولا سيها الكتب الستة، وهو يشير إلى وجود علة فيها، وإلا فهل يعقل أن توجد رواية صحيحة بلا علّة وفيها فضيلة لنساء النبي عَلَيْلاً ويتجاهلها جُلُّ أرباب الحديث؟! هذا بعيد جداً.

# وحاصل الكلام في الروايتين:

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي، المباركفوري، ج٣، ص٤٦٤.

<sup>(</sup>٢) عون المعبود، العظيم آبادي، ج٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج٤، ص٢١١.

إنّ استدلال إلهي ظهير بمثل هاتين الروايتين يكشف عن إفلاسه عن الدليل المعتبر الذي يمكن أن يثبت به دعواه الباطلة، والتي هي أوهن من بيت العنكبوت.

## الأمر الرابع: دعوى شمول الآية لبني هاشم

قال إلهي ظهير: «ولقد وردت بعض الروايات" التي تنصُّ[على] أنَّ بني هاشم

(١) ويقصد بذلك ما ورد في صحيح مسلم عن زيد بن أرقم، حيث في بعضها: « حدثني يزيد بن حيان، قال: انطلقت أنا وحصين بن سبرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم، فلمّا جلسنا إليه قال له حصين: لقد لقيتَ يا زيد خيراً كثيراً؛ رأيتَ رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسمعتَ حديثه، وغزوتَ معه، وصلَّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً حَدُّثْنا يا زيد ما سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: يا ابن أخى والله لقد كبرت سني، وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعى من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما حدثتكم فاقبلوا ومالا فلا تكلفونيه، ثم قال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم، يوماً فينا خطيباً بماء يدعى خماً بين مكة والمدينة، فحمد الله وأثنيي عليه، ووعظ وذكر، ثم قال: أما بعد ألا أيها الناس فإنها أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا بـه، فحثّ على كتاب الله ورغّب فيه، ثم قال: وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، فقال له حصين: ومن أهل بيته يا زيد أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكنَّ أهل بيته من حرم الصدقة بعده، قال: ومن هم؟ قال: هم آل علي وآل عقيل وآل جعفر وآل عباس، قال: كل هؤلاء حرم الصدقة؟ قال: نعم». صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٣. وبعضها:« عن يزيد بن حيان، عن زيد بن أرقم، قال:«دخلنا عليه فقلنا له: لقد رأيت خيراً، لقد صاحبت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وصليت خلفه، وساق الحديث بنحو حديث أبي حيان، غير أنَّه قال: ألا وإنَّى تارك فيكم ثقلين، أحدهما كتاب الله عزَّ وجلَّ، هو حيل الله، من اتَّبعه كان على الهدى، ومن تركه كان على ضلالة، وفيه: فقلنا: من أهل بيته نساؤه؟ قـال: لا وايـم الله إنَّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثـم يطلقها، فترجع إلى أبيها وقومها، أهلُ بيتِهِ أصـلُهُ وعصبته الذين حرموا الصدقة بعده». صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٣. كلُّهم داخلون في أهل بيت النبي(صلى الله عليه وسلم)» ١٠٠٠.

#### المناقشة

إنّ هذه الدعوى واهية جداً؛ إذ يرد عليها عدة وجوه:

## الوجه الأول: هذه الروايات تؤكد روايات آية التطهير

إنّ هذه الرواية التي يرويها مسلم وغيره عن زيد بن أرقم تثبت وبشكل صريح أنّ نساء النبي لسنَ من أهل البيت، وهو الأمر التي أكّدته الآية نفسها، والروايات الواردة في تفسيرها، كها تقدم بيانها، حيث ورد في بعضها أنّ أم سلمة سألت النبي عَيْنِيلاً عن شمولها بتلك الآية، كها جاء في روايتها التي قالت فيها: «فأخذ فضل الكساء فغشاهم به، ثم أخرج يده فألوى بها إلى السهاء، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي، فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، قالت أم سلمة: فأدخلتُ رأسي البيت، فقلت: وأنا معكم يا رسول الله؟ قال: إنّك إلى خير، إنّك إلى خير،". وفي رواية أخرى قال لها عَيْنِيلاً: «قومي فتنحي عن أهل بيتي»".

## الوجه الثاني: تضمن الرواية لرأي اختص به زيد

إنّ رواية شمول أهل البيت لبني هاشم، كانت رأياً لزيد بن أرقم خاصّة

<sup>(</sup>١) الشَّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص٢٩٢. تفسير ابن كثير، ج٣، ص٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير، ج٣، ص٤٩٣.

من دون أن يسنده إلى النبي عَلَيْلاً، وعليه يفهم منه أنّه اجتهاد ورأي له، وعلى فرض حجية قول الصحابي، كما يراه فرض حجية قول الصحابي، كما يراه بعض أهل السُنّة، فيما لو لم يكن له مُعارِضٌ من الكتاب، أو السُنّة، أو قول صحابي آخر - فهو ساقط عن الحجية لمعارضته بما هو ثابت عن النبي عَلَيْلاً بتخصيص أهل البيت بأصحاب الكساء، كما تقدّم بيانه.

وحينئذٍ نقول: هل هذا تجاهل من إلهي ظهير، أم جهل، أو مخالفة لمباني القوم وإجماعهم على ذلك؟!

#### الوجه الثالث: مخالفة استدلال إلهى ظهير لقواعد الاحتجاج

إنّ مقتضى قواعد الاحتجاج المقرّرة هو عدم جواز الاحتجاج على الخصم إلاّ بها يسلّم به، وفي المقام لا نقبل من هذه الرواية إلاّ ما ذكره زيد وأقسم عليه، وهو أنّ نساء النبي عَيْظاً لسن من أهل بيته، وكذلك بها جاء فيه من الأمر بوجوب التمسّك بأهل البيت للهلا، ولكن لا نقبل بها زاد على ذلك، أعني شمو لها لجميع بني هاشم؛ لأنه ليس بحجّة علينا، خصوصاً وأنّه قد اشترط على نفسه أن لا يحتجّ على الشّيعة إلاّ بها جاء في كتبهم ورواياتهم، وبها يسلّمون به "، والواقع يثبت خلاف ذلك؛ لأنّه قد خالف

<sup>(</sup>١) حيث قال في مقدمة كتابه هذا (الشّيعة وأهل البيت ص١١): «كيف أخرجنا وأثبتنا كل هذا ووضعنا النقاط على الحروف من خلال كتبهم الكثيرة المعتمدة... وشكراً لله لم نحتج ولا إلى كتاب واحد لإثبات الحقّ وإبطال الباطل، وكشف النقاب عن وجه الحقيقة، ولا إلى رواية واحدة، ولو تاريخية غير روايات القوم وكتبهم».

ذلك كله، كما وضّحنا ذلك في مدخل هذا الكتاب تحت عنوان (نقد منهج إحسان إلهي ظهير) فرأجع.

#### الوجه الرابع: منافاة رواية زيد لصريح دعوى إلهي ظهير

إنّ هذه الروايات التي يريد الاحتجاج بها على الشّيعة الشاملة لجميع بني هاشم تخالف صريحاً دعوى إلهي ظهير في كون نساء النبي عَيْلاً من أهل بيته عَيْلاً على الحقيقة (۱۰)؛ لأنّها تنفي أن تكون الزوجة من أهل بيت الرجل، إذ أنّ: «المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر ثم يطلقها، فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته أصله وعصبته الذين حرموا الصدقة بعده» (۱۰) هذا هو نص زيد بن أرقم الذي أقسم على صحته، حيث قال: «لا وايم الله».

فهذا الروايات حجة عليه لا على الشّيعة، لموافقتها دعوى الشّيعة في خروج النساء من أهل البيت حقيقة.

#### الوجه الخامس: مخالفة رواية زيد لمفاد حديث الثقلين

فلقد ورد في حديث الثقلين كما في صحيح مسلم: «أنا تاركٌ فيكم الثقلين: أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فاخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، وأهل بيتي أذكر كم الله في أهل بيتي» (")، وهو يقتضي عدم شمول عنوان أهل البيت لجميع

<sup>(</sup>١) انظر: الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٢١، حيث قال: «إن المراد من أهل بيت النبي أصلاً وحقيقة أزواجه عليه الصلاة والسلام، ويدخل في الأهل أولاده وأعمامه وأبناؤهم أيضاً تجاوزاً».

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ج٧، ص

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، ج٤ ص١٨٧٣ ح٨٠٤٠.

بني هاشم؛ لأنه دال على وجوب التمسُّك والاقتداء بأهل البيت، وأنهم العاصم من الضلال، وأنهم عِدْل الكتاب العزيز، في حين أنّ في بني هاشم من لا يصلح للاقتداء به، ولا يكون قريناً للقرآن، ولا يكون عاصماً من الضلال، خصوصاً وأنّ حديث زيد بن أرقم وارد في سياق تفسير المراد من أهل البيت في حديث الثقلين ووجوب التمسّك بهم، وحينيّذ فكيف يمكن الأمر بوجوب التمسك بجميع بني هاشم، وفيهم من لا يصلّح لذلك أبداً بإجماع المسلمين؟!!

## دعوى تضارب الأقوال حول مفهوم الشيعة

تقدّم الحديث عن معنى أهل البيت في اللغة والاصطلاح الذي حاول إلهي ظهير حصره وتطبيقه على أزواج النبي عَنْ الله دون غيرهن إلا تجوزاً، ثم بعد ذلك صار بصدد بيان مفهوم الشّيعة ومعناه، وقد استعرض لبيان مقصوده ومراده عدّة أقوال خلط فيها بين اللغويين وغيرهم، وبين الشّيعة والسُنة، ثم راح يدعي أنّ الشّيعة تتضارب أقوالهم في تعريفهم للفظ الشّيعة، فالبعض يعرفهم على أنّهم أتباع على السيّد أمير كاظم القزويني في عابد الشّيعة في عقائدهم وأحكامهم)، حيث قال فيه: «الشّيعة في معناها الأصلي اللغوي أتباع الرجل وأنصاره، وقد غلب هذا الاسم على من يتولّى علياً وأهل بيته» (() وكتعريف الشيخ محمّد جواد مغنية في (كتابه يتولّى علياً وأهل بيته)

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٢٤

الشيعة في الميزان) حيث قال: «الشّيعة من أحبّ علياً وتابعه، أو من أحبّه ووالاه» (،) في حين أنّ البعض الآخر كالشّيخ محمّد حسين آل كاشف الغطاء يذكر تعريفاً يناقض ذلك فيقول: إنّ هذا الاسم - أي الشّيعة علب على من اتّبع عليا وولده، ومن يواليهم، حتى صار اسماً خاصّاً بهم» (وكذلك السيّد محسن أمين، حيث يقول نقلاً عن الأزهري: «الشّيعة قوم يهوون هوى عترة النبي عَنْ الله ويوالونهم» (.)

وبعد استعراض هذه المجموعة من التعاريف، قال في الهامش: «ومن الغرائب أنّ الأقوال متضاربة جداً حول معنى الشّيعة في كتب القوم أنفسهم، ولم يصرّح واحد من مؤلفيهم بمعنى التشيع واضحاً جلياً » (١٠).

وقال أيضاً في الهامش: «ويظهر من هذا[إشارة إلى تعريف السيد أمير محمد كاظم القزويني] وممّا مرّ، أنّ الشيعة ليسوا أتباع آل بيت النبيّ، بل هم موالون لأهل بيت عليّ دون النبيّ، والفرقُ واضح وجلي» (٠٠٠).

وهنا وقبل أن نجيب على دعوى التناقض ودعوى التفريق بين آل علي وآل بيت النبيّ عَيْالَةُ، تستوقفنا ملاحظتان واردتان عليه:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٢٤، والعبارة فيها تدليس واضح، حيث قام بحذف بعض الكلمات، ثم قام بنسبتها إلى الشيخ مغنية وهي لأهل السُنّة، مضافاً إلى أنّه جعل عبارتين أخذهما من موضعين بمثابة عبارة واحدة، كما سننقل لك عبارة الشيخ مغنية في الرد عليه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٢٤

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٢٤، حيث قال في الهامش رقم (٣).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص٢٤، حيث قال في الهامش رقم(١).

# الملاحظة الأولى: إدراج نتائجه ودعاويه في الهامش دون المتن

إنَّ إحسان إلهي ظهير لم يأخذ نتيجة سرده لهذه الأقوال في المتن، بـل ذكـر ذلك في الهامش.

وهذا أمر يخالف الأسلوب الفني والعلمي في التأليف، خصوصاً وأنّ هذه النتائج تشكّل زبدة ما يريد التوصل إليه من استعراضه للأقوال وتعاريف اللغويين وعلماء الشيعة الإماميّة، فكان عليه أن يضعها في المتن في ذيل ما نقله من تعاريف وأقوال علماء الشّيعة، لكنّه لما لم يكن واثقاً من صحة ما نقله من نتائج بل كان واثقاً من مجافاتها للحقيقة العلمية؛ ذكرها في هامش الكتاب.

# الملاحظة الثانية: عدم مراعاة التقدم والتأخر الزماني في النقل

لم يراع في نقله الأسس العلمية والمنطقية؛ إذ لم يأخذ بنظر الاعتبار التسلسل الزمني في نقل التعاريف، بأن يأخذ التعاريف من قدامي علماء الطائفة وأعاظمهم، كالشيخ المفيد، والسيّد المرتضى، والشيخ الطوسي. والعلامة الحلي، وغيرهم، حيث اكتفى في نقله على كلام بعض علمائنا المعاصرين سوى النوبختي في الفرق، الذي كان غرضه استعراض الفرق الشيعة وما اشتهرت عندهم من عقائد، ولم يكن بصدد تعريف الشيعة بالمعنى الاصطلاحي.

#### رد دعوى التضارب المدعى

ويمكن أن نجيب على دعوى التضارب في تعاريف الشيعة بجوابين:

#### الأول: لم تكن التعاريف لعلماء الإمامية

بعد مراجعة بسيطة للتعاريف التي نقلها من كتب علماء الشّيعة يُصاب المرء بالدهشة والاستغراب، فهذه التعاريف التي ساقها، هي إمّا تعاريف نقلها علماء الشّيعة عن أهل اللغة، أو عن أهل السُنة، كما هو الحال في التعريف الذي نسبه إلى السيّد محسن الأمين، مع أنّه لم يكن له، بل هو تعريف الأزهري من علماء اللغة، حيث قال: «والشيعة قوم يهوون هوى عترة النبي عَيْنِيلاً ويوالونهم»، وقد صرّح بذلك إحسان إلهي ظهير، قال: «ويقول الشيعي المشهور محسن الأمين في كتابه نقلاً عن الأزهري». ص٢٣

وأمّا تعريف الشيخ محمد جواد مغنية، فهو الآخر لم يكن تعريفاً شيعياً، بل هو تعريف نقله عن أهل السُنّة، حيث قال مغنية «وأثبتوا[الشّيعة] بالأرقام من أقوال أهل السُنّة، وكتبهم الصحاح، أنَّ النبي هو الذي بعث عقيدة التشيّع، وأوجدها، ودعا إلى حب علي وولائه» وقال في موضع آخر: «وكها أثبت الشّيعة من كتب السُنّة وأقوالهم أنَّ النبي هو الذي بعث عقيدة التشيّع ودعا إليها، أثبتوا أيضاً من طرق السُنّة أن النبي أول من أطلق لفظ الشّيعة على من أحبّ علياً وتابعه "".

فالعبارة لأهل السُنّة وليس للشيخ مغنية، فإنّ كان هناك تناقض في الأقوال فهي راجعة إلى أقوال أهل السُنّة في تعريف الشّيعة، فضلاً عن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة من الميزان، محمد جواد مغنية، ص١٩.

تصرف وتلاعب إلهي ظهير بعبارة الشيخ مغنية، حيث قام باقتطاع العبارة من موضعين من كتابه، ثم الجمع بينها بعد تبديل بعض ألفاظها، ونَسَبَ ما لفّقه إلى الشيخ مغنية، وهو تدليس واضح ومخالف للأمانة العلمية، بل هو كذب وافتراء صريح، حيث قال: «الشيعة من أحب عليّاً وتابعه، أو من أحبه ووالاه» ص ٢٤، فالعبارة الأولى مقتطعة من قول الشيخ مغنية (الشيعة في الميزان، ص ١٩) من كتابه المذكور (أثبتوا أيضاً من طرق السُنة أن النبي أول من أطلقه لفظ الشّيعة على من أحب علياً وتابعه»، والعبارة الثانية (أو من أحبه وولاه) مقتطعة من كلام الشيخ مغنية (الشيعة في الميزان، ص ١٧)، حيث قال هناك: «ودعا إلى حب علي وولائه» وهو الآخر كلام لأهل السنة في كتبهم ورواياتهم.

وعليه فقد كان الشيخ مغنية في صدد بيان ما يميّز الشّيعة عن غيرهم في العقيدة، وهي موالاة علي السّيعة واتباعه وطاعته، مستنداً في كل ذلك على روايات نقلها من كتب أهل السُنّة، عن النبي عَلَيْلاً، ولم يكن غرضه إعطاء تعريف جامع لمعنى الشّيعة من وجهة نظره.

وكذلك ينطبق الكلام بعينه على تعريف الشيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء، فقد استند فيه على كتب أهل السُنّة، قال: «راجع النهاية ولسان العرب وغيرهما تجدهم ينصّون على أنّ هذا الاسم [الشّيعة] غلب على من اتّبع علياً علياً على وولده ومن يواليهم، حتى صار اسهاً خاصاً بهم» (١٠).

<sup>(</sup>١) أصل الشّيعة وأصولها، محمد حسين كاشف الغطاء، ص١٨٧.

فانظر مدى التمويه والمغالطة والتدليس الذي مارسه الكاتب في نقله عن علماء الشّيعة، فهل هذه هي الأمانة العلمية، ومراعاة الصدق في اتهام الناس؟!

## الثاني: بطلان دعوى التفريق بين آل بيت النبي علي وآل على عليه

إنّ ما ادّعاه من أنّ آل بيت رسول الله عَيْنَا هم غير آل علي عَيْنَا الله وغير صحيح؛ لما اتضح من الأبحاث السابقة من أنّه لا فرق بين آل بيت رسول الله وآل علي عين وذلك من خلال بحث آية التطهير والروايات التي جاءت مفسرة لها، والتي عُرفت بروايات وأحاديث الكساء، والتي جاء فيها كها في حديث أم سلمة: «اللهم هؤلاء أهل الكساء، وأن القائلين بدخول بيتي» "، وفي لفظ آخر «اللهم هؤلاء آل محمد» "، حتى أنّ القائلين بدخول نساء النبيّ في جملة أهل البيت ـ الوارد ذكرها في الآية الكريمة ـ لم يُخرجوا عليّاً عَيْنَ وفاطمة عَلَيْنَ والحسن والحسين عَلَيْلًا، والذين هم آل علي علي علي المسلمين، في صبح بذلك صاحب رأي جديد في أنّ آل علي لا جميع المسلمين، في صبح بذلك صاحب رأي جديد في أنّ آل علي لا يشمل زوجته فاطمة ولا ولديه الحسن والحسن، ولا أرى أحداً من علماء المسلمين يقبل بذلك.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص٢٩٢، ح٠٠٣٥٠؛ وقال عنه شعيب الأرنؤوط في تحقيقه وتعليقه على مسند أحمد: « بأنه حديث صحيح». ورواه الترمذي وقال عنه حسن، سنن الترمذي، ج٥، ص٠٦٩، ح ٣٨٧٨.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير، الطبراني، ج٢٣، ص٣٣٦. مسند أبي يعلي، ج١١، ص٤٤، وقال عنه الهيثمي في مجمع الزوائد (ج٩١، ص٢٦): «وأسناده جيد». المعجم الكبير، الطبراني، ج٢٣، ص٣٣٦.

قال الشاعر:

آلُ بيــــتِ الرســـولِ آلُ عـــليِّ وسِـــواهُمْ إذا ادّعـــى مـــردودُ

والحاصل: أنّ آل بيت رسول الله عَنْ هم آل علي عَلَيْ وحين في يبطل مدّعى القائل بالتفريق بينها، والتعاريف التي تبيّن معنى الشّيعة تارة بأنّهم الموالون لأهل بيت رسول الله عَنْ أَنَّهُ وأخرى بأنّهم الموالون لعلي وآله عَلَيْ الله عَارض ولا تضارب بينها أبد، وسيأتي البحث عن التشيع بشكل مفصل في الباب السابع فلاحظ.



# الفصل الثاني موقف القرآن الكريم من عمـوم الصحابة

# وفيه بحثان:

البحث الأول: مناقشة دعوى دلالة القرآن على الرضا عن جميع الصحابة البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للقرآن من الصحابة



#### تمهيد

إنّ الأسلوب الذي اختاره إلهي ظهير في تمرير أقواله في موقف القرآن الكريم يتضمن نوعاً من أساليب الخداع التي مارسها مراراً وتكراراً لتضليل القارئ، فقد تضمن أوهاماً وأكاذيباً نسجها من خياله، ونصوصاً مقطّعة لا تَمُتُ إلى الحقيقة أبداً، كان الهدف منها إثبات أنَّ موقف الشّيعة من الصحابة نحالف لموقف أهل البيت المهلل منهم، قال إحسان إلهي ظهير: «ونريد أن نثبت في هذا الباب أنَّ الشّيعة لا يقصدون في قولهم إطاعة أهل البيت واتباعهم لأهل بيت النبي على الله عليه وسلم ولا أهل بيت على رضي الله عنه؛ فإنّهم لا يمتدون بهديهم، ولا يقتدون برأيهم، ولا ينهجون منهجهم، ولا يسلكون فإنّهم لا يتبعون أقوالهم وآراءً هم، ولا يطيعونهم في أوامرهم وتعليماتهم، بل عكس ذلك يعارضونهم ويخالفونهم مجاهرين معلنين قولاً وعملاً، ويخالفون آراءهم وصنيعهم مخالفة صريحة، وخاصة في خلفاء النبي الراشدين، وأزواجه الطاهرات، وأصحابه البررة»(۱).

ثم ساق مجموعة من الآيات الكريمة التي ادَّعى أنَّها واردة في مدح الصحابة، وسنقتصي في هذا الفصل ما ساقه من الآيات الكريمة وما ينبغي ان يقال في دلالتها على مدعاه، وذلك ضمن المطلبين التاليين:

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٣٠.

الرد الكبيد على مُذاعم إلهم ظهيد/ ح/

المطلب الأول: مناقشة دعوى دلالة القرآن الكريم على الرضا عن جميع الصعطبة المطلب الثاني: بيان الموقف الحقيقي للقرآن من الصحابة

## البحث الأول

## مناقشة دعوى دلالة القرآن الكريم على الرضا عن جميع الصحابة

قال إلهي ظهير واصفاً حال جميع الصحابة: «الذين ذكرهم الله عزّ وجل في كتابه المحكم الله يؤ لل مِنْ خَلِيمٍ كتابه المحكم الذي ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾»(١٠٠٠).

ثم بعد ذلك استشهد بمجموعة من الآيات لإثبات ذلك، وبذلك عَدَّ قولَ الشَّيعة مخالفة صريحة لهذه الآيات الكريمة، وقد ذكر منها ثهاني آيات، نذكرها، ثم نردفها بالمناقشة بحسب ما يقتضيه المقام، وهي:

## الآية الأولى:

١ ـ قوله تعالى: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ المُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَرَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ﴾ ".
 رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ﴾ ".

## مناقشة الاستدلال بالآية

إنّه لا يمكن الاستدلال بهذه الآية على رضا الله عن جميع الصحابة في زمان النبي عَيْلِللهَ؛ لأنَّ في مقابلها آياتٌ كثيرة تتحدّث عن فسق جملة منهم،

<sup>(</sup>١) فصلت/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) السجدة/ ١٦.

ممن صدرت منهم الكبائر والموبقات كالخيانة ﴿ وَإِنْ يُرِيدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ "، والقذف ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ اللَّهِ صَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُد هَدَاءَ فَاجْدِ لُوهُمْ ثَهَانِ بِنَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُ مِ شَد هَادَةً أَبَدِه الْوَلَوِ فَلَا عَلْمَالُوا لَهُ مَ شَد هَادَةً أَبَدِه اللَّوَ اللَّه عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ الْفَاسِقُونَ ﴾ "، والفرار من الزحف ﴿ وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ الْفَاسِقُونَ ﴾ " والفرار من الزحف ﴿ وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْ مُمُدْبِرِينَ ﴾ " والزنا ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلا تَأْخُذْكُمْ بِهَا رَأُفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ اللَّهِ فِي وَيْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ اللَّوْمِينَ ﴾ " وغيرها.

وعندئذ نتسائل فنقول: كيف نصف مَن أقام النبيُّ عَيَّلَهُ عليه حدَّ الزنا أو السرقة أو القذف بأنّه محلُّ رضا الله تعالى؟

لا توجد قرينة تدل على ما استفاده إلهي ظهير، خصوصاً وأنّ كتب التفسير السنّية لهذه الآية الكريمة لم يَذكُر أحدٌ فيهاأنَّ هذه الآية نزلت في شأن صحابة معينين يتصفون بهذه الأوصاف، بل الوارد في سبب نزولها في كتب السُنّة والشيعة غير ما ذهب إليه إلهي ظهير، فقد روى الشوكاني أنَّ أنس بن مالك سُئل عن هذه الآية، فقال: كان أناس من أصحاب رسول الله عَلَيْلَة يصلّون من صلاة المغرب إلى صلاة العشاء الآخرة فأنزل الله فيهم ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُمُ مَنِ المُضَاجِع ﴾ فيهم ﴿ في المُضَاجِع ﴾ في المُضاجِع ﴾ في المُضاجِع ﴾ في المُضاجِع أنه الله عنهم ﴿ وقد الله عنه الله عنهم ﴿ وقد الله عنه الله عنه الله عنه المنابع الله عنه المنابع الله عنه المنابع الله عنه الله عنه المنابع الله عنه المنابع المنابع الله عنه المنابع المنابع الله المنابع المنابع

<sup>(</sup>١) الأنفال/ ٧١.

<sup>(</sup>٢) النور/ ٤.

<sup>(</sup>٣) التوبة/ ٢٥.

<sup>(</sup>٤) النور/ ٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: نيل الأوطار: الشوكاني، ج٣، ص٦٥.

وأخرج أحمد بن حنبل عن معاذ بن جبل، عن النبي يَنْ ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ النبي يَنْ ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

وأمّا الوارد في كتب الشّيعة من روايات أهل البيت المِهَلا، فهي كذلك تبيِّن فضل قيام الليل"، أو أنَّها واردة في علي عَلَيْكِم وشيعته، في أنَّهم ينامون في أول الليل ويقومون آخره".

فغاية ما يمكن أن يقال: إنّ المدح وارد في بعض الصحابة وليس كلّهم، كما أنّ هذا المدح ليس مدحاً مطلقاً في حقّهم، بل هو مشروط باستمرارهم على هذا العمل الذي صار مورداً لمدحهم، وهذا من الأمور الواضحة.

## والحاصل:

أنّ هذه الآية لا ربط لها باستقامة الصحابة ورضا المولى عنهم جميعاً في الآية مورد البحث، وإن تكلّمت عن خصال بعضهم؛ إذ ليس من الضروري أن يكون الثابتُ للبعض ثابتاً للجميع، وهو أمر لا تنكره الإمامية؛ إذ أنّه م يعتقدون بأنّ جملة من الصحابة على درجة عالية من الإيان، والطاعة لله تعالى ولرسوله عنيالًا، وحينئذ يبطل الاستدلال بهذه الآية

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل ج٥، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحاسن، البرقي، ج١، ص٢٨٦، ح٤٣٤، ح٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: علل الشرائع، الصدوق، ج٢، ح٤، باب ٨٦، من لا يحضره الفقيه، ج١، ح١٣٩١.

لقصورها عن إثبات المطلوب.

#### الآية الثانية:

قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَّ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِمِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ اللَّهَاوَاتِ وَالأَرْض رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً شُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ (١٠).

#### مناقشة الاستدلال بها:

إنّ الإتيان بهذه الآية كشاهد على مدح جميع الصحابة غريب جداً؛ وذلك لعدم دلالتها على إرادة إلهي ظهير، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى لا يوجد فيها ما يدل على عصمتهم ووجوب بقائهم جميعاً على هذه الحالة إلى آخر حياتهم.

مضافاً إلى أنّ الشّيعة لا تدعي أنّه لا يوجد أحد من صحابة رسول الله بهذا الوصف المذكور في القرآن، وإنّما يريد إلهي ظهير تحريف الحقائق وتشويهها بهذا الأسلوب المنطوي على التدليس وتحريف معاني القرآن؛ لخداع السُّذَّج من الناس؛ لأنّ الآية واردة في مقام مدح الذين يتفكّرون في آيات الله تعالى، في كل أحوالهم من قيام وقعود واضطجاع دون أن تخصص ذلك بزمان وجماعة معينة.

ولم يذكر أحد من المفسرين السُنّة والشيعة أنّها واردة في شأن الصحابة جميعاً بنحو عامّ أو خاص، فضلاً عن معارضتها من قبل بعض الآيات

<sup>(</sup>۱) آل عمران/ ۱۹۱.

والروايات، من قبيل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ ''.

فقد أورد الطبري في تفسيرها عن مقاتل بن حيان، عن نافع، عن ابن عمر، قال: «كنا معشر أصحاب رسول الله (ص) نرى أو نقول: إنّه ليس شيء من حسناتنا إلا وهي مقبولة، حتى نزلت هذه الآية: ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾، فلمّا نزلت هذه الآية، قلنا: ما هذا الذي يبطل أعمالنا؟ فقلنا: الكبائر والفواحش، قال: فكنّا إذا رأينا من أصاب شيئاً»".

وعن قتادة قوله: «من استطاع منكم أن لا يبطل عملاً صالحاً عمله بعمل سَيِّعٍ فليفعل، ولا قوة إلا بالله، فإن الخير ينسخ الشر، وإن الشر ينسخ الخير، وإن ملاك الأعمال خواتيمها»(").

وروى عن مقاتل بن حيان، عن نافع، عن ابن عمر، قال: «كنّا معشر أصحاب رسول الله (ص) نرى أو نقول: إنه ليس شيء من حسناتنا إلا وهي مقبولة، حتى نزلت هذه الآية: ﴿ أَطِيعُوا الله وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُم ﴾، فلما نزلت هذه الآية، قلنا: ما هذا الذي يبطل أعمالنا؟ فقلنا: الكبائر والفواحش، قال: فكنا إذا رأينا من أصاب شيئاً » (٠٠).

وروى ابن أبي حاتم الرازي في تفسيره، عن أبي العالية، قال: «كان

<sup>(</sup>۱) محمد/ ۳۳.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ج٢٤، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر، ج٢٦، ص٨١.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر، ج٢٤، ص٢٢.

أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يرون أنّه لا يضرّ مع لا إله إلا الله ذنب، كما لا ينفع مع الشرك عمل، حتى نزلت: ﴿أَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ فخافوا أن يُبْطِلَ الذنبُ العملَ » (().

وأخرج البخاري عن سهل بن سعد الساعدي، قال: «نظر النبي صلى الله عليه وسلم إلى رجل يقاتل المشركين، وكان من أعظم المسلمين غناء عنهم، فقال: من أحبّ أن ينظر إلى رجل من أهل النار فلينظر إلى هذا، فتبعه رجل، فلم يزل على ذلك حتى جرح، فاستعجل الموت، فقال بذُبابة سيفه فوضعه بين ثدييه، فتحامل عليه حتى خرج من بين كتفيه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إنَّ العبد ليعمل فيها يرى الناس عمل أهل الجنة، وإنّه لمن أهل النار، ويعمل فيها يَرَى الناس عمل أهل النار، وهو من أهل الجنة، وإنّه الأعمال بخواتيمها»(").

والحاصل: أنَّ سَوْقَ هذه الآية وعَدَّها في مقام بيان سلامة واستقامة جميع الصحابة أمر مثير للاستغراب، مضافاً إلى أنَّه يدل على قدرة إلهي ظهير على امتهان مسألة التدليس وتحريف المعاني إلى الحد الذي يجعله أساساً لعمله في محاربة من يخالفه في الرأي!!

#### الآية الثالثة:

قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ

<sup>(</sup>١) تفسير ابن أبي حاتم، ج١٠، ص٣٢٢٩٩. وانظر: أيضاً: تفسير السمرقندي، ج٣، ص٢٩٠. تفسير السمعاني، ج٥، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٧، ص١٨٨.

رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهِ وَرِضُوانًا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى مُثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى شُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ ﴿ اللهُ الل

## مناقشة الاستدلال بها:

ويلاحظ على الاستدلال بهذه الآية الكريمة:

## أُولًا: المقصود من المعية فيها المعية القلبية والروحية

<sup>(</sup>١) الفتح/ ٢٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة/ ٦١.

<sup>(</sup>٣) التوبة/ ١٠١.

تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لاَّ مَّنُنُّوا عَلَيَّ إِسْلامَكُم بَلِ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ "، وغيرها.

## ثانياً: عدم دلالتها على مدح جميع الصحابة

لو سلمنا أنّ المراد من المعية في الآية هي المعية المكانية والزمانية، ولكن مع ذلك لا دلالة لها على عدالة الجميع أو جماعة معينين منهم؛ وذلك لأنّ قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَعَه ﴾ إمّا مأخوذ على نحو العموم الاستغراقي؛ أي كل فرد فرد ممّن هو مع النبي يَلِيُّلاً، أو مأخوذ على نحو المجموع، فإذا كان على النحو الأول، فإنّ هناك قرائن داخلية وأخرى خارجية تدلّ على عدم الإرادة الجدّية لهذا العموم، فأمّا القرائن الخارجية، فهي عبارة عن عدد من الآيات القرآنية السابقة، وغيرها من الآيات الكثيرة الدالة على ذم كثير من الآيات الكثيرة الدالة على ضوء ذلك من كان مع النبي عَلِيُلاً، ممن يدّعي الإسلام، فلا يمكن على ضوء ذلك الالتزام بالعموم.

وأما القرائن الداخلية فمنها قوله تعالى في ذيل الآية: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (")، فإنّه يدل على عدم أرادة العموم؛ لأنّ كلمة (من) في قوله (مِنْهُم) للتبعيض لا أنها بيانية؛ لعدم صلاحية دخول (من) البيانية على الضمير، بل لا تدخل إلاّ على الاسم، كما

<sup>(</sup>١) التوبة/ ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الحجرات/ ١٧.

<sup>(</sup>٣) الفتح/ ٢٩.

في قوله تعالى: ﴿اجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَان ﴾ ١٠٠٠.

ومنها قوله تعالى في صدر الآية: ﴿أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ ﴾، فإن هذا الوصف لا ينسجم مع بعض الصحابة الذين شهد التأريخ عليهم بأنّهم فرُّوا في معارك كثيرة، كفرارهم يوم أُحد والأحزاب وخيبر وحنين، وغيرها من الغزوات، فلم يُعرف عنهم أنّهم كانوا أشداء على الكفّار؛ لأنّ الشديد من يعرف عنه إكثار القتلى فيهم والكر، كما هو معروف عن علي بن أبي طالب عينه بعينه كان كراراً غير فرار، كما في الحديث المعروف في شأنه المهنكا، روى البخاري في صحيحه، عن سهل بن سعد أنّه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول يوم خيبر: «لأعطين الراية رجلاً يفتح الله على يديه»".

هذا كله لو كان قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ مأخوذ على نحو الاستغراق. أما لو كان الملحوظ فيه المجموع بها هم مجموع، فهي أصرح في عدم الشمول لجميع الصحابة الذين كانوا معه؛ لأنّها حينتُذ تكون نظير قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَأْتُمْ فِيهَا ﴾ "، فإن من الواضح أنّ من قام بالقتل هم بعض اليهود وليس جميعهم، ولكنّ الله نسبه إليهم جميعاً، وليس ذلك إلاّ لأنّ المخاطبين قد لوحظوا كمجموع، لا كعنوان ينطبق على أفراده بنحو الاستغراق.

<sup>(</sup>۱) الحج/ ۳۰.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، ج٤، ص٥. مسند أحمد بن حنبل، ج١، ص٩٩. صحيح مسلم، ج٥، ص١٩٥. سنن بن ماجة، ج١، ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة/ ٩٣.

ونظير قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُون ﴾ فإنّه لا يدلُّ على أنّ كلَّ الذين آمنوا يقولون مالا يفعلون؛ لأنّ هذا ممّا لم يتفوه به أحد.

## ثالثًا: إطلاق الجمع وإرادة البعض شائع في الاستعمال

لو رجعنا إلى العرف فإننا نجدهم عندما يقال لهم: بنى المصريُّون الأهرامات، فلا يحملون ذلك على إرادة الجميع، كما هو واضح، وكذلك عند ما يقال: (قتل المسلمون من المشركين يوم بدر سبعين، وأسروا سبعين، وقتل المشركون يوم أحد من المسلمين سبعين)، فهل يفهم من هذا الكلام أن جميع المسلمين وجميع المشركين هم من فعل ذلك؟ وهكذا.

وعليه فالعموم الذي في الآية التي يستدل بها إلهي ظهير هو من قبيل العموم الذي في هذه الأمثلة ونحوها.

## رابعاً: عدم إطلاق المدح فيها لكل زمان ومكان

لو سلَّمنا أيضاً أنّ الآية بصدد مدح جميع المسلمين الذين كانوا معه في ذلك الزمان، فإنّ غاية ما تدل عليه هذه الآية هو مدحهم في زمن نزول الآية، أي: ما داموا متصفين بهذه الأوصاف المذكورة، من دون أن تكون بصدد الإخبار عن أنَّ الذين مع النبي عَنِيلاً سيبقون على هذه الصفات إلى آخر حياتهم، والمفروض أنّ المدح يدور مدار هذه الصفات حدوثاً وبقاء، ولا يكفي مجرد الحدوث. وحينئذ فلا تفيد في إثبات عدالة جميع الصحابة، بل تقييد الآية وغيرها بأنّها منوطة بالبقاء على الاتصاف بالصفات هو قيد

عقليّ لا يحتاج إلى ذِكْرِ واستدلال.

#### والحاصل:

أنه لا دلالة لهذه الآية على مدح القرآن لجميع الصحابة في جميع الأزمنة والأمكنة حتى بعد ارتكابهم بعض المعاصي والذنوب، أو حتى بعد تنازعهم فيها بينهم، وقد حدث مثل ذلك في حرب الجمل وصفين، وكان من بين المتحاربين كبار الصحابة آنذاك.

#### الآية الرابعة:

٤ ـ قوله تعالى: ﴿ لَقَد تَّابَ الله عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ
 فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِن بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ
 رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠).

#### مناقشة الاستدلال:

# أولاً: عدم دلالتها على أنَّ كل من أظهر الإسلام فهو من الناجين

لا دلالة لهذه الآية على كون جميع من أظهر الإسلام والإيهان في زمان النبي عَيْلِهُ، فهو على خير، وأنّه من الناجين من عذاب يوم القيامة؛ لأنّ هذه الآية نازلة بشأن غزوة تبوك وما رافقها من مخالفات من قبل الصحابة للنبي عَيْلَهُ.

<sup>(</sup>١) التوبة/ ١١٧.

### ثانياً: وجود جماعة من المنافقين وضعفاء الإيمان

هناك من جملة من سار معه عَلِيلاً عدد من المنافقين وضعفاء الإيمان، كما يروى ذلك الطرى، عن محمد بن إسحاق، عن عاصم بن عمر بن قتادة، قال: قلت لمحمود بن لبيد: «هل كان الناس يعرفون النفاق فيهم؟ قال نعم، والله، إن كان الرجل ليعرفه من أخيه ومن أبيه ومن عمه ومن عشيرته، ثم يلبس بعضهم بعضاً على ذلك، ثم قال محمود: لقد أخبرني رجال من قومي عن رجل من المنافقين معروف نفاقه، كان يسر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث سار، فلمّا كان من أمر الماء بالحجر ما كان، ودعا رسول الله (صلى الله عليه وسلم) حين دعا فأرسل الله السحابة، فأمطرت حتى ارتوى الناس، أقبلنا عليه نقول: ويحك هل بعد هذا شيء؟! قال: سحابة مارّة، ثم إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم سار حتى إذا كان ببعض الطريق ضلت ناقته، فخرج أصحابه في طلبها، وعند رسول الله صلى الله عليه وسلم رجل من أصحابه يقال له: عمارة بن حزم، وكان عَقَبيّاً بدرياً، وهو عمّ بنى عمرو بن حزم، وكان في رحله زيد بن لصيب القينقاعي، وكان منافقاً، فقال زيد بن لصيب وهو في رحل عمارة، وعمارة عند رسول الله صلى الله عليه وسلم أليس يزعم محمد أنّه نبى يخبركم عن خبر السماء، وهو لا يدرى أين ناقته، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعارة عنده أن رجلاً، قال: إن هذا محمداً يخبركم أنّه نبي، وهو يزعم أنه يخبركم بخبر السهاء، وهو وهو لا يدري أين ناقته، وإني والله ما أعلم إلاّ ما علمني الله، وقد دلّني الله عليها وهي في الوادي من شعب كذا وكذا قد حبستها شجرة بزمامها فانطلقوا حتى تأتوا مها فذهبوا فجاؤوا مها» (٠٠٠).

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج٢، ص٣٧٢.

وعليه يتضح أن الذين تاب الله عليهم هم جماعة من الصحابة، وليسوا كلّهم أصابتهم حالة من الضعف الإنساني في أيام عسرة وشدة وامتحان، أوجبت سخط الله عليهم ومن ثم توبته عليهم، وهذا نفسه يدلل على إمكان صدور المعاصي والمخالفات منهم، بل ووقعها.

## ثالثاً: إخبار النبي ﷺ عن ارتداد بعضهم

إنّ مَن صدرت منه المعصية مرّة لا يمنع من صدورها منه مرة أخرى، خصوصاً بعد رحيل النبي الأعظم عَيْلاً وغياب شخصه عنهم، كما أخبر به عَيْلاً ، فقد روى البخاري وغيره عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما قال: «خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يا أيها الناس إنكم محشورون إلى الله حفاة عراة غرلا، ثم قال: ﴿كَمَا بَدَأْنَا أُوّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنّا كُنّا فَاعلينَ ﴾ إلى آخر الآية.

ثم قال: ألا وإن أول الخلائق يكسى يوم القيامة إبراهيم ألا وإنه يجاء برجال من أمتي، فيؤخذ بهم ذات الشال، فأقول يا رب أصيحابي، فيقال: إنك لا تدرى ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبد الصالح وكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم، فلمّا توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم، فيقال: إن هؤلاء لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم» ".

وروى أيضاً عن سهل بن سعد، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنّي فرطكم على الحوض، مَن مرّ عَلَيَّ شرب، ومن شرب لم يظمأ أبداً، ليردنّ عَلَيَّ أقوام

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص١٩٣.

أعرفهم ويعرفوني، ثمّ يحال بيني وبينهم، قال أبو حازم: فسمعني النعمان بن أبي عياش، فقال: هكذا سمعت من سهل؟ فقلت: نعم، فقال: أَشْهَدُ على أبي سعيد الخدري لسمعته وهو يزيد فيها، فأقول: إنّهم منّي، فيقال: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول سحقاً لمن غيّر بعدي»(٬٬

#### الآية الخامسة:

قوله تعالى: ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا \* وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللهُّ عَزيزًا حَكِيمًا ﴾ '''.

#### مناقشة الاستدلال:

إنّ هاتين الآيتين لا تدلان على مدح جميع الصحابة، وذلك لما يلي:

## أولاً: الآية لا تدل على أن كل من بايع فهو من المؤمنين

إنّ هذه الآية لا دلالة فيها على أن كل من بايع تحت الشجرة فهو من المؤمنين، وإنّها تدل على رضا الله على المؤمنين منهم؛ إذ لم يثبت أن كل من بايع تحت الشجرة فهو من المؤمنين، خصوصاً وأن بعض من بايع تحت الشجرة هو من رؤوس المنافقين في المدينة، كعبد الله بن أبي، ومعتب بن قشير وغيرهما، نعم لا ننكر أنّ كثيراً منهم كانوا على حقيقة الإيهان وأنّ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٧، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) الفتح/ ١٨.

الآية شاملة لهم، ولكن ليس هذا مورداً للنزاع، ومن يدّعي أنّ الشّيعة يعتقدون بعدم إيمان الصحابة جميعاً فادّعاؤه كذب وافتراء؛ لقولهم بإيمان الكثير منهم.

## ثانياً: تقييد الرضا الإلهي بعدم النكث لهذه البيعة

ويؤيد ذلك عدّة من الشواهد القرآنية والتاريخية على عدم التزامهم وعدم بقائهم على البيعة التي بايعوا الله ورسوله تحت تلك الشجرة، والتي من خلالها استحقوا المدح الإلهي، وهم في تلك الحالة من الحضور والتجمع، نذكر منها:

## ١ ـ علم الله تعالى بعدم وفاء بعضهم بالبيعة

إنّنا حتى لو سلّمنا أنّ كل من بايع تحت الشجرة من المؤمنين، فإنّا لا نسلّم رضا الله عنهم جميعاً؛ لأنّه تعالى خصّ الرضا بمن عَلِمَ منه الوفاءَ بالبيعة وعدم النكث بعد ذلك، كما جاء في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَكَ وَاللهُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ الله قَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١٠) عَلَيْهُ الله قَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١٠).

ولو أنّ الله تعالى علم أنّهم جميعاً لا ينكثون البيعة، لما بَقي لقوله تعالى: ﴿ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾ وجه معقول؛ إذ كيف يتلاءم القول باستحالة نكثهم للبيعة مع تعليق الثواب والأجر على خصوص الوفاء بها.

<sup>(</sup>١) الفتح/ ١٠.

## ٢ ـ عدم التزام بعض أصحاب بيعة الشجرة بشروطها

إنّ من شروط هذه البيعة ـ التي لم يتخلّف عنها إلاّ الجد بن قيس ـ هي أن لا يفروا في أي حرب من حروبهم مع المشركين ، ولكن الواقع الخارجي والدليل التاريخي يؤكّد عدم التزامهم بذلك العهد وبتلك البيعة؛ إذ أنّ جملةً عن بايعوا قد نكثوا تلك البيعة، كما حدث في معركة خيبر التي حدثت بعد البيعة وقبل فتح مكة، كما جاء ذلك في رواية الطبراني وغيره، عن سلمة بن الأكوع، قال: «إنّ رَسُولَ الله صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْطَى الرَّايَةَ أَبا بَكْرِ الصِّدِيق، فَعَنَهُ إِلَى بَعْضِ حُصُونِ خَيْبَرَ، فَقَاتَ لَى، ثُمَّ رَجَعَ، وَلَم يُكُن فَتْحٌ، وَقَدْ جَهدَ، فَقَالَ: "لأُعْطِينَ الرَّايَة غَدًا رَجُلاً يُحِبُّ الله وَمَل مَنْ وَهُو أَرْمَدُ، فَقَلَ فِي عَيْنَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: "خُذْ فَتَعَى بَدَيْهِ، لَيْسَ بِفَرَادٍ، فَقَالَ: "خُذْ فَتَعَى رَكَزَ الرَّايَة فِي رَضِي الله تَعَلَى عَنْهُ، وَهُو أَرْمَدُ، فَقَلَ فِي عَيْنَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: "خُذْ فَتَعَى رَكَزَ الرَّايَة فِي رَضْمٍ حِجَارَةٍ، فَاطَلَعَ عَلَيْهِ يَهُ وَدِيٌّ مِنْ رَأْسِ الْحِصْنِ، فَقَالَ: أَنُو كَن الرَّايَة فِي رَضْمٍ حِجَارَةٍ، فَاطَلَعَ عَلَيْهِ يَهُ وَدِيٌ مِنْ رَأْسِ الْحِصْنِ، فَقَالَ: وَمَن رَبّع طَيْه عَلَيْهِ يَهُ وَدِيٌّ مِنْ رَأْسِ الْحِصْنِ، فَقَالَ: رَجَعَ حَتَّى فَتَحَ الله عَلَيْهِ بَلْ أَي طَالِبٍ، قَالَ الْيَهُودِيُّ : غُلِبْتُمْ، وَمَا أُنْزِلَ عَلَى مُوسَى، فَمَا رَجَعَ حَتَّى فَتَحَ الله عَلَيْهِ بَلْ الله عَلَيْهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى مُوسَى، فَمَا رَجَعَ حَتَّى فَتَعَ الله عَلَيْهِ بَلْ أَي فَعَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى مُوسَى، فَمَا رَجَعَ حَتَّى فَتَعَ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى مُوسَى، فَمَا رَجَعَ حَتَّى فَتَعَ الله عَلَيْهِ مِنْ وَالله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

وفي قول النبيّ عَنْ الله على الله على يديه ليس بفرار»، تعريضٌ بمن فرّ من

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير، الطبراني، ج٧، ص٥٥. وانظر: فتح الباري، ابن حجر، ج٧، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ج٣، ص٣٩٦، وقد جاء فيه قول ابن الزبير: «فسألت جابراً يومئذ كيف بايعتم رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلى الموت؟ قال: لا، ولكن بايعناه على أن لا نفر. قلت له أفرأيت يوم الشجرة؟ قال كنت آخذاً بيد عمر بن الخطاب، حتى بايعناه. قلت: كم كنتم؟ قال: كنا أربع عشر مائة فبايعناه كلنا إلا الجد بن قيس اختبأ تحت بطن بعير، ونحرنا يومئذ سبعين من البدن لكل سبعة جزور»

الحرب، ولم يفتح الله على يديه.

وأيضاً قد نكثوا تلك البيعة بفرار الكثير منهم في غزوة حنين، كما يشهد لذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ لَلكُ قُولُهُ قَلَمْ تُغْن عَنكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ ﴾ (١٠).

وحينئذٍ لا يمكن الالتزام بأنّ رضا الله عنهم مطلق، بل لابد أن يقيّد بما لو لم ينكثوا بيعتهم، وقد نكث البيعة كثيرٌ منهم.

## ثالثاً: كان من بينهم من شارك في قتل عثمان

إنّ هناك من أصحاب بيعة الرضوان من اشترك في قتل عثمان بن عفان، وهو عبد الرحمن بن عديس البلوي، قال ابن عبد البر في الاستيعاب: «كان عبد الرحمن بن عديس ممن بايع تحت الشجرة رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، قال أبو عمر: هو كان الأمير على الجيش القادمين من مصر إلى المدينة الذين حصروا عثمان وقتلوه»(").

وقال ابن سعد في طبقاته: «عبد الرحمن بن عديس البلوي ممن صحب النبي (صلى الله عليه وسلم)، وسمع منه، وكان في من رحل إلى عثمان حين حوصر حتى قتل، وكان رأساً فيهم»(").

وقال ابن عساكر: «عبد الرحمن بن عديس... له صحبة، وهو ممن بايع تحت

<sup>(</sup>١) التوبة/ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب، ج٢، ص ٨٤٠.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى، ج٧، ص٩٠٥.

الشجرة... وكان ممن سكن مصر وأعان على قتل عثمان» ٠٠٠.

و في (تاريخ المدينة): «كان الركب الذين ساروا إلى عثمان رضي الله عنه فقتلوه من أهل مصر ستمائة رجل، وكان عليهم عبد الرحمن بن عديس البلوي، وكان عمن بايع رسول الله (صلى الله عليه وسلم) تحت الشجرة» ".

وحينئذ نسأل إلهي ظهير: هل يلتزم بعدالة قاتلي عثمان، باعتبارهم ممَّن حضروا بيعة الرضوان التي يستدل بآيتها على استقامة جميع الصحابة وعدالتهم، خصوصاً وهو يعلم بأنّ عبد الرحمن بن عديس كان على رأس الجيش الذي حاصر عثمان، وممن اشترك في دمه على ما تشهد به كتب التاريخ؟!

#### الآية السادسة:

قوله تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِمِمْ وَلأُدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّن عِندِ اللهَّ وَاللهُ عِندَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ ﴾ ".

## مناقشة الاستدلال:

لا يوجد في الآية ما يدل على أنّ الآية الكريمة تدل على أنّ كل من هاجر وأخرج من دياره وأُوذي فإن عاقبته الجنة، وذلك لما يلي:

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق، ج۳۵،ص۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر، ج٤، ص١١٥٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران/ ١٩٥.

## أولاً: تقيد الهجرة بالتضرر والإخراج

إنَّ هذه الآية قيدت ذلك فيها ما لو كانت الهجرة والإخراج من الديار والإيذاء بها إذا كان في سبيل الله، ولم يثبت أنَّ كلَّ الذين هاجروا وأُخرجوا من ديارهم وأوذوا كان فعلهم لوجه الله وفي سبيله، بل لعلّه لمصالح شخصية معينة، بل ذِكْرُ هذا القيد يكشف عن أنَّ هناك من لم يهاجر لله وإلاّ صار هذا القيد تفسيرياً، وهو خلاف الظاهر؛ لأنَّ الأصل في القيود هو كونها للاحتراز إلاّ مع وجود القرينة وهي مفقودة.

## ثانياً: اشتراط دخول الجنة بالبقاء على الإيمان

لو سلمنا أنَّ كلَّ من هاجر من مكة مع الرسول الله وأخرج من دياره كان ذلك في سبيل الله ، إلا أن دخوهم الجنة بمقتضى دلالة هذه الآية مشروط ببقائهم على حالة الإيان، وعدم الشك والارتياب، وعدم الإتيان بها ينافي الإيهان والعدالة، وحال ذلك حال الأعهال الأخرى كالتوبة والأعهال الصالحة، فإنّ الله قد وعد أن يثيب الإنسان عليها الجنة، لكن لم يقل أحد أنّه لمجرّد إتيان الإنسان بها سوف ينال ذلك الجزاء ولو أتى بها ينافي ذلك. فمثلاً في قوله تعالى: ﴿فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاة واتبَعُوا الشَّهُوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُونَ غَيًّا \* إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِّا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ (() قد وعد الله من تاب وآمن وعمل صالحاً الجنة، فهل يظن من له أدنى مسكة عقل أنّ مجرد حدوث التوبة كاف في الجنة، فهل يظن من له أدنى مسكة عقل أنّ مجرد حدوث التوبة كاف في

<sup>(</sup>۱) مريم/ ٥٩ ـ ٦٠.

دخول الجنة حتى لو رجع الإنسان التائب إلى الأعمال التي تغضب الله؟!

## الآبة السابعة:

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِّ وَالَّذِينَ آوَواْ وَّنَصَرُواْ أُولَئِكَ هُمُ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَواْ وَّنَصَرُواْ أُولَئِكَ هُمُ اللَّهْ مِنُونَ حَقًّا لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ ﴿﴿

## مناقشة الاستدلال:

ويُجاب عنه بنفس ما أجبنا به عن الاستدلال بالآية السابقة، فلا حاجة للإعادة.

#### الآية الثامنة:

قوله تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ اللَّهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (٢).

#### مناقشة الاستدلال:

إنّ هذه الآية لا دلالة لها أيضاً على ما يريد الكاتب إثباته، وهو مدح جميع السابقين من المهاجرين والأنصار، وذلك بها يلي:

## أولاً: الاختلاف في تحديد مفهوم السابقين

لقد اختلف علماء الإسلام تارة في تحديد مفهوم السابقين الأولين،

<sup>(</sup>١) الأنفال/ ٤٧.

<sup>(</sup>۲) التوبة/ ۱۰۰.

وأخرى في تحديد مصاديقهم، والحال أنّ الآية الكريمة تخصّ بالفوز العظيم ودخول الجنة مَن كان من السابقين الأولين، بحيث تعدى الخلاف إلى الخليفة الأول في كونه من السابقين الأولين أم لم يكن منهم؟ قال الطبري في تأريخه: «وقال آخرون: أسلم قبل أبي بكر جماعة ذكر من قال ذلك: حدثنا ابن حيد، قال: حدثنا كنانة بن جبلة، عن إبراهيم بن طهمان، عن الحجاج بن الحجاج، عن قتادة، عن سالم بن أبي الجعد، عن محمد بن سعد، قال: قلت: لأبي أكان أبو بكر أولكم أسلاما؟ فقال لا قد أسلم قبله أكثر من خسين» (١٠).

ويؤيده ما رواه ابن ماجه في سننه بإسناد صحيح، كما ذكر ذلك في النوائد ورواه الحاكم في المستدرك، حيث وصفه بكونه صحيحاً على شرط الشيخين، قال عن علي الله قال: «أنا عبد الله وأخو رسوله صلى الله عليه وسلم وأنا الصديق الأكبر لا يقولها بعدي إلا كذاب، صليتُ قبل الناس لسبع سنين» (").

## ثانياً: معارضة الاستدلال بالآية المتقدمة بآية أخرى

إنّ دخول الصحابة الذين هم محل النزاع تحت هذا العنوان يتوقّف على إحراز أنّهم كانوا على حقيقة الإسلام لا ظاهره، خصوصاً إذا أخذنا بنظر الاعتبار الآية الكريمة التي تخبر بصراحة أن بعض الصحابة، آمن في زمن النبي عَيْشًا، لكنّ الله أخبر أنّهم ليسوا بمؤمنين حقّاً، قال تعالى: ﴿قَالَتِ

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج٢ ص٦٠.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجة: ج١، ص٤٤، المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣ ص١١٢.

الأَعْرَابُ آمَنَّا قُل لَّهُ تُؤْمِنُول وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَّا يَدْخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُم ﴿٠٠٠.

لو سلَّمنا دخول جميع الصحابة في مفهوم هذه الآية، بحيث يتحقَّق

## ثالثاً: ارتداد بعض من كان من السابقين الأولين

الوعد الإلهي، ولكننا نجد أنّ إدخالهم الجنة مشروط بها إذا لم يأتوا في باقي حياتهم بها يزول معه استحقاق الشواب على الإيهان والسبق إليه، وعندئذ يواجه إحسان الهي ظهير مشكلة بعضهم كعبيد الله بن جحش الذي ارتد عن الإسلام بعد ذلك وهو من السابقين الأولين، وتنصّر عند هجرته إلى الحبشة، فهات وهو نصر انيٌّ، فهل يلتزم إلهي ظهير مع ذلك بدخوله الجنة؟! قال الحاكم: «حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا عبد الله بن أسامة الحلبي، ثنا حجاج بن أبي منيع، عن جدِّه، عن الزهري، قال: فتزوج رسول الله صلى الله عليه وآله أمّ حبيبة بنت أبي سفيان، وكانت قبله تحت عبيد الله بن جحش الأسدي أسد خزيمة، فهات عنها بأرض الحبشة، وكان خرج بها من مكَّة مهاجراً، ثم افتتن وتنصّر، فهات وهو نصراني، وأثبت الله الإسلام لأمّ حبيبة والهجرة، ثمّ تنصر زوجها ومات وهو نصراني، وأبت أم حبيبة بنت أبي سفيان أن تتنصر، وأتمّ الله تعالى لها الإسلام والهجرة حتى قدمت المدينة، فخطبها رسول الله صلى الله عليه وآله فزوَّجها إياه عثهان بن عفان، قال الزهري: وقد زعموا أنّ النبي صلى الله عليه وآله كتب إلى النجاشي بن عفان، قال الزهري: وقد زعموا أنّ النبي صلى الله عليه وآله كتب إلى النجاشي

<sup>(</sup>١) الحجرات/ ١٤.

فزوّجها إيّاه وساق عنه» (١٠٠).

#### الخلاصة

من خلال الأجوبة السابقة يتضح الحال في دلالة سائر الآيات التي أوردها في مقام استقامة وعدالة جميع الصحابة الذين هم محلّ النزاع والاختلاف بين الإمامية وغيرهم، ولم يندع الشّيعة الإمامية أن جميع صحابة النبي عَيْلاً ضالون ومنحرفون، وأنّ ما ينسب إليهم افتراء محض؛ لأنّها ترى أنّ مَنْ فسق وارتد وعصى من الصحابة لا يستحق وصف العدالة التي تقول بها بعض الأطراف الأخرى، وهذا ما سنؤيده في الأبحاث اللاحقة.

<sup>(</sup>۱) المستدرك، ج٤، ص٠٢. وانظر: السنن الكبرى، البيهقي، ج٧، ص٧١. فتح الباري، ابن حجر، ج١٣، ص٩. الاستيعاب، ابن عبد البر، ج٣، ص٨٧٧.

# البحث الثاني بيان الموقف الحقيقي للقرآن الكريم من الصحابة

إنّ من يريد أن يعرف الموقف الحقيقي للقرآن من الصحابة ـ لا ما يبيّنه أحسان إلهي ظهير ومن لف لفه ـ عليه أن يرجع إلى جميع القرآن لا أن يقوم بملاحظة بعض آياته يبتغي بذلك الفتنة والتدليس وحر ف الحقيقة، كالّذين يجعلون القرآن عضينَ، فتعالوا إلى القرآن الذي يفسّر بعضه بعضاً لنتعرّف على موقفه من صحابة النبيّ عَيْنَاللهُ: وهل يدلّ القرآن على أنّ الله رضي عنهم جميعاً وضمن لهم الجنة.

إن القرآن الذي هو الثقل الأكبر يحدّثنا أنّ الصحابة كسائر البشر تصدر منهم الذنوب والكبائر والموبقات، كالفرار من الزحف والخيانة والارتداد وغيرها، فلا تمنع الصُّحْبة الإنسانَ عن الانحراف، بل والكفر والارتداد، ولا تعطي ضهانة لدخول الجنة، فإنّ رسول الله عَيْظَة كالشمس المضيئة، ومَنْ حَوْلَهُ كالمرايا، فها صفا منها عَكَسَ النُّورَ كُلُّ حسب مقدار صفائه، وما كَدر وصدئ منها لم يزده نور الشمس إلاّ عتمة وكدورة.

وإليك بعض هذه الآيات التي تتحدث عن صحابة النبي عَيْلاً:

فمنها قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَاإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللهُ ا

الشَّاكِرِينَ ﴿ اللهِ النبي عَلَيْهَ اللهِ النبي عَلَيْهَ اللهِ مَا أَصِحَابِ النبي عَلَيْهَ مِن المهاجرين والأنصار؟! فهل كانت صحبتهم وهجرتهم ونصرتهم مانعة لهم من الانقلاب على الأعقاب؟ أوليس ذلك من الكبائر إذا لم يكن من الكفر؟

نعم، من يقرأ هذه الآية الكريمة سيعرف أنّ ذلك غير مانع لهم ـ لا في حياة النبي و لا بعد أن توفاه الله ـ من ارتكاب الذنوب والفسق بل وحتى الارتداد، فلهاذا أذن عندما يوجّهُ النقد إلى بعض الصحابة تقوم الدنيا و لا تقعد؟ وكأنّ الصحابة يستحيل عليهم صدور الذنب والخطأ، وهذا مظهر من مظاهر الغلوّ في الدين التي ينهانا الله عنها، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحُقِّ وَلاَ تَتَبِعُواْ أَهْوَاء قَوْمٍ قَدْ ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيرًا وَضَلُّواْ عَن سَوَاء السَّبِيلِ ﴾ "ك.

ومن الآيات التي تتحدث عن الصحابة قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَهِّمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدْ عَفَا اللهُّ عَنْهُمْ إِنَّ اللهُّ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ "، وهذه الآية تخبر عن فرار قسم من الصحابة من المهاجرين والأنصار عن الزحف، ومن المعلوم أنَّ الفرار من الزحف أحد الموبقات والكبائر؛ خصوصاً وهم بين يدي رسول الله وخاتم النبيين عَنْيَالَهُ.

ومن الآيات قوله تعالى: ﴿إِذْ جَاؤُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتْ الْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحُنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللهَّ الظُّنُونَا\* هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا

<sup>(</sup>١) آل عمر ان/ ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المائدة/ ٧٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران/ ١٥٥.

زِلْزَالاً شَدِيداً \* وَإِذْ يَقُولُ الْمَنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً \* وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةٌ مِّنْهُمْ يَا أَهْلَ يَشْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيتُ غُرُوراً \* وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةٌ مِّنْهُمْ يَا أَهْلَ يَشْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيتُ مَّنْهُمُ النَّبِي يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَاراً \* وَلَقُدْ كَانُوا عَاهَدُوا عَلَيْهِم مِّنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُئِلُوا الْفِتْنَةَ لَاتَوْهَا وَمَا تَلَبَّثُوا بِهَا إِلَّا يَسِيراً \* وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللهُ مِن قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَذْبَارَ وَكَانَ عَهْدُ اللهُ مَسْؤُولاً \* قُل لَن يَنفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِن اللهُ مِن قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَذْبَارَ وَكَانَ عَهْدُ اللهُ مَسْؤُولاً \* قُل مَن ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُم مِّنَ اللهُ إِنْ أَرَادَ مِكُمْ مُوءاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ هُم مِّن دُونِ اللهِ وَلِيّا وَلِا نَصِيراً ﴾ ﴿

وهذا يدلُّ أنَّ جملةً من الذين أظهروا الإسلام والإيهان، وشاركوا مع النبي عَيْلِهُ في غزواته، كانوا من المنافقين ومن الذين في قلوبهم مرض، ولم يعرف منهم إلا القليل ممن ظهرت منهم كلهات النفاق؛ كأوس بن قيظي الذي شهد أُحُداً، وأصحابه الذين استأذنوا النبي عَيْلِهُ وقالوا بيوتنا عورة (١٠) وهذا يعني أنّ الصحابة ليسوا على طبقة واحدة، ولايمكن أن نحكم على الجميع بحكم واحد.

ومن الآيات الأخرى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاؤُوا بِالإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ لا تَعْسَبُوهُ شَرَّا لَكُم بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ لِكُلِّ امْرِئٍ مِّنْهُم مَّا اكْتَسَبَ مِنَ الإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ "، أفليس الذين جاءوا بالأفك هم جماعة من أصحاب رسول الله عَنْيَالَهُ، وكان منهم مسطح بن أثاثه، وهو ابنُ خالة بن

<sup>(</sup>۱) الاحزاب/ ۱۰ ـ ۱۷.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإصابة، ابن حجر، ج١، ص٥٠٥. البداية والنهاية، ابن كثير، ج٤، ص١١٩، وغيرها.

<sup>(</sup>٣) النور/ ١١.

أبي بكر، والذي كان من المهاجرين الأوائل، وممن شهد بدراً، فأقام عليه النبيّ الأعظم عليه التعلم عليه النبيّ الأعظم عليه التابيّ حدّ القذف؟!

فهل يا ترى أنَّ الصَّحْبَة قد منعت هؤلاء العصبة من المهاجرين والأنصار من ارتكاب الكبائر وقذف المحصنات؟ وهل يوجد مانع بعد توبتهم يمنعهم من تكرار ذلك في حياة النبي عَيْنَا وبعد وفاته؟

فإذا كان هذا حال المهاجرين والأنصار، وأنّهم معرّضون لارتكاب الموبقات والذنوب الكبيرة، فما بالك بما دونهم من الطلقاء وأبناء الطلقاء؟! ومنها قوله تعالى: ﴿عِمَّنْ حَوْلَكُم مِّنَ الأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ المُدِينَةِ مَرَدُواْ

عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيم (١٠٠٠).

وهذه الآية ترشد إلى وجود مجموعة من المنافقين مندسين بين الصحابة من الأعراب ومن أهل المدينة، وأنّ نفاقهم خفيٌّ لا يعلمه إلاّ الله، وحتَّى النبي عَيْنَاللهُ لا يعلمه لولا تعليم الله تعالى، فليس كل من اتبع النبي عَيْنالهُ ظاهراً يعدُّ من أهل الإيهان والصلاح، بل قد يكونون من المتظاهرين بالإسلام والإيهان.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهَّ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحُقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكُثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٧).

فهذه الآية ترشدنا إلى أنّ جماعة من الصحابة لم يكن لديهم خشوع قلبي

<sup>(</sup>١) التوبة/ ١٠١.

<sup>(</sup>٢) الحديد/ ١٦

لذكر الله، وما أُنزل من الحق، بل يتصفون بقسوة في القلب، وهو أمر مذموم بلا أدنى شك، ويدلل على ضعف إيهانهم واعتقادهم. والله تعالى قد بين في آية أخرى أنّ المؤمن الحقيقي من يتصف بالوجل والخشوع؛ فقال عز من قائل: ﴿ إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَنَّهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَبِّمْ يَتَوكَّلُونَ ﴾ (١٠).

وأخرج مسلم ـ واللفظ له ـ والنسائي وأبو يعلى وغيرهم، عن ابن مسعود، قال: «ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية ﴿أَلَم يَأْنَ لَلْذَينَ آمَنُوا اللهُ عَلَى اللهُ ا

وهو يدلّ على أنَّ المخاطبين بهذه الآية هم من الصحابة الأوائل، فكيف يُدّعى مع هذا بأنَّ الصحابة، في المراتب العليا من الإيهان؟!.

وغير ذلك من الآيات الشريفة.

## الخلاصة والاستنتاج

فالنتيجة التي ننتهي إليها على ضوء آيات القرآن، أنّ القرآن لم ينظر إلى أصحاب النبي عَنْ الله إلا أنهم بشر يصدر منهم ما يصدر من سائر الناس من الذنوب، بل والكفر والارتداد، ولا عصمة لأحد إلا للنبيّ وآله الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، وقد ثبت في البحوث السابقة مَنْ هم أهل البيت، وأنّهم على وفاطمة والحسن والحسين والتسعة من ولد

<sup>(</sup>١) الأنفال/ ٢.

<sup>(</sup>٢). صحيح مسلم، ج٨، ص٢٤٣. السنن الكبرى، النسائي، ج٦، ص ٤٨١.

الحسين عَلَيكُم، الَّذين آخرهم الإمام المهديّ، الَّذي سيملأ الأرضَ عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

إذن ما يذكره الشيعة من نقد بعض الصحابة نظراً لما صَدَرَ منهم من المواقف غير الصحيحة تجاه الله ورسوله وأهل البيت المهللاء ليس من الأمور التي تخالف القرآن، بل إنّ القرآن يؤكّدها، وإنّ بعض صحابة النبي عَلَيْلاً من المهاجرين والأنصار - فضلاً عن غيرهم من الطلقاء - قد صدرت منهم الأمور والأفعال الشنيعة، ولم يعطِ القرآن ضهانة لعدم صدورها مرة أخرى لو فرض توبتهم.

فهل كان إحسان الهي ظهير أعلم بحال الصحابة من الله ورسوله الكريم عُنِيالاً؟!



# الفصل الثالث

موقف الرسول الأعظم عَيْظَةَ من عموم الصحابة

وفيه بحثان:

البحث الأول: ذكر الأخبار المنسوبة للنبي الأعظم على ومناقشتها

البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للنبي الأعظم على المحابة



# البحث الأول ذكر الأخبار المنسوبة للنبي الله ومناقشتها

ذكر إلهي ظهير مجموعة من الأخبار منسوبة إلى النبي عَلَيْلَاً فيها مدح للصحابة، وادعى أنَّها عامّة وتشمل جميع الصحابة، وهي كما يلي:

## الخبر الأول:

قال إلهي ظهير: «وسيد الرسل يمدح الأصحاب حسب قول الشيعة (اللهم اغفر للأنصار، وأبناء الأنصار، وأبناء الأنصار، يما معشر الأنصار! أما ترضون أن ينصرف الناس بالشاء والنعم، وفي سهمكم رسول الله عَيْلَالًا)» (().

#### المناقشة

أولاً: إن أريد من الأنصار الذين استغفر لهم رسول الله عَيْنَا مطلق أهل المدينة، الذين هاجر إليهم النبي عَيْنَا ، فلا يمكن أن يكون مقصود عَيْنَا طلب المغفرة لجميعهم؛ لأنَّ بعضهم من رؤوس المنافقين، كعبد الله بن أبي بن سلول، كما نطق بذلك القرآن الكريم، حيث قال تعالى: ﴿وَمِعَنْ حَوْلَكُم مِّنَ الأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ المُدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذَّبُهُم

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٧، نقلاً عن كتاب نهج البلاغة، ص٥٥٧، تحقيق: صبحي الصالح.

مَّرَّ تَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ ``، وقوله تعالى: ﴿ لَئِن لَمْ يَنتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمُدِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّإ قَلِيلاً ﴾ ``.

وقد نهى الله نبيه الكريم عَنْظَهَ عن الدعاء لهم والصلاة عليهم بقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَداً وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (").

وقوله تعالى: ﴿اسْتَغْفِرْ هُمْ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ هُمْ إِن تَسْتَغْفِرْ هُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللهُ هُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (١٠).

وعليه فلا يمكن دعوى شمول دعاء النبي عَيْسَالَة بالمغفرة لجميع أهل المدينة؟ (٠٠).

<sup>(</sup>١) التوبة/ ١٠١.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب٢٠

<sup>(</sup>٣) التوبة ٨٤

<sup>(</sup>٤) التوبة ٨٠

لله المتعدد البخاري، ج٢، ص٧٧، باب الكفن في القميص). وروى: (عن عمر بن الخطاب رضي الله عنهم أنه قال: لما مات عبد الله بن أبي بن سلول دعي له رسول الله صلى الله عليه وسلم رضي الله عليه، فلما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلي عليه، فلما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم وثبت إليه فقلت: يا رسول الله أتصلي على ابن أبي وقد قال يوم كذا وكذا كذا وكذا؟! أعدد عليه قوله، فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: أخر عني يا عمر، فلما أكثرت عليه قال: إني خيرت فاخترت لو أعلم أني إن زدت على السبعين فغفر له لزدت عليها، قال: فصلى عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم انصرف، فلم يمكث إلا يسيرا حتى نزلت الآيتان من براءة ﴿وَلاَ تُصَلُّ عَلَى أَحَدٍ مُنْهُم مَّاتَ أَبدًا ﴾ إلى ﴿وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴾، قال: فعجبت بعد من جرأتي على رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ والله ورسوله أعلم. (المصدر فعجبت بعد من جرأتي على رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ والله ورسوله أعلم. (المصدر السابق، ص٠٠١).

ويبرر ابن حجر فعل عمر وسوء تصرفه مع النبي عنه بقوله: ((فكأن عمر قد فهم من المذكورة ما هو الأكثر الأغلب من لسان العرب، من أن (أو) ليست للتخيير بل للتسوية في عدم الوصف المذكور، أي أن الاستغفار لهم وعدم الاستغفار سواء، وهو كقوله تعالى: سواء عليهم استغفرت لهم أم لم تستغفر لهم، لكن الثانية أصرح، ولهذا ورد أنها نزلت بعد هذه القصة كها سأذكره. وفهم عمر أيضا من قوله: سبعين مرة، أنها للمبالغة وأنّ العدد المعين لا مفهوم له، بل المراد نفي المغفرة لهم ولو كثر الاستغفار، فيحصل من ذلك النهي عن الاستغفار، فأطلقه. وفهم أيضا أن المقصود الأعظم من الصلاة على الميت طلب المغفرة للميت والشفاعة له، فلذلك استلزم عنده النهي عن الاستغفار ترك الصلاة، لذلك جاء عنه في هذه الرواية إطلاق النهي عن الصلاة). (فتح الباري، ج٨، ص٢٥٢). وحاصل ما يريد قوله ابن حجر هو أنّ فهم عمر للآية كان موافقاً لقواعد اللغة العربية، ولم يكن فهم النبي غيالةً كذلك، لذا جاءت الآية تصحح فهم عمر وتُحَلِّئ النبي غيالةً.

وهذا الذي يروى والذي يقال حول ذلكَ الموضوع في كتب أهل السُنّة له لوازم خطيرة جداً ليس هما هنا محل بحثها، ونكتفي هنا أن نذكر ما روي عن أهل بيت العصمة والطهارة ليتضح أي جناية ترتكب بحق الإسلام ونبيه عَيْلاً.

فقد روى الكليني (رضوان الله عليه) في الكافي عن الإمام الصادق عليه السلام: (كان رسول الله صلى الله عليه وآله إذا صلى على ميت كبر وتشهّد، ثم كبر، ثم صلى على الأنبياء ودعا، ثم كبر ودعا للمؤمنين، ثم كبر الرابعة ودعا للميت، ثم كبر وانصرف. فلها نهاه الله عز وجل عن الصلاة على المنافقين كبر وتشهد، ثم كبر وصلى على النبيين صلى الله عليهم، ثم كبر ودعا للمؤمنين، ثم كبر الرابعة وانصرف ولم يدع للميت). (الكافي، ج٣، ص١٨٠).

وثانياً:إن أريد من الأنصار طبقة معينة منهم، وهم خصوص المؤمنين الصادقين، الذين ربّها تصدر منهم بعض الذنوب الموجبة لفسقهم حال صدورها منهم، والقابلة للتوبة مع عدم الإصرار، والتي لا تكون منافية لحقيقة الإيهان، فأيُّ مانع من شمول دعاء النبي عَيْنَالًا لهم بالمغفرة؟! وهو نبي الرحمة والشفيع يوم القيامة، وقد رأى علامات التوبة منهم بعد أن صدر من بعضهم ما يغضب الله ورسوله، ولا نزاع للشيعة في ذلك، ونسبة خلاف ذلك لهم لا يصدر إلاَّ من جاهل.

وثالثاً: إنّ دعاء النبي عَيْنِاللهُ للأنصار لا يدل على عدم إمكان صدور الذنب منهم مرة أخرى، بل إنّه يدلّ على أنَّ النبي عَيْنالهُ طلب المغفرة لمن كانت توبته نصوحاً منهم، أما من كان متلبساً بالذنب العظيم أو من سيتلبس به في المستقبل فلا يشمله هذا الدعاء مع إصراره على الذنب، وعدم توبته، قال تعالى ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللهُ وَاسْتَغْفَرُواْ اللهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللهُ اللهُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهُ تَوَّاباً رَّحِياً ﴾ (اللهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللهُ اللهُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهُ تَوَّاباً رَّحِياً ﴾ (اللهُ وَاسْتَغْفَرُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهُ تَوَّاباً رَّحِياً ﴾ (اللهُ وَاللهُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهُ تَوَاباً رَحِياً ﴾ (اللهُ وَاللهُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهُ الل

وهذا من الأمور الواضحة، فكيف يجعله شاهداً على مدح جميع الأنصار

حوهذا يعني أن الصلاة على المنافقين التي نهى عنها الله تعالى هي الصلاة بمعناها اللغوي، ولم يستغفر النبي ﷺ في صلاته لهم، ويؤيد ذلك أن التي تنهى عن الصلاة عنهم نزلت بعد غزوة تبوك أي في سنة ٨ هد كما يدل على ذلك سياق الآية، ومعلوم أن وفاة ابن سلول حدثت في ٩ هد أي انه كان حياً حين نزول الآية، وهو يدل على كذب هذه الرواية التي ينقلها البخاري عن عمر.

والغرض من ذكر هذه القضية هي مجرد لَفْت القارئ إلى ما في كتب القوم وصحاحهم من الأباطيل، وليس هنا محل التفصيل فيها وما هي لوازم من يعتقد بها.

<sup>(</sup>١) النساء، ٦٤.

والرضا عنهم حتى لو ظهر من أحدهم ما ينافي مفهوم النصرة واتباع النبي عَيْلاً وطاعته وطاعة من أمر بطاعته.

#### الخبر الثاني:

قال إلهي ظهير: «وكذلك قال النبي عَنْ الأنصار كرشي وعيني، ولو سلك الناس وادياً، وسلك الأنصار شعباً لسلكت شعب الأنصار»(...

#### المناقشة

أولاً: يرد على الاستدلال بهذه الرواية نفس ما أوردناه على الخبر السابق، بالإضافة إلى ما ذكرناه في مناقشة الاستدلال بإطلاق الآيات على مدح عموم الصحابة، حيث بيّناً هناك عدم تمامية ذلك. وعندئذ فلا حاجة لإعادة ما ذكرناه.

فانياً: إنّ ما نقله عن كتاب الغارات مما نسب إلى النبي عَلَيْقاً. لا يمكن الاحتجاج والتمسك به؛ لأن هذا الكتاب وإن كان مقطوع النسبة إلى إبراهيم بن محمد بن سعيد الثقفي، فقد ذكره كل من النجاشي والشيخ الطوسي "، إلا أن هذا الكتاب لم يصل إلينا بطريق معتبر، حيث إنه رُوِيَ بسبعة طرق، أربعة منها للنجاشي وواحد للشيخ الطوسي، واثنان للشيخ بسبعة طرق، أربعة منها للنجاشي وواحد للشيخ الطوسي، واثنان للشيخ

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٧، نقلاً عن كتاب الغارات، ج٢، ص٤٧٩.

 <sup>(</sup>٢) رجال النجاشي: النجاشي، ص١٨، ط٥، عام: ١٦٤١، نشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ـ قم المشرفة.

<sup>(</sup>٣) رجال الطوسي، الشيخ الطوسي، تحقيق: جواد الفيومي الأصفهاني، ط١، سنة الطبع: رمضان المبارك ١٤١٥، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

الصدوق، إلاّ أنّ هذه الطرق جميعها مخدوشة.

ففي الطريق الأول وهو للنجاشي، العباس بن سندي ١٠٠٠، وهو مجهول الحال.

وفي الطريق الثاني، محمد بن زيد الرطال(الرطاب)"، وهو مجهول الحال أيضاً".

وفي الطريق الثالث، أحمد ابن علويه، " وهو مجهول الحال.

وفي الرابع، عبد الرحمن بن إبراهيم المستملي٬٠٠، وهو مجهول أيضاً.

وفي طريق الشيخ، عبد الرحمن بن إبراهيم المستملي<sup>(۱)</sup>، وفي طريقي الصدوق، أحمد بن علويه، وقد تقدم أنّها مجهولان.

والحاصل: إنّ الكتاب ساقط عن الاعتبار؛ لعدم وصوله إلينا بطريق معتبر، فلا يصح الاحتجاج به على الشيعة في مثل هذه الموارد.

#### الخبر الثالث:

قال إلهي ظهير: «ويروي ابن علي بن زين العابدين محمد الباقر رواية تنفى

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي: ص١٨.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر: ص١٩.

<sup>(</sup>٣) مستدركات علم رجال الحديث، الشيخ علي النهازي الشاهرودي، ج ٧، ط١، سنة الطبع: محرم الحرام ١٤١٥، نشر: ابن المؤلف.

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشي: ص١٩.

<sup>(</sup>٥) مستدركات علم رجال الحديث، الشيخ علي النهازي الشاهرودي، ج٤، ص٠٣٨، الرقم: ٧٥٨، ط١، سنة الطبع: محرم الحرام ١٤١٥، نشر: ابن المؤلف.

<sup>(</sup>٦) الفهرست: الشيخ الطوسي، تحقيق: الشيخ جواد القيومي، ط١، سنة الطبع: شعبان المعظم ١٤١٧، نشر: مؤسسة نشر الفقاهة.

النفاق من أصحاب رسول الله عَيْظَة، وتثبت لهم الإيهان ومحبة الله عز وجل، كما أوردها العياشي والبحراني في تفسيريها تحت قول الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرينَ ﴾ عن سلام، قال: كنت عند أبي جعفر، فدخل عليه حمران بن أعين، فسأله عن أشياء، فلمّا هَمَّ حمران بالقيام قال لأبي جعفر عليه السلام: أُخبرُك أطال الله بقاك وأمتعنا بك، إنّا نأتيك فما نخرج من عندك حتى ترقَّ قلوبنا، وتسلوا أنفسنا عن الدنيا، وتهون علينا ما في أيدي الناس من هذه الأموال، ثم نخرج من عندك، فإذا صرنا مع الناس والتجّار أحببنا الدنيا؟ قال: فقال أبو جعفر عليه السلام: إنَّما هي القلوب مرةً يصعب عليها الأمر ومرةً يسهل، ثم قال أبو جعفر: أما إنَّ أصحاب رسول الله عنا الله عنا الله عنا الله عنا الله قالوا: يا رسول الله نخاف علينا النفاق، قال: فقال لهم: ولم تخافون ذلك؟ قالوا: إنَّا إذا كنّا عندك فذكرتنا رُوِّعنا، ووجلنا، نسينا الدنيا وزهدنا فيها حتى كأنَّا نعاين الآخرة والجنة والنار ونحن عندك، فإذا خرجنا من عندك، ودخلنا هذه البيوت، وشممنا الأولاد، ورأينا العيال والأهل والمال، يكاد أن نَحُولَ عن الحال التي كنّا عليها عندك، وحتَّى كأنا لم نكن على شيء، أفتخاف علينا أن يكون هذا النفاق؟ فقال لهم رسول الله عَيْدًا للهُ عَلَيْهُ : كلاً، هذا من خطوات الشيطان، ليرغّبنكم في الدنيا، والله لو أنّكم تدومون على الحال التي تكونون عليها وأنتم عندي في الحال التي وصفتم أنفسكم بها لصافحتكم الملائكة، ومشيتم على الماء، ولولا أنَّكم تـذنبون فتستغفرون الله، لخلـق الله خَلْقاً لكي يذنبوا، ثم يستغفروا، فيغفر الله لهم، إنّ المؤمن مفتن توّاب، أما تسمع لقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ﴾ وقال: ﴿ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ ﴿ ..

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص ٢١٤١. نقلاً عن تفسير العياشي، ج١ ص٩٠١، و تفسير البرهان، ج١ ص٢١٥.

#### الناقشة

أولاً: إنّ الرواية ليس فيها أي دلالة على العموم وأنّ الصحابة جميعاً قد سألوا النبي عَنِيلاً عن حالة النفاق، ويكفي أن تقوم مجموعة منهم بذلك لكي يصدق عليهم قول الإمام المنبي الأعلى: «أصحاب رسول الله عَنِيلاً قالوا»، فهؤلاء الذين نفى عنهم النبي عَنِيلاً النفاق هم بعض الصحابة، فالإمام ليس في مقام بيان هذه الجهة، بل في مقام بيان أهمية الاستغفار والتوبة، وأنّ الله يحبّ التوّابين، وهذا أجنبي عما يريد إلهي ظهير إثباته من أنّ النبي عَنِيلاً بصدد نفي النفاق عن جميع الصحابة، والشيعة لا ينسبون النفاق إلى جميع الصحابة على خلاف ما يعتقدون به.

ثانياً: إنّ الرواية تثبت صحة عقيدة الشيعة في الصحابة، وأنهم بشر كسائر البشر إلاّ أهل بيته الطاهرين الذين عصمهم الله كما نصّ على ذلك في محكم كتابه كنون من البقاء على حالة الإنشداد نحو الله، بل وأنهم ربما انشغلوا بالدنيا فتصدر منهم الذنوب بل الكبائر كالفرار من الزحف، وأن الله يتوب على من يتوب عنهم ويدخل النار من يصرّ منهم على الذنب، ولا يدّعي الشيعة أنّ الصحابة إذا استغفروا الله، فإن الله لا يغفر لهم، بل الكلام في تحقق التوبة منهم، فعدد منهم قد أذنبوا وخالفوا الله ورسوله ولم يقم دليل على تحقق التوبة منهم، فقوله قالة وله ولا أنكم تذنبون، فتستغفرون الله صريح فيا ذكرناه، وهو خلاف قول من يقول أنّ الصحابة يجتهدون ويُخطِؤون، فما يصدر من المجتهد لا يسمّى ذنباً ولا يحتاج إلى توبة، بل هو

مأجور على هذا الخطأ.

ثالثاً: سيأتي وبشكل مفصّل التعرض لموقف النبي عَيْنَالَهُ من الصحابة من كتب أهل السنّة، وأنّ النبي عَيْنَالَهُ كان يصف بعض أصحابه بالمنافقين، كما في صحيح مسلم: «في أصحابي اثنا عشر منافقاً فيهم ثمانية لا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط» (١٠).

والحاصل: أنَّ هذا النص الذي ينقله الشيعة ليس فيه أيَّ حجة لإلهي ظهير ليثبت أنَّ الشيعة يخالفون ما هو موجود في روايات أهل البيت المِيَّلُا.

#### الخبر الرابع:

قال إلهي ظهير: «هذا ولقد روى على بن موسى الرضا، عن رسول الله غيالة أنّه قال: (من زارني في حياتي أو بعد موتي فقد زار الله تعالى) ، ورسول الله غيالة الصادق الأمين وسيّد الخلائق نفسه يشهد لأصحابه بالسعادة والجنة حيث يقول، ويرويه القمّي مثل هذه الرواية عن جعفر بن باقر عن أبيه (أنّ النبي غيالة قال: من زارني حيّاً وميّتاً كنت له شفيعاً يوم القيامة) » ...

#### المناقشة

#### أولا: الأعمال بالنيات

إنَّ الأعمال الحسنة التي تصدر عن الإنسان لابدّ أن يتحقّق فيها الحسن

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، ج٨، كتاب صفات المنافقين، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، ص٤٣. نقلاً عن عيون أخبار الرضا لابن بابويه القمي، ج١، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) الشيعة وأهل البيت، ص٤٣. نقلاً عن قرب الإسناد للحميري، ص٣١، ط طهران.

الفاعلي مضافاً للحسن الفعلي، والمراد من الحسن الفاعلي، هو صدور الفعل عن نيّة حسنة، فإنّ صدور الفعل بمجرده لا يوجب تحقق الثواب بلا أن يكون حاصلاً بقصد التقرّب إلى الله، فقد أخرج البخاري، عن عمر بن الخطاب، أنّه قال: «سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إنّما الأعمال بالنيات وإنّما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو إلى امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر »(۱).

فالهجرة وإن كانت عملاً حَسَناً وموجب للثواب، ولكنّ تحقق ذلك منوط بكون ذلك الفعل ناشئاً عن نيّة حسنة، وهي التقرّب به إلى الله.

فالإطلاق لا يمكن أن يكون مراداً في هاتين الروايتين، بحيث يشمل كلَّ من زار النبي عَيْظَالَهُ في حياته وفي مماته، بحيث يقال: إنَّ كل من زار النبي عَيْظالَهُ سيكون النبي عَيْظالَهُ شفيعاً له ولو كانت زيارته لا بقصد التقرّب إلى الله، فهذا مقطوع العدم؛ لأنه يتوقف على حسن وسلامة النية والتي هي قوام العمل.

#### ثانياً: الأعمال بخواتيمها

إن زيارة النبي عَنِيالَة في حياته أو بعد وفاته، إنّها يكون لها الأثر الذي ذكرته تلك الروايات، إذا لم يصدر من ذلك الزائر ما ينافي ذلك الفعل، بحيث يؤدي ذلك إلى بطلان أثر ذلك العمل الصالح، وقد دلّت عدد من الروايات المعتبرة من كتب السّنة على أنّ الأعمال بخواتيمها، نذكر منها:

<sup>(</sup>١) البخاري، ج١، ص٢، باب كيفية بدأ الوحي، ح١.

صلى الله عليه وسلم قال: لا عليكم أن لا تعجبوا بأحد حتى تنظروا بهاذا يختم له، فإنّ العامل يعمل زماناً من عمره أو برهة من دهره بعمل صالح لو مات عليه لدخل الجنة، يتحوّل ليعمل عملاً سيئاً، وإن العبد ليعمل البرهة من دهره بعمل سيء لو مات عليه دخل النار، ثم يتحوّل فيعمل عملا صالحا، وإذا أراد الله تبارك وتعالى بعبد خيراً استعمله قبل موته، قالوا: يا رسول الله وكيف يستعمله؟ قال: يوفقه لعمل صالح ثم يقبضه عليه. وقال: رواه أحمد وأبو بعلى والبزار والطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح».

٢ - ما أخرجه البخاري عن أبي هريرة، عن النبي عَنْ أَنَّه قال: «... فإنّ الرجل ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل أهل الجنة فيدخل الجنة، وإنّ الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلاّ ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخل النار» (")

٣ - ما أخرجه البخاري أيضاً عن سهل، قال: «التقى النبي صلى الله عليه وسلم والمشركون في بعض مغازيه فاقتتلوا، فهال كلُّ قوم إلى عسكرهم، وفي المسلمين رجل لا يدع من المشركين شاذة ولا فاذة إلاّ اتَّبعها فضربها بسيفه، فقيل: يا رسول الله ما أجزأ أحد ما أجزأ فلان، فقال: إنّه من أهل النار، فقالوا: أيُّنا من أهل الجنة إن كان هذا من أهل النار؟ فقال رجل من القوم: لأتبعنه، فإذا أسرع وأبطأ كنت معه، حتى هذا من أهل النار؟ فقال رجل من القوم: لأتبعنه، فإذا أسرع وأبطأ كنت معه، حتى جُرِحَ فاستعجل الموت، فوضع نصاب سيفه بالأرض، وذُبابَه بين ثدييه، ثمّ تحامل عليه، فقتل نفسه، فجاء الرجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: أشهد أنّك رسول

<sup>(</sup>١) المعجم الأوسط للطبراني، ج٣، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٤، ص١٠٤، كتاب بدء الخلق.

الله، فقال: وما ذاك؟ فأخبره، فقال: إنّ الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة فيها يبدو للناس وإنّه من أهل الجنة فيها يبدو للناس وهو من أهل الجنة "‹‹›.

فهذه الروايات وغيرها تدلُّ وبشكل واضح على أنَّ الأعمال بخواتيمها، فربّما يأتي الإنسان بعمل الصالحين، ولكنّه في نهاية حياته يأتي بما يبطل ويحبط عمله السابق، كما تدلّ على ذلك آيات حبط الأعمال، كقوله تعالى ﴿ أَن تَعْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ "، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُمْ فِي الدُّنيّا وَالآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ".

والحاصل مما تقدم: أنّه لو سلّمنا بصدور الزيارة عن نية حسنة، فهذا لا يعني أن تكون عاصمة له عن الخطأ والعصيان بعد ذلك، بل ذلك مرهون بحسن عاقبته، فالزيارة كسائر الأعمال الأخرى إنّما يترتب عليها الأثر الإيجابي في الآخرة لو ختم للإنسان بحسن العاقبة ولم يحبط عمله، وحينتُذٍ فلا إطلاق لهذا الخبر بحيث يشمل جميع الحالات، ومنها سوء الخاتمة.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٥، ص٧٦، باب غزوة خيبر.

<sup>(</sup>٢) الحجرات/ ٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة/ ٢١٧.

## البحث الثاني

## بيان الموقف الحقيقي للنبي الله من عامة الصحابة

نريد من هذا البحث بيان الموقف الحقيقي للنبي عَلَيْلاً من الصحابة عموماً، وهل كان النبي عَلَيْلاً راضياً عنهم جميعاً، أم لا؟

وسوف نتبع في الجواب عن هذا التساؤل، مصادر أهل السنة أنفسهم، بلا حاجة إلى ما ذكره الشيعة الإمامية في المقام.

وقد تبين من خلال ملاحظة الروايات الواردة عنه على أنه لم يكن على المنه المنه والضياً عن جميع الصحابة، وهذا يتفق تماماً مع رأي الإمامية، من كون الصحابة ليس كلهم محل رضا لله تعالى ورسوله على الرضا يختص ببعضهم دون بعض، وقد حاول إلهي ظهير أن يعتم على هذه الحقيقة، بتصويره إياها بأنّ الشيعة يذمّون جميع الصحابة بلا استثناء، وهو أمر بعض للواقع والدليل تماماً، فصدور الذمّ من الإمامية إنّما يختص ببعض الصحابة الذين صدر الذمّ لهم من قبل الله تعالى ورسوله على المرد بكر من مواقف وأفعال مخالفة للشرع الإلهي، كسلوكيات صارت مورداً بذم القرآن والنبي على الله وهو ما سنلاحظه من خلال تتبع الروايات الصادرة على النبيّ على الله بحقهم، وهي كثيرة، قمنا بتبويبها ضمن أقسام خسة، كل قسم منها جاءت فيه عدّة طوائف، وكل طائفة تضمنت

عدداً من الروايات، وعلى النحو التالي:

# القسم الأول: الروايات التي نصّت على دخول جملة من الصحابة في النار

وهي روايات كثيرة تندرج في عدة طوائف:

#### الطائفة الأولى:

وهي الروايات التي يخبر بها عَيْلاً عن المصير السّيِّء الذي سوف ينتهي إليه جملة من الصحابة بعد وفاته عَيْلاً:

١- ما رواه البخاري عن ابن عباس أنّه قال: (خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا أيها الناس، إنّكم محشورون إلى الله حفاة عراة غرلا، شم قال: ﴿كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ ﴾، إلى آخر الآية، شم قال: إلا وإنَّ أول الخلائق يكسى يوم القيامة إبراهيم، ألا وإنّه يجاء برجال من أمتي فيؤخذ بهم ذات الشهال، فأقول: يا رب أصيحابي، فيقال: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كها قال العبد الصالح: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَرْ دُمْتُ فِيهِمْ فَلَيًا تَوَقَيْنَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾، فيقال: إنّ هؤلاء لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم) (١٠).

٢ ـ ما أخرجه البخاري أيضاً: (عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: بينا أنا قائم إذا زمرة، حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم فقال: هلم، فقلت: أين؟ قال: إلى النار والله، قلت: وما شأنهم؟

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص١٩٢.

قال: إنهم ارتدُّوا بعدك على أدبارهم القهقرى، ثم إذا زمرة، حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بيني وبينهم، فقال: هلم، قلت: أين؟ قال: إلى النار والله، قلت: ما شأنهم؟ قال إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل هَمَلِ النَّعَم) ...

٣ ـ ما رواه أحمد والبخاري ومسلم وغيرهم: «عن سهل بن سعد، قال: قال: النبي صلى الله عليه وسلم: إنّي فرطكم على الحوض، من مر عَلَيَّ شرب، ومن شرب لم يظمأ أبداً، ليردنَّ عَلَيَّ أقوام أعرفهم ويعرفوني، ثم يحال بيني وبينهم. قال أبو حازم: فسمعني النعمان بن أبي عياش، فقال: هكذا سمعت من سهل؟ فقلت: نعم، فقال: أشهد على أبي سعيد الخدري لسمعته وهو يزيد فيها: فأقول: إنّهم منّي، فيقال: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول: سحقاً سحقاً لمن غَيَّر بعدي» ".

وإذا تأملنا في عبارة (أُصيحابي) و (أعرفهم ويعرفوني) و (فلا أراه يخلص منهم إلاَّ مثل هَمَل النَّعم) اتَّضَحَ لنا أنَّ هناك عدداً من الصحابة سوف يُقادون إلى نار جهنم، فإنّ همل النعم هي الإبل الضالّة، وهي قليلة بالنسبة إلى غيرها كما صرح بذلك جملة من شرّاح الأحاديث، كابن الأثير في النهاية وابن حجر في فتح الباري وغيرهما.

فقال ابن الأثير في النهاية: (همل). في حديث الحوض (فلا يخلص منهم إلاّ مثل همل النعم)، الهمل: ضوالُّ الإبل، واحدها: هامل. أي أنَّ الناجي

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق، ج٧، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، ج٥، ص٣٢٩؛ صحيح البخاري، ج٧، ص٧٠١ و ج٨، ص٨٨؛ صحيح مسلم، ج٧، ص١٦٠.

منهم قليل في قلة النعم الضالة) ١٠٠٠.

وقال ابن حجر العسقلاني في فتح الباري: «والمعنى أنّه لا يرده منهم إلاّ القليل، لأنَّ الهمل في الإبل قليل بالنسبة لغيره»(").

فأي عدالة هذه التي يثبتونها إلى جميع الصحابة إذا كان لا يخلص منهم من نار جهنم إلا مثل همل النعم؟!

#### الطائفة الثانية:

وهي الروايات التي اخبر فيها النبي عَنْ الله بدخول صحابة معينين في النار وهي كما يلي:

1- ما أخرجه مسلم في صحيحه: (عن قيس، قال: قلت لعمار: أرأيتم صنيعكم هذا الذي صنعتم في أمر علييّ؟ أرأياً رأيتموه أو شيئاً عهده إليكم رسول الله صلى الله صلى الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال: ما عهد إلينا رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً لم يعهده إلى الناس كافة، ولكنَّ حذيفة أخبرني عن النبي صلى الله عليه وسلم: في أصحابي اثنا عشر منافقاً فيهم ثمانية لا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط، ثمانية منهم تكفيكهم الدبيلة، وأربعة لم أحفظ ما قال شُعْبَةُ فيهم) ".

<sup>(</sup>١) النهاية في غريب الأثر، الجزري، ج٥، ص٢٧٣، نشر المكتبة العلمية ـ بيروت ـ ١٣٩٩هـ ـ ـ ١٩٧٩ م. تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ـ محمود محمد الطناحي.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ابن حجر، ج١١، ص١٤، ط٢، نشر دار المعرفة للطباعة والنشر بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، ج٨، كتاب صفات المنافقين، ص١٢٢.

٢ ـ ما أخرجه أحمد في مسنده: (عن أبي غادية قال: قتل عهار بن ياسر، فأخبر عمرو بن العاص، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إن قاتله وسالبه في النار، فقيل لعمرو: فإنك هو ذا تقاتله!! قال: إنها قال: «قاتله وسالبه») (١٠).

وأخرج الطبراني (عن أبي الغادية، قال: رأيت عمار بن ياسر ذكر عثمان بن عفان، فقلت: لئن استمكنت من هذا، فلمّا كان يوم صفين وعليه السلاح فجعل يحمل حتّى يدخل في القوم ثم يخرج، فنظرت فإذا ركبته قد حسر عنها الدرع والساق، فسدَّدت نحوه الرمح فطعنت ركبته، ثم قتلته، فقال عمرو بن العاص: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: قاتله وسالبه في النار)".

ومن المعلوم أنّ أبا الغادية من الصحابة كها صرح بذلك البخاري ويحيى بن معين وابن أبي حاتم الرازي وغيرهم. قال بن حجر: (... وقال الدوري: عن ابن معين: أبو الغادية الجهني قاتل عهار، له صحبة، وفرق بينه وبين أبي الغادية المزني، فقال في المزني: روى عنه عبد الملك بن عمير، وقال البغوي: أبو غادية الجهني يقال: اسمه يسار، سكن الشام، وقال البخاري: الجهني له صحبة، وزاد: سمع من النبي صلى الله عليه وسلم، وتبعه أبو

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد بن حنبل، ج٤، ص١٩٨، ونقله الهيثمي وقال:(ورجال أحمد ثقات)، (مجمع الزوائد ج٧، ص٤٤)

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط، الطبراني، ج٩، ص١٠٣.

حاتم وقال: روى عنه كلثوم بن جبر...)٠٠٠.

ولا ندري كيف يستقيم القول بعدالة جميع الصحابة والنبيُّ عَيْلاً ينص على دخول أحدهم في النار بها لامجال معه للتأويل؟

٣ ـ ما أخرجه البخاري في التاريخ الصغير، ويعقوب بن سفيان الفسوي في تاريخه، والبيهقي في دلائل النبوة: (عن أبي هريرة: أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعشرة من أصحابه: آخِرُكُمْ مَوْتاً في النار، وفيهم سمرة بن جندب، قال أبو نضرة: فكان سمرة آخرهم موتاً) ".

وأخرجه البيهقي من وجه آخر: عن أنس بن حكيم الضبي، قال: كنت أُمُرُّ بالمدينة فألقى أبا هريرة، فلا يبدأ بشيء يسألني حتى يسألني عن سمرة، فإذا أخبرته بحياته وصحّته فرح، فقال: إنا كنا عشرة في بيت، وإنَّ رسول الله قام فينا فنظر في وجوهنا وأخذ بعضادي الباب، ثم قال: آخركم موتاً في النار) ".

ولقد وجدت محاولة يائسة لتأويل هذا الحديث الصريح، ولكنها لا تصمد أمام النقاش العلمي، وحاصل ما ذُكر لتأويل هذا الحديث هو: أن النبي عَنَاللَّهُ يخبر عن الطريقة التي يموت فيها سمرة بن جندب وأنّه سوف يموت حرقاً، لا أنَّ مصيره في الآخرة سيكون إلى النار. وهذه المحاولة، غير

<sup>(</sup>١) الإصابة، ابن حجر، ج٧، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) اللعرفة والتاريخ، يعقوب بن سفيان الفسوي، ج٢، ص٣٥٣؛ التاريخ الصغير، البخاري، ج١، ص١٣٣؛ التاريخ الصغير، البخاري، ج١، ص١٣٣، تقتى: دلائل التارية عقود إبراهيم زايد، ط١، سنة الطبع: ١٤٠٦ الناشر: دار اللعرفة ـ بيروت؛ دلائل التبوة، البيهقي، ج٦، ص٨٥٥. وقال: (رواته ثقات).

<sup>(</sup>٣) دلائل النبوة، ج٦، ص٨٥٤.

صحيحة؛ لأننا نلاحظ عليها:

## أولاً: مخالفة هذا التأويل لظاهر الحديث

تظهر مخالفته بملاحظة فهم السامع من كلامه عَلَيْلاً بأنّه يخبر عن عاقبة سمرة بن جندب في الآخرة؛ إذ لا يفهم من هذا القول (فلان في النار) أنّه يموت في النار، بل الذي يفهم منه هو كون عاقبته في النار، لا أنه يموت في النار، كما في قوله للهُمُلا : (فالقاتل والمقتول في النار) وغيرها من التعبيرات.

#### ثَانياً: مَثَالَفَتُهُ لَفُهُمُ ٱلْخُاطِبِينَ بِهُ

إنّ الدين خاطبهم النبي عَيْظاً لم يفهموا من كلامه عَيْظاً إلاّ الدخول في النار، كما يشهد لذلك قلق أبي هريرة وسواله الدائم عن سمرة بعد وفاة ثمانية من هؤلاء العشرة، وأنّه كان يتمنّى أن يموت قبله، إذ لم يبق من العشرة إلاّ هو وسمرة، ولا يريد أن يكون هو آخر من يموت من هؤلاء العشرة، حتى لا يصدق عليه قول النبي عَيْظاً.

وهذا يعني أنّهم فهموا من قول النبي تَلِيُّلُهُ أَنَّ آخِر من يموت منهم يدخل النار مضافاً إلى ذلك أنّهم لم يحاولوا أن يسلَّلُوا النبي عَلِيُّلَهُ عن معنى هذا الخديث، وهو يدلّ على أنّه كان واضحاً لديهم.

## ثَالْتًا: 'أنسجَام الحديث منع سيرة سمرة

إِنَّ السَّلُوكُ الذِي كَانَ يِنتهجه سَمْرة فِي حِياة النبي عَيْلاً وبعده ينسجم تَعَاماً مع مضمون هذا الحديث، ففي حياة النبي عَيْلاً كَانَ سَمْرة قدر وفض

ثواب الآخرة الذي وعده به على مقابل التخلي عن نخلة له، فرفض رفضاً قاطعاً كها في الرواية المشهورة التي يرويها ابن أبي داود في السنن، فيقول: «حدثنا سليهان بن داود العتكي، ثنا حماد، ثنا واصل مولى أبي عيينة، قال: سمعت أبا جعفر محمد بن علي يحدّث عن سمرة بن جندب أنّه كانت له عضد من نخل في حائط رجل من الأنصار، قال: ومع الرجل أهله، قال: فكان سمرة يدخل إلى نخله فيتأذى به ويشق عليه، فطلب إليه أن يبيعه فأبى، فطلب إليه أن يناقله فأبى، فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له، فطلب إليه النبي صلى الله عليه وسلم أن يبيعه فأبى، فقال: أنت له مُضارٌ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للأنصاري: اذهب فاقلع نخله) وروى هذه الرواية البيهقي في السنن الكبرى بسند مختلف ينتهي أيضاً إلى الإمام الصادق عليه الله المنه السنا الكبرى بسند مختلف ينتهي أيضاً إلى الإمام الصادق عليه السيه المنه المناه ا

أمّا بعد وفاة النبي عَلِيلاً فقد ارتكب أعمالا دنيئة لا يقوم بها إلاّ الفسقة والظلمة، فقد أخرج مسلم في صحيحه وجم غفير من أرباب الحديث: (عن ابن عباس، قال: بلغ عمر أنّ سمرة باع خراً، فقال: قاتل الله سمرة، ألم يعلم أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لعن الله اليهود

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، ج٢، ص١٧٣، تحقيق وتعليق: سعيد محمد اللحام، ط١،١٤١هـ، نشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، البيهقي، ج٦، ص١٥٧.

حُرِّمت عليهم الشحوم فجملوها فباعوها)٠٠٠.

وأخرج البيهقي في دلائل النبوة، ورواها عنه الذهبي في تاريخ الإسلام وسير أعلام النبلاء، عن عامر بن أبي عامر: (قال: كنّا في مجلس يونس بن عبيد في أصحاب الخز، فقالوا: ما في الأرض بقعة نشقت من الدم ما نشقت هذه ـ يعنون دار الإمارة ـ قتل فيها سبعون ألفا، فجاء يونس فقلت له: يا أبا عبد الله يقولون كذا وكذا!! قال: نعم من بين قتيل وقطيع، قيل له: ومن فعل ذلك يا أبا عبد الله؟ قال: زياد وابن زياد وسمرة، قيل: لم عنها مرحل) أن والله قدراً لم يكن عنها مرحل) أن أ

## القسم الثاني: الروايات التي تدل بعمومها على ذم بعض الصحابة

وهي التي تدل بعمومها على ذمّ الصحابة وغيرهم، وقد ثبت في الواقع انطباقها على بعض الصحابة، فيكونون مصداقاً واضحاً لمن تعلّق بهم ذم النبي عَنْاللهُ الوارد في تلك الروايات بالضرورة، ونحن سوف نستعرض طوائف منها وما يدل على انطباقها على بعض الصحابة:

## الطائفة الأولى: روايات الحب والبغض للإمام علي ﷺ

هناك روايات عديدة نصّت على أنَّ من يبغض علياً عَلَيْكِم فهو منافق، وأنَّه يبغض الله ورسوله، وأنّه في النار، وفي نفس الوقت دلّت روايات أخرى

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، ج٥، ص٤١.

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة، البيهقي، ج٦، ص٠٦٤؛ تاريخ الإسلام، الذهبي، ج٤، ص٢٣٣؛ سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج٣، ص١٨٥.

# على تحقق ذلك البغض من بعض الصحابة في حياة النبيّ وبعد وفاته عَلِيّاً: الروايات الدالة على أن حب وبغض علي ميران الإيمان والثقاق

ا \_ ما أخرجه مسلم، وابن أبي شيبة، وابن ماجة، والبزار، وأبو يعلى، والنسائي، وابن حبان، وغيرهم: (عن زر بن حبيش، قال: قال علي عليه السلام: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، إنه لعهد النبيّ الأميّ صلى الله عليه وسلم إليّ: أن لا يجبني إلاّ مؤمن، ولا يبغضني إلاّ منافق) (١٠).

٢ - منا أخرجه الطبراني في الأوسط، والحاكم في المستدرك: (عن ابن عباس قال: نظر النبي صلى الله عليه وسلم إلى علي فقال: «لا يُحبّك إلا مؤمن، ولا يبغضك إلا منافق، من أحبّك ققد أحبني، ومن أبغضك فقد أبغضني، وحبيبي حبيب الله، وبغيضي بغيض الله، ويل لمن أبغضك بعدي»(١٠).

<sup>(1)</sup> صَحَيْحَ مَسَلَكُم، جُ١، بُابَ حَبْعِلي مَن الإِيمَان مِن كَتَابَ الإِيمان ؟ مَصَنَفَ ابِن أَبِي شَيبَة، جَ٦، صَنَابَ الإِيمان ؟ مَصَنَف ابِن أَبِي شَيبَة، جَ٦، صَنَادَ أَبِي يعلى، جَ١، صَنَادَ أَبِي يعلى، جَانَانَ الكبرى، جَنَّانَ أَبِي المُعْلَقِينَ إِنِي حَبْلَان، جَنَّان، جَنَانَ الكبرى، جَنَّانَ أَبِينَ العَلَيْنَ الْعَلَانَ عَلَى الْعَلَانَ عَلَى الْعَلَانَ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط، الطبراني، جن من ١٨٧ المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، جن ص ١٣٨، وقال الحاكم النيسابوري، جن من ١٣٨ وقال الحاكم: (صحيح على شرط الشيخين، وأبنو الأرهر بإجماعهم ثقة وإذا تفرد الثقة بخديث فهو على أصلهم صحيح، سمعت أبا عبد الله القرشي يقول: سمعت أحمد بن يحتى الحلنواني يقول: لما ورد أبو الأرهر من صنعاء وذاكر أهل بغداد بهذا الحديث أنكره يحيى بن معين، فلما كان يوم تجلسه قال في آخر المجلس: أين هذا الكذّاب النيسابوري الذي يذكر عن عبد الرزاق هذا الحديث؟ فقام أبو الأرهر فقال: هو ذا أنا، فضحك يحيى بن معين من قوله وقيامه في المجلس، فقربه وأدناه، ثم قال له: كيف حدثك عبد الرزاق بهذا ولم يحدث به غيرك؟ فقال: أعلم يا أبا زكريا أني قدمت صنعاء وعبد الرزاق غائب في قرية له بعيدة، فخرجت إليه وأنا عليل، فلم وصلت إليه سألني عن أمر خراسان فحدثته بها وكتبت عنه وانصر فت معه إلى صنعاء، فلم ودعته قال لي: قد وجب علي عن أمر خراسان فحدثته بها وكتبت عنه وانصر فت معه إلى صنعاء، فلم الحديث لفظا، فصدقه عني غيرك، فحدثيني والله بهذا الحديث لفظا، فصدقه كثم خوف فأنا أحدثك بحديث لفظا، فصدقة كم

٣ ـ ما أخرجه الطبراني: (عن أبي الطفيل، قال: سمعت أم سلمة تقول: أشهد أني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من أحب عليّاً فقد أحبني، ومن أحبني فقد أحب الله، ومن أبغض عليّاً فقد أبغضني، ومن أبغضني فقد أبغض الله)

٤ ـ ما أخرجه الحاكم: عن عوف بن أبي عثمان النهدي: (قال: قال رجل لسلمان: ما أشد حُبَّكَ لعلي!! قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من أحبً عليًا فقد أحبنى، ومن أبغض عليًا فقد أبغضنى)".

حاصل مفاد الطَّائفة الأولى من الروايات:

وهذه الطائفة من الأحاديث تدلل على أنّ درجات الناس ومنهم الصحابة تتفاوت بمقدار حبهم لعلي السلام، فكلّما زاد الإنسان حبّاً لعلي ازداد إيهاناً، والعكس صحيح.

## ثانيا. مَا دل على تَحْقَقَ الْبَغْضَ لَلْإِمَامَ عَلَى مَنْ بَعْضَ الْصَحَابَةَ

١ ـ ما رواه أحمد في المسند، وابن سعد في الطبقات بسند صحيح مع اختلاف يسير بينها، واللفظ لأحمد: (عن معمر، قال: قال: الزهري: وأخبرن عبيد الله بن عبد الله بن عبة: أنّ عائشة أخبرته قالت: أوّل ما اشتكى رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيت ميمونة، فاستأذن أزواجه أن يُمَرَّض في بيتها، فأذِنَ له، قالت:

<sup>🗢</sup> يخيني بن معين واعتذر إليه)

<sup>(</sup>١) اللحجسم الكبسير، الطسبراني، ج٢٣، ص ٣٨، وقسال الهيثمسي في مجمسع الزوائسة:(وإسسناده حسن)،(معجم الزوائد، الهيثمني، ج٩، ص٣٣١).

<sup>(</sup>٢) المُستدرك على الصحيحين، جاً، ص ١١١، رقم ١٤٢٤. وقال:(هذا حديث صَحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه)

فخرج ويدُّ له على الفضل بن عباس ويد له على رجل آخر وهو يخط برجليه في الأرض، قال عبيد الله: فحدَّثت به ابنَ عباس، فقال: أتدرون من الرجل الآخر الذي لم تُسَمِّ عائشة؟ هو على، ولكن عائشة لا تطيب له نفسا» (()، ولكن في رواية ابن سعد: «قال ابن عباس: هو على، إن عائشة لا تطيب له نفسا بخبر» (().

٢ ـ ما رواه أحمد أيضاً في مسنده، وابن أبي شيبة في مصنفه، والحاكم في المستدرك، وغيرهم من الحفاظ: «عن يسار، قال: جاء رجل فوقع في علي وفي عمار رضي الله تعالى عنها عند عائشة، فقالت: أمّا علي فلست قائلة لك فيه شيئاً، وأمّا عمار فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: لا يخيّر بين أمرين إلا اختار أرشدهما»(").

وتلك العلاقة الوثيقة بين الإيهان والحب، والنفاق والبغض، هي السرّ في اشتياق الجنة للخواصّ من شيعة علي السيّ كسلمان، والمقداد، وأبي ذر، وعهار، ففي الحديث الصحيح الذي أُخْرَجَهُ أحمد في مسنده: «عن ابن بريدة، عن أبيه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنّ الله عز وجل يحبّ من أصحابي أربعة، أخبرني أنه يحبهم، وأمرني أن أحبّهم، قالوا: من هم يا رسول الله؟ قال: إنّ علياً

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص٢٢٨. وقد أورد البخاري ومسلم وغيرهما نفس هذا الحديث ولكن حُذفت منه عبارة: (لا تطيب له نفسا)، فقد أخرج البخاري: «حدثنا إبراهيم بن موسى، قال: أخبرنا هشام بن يوسف، عن معمر، عن الزهري، قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله، قال: قالت عائشة: لما ثقل النبي صلى الله عليه وسلم، واشتد وجعه استأذن أزواجه أن يمرَّض في بيتي، فأذن له، فخرج بين رجلين تخط رجلاه الأرض، وكان بين العباس ورجل آخر، قال عبيد الله: فذكرت ذلك لابن عباس ما قالت عائشة، فقال لي: وهل تدري من الرجل الذي لم تسم عائشة؟ قلت: لا، قال هو علي بن أبي طالب»، عائشة، فقال لي: وهل تدري من الرجل الذي لم تسم عائشة؟ قلت: لا، قال هو علي بن أبي طالب»، صحيح البخاري، ج١، ص٢١٦، وكذلك فعل مسلم، لاحظ: صحيح مسلم، ج١، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج٢، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص١١٣.

منهم، وأبو ذر الغفاري وسلمان الفارسي والمقداد بن الأسود الكندي» "، وأخرجه الترمذى أيضاً وحَسَّنَه ".

وفي رواية أُخرى أخرجها الطبراني، عن عمران الطائي: «قال: سمعت أنس بن مالك يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنّ الجنة تشتاق إلى أربعة: علي بن أبي طالب، وعمار بن ياسر، وسلمان الفارسي، والمقداد بن الأسود رضي الله عنهم» "".

وبالجملة: فإنّ النبي عَنْ الله من خلال تلك الروايات جعل حبّ على على على على الله واضحاً يعرف به حجم ومقدار إيهان الصحابي، ويعرف به المؤمن والمنافق، فلا يحكم على صحابي كائناً من كان بأنّه مؤمن ما لم يشت حبه لعلي عَلَيْكِم.

والمسلمون لم يُؤْمَروا بحبّ علي الشيخ فحسب، بل الواجب عليهم أن يجبّوه أكثر من أنفسهم؛ لأنه أولى من أنفسهم، كما يشهد لذلك حديث الغدير المتواتر الذي تقدمت الإشارة إليه، وقد ورد في بعض ألفاظه: «يا أيها الناس من أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: من كنت مولاه فعلى مولاه» ". وحديث الطير الذي يدلّ على أنّ علياً هو أحبّ الخلق إلى الله تعالى وإلى النبي عَنْظَالَه، وقد رواه يدلّ على أنّ علياً هو أحبّ الخلق إلى الله تعالى وإلى النبي عَنْظَالَه، وقد رواه

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل، ج٥، ص٥٥ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن الترمذي، ج٥، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير، الطبراني، ج٦،ص٢١٥، تحت رقم ٦٠٤٥

<sup>(</sup>٤) تمت الإشارة إلى بعض مصادر الحديث قيل صفحات، فراجع.

الكثير من أصحاب الحديث، منهم الحاكم الذي أخرج: «عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: كنت أخدم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقُدّم لرسول الله صلى الله عليه وسلم فرخ مشويّ، فقال: اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير، قال: فقلت: اللهم اجعله رجلاً من الأنصار، فجاء علي رضي الله عنه، فقلت: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم على حاجة، ثم جاء فقلت: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم على حاجة، ثم جاء، فقال رسول الله عليه وسلم: افتح، فدخل فقال رسول الله عليه وسلم: افتح، فدخل فقال رسول الله عليه وسلم: ما حَبَسك عَليّ؟ فقال: إنّ هذه آخر ثلاث كرّات يردّني أنس يزعم أنك على حاجة، فقال: ما حملك على ما صنعت؟ فقلت: يا رسول الله سمعت دعاءك، فأحببت أن يكون رجلاً من قومي، فقال رسول الله: إن الرجل قد عي ما حبة.

والواقع الخارجي لسلوك الصحابة في حياة النبي عَلِيَّالَهُ يؤكّد أنَّ هناك فئة من الصحابة كانوا يبغضون عليَّا عُلِيَكِمْ وينالون منه وينتقصونه.

فتأمل ما روي بأسانيد معتبرة في كتب القوم عن جماعة من أكابر

<sup>(</sup>١) اللستدرك على الصحيحين، ج٣، ص ١٤١، وقال: (هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وقد رواه عن أنس جماعة من أصحابه زيادة على ثلاثين نفساً، ثم صحّت الرواية عن علي، وأبي سعيد الخدري، وسفينة، وفي حديث ثابت البناني عن أنس زيادة ألفاظ).

ورواه أيضاً جم غفير من أصحاب الحديث كأحمد بن حنبل، والبزار، وأبي يعلى الموصلي، والترمذي، والنسائي، وابن أبي حاتم الرازي، والبيهقي، والطبراني، والخطيب البغدادي، والدار قطني، وأبي نعيم الأصفهاني، والطبري، وابن كثير وغيرهم.

وليس هذا اللوقف الوحيد من أنس بن مالك اتجاه مولى المتقين عليه، وإنّها له مواقف أُخرى سنشير اللها لاحقاً عليه.

الصحابة من محبّي علي علي المستقلم على فرو وجابر بن عبد الله الأنصاري وابن مسعود - أنّهم قالوا: (ما كنّا نعرف المنافقين على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا ببغضهم لعلي عليه السلام) ". وهذا يدل على وجود فئة من الصحابة تبغض علياً في حياة النبي عَيْالله .

ويدلُّ على ذلكِ أيضاً روايات أُخرى يأتي التعرُّض لها في محل آخر.

# ثالثًا؛ تحقق البغض من بعض الصحابة للإمام علي على بعد رحيل النبي على

إنّ ما حدث بعد وفاة النبي عَيْالِيَّهُ فهو طامّة كبرى على الإسلام؛ إذ تغيّرت وجوه القوم وصار علي عليه بينهم كالغريب خصوصاً بعد شهادة البصديقة الزهراء عليه و وتناسى الصحابة كلَّ أحاديث النبي عَيْلِيَّهُ في علي عليه ومقامه وقربه وأفضليته عليهم، وأظهروا ضغائنهم التي لم يتمكّنوا من إظهارها في حياة النبي عَيْلِيَّهُ، وكان عَيْلَةً قد أخبر عليا عَيْبَ بذلك، كما في الحديث الذي أخرجه أبو يعلى الموصلي، والحاكم، وابن حبان، بسند قد صححاه، «عن علي بن أبي طالب، قال: بينها رسول الله صلى الله عليه وسلم آخذ بيدي ونحن نمشي في بعض سكك المدينة؛ إذ أتينا على حديقة، فقلت: يا رسول الله ما أحسنها من حديقة! قال: لك في الجنة أحسن منها، ثم مررنا بأخرى، فقلت: يا رسول الله ما أحسنها من حديقة! على نلك في الجنة أحسن منها، ثم مررنا بأخرى، فقلت: يا رسول الله ما أحسنها من حديقة! قال: لك في الجنة أحسن منها، ثم مررنا بسبع حدائق كل ذلك أقول: ما حديقة! قال: لك في الجنة أحسن منها، حتى مررنا بسبع حدائق كل ذلك أقول: ما

<sup>(</sup>١) فقد أخرج الحاكم: (عن أبي ذر رضي الله عنه قال: ما كنا نعرف المنافقين إلا بتكذيبهم الله ورسوله والتخلف عن الصلوات والبغض لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه) وقال (هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه)، (المستدرك، ج٣، ص١٢٩)، وأخرج الطبراني: (عن جابر، قال: ما كنا نعرف المنافقين إلا ببغضهم عليّاً رضي الله عنه)، (المعجم الأوسط، ج٣، ص٨٨).

أحسنها! ويقول لك: في الجنة أحسن منها، فلمّا خلا له الطريق اعتنقني، ثم أجهش باكياً، قال: قلت: يا رسول الله ما يبكيك؟ قال: ضغائن في صدور أقوام لا يبدونها لك إلاّ من بعدي، قال: قلت: يا رسول الله في سلامة من ديني؟ قال في سلامة من دينك» ورواه أيضاً البزار والنسائي والحاكم والخطيب وغيرهم ...

وأخرج الحاكم: «عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال النبي صلى الله عليه وآله لعلى: أما إنّك ستلقى بعدي جهداً، قال: في سلامة من دينك» ".

وأخرج أيضاً: «عن علي رضي الله عنه، قال: إنّ ممّا عهده لي النبيّ صلى الله عليه وآله أنّ الأمّة ستغدر بي بعده»(٠٠٠).

<sup>(</sup>١) مسند أبي يعلى، أبو يعلى الموصلي، ج١، ٤٢٦. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ج٩، ص١١: «رواه أبو يعلى والبزار وفيه الفضل بن عميرة وثقه ابن حبان» انظر: الثقات ج٩، ص٥. المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص١٣٩، قال فيه: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٢) مسند البزار، ج٢، ص٢٩٣، ح٢١٦؛ المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٣٩؛ تاريخ بغداد، الخطيب، ج٢١، ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص٠١٠. ثم قال «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه

<sup>(</sup>٤) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص٠٤٠، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

فهل ينسجم البغض لعلي علي الله والغدر به مع الإيهان والرضا عنهم؟! وهل يمكن أن ينسجم موقف أصحاب السقيفة مع حبّ علي علي الله ألم يتجاهلوه حتى أنهم لم يستشيروه مجرّد استشارة بغضّ النظر عن النصوص الدالّة على تنصيبه خليفة للمسلمين؟

إنّه حبّ السلطان والرئاسة الذي أعمى القلوب إلى درجة شغلتهم حتى عن تغسيل أشرف الأنبياء والرسل وخاتمهم وتشييعه ودفنه علياً فضلاً عن استشارة على علياً والرجوع إليه.

وهل ينسجم موقف أصحاب الشوري مع ذلك؟!

وهل ينسجم موقف أصحاب الجمل وصفين والنهروان مع ذلك؟!

كيف ينسجم ذلك مع من يدّعي ذلك والباري سبحانه وتعالى يقول: ﴿إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهُ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ يَحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (().

الطائفة الثانية: ما ورد أنَّ من آذي عليًّا فقد آذي رسول الله عليًّا

وهي روايات عديدة:

<sup>(</sup>١) آل عمران، ٣١.

1 \_ ما أخرجه الترمذي بسنده: «عن البراء، قال: بعث النبي صلى الله عليه وسلم جيشين وأمَّر على إحداهما علي بن أبي طالب، وعلى الآخر خالد بن الوليد، وقال: إذا كان القتال فعلي، قال: فافتتح علي حصناً، فأخذ منه جارية، فكتب معي خالد كتاباً إلى النبي صلى الله عليه وسلم، يَشِي به، قال: فقدمت على النبي صلى الله عليه وسلم، فقرأ الكتاب فتغير لونه، ثم قال: ما ترى في رجل يحبّ الله ورسوله، ويجبه الله ورسوله؟ قال: قلت: أعوذ بالله من غضب الله ومن غضب رسوله وإنّا رسول، فسَكَت»(1).

٢ ـ ما أخرجه أبو يعلى الموصلي: «عن سعد بن أبي وقاص، قال: كنت جالسا في المسجد أنا ورجلين معي فنلنا من عليًّ، فأقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم غضبان يعرف في وجهه الغضب، فتعوَّذت بالله من غضبه، فقال: مالكم ومالي؟! من آذى علياً فقد آذاني»(").

وقال الهيثمي: «رجال أبي يعلى رجال الصحيح غير محمود بن خداش وقنان وهما ثقتان» ...

٣ ـ ما أخرجه أحمد بن حنبل: «عن عمران بن حصين، قال: بعث رسول الله صلى
 الله عليه وسلم سرية، وأمّر عليهم على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه، فأحدث شيئاً
 في سفره، فتعاهد، قال عفان: فتعاقد أربعة من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٤ / ٣٣٠) قال: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) مسند أبي يعلى، ج٢، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٩، ص١٢٩.

يذكروا أمره لرسول الله صلى الله عليه وسلم، قال عمران: وكنّا إذا قدمنا من سفر بدأنا برسول الله صلى الله عليه وسلم، فسلّمنا عليه، قال: فدخلوا عليه، فقام رجل منهم، فقال: يا رسول الله إنَّ علياً فعل كذا وكذا، فأعرض عنه، ثم قام الثاني، فقال: يا رسول الله إنَّ علياً فعل كذا وكذا، فأعرض عنه، ثم قام الثالث، فقال: يا رسول الله إنَّ علياً فعل كذا وكذا، فأعرض عنه، ثم قام الثالث، فقال: يا رسول الله إنَّ علياً فعل كذا وكذا، فأعرض عنه، ثم قام الرابع، فقال: يا رسول الله إنَّ علياً فعل كذا وكذا، قال: فأقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم على الرابع، وقد تغير وجهه، فقال: دعوا علياً دعوا علياً، إنَّ علياً منّي وأنا منه، وهو وليُّ كُلِّ مؤمن بعدي» وأخرجه أيضاً ابن أبي شيبة "، و أبو داود الطيالسي "، والترمذي، وابن أبي عاصم"، والنسائي "، وأبو يعلى الموصلي، وابن حبان في صحيحه "، والطبراني في المعجم الكبير "، وألحاكم في المستدرك".

٤ ـ ما أخرجه الحاكم: «عن عمرو بن شاس الأسلمي، وكان من أصحاب الحديبية، قال: خرجنا مع علي رضي الله عنه إلى اليمن، فجفاني في سفره ذلك حتى وجدت في نفسي، فلم قدمت أظهرت شكايته في المسجد حتى بلغ ذلك رسول الله

<sup>(</sup>١) مسند أحمد، الإمام أحمد بن حنبل، ج٤، ص٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصنف، ابن أبي شيبة الكوفي، ص٤٠٥، تحقيق وتعليق: سعيد اللحام، ط١، جمادي الآخرة

١٤٠٩ ـ ١٩٨٩ م، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت ـ لبنان

<sup>(</sup>٣) مسند أبي داود الطيالسي، ص١١١.

<sup>(</sup>٤) الآحاد والمثاني، ابن أبي عاصم، ج٤، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) السنن الكبرى، ج٥، ص١٣٢؛ خصائص أمير المؤمنين، ص٦٤.

<sup>(</sup>٦) صحیح ابن حبان، ابن حبان، ج١٥، ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٧) المعجم الكبير، الطبراني، ج١٢، ص٧٨؛ ج١٨، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٨) المستدرك، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه».

صلى الله عليه وسلم، قال: فدخلت المسجد ذاتَ غداة ورسول الله صلى الله عليه وسلم في ناس من أصحابه، فلما رآني أَبَّدَني "عينيه ـ قال: يقول حدَّد إلى النظر ـ حتى إذا جلست، قال: يا عمرو أما والله لقد آذيتني، فقلت: أعوذ بالله أن أؤذيك يا رسول الله، قال: بلى من آذى علياً فقد آذاني "".

فلم يحتج النبي على على على على على الله الله ولم يعاتبه، بل على العكس تماماً، فقد وبخ الأسلمي توبيخاً شديداً وقال له: (لقد آذيتني) وهو من أصحاب بيعة الرضوان. فأوصل رسالة واضحة وصريحة لا مجال لتأويلها إلى كل الصحابة، مفادها أنه لا تغرنكم أعالكم وجهادكم وصحبتكم، إذا لم تكن مقرونة برضا على علي المعمل العمل ما يغضب رسول الله ويؤذيه، وويل لمن آذى وأغضب رسول الله عليه الله عنه من عذاب الله وعذاب جهنم.

# الطائفة الثالثة: الروايات التي نصت على أن من يسبُ علياً ﷺ؛ فقد سبُ الله ورسوله ﷺ:

أخرج أحمد في مسنده، والحاكم في المستدرك (واللفظ لهم): «عن عبدالله الجدلي، قال: دخلت على أمّ سلمة، فقالت لي: أَيْسَبُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم فيكم؟ قلت: معاذ الله أو سبحان الله أو كلمة نحوها، قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من سبّ عليا فقد سبني» "".

<sup>(</sup>١) أي حدد إليَّ النظر.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣، ص١٣١، وقال: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه)

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل، ج٦، ص٣٢٣؛ المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص ١٣٠، وقال الحيثمي عن هذا ص ١٣٠، وقال الحيثمي عن هذا السند: (ورجاله رجال الصحيح غير أبي عبدالله الجدلي وهو ثقة)، مجمع الزوائد، ج٩، ص ١٣٠.

وأخرج هذا الحديث الحاكم أيضا عن أبي إسحاق التميمي بزيادة في بعض الألفاظ: «يقول: سمعت أبا عبد الله الجدلي، يقول: حججت وأنا غلام فمررت بالمدينة، وإذا الناس عُنُقٌ واحد، فاتبعتهم فدخلوا على أمّ سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم، فسمعتها تقول: يا شبيب بن ربعي، فأجابها رجل جلف جافٌ: لبيُّكِ يا أُمّتاه، قالت: يُسبُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم في ناديكم؟! قال، وأنّى ذلك؟ قالت: فعلى بن أبي طالب؟ قال: إنّا لنقول أشياء نريد عرض الدنيا، قالت: فإنّي سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: من سَبَّ علياً فقد سبني، ومن سبّني فقد سبني، ومن سبّني فقد سب الله تعالى» ".

ومن المعلوم الذي لا ريب به أنّ سبّ علي الشير و شتمه في العلن كان سنة لمعاوية وأتباعه بعد مقتل عثمان، ويشهد به أيضاً ما أخرجه ابن أبي شيبة، وابن ماجة وغيرهما بسند صحيح: «عن سعد بن أبي وقاص، قال: قدم معاوية في بعض حجّاته، فدخل عليه سعد، فذكروا علياً، فنال منه، فغضب سعد، وقال: تقول هذا لرجل سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (من كنت مولاه فعلي مولاه)، وسمعته يقول: أنت مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنّه لا نبي بعدي، وسمعته يقول: لأعطين الراية اليوم رجلاً يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله»"،

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٦٦؛ سنن ابن ماجة، ج١، ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن ابن ماجة للألباني، ج١، ص٢٦.

## الطائفة الرابعة: ما دلُّ على أنَّ من يُغضب فاطمة، يُغضب الله ورسوله عَلَيْهَ

فمن هذه الروايات: ما أخرجه الحاكم في المستدرك: (عن علي رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله لفاطمة: إنَّ الله يغضب لغضبك ويرضى لرضاك» (١٠٠٠).

وأخرجه جمّ غفير من أئمة الحديث عند القوم، كابن أي عاصم في الآحاد والمشاني ، والله والله في الذريّة الطاهرة، والطبراني في المعجم الكبير ، وأخرجه كذلك ابن عديّ في الكامل ، وابن النجّار البغدادي في ذيل تاريخ بغداد ، وغيرهم كثير.

<sup>(</sup>١) المستدرك، للحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٥٥. و قال: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه).

<sup>(</sup>٢) الآحاد والمثاني، ج٥، ص٣٦٣، تحقيق: باسم فيصل أحمد الجوابرة، ط١، عام: ١٤١١ ـ ١٩٩١م، نشر دار الدراية.

وابن ابي عاصم من كبار حفّاظ وفقهاء السُنة في القرن الثالث الهجري، قال الذهبي: «حافظ كبير، إمام بارع متبع للآثار، كثير التصانيف. قدم أصبهان على قضائها، ونشر بها علمه. قال أبو الشيخ: كان من الصيانة والعفة بمحل عجيب. وقال أبو بكر بن مردويه: حافظ، كثير الحديث، صنف المسند والكتب... ابن مردويه: سمعت عبد الله بن محمد بن عيسى: سمعت أحمد بن محمد بن محمد المديني البزار، يقول: قدمت البصرة وأحمد بن حنبل حي، فسألت عن أفقههم، فقالوا: ليس بالبصرة أفقه من أحمد بن عمرو بن أبي عاصم، وكان عالما بالقراءات ومجودا لها»، سير أعلام النبلاء، ج١٣، ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير، الطبراني، ج١، ص١٠٨، وج٢٢، ص٤٠١. وعلَّق ابن حجر على إسناده، فقال:(وإسناده حسن)، مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٩، ص٢٠٣

<sup>(</sup>٤) الكامل، عبد الله بن عدي، ج٢، ص ١٥٥، تحت ترجمة الحسين بن زيد بن علي، ط٣، محرم ١٤٠ هـ قراءة وتدقيق: يحيى ختار غزاوي، نشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت ـ لبنان.

<sup>(</sup>٥) ذيل تاريخ بغداد، ابن النجار البغدادي، ج١، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر يحيى، ط١، عام: ١٤١٧ ـ ١٩٩٧ م، نشر دار الكتب العلمية ـ بيروت.

ا ما أخرجه أحمد في مسنده عن عبد الله بن الزبير، عن النبي عَيْلاً أنه قال: «فاطمة بضعة منّى يؤذيني ما آذاها وينصبني ما أنصبها» "، وأخرجه الترمذي، وقال: «هذا حديث حسن صحيح» "، وأخرجه أيضاً الحاكم في المستدرك، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

٢ ـ ما أخرجه البخاري بسنده عن المسور بن مخرمة «إنّ رسول الله صلى
 عليه وسلم، قال: فاطمة بضعة منّى فمن أغضبها أغضبني»(").

٣ ـ ما أخرجه مسلم بسنده عن المسور بن مخرمة أيضاً، قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنّا فاطمة بضعة مني يؤذيني ما آذاها» (٠٠٠).

وحكم من يؤذي رسول الله عَنْ الله عَنْ ويغضبه قد نص عليه البارئ عز وجل في محكم كتابه الكريم في سورة التوبة: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللهِ مُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٠٠).

وقد ثبت بالأحاديث المرويّة في كتب الصحاح وغيرها أنّ بعض الصحابة قد آذى فاطمة، فغضبت عليهم أشدَّ الغضب ولم تكلّمهم حتّى ماتت، ولم يؤذن لهم بالصلاة عليها، ومن هذه الأحاديث:

١ ـ ما أخرجه البخاري في صحيحه، عن ابن شهاب، قال: «أخبرني

<sup>(</sup>١) مسند أحمد، ج٤، ص٥.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، ج٥، ص٣٦، ح٣٩٦١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ج٤، ص٢١، باب مناقب المهاجرين وفضلهم.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، ج٧، ص١٤١، باب فضائل فاطمة.

<sup>(</sup>٥) التوبة/ ٦١.

عروة بن الزبير: أنّ عائشة أمّ المؤمنين رضي الله عنها أخبرته: أنّ فاطمة عليها السلام ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، سألت أبا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم، أن يقسم لها ميراثها ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم، مما أفاء الله عليه، فقال لها أبو بكر: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا نورّث ما تركنا صدقة، فغضبت فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: وسلم، فهجرت أبا بكر، فلم تزل مهاجرته حتّى توفّيت» ".

٢ ـ ما أخرجه البخاري أيضاً ومسلم، عن عروة، عن عائشة: «إنّ فاطمة عليها السلام بنت النبي صلى الله عليه وسلم أرسلت إلى أبي بكر تسأله ميراثها من رسول الله صلى الله عليه وسلم مما أفاء الله عليه بالمدينة وفدك وما بقي من خمس خيبر، فقال أبو بكر: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا نورّث ما تركنا صدقة، إنّها يأكل آل محمد في هذا المال، وإنّي والله لا أغيّر شيئاً من صدقة رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حالها التي كان عليها في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولأعملن فيها بها عمل به رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأبى أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منها شيئاً، فوجدت فاطمة على أبي بكر في ذلك، فهجرته، فلم تكلّمه حتى توفّيت، وعاشت بعد فوجدت فاطمة عليه وسلم ستة أشهر، فلما توفّيت دفنها زوجها على ليلاً، ولم يُؤذِنْ بها النبي صلى الله عليه وسلم ستة أشهر، فلما توفّيت دفنها زوجها على ليلاً، ولم يُؤذِنْ بها أبا بكر...»(").

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري،ج٤، ص٤٢، باب فرض الخمس. وقد أخرجه أيضاً أحمد بن حنبل في المسند، ج١، ص٦، والبيهقي في السنن الكبرى، ج٦، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٣، باب غزوة خيبر؛ صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٤.

ومن خلال ذلك يتضح ما قام به بعض الصحابة من الإساءة إلى مقام الصديقة الزهراء على أساس أن هذه اجتهادات؛ الصديقة الزهراء على أساس أن هذه اجتهادات؛ لأنّ النبيّ عَنْسُلَة قد أبلغ أصحابه إبلاغاً واضحاً، وجعل ميزان رضا الله عنهم هو رضا فاطمة عليك ، ولا خير في اجتهاد المجتهد إذا كان يؤدي إلى غضب الله ورسوله.

# الطائفة الخامسة: ما دل على أنَّ حرب أهل البيت ﴿ عرب لرسول اللَّهُ عَلَيْكُ عرب لرسول اللَّهُ عَلَيْكُ

1 ما أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف، وابن ماجة (واللفظ له)، والترمذي في المسنن، وابن حبان في صحيحه، والطبراني في الكبير والأوسط والصغير، والحاكم في المستدرك، وغيرهم: «عن زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي وفاطمة والحسن والحسين: أنا سلم لمن سالمتم وحرب لمن حاربتم» ('').

٢- ما أخرجه الحاكم وغيره: «عن عبد الرحمن بن عثمان، قال: سمعت جابر بن عبد الله رضي الله عنها، يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو آخذ بضبع علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وهو يقول: هذا أمير البررة، قاتل الفجرة، منصورٌ من نصره، مخذول من خذله، ثم مدّ بها صوته»، وقال في ذيله: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»(").

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة، ج٦، ص٣٧٨؛ سنن ابن ماجة، ج١، ص٥٢، سنن الترمذي، ج٥ ص٩٩؛ مصنف الترمذي، ج٥ ص٩٩؛ محيح ابن حبان ج٥١، ص٤٤؛ المعجم الكبير، ج٣، ص٠٤؛ المعجم الأوسط، ج٣، ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣، ص١٤٠.

٣ ـ حديث الغدير المتواتر، كما عن عمرو بن ذي مر، وسعيد بن وهب، وعن زيد بن يثيع، قالوا: «سمعنا علياً يقول: نشدت الله رجلاً سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول يوم غدير خم لماً قام، فقام ثلاثة عشر رجلاً، فشهدوا أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: أليستُ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: فأخذ بيد على فقال: من كنت مولاه فهذا مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وأحب من أحبه وأبغض من يبغضه، وانصر من نصره واخذل من خذله» (١٠).

وبمقتضى هذه الروايات حكم رسول الله على كل صحابي اشترك في حرب ضد أهل البيت المنك أو حرّض على حربهم، أو سكت ولم ينصرهم، بأنه قد حارب رسول الله علية أنه ويا له من ذنب عظيم وإثم كبير! فكيف إذا يجعل من يحارِب رسول الله من أهل العدالة والاستقامة؟ فهل يوجد تعبير أوضح من هذه التعابير لإدانة مَن حارب آل بيت محمد؟

# الطائفة السادسة: ما دل على أنْ من يعادي عمار بن ياسر، يعادي الله تعالى

١ ـ ما أخرجه أحمد، وابن أبي شيبة، والنسائي، و ابـن حبـان، والطـبراني،

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد ج٩، ص١٠٤ قال فيه: «رواه البزار ورجاله رجال الصحيح غير فطر بـن خليفة وهو ثقة». وقد رواه أحمد بن حنبـل في مسنده ج١، ص١١٨، ص١١٩، وبلفـظ قريب منـه في ج٤، ص٢٨١، ص٣٦٨.

والحاكم بسند صحيح: «عن خالد بن الوليد، قال: كان بيني وبين عار بن ياسر كلام، فانطلق عار يشكو إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: فجعل خالد لا يزيده إلا غلظة ورسول الله صلى الله عليه وسلم ساكت، قال: فبكى عار، وقال: يا رسول الله ألا تسمعه؟ قال: فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى رأسه، وقال: من عاراً عاداه الله، ومن أبغضه أبغضه الله، قال: فخرجت، فها كان شيء أحب إلى من رضا عار، فلقيته فرضى» (()

٢ ـ ما أخرجه أيضاً النسائي، والطبراني، والحاكم، وغيرهم: «عن الأشتر، قال: كان خالد بن الوليد يضرب الناس على الصلاة بعد العصر، قال: فقال خالد: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم في سرية، فأصبنا أهل بيت قد كانوا وحدوا، فقال عار: هؤلاء قد احتجزوا منّا بتوحيدهم، فلم ألتفت إلى قول عار، فقال عار: أما لأخبرن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلمّا قدمنا عليه شكاني إليه، فلمّا رأى أنّ النبي صلى الله عليه وسلم لا ينتصر منّي أدبر وعيناه تدمعان، فردّه النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قال: يا خالد لا تسبّ عاراً فإنه من سب عاراً يسبه الله، ومن ينتقص عاراً ينتقصه الله، ومن سفّه عاراً يسفهه الله، قال خالد: فيا من ذنوبي شيء أخوف عندي من

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد بن حنبل، ج٤، ص ١٩ المصنف، ابن أبي شيبة، ج٧، ص ٢٥ السنن الكبرى، النسائي، ج٥، ص ٢٧ المعجم الكبير، الطبراني، النسائي، ج٥، ص ٢١ ا؛ المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص ٣٩، وقال: (حديث العوام بن الحوشب هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين لاتفاقها على العوام بن حوشب وعلقمة على أن شعبة أحفظ منه حيث قال عن سلمة بن كهيل عن محمد بن عبد الرحمن بن يزيد عن أبيه عن الأشتر والإسنادان صحيحان) وقال الهيثمي حول سند هذا الحديث: (ورجاله رجال الصحيح)، مجمع الزوائد ج٩، ص٣٩٣.

تسفیهی عماراً»(۱).

فنلاحظ أنّ النبي عَيْنَا قد اتّخ فد موقفاً شديداً من خالد بن الوليد لا نتقاصه عمار بن ياسر، وهذا الموقف جعله لا يخاف شيئاً من ذنوبه مثلما يخاف مما فعله بعمار من تنقيص، وفي رواية ابن عساكر: «ابتدأنا خالد بن الوليد من غير أن نسأله، قال: ما عملت عملاً أخوف عندي أن يُدخِلني النار من شأن عمار» ولكنّنا نرى أنّ عمّاراً بعد وفاة النبي عَيْنَا قد لاقى أذى شديداً من عدد من الصحابة بالنيل منه، والطعن عليه، وشتمه، وضربه، وذلك يجعلهم مورداً للذم الوارد في هذه الروايات، مما يوجب استحقاقهم غضب الله ورسوله، فلنستعرض بعض مواقف هؤلاء الصحابة بحق عمار لكي تتضح حقيقة الأمر:

### ١ ـ موقف عثمان بن عفان من عمار

ا - أخرج ابن أبي شيبة في مصنفه: «عن سالم بن أبي الجعد، قال: كتب أصحاب محمد صلّى الله عليه وسلم عيب عثمان، فقالوا: من يذهب به إليه فقال عمار: أنا، فذهب به إليه؟ فلمّا قرأه، قال: أرغم الله بأنفك، فقال عمار: وبأنف أبي بكر وعمر، قال، فقام ووطئه حتى غشي عليه، قال: وكان عليه سان، قال: ثم بعث إلى الزبير وطلحة، فقالا له: اختر إحدى ثلاث؛ إمّا أن تعفو، وإمّا أن تأخذ الأرض،

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي الكبرى ج٥، ص٧٤، ٨٢٧١؛ المعجم الكبير، الطبراني، ج٤، ص١١٢؛ المستدرك على الصحيحين ج٣، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٤٣، ص٠٠٤.

وإما أن تقتص، قال: فقال عمار: لا أقبل منهن شيئاً حتى ألقى الله، قال أبو بكر: سمعت يحيى بن آدم، قال: ذكرت هذا الحديث لحسن بن صالح فقال ما كان على عثمان أكبر مما صنع»(١٠).

٢ - أخرج الطبراني في المعجم الكبير: «عن محمد بن عمرو، عن أبيه، عن جده علقمة بن وقاص، قال: اجتمعنا في دار مخرمة بعدما قتل عثمان رضي الله تعالى عنه، نريد البيعة، فقال أبو جهم بن حذيفة: إنا مَنْ بايعنا منكم فإنا لا نحول دون قصاص، فقال عمار بن ياسر: أمّا من دم عثمان فلا، فقال أبو جهم: يا بن سمية والله لتقادنه من جلدات جلدتها، ولا يقاد لدم عثمان رضي الله تعالى عنه؟! فانصر فوا يومئذ عن غير بيعة» وقال الهيثمي: «ورجاله وتّقوا» ".

ووجه الاستدلال بها هو ما أكّده أبو جهم من قوله لعمار (لتقادنه من جلدات جُلِدْتها) ويقصد بذلك ما تعرض له عمار من جلدات عثمان بن عفان له.

٣ ـ ما رواه الطبري وابن الأثير وابن خلدون وغيرهم من المؤرخين في قصة مسير الحسن عليه السلام وعمار رضي الله عنه إلى الكوفة: «... فكان أوّل من أتاهما مسروق بن الأجدع، فسلّم عليهما، وأقبل على عمار، فقال: يا أبا اليقظان

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة، ج٦، ص١٩٨، تحت رقم ٣٠٦٩، وسند الحديث: (حدثنا يحيى بن آدم، قال: حدثنا قطبة بن عبد العزيز، عن الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن سالم بن أبي الجعد) وهم من رجال البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير، الطبراني، ج١، ص٨٢.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٩، ص٩٨.

علام قتلتم عثمان رضي الله عنه؟ قال: على شتم أعراضنا، وضرب أبشارنا، فقال: والله ما عاقبتم بمثل ما عوقبتم به، ولئن صبرتم لكان خيراً للصابرين...."

فإذن يتضح من خلال تلك الروايات أنَّ عثمان قد شتم عماراً، ونال منه، بل وضربه وجلده بشكل مهين، وبعث من يتجسس عليه، فينطبق عليه حينذِ الحكم الذي أصدره النبي الأعظم عَلِيالله بحق من شتم أو انتقص عماراً.

## ٢ ـ موقف أبي مؤسى الأشعري من عمار

روى الطبري وابن الأثير وابن خلدون في سياق الرواية السابقة: «... فخرج أبو موسى فلقي الحسن، فضمه إليه، وأقبل على عمار، فقال: يا أبا اليقظان أعدوت فيمن عدا على أمير المؤمنين فأحللت نفسك مع الفجار؟! فقال: لم أفعل ولم يسؤني... "".

فهنا أبو موسى الأشعري ينال من عمار ويتهمه بقتل عثمان، ويجعله من الفجّار، وهو موقف فيه غاية التنقيص لعمار بن ياسر.

ويتضح من خلال ذلك أن أبا موسى الأشعري أيضاً يكون مشمولاً لحكم النبي عليه الوارد فيمن ذم من انتقص عمار بن ياسر.

# ٣ ـ موقف سعد بن أبي وقاص من عمار

روى ابن قتيبة في المعارف، وابن عبد ربه في العقد الفريد: «قال

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج ٢، ص ٩٧ ٪؛ الكامل في التاريخ ج ٢، ص ١٩ ١؛ تاريخ ابن خلدون، ج ٢، ص ١١٣. (٢) تاريخ الطبري، ج ٢، ص ٩٧ ٪؛ الكامل في التاريخ ج ٢، ص ١٩ ١؛ تاريخ ابن خلدون، ج ٢، ص ١٢٣.

إن كنّا لَتَعَدُّك من أفاضل أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، من عمرك إلا ظِفْمَ الحار أخرجت ربقة الإسلام من عثقك، شم قال له: أينا أحتب إليك مودة على دَحَلِ أو مصارمة جميلة؟ قال: بل مصارمة جميلة، فقال: على أن لا أكلتمك أبداً ".".

فلا حظ كيف أن سعد بن أبي وقاص قد بالغ في الإساءة إلى عمار بن ياسر، وحكم عليه بالكفر والخروج من الدين، وهجره ولم يكلمه إلى الأبد، فهل يوجد تنقيص أشد من هذا؟ فيكف لا يشمله قول النبي يَنْ الله الله عاراً يستقصه الله، ومن منفه عاراً يسقمه الله، ؟

# الطَّالُفَة السَّابِعَة : رُوايَات ثَمَن كَذَب عَلَى السَّبِي عَلِي السَّار

لقد أخرج البخاري في صنحيحه عدة روايات، منها:

ا - « حدثنا على بن الجعد، قال: أخبرنا شعبة، قال: أخبرني منصور، قال: سمعت وسعم لا بعي بن حراش، يقول: سمعت علياً يقول: قال رستول الله صلى الله عليه وسعلم: لا تكذبوا على، فإنّه من كذب على فليلج النار. حدثنا أبو الوليد قال: سمعت علياً يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا تكذبوا على فإنه من كذب على فليلج النار».

لا أستمعك عن عامر بن عبد الله بن الزبير، عن أبيه، قال: قلت للزبير: إلى لا أستمعك تحدّث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، كما يحدث فلان وفلان قال: أما أسى لم أفارقه، ولكن سمعته يقول: من كذب عَلَى فليتبوأ مقعده من النار».

<sup>(</sup>١) المعارف، ابن قتيبة، ص ٥٠٠، تحقيق: د. ثروت عكاشة، الناشر: دار المعارف؛ العقد الفريد، ابن عبد رَبّه يَجُ٢، ضُلُ٨٨٨.

٣ \_ «حدثنا أبو معمر، حدثنا عبد الوارث، عن عبد العزيز، قال: قال أنس: إنّه ليمنعني أن أحدّثكم حديثاً كثيراً، أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم، قال: من تعمد عَليَّ كذباً، فليتبوأ مقعده من النار»(١٠).

فهذا الخطاب الوارد في هذه الروايات موجَّه إلى الصحابة وسائر الناس يحذّرهم فيه سوء عاقبة الكذب عليه عَيْلاً، وقد ثبت اشتهار بعض الصحابة بالكذب عليه، ويقف على رأس هؤلاء أبو هريرة الدوسي، الذي أكثر من الرواية عن النبي عَيْلاً بصورة لافتة، حتى اشتهر كذبه، وكان ينسب الإسرائيليات التي سمعها من كعب الأحبار إلى رسول الله عَيْلاً، وإليك بعض الأدلة والشواهد على ذلك:

روى أحمد بن حنبل في المسند: «عن الزهري، قال: أخبرني القاسم بن محمد، قال: اجتمع أبو هريرة وكعب، فجعل أبو هريرة يحدّث كعباً عن النبي صلى الله عليه وسلم، وكعب يحدّث أبا هريرة» ".

ومن الواضح أنّ أبا هريرة قد سمع الكثير من الإسرائليات من كعب، لذلك صار يخلط بين حديث رسول الله عَيْلاً وبين روايات كعب، ولم يكن يتورّع عن نسبة ما يسمعه من كعب إلى النبي عَيْلاً، على الرغم من معرفته بالمصير الذي سيلاقيه من يتعمّد الكذب على النبي عَيْلاً، كما وصفه بذلك بعض كبار أهل السنة، كابن كثير الآتي ذكره هنا.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج١، ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ج٢، ٢٧٥.

ولكي تعرف حقيقة الأمر، لاحظ ما رواه ابن عساكر: «أخبرنا أبو القاسم بن السمر قندي، أنا أبو القاسم بن مسعدة، أنا حمزة بن يوسف، أنا أبو أحمد، أنا الحسن بن عثمان التستري، نا سلمة بن حبيب، قال: سمعت يزيد بن هارون، قال: سمعت شعبة يقول: أبو هريرة كان يدلس»(١).

وقال ابن كثير: «أي يروي ما سمعه من كعب وما سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يميز هذا من هذا، وكان شعبة يشير بهذا إلى حديثه (من أصبح جنباً فلا صيام له)، فإنّه لما حُوقِقَ عليه، قال: أخبرنيه مُخبِرٌ، ولم أسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم»(۱).

ويروي ابن كثير رواية أُخرى، يقول فيها: «حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، ثنا مروان الدمشقي، عن الليث بن سعد، حدثني بكير بن الأشج، قال: قال لنا بشر بن سعيد: اتقوا الله وتحفظوا من الحديث، فوالله لقد رأيتنا نجالس أبا هريرة، فيحدّث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويحدّثنا عن كعب الأحبار، ثم يقوم فأسمع بعض ما كان معنا يجعل حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن كعب، وحديث كعب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفي رواية: يجعل ما قاله كعب عن رسول الله عن كعب، فاتقوا الله، وما قاله رسول الله عن كعب، فاتقوا الله، وتحفظوا في الحديث».

ولاحظ أيضاً ما ذكره ابن تيمية في بعض الروايات التي ينسبها أبو هريرة إلى النبي عَيْظالاً ثمّ يتبيَّن أنها من أخبار كعب الأحبار، حيث قال ما

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٧٧، ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، ابن كثير، ج٨، ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، ابن كثير، ج٨، ص١١٧.

نصه: «ما روي أن الله خلق التربة يوم السبت، وجعل خلق المخلوقات في الأيام السبعة، فإنّ هذا الحديث قد بيّن أثمة الحديث، كيحيى بن معين، وعبد الرحمن بن مهدي، والبخاري وغيرهم أنّه غلظ، وأنه ليس في كلام النبي صلى الله عليه وسلم، بل صرّح البخاري في تاريخه الكبير أنه من كلام كعب الأحبار، كما قد بسط في موضعه.

والقرآن يدل بِخَطَّقِهِ أَيْضاً حيث يبيّن أنّ الخلق في سعة أينام، وتبت في النصحيح أنّ أخر الخلق كان يوم الجمعة، فيكون أول الخلق يوم الأحد» ...

وهانه الرواية التي يشير إليها ابن تيمية هي ما أخرجه مسلم، والبيهقي، والنسائي، وأبو يعلى الموصلي، وابن خزيمة، وابن حبان، وغيرهم: «عن أبي هريرة، قال: أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بيدي، فقال: خلق الله عز وجل التربة يوم السبت، وخلق فيها الجبال يوم الأحد، وخلق الشجر يوم الإثنين، وخلق المحروه يوم الثلاثاء، وخلق النور يوم الأربعاء، وبن فيها الدواب يوم المحميس، وخلق آدم عليه السلام بعد العصر من يوم الخرعة، في آخر الخلق، في آخر ساعة من ساعات الجمعة فيها بين العصر الما الليل»."

و العجيب أنَّ البخاري مع ذَلك كله يروي عن أبي هريرة الشيء الكشير!!! فووى عن أبي هريرة الشيء الكشير!!!

<sup>(</sup>١) وقائق التفسير، ابن تيميّة، ج٢، ص ٨٥، عقيق: د. محمد السيد الجليشا، ط١، سينة ٢٤٠٤هـ، الذاشر: مؤسسة علوم القرآن.

<sup>(</sup>٣) صنحيح مسلم، جلا، صل ١٢٧؛ السنن الكبرى، البيهقي، ج٩، ص ٢٠ مسند أبي يعلى، أبو يعلى المؤصلي، حد ١١٧ صنحيح ابن حبان، ابن خريمة، ج٣، ص ١١٧؛ صحيح ابن حبان، ابن خريمة، ج٣، ص ١١٧؛ صحيح ابن حبان، ابن خبان، ج٤١، ص ٢٣.

عليهها السلام، فلمّا جاءه صكّه، فرجع إلى ربه، فقال: أرسلتني إلى عبد لا يريد الموت، فردّ الله عزّ وجلّ عليه عينه، وقال: ارجع، فقل له: يضع يده على مثن ثور، فله بكل ما غطت به يده بكل شعرة سنة» (٠٠٠).

وروى أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن موسى كان رجلاً حيياً ستبراً لا يرى من جلده شيء استحياء منه، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يستتر هذا التستر إلا من عيب بجلده، إما برص وإما أدرة وإما آفة، وإنّ الله أراد أن يبرّئه محا قالوا لموسى، فخلا يوماً وحده، فوضع ثيابه على الحجر، ثم افتسل، فلمّا فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإنّ الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى عصاه وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حجر شوبي حجر حتى، انتهى إلى ملاً من بني إسرائيل، فرأوه عرياناً أحسن ما خلق الله وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر، فأخذ ثوبه، فلبسه وطفق بالحجر ضرباً بعصاه، فوالله إنّ بالحجر لندباً من أثر ضربه ثلاثاً أو أربعا أو خساً، فذلك قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُكُونُوا كَالَّذِينَ أَمَنُوا لا تُكُونُوا كَالَّذِينَ آمَنُوا لا تُكُونُوا كَالَّذِينَ أَمَنُوا لا تُكُونُوا كَالَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ أَلُوا وَكَانَ عندَ اللّه وَجيهاً ﴾".

ولو أردنا تتبع روايات أبي هريرة التي تخالف صريح الكتاب والفطرة السليمة - والتي بعضها يمس شخصية النبي الماللة ويوجب الطعن في الدين - لوجدنا أنها كثيرة جداً.

وقد بلغ كذبه إلى حدّ حدا إلى التصدي له، ومنعه عن نقل الروايات، كما فعل عمر بن الخطاب الذي منعه من رواية الأحاديث عن رسول الله عَيْناللهُ،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٢ ص٩٢ بانب من أحب الدفن في الأرض المقدسة.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب/ ٦٩.

كما تشهد بذلك الرواية التي يرويها الذهبي في سير أعلام النبلاء: «سعيد بن عبد العزيز، عن إسماعيل بن عبيد الله، عن السائب بن يزيد: سمع عمر يقول لأبي هريرة: لتتركن الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو لألحقنك بأرض دوس! وقال لكعب: لتتركن الحديث، أو لألحقنك بأرض القردة»(١٠).

ولكنه بعد وفاة عمر عاد يحدّث عن رسول الله عَنْ اللهُ عَنْ ما سمعه، وما لم يسمعه، وأتى بغرائب، وكأنّه لم يسمع ولم ير النبي عَنْ الله الله هو.

وكانت عائشة أيضاً تعترض وتستغرب من روايات لم تسمع عنها، فيجيبها بتهكم أنّه كان يشغلها الكحل عن سماع الحديث" بينها هو في ثلاث سنوات صحب بها النبي عَنْشَالًا أتى بها لم يأت به جميع الصحابة.

## الطائفة الثامنة: التي ورد فيها ضلالة من ليس في عنقه بيعة

١ \_ ما أخرجه مسلم: «عن زيد بن محمد، عن نافع، قال: جاء عبد الله بن عمر

<sup>(</sup>۱) سير إعلام النبلاء، الذهبي، ج٢، ص٠٠٠. قال محقق هذا الكتاب شعيب الأرنؤوط في الحاشية: (أخرجه أبو زرعة الدمشقي في تاريخه، من طريق محمد بن زرعة الرعيني، حدثنا مروان بن محمد/ حدثنا سعيد بن عبد العزيز، عن إسهاعيل بن عبيد الله، عن السائب بن يزيد، سمعت عمر بن الخطاب يقول لأبي هريرة: لتتركن الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو لألحقنك بأرض دوس، وقال لكعب: لتتركن الأحاديث أو لألحقنك بأرض القردة. وهذا إسناد صحيح، محمد بن زرعة قال أبو زرعة في تاريخه: (ثقة حافظ من أصحاب الوليد بن مسلم، مات سنة ست عشرة ومئتين)، ومروان بن محمد هو الطاطري: ثقة كها في التقريب، وباقي السند من رجال الصحيح. وذكره ابن كثير في البداية من طريق أبي زرعة، وقد تصحف فيه إسهاعيل بن عبيد الله إلى عبد الله، وهو في تاريخ ابن عساكر).

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج٢،ص٢٦٤؛ المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص٥٨٢؛ فتح الباري، ابن حجر، ج٧، ص٧٦.

إلى عبد الله بن مطيع حين كان من أمر الحَرَّة ما كان زمن يزيد بن معاوية، فقال: اطرحوا لأبي عبد الرحمن وسادة، فقال: إنّي لم آتك لأجلس أتيتك لأحدّثك حديثاً سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقوله، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: من خلع يداً من طاعة لقي الله يوم القيامة لا حجة له، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية» (۱).

٢- ما أخرجه ابن عدي في الكامل: «عن عبد الله بن عامر بن ربيعة، عن أبيه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من مات وليس عليه طاعة مات ميتة جاهلية، ومن خلعها بعد عقده إيّاها لقي الله لا حجة له، ألا لا يخل رجل بامرأة، إلا امرأة ذات محرم، فإنّ الشيطان ثالثها، وهو من الإثنين أبعد، ومن سرّته حسنته وساءته سيئته، فهو مؤمن»(٢).

ومن المعلوم الذي لاشك فيه أنّ جملة من الصحابة قد نكثوا بيعتهم لإمام الهُدى علي بن أبي طالب السيخ بل وقاتلوه كالزبير وطلحة وغيرهما، وجمله منهم لم يعطوا البيعة لعلي السيخ وبقوا طيلة خلافته ليس لهم بيعة لإمام، كسعد وابن الزبير ومحمد بن مسلمة وغيرهم، فقد مات بعضهم ميتة جاهلية، وبعضهم يلقى الله ولاحجة له.

### القسم الثالث: الروايات التي نصت على ذم النبي على البعض الصحابة

هناك مجموعات كبيرة من الصحابة قد صاروا محلاً لذم النبي عَلَيْهُ؟

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٦، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) الكامل، عبدالله بن عدي، ج٥، ٢٢٧.

لتمرّدهم على أوامره عَيْالله وهي أيضا ضمن عدّة طوائف:

## الطائفة الأولى: ما دل على تنديد النبي على بمن يخالفه ويطعن بأمره

ا ـ ما أخرجه البخاري ومسلم وغيرهما: «عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها، قال: بعث النبي صلى الله عليه وسلم بعثاً، وأَمَّر عليهم أسامة بن زيد، فطعن بعض الناس في إمارته، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: إن تطعنوا في إمارته فقد كنتم تطعنون في إمارة أبيه من قبل، وايم الله، إن كان لخليقاً للإمرة» (١٠).

وهذه الرواية كما هو واضح تبين أنّ جماعة من الصحابة اعترضوا على النبي عَيْلاً وطعنوا في أمره عندما جعل أسامة أميراً على الجيش، فلاحظ معي كيف أنّ النبي عَيْلاً لا يكتفي في إظهار غضبه عليهم، وهو في اللحظات الأخيرة من حياته الشريفة، بل يخبر بأنّ هؤلاء الصحابة قد اعتادوا على الطعن في أوامره عَيْلاً ولم يكن هذا أول فعل لهم، وكأنهم لم يسمعوا قول الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿مَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى الله وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لُهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ الله وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً مَيناً ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَلاَ وَرَسُلُمُواْ تَسْلِياً ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَلاَ وَرُسُلُمُواْ تَسْلِياً ﴾ "،

٢ ما أخرجه البخاري ومسلم (واللفظ له): «عن ابن عباس، قال: لما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص١٤٥ وج٧، ص١٢١ صحيح مسلم، ج٧، ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب، آية ٣

<sup>(</sup>٣) النساء، ٦٥.

حضر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: هلم اكتب لكم كتاباً لا تضلون بعده، فقال عمر: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قد غلب عليه الوجع، وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله، فاختلف أهل البيت، فاختصموا فمنهم من يقول: قربوا يكتب لكم رسول الله صلى الله عليه وسلم كتاباً لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر، فلمّا أكثروا اللغو والاختلاف عند رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال رسول الله عليه وسلم، قال رسول الله عليه وسلم: قوموا، قال عبيد الله: فكان ابن عباس يقول: إنّ الرزيّة كل الرزيّة ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم» في الله عليه وسلم، وبين أن يكتب لهم ذلك

وفي رواية أخرى أخرجها مسلم أيضاً ورد فيها: «فقالوا: إنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم يهجر»(").

فلاحظ كيف أنّ النبي عَنِيالاً قد طرد هؤلاء الصحابة الذي آذوه عَلَيْالاً وهو على فراش الموت، بإكثارهم اللغط والتجرؤ على مقامه الشريف بتلك الألفاظ غير اللائقة تماماً، والأكثر من ذلك أنّهم حالوا بينه وبين أن يكتب لهم كتاباً لا يضلون بعده أبداً، أليست تلك رزية ومصيبة كبرى، كما وصفها ابن عباس؟ فكيف يُدّعى أنّ النبي عَنِيلاً قد مات وهو راض عنهم جميعاً؟ وها هو عَنِيلاً في اللحظات الأخيرة من عمره الشريف يغضب عليهم ويطردهم، لرفضهم أمراً غاية في الأهمية في حياة الإسلام.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، ج٥، ص٧٦. صحيح البخاري، ج٥، ص١٣٨، وج٧، ص٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ج٥، ص٧٦.

### الطائفة الثانية: وصف النبي الله لجموعة من أصحابة بالعصاة

أخرج مسلم في صحيحه «عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج عام الفتح إلى مكة في رمضان فصام، حتى بلغ كراع الغميم فصام الناس، ثم دعا بقدح من ماء فرفعه، حتى نظر الناس إليه، ثم شرب، فقيل له بعد ذلك: إنّ بعض الناس قد صام، فقال: «أولئك العُصاة أولئك العُصاة» (١٠).

### الطائفة الثالثة: ما دل على غضب النبي على خالد بن الوليد، وتبرؤه من أفعاله

١- أخرج البخاري وغيره «عن الزهري، عن سالم، عن أبيه، قال: بعث النبي صلى الله عليه وسلم خالد بن الوليد إلى بني جذيمة، فدعاهم إلى الإسلام، فلم يحسنوا أن يقولوا: أسلمنا، فجعلوا يقولون: صبأنا صبأنا، فجعل خالد يقتل منهم ويأسر، ودفع إلى كلّ رجل منا أسيره، حتى إذا كان يوم أمر خالد أن يقتل كلّ رجل منا أسيره، فقلت: والله لا أقتل أسيري، ولا يقتل رجل من أصحابي أسيره، حتى قدمنا على النبي صلى الله عليه وسلم، فذكرناه، فرفع النبي صلى الله عليه وسلم يديه، فقال: اللهم إني أبرأ إليك عما صنع خالد، مرتين» (١٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، ج ٣، ص ١٤١. سنن الترمذي، ج٢، ص١٠٠. سنن النسائي، ج٤، ص١٧٧. (۲) صحيح البخاري، ج٤، ص١٥٧٧. ولم يكن ذلك آخر الأفعال لهذا الصحابي، فقد قام في خلافة أبي بكر بقتل مالك بن نويرة و الزنا بزوجته عندما امتنع قومه عن دفع الزكاة، قال الذهبي في تاريخ الإسلام: (قال ابن إسحاق: أتى خالد بن الوليد بهالك بن نويرة في رهط من قومه بني حنظلة فضرب أعناقهم، وسار في أرض تميم، فلما غشوا قوماً منهم أخذوا السلاح، وقالوا: نحن مسلمون، فقيل لهم: ضعوا السلاح، فوضعوه، ثم صلّى المسلمون وصلّوا، فروى سالم بن عبد الله ◄

# ٢. ما أخرجه أيضاً النسائي، والطبراني، والحاكم، وغيرهم: «عن الأشتر، قال:

حعن أبيه، قال: قدم أبو قتادة الأنصاري على أبي بكر رضي الله عنه، فأخبره بقتل مالك بن نويرة وأصحابه، فجزع لذلك ثم ودي مالكاً ورد السبي والمال.

وروي أنّ مالكاً كان فارساً شجاعاً مطاعاً في قومه وفيه خيلاء، كان يقال له: الجفول، قدم على النبي صلى الله عليه وسلم وأسلم فولا مدقة قومه، ثم ارتد، فلما نازله خالد، قال: أنا آتي بالصلاة دون الزكاة، فقال: أما علمت أنّ الصلاة والزكاة معاً لا تقبل واحدة دون الأخرى، فقال: قد كان صاحبك يقول ذلك، قال خالد: وما تراه لك صاحباً ؟ والله لقد هممت أن أضرب عنقك، ثم تحاورا طويلاً، فصمم على قتله، فكلّمه أبو قتادة الأنصاري وابن عمر، فكره كلامهما، وقال لضرار بن الأزور: اضرب عنقه، فالتفت مالك إلى زوجته، وقال: هذه التي قتلتني، وكانت في غاية الجمال، قال خالد: بل الله قتلك برجوعك عن الإسلام، فقال: أنا على الإسلام، فقال أبو زهير السعدي من عنقه، وجعل رأسه أحد أثافي قدر طبخ فيها طعام، ثم تزوج خالد بالمرأة، فقال أبو زهير السعدي من أبيات:

قصي خالد بغياً عليمه لعرسه وكان له فيها هري قبل ذلك

وذكر ابن الأثير في كامله وفي معرفة الصحابة، قال: لما توفي النبي صلى الله عليه وسلم وارتدت العرب، وظهرت سجاح وادعت النبوة، صالحها مالك، ولم تظهر منه ردة، وأقام بالبطاح، فلما فرغ خالد من أسد وغطفان سار إلى مالك، وبث سراياه فأي بهالك، فذكر الحديث، وفيه: فلما قدم خالد قال عمر: يا عدو الله قتلت امرءاً مسلما ثم نزوت على امرأته (تاريخ الإسلام، ج٣، ص٣٢). فيالها من جريمة بشعة! يقتل مسلماً كان أميناً للنبي في ويجعل رأسه تحت قدر الطبخ حتى ينضج لأجل الزنا بزوجته الجميلة.

ومما يذكر عن سيرة الصحابي خالد بن الوليد هو محاولته قتل الإمام علي الشهر بأمر من أبي بكر كما يبذكر ذلك الإمام السمعاني في كتابه الأنساب، حيث قال في ترجمة (عباد بن يعقوب الرواجني): (قلت: روى عنه جماعة من مشاهير الأئمة مثل أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري؛ لأنه لم يكن داعية إلى هواه، وروي عنه حديث أبي بكر رضي الله عنه أنه قال: لا يفعل خالد ما أمر به، سألت الشريف عمر بن إبراهيم الحسيني بالكوفة عن معنى هذا الأثر، فقال: كان أمر خالد بن الوليد أن يقتل علياً، ثم ندم بعد ذلك فنهى عن ذلك)، (الأنساب، الإمام السمعاني، ج٣، ص٥٥، تحقيق: تقديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، ط١، سنة الطبع: ١٤٠٨ ـ ١٩٨٨ م، الناشر: دار الجنان للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.

كان خالد بن الوليد يضرب الناس على الصلاة بعد العصر، قال: فقال خالد: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم في سرية فأصبنا أهل بيت قد كانوا وحَدُوا، فقال عمار: هؤلاء قد احتجزوا منّا بتوحيدهم، فلم ألتفت إلى قول عمار، فقال عمار: أما لأخبرن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلمّا قدمنا عليه شكاني إليه، فلما رأى أنّ النبي صلى الله عليه وسلم لا ينتصر مني أدبر وعيناه تدمعان، فرده النبي صلى الله عليه وسلم ثم قال: يا خالد لا تسبّ عماراً؛ فإنه مَن سبّ عمارا يسبه الله، ومن ينتقص عمّاراً ينتقصه الله، ومن سفّه عماراً يسفهه الله، قال خالد: فما من ذنوبي شيء أخوف عندي من تسفيهي عماراً» (١٠٠).

#### الطائفة الرابعة: ذمه على الصحابة معينين

هذا الذم للصحابة من قبل النبي عَلَيْلاً ينطبق على جماعة معينة منهم، وقد دلّت على ذلك روايات كثيرة، نذكر منها:

ا ـ ما رواه البخاري، عن عكرمة: «أنّ ابن عبّاس، قال له ولعلي بن عبد الله: ائتيا أبا سعيد فاسمعا من حديثه، فأتيناه وهو وأخوه في حائط لهما يسقيانه، فلمّا رآنا جاء فاحتبى وجلس، فقال: كنا ننقل لبن المسجد لبنة لبنة، وكان عمار ينقل لبنتين لبنتين، فمر به النبي صلى الله عليه وسلم ومسح عن رأسه الغبار، وقال: ويح عمار تقتله الفئة الباغية، عمار يدعوهم إلى الله، ويدعونه إلى النار»".

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي الكبرى ج٥، ص٧٤، ٧٢٧١؛ المعجم الكبير، الطبراني، ج٤، ص١١٢؛ المستدرك على الصحيحين ج٣، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٣، ص٢٠ انظر: أيضاً صحيح مسلم، ج٨، ص١٨٦؛ وسنن الترمذي، ج٥، ص٣٦٨، فضائل الصحابة، ص٥١.

ومن المتفق عليه بين الكل أنّ الفئة التي قتلت عماراً (رضوان الله عليه) هي فئة معاوية، ويؤيد ذلك ما أخرجه الحاكم، عن عمرو بن حزم على عمرو بن أبيه، قال: «لما قتل عمار بن ياسر رضي الله عنه دخل عمرو بن حزم على عمرو بن العاص، فقال: قتل عمار، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وآله: تقتله الفئة الباغية، فقام عمرو بن العاص فزعاً حتى دخل على معاوية، فقال له معاوية: ما شأنك؟ قال: قتل عمار، فقال معاوية: قتل عمار فهاذا؟ فقال عمرو: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله يقول: تقتله الفئة الباغية، فقال له معاوية: دحضت في بولك أو نحن قتلناه؟ إنها قتله علي وأصحابه، جاؤوا به حتى ألقوة بين رماحنا، أو قال: بين سيوفنا»(۱۰).

فلاحظ كيف أنّ رسول الله عَيْظاً يصف معاوية وأتباعه من الصحابة - كعمرو بن العاص، والضحاك بن قيس"، وحبيب بن مسلمة"، وأبي الأعور السلمي"، وابن أبي سرح، وابن أبي معيط، ومن لف لفهم وتبعهم -

<sup>(</sup>١) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٢، ص١٥٦. وقال:(هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه بهذه السياقة)

<sup>(</sup>٢) الضحاك بن قيس كانت له مع رسول الله عليه قال الحاكم: (زعم الواقدي أن الضحاك بن قيس لم يسمع من النبي صلى الله عليه وآله، فنقول، وبالله التوفيق: إنّ الصواب قول أبي جعفر محمد بن جرير (رحمه الله) فقد صحت له عن رسول الله صلى الله عليه وآله روايات ذكر فيها سياعه من رسول الله صلى الله عليه وآله)، ثم ذكر مجموعة من الروايات له عن رسول الله عليه وآله)، ثم ذكر مجموعة من الروايات له عن رسول الله عليه وآله)، ثم ذكر مجموعة من الروايات له عن رسول الله عليه وآله).

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر في ترجمته: (حبيب بن مسلمة بن مالك بن وهب بن ثعلبة بن وائلة بن عمرو بن شيبان بن محارب بن فهر، أبو عبد الرحمن الفهري الحجازي، نزل الشام، قال البخاري: له صحبة، (الإصابة لابن حجر، ج٢،ص٢٢).

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر: «عمرو بن سفيان بن عبد شمس بن سعد بن قائف بن الأوقص بن مرة بن هلال بن فالج بن ذكوان بن ثعلبة بن سليم، أبو الأعور السلمي، مشهور بكنيته، قال مسلم،

يصفهم بالبغاة وأنّهم يدعون إلى النار، وهم من أصحابه عَلَيْالَة وممن شاركوا معه في بعض غزواته، أما إحسان الهي ظهير فله رأي مخالف لرسول الله عَلَيْالَة في أمثال هؤلاء الصحابة.

٢- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: بينها النبيّ صلى الله عليه وسلم يقسم قسماً إذ جاءه ذو الخويصرة التميمي، فقال: اعدل يا رسول الله فقال: ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل؟! فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يا رسول الله ائذن لي فيه فأضر ب عنقه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله ائذن لي فيه فأضر ب عنقه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دعه فإن له أصحاباً يَحْقِرُ أحدُكُم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم، يمرقون من الدين كها يمرق السهم من الرَّمِيَّة، فينظر في قذذه "فلا يوجد فيه شيء، ثم ينظر في رصافه "فلا يرى فيه شيء، ثم ينظر في رصافه "فلا يرى فيه شيء، ثم ينظر في نصله فلا يوجد فيه شيء، قد سبق الفرث والدم، آيتهم رجل أسود إحدى يديه \_ أو قال ثدييه \_ مثل ثدي المرأة، أو مثل البضعة تدردر، يخرجون على حين فرقة من الناس، قال: فنزلت فيهم ﴿وَمِنْهُم مَّن تدردر، يخرجون على حين فرقة من الناس، قال: فنزلت فيهم ﴿وَمِنْهُم مَّن رسول يَلْمِزُكُ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ الآية، قال أبو سعيد: أشهد أني سمعت هذا من رسول

<sup>◄</sup> وأبو أحمد الحاكم في الكنى: له صحبة، وذكره البغوي وابن قانع وابن سميع وابن منده وغيرهم في الصحابة، وقال عباس الدوري في تاريخ يحيى بن معين: سمعت يحيى يقول: أبو الأعور السلمي رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وكان مع معاوية قال يحيى: وأرى اسمه عمرو بن سفيان)، (الإصابة، ج٤، ص٢٩٥).

<sup>(</sup>١) القذذ: ريش السهم. انظر: النهاية في غريب الحديث، ج٤، ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) النضي: نصل السهم، انظر: الصحاح للجوهري، ج٦، ص١٥١.

<sup>(</sup>٣) الرصاف: وهي العقب التي فوق الرعظ، والرعظ مدخل النصل في السهم. غريب الحديث لابن سلام، ج١، ص٢٦٦.

الله صلى الله عليه وسلم، وأشهد أنّ علياً حين قتلهم وأنا معه جيء بالرجل على النعت الذي نعت رسول الله صلى الله عليه وسلم» ...

وإخبار النبي عَيْنَالَهُ بعاقبة ذي الخويصرة ومن تبعه مِن القوم وبعضهم من الصحابة، هو غاية الذمّ له ولمن تبعه، بل إخبار بخروجهم من الدين.

٣. ما أخرجه يعقوب بن سفيان الفسوي، والبيهقي، وابن عساكر، عن أبي الأسود: «قال: دخل معاوية على عائشة، فقالت: ما حملك على قتل أهل عذراء؛ حجرٍ " وأصحابه؟ فقال: يا أم المؤمنين إنّي رأيت قتلهم صلاحاً للأمة، وإنّ بقاءهم فساد للأمة، فقالت: سمعت رسول الله يقول: سيقتل بعذراء ناس يغضب الله لهم وأهل السهاء "". وليس في سندها من يشك في ضعفه سوى ابن لهيعة، وهو من رجال مسلم وأحمد والترمذي وابن ماجة والدارمي والنسائي وغيرهم من أئمة الحديث.

# الطائفة الخامسة: ما دل على أنَّ بعض أصحابه تآمروا على النبي عَيْلاً

١- ما أخرجه البيهقي في دلائل النبوة «عن حذيفة بن اليمان، قال: كنت آخذ

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل، ج٣، ص٥٦. سنن النسائي، ج٦، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) قال ابن عساكر في تاريخه: عن أبي معشر وغيره: كان حجر عابداً، ولم يحدث قط إلا توضاً، ولا توضأ، ولا توضأ إلا صلى، أطال زياد الخطبة فقال له حجر: الصلاة، فمضى زياد في الخطبة، فضرب بيده إلى الحصى وقال: الصلاة، وضرب الناس بأيديهم، فنزل فصلى، وكتب إلى معاوية فطلبه، فقدم عليه فقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين، فقال: أو أمير المؤمنين أنا؟! فأمر بقتله، فقتل وقتل من أصحابه من لم يتبرأ من علي، وأبقى من تبرأ منه)، (تاريخ مدينة دمشق، ج١٢، ص٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) المعرفة والتاريخ، يعقوب بن سفيان، ج٣، ص٣٢٩، تحقيق خليل منصور،عام ١٤١٩هـ، دلائل النبوة، البيهقي، ج٢، ص٢٢٦.

بخطام ناقة رسول الله أقود به وعار يسوقه، أو أنا أسوقه وعار يقوده، حتى إذا كنا بالعقبة، فإذا أنا باثني عشر راكباً قد اعترضوه فيها، قال: فأنبهت رسول الله بهم، فولوا مدبرين، فقال لنا رسول الله: هل عرفتم القوم؟ قلنا: لا يا رسول الله، كانوا متلثّمين، ولكنا قد عرفنا الركاب، قال: هؤلاء المنافقون إلى يوم القيامة، وهل تدرون ما أرادوا؟ قلنا: لا، قال: أرادوا أن يزحموا رسول الله في العقبة، فيلقوه منها، قلنا: يا رسول الله أولا تبعث إلى عشائرهم حتى يبعث إليك كل قوم برأس صاحبهم؟ قال: لا، أكره أن تحدث العرب بينها أنَّ محمداً قاتلَ بقوم حتى إذا أظهره الله بهم أقبل عليهم يقتلهم، ثم قال: اللهم أرمهم بالدبيلة، قلنا: يا رسول الله وما الدبيلة؟ قال: شهاب من نار يقع على نياطِ قلب أحدهم فيهلك» ثم.

٢ ـ ما أخرجه الطبراني في المعجم الكبير: «عن أبي الطفيل، قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى غزوة تبوك، فانتهى إلى عقبة، فأمر مناديه فنادى: لا يأخذن العقبة أحد فإنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم يسير يأخذها، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسير وحذيفة يقوده وعهار بن ياسر يسوقه، فأقبل رهط متلثمين على الرواحل حتى غشوا النبي صلى الله عليه سلم، فرجع عهار فضرب وجوه الرواحل، فقال النبي صلى الله عليه وسلم لحذيفة: قُدْ قُدْ، فلحقه عهار، فقال: سُقْ سُقْ، حتى أناخ، فقال لعهار: هل تعرف القوم؟ فقال: لا،

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة، ج٥، ص ٢٦١.٢٦. وقال الزيلعي: «رواه البزار في مسنده عن حذيفة أيضاً، ثم قال: وقد روي عن حذيفة من غير هذا الوجه، وهذا الوجه أحسنها اتصالا وأصلحها إسنادا». انظر: تخريج الأحاديث والآثار للزيلعي، ج٢، ص٨٤.

كانوا متلثمين، وقد عرفتُ عامّة الرواحل، قال: أتدري ما أرادوا برسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قلت: الله ورسوله أعلم، قال: أرادوا أن ينفّروا برسول الله صلى الله عليه وسلم، فيطرحوه من العقبة، فلمّا كان بعد ذلك نزع بين عمار، وبين رجل منهم شيء ما يكون بين الناس، فقال: أنشدك بالله كم أصحاب العقبة الذين أرادوا أن يمكروا برسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: نرى أنهم أربعة عشر قال: فإن كنت فيهم، فكانوا خمسة عشر» ".

## الطائفة السادسة: الروايات المتضمنة لتعريضه على بعض الصحابة

ا ـ ما أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف: «عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: قال على: ما كنت معنا يا أبا ليلى بخيبر؟ قلت: بلى والله، لقد كنت معكم، قال: فإن رسول الله(ص) بعث أبا بكر، فسار بالناس فانهزم حتى رجع إليه، وبعث عمر، فانهزم بالناس حتى انتهى إليه، فقال رسول الله(ص): «لأُعطين الراية رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله، يفتح الله له ليس بفرار»، قال: فأرسل إلى فدعاني، فأتيته وأنا أرمد لا أبصر شيئاً؟ فدفع إلى الراية، فقلت: يا رسول الله! كيف وأنا أرمد لا أبصر شيئاً، قال: فتفل في عيني، ثم قال: اللهم اكفه الحرّ والبرد، قال: فها آذاني بَعْدُ حرٌّ ولا بردٌ» ورواية (لأعطين الراية) من الروايات المتواترة، وقد تناولتها جلّ المصادر

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير، الطبراني، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: ورجاله ثقات، (مجمع الزوائد، الهيثمي، ج١، ص١١٢).

<sup>(</sup>٢) المصنف، ابن أبي شيبة، ج٨، ص٢٣٥؛ مسند أحمد، ج١، ص٠٠٠؛ سنن ابن ماجة، ج١، ص٤٤، وقال عنه الألباني: حديث حسن؛ السنن الكبرى، ج٥، ص٩٠؛ المعجم الكبير، الطبراني، ج٧، ص٣٥.

الحديثية كصحيح البخاري ومسلم وسنن الترمذي وابن ماجة وغيرها، واكن حذف منها مقطع وغيرها، ولكن حذف منها مقطع مهم مما أخرجه ابن أبي شيبة، والذي هو شيخ البخاري ومسلم.

فالنبي عَنْ في هذه الرواية يعرض ببعض الصحابة بقوله عَنْ فرار)، والفرار وصف مذموم، يقال لمن تكرر منه الفرار، وهو لا ينسجم مع الإيهان والطاعة لله تعالى ورسوله، ولم يكن الفرار مختصًا بمعركة خيبر، بل حدث مثل لذلك في أُحد، وفي حنين، وغيرها من المعارك والغزوات، لذلك حذفوا هذا التعريض من الرواية.

فعن المنهزمين في أحد، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعَانِ إِنَّا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدْ عَفَا اللهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللهِ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾(١).

قال الفخر الرازي: «ومن المنهزمين عمر، ألا أنه لم يكن في أوائل المنهزمين، ولم يبعد، بل ثبت على الجبل إلى أن صعد النبي صلى الله عليه وسلم، ومنهم أيضاً عثمان انهزم مع رجلين من الأنصار، يقال لهما: سعد وعقبة، انهزموا حتى بلغوا موضعاً بعيداً، ثم رجعوا بعد ثلاثة أيام، فقال لهم النبي صلى الله عليه وسلم: لقد ذهبتم فيها عريضة»(").

و أخرج البيهقي: «عن العلاء بن عرار، قال: سألت ابن عمر، وهو في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم عن علي وعثمان، فقال: أمّا علي فلا تسألني عنه وانظر إلى منزله من رسول الله صلى الله عليه وسلم ليس في المسجد بيت غير بيته،

<sup>(</sup>١) آل عمران، ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، الفخر الرازي ج٩، ص٠٥.

وأما عثمان فإنه أذنب ذنباً عظيماً يوم التقى الجمعان، فعفى الله عنه وغفر له، وأذنب فيكم ذنباً دون فقتلتموه»(١٠).

وعن الفرار يوم حنين، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَ كُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ ﴾ ''.

وأخرج البخاري: «عن أبي محمد مولى أبي قتادة: إنّ أبا قتادة، قال: لمّا كان يوم حنين نظرت إلى رجل من المسلمين يقاتل رجلاً من المشركين، وآخر من المشركين يختله من ورائه ليقتله، فأسرعت إلى الذي يختله، فرفع يده ليضربني وأضرب يده فقطعتها، ثم أخذني فضمني ضماً شديداً حتى تخوّفت، ثم ترك، فتحلل، ودفعته ثم قتلته، وانهزم المسلمون وانهزمت معهم فإذا بعمر بن الخطاب في الناس، فقلت له: ما شأن الناس؟ قال: أمر الله...»(").

فهذه الرواية صريحة في أنَّ عمر كان من الفارِّين من الزحف مع كثير من الصحابة.

وبالجملة: فإنّ الفرار من الزحف قد تكرّر من بعض الصحابة، بحيث صار النبي عَنْ اللهُ يعرّض بهم بمثل هذه التعبيرات.

<sup>(</sup>١) سنن النسائي الكبرى، ج٥، ص١٣٧ تحت٨٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة/ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ج٥، ص١٠١.

#### القسم الرابع: الروايات الآمرة بقتال الناكثين والمارقين القاسطين

فقد أخرج الحافظ الخطيب البغدادي، وابن عساكر: «عن سليان بن مهران الأعمش، قال: حدثنا إبراهيم، عن علقمة والأسود، قالا: أتينا أبا أيوب الأنصاري عند منصرفه من صفين، فقلنا له: يا أبا أيوب، إنّ الله أكرمك بنزول محمد صلى الله عليه وسلم، وبمجيء ناقته تفضّلاً من الله، وإكراماً لك حتى أناخت ببابك دون الناس، ثم جئت بسيفك على عاتقك تضرب به أهل لا إله إلا الله؟ فقال: يا هذا إنّ الرائد لا يكذب أهله، وإنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرنا بقتال ثلاثة مع علي، بقتال الناكثين، والقاسطين، والمارقين. فأمّا الناكثون فقد قاتلناهم أهل الجمل طلحة والزبير، وأما القاسطون فهذا منصر فنا من عندهم \_ يعني معاوية، وعمراً \_ وأما المارقون فهم أهل الطرفاوات، وأهل السعيفات، وأهل النخيلات، وأهل النهروانات، والله ما أدري أين هم، ولكن لا بد من قتالهم إن شاء الله»".

ومن المعلوم أنّ الناكثين وهم أصحاب الجمل كان في ضمنهم مجموعة من الصحابة على رأسهم طلحة والزبير، وكانت تقودهم عائشة زوجة النبي عَنْ الله القاسطين، وهم أصحاب معاوية، فكيف يمكن القول برضا النبي عَنْ الله عن هؤلاء الأصحاب واستقامتهم وهو عَنْ أَلَّهُ يأمر عليا عَلَيْ وَ خَالفة للوجدان والعقل؟!

إن قيل: إنهم تابوا، قلنا: كيف ولم نعلم منهم ما يدل على توبتهم، بل إنّ بعضهم ـ كمعاوية ـ قد ازدادوا غياً وطغياناً، وتسبّبوا بمقتل آلاف من المسلمين،

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ج١٣، ص١٨٨؛ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٤٢، ص٤٧٢.

وكان بينهم خيرة الصحابة، منهم الكثير من البدريين كعيّار بن ياسر، وعنس بن مالك بن أدد وغيرهما، فأين حرمة الدماء التي أراقوها ظلماً وعدواناً؟!

## القسم الخامس: روايات التمييز بين المهتدي والضال

هناك روايات بينت موازين واضحة لتمييز المهتدي عن النضال، والفاسق عن العادل، وهي التي دلّت على وجوب طاعة أهل البيت المهلك والتمسّك بهم، والاهتداء بهديهم، فيعلم ضلال وفسق كل من خالفهم من الصحابة، ويدخل في ذلك قائمة طويلة كالزبير وطلحة ومعاوية وغيرهم كثير، وإليك بعض هذه الروايات:

ا ـ الحديث المتواتر الدي أخرجه أحمد، وجمّ غفير من أصحاب الحديث «عن أبي سعيد الخدري، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: إنّي أوشك أن أدعى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله عز وجل وعتري، كتاب الله حبل معدود من الساء إلى الأرض، وعتري أهل بيتي، وإنّ اللطيف الخبير أخبرني أنّها لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فانظروني بم تخلفوني فيهما»(۱).

وفي صحيح مسلم ذكر أنّ رسول الله عَنْ قال: «أيّها الناس فإنها أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربّي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أولها كتاب الله فيه الهدى والنور فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثم قال: وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي أذكركم الله في أهل

<sup>(</sup>١) مسند أحمد، أحمد بن حنبل، ج٣، ص١٧.

بيتي أذكر كم الله في أهل بيتي»(۱).

٢ \_ ما أخرجه الحاكم وغيره: «عن ابن عباس رضي الله عنهها، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق، وأهل بيتي أمان لأمتي من الاختلاف، فإذا خالفتها قبيلة من العرب اختلفوا فصاروا حزب إبليس» "".

٣ ـ ما أخرجه الطبراني: «عن حنش بن المعتمر، قال: رأيت أبا ذر آخذاً بعضادي باب الكعبة، وهو يقول: من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذر الغفاري، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح في قوم نوح، من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها هلك، ومثل باب حطة في بني إسرائيل» (").

٤ ـ ما أخرجه أبو يعلى: «وعن أبي سعيد يعني الخدري، قال: كنا عند بيت النبي صلى الله عليه وسلم في نفر من المهاجرين والأنصار، فقال: ألا أخبركم بخياركم؟ قالوا: بلى، قال: الموفون المطيّبون؛ إنَّ الله يحبُّ الحفيَّ التقيّ، قال: ومرَّ علي بن أبي طالب فقال: الحق مع ذا الحق مع ذا»(ن).

٥ \_ ما أخرجه الحاكم وغيره: «عن زيد بن أرقم رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من يريد أن يحيى حياتي، ويموت موتي، ويسكن جنة الخلد التي وعدني ربي، فليتولَّ علي بن أبي طالب، فإنه لن يخرجكم من هدى،

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣/ ص١٦٢ وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير، ج٣،ص٤٥

<sup>(</sup>٤) رواه أبو يعلى ورجاله ثقات(مجمع الزوائد، ج٧، ص٧٣٥.

ولن يدخلكم في ضلالة»(١).

٦ ـ ما أخرجه الحاكم وغيره: «عن علي رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى
 الله عليه وسلم: رحم الله عليا، اللهم أدر الحق معه حيث دار»(٠٠٠).

٧ ـ ما أخرجه أيضاً: «عن أبي ذر رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن أطاع علياً فقد أطاعني، ومن عصى علياً فقد عصاني» "، وغيرها من الروايات الكثيرة الصحيحة والواضحة المضمون.

فيعلم من هذه الروايات فسق وضلالة كلّ من خالف أهل البيت المهلك ولم يتمسك بهديهم، ولم يرجع إليهم، سواء كان من الصحابة أو من غيرهم، وهي مسألة في غاية الوضوح، ولكن أبت النفوس التي لم تستضئ بنور الدين، وهدي النبي عَنْظَة، إلاّ أن تُأوِّل هذه الروايات، وتحملها على معاني لا تحتملها لا من قريب ولا من بعيد.

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٣/ ص١٣٩، وقال:(هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه)

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣/ ص١٣٤. وقال: (هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه)

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ج٣/ ص١٣١. وقال: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه)



# الفصل الرابع

موقف أهل البيت من عموم الصحابة وفيه بحثان:

البحث الأول: مناقشة أدلـة إحـسان ظهـير علـى رضـا أهـل البيـت مـن عموم الصحابة

البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للإمام علي على من عموم الصحابة



#### تمهيد

قد أشرنا سابقاً إلى أنّ أحسان الهي ظهير في الباب الثاني من كتابه الذي عنونه بـ (الشّيعة وأهل البيت) يدّعي أنّ موقف أهل البيت الميّه من جميع الصحابة موقف إيجابي، وأنّه م يتبركون بذكرهم، ويرجعون إليهم في مسائلهم، ويذكرون فضائلهم، وأتى بنصوص من كتب الشّيعة حاول أن يتشبث بها لإثبات دعواه تشبّت الغريق بالقَشّ، وذلك بعد أنّ مارس أسلوب التدليس والتقطيع، وسوف نقف في هذا البحث على ما أتى به من نصوص لنرى مدى دلالتها على مدّعاه، ثم نبيّن بعد ذلك الموقف الحقيقي لأهل البيت من الصحابة؛ لذا سيكون البحث في هذا الفصل ضمن بحثين أساسيين:

البحث الأول: مناقشة أدلته على رضا أهل البيت الله من عموم الصحابة البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للإمام على الله من عموم الصحابة

# البحث الأول مناقشة أدلته على رضا أهل البيت لِيَّكِ من عموم الصحابة

لقد استدل إلهي ظهير بعدة نصوص على رضا أهل البيت المناطقة عن الصحابة جميعاً، وسنذكر هذه النصوص ونبيّن عدم دلالتها على مدّعاه.

#### النص الأول:

قال إلهي ظهير: «ها هو علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه. الخليفة الراشد الرابع عندنا، والإمام المعصوم الأول عندهم، وسيد أهل البيت \_ يذكر أصحاب النبي عامة، ويمدحهم، ويثني عليهم ثناء عاطراً بقوله:

(لقد رأيتُ أصحابَ محمد عَلَيْهُ، فيا أرى أحداً يشبههم منكم! لقد كانوا يصبحون شُعثاً غُبراً، وقد باتوا سجّداً وقياماً، يراوحون بين جباههم وخدودهم، ويقفون على مثل الجمر من ذكر معادهم! كأنّ بين أعينهم رُكبَ المِعْزى من طول سجودهم! إذا ذكر الله هملت أعينهم حتَّى تبلَّ جيوبهم، ومادوا كما يميد الشجريوم الريح العاصف، خوفاً من العقاب، ورجاء للثواب)» (۱۰).

#### المناقشة

إنَّ استدلاله بهذا النصّ على مدح أمير المؤمنين وثنائه على جميع

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٥، نقلاً عن نهج البلاغة: خطب الإمام على (عليه السلام)، ص١٤٣، تحقيق: صبحي الصالح.

الصحابة، فيه من التدليس والكذب، ما لا يمكن السكوت عنه والتصديق به؛ لأنّ هذا النص قد ورد ضمن خطبة ذمّ فيها معاوية بن أبي سفيان وأتباعه، وحثّ أصحابه على مجاهدته، والتعجّب من تباطُؤهم في نصرته، وهو على الحق، وإسراع أهل الشام إلى نصرة معاوية مع أنه على الباطل، وهو ما يدل عليه قوله على المهم في نفس الخطبة: «صاحبكم يطيع الله وأنتم تعصونه، وصاحب أهل الشام يعصى الله وهم يطيعونه» (۱۰).

وهذه العبارة من الخطبة المتقدّمة لم ينقلها إلهي ظهير؛ لأنّ فيها ما يفسد عليه الاستدلال، باعتبار أنّ معاوية هو أحد صحابة النبيّ عَلَيْلَا العدول المنزّهين عنده!!

فلاحظ كيف أنّ أمير المؤمنين عليه يذمّ معاوية وأتباعه، وفيهم ممن هو من الصحابة أيضاً، كعمر بن العاص، وزبرقان بن الحكم، وسماك بن مخرمة الأسدي، وغيرهم.

وعليه فلا تصحّ دعوى المدح لجميع المصحابة مع وجود هذا اللذّ م لعاوية وبعض الصحابة الذين كانوا معه، فيكون المدحُ مختصّاً ببعض الصحابة، وهو مما لا ينكره الشيعة الإمامية.

وإن قلت: إنَّ هذا المدح وإن لم يشمل معاوية وبعض الصحابة الذين معه، ولكنه يشمل جميع ما عداهم من الصحابة، وهو مما لا يقبل به الشيعة الإمامية:

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: خطب الإمام علي (عليه السلام)، الخطبة ٩٧، ص١٩٠، تحقيق محمد عبده.

القرينة الأولى: إنّ الإمام ليس في مقام بيان مدح جميع الصحابة، بل في مقام توبيخ أصحابه الذين تباطَؤُوا في نصرته، وحيند لا تصح دعوى الإطلاق والشمول.

القرينة الثانية: ذِكْرُ الإمام عَلَيْكُم لمجموعة من الصفات التي يعلم بالبداهة عدم انطباقها على الصحابة جميعاً، من قبيل: «يصبحون شعثاً غبراً»، «كأنَّ بين أعينهم رُكَبَ المعزى من طول سجودهم»، وغيرها، لأنَّ مثل هذه الصفات لا تنطبق إلاّ على جماعة خاصة؛ لأنَّ الصحابة لم يكونوا على درجة واحدة بحيث تنطبق عليهم هذه الصفات الذي ذكرها الإمام على عليهم.

القرينة الثالثة: من خلال بيان موقف القرآن الكريم والرسول عَيْنَا تَبَيَّنَ اتَصاف عدد ليس بقليل من الصحابة، بأوصاف صارت مورداً لذم القرآن والرسول عَيْنَالله من قبيل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاؤُو بِالإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ لا وَالرسول عَيْنَالله من قبيل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاؤُو بِالإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ لا عُصْبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ لِكُلِّ امْرِئٍ مِّنْهُم مَّا اكْتَسَبَ مِنَ الإِنْمِ وَالَّذِي تَولَى كُسُبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ امْرِئٍ مِّنْهُم مَّا اكْتَسَبَ مِنَ الإِنْمِ وَالَّذِي تَولَى كُبْرَهُ مِنْهُم لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿أَلُم يَأْنِ لِللّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ كِبْرَهُ مِنْهُم لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿أَلُم يَأْنِ لِللّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ وَلَى النبي عَيْنَا لا مَا لَكُ مَن الحُق هُم وقول النبي عَيْنَا مَشيراً لعددٍ من الصوص التي تقدم الصحابة: «أُولئك العصاة أولئك العصاة أولئك العصاة "وغيرها من النصوص التي تقدم

<sup>(</sup>١) النور/ ١١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ج ٣، ص ١٤١. سنن الترمذي، ج٢، ص١٠٧. سنن النسائي، ج٤، ص١٧٧.

ذكرها، وعشرات غيرها لم نذكرها.

فكيف يمكن أن تنطبق عليهم تلك الأوصاف التي لا تنطبق إلا على طبقة خاصة من الصحابة؟

### النص الثاني:

قال إلهي ظهير: «وهذا هو سيد أهل البيت يمدح أصحاب النبيّ عامة، ويرجّحهم على أصحابه وشيعته الذين خذلوه في الحروب والقتال، وجبنوا عن لقاء العدوّ ومواجهتهم، وقعدوا عنه وتركوه وحده، فيقول موازناً بينهم وبين صحابة رسول الله:

«ولقد كُنّا مع رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ نقتل آباءنا وأبناءنا وإخواننا وأعهامنا، ما يزيدنا ذلك إلا إيهانا وتسليها، ومضيّا على اللَّقَم، وصبراً على مضض الألم، وجِدّاً في جهاد العدوّ، ولقد كان الرجل منا والآخر من عدونا يتصاولان تصاول الفحلين، يتخالسان أنفسهها، أيُّهما يسقي صاحبه كأس المنون، فمرة لنا من عدوّنا، ومرة لعدوّنا منّا، فلها رأى الله صدقنا أنزل بعدوّنا الكبت، وأنزل علينا النصر، حتى استقر الإسلام ملقياً جرانه، ومتبوئا أوطانه. ولعمري لو كنا نأتي ما أتيتم، ما قام للدين عمود، ولا أخضر للإيهان عود. وأيم الله لتحتلبنها دماً، ولتتبعنها ندماً» (1).

#### المناقشة

وهذا النص ليس له أي دلالّة على مدّعاه، فإنه مما لا شكَّ فيه أنّ جملة من أصحاب النبي عَنِيلاً كانوا على درجة عالية من الإيمان وكانوا كما وصفهم

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٥، نقلاً عن نهج البلاغة، ص٩١. ٩٢، تحقيق صبحي الصالح.

القرآن ﴿ أَشِدًا عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ ﴾ ، وليس هذا هو محل النزاع بين الإمامية وغيرهم في الصحابة ، بل هو متفق مضموناً مع الآية التي تقدّم ذكرها ، وهي قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا ء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ ﴾ ، وهل يدّعي الإمامية أنَّ لأهل البيت المَهَلِي موقفاً مخالفاً للقرآن ، كيف وهم يحتجون على من يخالفهم في الرأي بحديث الثقلين والذي يدل على وجوب التمسك بالقرآن وأهل البيت؟!

مضافاً إلى أنّ الإمام عليه ليس في مقام تقويم موقفه النهائي، بل هو في مقام استنهاض أصحابه لمقاتلة أهل الشام، وكان يذكّرهم بحال جملة من الصحابة في غزوات النبي عَيْلِيَّة وما هم عليه من الطاعة للرسول عَيْلِيَّة والشدة في مقاتلة الكفار، وإلا فإن جملة منهم أيضاً كانوا مورد ذمِّ شديد من قبل القرآن، كما دلت عليه الآيات الكريمة والروايات الواردة عن النبي عَيْلِيَّة والتي تقدّم ذكرها.

أضف إلى ذلك أنَّ أمير المؤمنين عَلَيْكُم كان يحتَّ أصحابه ويستنهضهم على مقاتلة معاوية الذي هو من جملة الصحابة، فكيف يكون هذا الكلام دليلاً على رضاه عن جميع صحابة النبي عَلِيلاً ؟!

على أنَّ هذا النصّ والذي قبله يقرّر فيها أمير المؤمنين قاعدة في كيفية رقيّ المجتمعات، إذ بدون التضحيات والصَّبْر والجدِّ لا يرقى المجتمع ولا يصل إلى هدفه، وهذا جارٍ في كلّ المجتمعات، وتشهد بصحّته كلّ الثوارات والحضارات، فالإمام أمير المؤمنين ناظرٌ إلى هذه الجهة، وأنَّ مخالِفها لا تثمر جهوده، ولا يخضر عوده.

ونريد أن ننبه على أنَّ هذا الأسلوب الذي اتبعه إلهي ظهير في الاستدلال هو أمر دأب عليه في كلّ صفحات الكتاب، فهو يستدلّ بكل شيء على كل شيء، وقد لاحظنا فيها سبق أنّه كان يأتي بأدلة وشواهد متناقضة مع مدّعاه، وسوف نلاحظ المزيد من ذلك.

### النص الثالث

قال إلهي ظهير: «ويذكرهم أيضاً مقابل شيعته المنافقين المتخاذلين، ويأسف على ذهابهم بقوله: (أين القوم الذين دُعُوا إلى الإسلام فقبلوه، وقرؤُوا القرآن فأحكموه، وهيجوا إلى القتال فولهوا وَلهَ اللقاح إلى أولادها، وسلبوا السيوف أغهادها، وأخذوا بأطراف الأرض زحفاً رحفاً وصفاً صفاً، بعضٌ هلك وبعضٌ نجا، لا يُبَشَّرون بالأحياء، ولا يُعَزَّون عن الموتى، مُرْهُ العيونِ من البكاء، خمص البطون من الصيام، ذبل الشفاه من الدعاء، صفر الألوان من السهر، على وجوههم غبرة الخاشعين، أولئك إخواني الذاهبون، فحقَّ لنا أن نظماً إليهم، ونعض الأيدي على فراقهم)»(١٠).

#### المناقشة

ونجيب على الاستدلال بهذا النص بنفس الجواب على الاستدلال بالنص الثاني.

مضافاً إلى أنّ تلك الأوصاف التي يذكرها أمير المؤمنين لا تنطبق على جميع الصحابة بلا ريب، والغريب أنّ الهي ظهير قبل أن يورد هذا النص

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٦. نقلاً عن نهج البلاغة، ص١٧٧، تحقيق صبحي الصالح.

علّق قائلاً: «ويذكرهم أيضاً مقابل شيعته المنافقين المتخاذلين» ووجه الغرابة أنّ هذا القول يتناقض مع دعواه في كون جميع صحابة النبي محل مدح أمير المؤمنين عليه باعتبار أنّ في شيعته الكثير من الصحابة الذين يسعى إلهي ظهير أن يثبت المدح لهم بهذا النص، ويذمّهم من حيث كونهم شيعة منافقين متخاذلين!! وهو تضاربٌ فاضح.

وعليه فكيف يكون شيعته من المنافقين وفيهم من أصحاب بـدر، ومن المهاجرين والأنصار، وممن شهد معه بيعة الرضوان ؟!

على أنّ كلام أمير المؤمنين يفسّر بعضه بعضاً، ولا يمكن أن يُقرأ مجتزئاً ومقطّعاً، إذ هذا النصّ الذي أتى به إحسان ظهير قاله أمير المؤمنين للخوارج، لا لشيعته، إذ قاله الإمام بعد أن قام إليه رجلٌ من أصحابه فقال: نهيتنا عن الحكومة ثم أمرتنا بها، فلم ندر أيّ الأمرين أرشد؟ وكان ذلك بعد ليلة الهرير، أي بعد استشهاد عار بن ياسر وخزيمة بن ثابت وابن التيّهان وهاشم المرقال وابن بديل الخزاعي وأمثالهم، فالمقصودون هم هؤلاء وأشباههم ونظراؤهم.

والذي يؤكّد ذلك خطبة أمير المؤمنين التي قالها قبل أيّام من استشهاده، وهي الخطبة ١٨٢ التي يقول فيها:

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٣٦.

<sup>(</sup>۲) تاريخ الإسلام، الذهبي، ج٣، تحقيق د. عمر عبد السلام تدمري، ص٥٤٥، ط١ عام ١٤٠٧ ـ الماريخ الإسلام، الذهبي، ج٣، تحقيق وتعليق: علي ١٩٨٧ م، نشر دار العربي؛ البداية والنهاية، ابن كثير، ج٧، تحقيق وتدقيق وتعليق: علي شيري، ط١، عام١٤٠٨ ـ ١٩٨٨ م، نشر دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.

أين إخواني الذين ركبوا الطريق، ومضوا على الحقّ، أين عمار؟ أين ابن التيّهان؟ وأين ذو الشهادتين؟ وأين نظراؤهم من إخوانهم الذين تعاقدوا على المنيّة، وأُبرد برؤسهم إلى الفَجَرة.

ثم ضرب بيده على لحيته الشريفة الكريمة، فأطال البكاء، ثم قال: أوّه على إخواني الذين تلوا القرآن فأحكموه، وتدبّروا الفرض فأقاموه، أحيوا السُّنَّة، وأماتوا البدعة، دُعُوا للجهاد فأجابوا، ووثقوا بالقائد فاتّبعوه (''.

فالمقصودون من الصحابة هم هؤلاء وأضرابهم ونظراؤهم، وقد صرّح أمير المؤمنين بذلك، فلا مجال للتعميم والإطلاق، إذ كلامه تلو القرآن وكلام الرسول يفسّر بعضه بعضاً.

## النص الرابع:

قال إلهي ظهير: «ويذكرهم، ويذكّر بها فازوا به من نعيم الدنيا والآخرة، ولهم حظ وافر من كرم الله وإحسانه، حيث يقول: (واعلموا عباد الله أنّ المتقين ذهبوا بعاجل الدنيا وآجل الآخرة، فشاركوا أهل الدنيا في دنياهم، ولم يشاركهم أهل الدنيا في آخرتهم، سكنوا الدنيا بأفضل ما شُكِنت، وأكلوها بأفضل ما أُكِلت، فحظوا من الدنيا بها حظي به المترفون، وأخذوا منها ما أخذه الجبابرة المتكبرون، ثمّ انقلبوا عنها بالزاد المبلغ، والمتجر الرابع، أصابوا لذة زهد الدنيا في دنياهم، وتيقنوا أنّهم جيران الله غداً في اخرتهم، لا تردّ لهم دعوة، ولا ينقص لهم نصيب من لذة)» (١٠).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، ج٣، ص٢٧، شرح: الشيخ محمد عبده، ط١، عام ١٤١٢ ـ ١٣٧٠ ش، نشر دار الذخائر. قم.

#### المناقشة

إنّ ما ذكره إلهي ظهير من مدح أمير المؤمنين علي المجموعة من المتقين لا يشمل جميع الصّحابة، بل المدح كان بخصوص المتقين منهم، وإثبات كون الصّحابة جميعاً من المتقين هو أوّل الكلام، وعليه فلا ربط له لا من قريب ولا من بعيد بجميع الصّحابة.

### النص الخامس:

قال إلهي ظهير: «ويمدح المهاجرين من الصحابة في جواب معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما، فيقول: (فاز أهل السبق بسبقهم، وذهب المهاجرون الأولون بفضلهم)». (''

## المناقشة الأولى:

وأما استواؤنا في الحرب والرجال، فلستَ بأمضى على الشكِّ منّي على اليقين.

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة، ج٣، ص١٧، شرح: الشيخ محمد عبده، ط١، عام ١٤١٢ ـ ١٣٧٠ ش، نشر دار الذخائر . قم.

وليس أهل الشام بأحرص على الدنيا من أهل العراق على الآخرة.

وأما قولك: إنّا بنو عبد مناف فكذلك نحن، ولكن ليس أمية كهاشم، ولا حرب كعبد المطلب، ولا أبو سفيان كأبي طالب، ولا المهاجر كالطليق، ولا الصريح كاللصيق، ولا المحق كالمبطل، ولا المؤمن كالمدغل.

ولبئس الخلف خلف يتبع سلفاً هوى في نار جهنم، وفي أيدينا بعد فضل النبوة التي أذللنا بها العزيز، ونعشنا بها الذليل، ولمّا أدخل الله العرب في دينه أفواجاً، وأسلمت له هذه الأمة طوعاً وكرهاً، كنتم ممن دخل في الدين إما رغبة وإما رهبة، على حين فاز أهل السبق بسبقهم، وذهب المهاجرون الأولون بفضلهم، فلا تجعلنَّ للشيطان فيك نصيباً، ولا على نفسك سبيلاً».

#### المناقشة الثانية:

## أولاً: إنه وارد في أحد الصحابة

إنّ هذا النصّ وارد في مقام ذمّ واحد من الصحابة، وهو معاوية بن أبي سفيان، والمفروض أنّ إلهي ظهير بصدد إثبات رضا أهل البيت المهلّ عن جميع الصحابة، فهذا النصّ يضرّه ولا يفيده؛ فبخروج معاوية من عموم الصّحابة لا تبقى قيمة لدعوى الرّضا على جميع الصّحابة.

## ثانياً: إن المدح لا يشمل جميع المهاجرين

إنه لاشك في أنّ الأمير عليه لم يكن أوَّلاً وبالذات في مقام الثناء على المهاجرين، ولكنّ إلهي ظهير أراد أن يستفيد ذلك، فهل أراد كون هذا المدح شاملاً لجميع المهاجرين، أم أنه مختص ببعضهم؟

فإن ادعى أنّ المدح مختصٌّ ببعضهم وليس لجميعهم، فهذا لا يفيده؛ لأنّ المشيعة لا تنكر ذلك، وإن ادعى أنّ المدح شامل للجميع، نجيب أنّه لا يمكن إرادة العموم للأمور التالية:

الأمر الأول: إنّ الهجرة بما هي هي هجرة ليست هي الميزان للمدح، بل الهجرة الممدوحة هي خصوص الهجرة الخالصة إلى الله تعالى، التي لا تتخللها أي من الدواعي الدنيوية.

وممّا يشهد على ذلك وعدم كفايتها لإثبات الفضل والرضا الإلهي للمهاجر، ما أخرجه البخاري في صحيحه، عن عمر بن الخطاب، قال: «سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إنّم الأعمال بالنيّات، وإنّم لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو إلى امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه»(۱).

الأمر الثاني: لو سلّمنا بشمول الهجرة وأنّ جميع المهاجرين فيها كانوا مهاجرين عن إيهان خالصٍ لا تشوبه الدواعي الدنيوية، ولكنّ المدح لهم يبقى ثابتاً بشرط الاستمرار على حالة الإيهان الإخلاص، لا أن يبدلوا وينقلبوا بعد ذلك، قال تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ تُحِلَلُ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللهُ شيئاً وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ ﴾"

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج١، ص٢، كتاب بَدْء الوحي، باب كيف كان بَدْء الوحي إلى رسول الله يَنْظَهُ.

<sup>(</sup>٢) آل عمران/ ١٤٤.

الأمر الثالث: لو كان المدحُ متوجِّها لجميع المهاجرين لكان شاملاً لمن شارك في قتل عثمان وهو من المهاجرين، كعبد الرحمن بن عديس البلوي، الذي هو من أهل بدر، وكان ميّن قاد الثورة على عثمان، والتي أدت إلى مقتله.

فهل يصحّح إلهي ظهير عمله؟ وهل يشمله ما نقله من هذا النص الذي قال أنّ فيه مدحَ جميع المهاجرين؟

فإنّ كان المدح شاملاً له، فهذا يستلزم استحقاق المدح لمن اشترك في قتل عشمان، ولا أرى ظهيراً يقبل بذلك، وإنّ ادعى عدم الشمول، انتقض العموم، وبه يبطل الاستدلال.

الأمر الرابع: إنّ أمير المؤمنين عليه مَدَحَ المهاجرين الأوائل وليس مطلق المهاجرين، وكون الصحابة الذين هم محل نزاع بين الشّيعة وغيرهم من المهاجرين الأوائل، هو أول الكلام كما قد أشرنا إلى ذلك سابقاً.

الأمر الخامس: قبول هذا الإطلاق للتقييد كأي إطلاق آخر، كالإطلاق الوارد في نفس هذا الكتاب الذي أرسله الإمام عليكا، وهو قوله عليه: «وليس أهل الشام بأحرص على الدنيا من أهل العراق على الآخرة...».

وعندئذِ فهل يفهم إلهي ظهير من هذا النص أنّ جميع أهل الشام كانوا من أهل الدنيا، وأنّ جميع أهل العراق كانوا من أهل الآخرة؟

والحاصل من جميع ما تقدم: أنّه لا يمكن أن يكون المقصودُ مَدْحَ مطلق المهاجرين، حتى ممّن لم تكن هجرته لله، أو الذين انقلبوا عن

إيهانهم، بل المقصود خصوص المهاجرين الصادقين الثابتين، وهذا ممّا لا خلاف فيه ولا ينازع فيه أحد من الإمامية، ولا ينسب خلافَهُ إليهم إلاّ جاهل أو مُفْتَرِ عليهم.

هذا كلّه بناءً على ما تخيّله ظهير من أنّ الإمام أمير المؤمنين الله كان في مقام الثناء على المهاجرين عموماً أولاً وبالذات، مع أنّه لم يكن كذلك، وإنّما كان المقصود شيئاً آخر؛ إذ المقصود بالذات من كلام إمام البلاغة هو بيان انسلاخ معاوية عن صفة السبق والهجرة، وأنّه من الذين دخلوا في الدين طمعاً (رغبة في الدنيا) أو خوفاً (رهبة من السيف) \_ إذ من الثابت أنّه وأباه من مسلمة الفتح ـ لا إيهاناً، فلا تحق له الخلافة، لأنّها تحرم على الطلقاء وأولاد الطلقاء، فليس المهاجر كالطليق، والمهاجر هو الأمير علي الطليق هو القاسط معاوية.

فإذن كان معاوية وأبو سفيان ومن لف لفها ممّن دخلوا في الدين رغبة أو رهبة، مع أنّ أمير المؤمنين هو أهل السبق الذي فاز بسبقه، وهو المهاجر الأول الذاهب بفضله، فلا قياس بين الإثنين، وبناءً على ذلك دعاه أمير المؤمنين المناب للانقياد له المستلاء.

إذن المقارنة هي بين الطليق معاوية والمهاجر الأول أمير المؤمنين عليه والمقصود أولاً وبالذات عدم جواز الخلافة لمعاوية، ولا خلاف في أنّ علياً هو المهاجر الأول، فالعبارة ظاهرها العموم والمراد الخصوص، وذلك كقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (١٠)، فظاهره

<sup>(</sup>١) المائدة/ ٥٥.

العموم. لكنّ المراد هو على عليه لا غير، فيكون كلام أمير المؤمنين عليه أجنبيّاً عمّا رامه إلهي ظهير، بل دالاً على ولاية على وأحقيته بالخلافة، وبطلان دعوى معاوية.

### النص السادس:

ما نسبه إلى أمير المؤمنين عليه في نهج البلاغة وهو: «وفي المهاجرين خيرٌ كثير نعرفه جزاهم الله خير الجزاء».

#### الناقشة

إنّ هذا النص غير موجود في كتاب نهج البلاغة، بل هو موجود في كتاب (وقعة صفين) لنصر بن مزاحم (ت٢١٢هـ)، لكن بعبارة مختلفة ذكرها ضمن كتاب لأمير المؤمنين عليه بعثه إلى معاوية رداً على كتاب له، وهو كما يلي: «وفي المهاجرين خير كثير نعرفه جزاهم الله بأحسن أعمالهم» ".

و أمّا بالنسبة لمناقشة الاستدلال به من قبل إلهي ظهير، فيرد عليه ما أوردنا من الأمور الخمسة على الاستدلال على النص السابق.

### النص السابع:

قال إلهي ظهير: «كما مدح الأنصار من أصحاب محمد عليه السلام بقوله: (هم والله ربوا الإسلام كما يربي الفلو، مع غنائهم بأيديهم السباط، وألسنتهم السلاط)» ".

<sup>(</sup>١) وقعة صفين، ابن مزاحم المنقري، تحقيق: تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، ط٢، عام،١٣٨٢ هـ، نشر المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ـ القاهرة.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، ص٣٦-٣٧، نقلاً عن نهج البلاغة، ج٤، ص١٠٦، تحقيق صبحي الصالح.

#### المناقشة

أولاً: إنّ الظاهر كون المدح لم يتوجه للأنصار على نحو العموم الأفرادي (الاستغراقي)، بحيث يتحلل المدح إلى مدح كل فرد فرد من الأنصار، بل هو على نحو العموم المجموعي، الذي يكون الملحوظ فيه الأنصار بها هم مجموع، والشاهد عليهم ما وصفهم به أمير المؤمنين على علي النهم «ربّوا الإسلام» بها بذلوا من الأموال وبها لهم من قوة البيان.

وهذا العمل إنّما يصح أن ينسب إلى الجميع بما هم جميع، لا أنّه ينسب إلى كل فرد فرد، كما لو قيل: إنّ قريشاً وقفت بوجه النبي عَلِيلًا، فلا يقصد من ذلك كل فرد من أفراد قريش، بل المقصود به قريش بما هم مجموع.

وحينئذٍ لا يكون المدح شاملاً لجميع الأنصار، بحيث يشمل كل فرد منهم. ثانياً: إن هناك بعض الأنصار صاروا مورداً لذم أمير المؤمنين عليه، كأنس بن مالك، الذي دعى عليه عليه الكتمان الشهادة بحديث الغدير، كما نصّت عليه النصوص الواردة من طرق أهل السنّة، وهو ما ستأتي الإشارة إليه عند بيان موقف أمير المؤمنين عليه الصحابة.

وعليه يكون ذلك قرينة خارجية على عدم إرادة مدح كل فرد فرد من الأنصار.

ثالثاً: لو سلّمنا أنّ المدحَ المتوجِّه للأنصار ملحوظ على نحو العموم الأفرادي، ولكنَّه مع ذلك لا يمكن أن يكون شاملاً لجميع الأنصار، كصريح ما ورد من ذمِّ بعضهم في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿وَمِنْ أَهْلِ

المُدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النِّفَاقِ لاَ تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾، وعليه يتوجّه المدح لبعض الأنصار؛ وهم مَنْ خلص إيهانه ولم يخالطه بنفاق.

وبعبارة أخرى: إنّ عنوان الأنصار قد يطلق ويراد منه مطلق من يعيش في المدينة ممّن قَبِلَ الإسلام، وهو يشمل بظاهره كل أهل المدينة من آمن بالدين وصدق بالرسالة، وإن لم يدخل الإيهان قلبه.

وقد يطلق ويراد منه خصوص المؤمنين الحقيقيين من الأنصار الذي آمنوا قلباً وقالباً، وأخلصوا له الدين، وبذلوا من أجله الغالي والنفيس، وهذا ممّا لا تُنازع فيه الإمامية الاثنا عشرية بشرط بقاء ذلك المؤمن على إيانه إلى آخر حياته، والعبرة بخواتيم الأعمال كما في الأحاديث الشريفة.

وعليه فلا تصح دعوى شمول المدح لكل من كان من الأنصار وإن ساءت عاقبته في آخر حياته.

ولكنّ المشكلة التي يقع فيها دائماً إحسان الهي ظهير عند تعامله مع النصوص، هو أنّه يتعامل مع المطلقات والعمومات بمعزل عن القيود والقرائن المقيدة والمخصّصة.

وهذا منهج يفتقر إلى الأسس العلمية التي تبتني على ملاحظة القيد والقرائن الداخلية والخارجية المرتبطة بالنص العام أو المطلق، والتي على ضوء وجودها وعدمه يتحدَّد المعنى والمدلول.

#### النص الثامن:

قال إلهي ظهير: «ومَدَحَهُمْ مدحاً بالغاً موازِناً أصحابه ومعاوية مع أنصار النبي، بقوله: أما بعد! أيها الناس، فوالله لأهل مصركم في الأمصار أكثر من الأنصار في العرب، وما كانوا يوم أعطوا رسول الله عليه أن يمنعوه ومَنْ معه من المهاجرين حتى يبلغ رسالات ربه إلا قبيلتين صغير مولدها، وما هما بأقدم العرب ميلاداً، ولا بأكثرهم يبلغ رسالات ربه إلا قبيلتين صغير مولدها، ونصروا الله ودينه، رمتهم العرب عن قوس عدداً، فلما آووا النبي عليه وأصحابه، ونصروا الله ودينه، رمتهم العرب عن قوس واحدة، وتحالفت عليهم اليهود، وغزتهم اليهود والقبائل قبيلة بعد قبيلة، فتجردوا لنصرة دين الله، وقطعوا ما بينهم وبين العرب من الحبائل، وما بينهم وبين اليهود من العهود، ونصبوا لأهل نجد وتهامة، وأهل مكة واليامة، وأهل الحدن والسهل، وأقاموا] قناة الدين، وتصبروا تحت أحلاس الجلاد، حتى دانت لرسول الله عليها أن يقبضه الله إليه، فأنتم في الناس أكثر من أولئك في أهل ذلك الزمان من العرب» (".

#### المناقشة

أولاً: إنّه يرد عليه نفس ما ذكرناه في الجواب السابق على الاستدلال بالنص السابق.

ثانياً: إنّ هذا النصّ قد ورد في مقام حثّ أصحابه على مقاتلة معاوية بن أبي سفيان، وكان قد أرسل - أي معاوية - سفيان بن عوف الغامدي إلى الأنبار في ستة آلاف فارس، فأغار على هيت والأنبار، وقتل المسلمين،

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٧، نقلاً عن نهج البلاغة، ص١٧٧، تحقيق صبحي الصالح.

وسبى الحريم، وعرض الناس على البراءة من أمير المؤمنين عليك .

وعليه فلا يكون للنص دلالة على الإطلاق والشمول بحيث يصدق على جميع الصحابة من الأنصار؛ لأنّ الإمام ليس في مقام إرادة العموم والشمول لهم.

ثالثاً: إن معاوية من الصحابة الذين يدّعي إلهي ظهير أنّهم محل رضا أهل البيت الله وأنّهم محملون لهم المودة، والحال أنّ نفس هذا النص يدلُّ على فساد عقيدته المبتنية على الإفراط في التعامل مع جميع الصحابة، بها فيهم معاوية وأمثاله ممّن كانوا موردا للذم الصريح من قبل أمير المؤمنين علي علي السين المؤمنين على المنتقبة وسائر الأئمة من أهل البيت المهلك .

## النص التاسع

قال إلهي ظهير: «ويروي المجلسي عن الطوسي رواية موثوقة عن علي بن أبي طالب أنه قال لأصحابه: أوصيكم في أصحاب رسول الله عليه الله المنه المستوهم، فإنهم أصحاب نبيّكم، وهم أصحابه الذين لم يبتدعوا في الدين شيئاً، ولم يوقروا صاحب بدعة، نعم! أوصاني رسول الله (عَيْلَةً) في هؤلاء» (١٠).

#### المناقشة

أولاً: الرواية ضعيفة بالإرسال، وعليه فلا تكون موثقة كما زعم إلهي ظهير، لأنّ المجلسي قد أوردها بالسند الآتي: «أمالي الطوسي: بإسناد المجاشعي، عن الصادق، عن آبائه عن علي علي السيد الواضح أنّ سند هذه الرواية غير

<sup>(</sup>١) ـ الشيعة وأهل البيت، ص٣٧.

متصل بالإمام علي هي مرسلة عنه علي إلى فلا يصح الاحتجاج بها في المقام.

ثانياً: إنّ ما نقله إلهي ظهير عن المجلسي غير صحيح، لأنّه قد حَرَّف النص الأصلي للرواية، الذي ذكره العلّامة المجلسي صاحب البحار، حيث جاء فيه: «قال: أوصيكم بأصحاب نبيكم لا تسبّوهم، الذين لم يُحدثوا بعده حدثاً ولم يُؤووا مُحدثاً، فإنَّ رسول الله يَنْ أوصى بهم».

ومن خلال ملاحظة النّص الأصلي يتّضح مقدار التّحريف الذي أحدثه إلهي ظهير، حيث إنّ الرواية الأصليّة قد قيّدت الأصحاب الذي نهى أمير المؤمنين الميّية عن سبّهم بالقيد الآتي وهو: «الذين لم يُحدثوا بعده حدثاً ولم يؤووا محدثاً» فالعبارة بحسب النّص الأصلي لها معنى واضح، فهي تنهى عن سبّ أصحاب النّبي اللذين لم يُحدثوا، بحيث يكون النهي متعلّقاً بسبّ الأصحاب اللّبي اللذي لا يتصفون بهذا الوصف، لا أنه ينهى عن سبّ الأصحاب مطلقاً، نظير قوله تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلمُصَلِّنَ \* اللّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهُ اللّهُونَ ﴾ "، فإن من الواضح جدا أنّ التهديد بالويل ليس لمطلق المصلّين، بل بصنف خاص منهم، وهم الذي يسهون عن صلاتهم.

ثالثاً: إن الرواية لا تدلّ على النهي عن سبّ الصحابة مطلقاً، حتى بالنحو المحرّف الذي قام به إلهي ظهير، ليجعلها ظاهرة في النهي عن سبّ مطلق الأصحاب، وذلك؛ لأن قوله: «وهم أصحابه الذين لم يبتدعوا في الدين شيئاً، ولم يوقّروا صاحب بدعة» ظاهر في كونه قيداً للأصحاب الذين تعلّق

<sup>(</sup>١) الماعون/ ٤٥٥.

النهي عن سبّهم، ويؤكد هذا الظهور قوله: «نعم! أوصاني رسول الله (عَنَيْلًا) في هؤلاء»؛ لأنّه لو كان المقصود من الأصحاب هم مطلق الأصحاب لا يبقى معنى لهذا القول الذي هو إشارة إلى صنف خاصٍّ من الصحابة، وهم الذين وصفهم بقوله: «لم يبتدعوا في الدين شيئاً، ولم يوقروا صاحب بدعة».

رابعاً: يُستَشَمُّ من تخصيص عدم جواز السَّبّ بفئة خاصة من الصحابة، جواز سبّ من عداهم، فإن الوصف مشعر بحجية المفهوم، كقولك: «في الغنم السائمة زكاة» فإنه يشعر بأنّ غير السائمة لا زكاة فيها، بل ذهب الشافعي إلى حجية مفهوم الوصف، وعليه يكون المنطوق «لاتسبّوا الأصحاب الذين لم يحدثوا ولم يُؤُووا محدثاً» (()، والمفهوم جواز سب الذين أحدثوا وآووا محدثاً، وليس لنا كلام في هذا المنطوق ولا هذا المفهوم على فرض حجيته.

### النص العاشر

قال إلهي ظهير: «ويمدح المهاجرين والأنصار معاً حيث يجعل في أيديهم الخيار لتعيين الإمام وانتخابه، وهم أهل الحل والعقد في القرن الأول من بين المسلمين، وليس لأحد أن يردّ عليهم، ويتصرف بدونهم، ويعرض عن كلمتهم، لأنهم هم الأهل للمسلمين والأساس، كما كتب لأمير الشام معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنها رداً عليه دعواه بإمرة المؤمنين وحكم المسلمين: فإنّ الإمام من جعله أصحاب محمّد إماماً لا غير، فها هو علي بن أبي طالب رضي الله عنه يذكّر معاوية بهذه الحقيقة ويستدل بها على أحقيته

<sup>(</sup>١) ومَالُّهُ: «الصحابيُّ غيرُ المُحدِث المُؤْوي للمحدث لا يجوز سبّه».

بالإمامة، والكلام من كتاب القوم: (إنّها الشورى للمهاجرين والأنصار، فإن اجتمعوا على رجل وسمّوه إماماً كان ذلك لله رضى، فإن خرج منهم خارج بطعن أو بدعة ردوه إلى ما خرج منه، فإن أبى قاتلوه على اتّباعه غير سبيل المؤمنين، وولاه الله ما تولى) فهاذا موقف الشيعة من على بن أبى طالب رضى الله عنه ومن كلامه هذا حيث يجعل:

أولاً: الشورى بين المهاجرين والأنصار من أصحاب النبي عَيْلاً وبيدهم الحل والعقد رغم أنوف القوم.

ثانياً: اتفاقهم على شخص سببٌ لمرضاة الله وعلامةٌ لموافقته سبحانه وتعالى إياهم. ثالثاً: لا تنعقد الإمامة في زمانهم دونهم، وبغير اختيارهم ورضاهم.

رابعاً: لا يرد قولهم ولا يخرج من حكمهم (أي الصحابة) إلا المبتدع أو الباغي، والمتبع والسالكُ غيرَ سبيل المؤمنين.

خامساً: يقاتلُ مخالف الصحابة، ويُحَكَّمُ السيف فيه.

سادساً: وفوق ذلك يعاقب عند الله لمخالفته رفاق رسول الله عنه وأحباءه، المهاجرين منهم والأنصار رضي الله عنهم ورضوا عنه، وأولادُ عليّ على شاكلته» المهاجرين منهم والأنصار رضي الله عنهم ورضوا عنه، وأولادُ عليّ على شاكلته» المهاجرين منهم والأنصار رضي الله عنهم ورضوا عنه، وأولادُ عليّ على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله علي على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله عليه على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه وأولادُ عليّ على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله عنهم ورضوا عنه الله علي على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله علي الله عنهم ورضوا عنه الله علي على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله عليه على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله عليه على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله عنهم ورضوا عنه الله عليه على شاكلته الله عنهم ورضوا عنه الله عنهم ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا عنه الله على الله عنهم ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا على الله عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا على الله عنه ورضوا عنه ورضوا عنه ورضوا على الله عنه ورضوا عنه ورضوا على الله عنه ورضوا على الله ورضوا على الله عنه ورضوا

#### المناقشة

أولاً: إنّ هذه النّص الذي يحتج بها على الشيعة قد اقتطعه من كتاب لأمير المؤمنين عليه أرسله إلى معاوية، وهو كما يلي «إنّه بايعني القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان على ما بايعوهم عليه، فلم يكن للشاهد أن يختار

<sup>(</sup>١) ـ الشيعة وأهل البيت، ص٣٨. نقلاً عن نهج البلاغة ج٣، ص٧، تحقيق صبحي الصالح.

ولا للغائب أن يردّ، وإنّما الشورى للمهاجرين والأنصار، فإن اجتمعوا على رجل وسموه إماماً كان ذلك لله رضى، فإن خرج من أمرهم خارج بطعن أو بدعة ردوه إلى ما خرج منه، فإن أبى قاتلوه على اتّباعه غير سبيل المؤمنين وولاه الله ما تولى، ولعمري يا معاوية لئن نظرت بعقلك دون هواك لتجدني أبرأ الناس من دم عثمان، ولتعلمنَّ أنِّ كنت في عُزلة عنه إلاّ أن تتجنّى، فَتَجنَّ ما بدا لك، والسلام »(١٠).

ويتضح من خلال مجموع النّص أن أمير المؤمنين الله في مقام الاحتجاج على معاوية بأنّه قد اعترف بخلافة أبي بكر وعمر وعثمان بسبب بيعة بعض المهاجرين والأنصار لهم، وبناءً على ذلك كان يجب على معاوية أن يعترف بخلافة أمير المؤمنين؛ لأنها حصلت أيضاً من المهاجرين والأنصار، فهذا الكلام صادر على سبيل الإلزام لمعاوية، وهو من الطرق العقلائية التي يستخدمها العقلاء في محاجّة خصومهم وإفحامهم، والذي ينبغي أن يكون وفق القواعد التي يسلّم بها الخصم.

ثانياً: قوله على «فإن اجتمعوا على رجل وسموه إماما كان ذلك لله رضى» ليس صريحاً في إعطاء الشرعية لمن يبايعه المهاجرون والأنصار بغض النظر عن النصّ، فلا يصلح معارضاً للنصوص المتواترة والواضحة الدالّة على إمامة على والنّص عليه، كحديث الثقلين والغدير وغيرها من الأحاديث.

ولو سلَّمنا بذلك فهو يبتني على تحقَّق إجماع المهاجرين والأنصار جميعاً

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ج٣، ص٧، تحقيق صبحي الصالح.

بلا استثناء على بيعة شخص، وهو لم يحصل على خلافة أحدٍ لا خلافة أبي بكر ولا عمر ولا عثمان ولا على الله فإنَّ مخالفة شخص واحد تبطل تحقّق الإجماع، وقد خالف بيعة كل واحد منهم عددٌ من المهاجرين والأنصار.

فإن قيل: إنّ المقصود هم المهاجرون والأنصار على نحو العموم المجموعي لا الإفرادي.

قلنا: لو سلّمنا ذلك، فإنه لم يحصل إلاّ لأمير المؤمنين عليه ولا بعده، وإذا الإجماع الذي حصل على خلافته لم يحصل لأحد ممّن قبله ولا بعده، وإذا حصل مثل هذا الإجماع ـ ومن ضمنهم أهل البيت المنه أو بعضهم، وهم من المهاجرين ـ فلا نهانع من حجيته.

ثالثاً: في بعض النسخ القديمة لنهج البلاغة: «كان ذلك رضيً»، أي أنّ إجماع المهاجرين والأنصار على شخص يكون رضيً للناس عليه وتنصيبه، أي أنّ الكلام ناظِرٌ للحُكْم الفعليّ العملي عند الناس لا الحُكم الشرعي عند الله.

رابعاً: إنَّ ما اجتمع عليه المهاجرون والأنصار كلّهم حق. لأن أهل البيت المهلك من المهاجرين، بل هم سادتهم بلا نزاع، وعلى هذا يكون التمسك بإجماع المهاجرين والأنصار عين التمسك بالعترة المأمور به في حديث الثقلين.

خامساً: إنّ هذا النص يدلّ على لزوم المشورة من جميع المهاجرين والأنصار، ولا ريب في أنّ بيعة أبي بكر لم تكن عن مشورة، بل كانت على حد تعبير عمر فلتة وقى الله شرها، فقد أخرج البخاري عن ابن عباس

«ثم إنه بلغني أنَّ قائلاً منكم، يقول: والله لو مات عمر بايعت فلاناً، فلا يغترَّنَّ امرؤ أن يقول: إنها كانت بيعة أبي بكر فلتة وتمت، ألا وإنها قد كانت كذلك، ولكنَّ الله وقى شرّها، وليس منكم من تقطع الأعناق إليه مثل أبي بكر، مَنْ بايع رجلاً عن غير مشورة من المسلمين، فلا يبايع هو ولا الذي بايعه تغرَّةً أن يُقتلا»(١٠).

## النص الحادي عشر

قال إلهي ظهير: «فها هو علي بن الحسين الملَّقب بزين العابدين \_ الإمام المعصوم الرابع عند القوم \_ وسيد أهل البيت في زمانه يذكر أصحاب محمد عليه الصلاة والسلام، ويدعو لهم في صلاته بالرحمة والمغفرة؛ لنصرتهم سيد الخلق في نشر دعوة التوحيد وتبليغ رسالة الله إلى خلقه، فيقول: فاذكرهم منك بمغفرة ورضوان، اللهم وأصحاب محمد خاصة، الذين أحسنوا الصحابة، والذين أبلوا البلاء الحسن في نصره، وكاتفوه وأسرعوا إلى وفادته، وسابقوا إلى دعوته، واستجابوا له حيث أسمعهم حجَّة رسالته، وفارقوا الأزواج والأولاد في إظهار كلمته، وقاتلوا الآباء والأبناء في تثبيت نبوّته، والذين هجرتهم العشائر إذ تعلّقوا بعروته، وانتفت منهم القرابات إذ سكنوا في ظل قرابته، اللَّهمّ ما تركوا لك وفيك، وأرْضِهِمْ من رضوانك وبما حاشوا الحق عليك، وكانوا من ذلك لك وإليك، واشكرهم على هجرتهم فيك ديارهم، وخروجهم من سعة المعاش إلى ضيقه، ومن كثرة في اعتزاز دينك إلى أقله، اللهم وأوصل إلى التابعين لهم بإحسان الذين يقولون: ﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ﴾ خيرَ جزائك، الذين قصدوا سمتهم، وتحرُّوا جهتهم، لو مضوا إلى شاكلتهم لم يثنهم ريب في بصيرتهم،

<sup>(</sup>١) ـ صحيح البخاري، ص٢٥ ـ ٢٦، كتاب المحاربين من أهل الكفر والردة.

ولم يختلجهم شكٌ في قفو آثارهم، والائتمام بهداية منارهم، مكانفين وموازرين لهم، يتفقون عليهم، ولا يتهمونهم فيها أدوا إليهم» (١٠).

#### المناقشة

أولاً: إنّ الإمام زين العابدين في هذا الدعاء لم يَدْعُ للصحابة مطلقاً، كما هو صريح كلامه، بل يدعو لخصوص الصحابة «الذين أحسنوا الصحبة والذين أبلوا البلاء الحسن في نصره»، وهذا أمر لا ينكره الشيعة الإمامية، بل هو يؤكّد ما يذهبون إليه من كون الصحابة على صنفين: صنف هم محل رضا لله ورسوله وأهل بيته، وصنف آخر لم يلتزموا المنهج القويم للدين الحنيف، فصدرت منهم أعمال توجب غضب الله عليهم كما قد قدّمنا لذلك نماذج كثيرة في الأبحاث السابقة.

ثانياً: إنّ ذلك الدعاء الوارد عن الإمام زين العابدين الشيخة، والذي يردده الشيعة ليل نهار، يفند مزاعم إلهي ظهير من أنّ الشيعة لهم مواقف سلبية من جميع الصحابة، وهذا الدعاء يعتبر خير دليل على حسن ولاء الشيعة للصحابة الذين أحسنوا الصُّحبة، والذين أبلوا البلاء الحسن في نصره، وكاتفوه وأسرعوا إلى وفادته، وسابقوا إلى دعوته.

## النص الثاني عشر

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٣٩.

هل في أصحاب الأنبياء أكرم عندك من صحابتي؟ قال الله: يا موسى! أما عملت أن فضل صحابة محمد على الله على جميع المرسلين كفضل محمد على المرسلين والنبيين» (١٠).

#### المناقشة:

أولاً: عدم ثبوت نسبة التفسير إلى الإمام العسكري المثلاً؛ لأن هذا الكتاب قد وصل إلى الشيخ الصدوق بثلاث وسائط هم: أبو القاسم محمّد الاسترابادي، وأبو الحسن علي بن محمّد بن سيّار، وأبو يعقوب يوسف بن محمّد بن زياد، والآخران لم يرد فيهما أي توثيق في كتب رجال الشيعة الإمامية، فيكون الطريق إلى هذا الكتاب ضعيف.

قال السيّد الخوئي: «هذا مع أنّ الناظر في هذا التفسير لا يشكُّ في أنّه موضوع، وجَلَّ مقامُ عالم محقّقٍ أن يكتب مثل هذا التفسير، فكيف بالإمام المَهْمَاكُ ؟ » (").

ثانياً: إن هذا العموم الذي في الرواية ليس على نحو الاستغراق بحيث يدلُّ على أنّ كلَّ صحابي من أصحاب محمد عَنْ الله هو أفضل من جميع صحابة الأنبياء السابقين؛ لأنّ من المعلوم أنّ هناك مجموعة من أصحاب النبي عَنْ الله السابقين على الله الناركم في الحديث الوارد في البخاري وغيره: «يجاء برجال من أمتي، فيؤخذ بهم ذات الشال، فأقول: يا ربأصيحابي، قال: إنّك لا تدرى ما أحدثوا بعدك، فأقول: كما قال العبد

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٠٤.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث لسيّد الخوئي، ج١٣، ص١٥٧.

الصالح: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾، فيقال: إنّ هؤلاء لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم "".

فكيف يكون مثل كلّ فرد من هؤلاء أفضل من جميع أصحاب الأنبياء حتى أهل الجنة؟! ومن هنا يعلم أنَّ المراد من ذلك هو الصحابة على نحو المجموع لا الاستغراق، يعني إذا لاحظنا أصحاب النبي عَلَيْلاً على نحو المجموع فهم أفضل من أصحاب سائر الأنبياء الميَّلاعلى نحو المجموع. ولا كلام لنا في ذلك.

### النص الثالث عشر

قال إلهي ظهير: «وكتب بعد ذلك في تفسير الحسن العسكري: إنّ رجلاً ممن يبغض آل محمد وأصحابه الخيّرين أو واحداً منهم يعذبه الله عذاباً لو قسّم على مثل عدد خلق الله لأهلكهم أجمعين»(").

#### المناقشة

أولاً: إن الرواية من تفسير العسكري، ولم تثبت نسبة التفسير إلى الإمام العسكري عليه النص السابق.

ثانياً: إنّ الرواية قد قيدت الصحابة بالصحابة الخيرين، وهذا يعني أنّ الرواية تفرض وجود صنف من أصحاب النبي عَنْ الله ليسوا بخيرين، لأنّ كلّ قيد أُخذ في طبيعة معينة، فإنه ظاهر في الاحتراز وليس للبيان أو التأكيد، فيكون

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، ص٠٤.

قيد «الخيّرين» للاحتراز عن «غير الخيّرين»، فتدل الرواية ولو بنحو الموجبة الجزئية على أنَّ بعض الصحابة غيرُ متّصفين بهذا الوصف، وعليه لا تكون الرواية دالّة على مدح كلّ الصحابة، بل خصوص الخيّرين منهم، وهو ليس محل شك، والشيعة لا يدّعون أكثر من ذلك، وهم يرفضون ظاهرة الغلوّ بالصحابة، والقول بأنّ جميعَهم محلَّ رضا الله ورسوله عَيْلاً وأهل البيت الميقلاء لأنّ هذا مما يكذّبة القرآن والسنة والواقع التّاريخي للصحابة، كما تقدّم ذلك سابقاً.

### النص الرابع عشر

قال إلهي ظهير: «ولأجل ذلك قال جدُّه الأكبر علي بن موسى الملقب بالرضا . الإمام الثامن عند الشيعة \_ حينها سئل عن قول النبي عَيْلِلاً: أصحابي كالنجوم فبأيهم اقتديتم اهتديتم. وعن قوله عليه السلام: دعوا لي أصحابي؟ فقال عليه السلام: هذا صحيح» . . . .

#### المناقشة

## أولا: ضعف سند الحديث

السند كم في عيون أخبار الرضا للشيخ الصدوق «حدثنا الحاكم أبو على الحسين بن أحمد البيهقي، قال: حدثني محمد بن يحيى الصولي، قال: حدثني محمد بن موسى بن نصر الرازي، قال: حدثني أبي، قال: سئل الرضاع المستلام ».

وفي هذا السند: (محمد بن يحيى الصولي) وهو مجهول الحال، وليس له في كتب الرجال أي توثيق.

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٠٤٠٤. نقلاً عيون أخبار الرضا للصدوق، ج٢، ص٨٧.

وكذلك فيه (محمد بن موسى بن نصر الرازي)، وهو مجهول الحال أيضاً، وليس له في كتب الرجال أي توثيق، قال الشيخ علي النهازي الشاهرودي في كتاب (مستدركات علم الرجال): «محمد بن موسى بن نصر الرازي أبو عبد الله: لم يذكروه. وقع في طريق الصدوق في العيون» (۱۰).

## ثانياً: التقطيع المخلِّ للحديث

قام إلهي ظهير كما هو عادته بتقطيع الحديث، ليصر ف الحديث إلى معنى أجنبيّ وغير مقصود بتاتاً، والغرضُ من ذلك التدليسُ على القارئ، وبطبيعة الحال، فإنّ من يراجع النص الأصلي، سوف يفهم أنّ الحديث بصدد بيان مقام الصحابة، وأنّه مسبب للهداية جميعاً، ولكن من يراجع النص الأصلي سوف يحصل له القطع بأنّ الحديث يدلّ على عكس ما يريد أن يدّعيه إلهي ظهير، وأنّه ينفي شمول الحديث لجميع الصحابة، وإليك النص الوارد في عيون أخبار للشيخ الصدوق الرضاعيي التضح حقيقة الأمر: «حدثنا الحاكم أبو على الحسين بن أحمد البيهقي، قال: حدثني محمد بن يحيى الصولي، قال: حدثني عمد بن يحيى الرضا عليه السلام عن قول النبي يَلِيَّ : «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم»، وعن قوله عليه السلام: «دعوالي أصحابي»، فقال عليه السلام: هذا صحيح، يريدُ مَن لَمُ وعن قوله عليه السلام: «دعوالي أصحابي»، فقال عليه السلام: هذا صحيح، يريدُ مَن لَمُ يُعَيِّرُ بعدَهُ ولم يبدًل، قيل: وكيف يُعلَمُ أنّهم قد غَيَّروا أو بدلوا قال: لما يَرْوُونَهُ من أنه عَنْ قال: ليذادن برجال من أصحابي يوم القيامة عن حوضي كها تذاد غرائب الإبل عن الماء، قال: ليذادن برجال من أصحابي يوم القيامة عن حوضي كها تذاد غرائب الإبل عن الماء،

<sup>(</sup>١) مستدركات علم رجال الحديث، ج٧، ص٤٤٣.

فأقول: يا رب أصحابي أصحابي!! فيقال لي: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعدك؟ فيؤخذ جهم ذات الشيال، فأقول: بُعداً وسُحقاً لهم، أفترى هذا لَن لم يُغيّر ولم يُبدِّل؟!»(١٠).

والحديث ينص وبشكل صريح على عدم شموله لجميع الصحابة، وأنّ هناك مجموعة من الصحابة قد غيروا وبدّلوا، وقد استشهد الإمام عليه بالحديث النبوي - حديث الحوض والارتداد - المتّفق عليه والذي أخبر عن الصحابة الذي بدّلوا بعد رسول الله عَيْنَالَةً.

### النص الخامس عشر:

قال إلهي ظهير: «هذا ونقل ما قاله ابن عم النبي عَنْيُلَة وابن عم علي رضي الله عنه عبد الله بن عباس \_ فقيه أهل البيت وعاملُ علي رضي الله عنه \_ أنّه قال في حق الصحابة : إنَّ الله جل ثناؤه وتقدّست أسماؤُه خصَّ نبيه محمداً عَنْيُلَة بصحابة آثروه على الأنفس والأموال، وبذلوا النفوس دونه في كلّ حال، ووصفهم الله في كتابه فقال: ﴿ رُحَمَاء بَيْنَهُم ﴾ الآية، قاموا بمعالم الدين، وناصحوا الاجتهاد للمسلمين، حتى تهذّبت طرقه، وقويت أسبابه، وظهرت آلاء الله، واستقرّ دينه، ووضحت أعلامه، وأذلّ بهم الشرك، وأزال رؤوسه، ومحا دعائمه، وصارت كلمة الله هي العليا، وكلمة الذين كفروا هي السفلى، فصلوات الله ورحمته وبركاته على تلك النفوس الزاكية، والأرواح الطاهرة العالية، فقد كانوا في الحياة لله أولياء، وكانوا بعد الموت أحياء، وكانوا لعباد الله نصحاء، رحلوا إلى الآخرة قبل أن يصلوا إليها، وخرجوا من الدنيا وهم بَعْدُ فيها» (٢٠).

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا للشيخ الصدوق، ج١، ص٩٣، باب٣٢، في ذكر ما جاء عن الرضاع الله من العلل، ح٣٣. العلل، ح٣٣.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت، ص٤١. نقلاً عن مروج الذهب" ج٣ ص٥٢، ٥٣ دار الأندلس بيروت.

#### المناقشة

أولاً: إنّ هذه الرواية منقولة من كتاب مروج الذهب للمسعودي، هو من مصادر أهل السنة لا الشيعة، فلا تكون حجّة عليهم.

ثانياً: إنّ الرواية غير مسندة؛ فإن المسعودي نقلها دون ذكر أيّ سند لها، فهو يقول في بداية الرواية: «دخل عبد الله بن عباس على معاوية وعنده وُجُوه قريش..»، وعليه تكون الرواية ضعيفة ولا قيمة لها بغضّ النظر عن عن كونها من مصادر الشيعة أو السّنة.

ثالثاً: قول ابن عباس على فرض صحّة نسبته إليه، وهو: «خص نبيه محمداً على أكثر من أنّ الله خصّ النبي عَنْ الله بعض الصحابة ممن لهم الصفات التي ذكرها ابن عباس، كما يشهد لذلك الباء الداخلة على الصحابة، والتي تفيد التبعيض لا العموم.

## البحث الثاني

## بيان الموقف الحقيقي للإمام على على من عموم الصحابة

إنّ النبي عَيْشًا أخبر علياً عَيْسِم أنّ الأُمّة ستغدر به، وأنّ نفوس القوم تحمل الضغينة والعداوة والكُرْه له عَيْسِم، وأنّهم سوف يُظْهِرُون ذلك بعد وفاة النبي عَيْشًا كما اتّضح سابقاً، وقد وعى علي عَيْسِم كُلَّ ذلك ولم يكن لديه أدنى شكّ في تحققه، ولكنّه عَيْسَم كان يتحرّك وفق ما تقتضيه المصلحة الإلهية، وإلقاء الحجة الدامغة على من خالف وصية رسول الله عَيْشًا، واستبدّ بالأمر وسلبه من أهله بلا مجوّز عقلي أو شرعي.

وهناك مواقف عديدة لأمير المؤمنين التي ترسم صورة واضحة عن علاقته بالصحابة، وأنّها لم تكن تنطلق أبداً من تلك الفكرة التي يحملها إلهي ظهير عن الصحابة، والتي تجعل من جميع الصحابة وجودات مقدّسة لا يجوز المساس بهم ونقدهم، وإليك بعض مواقف الإمام على التجاه بعض الصحابة:

## الموقف الأول: رفضه على المنابي المنابع المخلافة

هذه القضية ثابتة باتفاق الكلّ، ولكنّ الاختلاف في أنّه بايع بعد ذلك أو لم يبايع؟ وعلى فرض تحقق البيعة هل كان ذلك عن رضا أو كان عن إكراه؟ ولنذكر بعض ما يدلّ على رفض على السلم الخلافة أبي بكر:

فقد أخرج البخاري في صحيحه «... فأبى أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منها شيئاً، فوجدت فاطمة على أي بكر في ذلك، فهجرته فلم تكلّمه حتى توفّيت، وعاشت بعد النبي صلى الله عليه وسلم ستة أشهر، فلمّا توفّيت دفنها زوجها على ليلاً، ولمّ يؤذن بها أبا بكر، وصلّى عليها، وكان لعليّ من الناس وجهٌ حياة فاطمة، فلمّا توفّيت استنكر عليّ وُجُوهَ الناس، فالتمس مصالحة أبي بكر ومبايعته، ولم يكن يبايع تلك الأشهر، فأرسل إلى أبي بكر أن ائتنا ولا يأتنا أحد معك، كراهية لمحضر عمر، فقال عمر: لا والله لا تدخل عليهم وحدك، فقال أبو بكر: وما عسيتهم أن يفعلوا بي؟! والله لآتينهم، فدخل عليه أبو بكر، فتشهّد علي، فقال: إنّا قد عرفنا فضلك، وما أعطاك الله، ولم نفس عليك خيراً ساقه الله إليك، ولكنك استبددت علينا بالأمر، وكنّا نرى لقرابتنا من رسول الله صلّى الله عليه وسلم نصيبا» ". ورواه أيضا مسلم في صحيحه، وابن حبان، وغيرهم كثير) ".

وهذا النص الذي ذكره البخاري وجلّ المحدّثين يكشف عن عدة حقائق في غاية الخطورة:

الحقيقة الأولى: إن فاطمة الزهراء التي ماتت وهي غير راضية عن أبي بكر، وهذا ما نحيل الكلام حوله والتعليق عليه إلى حين بيان موقفها ÷ من الصحابة.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٥؛ مسند الشاميين، الطبراني، ج٤، ص١٩٩، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، ط٢،عام ١٩٩٧هـ، نشر مؤسسة الرسالة ـ بيروت.

الحقيقة الثانية: إنّ عليّا عَيْسُ لم يبايع حتى توفّيت بضعة النبي عَيْسًا، وإنّ ذلك ليس لأجل أنّ أمير المؤمنين علياً عَيْسُ كان منصر فا لبعض شؤونه الخاصة، بل لأجل أنّه عَيْسٌ يرى أن أبا بكر قد استبدّ بالأمر، وسلب حقّه في ولاية أمر المسلمين وخلافة الرسول الأعظم عَيْسٌ، والذي يجب أن يتولاه أقرب الناس إلى النبي عَيْسٌ وأولاهم به وهو علي عَيْسُ، كما يعتقد عليٌ نفسه بذلك على ما تكشف عنه رواية البخاري، ولم تكن رؤية علي عَيْسُ لأحقيته بالأمر ناشئة عن طمع دنيويّ وحسداً لأبي بكر، فإنّ هذا مما لا يتصور فيه علي على ما كان ينطلق من رؤية ربّانيّة وحقيقة استمدّها من علمه بالدين، فعليُّ عَيْسُ كان أعلم أفراد الأمة بالدين الإسلامي بعد النبي عَيْسُ بلا أدنى شك، وهو القائل: «والله ما نزلت آية إلاّ وقد علمت فيها نزلت، وأين نزلت، وعلى من نزلت، وإنّ ربي وهب لي قلباً عقولاً "".

وهو يعلم علم اليقين من له الحق في ذلك ومن ليس له ذلك الحق، وحاشا له ثُمَّ حاشا أن يطلب حقاً ليس له، يريد بذلك الفتنة، وشتَّ عصا المسلمين، ولكنَّه رأى الحقَّ عند غير أهله؛ لذلك رفض أشدَّ الرفض، لا رغبة في سلطان أو جاه أو مال، فهو غنيٌّ عن ذلك كلَّ الغنى بها أعدَّ له الله مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر بعقل بشر.

الحقيقة الثالثة: إنَّ بيعته عليك لأبي بكر ـ لو سلَّمنا بها جدلاً على ما تدل

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى: محمد بن سعد، ج۲، ص۳۳۸، الناشر: دار صادر ـ بيروت؛ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ٤٢، تحقيق: علي شيري، عام: ١٤١٥، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت ـ.

عليه رواية البخاري المذكورة - لا تصيّر تلك الخلافة مشروعة؛ لأنّها لم تكن عن رضا، بل كانت عن إكراه كما يشهد لذلك ما ورد فيها من أنّه لمّا توفيت فاطمة على استنكر عليٌّ وجوه الناس، فهاذا كان بوسعه أن يفعل؟ هل يحمل سيفه على ما هو عليه من قلة الناصر، وما يمكن أن يصيب الإسلام من فتن قد تؤدي إلى زوال الدين واضمحلاله؟ وكان عمر بن الخطاب يظن أنّ عليّا على لن يسكت عن حقه، وأنّه قد يحمل أبا بكر للتنازل عن الخلافة، لذا لم يسمح لأبي بكر أن يذهب إلى بيت علي المناه وحده، وقلّل أبو بكر من قيمة تلك التخوّفات التي أظهرها عمر بقوله: «وما عسيتهم أن يفعلوا بي، والله لآتينّهم».

ونفس طلب علي على من أبي بكر عدم مجيء عمر يؤكّد الدور السلبي القَسْرِيّ الذي مارسه ضد معارضي خلافة أبي بكر، من تهديد بالقتل وإحراق البيت بمن فيه، لأجل تمرير تلك البيعة وإلزام الناس بها بلا أي مسوّغ شرعي، من نص، أو إجماع؛ ولذا وصفها عمر بقوله: «كانت بيعة أبي بكر فلتة وتمّت، ألا وإنّها قد كانت كذلك ولكنّ الله وقي شرها» من ويعترف أبو بكر نفسه بعدم مشر وعيتها بقوله: «ألا وإنّي قد وليت عليكم ولست بأخيركم» ".

ويدلّ على أسلوب الترهيب الذي استخدم لإثبات البيعة لأبي بكر ما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٨، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، البيهقي، ج٦، ص٣٥٣؛ الثقات، ابن حبان، ج٢، ص١٥٧؛ تاريخ الطبري، ج٢، ص٤٥٠؛ تاريخ الطبري، ج٢، ص٤٥٠.

أخرجه ابن أبي شيبة بسند صحيح: «عن زيد بن أسلم، عن أبيه أسلم: أنّه حين بويع لأبي بكر بعد رسول الله(ص) كان علي والزبير يدخلان على فاطمة بنت رسول الله(ص) فيشاورونها ويرتجعون في أمرهم، فلمّا بلغ ذلك عمر بن الخطاب خرج حتى دخل على فاطمة، فقال: يا بنت رسول الله(ص)! والله ما من أحد أحبّ إلينا من أبيك، وما من أحد أحبّ إلينا بعد أبيك منك، وأيم الله ما ذاك بهانعي إن اجتمع هؤلاء النفر عندك، أنْ آمر بهم أن يحرق عليهم البيت، قال: فلما خرج عمر جاؤوها فقالت: تعلمون أنّ عمر قد جاءني، وقد حلف بالله لئن عدتم ليحرقن عليكم البيت، وأيم الله لئن عدتم ليحرقن عليكم البيت، وأيم الله ليمضين لما حلف عليه، فانصر فوا راشدين، فروا رأيكم ولا ترجعوا إلي، فانصر فوا عنها فلم يرجعوا إليها حتى بايعوا لأبي بكر» ".

وما أخرجه الطبري: «عن زياد بن كليب، قال: أتى عمر بن الخطاب منزل علي وفيه طلحة والزبير ورجال من المهاجرين، فقال: والله لأحرقن عليكم أو لتخرجن إلى البيعة، فخرج عليه الزبير مصلتا بالسيف فعثر فسقط السيف من يده، فوثبوا عليه فأخذوه»(")

فعمر يهدد الذين يرفضون بيعة أبي بكر بحرق بيت فاطمة الزهراء عليها على على من فيه وكان فيه فاطمة وعلى والحسن والحسين الميها ، فأي إرهابٍ أعظم من هذا!؟

<sup>(</sup>١) المصنف، ابن أبي شيبة، ج٨، ص٥٧٢. وسند الحديث هو: (حدثنا محمد بن بشرنا عبيد الله بن عمر حدثنا زيد بن أسلم عن أبيه أسلم). فمحمد بن بشر هو العبدي من عبد القيس الكوفي وهو من رجال الصحيحين، و كذلك بقية رجال السند، فهذا الحديث صحيح بلاريب.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري، ج٢، ص٤٤٣.

ومن ثمّ يمثّل رفض الإمام علي علي مبايعة أبي بكر إدانة وتنديداً لكل من أعان عليها وسمع ورضي بها من الصحابة، وهو يقتضي بطبيعة الحال تفسيقهم والحكم عليهم بالضلال وارتكابهم الظلم بحق آل محمد عليه والاستبداد بالأمر دونهم؛ لأنّ قبول هذه البيعة اعتقاداً بأحقية أبي بكر بها ـ مع أنّ علياً عليه يعتقد أنها حق له ـ هو بلا شك تأييد لذلك الظلم المرتكب بحقهم ...

<sup>(</sup>١) و يعترف معاوية بن أبي سفيان المبغض لعلى ﷺ في كتاب له لمحمد بن أبي بكر بأحقية على ﷺ بالخلافة، وأنَّها غُصبت منه، فيقول كما يروى ذلك البلاذري والمسعودي:(من معاوية بن صخر، إلى الزاري على أبيه محمد بن أبي بكر، أما بعد: فقد أتاني كتابك تذكر فيه ما الله أهله في عظمته وقدرته وسلطانه، وما اصطفى به رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ مع كلام كثير لك فيه تضعيف، ولأبيك فيه تعنيف، ذكرت فيه فضل ابن أبي طالب، وقديم سوابقه، وقرابته إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ ومواساته إيّاه في كل هول وخوف، فكان احتجاجك عَلَيَّ وعيبك لي بفضل غيرك لا يفضلك، فأحمد ربّاً صرف هذا الفضل عنك، وجعله لغيرك، فقد كنّا وأبوك فينا نعرف فضل ابن أبي طالب وحقَّه لازماً لنا مبروراً علينا، فلمَّا اختار الله لنبيه ـ عليه الصلاة والسلام ـ ما عنده، وأتمَّ لـه ما وعده، وأظهر دعوته، وأبلج حجته، وقبضه الله إليه ـ صلوات الله عليه ـ فكان أبوك و فاروقه أول من ابتزه حقه، وخالفه على أمره، على ذلك اتَّفقا واتسقا. ثم إنِّها دعواه إلى بيعتهما فأبطأ عنهما، وتلكأ عليهما، فهيًّا به الهموم، وأرادا به العظيم، ثم إنّه بايع لهما وسلّم لهما، وأقاما لا يشركانه في أمرهما، ولا يطلعانه على سرّ هما، حتّى قبضها الله. ثم قام ثالثهما عثمان فهدى بهديهما وسيار بسيرهما، فعبته أنت وصاحبك حتى طمع الأقاصي من أهل المعاصي، فطلبتها له الغوائل، وأظهرتما عداوتكما فيه حتى بلغتها فيه مُّنا كما، فخذ حذرك يا بن أبي بكر، وقس شبرك بفترك، يقصر عن أن توازي أو تساوي من يزن الجبال بحلمه، لا يلين عن قسر قناته، ولا يدرك ذو مقال أناته، أبوك مهَّد مهاده، وبَني لملكه وشاده، فإن يك ما نحن فيه صوابا فأبوك استبدَّ به ونحن شركاؤه، ولولا ما فعل أبوك من قَبْلُ ما خالَفْنَا ابنَ أبي طالب، ولسلَّمنا إليه، ولكِنَّا رأينا أباك فعل ذلك به من قبلنا فأخذنا بمثله، فعب أباك بها بدا لك أودع ذلك، والسلام على من أناب)، أنساب الأشراف، البلاذري، ص٩٦، ٣٩؛ مروج الذهب، المسعودي، ج٣، ص١٢.

# المُوقف الثاني: وَصَفْهُ عِيهِ لأبي بكر وعمر بأنَّهما كاذبان آثمان غادران خائنان

إنّه على كان يرى أبا بكر وعمر كاذبين آثمين خائنين غادرين، كما في الرواية التي أخرجها مسلم في صحيحه: «...ثم نشد عباساً وعلياً بمثل ما نشد به القوم: أتعلمان ذلك؟ قالا: نعم، قال: فليّا تُوفّي رسول الله صلى الله عليه وسلم قال أبو بكر: أنا وليّ رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجئتما تطلب ميراثك من ابن أخيك، ويطلب هذا ميراث امرأته من أبيها، فقال أبو بكر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما نورّث ما تركنا صدقة، فرأيتماه كاذبا آثما غادراً خائناً، والله عليه وسلم ووليّ أبي بارّ راشد تابع للحق، ثمّ توفّي أبو بكر وأنا وليّ رسول الله صلى الله عليه وسلم ووليّ أبي بكر، فرأيتماني كاذباً آثما غادراً خائناً، والله يعلم أنّي لصادق بارّ راشد تابع للحق...»(")

## الموقف الثالث: إدانته لعثمان بن عفان وعدم رضاه عنه

ويتمثل ذلك بها يلي:

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى: آلبيهقي، ج٦، ص٦٩٨، نشر: دار الفكر. وقال ابن حجر: (كان الزهري يحدّث تارة فيصرّح وتارة يكني، وكذلك مالك بن أوس، وقد حذف ذلك ـ أي هذا المقطع ـ في رواية بشر بن عمر عنه عند الإسهاعيلي وغيره، وهو نظير ما سبق من قول العباس لعلي، وهذه الزيادة من رواية عمر عن أبي بكر حذفت من رواية إسحق الفروي شيخ البخاري، وقد ثبتت أيضا في رواية بشر بن عمر عنه عند أصحاب السنن الإسهاعيلي وعمرو بن مرزوق وسعيد بن داود كلاهما عند الدار قطني، كلاهما عن مالك على ما قال جويرية عن مالك، واجتماع هؤلاء عن مالك يدل على أنهم حفظوه، وهذا القدر محذوف من رواية إسحاق ثبت من روايته في موضع آخر...) فتح الباري ابن حجر ج٦، ص ١٤٤، نشر دار المعرفة للطباعة والنشر ـ بيروت ـ لبنان. ونحن نغض الطرف عن التعليق على بعض ما ورد في الرواية من سوء الأدب على مقام النبي الأعظم عنها فقد ورد المقطع عن التعليق على بعض ما ورد في الرواية التي أوردها البخاري، ومن هنا فقد ورد المقطع المحذوف عند بقية أهل السنن، لاسيا في صحيح مسلم، والقضية من الواضحات.

## أولاً: إدانة مخالفاته الكتاب والسُنّة

لقد أدان الإمام عليه مخالفات عنهان الكثيرة لصريح الكتاب وسنة النبيّ عَنْ التي لا مجال فيها للاجتهاد، بل هي من الاجتهاد في مقابل النصّ الصريح الذي لا يجوز في الشريعة باتفاق جميع أهل القبلة، ويدلّ على ذلك الروايات الآتية:

منها: ما أخرجه أحمد بن حنبل، و البخاري، ومسلم، والبيهقي، وأبو داود، وجمع غفير من المحدثين ـ واللفظ للبخاري ـ «عن سعيد بن المسيب، قال: اختلف علي وعثمان رضي الله عنهما وهما بعسفان، في المتعة، فقال علي: ما تريد إلا أن تنهى عن أمرٍ فعله النبي صلى الله عليه وسلم، قال: فلمَّا رأى ذلك عليٌّ أَهَلَّ بهما جميعا» (١٠).

ومنها: حدثني يحيى، عن مالك، عن جعفر بن محمد، عن أبيه: أنّ المقداد بن الأسود دخل على على بن أبي طالب بالسُّقيا، وهو ينجع بكُراتٍ له دقيقاً وخَبَطاً، فقال: «هذا عثمان بن عفان ينهى عن أن يقرن بين الحج والعمرة، فخرج على بن أبي طالب وعلى يديه أثر الدقيق والخبط، فها أنسى أثر الدقيق والخبط على ذراعيه، حتى دخل على عثمان بن عفان، فقال: أنت تنهى عن أن يُقرن بين الحجّ والعمرة؟ فقال عثمان: ذلك رأبي، فخرج عليٌّ مغضباً، وهو يقول: لبيك اللهم لبيك بحجَّة وعمرةٍ معا» ".

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج ٢، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٢) الموطأ: الإمام مالك: ج١، تصحيح وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، سنة الطبع: ١٤٠٦ ـ ١٩٨٥م، الناشر: دار إحياء التراث العربي ـ بيروت ـ لبنان، والذي يراجع سيرة عثمان يجد أن له مخالفات

◄ كثيرة جداً لصريح القرآن والسُنّة، فمن مخالفته للقرآن قوله بعدم وجوب الغسل على من جامع ولم
 ينزل، والحال أنّه تعالى يقول ﴿لا تقربوا الصلاة... ولا جنبا إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا﴾، النساء:
 ٤٣.

ومنها: أكله لصيد البر وهو محرمٌ، مع وجود النهي الصريح عنه، في قوله تعالى: ﴿حرم عليكم صيد البر ما دمتم حرما﴾ المائدة/ ٩٦.

ومنها: مخالفته لنص القرآن الكريم في حرمة الجمع بين الأختين، قال تعالى: ﴿وأن تجمعوا بين الأختين ﴾ النساء: ٢٣، ففي موطأ مالك، عن قبيصة بن ذؤيب: أن رجلاً سأل عثمان ابن عفان عن الأختين من ملك اليمين، هل يجمع بينهما؟ فقال عثمان: أحلتهما آية، وحرمتهما آية، فأما أنا فلا أحب أن أصنع ذلك، قال: فخرج من عنده، فلقي رجلاً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسأله عن ذلك؟ فقال: لو كان لي من الأمر شيء، ثم وجدت أحداً فعل ذلك، لجعلته نكالا، قال ابن شهاب: أراه علي بن أبي طالب، موطأ مالك، ج٢، ص ٥٣٨، وغيرها من مخالفاته لصريح القرآن، التي لا مجال فيها للاجتهاد.

أما مخالفاته للسنة الصريحة فكثيرة جداً أيضاً:

ومنها: إتمامه الصلاة وهو في منى مسافراً، فقد أخرج البخاري ومسلم عن عبد الرحمان بن يزيد: (يقول: صلّى بنا عثمان بن عفان بمنى أربع ركعات، فقيل ذلك لعبد الله بن مسعود، فاسترجع، ثم قال: صليت مع رسول الله (صلى الله عليه وآله) بمنى ركعتين، وصليت مع أبي بكر بمنى ركعتين، وصليت مع عمر بن الخطاب بمنى ركعتين، فليت حظّي من أربع ركعات ركعتان متقبّلتان) صحيح البخاري، ج٢، ص٣٥؛ صحيح مسلم، ج٢، ص١٤٦٠.

وروى الطبري: «عن صالح مولى التوأمة، قال: سمعت ابن عباس، يقول: إنّ أول ما تكلّم الناس في عثمان ظاهراً أنّه صلى بالناس بمنى في ولايته ركعتين، حتى إذا كانت السَّنةُ السادسة أتمها، فعاب ذلك غير واحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وتكلّم في ذلك من يريد أن يكثر عليه، حتى جاءه على فيمن جاءه، فقال: والله ما حدث أمر ولا قدم عهد، ولقد عهدت نبيك صلى الله عليه وسلم يصلّي ركعتين، ثم أبا بكر، ثم عمر، وأنت صدراً من ولايتك، فها أدري ما يرجع إليه؟! فقال: رأيٌ رأيته (تاريخ الطبري، ج٣، ص٣٢٢)

ومنها: تركه للتكبير في الركوع والسجود، وهو أول من فعل ذلك، فقد أخرج ابن حجر عن مطرف، قال، قلنا يعني لعمران بن حصين: يا أبا نُجَيْد من أوَّل من ترك التكبير؟ قال: عثمان بن عفان حين كبر وضعف صوته».

## ثانياً: استنكاره عليه ما فعله بأبي ذر

قال المسعودي في مروج الذهب: (وكان في ذلك اليوم قد أُتي عثمان بتركة عبد الرحمن بن عوف الزهري من المال، فنُضَّت البدّرُ حتَّى حالت بين عثمان وبين الرجل القائم، فقال عثمان: إنّي لأرجو لعبد الرحمن خيراً؛ لأنّه كان يتصدّق ويقري الضيف وتَركَ ما ترون، فقال كعب الأحبار: صدقت يا أمير المؤمنين! فشال أبو ذر العصا فضرب بها رأس كعب ولم يشغله ما كان فيه من الألم، وقال: يا ابن اليهودي! تقول لرجل مات و ترك هذا المال: إن الله أعطاه خير الدنيا وخير الآخرة، وتقطع على الله بذلك؟! وأنا سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله يقول: ما يسرّني أن أموت وأدع ما يزن قيراطاً، فقال له عثمان: وارِ عَنِّي وجهك، فقال: أسير إلى مكَّة، قال: لا والله، قال: فتمنعني من بيت ربّي أعبده فيه حتى أموت؟ قال: إي والله، قال: فإلى الشام؟ قال: لا والله، قال: البصرة؟ قال: لا والله فاختر غير هذه البلدان. قال: لا والله ما أختار غير ما ذكرتُ لك، ولـو تركتني في دار هجرتي ما أردتُ شيئاً من البلدان، فسيِّرني حيث شئتَ من البلاد، قال: فإنِّي مسيِّرك إلى الربذة، قال: الله أكبر، صدق رسول الله صلى الله عليه وآله، قد أخبرني بكلّ ما أنا لاقٍ، قال عثمان: وما قال لك؟ قال: أخبرني بأنّي أُمنع عن

<sup>➡</sup> وروى الطبراني عن أبي هريرة: أنّ أول من ترك التكبير معاوية، وروى أبو عبيد: أنّ أول من تركه زياد، وقال ابن حجر: وهذا لا ينافي الذي قبله، لأنّ زياداً تركه بترك معاوية، وكأنّ معاوية تركه بترك عثمان (فتح الباري: ابن حجر، ج٣، ص٢٢٤)، وقال الزرقاني: (ولأحمد عن عمران: أول من ترك التكبير عثمان بن عفان حين كبر وضعف صوته) (شرح الزرقاني ج١، ص٢٣٢).

مكّة والمدينة وأموت بالربذة، ويتولّى مواراتي نفر ممن يردون من العراق نحو الحجاز.

وبعث أبو ذر إلى جمل له فحمل عليه امرأته و قيل ابنته، وأمر عثمان أن يتجافاه الناس حتى يسير إلى الربذة، فلمّا طلع عن المدينة ومروان يُسَيِّرُهُ عنها إذ طلع عليه علي بن أبي طالب رضي الله عنه ومعه ابناه وعقيل أخوه وعبد الله بن جعفر وعمار بن ياسر، فاعترض مروان فقال: يا علي إنّ أمير المؤمنين قد نهى الناس أن يصحبوا أبا ذر في مسيره ويشيّعوه، فإن كنت لم تدر بذلك فقد أعلمتك، فحمل عليه علي بن أبي طالب بالسوط بين أذني راحلته وقال: تنح نحّاك الله إلى النار، ومضي مع أبي ذر فشيعه ثمّ ودّعه وانصرف، فلمّا أرادا الانصراف بكى أبو ذر وقال: رحمكم الله أهل البيت، إذا رأيتك يا أبا الحسن وولدك ذكرتُ بكم رسول الله صلى الله عليه وآله.

فشكا مروان إلى عثمان ما فعل به على بن أبي طالب، فقال عثمان: يا معشر المسلمين! من يعذرني من عليّ، رَدَّ رسولي عمَّا وجّهته له، وفعل كذا، والله لنعطينَّه حقه، فلما رجع عليّ استقبله الناس، فقالوا: إنَّ أمير المؤمنين عليك غضبان لتشييعك أبا ذر، فقال علي: غَضَب الخَيْلِ على اللَّجْم، ثم جاء، فلمّا كان بالعشي جاء إلى عثمان فقال له: ما حملك على ما صنعت بمروان، واجترأت عَليَّ، ورددت رسولي وأمري؟ قال: أما مروان فإنّه استقبلني يردّني فرددته عن ردي؟ وأما أمرك فلم أرَّده، قال عثمان: أولم يبلغك أني قد نهيت الناس عن أبي ذر وعن تشييعه؟ فقال على: أو كُلُّ ما أمرتنا به من شيء يُرى طاعة لله والحق في خلافه اتَّبعنا فيه أمرك؟ بالله لا

نفعل، قال عثمان: أقِدْ مروان، قال: وما أقيده؟ قال: ضربت بين أذني راحلته، قال علي: أمّا راحلتي فهي تلك، فإن أراد أن يضربها كما ضربت راحلته فليفعل، وأما أنا فوالله لئن شتمني لأشتمنك أنت مثلها بما لا أكذب فيه ولا أقول إلا حقّاً، قال عثمان: ولم لا يشتمك إذا شتمته؟! فوالله ما أنت عندي بأفضل منه، فغضب علي بن أبي طالب وقال: ألي تقول هذا القول؟! وبمروان تعدلني؟! فأنا والله أفضل منك، وأبي أفضل من أبيك، وأمّي أفضل من أمّك، وهذه نبلي قد نثلتها، وهَلُمَّ فأقبل بنبلك، فغضب عثمان واحمر وجهه فقام ودخل داره، وانصرف عليُّ فاجتمع إليه أهل بيته ورجال من المهاجرين والأنصار)".

# ثالثاً: إنّه ﷺ لم يَسُوْهُ مقتله

فقد أخرج ابن أبي شبة في (تاريخ المدينة) بسند صحيح: «حدثنا أبو عاصم وحبان بن هلال، قالا: حدثنا جويرية بن بشير، قال: حدثنا أبو خلدة ـ زاد حبان حنظلة قال: سمعت عليّاً رضي الله عنه يخطب الناس، فَعَرَّضَ يذكر عثمان رضي الله عنه في خطبته، قالا جميعاً في حديثهما: قال: إنّ الناس يزعمون أنّي قتلت عثمان، فلا والذي لا إله إلا هو ما قتلته، ولا مالأتُ على قتله، ولا ساءني» (").

# الموقف الرابع: ذمَّه لعبد الرحمن بن عوف والصحابة الذين بايعوا عثمان

روى ابن شبة أيضاً في(تاريخ المدينة)، والطبري في تاريخه، وابـن الأثـير

<sup>(</sup>١) مروج الذهب، المسعودي، ج٢، ص٠٤٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المدينة، ج٢، ص٢٧٦.

في الكامل، قصة ما جرى من أحداث في أمر الشورى: «... فقال عار: إن أردتَ أن لا يختلف المسلمون فبايع عليّاً، فقال المقداد بن الأسود: صدقَ عار، إن بايعتَ عليّاً قلنا: سمعنا وأطعنا، قال ابن أبي سرح: إن أردتَ أن لا تختلف قريش فبايع عثمان، فقال عبد الله بن أبي ربيعة: صدق، إن بايعتَ عثمان قلنا: سمعنا وأطعنا، فشتم عبارٌ ابنَ أبي سرح، وقال: متى كنت تنصح المسلمين؟ فتكلّم بنو هاشم وبنو أمية، فقال عهار: أيُّها الناس، إنَّ الله عز وجل أكرمنا بنبيّه وأعزّنا بدينه، فأنَّى تَصْرفُونَ هذا الأمر عن أهل بيت نبيكم؟! فقال رجل من بني مخزوم: لقد عدوتَ طورك يابن سمية، وما أنت وتأمير قريش لأنفسها؟ فقال سعد بن أبي وقاص: يا عبد الرحمن، افرغ قبل أن يفتتن الناس، فقال عبد الرحمن: إنّي قد نظرتُ وشاورتُ، فلا تجعلنَّ أيُّها الرهط على أنفسكم سبيلاً، ودعا عليّاً، فقال: عليك عهد الله وميثاقه لتعملنَّ بكتاب الله وسنة رسوله وسيرة الخليفتين من بعده، قال: أرجو أن أفعل وأعمل بمبلغ علمي وطاقتي، ودعا عثمان، فقال له مثل ما قال لعلى، قال: نعم، فبايعه، فقال على: حَبَوْتَهُ حبوَ دهر، ليس هذا أوَّلَ يوم تظاهرتم فيه علينا، ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾، والله ما وليتَ عثمان إلا ليردَّ الأمر إليك، واللهُ كلَّ يوم هو في شأن، فقال عبد الرحمن: يا على، لا تجعل على نفسك سبيلاً، فإنّى قد نظرتُ وشاورتُ الناس، فإذا هم لا يعدلون بعثهان، فخرج عليٌّ وهو يقول: سيبلغُ الكتابُ أجَلَهُ» (٠٠.

## وهنا تستوقفنا عدة أمور:

الأول: نلاحظ من النص المذكور أنَّ هناك مفارقة عجيبة، فترى ابن أبي

<sup>(</sup>١) تاريخ المدينة، ابن شبة، ج٣، ٩٣١؛ تاريخ الطبري، ج٣، ص٩٧؛ الكامل في التاريخ، ابن الأثير، ج٣، ص٧١؛

سرح، وعبد الله بن ربيعة الله أهدر النبي عَنْ أهدر النبي عَنْ أَهُ دمهما في فتح مكة، ينتصران لعثمان، ويعلنان الرفض الكامل لتولّي علي علي الله المؤمنين الجنة وفي مقابل ذلك يقف من تشتاق الجنة إليهم في نُصرة أمير المؤمنين عليه ورفض بيعة عثمان.

الشاني: إنَّ علياً عَلَيْهِ لا يرى هذا الموقف من عبد الرحمن بن عوف والصحابة الذين أيدَّوه موقفاً جديداً منهم، ربما اقتضته ظروف معينة، بل هو ناشيء من تعمُّدٍ وسبق إصرار على معاداته، ونابع من مؤامرة محبوكة من قبل.

الثالث: إنّ علياً عَلَيْ يرى أنَّ موقف عبد الرحمن بن عوف لم يكن يقصد به مراعاة مصلحة الشخصية، وأنّه كان يقصد المصلحة الشخصية، وأنّه كان يأمل أن يرد عليه عثمان الخلافة بعد وفاته، و لا شكَّ أنَّ ذلك يعدُّ طعنة كبيرة في عدالته، وهو يتنافى مع دعوى رضا أهل البيت الميشلا عن جميع الصحابة.

## الموقف الخامس: عدم رضاه عن الصحابة الذين رفضوا البيعة ولم ينصروه

فقد روى ابن حبان وغيره في شأن البيعة لعلى السلمين، ثم عثمان: «...ثم نزل وعمد إلى بيت المال وأخرج ما فيه وفرّقه على المسلمين، ثم بعث إلى سعد بن أبي وقاص، وعبد الله بن عمر، ومحمد بن مسلمة، فقال: لقد بلغني عنكم هنات، فقال سعدٌ: صَدَقُوا لا أبايعك ولا أخرج معك حيث تخرج حتى تعطيني سيفاً يعرف المؤمن من الكافر، وقال له ابن عمر: أنشدك الله والرحم أن تحملني على ما لا أعرف، والله لا أبايع حتى يجتمع المسلمون على من جمعهم الله عليه، وقال محمد بن مسلمة، إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرني إذا اختلف أصحابه ألا أدخل فيا بينهم، وأن أضرب بسيفي صَخْرَ أحُدٍ، فإذا انقطع أقْعُدُ في أصحابه ألا أدخل فيا بينهم، وأن أضرب بسيفي صَخْرَ أحُدٍ، فإذا انقطع أقْعُدُ في

بيتي حتى يأتيني يد خاطئة أو منية قاضية، وقد فعلتُ ذلك، ثم دعا عليٌّ أسامة بن زيد، وأراده على البيعة، فقال أسامة: أمَّا البيعة فإنّني أبايعك، أنت أحبّ الناس إليَّ وآثرهم عندي، وأما القتال فإنّي عاهدت رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لا أقاتل رجلاً يشهد أن لا إله إلا الله، فلمّا رآهم عليٌّ مختلفين، قال: أخرجوني من هذه البيعة، واختاروا لأنفسكم من أحببتم، فسكتوا وقاموا وخرجوا» (١٠٠).

فهؤلاء الصحابة يرفضون مبايعة علي علي المرام حق وهدى، بعد أن ألقى عليهم الحجة، وعبد الله ابن الزبير الذي يروي عن النبي عَيْلاً حكم من يتخلف عن البيعة يرفض البيعة أيضاً، والعجب أنه بعد ذلك يقدم على مبايعة معاوية، ويزيد الفاسق قاتل الحسين عليه ويصلي خلف الحجاج، ويبايعه برجله لعبد الملك بن مروان!! ولا يجد ذلك إلا تكليفاً شرعياً، لكنه لا يجد بيعة علي عليه ونصرته والصلاة خلفه كذلك:

فقد أخرج البخاري في صحيحه، عن نافع، قال: لمّا خلع أهل المدينة يزيد بن معاوية جمع ابن عمر حشمه وولده، فقال: إنّي سمعت النبي صلى الله عليه وسلم، يقول: «يُنصَبُ لكلّ غادر لواءٌ يومَ القيامة، وإنّا قد بايعنا هذا الرجل على بيع الله ورسوله، وإنّي لا أعلم غدراً أعظم من أن يُبايَعَ رجلٌ على بيع الله ورسوله، فإنّي لا أعلم أحداً منكم خلعه، ولا بايع في هذا الأمر إلا

<sup>(</sup>١) الثقات، ابن جبان، ج٢، ص٢٧١.

<sup>(</sup>٢) الثقات، ابن جبان، ج٢، ص٢٧١.

كانت الفيصل بيني وبينه»(١٠).

وروى ابن حجر في فتح الباري، عن نافع: أنّ معاوية أراد ابن عمر على أن يبايع ليزيد، فأبى، وقال: لا أبايع لأميرين: «فأرسل إليه معاوية بهائة ألف درهم، فأخذها، فدس إليه رجلاً، فقال له: ما يمنعك أن تبايع؟ فقال: إنّ ذاك لذاك يعني عطاء ذلك المال لأجل وقوع المبايعة - إنّ ديني عندي إذاً لرخيص، فلمّا مات معاوية كتب ابن عمر إلى يزيد ببيعته» (۱).

قال سبط ابن الجوزي: «قال الزهري: والعجبُ أنّ عبد الله بن عمر وسعد بن أي وقاص لم يبايعا عليّاً، وبايعا يزيد بن معاوية»(")!!

ولا ندري كيف أنّ ابن عمر يجيز - بل يوجب - بيعة يزيد، ولا يرى وجوب بيعة على عَيْلَةً، وهو هادي الأمة؟! والذي يقول بعدالة هؤلاء الصحابة ورضا أهل البيت المهنّل عنهم، عليه أن يقدّم الجواب عن هذا السؤال غداً لربّ العزّة والجلال.

#### الموقف السادس: ذمه التلابير وابنه

فقد أخرج ابن عساكر في تاريخ دمشق بسند صحيح: «عن إسماعيل، عن

<sup>(</sup>١) استاذن[عبد الله بن عمر] على الحجاج ليلاً، فقال الحجاج: إحدى حماقات أبي عبد الرحمن، فدخل، فلم وَصَلَ قال له الحجاج: ما جاء بك؟ قال: ذكرت قول النبي: «من مات وليس في عُنُقِهِ بيعة لإمام مات ميتة جاهلية» فمدَّ إليه رجله: فقال: خُذْ فبايع، أراد بذلك الغضَّ منه. نثر الدرّ للآبي ٢: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ابن حجر، ج١٣، ص٢٠.

<sup>(</sup>٣) تذكرة الخواص، ص٦٦.

قيس، قال: قال على: ما زال الزبير منّا أهل البيت حتَّى نشأ ابنُهُ عبدُ الله فَقَلَبَهُ " ...

وأخرج البلاذري بسند صحيح: «عن يونس بن يزيد، عن الزهري، قال: لمّا وقف عليٌ وأصحاب الجمل، خرج علي [على] فرسه، فدعا الزبير فتواقفا، فقال له علي: ما جاء بك؟ قال: جاء بي أنّي لا أراك لهذا الأمر أهلاً ولا أوْلَى به منّا، فقال على: لستُ أهلاً لها بعد عثمان؟! قد كنّا نعدُّك من بني عبد المطلب حتّى نشأ ابنك ابنُ السوء، ففرق بيننا وبينك، وعَظَّمَ عليه أشياء، وذكر أنّ النبي صلى الله عليه وسلم مرّ عليها، فقال لعلي: ما يقول ابن عمتك؟ لَيُقاتلنك وهو لك ظالم، فانصرف عنه الزبير، وقال: فإنّي لا أقاتلك. ورجع إلى ابنه عبد الله بن الزبير، فقال: مالي في هذه الحرب[من] بصيرة!! فقال: لا ولكنّك جبنت عن لقاء عليًّ حين رأيت راياته، فعرفتَ أنّ تحتها الموت، قال: فإنّي قد حلفتُ أن لا أقاتله، قال: فكفّر عن يمينك بعتق غلامك سرجس، فأعتقه وقام في الصفّ معهم» ".

وأخرج الحاكم: «عن أبي حرب بن أبي الأسود الديلي، قال: شهدت الزبير خرج يريد علياً، فقال له عليه أنشدك الله، هل سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم،

<sup>(</sup>۱) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ۱۸، ص ٤٠٤. وسند الحديث: (أخبرنا أبو طالب علي بن عبد الرحمن، أنا أبو الحسن علي بن الحسن، أنا أبو محمد بن النحاس، أنا أبو سعيد بن الأعرابي، نا أبو رفاعة عبد الله بن محمد بن حبيب، نا إبراهيم بن سعيد الجوهري، نا إبراهيم بن مهدي، نا عيسى بن يونس، عن إسهاعيل، عن قيس) فإبراهيم بن سعيد الجوهري وما قبله من رجال الصحاح، ومَن بعده مِن الثقات المعروفين؛ ولاحظ أيضاً: أسد الغابة، ابن الأثير، ج٣، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢) انساب الأشراف، البلاذري، ص٤٥٢. وسند الحديث: «حدثني أحمد بن إبراهيم الدورقي، عن وهب بن جرير بن حازم، عن يونس بن يزيد، عن الزهري» ورجال هذا السند رجال الصحاح.

يقول: تقاتله وأنت له ظالم؟ فقال: لم أذكر، ثم مضى الزبير منصرفا»(١٠.

وأخرج أبو يعلى، والحاكم، والبيهقي، وأبو نعيم بسند صحيح: «عن أبي جرو المازني، قال: شهدت عليّاً والزبير حين تواقفا، فقال له على: يا زبير! أنشدك الله، أسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: إنّك تقاتل وأنت ظالم لي؟ قال: نعم، ولم أذكر إلا في موقفي هذا، ثم انصرف»(").

ولاشك أنَّ قول النبير لعلي على المائد الأمر أهلا عنادٌ ومعارضةٌ للنبي على الذي عرَّف المسلمين والصحابة منزلته بنحو لا مجال معه للترديد بأهليته على متى عند الزبير الذي بايعه بمحض إرادته، وهذا يدلُّ على أنّ مقاتلة الزبير لعلي على الم تكن للطلب بدم عثمان، كما يدعي، بل طمعاً بالخلافة والرئاسة، والذي يؤكد ذلك أنّ الزبير نفسه كان من أشد المحرّضين على عثمان.

ويظهر أيضاً أنَّ عبد الله بن الزبير كان له تأثير كبير في تبدّل ميل الزبير الحجاه أهل البيت المهلك من المحبة إلى العداوة، بل وشنّ الحرب عليهم، ونسي حديث النبي عَيْظَة وهو قوله له بأنّه سيقاتل عليّاً وهو له ظالم، ولقد تذكّر بعد أن ذكّره الأمير عليّاً لكنّه عندما عاد إلى ابنه وسوس له فرجع، إلى

<sup>(</sup>١) المستدرك، ج٣، ص٣٦٧. وقال: «هذا حديث صحيح عن أبي حرب بن أبي الأسود».

<sup>(</sup>٢) مسند أبي يعلى، أبو يعلى الموصلي، ج٢، ص٠٣، تحقيق حسين سليم أسد، ط٢، الناشر دار المأمون للتراث، المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص٣٦٦. وليس في السند من تُكُلّم فيه إلا عبد الملك بن مسلم، وقد وثقه يحيى بن معين، والمزي، والذهبي، وابن حجر، وابن حبّان، وغيرهم، قال المزي: «قال عباس الدوري والمفضل بن غسان الغلابي عن يحيى بن معين: ثقة، وقال أبو داود، وأبو حاتم، وعبد الرحمن بن يوسف بن خراش: ليس به بأس»، (تهذيب الكمال ج١٨٠: ص٢٥٥).

# القتال، ثم هرب دون أن ينضمَّ إلى الفرقة الناجية، وهي فرقة علي عَلَيْتُهِ...

(١) شخصية عبد الله بن الزبير تحمل الكثير من التناقضات والغرائب:

فمنها: إنّ المتعارف هو أنّ الأب هو الذي يؤثّر على سلوك الابن ومسار شخصيته، ولكن نجد أن الأمر عنده بالعكس، فهو الذي تسبب بانحراف أبيه الذي كانت له مواقف مشهودة في نصرة النبي عَلَيْد، فحوّله إلى متمرّد على إمام زمانه، مشوش الفكر في أثناء الحرب التي شنها على المسلمين لايدري أيسمع كلام على على المكرم ابنه؟

ومنها: إنّه كان ينهي عن زواج المتعة ويعير ابن عباس لذهابه إلى جوازها، مع أنّه هو نفسه مـن أولاد المتعة:

قال الطحاوي: «حدثنا صالح بن عبد الرحمن، قال: ثنا سعيد بن منصور، قال: ثنا هشام، قال: أخبرنا أبو بشر، عن سعيد بن جبير، قال: سمعت عبد الله بن الزبير يخطب، وهو يعرّض بابن عباس يعيب عليه قوله في المتعة، فقال ابن عباس: يسأل أمه إن كان صادقاً، فسألها، فقالت: صدق ابن عباس قد كان ذلك، فقال ابن عباس رضي الله عنهها: لو شئتُ لسمّيتُ رجالاً من قريش ولدوا فيها». (شرح معاني الآثار، الطحاوي، ج٣، ص٢٤).

قال المسعودي: «حدثنا ابن عمار، عن علي بن محمد بن سليمان النوفلي، قال: حدثني ابن عائشة والعتبي جميعاً، عن أبويهما و وألفاظهما متقاربة و قالا: خطب ابن الزبير، فقال: ما بال أقوام يفتون في المتعة، وينتقصون حواريَّ رسول الله، وأمَّ المؤمنين عائشة! ما بالهم أعمى الله قلوبهم كما أعمى أبصارهم، يعرِّض بابن عباس. فقال[ابن عباس]: يا غلام، أصمدني صَمْدَهُ، فقال: يابن الزبير! قد أنصف القارة من راماها \* إنا إذا ما فئة نلقاها \* نردُّ أولاها على أخراها.

أما قولك في المتعة: فسل أمك تخبرك! فإنّ أول متعة سطع مجمرها لمجمرٌ سطع بين أمك وأبيك، وأما قولك: حواري وأما قولك: أم المؤمنين، فبنا سمّيت أم المؤمنين، وبنا ضُرب عليها الحجاب، وأما قولك: حواري رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، فقد لقيتُ أباك في الزحف وأنا مع إمام هدى، فإن يكن على ما أقول فقد كفر بهربه عنا. فانقطع ابن الزبير ودخل على أمه أسهاء، فأخبرها، فقالت: صدق». (مروج الذهب، المسعودي، ج٣، ص٥٥، اعتنى بها الدكتور يوسف البقاعي، ط١، نشر دار إحياء التراث العربي).

وقال الراغب الأصفهاني في محاضرات الأدباء: «عيّر عبدُ الله بن الزبير عبدَ الله بن عباس بتحليله المتعة، فقال له: سل أمك كيف سطعت المجامر بينها وبين أبيك؟ فسألها، فقالت: ما ولدتُك إلا في المتعة، محاضرات الأدباء، ج٢، ص٢٣٤.

وقد نقل المسعودي مواقف كثيرة لعبد الله بن الزبير من أهل البيت عليه تؤكّد وبشكل واضح سرّ قوله عليه «ما زال الزبير منّا أهل البيت حتى نشأ ابنه عبد الله فقلبه» وإليك بعضاً مما رواه:

قال المسعودي: «ذكر عمر بن شبَّة النميري، عن مساور بن السائب: إنّ ابن الزبير خطب أربعين يوماً لا يصلّي على النبي صلى الله عليه وسلم، وقال: لا يمنعني أن أصلّى عليه إلا أن تشمخ رجالٌ بآنافها»(١٠).

وقال أيضاً: «ذكر سعيد بن جبير: ودخل عبد الله بن عباس على ابن الزبير، فقال له ابن الزبير: أنت الذي تؤنّبني وتبخّلني؟ قال ابن عباس: نعم، سمعت رسول الله يقول: ليس المسلم الذي يشبع ويجوع جاره، قال ابن الزبير: إنّي أكتم بُغضَكُم أهل هذا البيت منذ أربعين سنة، وجرى بينهما خطب طويل» (٢٠).

<sup>⇒</sup>قال ابن عبد البر: «واحتج القائلون بتفضيل التمتع بحديث معمر عن أيوب، قال: قال: عروة لابن عباس: ألا تتقي الله ترخص في المتعة؟ فقال ابن عباس: سل أمك يا عُرَيَّة، فقال عروة: أما أبو بكر وعمر فلم يفعلا، فقال ابن عباس: والله ما أراكم منتهين حتى يعذّبكم الله، نحدّثكم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتحدّثونا عن أبي بكر وعمر) التمهيد لابن عبد البر، ج٨، ص٢٠٧، والسند صحيح؛ ورواه أحمد بن حنبل عن ابن أبي مليكه، ج١، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>١) مروج الذهب، المسعودي، ج٣، ص٥٥، اعتنى بها الدكتور يوسف البقاعي،ط١، نشر دار إحياء التراث العربي.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب، المسعودي، ج٣، ص٥٥، وأخرجها البيهقي في شعب الإيهان بسند صحيح هو «أخبرنا على بن أحمد بن عبدان، قال: أنا أحمد بن عبيد الصفار، قال: نا الإسفاطي وهو العباس بن الفضل قال نا منجاب بن الحارث قال ابن مسهر عن الأعمش عن حكيم بن جبير عن سعيد بن جبير عن بن عباس، لكنه عندما وصل إلى العبارة التي قال فيها انه يبغض بني هاشم، قال: ذكره باقي الحديث»، لاحظ: شعب الإيمان، البيهقي،ج٧،ص٧٦، تحقيق محمد السعيد بسيوني زغلول، نشر دار الكتب العلمية بيروت)

وقال أيضاً: «عن سعيد بن جبير، قال: خطب عبد الله بن الزبير، فنال من علي علي المن فبلغ ذلك محمد بن الحنفية، فجاء إليه وهو بخطب، فوُضع له كرسي، فقطع عليه خطبته، وقال: يا معشر العرب شاهت الوجوه! أينتقص علي وأنتم حضور؟! إن علي علياً كان سها صادقاً، أحد مرامي الله على أعدائه، يقتلهم لكفرهم، ويهوعهم مآكلهم، فثقل عليهم، فرموه بقرفة الأباطيل، وإنا معشر له على نهج من أمره بنو الحسبة من الأنصار، فإن تكن لنا الأيام دولة ننثر عظامهم، ونحسر عن أجسادهم، والأبدان يومئذ بالية ﴿ سَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ فقاد ابن الزبير إلى خطبته، وقال: عذرتُ بني الفواطم يتكلمون، فيا بال ابن الحنفيّة؟ فقال محمد: يا بن أمّ رومان، وما لي لا أتكلم؟ أليست فاطمة بنت محمد حليلة أبي وأمّ إخوي؟ أو ليس فاطمة بنت أسد بن هاشم جدي؟ أليست فاطمة بنت عمرو بن عائذ جدة أبي؟ أما والله! لو لا خديجة بنت خويلد ما تركت في بني أسد بن عبد العزى عظماً إلا هشمته، وإن نالتني فيه المصائب صبرتُ » في بني أسد بن عبد العزى عظماً إلا هشمته،

فهذا هو عبد الله بن الزبير، يترك الصلاة على الرسول الأعظم عليه أربعين جمعة بغضاً لأهل البيت عليه هاشم، إنّه يبغض أهل البيت منذ أربعين سنة، وينال من علي على المنابر، فياله من صحابي جليل!!!

# الموقف السابع: ذمه ﷺ لأبي موسى الأشعري

روى الطبري وابن الأثير: «فليّا خرجت الخوارج، وهرب أبو موسى إلى مكَّة،

<sup>(</sup>١) الشعراء، ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب، المسعودي، ج٣، ص٥٩.

وردً عليٌّ ابنَ عباسٍ إلى البصرة، قام في الكوفة، فخطبهم، فقال: الحمد لله وإن أتى الدهر بالخطب الفادح والحدثان الجليل، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله، أما بعد، فإنّ المعصية تورث الحسرة، وتُعقب الندم، وقد كنتُ أمرتكم في هذين الرجلين، وفي هذه الحكومة أمري، ونحلتكم أمري، لو كان يُطاعُ لقصيرٍ رأيٌ، ولكن أبيتم إلا ما أردتم، فكنت أنا وأنتم كما قال أخو هوازن:

أمر يُهُمُ أمري بمنعرج اللَّوي فلم يستبينوا الرُّشْدَ إلَّا ضُحَى الغدِ

ألا إنّ هذين الرجلين اللذين اخترتموهما حكمين قد نبذا حكم القرآن وراء ظهورهما، وأحييا ما أمات القرآن، واتَّبَعَ كلُّ واحد منها هواه بغير هدىً من الله، فحكما بغير حجّة بينة ولا سنة ماضية، واختلفا في حكمها، وكلاهما لم يرشد، فَبَرِئَ الله منها ورسولُهُ وصالحُ المؤمنين، استعدُّوا وتأهَّبوا للمسير إلى الشام، وأصبِحُوا في معسكركم إن شاء الله يوم الإثنين» (۱).

فمن هذه الخطبة نلاحظ أنَّ عليّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيْاً عَلَيْاً عَلَيْاً عَلَيْاً عَلَيْاً عَلَيْهُ قد وصف أبا موسى الأشعري بأوصاف غاية في الذّم لا تنسجم إطلاقاً مع دعوى إلهي ظهير من كون أهل البيت المِمْلِيُ راضينَ عن جميع الصحابة.

## الموقف الثامن: ذمُّ معاوية وأتباعه من الصحابة ولعنهم

فلقد كان على الله يصف معاوية وأتباعه من الصحابة بأنّهم لا دين لهم، وأنّهم شرّ الناس، كما دلّ على ذلك ما رواه الطبري وابن الأثير والمسعودي وابن خلدون وغيرهم، من أنّ أمير المؤمنين قال في خطبة له الله الله المستحد

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج٤، ص٥٥؛ الكامل في التاريخ، ابن الأثير، ج٣، ص٣٣٨.

أهل الشام المصاحف على الرماح: «عباد الله إنّى أحقُّ من أجاب إلى كتاب الله، فقال لهم عليٌّ: عبادَ الله امضوا على حقّكم وصدقكم، وقتال عدوكم، فإنّ معاوية وعمراً وابن أبي معيط وحبيباً وابن أبي سرح والضحّاك، ليسوا بأصحاب دين ولا قرآن، أنا أعرفُ بهم منكم، قد صحبتهم أطفالاً ثُمَّ رجالاً، فكانوا شرَّ أطفالٍ وشرَّ رجالٍ، ويحكم، والله ما رفعوها إلَّا خديعةً ووَهْناً ومَكِيدةً»(١).

فتأمل في قول الإمام على على على في حقّ هؤلاء الصحابة! فهل تستفيد من ذلك أنَّ أمير المؤمنين على كان راضياً عنهم؟! أو يوجد هناك ذمٌّ أبلغ من وصفهم بأنهم ليسوا بأصحاب دينٍ ولا قرآن، وأنّه عليه قد صحبهم أطفالاً ورجالاً، فوجدهم شرّ أطفال وشرّ رجال؟

فهذه شهادة واضحة وصريحة لمولى المتقين عليه بفسق معاوية وأتباعه وخروجهم عن الدين.

بل ثبت أكثر من ذلك من أنه عليه كان يدعو عليهم بقنوته ويلعنهم كما أخرجه ابن شيبة في مصنفه، عن عبد الرحمن بن مغفل، قال: «صليت مع علي صلاة الغداة، قال: فقنت، فقال في قنوته: اللهم عليك بمعاوية وأشياعه، وعمرو بن

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري، محمد بن جرير الطبري، ج٤، ص ٣٤، تحقيق: نخبة من العلماء الأجلاء، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات. مروج الذهب، المسعودي، ج١، ص ٣٣٠. المنتظم: ابن الجوزي، ج٢، ص ١١٣. المنتظم: ابن الجوزي، ج٢، ص ١١٣، ص٣٢٨، ص٤٤٣، طبع عام: ١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦، نشر: دار صادر ـ بيروت. البداية والنهاية: ابن كثير، ج٧، ص ٣٠٣، تحقيق وتدقيق علي شيري، ط١ سنة ١٤٠٨ - ١٩٨٨، نشر دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، تاريخ بن خلدون: ج٢ ق٢ص ١٧٤، سنة الطبع ١٩٨١، نشر مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت.

العاص وأشياعه، وأبي الأعور السلمي وأشياعه، وعبد الله بن قيس وأشياعه»(١).

وكما رواه الطبري، والبلاذري، وابن الأثير، والذهبي، وابن خلدون، عند ذكر مسألة التحكيم واللفظ للطبري: «...وأقبل عمرو بن العاص فقام مقامه، فحمد الله وأثنى عليه، وقال: إنّ هذا قد قال ما سمعتم، وخلع صاحبَهُ، وأنا أخلعُ صاحبه كما خلعه، وأُثِبتُ صاحبي معاوية، فإنَّه وليُّ عثمان بن عفان رضي الله عنه، والطالب بدمه وأحقُّ الناس بمقامه، فقال أبو موسى: مالك لا وفقك الله غدرتَ وفجرت، إنَّما مثلك كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث، قال عمرو: إنَّما مَثَلُكَ كمثل الحمار يحمل أسفاراً، وحمل شريح بن هانئ على عمرو، فقنَّعه بالسوط، وحمل على شريح ابنٌ لعمرو فضربه بالسوط، وقام الناس، فحجزوا بينهم، وكان شريح بعد ذلك، يقول: ما ندمت على شيء ندامتي على ضرب عمرو بالسوط، أن لا أكون ضربته بالسيف آتياً به الدهر ما أتى، والتمسَ أهلُ الشام أبا موسى، فركب راحلته ولحق بمكة، قال ابن عباس: قبَّحَ الله رأي أبي موسى، حذّرته وأمرته بالرأي، فها عقل، فكان أبو موسى يقول: حذّرن ابن عباس غدرة الفاسق، ولكنّي اطمأننت إليه، وظننتُ أنّه لن يؤثر شيئاً على نصيحة الأمّة، ثم انصرف عمرو، وأهل الشام إلى معاوية وسلَّموا عليه بالخلافة، ورجع ابن عباس وشريح بن هانئ إلى علي، وكان إذا صلَّى الغداة يقنت، فيقول: اللهم العن معاوية وعمراً وأبا الأعور السلمي وحبيباً وعبد الرحمن بن خالد والضحاك بن قيس والوليد، فبلغ ذلك معاوية، فكان إذا قنت لعن

<sup>(</sup>۱) المصنف، ابن أبي شيبة الكوفي، ج ٢، ص ٢١٦، تحقيق: تحقيق وتعليق: سعيد اللحام، ط١، جمادي الآخرة، ١٤٠٩هـ، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت.

عليّاً وابن عباس والأشتر وحسناً وحسيناً»(·).

وتأمّل كيف أنّ عليّا عليّا على يلعن معاوية وأتباعه من الصحابة في الصلاة، فهل يقبل العاقل أن يُقال: إنّ أهل البيت المهلك راضون عن جميع الصحابة، وهم يلعنون أمثال هؤلاء الصحابة؟!، فمن هو الكذّاب يا إلهي ظهير؟! ومن هو الذي يفتري على أهل البيت المهلك؟!

ثم لا ندري كيف يسوّغ الهي ظهير عمل الصحابي الذي يسبُّ عليّاً والحسن والحسين وهم سادة أهل الجنة، وأقرب الناس إلى رسول الله عَيْلاً ؟! إنّه بطبيعة الحال سيقول: اجتهدوا فاخطأوا ولهم على ذلك أجر!!

## الموقف التاسع: ذمه لأبي سفيان وابنه

ويدل على ذلك ما رواه الطبري وابن الأثير من قول أمير المؤمنين على الله منين على الله منين على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه وجل له سابقة في الدين، ولا سكف صدق في الإسلام، طليق ابن طليق، حزبٌ من هذه الأحزاب، لم يزل لله عز وجل ولرسوله صلى الله عليه وسلم وللمسلمين عدوّا هو وأبوه، حتّى دخلا في الإسلام كارهين، فلا غرو إلا خلافكم معه وانقيادكم له، وتَدَعُونَ آل نبيكم صلى الله عليه وسلم الذين لا ينبغي لكم شقاقهم، ولا خلافهم، ولا أن تعدلوا بهم من الناس أحداً، ألا إنّي أدعوكم إلى كتاب الله عز وجل وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وإماتة الباطل، وإحياء معالم الدين، أقول قولي وجل وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وإماتة الباطل، وإحياء معالم الدين، أقول قولي

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج٤، ص٥٠؛ انساب الأشراف، البلاذري، ص٥١ه؛ الكامل في التاريخ، ج٣، ص٣٣، تاريخ ابن خلدون، ابن خلدون، ج٢، ق٢، ص١٧٨.

هذا وأستغفر الله لي ولكم»(١٠).

فهنا يصف أمير المؤمنين عليه معاوية وأباه أبا سفيان بأنها عدوان لله ولرسوله وللمسلمين، وهو تعبير لا يدلّ على فسقهم فحسب، بل يدل على كفرهم أيضاً.

## الموقف العاشر: ذم بني أمية بشكل عام

فانه على إلى المحم من بدّلوا نعمة الله كفراً، وأحلّوا قومهم دار البوار، كما أخرج ذلك الحاكم النيسابوري: «عن أبي إسحاق، عن عمرو ذي مر، عن علي رضي الله عنه في قوله عز وجل ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَةَ اللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ وَعْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ ﴾ "، قال: هم الأفجران من قريش بنو أمية وبنو المغيرة، فأما بنو المغيرة فقد قطع الله دابرهم يوم بدر، وأمّا بنو أمية فمُتّعوا إلى حين. هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، "، وكذا أخرجه الطبري بسند صحيح عن على على على المنتور، وذكر إخراج على على على المنتور، وذكر إخراج على على المنتور، وذكر إخراج بملة من المفسرين والمحدثين له عن على على الأوسط، وابن مردويه، والحاكم ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني في الأوسط، وابن مردويه، والحاكم

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، الطبري، ج ٤، ص ٥، تحقيق:نخبة من العلماء الأجلاء، نشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ـ بيروت ـ لبنان. الكامل في التاريخ، ج٣، ص٢٩١.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) المستدرك: الحاكم النيسابوري، ج٢، ص٢٥٢، ج٧، ص ٢٣٥، تحقيق: يوسف عبد الرحمن المرعشلي.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان: ابن جرير الطبري، ج١٣، ص٢٨٨، ص تحقيق و تقديم: الشيخ خليل الميس/ تخريج: صدقي جميل العطار،

وصححه، من طرق عن علي بن أبي طالب رضى الله عنه» $^{(\prime)}$ .

#### الموقف الحادي عشر: ذم الصحابة الذين كتموا حديث الغدير

أخرج أحمد في مسنده عن سماك بن عبيد بن الوليد العبسي: «قال: دخلت على عبد الرحمن بن أبي ليلى، فحد ثني أنه شهد عليّاً رضي الله عنه في الرَّحبة، قال: أنشد الله رجلاً سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وشهده يوم غدير خم، إلّا قام، ولا يقوم إلاّ من قد رآه، فقام اثنا عشر رجلاً، فقالوا: قد رأيناه وسمعناه حيث أخذ بيده يقول: اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره واخذل من خذله، فقام إلّا ثلاثة لم يقوموا، فدعا عليهم فأصابتهم دعوته "".

وأخرج أبو نعيم الأصفهاني في حلية الأولياء: «عن عميرة بن سعد، قال: شهدت عليّاً على المنبر، ناشداً أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيهم أبو سعيد، وأبو هريرة، وأنس بن مالك، وهم حول المنبر، وعلي على المنبر وحول المنبر اثنا عشر رجلاً هؤلاء منهم، فقال علي: نشدتكم بالله هل سمعتم رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه؟ فقاموا كلهم، فقالوا: اللهم نعم، وقعد رجل، فقال: ما منعك أن تقوم؟ قال: يا أمير المؤمنين كبرت ونسيت، فقال: اللهم إن كان كاذباً فاضربه ببلاء حسن، قال: فها مات حتى رأينا بين عينيه نكتة بيضاء لا تواريها العهامة»(").

<sup>(</sup>١) الدّر المنثور: جلال الدين السيوطي، ج٤، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل، ج١، ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء، ج٥،ص٢٦.

وأخرج البلاذري: «عن أبي وائل شقيق بن سلمة، قال: قال علي على المنبر: نشدتُ الله رجلاً سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول يوم غدير خم: اللهم وال من والله وعاد من عاداه، إلا قام فشهد \_ وتحت المنبر أنس بن مالك، والبراء بن عازب، وجرير بن عبد الله \_ فأعادها فلم يجبه أحد، فقال: اللهم من كتم هذه الشهادة، وهو يعرفها، فلا تخرجه من الدنيا حتى تجعل به آية يعرف بها، قال [أبو وائل]: فبرص أنس، وعمي البراء، ورجع جرير أعرابياً بعد هجرته، فأتى السراة، فات في بيت أُمّه بالسراة، «ن.

وأخرج الطبراني: «عن زيد بن أرقم، قال: ناشد علي الناس في الرحبة من سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول الذي قال له، فقام ستة عشر رجلاً، فشهدوا أتهم سمعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، قال زيد بن أرقم: فكنتُ فيمن كَتَمَ، فذهب بصري، وكان علي رضي الله عنه دعا عَلَى من كتم» (").

ولا أظن أنّ عاقلاً يتوهم أنّ أهل البيت عليه راضون عن هؤلاء الصحابة وعلي عليه يدعو عليهم بها يجلب عليهم الضرر في الدنيا والآخرة لكتهانهم حديث الغدير الدال على ولاية علي عليه وتنصيبه خليفة لرسول الله عَيْنالاً، ثم كيف يرضى عنهم أهل البيت المهلك والله تعالى يقول في محكم كتابه العزيز: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ مِنَ الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله

<sup>(</sup>١) انساب الأشراف، البلاذري، ص١٧٥، ط١، سنة الطبع: ١٣٩٤ ـ ١٩٧٤ م، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير، ج٥، ص١٧١.

بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ''، ويقول أيضاً: ﴿ وَلاَ تَكْتُمُواْ الشَّهَادَةَ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آيم قَلْبُهُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ ''، ويقول تعالى في آية ثالثة: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ ''.

<sup>(</sup>١) البقرة/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة/ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة/ ١٥٩.



# الباب الثاني

أهل البيت لينك وأبو بكر بن أبي قحافة وفيه عدة فصول:

الفصل الأول: موقف أهل البيـت مـن أبي بكر

الفصل الثاني: عوى رضا أهل البيت بخلافة أبى بكر

الفصل الثالث: دعوى إقتداء أمير المؤمنين بأبي بكر وقبول هداياه الفسصل الرابسع: نقسد الاستلال بالمصاهرات والتسمية



#### مدخل

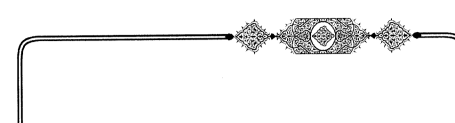
ادعى احسان ظهير فيها يتعلق بعلاقة أهل البيت المنك من أبي بكر بأنها علاقة يسودها الود والمحبة، قد ارتضوا خلافته واقتدوا به وقبلوا هداياه، ثم توجوا هذه العلاقة الحميمة بمصاهرتهم معه، وليتضح الأمر في هذه المسألة سنبحثها ضمن الفصول التالية:

الفصل الأول: موقف أهل البيت من أبي بكر

الفصل الثاني: دعوى رضا أهل البيت المملك بخلافة أبي بكر

الفصل الثالث: دعوى اقتداء الإمام علي بأبي بكر وقبول هداياه

الفصل الرابع: المصاهرات بين الصديق وآل البيت المهملا



# الفصل الأول

موقف أهل البيت ليبًّلا من أبي بكر



#### تمهيد

ادعى إحسان إلهي ظهير رضا أهل البيت المهلاً عن أبي بكر، وذكر لذلك عدّة شواهد يدّعي أنّها من كتب الشيعة، وسوف نستعرض هذه الشواهد، ونجيب عليها، وهي كما يلي:

# أولاً: دعوى رضا النبي الأعظم ﷺ عن أبي بكر

قال إلهي ظهير: «هذا وكان رسول الله عَيْلَةَ حريصاً عليه إلى هذا الحد بأن أبا بكر لمَّا أراد مبارزة ابنه يوم بدر وهو فارس مدجَّجٌ، منعه رسول الله عَلَيَّةَ عن ذلك بقوله: شِمْ سيفَكَ، وارجع إلى مكانك، ومتِّعنا بنفسك» (١٠).

#### المناقشة:

١- إن هذه الرواية ضعيفة سنداً؛ لأنها مرسلة، فلا يمكن الاستدلال بها في المقام.

٢ - كما إنّها لم ترد في كتب الحديث الشيعية، فلا تكون حجّة على الشّيعة أصلاً، خصوصاً لو أخذنا بمبناه في الاحتجاج، وهو عدم الاعتماد في النقض والإبرام إلّا على روايات الشّيعة فقط.

٣ ـ ومع غض النظر عما ذكرنا، فإنّ الرواية لا تُثبت أيّ منقبة لأبي بكر، ولا دلالة فيها على رضا الرسول الأعظم عنه، بـل إنّ مـا ورد في تتمـة نفس

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٩.٠٠.

٤- ثمّ إنّ الاستدلال بهذا الخبر لم يكن من إبداعات إلهي ظهير، فقد ذكره الجاحظ في عثمانيته متبجحاً به، وأجابه الإسكافي بهذا الجواب: «بأنه ما فائدة ذكر هذا الموقف لأبي بكر، فإنّه لو تسمعه الإمامية لأضافته إلى ما عندها من مثالبه؛ لأنّ قول النبي عَنْ الله الله على أنّه لا يحتمل مبارزة أحد؛ لأنّه لم يحتمل مبارزة ابنه، وأنت تعلم حُنُو الابن على الأب، وتبجيله له، وإشفاقه عليه، وكفّه عنه، ومن هنا فعدم احتماله مبارزة الغريب الأجنبي يكون من باب أولى، وقوله: (ومتعنا بنفسك) إيذان بأنه كان يُقتل لو خرج، ورسولُ الله كان أعرف به من الجاحظ، فأين حال هذا الرجل من حال علي علي الذي صَرِلي بالحرب، ومشى إلى السيف بالسيف، فقتل السادة والقادة، والفرسان والرجَّالة "".

<sup>(</sup>١) كشف الغمة للأربلي، ج١، ص١٨٩ ـ ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) لاحظ شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد، ج ١٣، ص ٢٩٤، ناشر: مؤسسة إسهاعيليان للطباعة والنشر والتوزيع.

ثمّ إنّ ابن أبي الحديد يعلّق على ما ذكر الجاحظ بقوله: «وهب أنّ أبا بكر ثبت يوم أحد كما يدّعيه الجاحظ، أيجوز له أن يقول: ثبت كما ثبت على، فلا فخر لأحدهما على الآخر؟! وهو يعلم آثار علي الله اليوم، وأنّه قتل أصحاب الألوية من بني عبد الدار، منهم طلحة بن أبي طلحة، الذي رأى رسول الله الله في منامه أنه مُرْدِفٌ كبشاً، فأوّله وقال: كبشُ الكتيبة نَقْتُلُه، فلمّا قتله علي الله علي مبارزة وهو أول قتيل قُتِلَ من المشركين ذلك اليوم - كبّر رسول الله في الناس وأسلموه، فتصمد له كتيبة من قريش، المحاماة عن رسول الله في الناس وأسلموه، فتصمد له كتيبة من قريش، فيقول: (يا علي، اكفني هذه)، فيحمل عليها فيهزمها، ويقتل عميدها، حتى سمع المسلمون والمشركون صوتاً من قبل السهاء: لا سيف إلا ذو الفقار، ولا فتى إلّا علي، "".

## ثانياً: دعوى رضا الإمام عليﷺ عن أبي بكر

# الخبر الأول: مبايعة الإمام علي ﷺ لأبي بكر

قال إلهي ظهير نقلاً عن كتاب الغارات: «فيقول فيه ابن عم النبي وصهره، زوج ابنته، ووالد سبطيه على بن أبي طالب رضي الله عنه وهو يذكر بيعة أبى بكر الصديق بعد وفاة رسول الله على أبي عند انثيال الناس على أبي بكر، وإجفالهم إليه ليبايعوه: فمشيتُ عند ذلك إلى أبى بكر، فبايعته، ونهضتُ في تلك الأحداث، حتَّى

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد، ج ١٣، ص ٢٩٣.

زاغ الباطل وزهق، وكانت (كلمة الله هي العليا ولو كره الكافرون)، فتولّى أبو بكر تلك الأمور، فيسر، وسدّد، وقارب، واقتصد، فصحبته مناصحاً، وأطعته فيها أطاع الله[فيه] جاهداً» (١٠).

#### ويناقش من وجوه:

1- إنَّ الكتاب ساقط عن الاعتبار؛ لعدم وصوله إلينا بطريق معتبر، كما تقدّم الكلام سابقاً عند مناقشة الخبر الثالث من الأخبار المنسوبة للنبي عَلِياً في مدح الصحابة، وحينئذٍ فلا يصح الاحتجاج به على الشيعة في مثل هذه الموارد.

١- إنّ هذا النصّ المنسوب لأمير المؤمنين عليه ليس فيه ما يوهم المدح لأبي بكر، سوى قوله على: (قارَبَ واقتصَدَ)، وهما كلمتان مجملتان لا تدلّان على مدح أمير المؤمنين على المي بكر، ففي أيّ شيء قارب؟ وفي أي شيء اقتصد؟ مع أنّ الإمام يصرّح بأنّ منصب الخلافة ليس من استحقاق أي بكر، حيث قال الإمام على في هذه الخطبة التي اقتطعها إلهي ظهير ليخدم غرضه وترك ما ينقض عليه حجّته من القرائن اللفظية: «فلمّا استكمل [النبي عَلِيه] مُدَّته من الدنيا توفّاه الله إليه سعيداً حميداً، فيا لها مصيبةً خصّت الأقربين وعمّت جميع المسلمين، ما أصيبوا بمثلها قبلها، ولن يعاينوا بعد أختها. فلمّا مضى لسبيله عليه تنازع المسلمون الأمر بعده، فوالله ما كان يُلقي في رُوعي، ولا يخطر على بالي، أنَّ العرب تعدل هذا الأمر بعد محمد عليه عن أهل بيته، ولا أنَّهُمْ مُنتُوه عني

<sup>(</sup>١) الشَّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٤٨.

من بعده، فيا راعني إلّا انثيال الناس على أبي بكر وإجفاهم إليه ليبايعوه، فأمسكت يدي، ورأيت أنّي أحقّ بمقام رسول الله عنه في الناس ممن تولّى الأمر من بعده، فلبثت بذاك ما شاء الله، حتّى رأيت راجعة من الناس رجعت عن الإسلام، يدعون إلى محق دين الله وملة محمد عنه وأبراهيم عليه فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرى فيه ثلماً وهدماً، يكون مصيبته أعظم عَليّ من فوات ولاية أموركم الّتي إنّها هي متاع أيام قلائل، ثمّ يزول ما كان منها كها يزول السراب وكها يتقشّع السحاب، فمشيت عند ذلك إلى أبي بكر فبايعته، ونهضت في تلك الأحداث، حتى زاغ الباطل وزهق وكانت كلمة الله هي العليا» (۱۰).

وهذه الرواية التي اعتمدها إلهي ظهير في الاحتجاج تستلزم أن يكون مَنْ تجاوز على حق أمير المؤمنين عليكم في الخلافة غاصباً لحقه الأنّ الإمام عليكم كان في صدد بيان مظلوميته، وأنّه المستحقّ لهذا المنصب بنص رسول الله عَيْنَالَهُ ، كما هو الظاهر من عباراته في هذا النص، من قبيل قوله: (إنّ أولى وأحقّ بمقام رسول الله صلى الله عليه منه ومن غيره).

مضافاً إلى ذلك فإن بقية كلامه عليه الذي لم يأت به إله ي ظهير يتعرّض للوضع الذي ساد الأمة الإسلامية بعد رحيل الرسول الأعظم عَيْلاً، من حصول التنازع بين المسلمين على منصب خلافة رسول الله عَيْلاً، وذلك في قوله عليه الله عَلَيْلاً تنازع المسلمون الأمر بعده "".

<sup>(</sup>١) الغارات، إبراهيم بن محمد الثقفي، ج١، ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الغارات لإبراهيم بن محمد الثقفي الكوفي، ج١، ص٥٠٥.

وهذا المقطع لمّا لم يكن ينفع إلهي ظهير في استدلاله بل يضره، أعرض عنه ولم ينقله؛ لأن تنازع المسلمين يكشف عن أنَّ وصول أبي بكر إلى الخلافة لم يكن برضى منهم بشكل طبيعي، بل حصل في حال نزاع وتجاذب وتخاصم بين المسلمين؛ ولم يكن المسلمون مجمعين على خلافة أبي بكر؛ كما أكّد ذلك عمر نفسه، حيث قال: «إنها كانت بيعة أبي بكر فلتة وتمت، ألا وإنّها قد كانت كذلك ولكنَّ الله وقى شرها» (١٠).

٣ ـ إنّ هذا النصّ يدلّ على أنّ أمير المؤمنين المَيْ لم يبايع أبا بكر راغباً، أو مؤمناً بصحة حكومته، بل صَرَّح بأنّه بايع حفاظاً على الإسلام، وذوداً عن دين الله وملّة محمّد أن يُمحقا، فآثر أن يتحمّل الظّلم دفاعاً عن الهدف الأسمى، فهو من باب تقديم الأهمّ على المهم.

٤. إنّ هذا النصّ فيه هفوات متنيّة تعارض الثوابت التاريخية، منها قوله المُدَّعى «فيا راعني إلَّا انثيال الناس على أبي بكر وإجفالهم إليه ليبايعوه»، فإن الناس لم يبايعوا أبا بكر بهذا الشكل، وإنّها بايعه عُمَر وأبو عبيدة واصحاب الصحيفة، وسلَّ عمر سيفه ليجبر الناس على البيعة، وحدث نزاع وصدام، فأين الإجفال والانثيال؟! اللّهم إلّا أنّ الناس المعهودين المتوطئين سارعوا وانثالوا واجفلوا لبيعة أبي بكر.

وأُرى أنَّ هذا المقطع موضوع مقابِلَ قول أمير المؤمنين عَلَيْ في وصف بيعة الناس له بعد مقتل عثمان: «فها راعني إلّا والناس كعرف الضبع إليَّ ينثالون عَلَى من كُلّ جانب».

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري، ج٨، ص٢٦، كتاب المحاربين من أهل الكفر والردة.

٥ ـ وفي هذا الكلام المدَّعى أيضاً هذا النصّ «ونهضت في تلك الأحداث، مع أَنَّ التواريخ والأحاديث والسِّير مطبقة على أنّ أمير المؤمنين السَّير لم يشترك في تلك الأحداث لا بضربة سيف ولا بطعنة رمح.

# الخبر الثاني: أن الخليفتين أحسنا بالسيرة ولم يتعديا السُنة

قال إلهي ظهير: «ويذكر في رسالة أخرى أرسلها إلى أهل مصر مع عامله الذي استعمله عليها قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري (بسم الله الرحمن الرحيم من عبد الله علي أمير المؤمنين إلى مَن بلغه كتابي هذا من المسلمين، سلام عليكم، فإني أحمد الله إليكم الذي لا إله إلا هو. أما بعد! فإن الله بحسن صنعه وتقديره وتدبيره اختار الإسلام ديناً لنفسه وملائكته ورسله، وبعث به الرسل إلى عباده، خص من انتخب من خلقه، فكان مما أكرم الله عز وجل به هذه الأمة وخصهم من الفضيلة أن بعث محمداً عليه أله ما الكتاب والحكمة والسنة والفرائض، وأدبهم لكيا يهتدوا، وجمعهم لكيا يتفرقوا، وزكاهم لكيا يتطهروا، فلم قضى من ذلك ما عليه قبضة الله صلوات الله وسلامه ورحمته ورضوانه إنّه حميد مجيد. ثمّ إنّ المسلمين من بعده استخلفوا امر أين منهم صالحين، عملا بالكتاب، وأحسنا السيرة، ولم يتعدّيا السنة، ثمّ توفاهما الله فرحمها الله»(").

#### الناقشة:

ويمكننا مناقشة ما استدل به إلهى ظهير بعدة وجوه:

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٤٨. ٩٤.

١- إن هذه الرواية وردت في كتاب الغارات، وقد تقدّم الكلام عنه من أنه لم يصل إلينا بطريق معتبر؛ وذلك لضعف جميع الطرق التي وصل بها الكتاب، على تفاصيل ذكرناها في ردّ الرواية السابقة فلا حاجة إلى إعادتها.

٢ ـ إنّ هذه الرواية المستشهد بها ذكرها صاحب كتاب الغارات بإسناد
 إلى سهل بن سعد، ولم يذكر الطريق بينه وبين سهل، فتكون الرواية مرسلة،
 ولا يمكن الاحتجاج بها لعدم حجيَّة المرسلات.

ولكنّ الطبري قد رواها بالسند الآتي: «هشام بن محمد الكلبي، قال: حدثني أبو مخنف، عن محمد بن يوسف بن ثابت، عن سهل بن سعد، قال: لما قتل عثمان رضي الله عنه وولي علي بن أبي طالب الأمر دعا قيس بن سعد... » (...

فتكون الرواية سنية وليست شيعية؛ لأنّها وردت في كتب الطبري، وهو من كتاب التاريخ السنية. مضافاً لضعف سندها بهشام بن محمد بن سائب الكلبي، وهو متهم وغير موثّق عند رجال الجرح والتعديل، فقد قال ابن حجر في كتابه (لسان الميزان): «قال أحمد بن حنبل: إنّها ما كان صاحب سَيَر ونسب ما ظننت أن أحداً بحدّث عنه، وقال الدارقطني وغيره: متروك... إلى أن قال: وقال بحيى بن معين: غير ثقة وليس عن مثله يروى الحديث» ".

وكذلك محمد بن يوسف، فقد ضعّفه النجاشي في رجاله، بقوله: «سمع الحديث وأكثر واضطرب في آخر عمره،... رأيت هذا الشيخ، وكان صديقاً لي

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري،ج٣، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) لسان الميزان، ج٦، ص١٦٧.

ولوالدي، وسمعتُ منه شيئاً كثيراً، و رأيتُ شيوخنا يضعفونه، فلم أروِ عنه شيئاً وتجنبته» (۱)، وعليه فسند الرواية على وفق مباني الفريقين ضعيفة لا يصحّ الاحتجاج بها.

٣ - إنّ النقد المتنيّ يبيّن زيف هذه الرسالة، وذلك لأنّ المسلمين لم يستخلفوا أبا بكر وعمر، وإذا سلّمنا جدلاً استخلافهم لأبي بكر فمن المحال تسليم استخلافهم لعمر. لأنّه لم يستخلفه إلّا أبو بكر بأمرٍ دُبِّرَ بليْل.

وأمّا دعوى عملها بالكتاب، وعدم تعدّيلها السُّنَّة، وإحسانها السيرة، فتكذّبُها كُلَّها مخالفاتها المسطورة في الكتب والمصادر، فقد ندم أبو بكر على فعائل فعلها، وأخرى لم يفعلها، وأخرى كان يجهلها، منها إحراق الفجاءة وتزويجه اخته للاشعث، وإحراقه باب بيت الزهراء و.... مما لا مجال لذكره هنا، وأمّا صاحبه عمر فحدّث ولا حرج، وهذا يكذّب ويوهن الرسالة المزعومة.

## الخبر الثالث: إنَّ أبا بكر أحقَّ الناس بها

قال إلهي ظهير: «وبقي سؤال: فلهاذا تأخر عن البيعة أياماً؟ يجيب عليه ابن أبي الحديد: ثمّ قام أبو بكر فخطب الناس، واعتذر إليهم، وقال: إنّ بيعتي كانت فلتة وقى الله شرّها، وخشيتُ الفتنة، وأيم الله ما حرصت عليها يوما قطّ، ولقد قُلِّدْتُ أمراً عظياً ما لي به طاقة ولا يدان، ولوددت أنَّ أقوى الناس عليه مكاني. وجعل يعتذر إليهم، فقبل المهاجرون عذره. وقال علي والزبير: ما غضبنا إلَّا في المشورة، وإنّا لنرى

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي، ص٨٦.

أبا بكر أحقّ الناس بها، إنّه لصاحب الغار، وإنّا لنعرف له سِنَّهُ، ولقد أمره رسول الله ص بالصلاة بالناس وهو حيّ»(١٠).

### ويناقش من عدة وجوه:

1- إن ابن أبي الحديد ينقل هذه الرواية عن أبي بكر أحمد بن عبد العزيز، وهو من علماء السُنّة كما يشهد لذلك مشايخه الذين تلقّى عنهم الحديث والعلم والأدب وليس فيهم من عرف بالتشيّع، أو كان شيعياً، فلا يكون ما ينقله عنه ابن أبي الحديد حجّة على الشّيعة، كما بيّنًا ذلك سابقاً.

٢- إنّ ابن أبي الحديد نفسه من علماء السُنة ومن أهل الاعتزال، إلّا أنّ المعتزلة على فرقتين: فرقة تفضّل أبا بكر وتقدّمه، وفرقة تقول بتفضيل على على التشيع لا بمعنى أنّه على المعنى أنّه أماميٌّ بل بمعنى أنّه يقول بتفضيل على، وقد تقدم ذلك في مدخل هذا الكتاب عند بيان منهج إلهي ظهير.

فنسبةُ إلهي ظهير ابنَ أبي الحديد إلى التشيع، وعدم توضيح هذا المفهوم، يدلُّ إمّا على جهله وخلطه بين الاصطلاحات، وإمّا محاولة التدليس على القارئ كما هو دأبه كما عرفت.

٣- إنّ الرواية تشتمل على أمور تم حذفها من الرواية، تدلُّ على عدم رضا أمير المؤمنين علي الله في أمير المؤمنين عليه في أمير المؤمنين عليه في أوليائه، واعتداءٍ على بيت بنت رسول الله، حيث تمّ اقتحامُ بيتها وكسر

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٦٧.

سيف علي علي الزبير واقتيادهما إلى أبي بكر بالإكراه والقوّة، وإبدائهما أنّهما غضبا عليه لإقدامهم على البيعة بلا مشورتهما، أما القول الأخير وهو الذي استشهد به إلهي ظهير وهو: (وإنا لنرى أبا بكر أحق الناس بها، إنّه لصاحب الغار، وإنّا لنعرف له سِنّة، ولقد أمره رسول الله ص بالصلاة بالناس وهو حي) فهو مجمع على بطلانه من السّنة والشيعة، لأنّ فضيلة الغار على فَرْض تسليمها، والصلاة على فرض تسليمها، وكبر السّنّ مع وجود من هو أكبر، كلّها لم يقل أحدٌ بأنّها ملاكاتٌ للخلافة والأفضلية.

# الخبر الرابع: إنَّا رأينا أبا بكر لها أهلا

قال إلهي ظهير: «وعلي بن أبي طالب رضي الله عنه، قال مثل هذا القول ردّاً على أبي سفيان حين حرَّضه على طلب الخلافة، كما ذكر ابن أبي الحديد: جاء أبو سفيان إلى على على على على الأمر أذل بيت في قريش، أمّا والله لئن شئت لأملأنّها على على أبي فصيل خيلاً ورَجْلاً، فقال على على الله الله غششت الإسلام وأهله فها ضررتهم شيئاً لا حاجة لنا إلى خيلك ورجلك، لولا أنّا رأينا أبا بكر لها أهلاً ما تركناه)»(١٠).

# ويجاب على ذلك بعدة أجوبة:

### الجواب الأول: الرواية من طرق أهل السنة

فالرواية عن طريق ابن أبي الحديد، وهو ينقلها عن أبي بكر أحمد بن عبد العزيز وكلاهما من أعلام السُنّة كما تقدم في الرواية السابقة، فلا حاجة

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٤٩-٥٠.

لإعادة الجواب السابق.

### الجواب الثاني: عدم صحة الاعتماد والاستناد إلى هذه الرواية

هناك العديد من الأمور توجب سقوط الرواية عن الاعتبار بما لا يوجب بعد ذلك الاعتباد عليها، نذكر منها:

#### ١ \_ كونها مرسلة

إنَّ ما قام به إلهي ظهير من الاستدلال بهذه الرواية نقلاً عن ابن أبي الحديد، لا يمكن الاعتهاد عليه؛ وذلك لأنّ ابن أبي الحديد قام بنقلها عن الجوهري "، والجوهري قد نقلها مرسلة، فمن هذه جهة (الإرسال) لا يمكن الاحتجاج بها في المقام.

# ٢ \_ نقلها بسند إلى ابن أبجر لا يخرجها عن الإرسال

فإن قلت: إنها مروية بسند ينتهي إلى عبد الملك بن سعيد بن حيان بن أبجر، كما جاء ذلك في كتاب المصنف لعبد الرزاق الصنعاني "، وكتاب الاستيعاب لابن عبد البر ".

قلنا في جواب ذلك: إنَّ هذا وإن لم يتعرَّض له إحسان إلهي ظهير في كتابه، ولكن مع ذلك إنَّ ما رووه بالسند إلى ابن أبجر بأنّه قال: جاء أبو سفيان... إلى آخر الحديث ـ لا يمكن الاعتاد عليه؛ لأنّ ابن أبي أبجر يروي

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج١، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصنف، عبد الرزاق الصنعاني، ج٥، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الاستيعاب، ج٣، ص٩٧٤.

عن التابعين، كالشعبي وغيره "، وعندئذ فهناك واسطة في نقل هذه الواقعة التي دارت بين أبي سفيان والإمام على الله الله لأنّه لم يشهد الحادثة التي وقعت بينها، فكيف يقول جاء أبو سفيان؟!

#### ٣\_ ضعف سندها

إن قلت: إنّ الرواية مرويّة بسند آخر لا ينتهي إلى ابن أبي أبجر، كما رواها الحاكم في المستدرك عن (عبد الله بن الحسين القاضي بمرو، عن الحارث بن أبي أسامة، عن محمد بن سابق، عن مالك بن مغول، عن أبي الشعثاء الكندي، عن مرة الطيب).

قلنا في جواب ذلك: هو وإن لم ينقله إحسان إلهي ظهير أيضاً في كتابه، حيث اكتفى بنقل ابن أبي الحديد المعتزلي في شرحه لنهج البلاغة، ولكن مع ذلك نقول: إن (الحارث بن أبي أسامة) ضعيف بشهادة ابن الجوزي، فقد ذكره ابن الجوزي في كتابه (الضعفاء والمتروكين) وقال عنه: «الحارث بن أبي أسامة البغدادي: قال الأزدي: ضعيف لم أر أحداً من شيوخنا يحدث عنه» "، مضافاً إلى تضعيف ابن معين أيضاً أحد رجالها، وهو محمد بن سابق ".

وعليه ففي سندها رجلين قد ضعّفهما ابن معين وابن الجوزي، وهما من

<sup>(</sup>١) انظر: تهذيب الكمال للمزي، ج١٨، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٢) الضعفاء والمتروكين، ابن الجوزي، ج١، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب تقريب التهذيب، ج٢، ص٧٧.

كبار أرباب الجرح والتعديل.

#### والحاصل:

لا يمكن الاعتباد على ما ذكره واستدل به إحسان إلهي ظهير، أو ما نقل عن الحاكم وابن عبد البر وغيرهم؛ إذ كيف يمكن الاعتباد على الرواية وهي مرسلة من جهة، كما عليه نقل ابن أبي الحديد، وضعيفة من جهة أخرى كما في نقل الحاكم وابن عبد البر.

# الجواب الثالث: معارضتها للعديد من النصوص القرآنية والروائية

إنّ ما نقله إحسان إلهي ظهير من الحديث عن ابن أبي الحديد، تكذّبه النصوص الكثيرة من الآيات والروايات الدالة على عدم أهلية أبي بكر لنصب الخلافة بعد رسول الله عَيْنَالَةً.

### الآيات القرآنية

### أولا: آية جعل الإمامة

إنَّ من يرجع إلى آيات الذكر الحكيم يجد أنّها تشترط فيمن يتولّى منصب الإمامة وقيادة الأمّة شروطاً خاصة، ومنها أن لا يكون ظالماً لنفسه أو غيره قبل أو بعد إسلامه، وهذا هو صريح قوله تعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَكَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّةُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّةُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ من كان ظالماً أو الظَّالِينَ ﴾ من كان ظالماً أو

<sup>(</sup>١) النقرة/ ١٢٤

مشركاً في فترة من فترات حياته الماضية والحاضرة والمستقبلية.

والجدير بالملاحظة هو أنّ إبراهيم عليه بلحاظ شأنه في كونه نبياً معصوماً، فإنّه لا يطالبها لمن هو ظالم بالفعل ولا لمن سيؤول فعله إلى الظلم، وإنّما ينحصر طلبه بها يناسب شأنه ومقامه لمن هو غير ظالم بالفعل أو في المستقبل.

وهذا ما يدل عليه موقفه الحازم من كلّ مشرك وعدًّو لله تبارك وتعالى؛ لأنّه من الأنبياء أولي العزم، حتى قال عنه الحق تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ فَلَيًا تَبَيَّنَ لَهُ أَنّهُ عَدُوٌ للهُ تَبَرَّا أَمِنهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ عَلِيمٌ ﴾ "، ولكنَّ الحقَّ تبارك وتعالى بين له عدم أهليَّة مطلق من ارتكب الظلم أو يرتكبه ولو في لحظة من حياته، وعندئذ تنحصر الإمامة بمن يكون معصوماً عن الظلم في كلِّ آنات حياته.

قال الجصاص: «وأن إبراهيم سأله أن يجعل من ولده أئمة بقوله: ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِي﴾ لأنه عطف على الأول فكان بمنزلة (واجعل من ذريتي أئمة)، ويحتمل أن يريد بقوله ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِي﴾ مسألتَهُ تعريفه هل يكون من ذريتي أئمة؟

فقال تعالى في جوابه: ﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾، فَحَوَى ذلك معنيين: أنّه سيجعل من ذريته أئمة: إمّا على وجه تعريفه ما سأله أن يعرّفه إيّاه، وإمّا على وجه إجابته إلى ما سأل لذريّته إذا كان قوله ﴿وَمِن ذُرِيّتِي ﴾ مسألته أن يجعل من ذريته أئمة وأن يعرّفه ذلك، وأنّه يكون أرادَ الأمرين جميعاً، وهو مسألته أن يجعل من ذريته أئمة وأن يعرّفه ذلك، وأنّه

<sup>(</sup>١) التوبة/ ١١٤.

أجابه إلى مسألته؛ لأنه لو لم يكن منه إجابة إلى مسألته لقال: (ليس في ذريتك أئمة) أو قال: (لا ينال عهدي من ذريتك أحد)، فلما قال: ﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾، دلَّ على أنَّ الإجابة قد وقعت له في أنّ في ذريته أئمة، ثمّ قال: ﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ فأخبر أنَّ الظالمين من ذرّيته لا يكونون أئمة ولا يجعلهم موضع الاقتداء بهم. وقد روي عن السدي في قوله تعالى: ﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ أنّه النبوة. وعن مجاهد: أنّه أراد أنّ الظالم لا يكون إماماً »(۱).

وقال الطبري: «قول إبراهيم صلوات الله عليه: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِي ﴾ في إِثر قول الله جل ثناؤه: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾، فمعلوم أنَّ الذي سأله إبراهيم لذريته لو كان غير الذي أخبر ربَّه أنه أعطاه إيّاه لكان مبيّناً، ولكنّ المسألة لما كانت مما جرى ذكره، اكتفى بالذكر الذي قد مضى من تكريره وإعادته، فقال: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِي ﴾ بمعنى: «ومن ذريتي فاجعل مثل الذي جعلتني به من الإمامة للناس».

القول في تأويل قوله تعالى: ﴿قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾. هذا خبر من الله جل ثناؤه عن أنّ الظالم لا يكون إماما يقتدي به أهل الخير، وهو من الله جلّ ثناؤه جوابٌ لما توهم في مسألته إيّاه أن يجعل من ذريته أئمة مثله، فأخبر أنّه فاعل ذلك إلّا بمن كان من أهل الظلم منهم، فإنّه غير مُصَيِّرِهِ كذلك، ولا جاعله في محلّ أوليائه عنده بالتكرمة بالإمامة؛ لأنّ الإمامة إنّا هي لأوليائه وأهل طاعته دون أعدائه والكافرين به "".

أقول: والحق تبارك وتعالى لم يقيّد الظلم بزمن دون آخر، بل أطلق

<sup>(</sup>١) الجصاص، أحكام القرآن، ج١، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج١، ص٧٣٧.

العبارة، والإطلاق يشمل بإطلاقه كل صنوف الظلم، سواء من كان ظالماً ثمّ تاب، ومن كان ظالماً بالفعل، أو سيكون ظالماً في المستقبل بعلم الله تبارك وتعالى.

# ثانياً: آية وجوب الطاعة لله ولرسوله ولأولي الأمر

هناك من الشواهد القرآنية الأخرى على عدم أهلية غير المعصوم للإمامة والقيادة، هو ما جاء في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ اللهُ وَأَوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ اللهُ مَا أُولُو الأَمْرِ بقرينة الأَمْرِ بطاعتهم ومقارنتها بطاعة الله وطاعة رسوله، لا يكونون إلا معصومين؛ لأنّه لو لم يكونوا كذلك فلا قَطْعَ بِأَنَّ جميع أوامرهم صحيحة ومطابقة للواقع، فكيف يأمرنا الله بطاعة من يأمر بمخالفة الواقع؟ ولم يكوع أحدٌ أنّ أبا بكر من المعصومين، وحينئذ لا يكون أهلاً للخلافة.

ويؤكّد ما ذهبنا إليه من وجوب عصمة أولي الأمر ما استدل به الفخر الرازي على ذلك، حيث قال: «والدليل على ذلك أنّ الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية، ومَن أمر الله بطاعته على سبيل الجزم والقطع لا بدَّ وأن يكون معصوماً عن الخطأ، إذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ كان بتقدير إقدامه على الخطأ يكون قد أمر الله بمتابعته، فيكون ذلك أمراً بفعل ذلك الخطأ، والخطأ لكونِهِ خطأ منهيُّ عنه، فهذا يفضي إلى اجتماع الأمر والنهي في الفعل الواحد بالاعتبار الواحد، وإنّه محال، فثبت أنّ الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٥.

على سبيل الجزم، وثبت أنّ كُلَّ من أمر الله بطاعته على سبيل الجزم وجب أن يكون معصوماً عن الخطأ، فثبت قطعاً أنّ أولي الأمر المذكور في هذه الآية لا بدَّ وأن يكون معصوماً»...

وغيرها من الآيات الكريمة الدالة على عدم أهلية غير المعصوم لمنصب الإمامة.

#### الشواهد الروائية:

لم يقتصر النبي عَلَيْهِ في بيان ولاية الإمام علي عَلَيْهِ من بعده على حديث واحد، ولا على مناسبة واحدة، بل هناك العديد من الروايات والأحاديث الصحيحة، والتي تواتر بعضها عند الفريقين، مع وضوح دلالتها وصريح عبارتها على ذلك، نذكر منها على سبيل المثال:

### أولاً: حديث الغدير المتواتر

إنّ حديث الغدير المتواتر ينص وبشكل واضح على أنّ الولاية بعد رسول الله على ا

<sup>(</sup>١) الفخر الرازي، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، ج١٠ ، ص١٤٤.

<sup>(</sup>۲) مستند أحمد بسن حنبسل، ص۸۶، ص۸۱۸، ص۱۱۹، ص۱۵۲، ص۱۵۳؛ ج۶، ص۲۸۱، ص۳۶۸، ص۳۷۰، ص۳۷۷؛ ج۰، ص۳۶۷، ص۳۲۲، ص۳۷۰، ص۱۹۷.

<sup>(</sup>٣) المصنف، ابن أبي شيبة الكوفي، ج٧، ص٤٩٦، فضائل علي، ح١٦، ح٢٩، ح٥٥، ح٦٩.

<sup>(</sup>٤) الآحاد والمثاني، ابن أبي عاصم، ج٤، ص٣٢، ح٣٥٧، ح٢٣٥٨، ح٢٣٥٩؛ كتاب السُنّة، ص٥٥٥

<sup>(</sup>٥) ابن ماجه، سنن ابن ماجة، ج١، ص٤٥، فضل علي بن أبي طالب، ح١٢١.

والنسائي "، وأبي يعلى الموصلي"، والدولابي "، وابن حبان "، والطبراني "، والحاكم "، وغيرهم.

قال أبو حامد الغزالي مصرّحاً بتواتر الحديث: «أجمع جمهورُ العلماء على أنَّ قول النبي عَيْظَةَ: من كنت مولاه فعلي مولاه، وكذا قول عمر لعلي: بخ بخ لك يا أمير المؤمنين أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة، فهذا يعني تسليم ورضا وتحكيم، ثمّ بعد هذا غلب الهوى لحبِّ الرئاسة، وحملِ عمود الخلافة، وعقود البُنُود، وخفقان الهوى في قعقعة الرايات، واشتباك ازدحام الخيول، وفتح الأمصار، فسقاهم كأس

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، ج٥، ص٢٩٧، مناقب على بن أبي طالب، ح٧٩٧.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى، النسائي، ج٥، ص٥٤، فضائل علي بن أبي طالب، ح٤١٨، ح١٨٤٥، ح١٨٤٨، خصائص أمير المؤمنين، ص٥٠، ص٤٦، ص٤٩، ص٥٩، ص٥٩، ص٥٩، ص٥٠، ص١٠، ص٤١؛ فضائل الصحابة، ص١٤، فضائل على بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٣) مسند أبي يعلي، ج١، ص٤٢٨، ح٧٦٥؛ ج١١، ص٧٠٧، ح٦٤٢٣.

<sup>(</sup>٤) الذرية الطاهرة، محمد بن أحمد الدولابي، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٥) ابن حبان، صحیح ابن حبان، ج١٥، ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٦) المعجم الكبير، الطبراني، ج٣، ص١٧٩، ح١٠٩، ح٢٥٦؛ ج٤، ص١٩، ص١٩٣، ص١٩٢؛ ج٥، ص١٦٦، ص١٩٣، ص١٩٤؛ ج٥، ص١٦٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٦، ص١٩٠، ص١٩٠، ص١٩٠، ص١٩٠، ص١٩٠، مص١٩٠، مص

<sup>(</sup>٧) المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص٩٠١، ص١١٠، ص١١٦، ص١٣٤، ص٣٧١، ص٥٣٣.

الهوى، فعادوا إلى الخلاف الأول فنبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمنا قليلا» ٠٠٠٠.

#### ثانياً: حديث الثقلين

لقد ثبت تواتر حديث الثقلين بالمعنى عند الفريقين السُنة والشيعة، حتى أنّه لا يوجد من يشكك في صدوره ودلالته أبداً، حيث إنّه ورد بطرق كثيرة في الكتب المعتبرة عند الفريقين، فقد أخرجه مسلم عن زيد بن أرقم: «قام رسول الله صلى الله عليه وسلم يوماً فينا خطيباً بهاء يُدعى خمّاً بين مكة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذّكر، ثمّ قال: أمّا بعد، ألا أيها الناس فإنها أنا بشر يوشِك أن يأتي رَسُولُ ربّي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أولها كتاب الله فيه الهدى والنور فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال: وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي» (١)

وأخرجه الترمذي أيضاً عن زيد بن أرقم بلفظ آخر «قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلوا بعدي؛ أحدهما أعظم من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السهاء إلى الأرض، وعترق أهل بيتي، ولن يتفرقا حتى يردا عَلَى الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما» "".

وأخرجه أحمد: «عن زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إني

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي، سر العالمين، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ج ٧، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) محمد بن عيسى سنن الترمذي، ج٥، ص٣٢٩.

تارك فيكم خليفتين: كتاب الله حبل ممدود ما بين السهاء والأرض، أو ما بين السهاء إلى الأرض وعترقي أهل بيتي، وإنها لن يتفرقا حتّى يردا عَلَى الحوض» (١٠).

وعن أبي سعيد الخدري: «إنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عَلَيَّ الحوض»(")

وأخرجه أيضاً ابن أبي عاصم "، والنسائي"، والبيهقي"، والطبراني"، والحاكم "، والهيشمي "، وغيرهم، وقد اعترف بصحته حتى المتعصّبون ضد شيعة أهل البيت للهلك كالدهلوي، حيث قال في مختصر التحفة الاثني عشرية: «وههنا فائدة جليلة لها مناسبة مع هذا المقام، وهي أنّ رسول الله قال: إنّي تارك فيكم الثقلين، فإن تمسكتم بها لن تضلوا بعدي، أحدهما أعظم من الآخر: (كتاب الله، وعترتي أهل بيتي)، وهذا الحديث ثابت عند الفريقين أهل السُنة والشيعة "".

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل، ج٥، ص١٨٢ . قال الهيثمي في مجمع الزوائد، ج ٩، ص١٦٢ : « وإسناده جيد».

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد، ج۳، ص۱۶.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن أبي عاصم، كتاب السُنّة، ص٦٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: السنن الكبرى، النسائي، ج٥، ص٥٥، وفي خصائص أمير المؤمنين، ص٩٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: السنن الكبرى، البيهقى، ج٧، ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: المعجم الكبير، الطبراني، ج٣، ص٦٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٨) انظر: مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٩، ص١٦٣، وقال عنه:«رواه أحمد وإسناده جيد».

<sup>(</sup>٩) شاه عبد العزيز غلام حكيم الدهلوي، مختصر التُحفة الاثنى عشرية، المحقق: السيد محمود شكري الآلوسي

### الجواب الرابع: عدم انسجام هذا الكلام مع رفض البيعة

إنّ هذا المقط «لولا إنّا رأينا أبا بكر لها أهلا لما تركناه» لا يمكن أن يكون صادراً عنه على وذلك لتناقضه مع قضية اعترف بها البخاري وغيره، وهي عدم صدور البيعة منه على لأبي بكر، قال البخاري «.... فلمّا توفّيت استنكر عليٌّ وجوه الناس، فالتمس مصالحة أبي بكر ومبايعته، ولم يكن يبايع تلك الأشهر [يعني بها الستة]، فأرسل إلى أبي بكر أن انْتِنا ولا يأتنا أحدٌ معك، كراهية لمحضرِ عمر» (أ)، فلا معنى لما نقله إلهي ظهير من كلام ابن أبي الحديد المعتزلي؛ إذ كيف يتأخّر عن البيعة وهو يرى أهليته لذلك؟!! فما ذُكِرَ من المقطع تكذّبه الصحاح من أنّه لم يبايع إلّا بعد مضيّ ستة أشهر.

# الجواب الخامس: معارضته بقولٍ آخر له ﷺ

إنّ هذا الكلام معارضٌ بها روي عن أمير المؤمنين عليه أنه قال لأبي سفيان كلاماً آخر غير هذا الكلام، كها في الكتاب المشهور الذي بعثه معاوية إلى علي عليه حيث قال: «وأعهدك أمس تحملُ قعيدة بيتك ليلاً على حمار، ويداك في يدي ابنيك الحسن والحسين يوم بويع أبو بكر الصديق، فلم تَدَعْ أحداً من أهل بدر والسوابق إلا دعوتهم إلى نفسك، ومشيت إليهم بامرأتك، وأدليت إليهم بابنيك، واستنصرتهم على صاحب رسول الله، فلم يُحِبْكَ منهم إلّا أربعة أو خمسة، ولعمري لو كنت محقاً لأجابوك، ولكنّك ادّعيت باطلاً، وقُلتَ ما لا يُعْرَفُ، ورُمْتَ ما لا يدرك، ومها نسبتُ فلا أنسى قولك لأبي سفيان، لمّا حرّكك وهيجك: لو وجدتُ أربعينَ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٢.

ذوي عزمٍ منهم لناهضتُ القوم، فما يومُ المسلمين منكَ بواحدٍ، ولا بَغْيُكَ على الخلفاء بطريفٍ ولا مستبدع»(١٠).

# الجواب السادس: معارضته بما دلَ على مطالبته على بالخلافة وأنَّه الأحقُّ بالخلافة

قال ابن قتيبة: «وخرج عليٌّ كرَّم الله وجهه يحمل فاطمة بنت رسول الله عَليْ على دابةٍ ليلاً في مجالس الأنصار تسألهم النصرة، فكانوا يقولون يا بنت رسول الله قد مضت بيعتنا لهذا الرجل، ولو أنَّ زوجَكِ وابن عمك سبق إلينا قبل أبي بكر ما عدلنا به، فيقول علي علي الله عليه أدع رسول الله عليه لم أدفنه في بيته وأخرج أنازع الناس سلطانه؟ فقالت فاطمة: ما صنع أبو الحسن إلّا ما كان ينبغي له، ولقد صنعوا ما الله حسيبهم وطالبهم»".

ومن كلام له على اللهم إلى أستعديك على قريش، فإنهم قد قطعوا رحمي، وأكفأُوا إنائي، وأجمعوا على منازعتي حقّاً كنتُ أولى به من غيري، وقالوا: ألّا إنَّ في الحقّ أن تأخذه وفي الحق أن تُمنعَهُ، فاصبر مغموما أو مُتْ متأسفاً، فنظرت فإذا ليس لي رافد ولا ذابٌ ولا مساعد إلَّا أهل بيتي، فضننت بهم عن المنيَّة، فأغضيت على القذى، وجرعتُ ريقي على الشَّجَى، وصبرتُ من كظم الغيظ على أمرَّ من العلقم، وآلم للقلبِ من حَزِّ الشِّفار»(")

<sup>(</sup>۱) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة لابن الحديد، ج٢، ص٤٧. الكتاب: شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم،ط١،سنة: ١٣٧٨ ـ ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البلي الحلبي وشركاه.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسياسة.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، ج٢، ص٤٠٢، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، ط١،سنة:: ١٤١٢ ـ ١٣٧٠هـ، الناشر: دار الذخائر. قم إيران.

وقال الشيخ الطبرسي في الاحتجاج: «رُوي أَنَّ أمير المؤمنين كيك كان جالسا في بعض مجالسه، بعد رجوعه من النهروان، فجرى الكلام حتى قيل له: لم لا يحاربت أبا بكر وعمر، كما حاربت طلحة والزبير ومعاوية؟ فقال كيك (إنّي كنتُ لم أزل مظلوماً مستأثراً على حقي)، فقام إليه أشعث بن قيس فقال: يا أمير المؤمنين، لم لم تضرب بسيفك وتطلب بحقك؟ فقال: (يا أشعث، قد قلتَ قولاً فاسمع الجواب وَعِه واستشعر الحجّة، إنّ لي أسوة بستّة من الأنبياء (صلوات الله عليهم أجمعين): أولهم نوح كيك حيث قال: ﴿ أَنّي مَعْلُوبٌ فَانتَصِرُ ﴾، فإن قال قائل: إنّه لغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوصي أعذر. ثانيهم لوط كيك حيث قال: ﴿ ... لَوْ أَنّ لِي بِكُمْ قُوةً أَوْ آوِي إِلَى وثالثهم إبراهيم خليل الله كيك، حيث قال نغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوصي أعذر. ورابعهم فإن قال قائل: إنّه قال هذا لغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوصي أعذر. ورابعهم موسى كيك حيث قال: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَا خِفْتُكُمْ ... ﴾ فإن قال قائل: إنّه قال هذا لغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوصي أعذر. ورابعهم موسى كيك حيث قال: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَا خِفْتُكُمْ ... ﴾ فإن قال قائل: إنّه قال هذا لغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوصي أعذر. ورابعهم موسى كيك حيث قال: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَا خِفْتُكُمْ ... ﴾ فإن قال قائل: إنّه قال هذا لغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوصي أعذر. ورابعهم موسى كيك حيث قال: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَا خِفْتُكُمْ ... ﴾ فإن قال قائل: إنّه قال هذا لغير خوف، فقد كفر، وإلا فالوري أعذر. ورابعهم موسى في في فقد كفر، الله لهذا لغير خوف، فقد كفر، فقد كفر،

وقوله على في خطبة له وهي المعروفة بالشقشقية: «أما والله لقد تقمصها فلان، وإنّه ليعلم أنّ محلّي منها محل القطب من الرحى، ينحدر عني السيل، ولا يرقى إلى الطير، فسدلت دونها ثوباً، وطويت عنها كشحاً، وطفقت أرتأي بين أن أصول بيد جذاء، أو أصبر على طخية عمياء، يهرم فيها الكبير، ويشيب فيها الصغير، ويكدح فيها مؤمن حتى يلقى ربّه، فرأيت أنَّ الصبر على هاتا أحجى، فصبرتُ وفي العين قذى، وفي

<sup>(</sup>١) الشيخ الطبرسي، لاحتجاج، ١٥ ، ص٢٧٩ ، تحقيق: تعليق وملاحظات: السيد محمد باقر الخرسان، سنة: ١٣٨٦ ـ ١٩٦٦ م، الناشر: دار النعمان للطباعة والنشر ـ النجف الأشرف.

الحلق شجا، أرى تراثى نهباً» ٠٠٠.

وقال سليم بن قيس: «سمعت عليّاً عليه الجمل ويوم الجمل ويوم الصفين: إنّي نظرتُ فلم أَجد إلّا الكفر بالله والجحود بها أنزل الله تعالى، أو الجهاد في سبيل الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. فاخترت الجهاد في سبيل الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، على الكفر بالله والجحود بها أنزل الله ومعالجة الأغلال في نار جهنم، إذا وجدتُ أعوانا على ذلك. إنّي لم أزل مظلوماً منذُ قبض رسول الله على فلو وجدت قبل اليوم أعواناً على إحياء الكتاب والسُنة كها وجدتهم اليوم لقاتلتُ ولم يسعني الجلوس» (١٠).

# الجواب السابع: عدم معقولية أهلية المفضول مع وجود الأفضل

إنَّ هذا المقطع لا يمكن صدوره عن أمير المؤمنين ﷺ؛ لأنَّه يستلزم تقرير القول بجواز إمامة المفضول في حال وجود الأفضل؛ إذ ممّا لا شكَّ

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة، ج٢، ص٣٣، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، ط١،سنة:: ١٤١٢ ـ ١٣٧٠هـ، الناشر: دار الذخائر. قد إيران.

<sup>(</sup>٢) كتاب سليم بن قيس،ص٥٠٥، تحقيق محمد باقر الأنصاري. وسليم بن قيس الهلالي من خواص أصحاب الإمام أمير المؤمنين والإمامين الحسنين والإمام زين العابدين والإمام الباقر عليه

فيه أنّ عليّاً عليّاً عليّاً هو أفضل أفراد الأمة من حيث العلم والشجاعة والعبادة وغيرها من الصفات الكمالية وهذا ما سنتطرّق إليه لاحقاً ببحث مستقلّ إن شاء الله وبشهادة الله ورسوله عَيْالله والصحابة.

### الجواب الثامن: اعتراف أبو بكر نفسه بعدم الأهلية للخلافة

لقد صحّ عن أبي بكر قوله: «وليتكم ولستُ بخيركم، ولعلّكم تطلبوني بعمل نبيكم (صلى الله عليه وسلم) كان يعصم نبيكم (صلى الله عليه وسلم) كان يعصم بالوحي، وإنّ لي شيطانا يغويني، فإذا رأيتموني أُحسِن فأعينوني، وإذا رأيتموني غضبت فاجتنبوني أن لا أصيب من أَبْشارِكم وأعراضكم» (۱).

وأمّا القول بأنّ ذلك كان لأجل التواضع وهضم النفس، فهو رجم بالغيب، ومع الشك لابدّ من حمله على الحقيقة لا المجاز.

### الجواب التاسع: عدم إرادة أهليته للخلافة

إنّه قد يُراد من الأهلّية معنيّ ينسجم مع عدم الاستحقاق للخلافة.

#### وتوضيح ذلك:

إنّ الفتن التي عصفت بالمسلمين كادت تقضي على أصل الدين، فكان الأمر يدور بين الحفاظ على الدين وبين المطالبة بالخلافة ولو بالقوّة، ومما لا شكَّ فيه أنّ عليّاً عليه لن يختار إلّا ما يوجب الحفاظ على بيضة الدين ولو

<sup>(</sup>۱) الطبري، تـاريخ الأمـم والملـوك، ج٢، ص٠٤٠؛ البداية والنهاية، ابـن كثير، ج٦، ص٣٣٤ الزيلعي تخريج الأحاديث والآثار، ج١، ص٤٨٢. الطبقات الكبرى، ابـن سعد، ج٣، ص٢١٢. تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٠٣، ص٣٠٣.

استوجب ذلك تولّي الأمر من لا يستحقّه، فالأهلية بلحاظ هذه الظروف.

والقرينة على ذلك احتجاج علي على معاوية، حيث قال له: «فإنه أتانى كتابك تذكر فيه حسدي للخلفاء وإبطائي، وذلك أنه لمّا قبض النبي في التانى كتابك تذكر فيه حسدي للخلفاء وإبطائي، وذلك أنّه لمّا قبض النبي في واختلفت الأمة قالت قريش: منا الأمير، وقالت الأنصار: بل منا الأمير، فقالت قريش: محمد في منا ونحن أحق بالأمر منكم، فسلّمت الأنصار لقريش الولاية والسلطان، فإنها تستحقها قريش بمحمّد في الأنصار، ونحن أهل البيت أحق بهذا من غيرنا.... وقد كان أبوك أبو سفيان جاءني في هذا الوقت الذي بايع الناس فيه أبا بكر، فقال لي: أنت أحق بهذا الأمر من غيرك وأنا يدك على من خالفك، وان شئت الملأنّ المدينة خيلاً ورجلاً على ابن أبي قحافة، فلم أقبل ذلك، فكنتُ أنا الذي أبيت عليه مخافة الفرقة بين أهل الإسلام، فإن تعرف من حقّي ما كان أبوك يعرفه لي فقد أصبت رشدك، وإن أبيت فها أنا قاصد إليك والسلام» (١٠).

فقوله على الإسلام» واضح فيه المتقدم على فرض صدوره منه، وهذا قرينة فيها يصبو إليه كلام الإمام على المتقدم على فرض صدوره منه، وهذا قرينة على أنّ المراد من الأهلية هو ما ذكرناه لك، أي أنّا رأيناه أهلاً لذلك إذا كان رفضاً له يسبّب هدم الإسلام، فهو أهون الشّرّين.

# الخبر الخامس: إنَّ الله قد جمع الناس بعد نبيهم على خيرهم

قال إلهي ظهير: «وأورد مثل هذه الرواية علم الهدى للشيعة في كتابه الشافي، عن أمير المؤمنين عَلَيْكُم لما قيل له: ألا تُوصي؟ فقال: ما أوصى رسول الله فأُوصي، ولكن إذا

<sup>(</sup>١) الفتوح لأحمد بن أعثم الكوفي، ج٢، ص٥٨٨.

أراد الله بالناس خيراً فسيجمعهم على خيرهم، كما جمعهم بعد نبيّهم على خيرهم» (٠٠٠.

#### المناقشة:

١- هذه الرواية وإن أوردها السيّد المرتضى (علم الهدى) في الشافي، ولكن لا يعني أنّه يعتقد بصحتها، وإنّما أوردها للردّ عليها، وإلهي ظهير يأتي بها هنا ليستدل بها، ويقول: إنّها واردة عن طريق الشّيعة!! وهو من أساليب التدليس التي يستخدمها لإيهام القارئ واستغفاله.

فهو يقول من جهة: إنّى سوف آتى بروايات من كتب الشّيعة لإثبات ما أدّعيه، ثمّ يأتي هنا برواية أصلها في مصادر السنة لا أنّها رواية شيعية، بل ينقلها علماء الشّيعة في كتبهم لأجل الردّ عليها، وحينئذ لا يصحّ الاحتجاج بها على الشيعة. فصنيع إحسان ظهير كصنيع من يقول أنّه ورد في القرآن أنّ محمّداً ليس رسولاً، لقوله تعالى ﴿لَسْتَ مُرْسَلاً ﴾، حيث يقتطعه من قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلاً ﴾.

وبعبارة مختصرة: إنّ هذه الرواية مما لا يصحّ الاحتجاج بها على الشّيعة، لأنّها من روايات السُنّة أنفسهم، وغير مروّية في كتب الحديث عند الشّيعة.

٢- إنَّ الحديث مما يُقطع بعدم صدوره عن علي النه كيف يقول ذلك والروايات متواترة وواضحة الدلالة على النص عليه المنان الغدير، وحديث الثقلين، وحديث المنزلة، وغيرها، ومما يزيد الإنسان يقيناً بوضعها هو دلالتها على أفضلية أبي بكر على

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٥٠.

عليِّ عَلِيَّ المَّاسِمَ وهو ممّا تكذّبه الروايات الصحيحة والصريحة في أفضلية عَلَيْكُم عليِّ سائر أصحاب النبي عَيْلاً:

وقد تقدّم طرف من تلك الروايات في هذا الكتاب بما لا يدع أيّ مجال للشكّ عند بيان أفضليته على على الملائكة والأنبياء فضلاً عن غيرهم.

# الخبر السادس: إنّ الخليفتين إماما الهدى وشيخا الإسلام

قال إلهي ظهير: «فهذا هو علي بن أبى طالب رضي الله عنه يتمنّى لشيعته وأنصاره أن يوفّق الله لهم رجلاً خيراً صالحاً كها وفّق للأمة الإسلامية المجيدة بعد أن اصطدموا بوفاة النبي عَيْلاً برجل خير صالح، أفضل الخلائق بعد نبيه عَيْلاً، بأبي بكر الصديق رضي الله عنه إمام الهدى، وشيخ الإسلام، ورجل قريش، والمقتدى به بعد رسول الله عنها مسام سياه سيد أهل البيت زوج الزهراء رضي الله عنها، كها رواه السيد مرتضى علم الهدى في كتابه، عن جعفر بن محمد، عن أبيه: إنّ رجلاً من قريش جاء إلى أمير المؤمنين عليه الله مقال: سمعتك تقول في الخطبة آنفا: (اللهم أصلحنا بها أصلحت به الخليفتين الراشدين)، فمن هما؟ قال: (حبيباي وعمّاي أبو بكر وعمر، إماما الهدى، وشيخا الإسلام، ورجلا قريش، والمقتدى بها بعد رسول الله عنها، من اقتدى بها عُصم، ومن اتَّبع آثارهما هُدي إلى صراط مستقيم» (۱۰).

#### المناقشة

إنِّ هذه الرواية جاءت من طرق أهل السُّنَّة أيضاً ولم يوردها الشّيعة في

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٥٠؛ نقلاً عن كتاب تلخيص الشافي للشيخ الطوسي، ج٢، ص٤٢٨.

أيِّ كتاب من كتب الحديث عندهم، وإنها أوردها السيّد المرتضى في كتابه الشافي ضمن كلام القاضي عبد الجبار المعتزلي الذي استدلّ بها وبروايات أخرى من طرق أهل السُنّة لإثبات صحّة خلافة أبي بكر، وكتاب الشافي كما هو معلوم لمن له أدنى اطّلاع كُتِبَ للردّ على القاضي عبد الجبار المعتزلي، فكان يأتي بنص كلامه ثمّ يردّ عليه، وإلهي ظهير أخذ الرواية من كلام القاضي عبد الجبار وأوهم القارئ أنّ الرواية جاء بها السيّد المرتضى، فجاء ليحتجّ بها على الشّيعة، ويزعم أنّها من كتبهم، فيالها من بضاعة خاسرة، واستخفاف بعقول الناس! وإنّ ما قام به الشيخ الطوسي هو مجرّد تلخيص لكتاب الشافي لأستاذه السيّد المرتضى.

مضافاً إلى أنَّ علائم الوضع والكذب على هذه الرواية واضحة، فكيف يصدّق الإنسان المنصف بأنّ من يقتدي بأبي بكر فقد عُصِمَ، وهو القائل كما في الحديث الذي تقدم: «ولعلّكم تطلبوني بعمل نبيكم عَنْ ولست هناك، إنّ نبيكم عَنْ كان يُعصم بالوحي، وإنّ لي شيطانا يغويني، فإذا رأيتموني أحسن فأعينوني، وإذا رأيتموني غضبت فاجتنبوني أن لا أصيب من أبشاركم وأعراضكم» ".

إماماً ولكنّا لأنف سنا اخترنا

أطعنا وإن ضَلَّ الهداية قوَّمنا

بحمد من الرحمن تهتم وماتهنا

وقالوا رسول الله ما اختار بعده

أقمنا إماماً إن أقام على الهدى فقلنا: إذن أنتم إمام إمامكم

(١) يونس، ٣٥.

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة دمشق، تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ٣٠، ص٤٠، تحقيق:علي شيري، عام ١٤١٥، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت لنعم ما قال الشاعر:

وهل يقبل من له أدنى درجات الإنصاف أن يقتدي علي على بأبي بكر وعمر، وهو من أهل البيت الذين اذهب الله عنه الرجس وطهرهم تطهيراً، والذين هم أعلم الناس بكتاب الله، وأحبّ الخلق إليه، وأقربهم، وهم عدل القرآن، وحبل الله الممدود بين الأرض والسماء، وسفينة النجاة، وإنّ من أعرض عنهم غرق وضل في وديان الحيرة والجهالة.

﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ أَخَقُّ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لَا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَى فَهَا لَكُمْ كَيْفَ تَحُكُمُونَ ﴾ ‹ . .

وهذه المصادر كلّها تشهد على احتياجها إلى أمير المؤمنين عليه في المشكلات والمعضلات، وعدم احتياجه إليها ولا إلى غيرهما، فأي اقتداء له بها؟ وأيّ اتباع منه لمن كانوا عيالاً عليه؟ وقد سئل بعضهم عن دليل تفضيل أمير المؤمنين عليه على سائر الصحابة، فقال: استغناؤه عن الكُلّ، واحتياج الكُلّ إليه.

وب الجملة: فإنَّ هذه الرواية مما لا معنى للاحتجاج بها على الشّيعة، وهي من الروايات المقطوعة الكذب، والتي يكذّبها القرآن والسُنّة والعقل والتاريخ؛ لأنَّ أبا بكر وعمر وسائر الصحابة مأمورون بالاقتداء بأهل البيت عليه واتباعهم والرجوع إليهم، وليس الأمر بالعكس كما هو مقتضى هذه الرواية.

# الخبر السابع: إن الخليفتين خير الأمة بعد نبيها

وممّا استشهد به على رضا على عليه عن أبي بكر وعمر، هو ما ادّعاه أنّ

عليّاً عليّاً عليّاً عليه في خطبة له ذكرها السيد المرتضى في كتابه الشافي: «إن خير هذه الأمة بعد نبيّها أبو بكر وعمر، ولم لا يقول هذا وهو الذي روى إنّنا كنا مع النبي على على جبل حراء إذ تحرك الجبل، فقال له: قرّ، فإنّه ليس عليك إلّا نبى وصدّيق وشهيد» (۱).

#### المناقشة

1- أما ما ذكره من أنّ السيد المرتضى قد روى في خطبة رواها عن علي المسيد، قال فيها: (إنّ خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر)، فهو كذب على السيد المرتضى المهلم الله أنّه المهلم كان في معرض الردّ على القاضي عبد الجبار، وبمقتضى الردِّ نَقَلَ الكلام المراد الردّ عليه، غير أنّ إلهي ظهير قام بنقل ما ذكره القاضي وأورده السيد المرتضى للرد عليه، ناسباً قول القاضي للسيد المرتضى!!

والحال ليس كذلك، بل هو من كلام القاضي عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الهمداني صاحب كتاب (المغني في التوحيد والعدل)، الذي ألّف كتاباً وجعل الجزء الأخير منه في الإمامة وقد فند السيد المرتضى على آراءه الباطلة، وكم من فرق بين أن يُنقَلَ الكلام للردّ عليه، وبين نقله مع تبنيه وقبوله.

وإليك نص ما أجاب به السيد المرتضى لتكون على بيّنة من الأمر، حيث قال: «إن هذا الخبر قد روي على خلاف هذا الوجه، وأوردت له مقدمة أسقطت عنه ليتمّ الاحتجاج به، وذاك أنّ معاذ بن الحرث الأفطس حدّث عن جعفر بن عبد الرحمن

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، أحسان إلهي ظهير، ص٥٦.

البلخي، وكان عثمانياً - أي يفضّل عثمان على أمير المؤمنين عليه الخبرنا أبو خباب الكلبي - وهو عثماني أيضاً - أنّ السعبي ورأيه في الانحراف عن أهل البيت الميه الكلبي معروف، قال: سمعت وهب بن أبي جحيفة، وعمرو بن شرحبيل، وسويد بن غفلة، وعبد الرحمن الهمداني، وأبا جعفر الأشجعي، كلهم يقولون: سمعنا عليّا على المنبر يقول: (ما هذا الكذب الذي يقولون: ألا إنّ خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر»؟!.

فإذا كانت هذه المقدّمة قد رواها من روى الخبر ممّن ذكرناه مع انحرافه وعصبيته فلا يلتفت إلى قول من أسقطها، فالمقدّمة إذا ذُكِرَت لا يكون في الخبر احتجاج لإلهي ظهير، بل يكون فيه حجّة عليه؛ لأنّه ووفقاً لهذه المقدّمة التي أسقطت من الخبر؛ معناه أنّه على أراد أن ينّم الجهاعة، فخاطبهم بذلك مزدرياً باعتقادهم، فكأنّه قال: ألا إنّ خير هذه الأمة بعد نبيها في اعتقاد الكاذبين وفيها يذهبون إليه هم فلان وفلان، من قبيل قوله تعالى: ﴿وَانظُرْ إِلَى إِلَهِكَ اللّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَنْحَرِّ قَنّهُ ثُمّ لَننسِفَنّهُ فِي الْيَمّ نَسْفاً ﴾ "، تعالى: ﴿وَانظُرْ إِلَى إِلَهِكَ اللّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَنْحَرّ قَنّهُ ثُمّ لَننسِفَنّهُ فِي الْيَمّ نَسْفاً ﴾ "، ولم يكن إلهه حقيقة، بل كان كذلك باعتقاده، وكم له من نظير في كتاب الله، قال تعالى: ﴿وَلُمْ يَنْ الْعَرِيمُ ﴾ "، أي أنت كذلك عند نفسك وبين قومك» ".

٢- ذكرنا في مواضع عديدة القول بعدم صحّة الاحتجاج على الخصوم
 إلّا من خلال مصادرهم المعتبرة، ومن خلال الروايات التي يعتقدون

<sup>(</sup>١) طه: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) الدخان: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) لاحظ الشافي في الإمامة: السيد المرتضى،ج٣، ص١١٢ـ ١١٣، تحقيق: السيد عبد الزهراء الحسيني الخطيب والسيد فاضل الميلاني، ط٢عام ١٤٢٦هـ ـ ٢٠٠٦م، طبع ونشر: مؤسسة الإمام الصادق عليكلا.

بصحّتها ووصولها عن طريق رواتهم، أما الاحتجاج عليهم بروايات لا يرون حجّيتها فلا قيمة له عندهم؛ والرواية بهذا المضمون لم تنقل أصلاً من طرق الشّيعة، فلا تكون حجّة عليهم.

# ثالثاً: دعوى رضا الإمام الحسن على الله عن أبي بكر

قال إلهي ظهير: «هذا ويقول ابن أمير المؤمنين عليّ ألا وهو الحسن نعم! الحسن بن علي \_الإمام المعصوم الثاني عند القوم، والذي أوجب الله اتباعه على القوم حسب زعمهم \_ يقول في الصدّيق، وينسبه إلى رسول الله علي الله قال: إنّ أبا بكر منّي بمنزلة السمع» (١٠).

#### المناقشة

إنّ إلهي ظهير قد قطّع الرواية الموجودة في كتاب عيون الأخبار ومعاني الأخبار للشيخ الصدوق عضم، فنقل جزءاً منها وترك الجزء الأهم المتمّم لها، والذي يتضح به المعنى الذي يريد أن يبينه الإمام عليكلم.

واليك نص الرواية لكي تعرف كيف أنّه دلس على القارئ واستغفله ليوحي له بخلاف المقصود:

قال الشيخ الصدوق: (حدثنا أبو القاسم علي بن أحمد بن محمد بن عمران الدّقاق رضي الله عنه، قال: حدثنا محمد بن أبي عبد الله الكوفي، قال: حدثنا سهل بن زياد الآدمي، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني، قال: حدثني سيدي علي بن محمد بن علي الرضا، عن أبيه محمد بن علي، عن أبيه

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٣.

الرضا، عن آبائه، عن الحسين بن علي المنه الله على الله عنه الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها بمنزلة بكر منى بمنزلة البصر، وإن عثمان منى بمنزلة الفؤاد، قال: فلما كان من الغد دخلت إليه وعنده أمير المؤمنين المؤمنين الفؤاد عمر وعثمان، فقلت له: يا أبت سمعتك تقول في أصحابك هؤلاء قولاً فيا هو، فقال عنها الله عنها أشار إليهم فقال: هم السمع والبصر والفؤاد، وسيسألون عن وصيّى هذا، وأشار إلى على بن أبي طالب على أب تم قال: إن الله عز وجل يقول: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ وَسُولُولاً ﴾ من شمو ولون عن ولا الله عنه وعزّه وبيّ إنّ جميع أمّتي لموقوفون يوم القيامة ومسؤولون عن ولايته، وذلك قول الله عز وجل: ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسُؤُولُونَ ﴾ (١٠٠٠).

هذا، مع أنّ الرواية ضعيفة بسهل بن زياد الذي ضعفه علماء رجال الشيعة، فقال النجاشي: «سهل بن زياد أبو سعيد الآدمي الرازي كان ضعيفاً في الحديث، غير معتمد فيه. وكان أحمد بن عيسى يشهد عليه بالغلّو والكذب، وأخرجه من قمّ إلى الري وكان يسكنها»(١٠)، وقال الشيخ الطوسي: «سهل بن زياد الادمي الرازي، يكنى أبا سعيد، ضعيف»(١٠).

<sup>(</sup>١) الإسراء، ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الصافات، ٢٤.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا، الصدوق، ج٢، ص ٢٨٠، تحقيق: تصحيح وتعليق وتقديم: الشيخ حسين الأعلمي، عام: ١٤٠٤ م ١ الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ببروت لبنان.

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشي، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٥) فهرست الشيخ الطوسي، ص١٤٢.

#### وحاصل الكلام:

إنّ الرواية ضعيفة سنداً وفق مباني الشيعة الرجاليّة، ومجرّد ورود رواية في كتب الشيعة لا يعني أنها حجّة حتى ولو كانت ضعيفة، فالأمر ليس كما هو في الصحيحين من التقديس الأعمى والالتزام بكلّ روايتهما، بل هناك روايات صحيحة وأخرى ضعيفة، والأخيرة لا يحتجّ بها.

ومن جهة الدلالة فقد عرفت أنّ الرواية مقطّعة، وأنّها بصدد بيان معنى آخر يوضّحه المقطع الآخر الذي حذفه إلهي ظهير، فالنصّ بملاحظة المقطع الذي حذفه يوضّح أن الإمام عليه بيّن عن النبي عَنْ أن أبا بكر وعمر وعثمان لشدة وقوفهم على أدلّة ولاية عليّ وإمامته واحقيته، صاروا كالسمع والبصر والفؤاد في الوقوف على حقيقة الأمر، ولكنهم لم ينصاعوا ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَتُهَا أَنفُسُهُمْ ... ﴾، فيكون ذلك حجّة عليهم، كما أنّ سمع الإنسان وبصره وفؤاده حجّة عليه يوم القيامة، فإنهم سمعوا ما قاله النبيّ عَنْ في حق علي، وأبصروا كيف كان رسول الله عَنْ قَالَه عليا عَلَى ويقدّمه على غيره من الصحابة، وعقلوا ذلك، ثمّ أنكروا حقّه بالخلافة.

هذا بحسب النص الموجود في كتب الشيعة، أمّا الحديث الموجود في كتب الحديث عند السُنّة فهو ضعيف، كما اعترف بذلك كبار علماء الحديث من أهل السُنّة:

فقد قال المقدسي: «إن أبا بكر وعمر من الإسلام بمنزلة السمع والبصر، فيه

الوليد بن الفضل(۱)، كان يضع الحديث»(").

وقال ابن حبان في كتاب المجروحين: «الوليد بن الفضل العنزي: شيخ يروي عن عبد الله بن إدريس وأهل العراق المناكير التي لا يشكُّ من تبحّر في هذه الصناعة أنّها موضوعة، لا يجوز الاحتجاج به بحال إذا انفرد. وهو الذي روى عن ابن إدريس، عن أبيه، عن وهب بن منبه، عن ابن عباس، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يبعث رجالاً إلى البلدان يدعون الناس إلى الإسلام، فقال رجل: لو بعث أبا بكر وعمر ؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أبو بكر وعمر لا غنى عنها إنّ أبا بكر وعمر في الإسلام بمنزلة السمع والبصر من الإنسان. أخبرناه محمد بن علي بن العباس المروزي بالبصرة، قال: حدثنا الحسن بن عرفة، قال: حدثنا الوليد ابن الفضل» ". المروزي بالبصرة، قال واية المختلفة.

وقال ابن عبد البرفي الاستيعاب: (عن المطلب بن عبد الله أحمد بن

<sup>(</sup>۱) للوليد بن الفضل موضوعات كثيرة في كتب الحديث للسنة التي أشار إليها العلماء عندهم: منها: (إن الله تعالى اختارني، واختار أصحابي، فجعلهم أصهاري، وجعلهم أنصاري، وإنه سيجيء في آخر الزمان قوم ينتقصونهم، ألا فلا تناكحوهم، ألا ولا تنكحوا إليهم، ألا ولا تصلوا معهم، ألا ولا تنكحوا إليهم، الا ولا تصلوا معهم، ألا ولا تصلوا عليهم، عليهم حلت اللعنة)، ومنها: (الزبير ابن عمتي وحواري من أمتي)، ومنها: (عن عار بن ياسر قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم يا عار أتاني جبريل آنفا فقلت له يا جبريل حدثني بفضائل عمر في السماء مثل ما لبث نوح في قومه ألف سنة إلا خسين عاما ما نفدت فضائل عمر وان عمر حسنة من حسنات أبي بكر) وغيرها من الموضعات التي أشار إليها علماء الحديث من السُنة. وغيرها من الروايات التي وضعها الوليد بن الفضل

<sup>(</sup>٢) معرفة التذكرة، المقدسي، ج١، ص١١٥، تحقيق الشيخ عماد الدين أحمد حيدر، ط١، عام ١٤٠٦هـ - ١٤٠٥م، مؤسسة الكتب الثقافية بيروت.

<sup>(</sup>٣) كتاب المجروحين، ابن حبان، ج٣، ص٨٢، تحقيق: محمود إبراهيم زايد.

حنطب، عن أبيه، عن جده: أنّ النبي قال لأبي بكر وعمر: هذان منّي بمنزلة السمع والبصر من الرأس. فليس له غير هذا الإسناد، والمغيرة أحمد بن عبد الرحمن هذا هو الخزامي ضعيف وليس بالمخزومي الفقيه صاحب الرأي؛ ذلك ثقة في الحديث حسن الرأي...

وقال ابن حجر: «وقال أبو عمر:... وله (أي عبد الله بن حنطب) في فضائل أبي بكر وعمر حديثٌ مضطرب لا يثبت «١٠٠٠.

وهكذا يتضح أنّ الحديث الموجود في كتب الشّيعة قد قطعه إلهي ظهير من سياقه، فأعطى معنى غير المعنى المقصود من الحديث؛ لأجل التدليس على القارئ، وما موجود في كتب السُّنة فهو من الموضوعات كما اعترف بذلك علماؤهم على ما عرفت.

# رابعاً: دعوى رضا الإمام زين العابدين ﷺ عن أبي بكر

قال إلهي ظهير: «وأما الإمام الرابع للقوم علي بن الحسن بن علي، فقد روي عنه أنه جاء إليه نفر من أهل العراق، فقالوا في أبى بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم، فلمّا فرغوا من كلامهم قال لهم: ألا تخبروني أنتم ﴿لِلْفُقَرَاء اللهَ الجرينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَا لِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهِ وَرِضْوَاناً وَيَنصُرُونَ الله وَرَسُولَهُ أَوْلَئِكَ هُمُ

<sup>(</sup>١) الاستيعاب، ابن عبد البر، ج١، ص١٠٤، تحقيق: علي محمد البجاوي، ط١، عام: ١٤١٢، الناشم : دار الجيل.

<sup>(</sup>٢) الإصابة، ابن حجر، ج٤، ص٥٥، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، ط١، عام: ١٤١٥، الناشر: دار الكتب العلمية. بيروت.

الصَّادِقُونَ ﴾ "، قالوا: لا، قال: فأنتم ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُوْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ "؟ قالوا: لا، قال: أما أنتم قد تبرأتم أن تكونوا من أحد هذين الفريقين، وأنا أشهد أنكم لستم من الذين قال الله فيهم، ﴿ وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لللهِ لَينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لللهُ بَكم » ".

#### المناقشة

نقل إلهي ظهير هذه الرواية من كتاب كشف الغمة للإربلي() مع تحريف بعض ألفاظها، وعلى كلّ حال نجيب على الاستشهاد بهذه الرواية بها يلي:

١- إنّ هذه الرواية غير مسندة، ويرسلها إلى الإمام عليه من دون أن يشير إلى رجالها، فيقول رأساً: (وقدم عليه نفر من أهل العراق فقالوا...) ن فكيف يعتمد على رواية ليس فيها أيُّ راوٍ، ولا طريق؟ ومجرّد كون الكاتب من الشّيعة لا يصيّر الرواية صحيحة، خصوصاً وأنّها لم تُذكر في أيِّ كتابٍ من كتب الحديث المعتبرة عند الشّيعة كالكتب الأربعة ونحوها.

نعم، قد ذكرت في كتب السُنّة، وقد أخرجها الأصفهاني في حلية

<sup>(</sup>١) الحشر، ٨.

<sup>(</sup>٢) الحشه ٩.

<sup>(</sup>۳) الحشر، ۱۰.

<sup>(</sup>٤) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: كشف الغمة، الاربلي، ج٢، ص٩١، ٢١، الناشر: دار الأضواء بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٦) انظر المصدر السابق نفسه.

الأولياء، وهي علاوة على عدم كونها حجة على الشّيعة لكونها من روايات العامة، فهي ضعيفة وسندها كما يلي:

(حدثنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب، قال: ثنا محمد بن إسحاق السَّرَّاج، قال: ثنا أبو مصعب، قال: ثنا إبراهيم بن قدامة، وهو ابن محمد بن حاطب، عن أبيه، عن علي بن الحسين، قال: أتاني نفر من أهل العراق فقالوا في أبي بكر...) (١٠٠٠.

وفيه: إبراهيم بن قدامة، قال الذهبي: «إبراهيم بن قدامة الجمحي، مدني لا يعرف، عن الأغر، عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: كان يقلم أظفاره ويقص شاربه قبل أن يخرج إلى الجمعة، رواه البزار من رواية عتيق بن يعقوب عنه، وهو خبر منكر، قال البزار: إبراهيم ليس بحجة، انتهى. وذكره ابن القطان فقال: إبراهيم لا يُعرَفُ البتَّة ...» "".

٢- إنَّ هذه الرواية على فرض صحّتها إنّما تدلّ على أنَّ هؤلاء المخاطبين من أهل العراق ليسوا من مصاديق الآيات التي ذكرها الإمام زين العابدين على ولا يدلَّ على أن الثلاثة مشمولون بها، بل ويدل على عدم شمولها لأبي بكر؛ لأنّه لم يكن من الفقراء كما هو معلوم بالضرورة، فكيف يشمله قوله تعالى ﴿لِلْفُقَرَاء المُهَاجِرِينَ ﴾؟

٣- من أين عرف إلهي ظهير أنَّ هؤلاء الذين وقعوا على الثلاثة ليسوا من عيون السلطة الأموية الجائرة التي كانت تترّبص بأهل البيت المَهَلا، وكانت

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء، ج٣، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) لسان الميزان، الذّهبي، ج١، ص٩٢، ط٢، عام: ١٣٩٠ ـ ١٩٧١ م، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ـ بروت ـ لبنان.

تسبّهم على منابر المسلمين، وقد كان الإمام زين العابدين يعيش تحت رقابة خاصة فُرِضَت عليه بعد استشهاد أبيه الإمام الحسين الحيي في كربلاء، خصوصاً في عهد عبد الملك وابنه الوليد، الذين ارتكبوا من الجرائم والمجازر بحق المسلمين ما لم يرتكبه فرعون بحق بني إسرائيل

قال الجصاص وهو من أكابر علماء السُنة: «ولم يكن في العرب ولا آل مروان أظلم ولا أكفر ولا أفجر من أظلم ولا أفجر من عبد الملك، ولم يكن في عبّاله أكفر ولا أظلم ولا أفجر من الحجّاج. وكان عبد الملك أوَّلَ من قَطَعَ أَلْسِنَةَ الناس في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، صعد المنبر فقال: (إنّي والله ما أنا بالخليفة المستضعف . يعني عثمان . ولا بالخليفة المصانع \_ يعني معاوية \_ وإنّكم تأمروننا بأشياء تنسونها منه في أنفسكم، والله لا يأمرني أحدٌ بعد مقامي هذا بتقوى الله إلّا ضربت عنقه!»(١).

وأخرج أحمد بن حنبل بسنده: (عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، قال: ولد لأخي أمِّ سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم غلامٌ فسمَّوه الوليد، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: سمّيتموه بأسماء فراعنتكم ليكوننَّ في هذه الأمة رجل يقال له الوليد، لهُو شَرّ على هذه الأمة من فرعون لقومه "".

و أخرج الحاكم: «عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: ولد لأخي أم سلمة غلامٌ فسموه الوليد، فذُكِر ذلك لرسول الله عليه فقال: سمّيتموه بأسامي فراعنتكم؟! ليكونن في هذه الأمة من فرعون على قومه.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن، الجصاص، ج١، ص٨٦، تحقيق: عبد السلام محمد علي شاهين، ط١، عام: العلام عمد علي شاهين، ط١، عام:

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، أحمد بن حنبل، د١، ص١٨، الناشر: دار صادر ـ بيروت ـ لبنان.

قال الزهري: إِن استُخِلف الوليد بن يزيد فهو هو، وإلّا فالوليد بن عبد الملك» في مُمّ قال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

فكيف يمكن للإمام على في ظلّ الأجواء الرهيبة لحكّام بني أمية أن يجعل لهم حجة عليه، ويقرّ الطعن على أبي بكر وعمر وعثمان، فلو لم يكن هؤلاء الأشخاص من عيون السلطة الأموية، وأنّ تصرّفهم لم يكن مرضياً له المام الإمام الإمام المالية بهدايتهم وبيان خطئهم، ولم يُعهد من الإمام الضاب الذي يعترف الكلّ بحلمه - أن يطرد أحداً من مجلسه، بل كان يهدي الضال، ويعلّم الجاهل، ويعفو عن المسيء، فانظر إلى ما نقله الطبري: «حدثني محمد بن عارة، قال: ثنا إساعيل بن أبان، قال: ثنا الصباح بن يحيى المري، عن السدّي، عن أبي الديلم، قال: لما جيء بعلي بن الحسين رضي الله عنهما أسيراً، فأقيم على درج دمشق، قام رجل من أهل الشام فقال: الحمد لله الذي قتلكم واستأصلكم، وقطع قَرْنَي الفتنة، فقال له علي بن الحسين رضي الله عنه: أقرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: أقرأت آل حم؟ قال: قرأت القرآن ولم أقرأ آل حم، قال: ما قرأت: ﴿ قُلُ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المُودَّة في الْقَرْبَى ﴾؟ قال: وإنكم لأنتم هم؟ قال: نعم، "".

٤ لو كان هذا الموقف يعبّر عن عدم رضا الإمام زين العابدين عليه من النيل من الثلاثة، لذكرهم بشكل صريح، وقال لهؤلاء الذين نالوا منهم: إنّ

<sup>(</sup>١) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٤، ص٤٩٤، إشراف: يوسف عبد الرحمن المرعشلي.

<sup>(</sup>۲) جامع البيان، ابن جرير الطبري، ج۲۰، ص۳۳، تقديم: الشيخ خليل الميس/ ضبط وتوثيق وتخريج: صدقي جميل العطار، عام: ١٤١٥ ـ ١٩٩٥ م، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت ـ لبنان. وذكر هذه الرواية الثعلبي وابن كثير و الحسكاني والسيوطي وغيرهم.

أبا بكر قد ورد فيه من الفضل كذا وكذا، وإنّ عمر وعثمان كذلك، مع أنّنا نرى أنّ الإمام لم يفعل ذلك، بل ذكر آيات كريمة، وقال لهم: أنتم لستم من مصاديق هذه الآيات، ولم يقل لهم: إنّ هؤلاء الثلاثة من مصاديقها.

### خامساً: دعوى رضا الإمام الباقري عن أبي بكر

### الخبر الأول: دلالته على عدم إنكار الإمام الباقر عليه لفضل الشيخين

قال إلهي ظهير: «ويروي الطبرسي عن الباقر، أنه قال: ولست بمنكرٍ فضلَ أبي بكر، ولستُ بمنكرِ فضلَ عمر، ولكنَّ أبا بكر أفضلُ من عمر، "''.

#### المناقشة

لكي يتضح الجواب على ما ذكره، نأتي بالرواية كما ذكرها الطبرسي وسلك لا كما ذكرها هو بشكل مُقطَّع، فقد أورد الطبرسي في كتابه الاحتجاج مايلي: «وروي: أنَّ المأمون بعدما زوِّج ابنته أم الفضل أبا جعفر، كان في مجلس وعنده أبو جعفر عليه ويحيى بن أكثم وجماعة كثيرة، فقال له يحيى بن أكثم: ما تقول يا بن رسول الله في الخبر الذي روي: أنّه (نزل جبرئيل عليه على رسول الله عنيه وقال: يا محمد إن الله عز وجل يُقْرِقُك السلام ويقول لك: سل أبا بكر هل هو عنّي راض فإني عنه راض»؟. فقال أبو جعفر عليه الخبر أن يأخذ مثال الخبر الذي قاله رسول الله عنيه حجّة الوداع: «قد الخبر أن يأخذ مثال الخبر الذي قاله رسول الله عنيه حجّة الوداع: «قد

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٥.

كثرت عَلَى الكذّابة وستكثر بعدي، فمن كذب عَلَى متعمّداً فليتبوأ مقعده من النار، فإذا أتاكم الحديث عني فاعرضوه على كتاب الله وسنتي، فما وافق كتاب الله وسنتي فلا تأخذوا به، وما خالف كتاب الله وسنتي فلا تأخذوا به، وليس يوافق هذا الخبر كتاب الله، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ فالله عز وجل خَفِي ما تعليه رضاء أبي بكر من سخطه حتى سأل عن مكنون سره ؟! هذا مستحيل في العقول. ثمّ قال يحيى بن أكثم: وقد روي: (أن مثل أبي بكر وعمر في الأرض كمثل جبرئيل وميكائيل في السهاء)..... "".

### وحينئذ نقول:

ا- إنّ الرواية كما هو واضح مروّية عن الإمام الجوادي وهو ينسبها إلى الإمام الباقر على، وهذا يدل على مدى جهل إلهي ظهير، فإنّ الإمام الباقر على قد عاش في زمان الدولة الأموية، والحال أن الطبرسي ينقل مناظرة جرت في زمان المأمون الذي هو من خلفاء الدولة العباسية بين الإمام الجوادي المكنى بأبي جعفر الثاني وبين يحيى بن أكثم قاضي القضاة بمحضر الخليفة العباسي المأمون، فإذا كان الجهل قد بلغ به إلى هذا الحدّ بمحضر الخليفة العباسي المأمون، فإذا كان الجهل قد بلغ به إلى هذا الحدّ فكيف يتصدّى للردّ على عقائد الشّيعة وهو لا يعرف حتى أثمّتهم الّذين يعرفهم القاصى والداني؟

<sup>(</sup>۱) ق، ۱٦.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج، ج٢، ص٢٤٩.

٢- إلهي ظهير كعادته قد قَطَعَ الرواية بها يخلّ بالمعنى، وساقه إلى معنى آخر خارج عن المقصود، فالرواية التي ينقلها الطبرسي في الاحتجاج عبارة عن مناظرة بين الإمام الجواديك وبين يحيى بن أكثم، واردة في مقام تكذيب ما ينسب إلى النبي عَلَيْ من روايات مخالفة للكتاب والسُنة والعقل في مدح أبي بكر وعمر، وليس فيها ما يدّل على رضا الإمام الجواديك عن أبي بكر وعمر، لا من بعيد ولا من قريب، وقوله: (ولست بمنكو فضل أبي بكر) وكذلك قوله: (ولست بمنكو فضل عمر)، ليس في مقام أنّه على يرى فضلاً هما، بل يريد أن يقول ليحيى بن أكثم: إنّي لست في مقام إنكار فضل أبي بكر وعمر وذمّها بل في مقام تكذيب ما يُنسب إلى النبي عَنْ من روايات في فضلها، وبين المقامين فرقٌ واضح، لكنّه قد يخفى عن مثل إلهي طهير الذي لا يميّز بين الإمام الباقر عيك والإمام الجواديك

وبعبارة أخرى: إنّ الإمام الجواد السلام عندما كان يتصدّى للردّ على الروايات المكذوبة التي يحتج بها يحيى بن أكثم فإنّه ربها يتوهّم السامع أنَّ الإمام المسلام في مقام الذم، فأراد أن يدفع هذا التوهّم ويقول لهم: إنّى لست بصدد ذمّ أبي بكر وعمر وإنكار فضلها، بل بصدد ردّ الأكاذيب المنسوبة إلى النبي عَنْ في فضلها، فكأنّ الإمام عليه يقول: لا تقولوا لأنّى معاد للشيخين فإنى أنكرت هذا الجديث لأنّه كذب، ويتبيّن كذبه من خلال عرضه على الكتاب، فهو كذب بغضّ النظر عن فضلها وعدم فضلها.

فهذا الفهم المغلوط والمعوج لكلام الإمام الله ناشئ عن التقطيع المخلّ، وبطبيعة الحال فإنَّ الكلام عندما يُخرَجُ عن سياقه وتحذف

القرائن المكتنفة به سوف يعطي معنى آخر قد يكون نقيض المعنى المقصود لدى المتكلّم، فنحن لسنا ضدَّ التقطيع الذي لا يخلّ بالمعنى، والذي له أغراض عقلائية، كالاختصار وغيره من الأغراض، ولكن نحن ضد التقطيع الذي يهدف إلى تشويه المعنى وحذف القرائن؛ لأنّه أسلوب غير علمي وغير أخلاقي في نفس الوقت، ويلجأ إليه كلُّ من تنقصه الحجّة والدليل.

٣- دلالة الرواية على عكس مراد إلهي ظهير، لأنّ الفضل الذي ادّعي لأبي بكر وعمر، لابدّ أن يكون له منشأ وأدلة تدلّ عليه، والحال أن الروايات الواردة في فضلها مكذوبة، وقد تصدّى الإمام عين للإثبات مخالفتها للقرآن والسُنة والعقل، ولم يتعرّض الإمام عين لذكر آية أو رواية تدلّ على فضلها مقابل هذه الروايات المكذوبة، فمنها يفهم أنّ الإمام عين قد عَرَّض بعدم وجود فضيلة لها توجب تقدّمها على أمير المؤمنين عين الذي امتلئت كتب الحديث عند السُنة والشيعة بذكر فضائله.

# الخبر الثاني: إنّ أبا بكر صدّيق

قال إلهي ظهير: «وأما ابن زين العابدين محمد بن علي بن الحسين الملقّب بالباقر الإمام الخامس المعصوم عند الشيعة و فسئل عن حلية السيف كها رواه علي بن عيسى الأربلي «كشف المخمة»: عن أبي عبد الله الجعفي، عن عروة بن عبد الله، قال: سألت أبا جعفر محمد بن علي عليها السلام عن حلية السيف؟ فقال: لا بأس به، قد حلَّى أبو بكر الصدّيق سيفه، قال: قلت: وتقول الصّدِيق؟ فوثب وثبةً، واستقبل القبلة، فقال: نَعَمْ

الصِّدِّيق!!، فمن لم يقل له: الصِّدِّيق، فلا صَدِّق الله له قولاً في الدنيا والآخرة»(٠٠٠.

#### المناقشة

ا أما من حيث السند فهذا الخبر ساقط عن الاعتبار؛ وذلك لأنه مرسل؛ إذ صاحب كتاب (كشف الغمة) وواه عن (عروة بن عبد الله) الراوي له عن الإمام أبي جعفر المسلم القلامية مع أنّ صاحب كشف الغمة متوقى في عام ٢٧٣هـ)، والإمام الباقر المسلم استشهد في عام ١١٤هـ، ورواية المباشر عن الإمام الموجود في رواية كشف الغمة مهما بلغ عمره بالشكل الطبيعي فهو لا يتجاوز (١٢٠ سنة)، وبناء على ذلك، فتوجد فاصلة بين صاحب كتاب كشف الغمة والراوي المذكور لا تقل عن (٢٧٠سنة)، فلا يمكن الاعتماد على الرواية لفقدان الوسائط بين الراوي لها عن الإمام المسلم وصاحب كتاب كشف الغمة.

٢- لا يوجد من نقلها مَن الشّيعة أصلاً سوى صاحب كتاب كشف الغمة، ولا أثر لها في كتب الشّيعة الحديثية المعتبرة، ولمّا كان الأمر هكذا؛ وكانت الرواية مرسلة ولا يعتمد عليها من طرق الخاصّة، فقد ذكرها إلهي ظهير معتمداً على كتب أهل السنّة، فقد رواها كلُّ من ابن عساكر "

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ابن أبي الفتح الاربلي، ج١، ط٢، سنة الطبع: ١٤٠٥ ـ ١٩٨٥ منشر: دار الأضواء ـ بيروت.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر،ج ٥٤، ص ٢٨٣، تحقيق: علي شيري، سنة الطبع: ١٤١٥، طبع ونشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت.

والذهبي "، وآخرون وهي بهذه الطرق لا يصحّ الاحتجاج بها على الشّيعة، ولا يصح الاحتجاج عليهم إلّا بها هو صحيح وفقاً لمبانيهم، ولكنّ العجيب من إلهي ظهير أنه رواها عن كتب أهل السنة ومع ذلك رواها مبتورة ومرسلة أيضاً، فلم يأت بكامل السند الموجود في كتبهم، وهذه طريقة أخرى من طرق التدليس.

٣ - إنّ آثار الوضع على هذه الرواية واضحة؛ لأنّها تتضمَّن تعليق قبول أعمال العباد من صلاة وصوم وإيمان بالله وكتبه ورسله على مجرّد إثبات وصف لصحابيًّ من الصحابة، في الوقت الذي لم يُسْمَع من النبيّ عَيْنَاللَّهُ أو من أحد الصحابة بأن تكون أعمال العبادة معلّقة على مثل إثبات وصف كهذا أو غيره لأحد الصحابة!! وعليه فمن غير المعقول صدور مثل ذلك المعنى عن الإمام الباقر عليها.

# سادسا: دعوى رضا الإمام الصادق عن أبي بكر الخبر الأول: قول النبي لأبي بكر: أنت الصديّق

قال إلهي ظهير: «ولم يقل هذا إلّا لأنّ جدّه رسول الله عَيْظُ الناطق بالوحي سمّاه الصديق كما رواه البحراني الشيعي في تفسيره (البرهان)، عن علي بن إبراهيم، قال: حدثني أبي، عن بعض رجاله، عن أبي عبد الله عَلَيْظُ، قال: لمّا كان رسول الله عَلَيْلَةَ في الغار قال لأبي بكر: كأنّي أنظر إلى سفينة جعفر وأصحابه تعوم في البحر، وأنظر إلى

<sup>(</sup>١) الكتاب: سير أعلام النبلاء: الذهبي، ج٤، ص ٤٠٨، تحقيق: إشراف وتخريج: شعيب الأرنـؤوط / تحقيق: مأمون الصاغر جي، ط٩، سنة الطبع: ١٤١٣ ـ ١٩٩٣ م، نشر: مؤسسة الرسالة ـ بيروت.

الأنصار محبتين (مخبتين خ) في أفنيتهم، فقال أبو بكر: وتراهم يا رسول الله؟ قال: نعم! قال: فأرنيهم، فمسح على عينيه فرآهم، فقال له رسول الله على الله الله على الله عنيه فرآهم، فقال له رسول الله على الله على الله على الله عنيه فرآهم، فقال له رسول الله على الل

### المناقشة

وهذا المقطع الذي فيه توصيف لأبي بكر بأنّه الصديّق غير موجود في الرواية التي ذكرها البحراني، وهي إضافة من عنده، وليس ذلك غريباً على إلى ظهير مثل هذه الإضافات، فإنّه يحذف من الرّواية ما يشاء ويضيف ما يشاء، ثمّ يأتي ويقول إني احتج بروايات القوم، فهذه الإضافة التي أضافها إلى الرواية يعد من الافتراء.

ثانياً: على فرض وجود هذا المقطع الذي أضافه إلهي ظهير، فالرواية ساقطة عن الاعتبار والحجية؛ لأنّها ضعيفة السّند؛ بسبب الرفع إلى أبي عبد الله عليها، وجهالة بعض رجال سندها.

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٥٥.

فالرواية عن علي بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن بعض رجاله، فلا يعلم من هؤلاء الرجال، وهل هم من الثقات أم من المجروحين؟

وعلاوة على ذلك فإن هذا البعض المجهول الحال يرفع الرواية إلى الإمام عليه الأمر الذي يعني وجود واسطة بين البعض وبين الإمام، ولا يعلم ما هي هذه الواسطة.

وعليه فالرواية ضعيفة لا ترتقي إلى مقام الاحتجاج بها، ومثل ذلك لا يصحّ للخصم أن يحتجّ به على خصمه مع العلم بحالها المتقدم.

# الخبر الثاني: إن أبا بكر قد أوصى بالخمس عند موته

قال إلهي ظهير: «وروى الكليني في الفروع حديثاً طويلاً ذكر فيه، وقال أبو بكر عند موته حيث قبل له: أوص فقال: أوصي بالخمس والخمس كثير، فإن الله تعالى قد رضي بالخمس، فأوصى بالخمس وقد جعل الله عز وجل له الثلث عند موته، ولو علم أنَّ الثلث خير له أوصى به، ثمّ من قد علمتم بعده في فضله وزهده سلمان وأبو ذر رضي الله عنهما، فأما سلمان فكان إذا أخذ عطاء ورفع منه قوته لسنته حتى يحضر عطاؤه من قابل، فقيل له: يا أبا عبد الله أنت في زهدك تصنع هذا وأنت لا تدري لعلك تموت اليوم أو غدا!! فكان جوابه أن قال: مالكم لا ترجون لي البقاء كما خفتم عَليَّ الفناء، أما علمتم يا جهلة أنّ النفس قد تلتاث على صاحبها إذا لم يكن لها من العيش ما يعتمد عليه، فإذا هي أحرزت معيشتها اطمأنّت، وأما أبو ذر فكانت له نويقات وشويهات عليه، فإذا هي أحرزت معيشتها اللحم، أو نزل به ضيف، أو رأى بأهل الماء الذين

هم معه خصاصة، نحر لهم الجزور أو من الشياه على قدر ما يذهب عنهم بقرم اللحم، فيقسمه بينهم ويأخذ هو كنصيب واحد منهم لا يتفضل عليهم، ومن أزهد من هؤلاء، وقد قال فيهم رسول الله عَنْيَاللَّهُ ما قال.

فأثبت أنّ منزلة الصدّيق في الزهد من بين الأمة المنزلة الأولى، وبعده يأي أبو ذر وسلهان» ‹››.

### المناقشة

إنّ إلهي ظهير قد فهم من قول الإمام عليه الله عنها وزهده سلمان وأبو ذر رضي الله عنهما) أنّه عليه يرى أنّ منزلة أبي بكر في الزهد أفضل من منزلة سلمان وأبي ذر، وهذا غلط ووهم؛ لأنّ الإمام عليه في هذه الرواية في مقام الاحتجاج على سفيان الثوري، وهو من كبار زهّاد وعلماء السُنة، حيث ذكر الكليني في بداية هذه الرواية: (علي بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة قال: دخل سفيان الثوري على أبي عبد الله (عليه) فرأى عليه ثياب بيض كأنها غِرْقِيءُ البَيْض، فقال له: إنّ هذا اللباس ليس من لباسك، فقال له: اسمع مني وع ما أقول لك... الخ).

والإمام عَلَيْكُم أراد أنَّ يبيّن له أن فهمه للزهد يتنافى مع ما يعتقد به، فإنّه يرى أنَّ أبا بكر أفضل من جميع الصحابة في الزهد والشجاعة والعلم، وأنّه أكثر زهداً من سلمان وأبي ذر رضوان الله عليهم، ومع ذلك فإنّ سلوكه في الزهد لم يصل إلى الحدّ الذي يراه سفيان الثوري، حيث أن أبا بكر قد أوصى

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٦. ٥٧.

بالخُمْس مع أنّه كان بالإمكان الوصيّة بالثلث الذي هو أكثر دلالة، على الزهد من الوصيّة بالخُمس، ولكنّه لم يفعل.

فها يذكره الإمام علي لا يدلّ على أنّه على يقرُّ بفضل أبي بكر، بل هو كلام يقال في مقام الاحتجاج على من يقرُّ بفضل أبي بكر ويراه أزهد الصحابة؛ لذا يقول له الإمام عليه: (من قد علمتم بعده في فضله وزهده) فلم يقل الإمام عليه: (من علمنا) حتى يكون إقراراً بفضله، وبين التعبيرين فرق واضح.

وبعبارة أخرى: إنّ الإمام عليه لو قال: (من علمنا بعده في فضله) لكان فيه إقرار لفضله، كما يدعي إلهي ظهير، لكنّ الإمام لم يقل ذلك، بل قال: (من علمتم بعده في فضله وزهده) في مقام الاحتجاج على الثوري، الذي استنكر على الإمام الصادق عليه لبسه الثياب الحسنة.

# الخبر الثالث: ما أدَّعي فيه أنَّ أبا بكر وعمر إمامان عادلان قاسطان

قال إلهي ظهير: «ثمّ ابنه أبو عبد الله جعفر الملقب بالسادس، الإمام المعصوم السادس بحسب زعم القوم، سُئل عن أبي بكر وعمر، كما رواه القاضي نور الله المشوشتري المشيعي الغالي الذي قتل سنة (١٠١٩): إنّ رجلاً سأل الإمام الصادق عليها، فقال: يابن رسول الله! ما تقول في حقّ أبي بكر وعمر؟ فقال عليها إمامان عادلان قاسطان كانا على الحق، وماتا عليه، فعليها رحمة الله يوم القيامة» (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٦.

#### المناقشة

إن من يراجع هذه الرواية في المصدر المذكور سوف يتيقّن أنّ الرواية على عكس ما يريد إثباته إلهي ظهير، لأنّ الإمام بعد ذلك قام بتفسير ما ذكره من قوله «إمامان، عادلان، قاسطان، كانا على الحق، وماتا عليه، فعليها رحمة الله يوم القيامة» نحيل القارئ إليها، وسوف يكتشف حجم التدليس الذي يهارسه إلهي ظهير، حيث لم ينقل تتمّتها التي تنافي ما يريده إلهي ظهير.

# الخبر الرابع: ما ادَّعي أنَّ الإمام الصادق ﷺ كان يتولاهما

قال إلهي ظهير: «ويروي السيد مرتضى في كتابه الشافي عن جعفر بن محمد أنه كان يتولّاهما، ويأتي القبر فيسلّم مع تسليمه على رسول الله \_صلى الله عليه وسلم\_»…

### المناقشة

١- إنَّ هذا الذي ينسبه إلى السيد المرتضى هِ الله من الصحة،
 والسيد كها أشرنا سابقاً في عدّة مواضع أنّها ينقل نص كلام القاضي عبد
 الجبار؛ لأجل الرد عليه.

ومن المعلوم أنّ القاضي عبد الجبار يستدلّ بروايات من طرق أهل السُنّة، واليك الكلام نص كلام القاضي عبد الجبار: «...قال شيخنا أبو علي: هذا الذي رووه عن جعفر بن محمد من ضرب عمر، لا أصل له، بل المروي عن جعفر بن محمد عليها [عليه] مع بن محمد عليها [عليه] مع المعلم عليها [عليه] مع

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٧.

تسليمه على رسول الله صلى الله عليه وسلم، روى ذلك عبّاد بن صهيب ، وشعبة بن الحجاج، ومهدي بن هلال ، والدراوردي، وغيرهم ، ...

وإليك نص جواب المرتضى في الشافي على كلام القاضي عبد الجبار ليتضح لك أنّ السيد المرتضى كان في مقام الردّ عليه، وليس في مقام الاستشهاد بهذه الرواية، حيث قال: «فأما حكايته عن أبي علي إنكاره ما روي من ضربها، وادعاؤه أن جعفر بن محمد الله كان يتولّاهما، وكان أبوه وجدّه كذلك، فأول ما فيه أنّ إنكار أبي علي لما وردت به الرواية من غير حُجَّةٍ لا يُعتدُّ به، وكيف لا ينكر أبو علي هذه الرواية، وعنده أنَّ القوم لم يجلسوا من الإمامة إلّا مجلسهم، ولا تناولوا إلّا بعض حقّهم، وأبّم كانوا على كثب عظيم من التوفيق والتأييد، والتحرّي للدين، ولو أخرج من قلبه هذه الاعتقادات المبتدئة "لعرف أمثال هذه الرواية، أو الشك على أقل أحواله في صحّتها وفسادها، وقد كنّا نظن أنّ مخالفينا في الإمامة يقنعون فيها يدّعونه على أبي عبد الله جعفر بن محمد وأبيه وجده المهابي بأنّ لا يقولوا في القوم السوء، ويكفّوا عن الملامة فيهم، وإضافة المعايب إليهم، ففي هذا لو سُلّمَ لهم مَقْنَعٌ وبلاغ، وما

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر في لسان الميزان، ج٣، ص ٢٣٠: «عباد بن صهيب البصري. أحد المتروكين. عن هشام بن عروة والأعمش. قال ابن المديني ذهب حديثه. وقال البخاري والنسائي وغيرهما: متروك. وقال ابن حبان: كان قدريا داعية ومع ذلك يروي أشياء إذا سمعها المبتدي في هذه الصناعة شهد لها بالوضع».

<sup>(</sup>٢) قال ابن حجر في لسان الميزان، ج٦، ص٦٠: «مهدي بن هلال أبو عبد الله البصري. عن يعقوب بن عطاء بن أبي رباح ويونس بن عبيد. وعنه ابنه محمد وحمدان بن عمر وجماعة. كذّبه يحيى بن سعيد وابن معين. وقال الدار قطني وغيره: متروك. وقال يحيى بن معين أيضا: صاحب بدعة يضع الحديث. وساق ابن عدي له أحاديث وقال: عامة ما يرويه لا يتابع عليه».

<sup>(</sup>٣) الشافي في الإمامة، ج٤، ص١١١، ط٢، عام ١٤١٠هـ.

<sup>(</sup>٤) كذا، والظاهر:«المبتدَعَة».

كنّا نظنّ أنّهم يحملون أنفسهم على مثل ما ادعاه أبو علي، ومذاهب الناس إنيّا تؤخذ من خواصّهم وأوليائهم، ومن ليس بمتهم عليهم، ولا يتلقى من أعدائهم والمنحرفين عنهم، وقد علمنا وعلم كلّ أحد أنَّ المختصين بهؤلاء السادة قد رووا عنهم ضدَّ ما ادعاه أبو علي، وأضافَةُ إلى شعبة بن الحجاج وفلان وفلان، وقوهُمُ فيهما: هم أنهما أوَّل من ظلمنا حقّنا، وحمل الناس على رقابنا، وقوهُمُ: إنّهما أصْغيا بإنائنا واضطجعا بسبيلنا وجلسا مجلساً نحن أحقّ به منهما، مشهورٌ معروف، إلى غير ذلك من فنون التَّظلُّم، وضروب الشكاية فيما لو أوردناه واستقصيناه لاحتاج إلى مثل حَجْمِ كتابنا، ومَن أراد أن يعتبر ما روي عن أهل البيت في هذا المعنى فلينظر في كتاب «المعرفة» لأبي إسحاق إبراهيم بن سعيد الثقفي، فإنّه قد ذكر عن رجلٍ رجلٍ من أهل البيت المنهم بالأسانيد البينة ما لا زيادة عليه» ".

ومن خلال النصّ الذي نقلناه عن القاضي عبد الجبار، والنص الذي نقلناه عن السّيد المرتضى، يتّضح بطلان دعوى إلهي ظهير من أنّ السيد المرتضى يروي هذه الرواية في كتابه (الشافي)؛ إذ قد تبيّن أنّه قد نقلها عن عبد الجبار للردّ عليها وتفنيدها، دون أن يكون ذلك على نحو الرواية والاستشهاد بها.

# سابعاً: ما نسب إلى الإمام الحسن العسكري، ﷺ

قال إلهي ظهير: «ولكن نحن نقتصر الطريق، فنأتي إلى الإمام الأخير الموجود عند القوم، وهو حسن بن علي الملقّب بالحسن العسكري \_ الإمام الحادي عشر المعصوم \_

<sup>(</sup>١) الشافي في الإمامة، ج٤، ص١١٦-١١.

فيقول وهو يسرد واقعة الهجرة: أنّ رسول الله بعد أن سأل عليّاً رضي الله عنه عن النوم على فراشه، قال لأبى بكر رضي الله عنه: أرضيت أن تكون معي يا أبا بكر تُطلَبُ كها أُطلب، وتُعرَف بأنّك أنت الذي تحملني على ما أدعيه فتحمل عنّي أنواع العنّاب؟ قال أبو بكر: يا رسول الله! أمّا أنا لو عشت عمر الدنيا أُعَذّبُ في جميعها أشدَّ عذاب لا ينزل عليّ موت صريح ولا فرجٌ مريح، وكان ذلك في مجبتك لكان ذلك أحبّ إلى من أن أتنّعم فيها وأنا مالِكٌ لجميع مماليك ملوكها في مخالفتك، وهل أنا ومالي وولدي إلّا فداءك؟!، فقال رسول الله \_صلى الله عليه وسلم \_: لا جَرَمَ إِنِ اطَّلَعَ الله على قلبك، ووجدهُ موافقاً لما جرى على لسانك، جعلك منّي بمنزلة السمع والبصر، والرأس من الجسد، والروح من البدن»(()

#### المناقشة

إن هذا النصّ الذي ينقله عن التفسير المنسوب للإمام العسكري على على عكس ما يريد أن يستدل عليه؛ لأنّ الوارد فيه أنّ أبا بكر لما قال للنبي عَيْشاً : (إنِ اطّلَعَ الله للنبي عَيْشاً : (إنِ اطّلَعَ الله على ما هو موجود في النص، قال له النبي عَيْشاً : (إنِ اطّلَعَ الله على قلبك، ووجده موافقاً لما جرى على لسانك، جعلك مني بمنزلة السمع والبصر، والرأس من الجسد، والروح من البدن)، وهي قضية شرطية، فكأنه عَيْشاً يريد أن يقول له عَيْشاً: إن كنتَ صادقاً فيما تقول فانّك منّي بمنزلة السمع والبصر، وهو تعريض واضحٌ به؛ لانه عَيْشاً مطّلع على قلبه، فلو وجده كما يقول، لم يقل له ذلك بنحو القضية الشرطية.

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٧-٥٨.

ويؤيّد ذلك أنّ النبي عَلَيْهُ على ما هو مذكور في تتمة الرواية - التي لم ينقلها إلهي ظهير - قد سأل عليّا عَلَيْهُ قبل أن يسأل أبا بكر وأجابه عَلَيْهُ وصدّقه النبيّ عَيْهُ ، فقال له: «يا أبا حسن، قد قرأ عَليَّ كلامَكَ هذا الموكّلون باللوح المحفوظ، وقرأوا عليَّ ما أعّد الله لك من ثوابه في دار القرار، ما لم يسمع بمثله السامعون، ولا أرى مثله الراؤون، ولا خطر مثله ببال المتفكرين» (١٠٠).

ولم يستخدم النبيّ عَنْ الله صيغة الشرط، بل أكّد كلامه، وأخبره أنّ الملائكة الموكّلين قد صدّقوه وقرأوا عليه ما أعد له من ثواب عظيم على عمله، ولم يقل مثل ذلك لأبي بكر، فمقارنة بسيطة بين الكلام الذي وجّهه عَنْ الكلام الذي وجّهه عَلَيْ الله لعلى عَلَيْ والكلام الذي وجّهه إلى أبي بكر، سوف يُتَبيّن أنّ المقصود هو عكس ما أراد إلهى ظهير إثباته.

### ثامنا: ما نسبه إلى ابن عباس

قال إلهي ظهير: «فهذا ابن عباس يقول وهو يذكر الصدّيق: رحم الله أبا بكر، كان والله للفقراء رحياً، للقرآن تالياً، وعن المنكر ناهياً، وبدينه عارفاً، ومن الله خائفاً، وعن المنهينّاتِ زاجراً، وبالمعروفِ آمراً، وباللّيلِ قائعاً، وبالنهار صائعاً، فاق أصحابَهُ ورعاً وكفافاً، وسادهم زهداً وعفافاً»".

### المناقشة

١- ثبت أنَّ المراد من أهل البيت على ما تقدَّم من البحث في الآية

<sup>(</sup>١) تفسير الحسن العسكري، ص٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٣.

الكريمة على ضوء الروايات الصحيحة ـ ليسوا جميع بني هاشم، بل هم جماعة خاصة منهم لا يدخل فيهم ابن عباس، وإن كانت له منزلة ومكانة عند أمر المؤمنين التيلام.

فلا يصحّ، يحتج بكلام ابن عباس؛ لعدم اعتقاد الشيعة بأنّ ابن عباس ـ أو غيره من بني هاشم الخارجين عن عنوان أهل البيت المنصوص عليهم في روايات الكساء وغيرها ـ يمثّل موقف أهل البيت المثل إلاّ من باب المغالطة.

٢- إن هذه الرواية لا يصحّ الاحتجاج بها على الشّيعة؛ بَلْ لأنها لم تذكر في مصادر الشيعة، من ذكرها منهم - ككتاب ناسخ التواريخ - هو في مقام الاحتجاج عليهم لاحتوائها مدحاً لأمير المؤمنين عليه ، وأصلها في كتب وروايات أهل السُنّة، قد رواها الطبراني في المعجم الكبير، وكلُّ من أوردها فهو يذكرها بالطريق الذي ذكره الطبراني، ولم ينسبها صاحب ناسخ التواريخ إلى طريقه هو ولا إلى أيّ كتاب من كتب الحديث عند الشّيعة، وهي بطريق الطبراني ضعيفة كما نصّ على ذلك الهيثمي في مجمع الزائد حيث قال: «رواه الطبراني، وفيه من لم أعرفهم» (١٠).

٣- في الرواية ما يخالف عقيدة إلهي ظهير في تفضيل الثلاثة على الإمام على البرواية ما يخالف عقيدة إلهي ظهير في تفضيل الثلاثة على الجميع، حيث جاء على الجميع، فإن قبل بها فعليه أن يلتزم بأفضلية الإمام على الجميع، «رحم الله أبا في جواب سؤال معاوية عن رأي ابن عباس بالإمام على المحيد، وطود البها ونور السرى الحسن، كان والله علم الهدى، وكهف التقى، ومحل الحجى، وطود البها ونور السرى

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ومنبع الزوائد، ج٩، ص٩٥١.

<sup>(</sup>٢) كذا، والظاهر:«النَّهي».

في ظلم الدجى، داعيا إلى المحجة العظمى، عالماً بها في الصحف الأولى، وقائما بالتأويل والذكرى، متعلّقا بأسباب الهدى، وتاركا للجور والأذى، وحائداً عن طرقات الردى، وخير من آمن واتقى، وسيّد من تقمّص وارتدى، وأفضل من حجَّ وسعى، وأسمح من عدل وسَوَّى، وأخطب أهل الدنيا إلَّا الأنبياء والنبيَّ المصطفى، وصاحب القبلتين، فهل يوازيه موحِّد، وزوج خير الإماء، وأبو السبطين لم تر عيني مثله ولا ترى إلى يوم القيامة واللقاء، من لَعنَةُ فعليه لعنةُ الله والعبادِ إلى يوم القيامة»(١٠).

### تاسعاً: ما نسبه إلى سلمان الفارسى

قال إلهي ظهير: (فهذا السلمان نه يقول: إنّ رسول الله كان يقول في صحابته: ما سبقكم أبو بكر بصوم ولا صلاة، ولكن بشيء وقر في قلبه "".

#### المناقشة

ليس هذا كلام سلمان رضوان الله تعالى عليه، ولا من مرويات الشّيعة، بل هو من الموضوعات المشهورة التي جاءت في بعض كتب أهل السُنة غير المعتبرة، وهو من كلام أبي بكر بن عيّاش، على ما صرّح به القاري في الموضوعات، فقال نقلاّ عن ابن القيّم: «ومما وضعه جهلة المنتسبين إلى السُنة في فضل الصدّيق حديث: إن الله يتجلّى للناس عامة يوم القيامة ولأبي بكر خاصة. وحديث: ما صبّ الله في صدري شيئا إلّا صببته في صدر أبي بكر. وحديث:

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير، الطبراني، ج١٠، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) يقصد به سلمان الفارسي رضوان الله تعالى عليه.

<sup>(</sup>٣) الشّيعة وأهل البيت، ص٥٩.

كان إذا اشتاق إلى الجنة قبَّلَ شيبة أبي بكر. وحديث: أنا وأبو بكر كفرسي رهان. وحديث: إنّ الله لمّا اختار الأرواح اختار روح أبي بكر. وحديث عمر: كان رسول الله عليه الله المختاع و أبو بكر يتحدّثان وكنت كالزنجي بينها. وحديث: لوحدّثتكم بفضائل عُمر عُمْرَ نوح في قومه ما فنيت، وإنّ عمر حسنة من حسنات أبي بكر. وحديث: ما سبقكم أبو بكر بكثرة صوم ولا صلاة وإنّا سبقكم بشيء وقر في صدره، وهذا من كلام أبي بكر بن عياش»(۱).

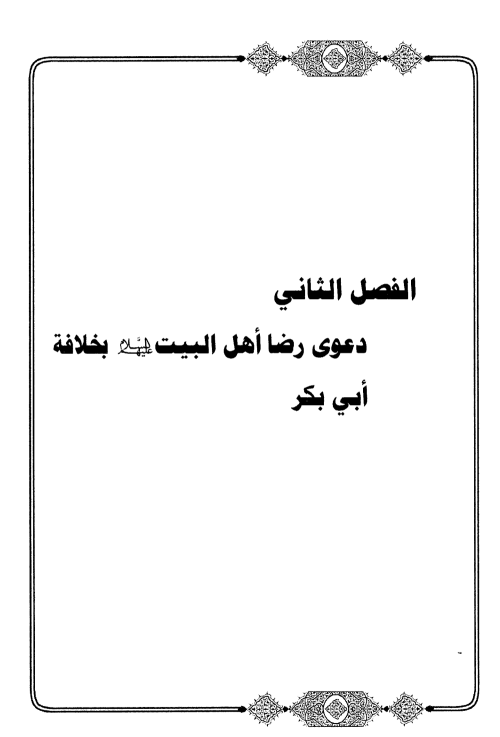
وقال العجلوني في كشف الخفاء: «ذكره في الإحياء، وقال مخرجه العراقي: لم أجده مرفوعاً، وهو عند الحكيم الترمذي وأبي يعلى عن عائشة، وأحمد بن منيع عن أبي بكر، كلاهما مرفوعاً، وقال في النوادر: إنّه من قول بكر بن عبد الله المزني»(٠٠٠).

ولعل السبب في وضع هذا الحديث الذي يتبجّح به إلهي ظهير ومن يروّج للروايات الكاذبة ـ التي لا أصل لها ـ هو أنّ البعض لمّا سمع الحديث الذي يصرّح بعدم كون أبي بكر ممن يكثر الصلاة والصوم، وضع هذا الحديث ليقول: ليس العبرة بكثرة الصلاة والصيام، بل بها يقع في القلب، كها يشهد لذلك ما جاء في عمدة التحقيق للعبيدي المالكي: «فقد مات أبو بكر الصديق رضي الله عنه واستخلف عمر رضي الله عنه وكان يتبع آثار الصديق رضي الله عنه ويتشبّه بفعله، فكان يتردّد كل قليل إلى عائشة وأسهاء رضي الله تعالى عنها ويقول لهما: ما كان يفعل الصديق إذا خلا في بيته ليلا؟ فيقال له: ما رأينا له كثيرَ صلاةٍ بالليل ولا قيام ... »(").

<sup>(</sup>١) الموضوعات الكبرى، القارى، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٢) كشف الخفاء، العجلوني، ج٢، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) عمدة التحقيق، العبيدي المالكي، ص ١٣٥.



#### تمهيد

ادَّعى إحسان إلهي ظهير رضا أهل البيت المَهَلِك بخلافة ابي بكر، وقد ذكر لذلك عدّة روايات أدعى دلالتها على رضاهم المَهَلِك بخلافته، هي:

### الرواية الأولى:

قال إلهي ظهير: «وفيها كتب[أمير المؤمنين علي عليه إلى أمير الشام معاوية بن أبي سفيان أقر أيضاً بخلافة الخليفة الأول الصديق وأفضليته، ودعا له بعد موته بالمغفرة والإحسان، وتأسّف على انتقاله إلى ربّه، كها يكتب: (وذكرت أنّ الله اجتبى له من المسلمين أعواناً أيّدهم به، فكانوا في منازلهم عنده على قدر فضائلهم في الإسلام كها زعمت، وأنصحهم لله ولرسوله الخليفة الصديق، وخليفة الخليفة الفاروق، ولعمري إنّ مكانها في الإسلام لعظيم، وإنّ المصائب بها لجرح في الإسلام شديد، يرحمها الله، وجزاهم الله بأحسن ما عملا)» (١٠).

### المناقشة

# الجواب الأول: إن الرسالة لا تتضمن عدم الاعتراف بخلافة أبي بكر

إنّ هذه الرسالة الجوابية لا تدلّ على رضا أو اعتراف الإمام على السلامة بخلافة من سبقه؛ لأنّ كلام معاوية في رسالته التي بعث بها إلى أمير المؤمنين وما في تمام جوابها يشهد بعدم الرضا والاعتراف بخلافتهم، حيث قال

<sup>(</sup>١) نفس المصدر: ص٦٣؛ نقلاً عن شرح نهج البلاغة لابن ميثم البحراني، ص٤٨٨، ط طهران.

معاوية للإمام على على السلام، و فولك الهجر، وتنفّسك الصُّعَدَاء، وإبطائك عن الخلفاء، في كلّ ذلك في نظرك الشزر، وقولك الهجر، وتنفّسك الصُّعَدَاء، وإبطائك عن الخلفاء، في كلّ ذلك تُقادُ كها يقاد الجمل المخشوش، ولم تكن لأحدٍ منهم أشدّ حسداً منك لابن عمّتك، وكان أحقّهم أن لا تفعل به ذلك لقرابته وفضله، فقطعت رحمه، وقبحّت حسنه، وأظهرت له العداوة، وبطنت له بالغش وألّبت الناس عليه، حتّى ضربت آباط الإبل إليه من كلّ وجه، وقيّدت[إليه] الخيل من كل أفق، وشهرتَ عليه السلاح في حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقتل معك في المحلة وأنت تسمع الهائعة، لا تدرأ عنه بقول ولا فعل.

ولعمري يا بن أبي طالب لو قُمْتَ في حقّه مقاماً تنهى الناس فيه عنه، وتُقبِّح لهم ما ابتهلوا منه، ما عَدَلَ بك مَنْ قِبَلنا من الناس أحداً، ولـمَحَا ذلك عندهم ما كانوا يعرفونك به من المجانبة له والبغي عليه. وأخرى أنت بها عند أولياء ابن عفان ظنين، إيواؤك قتلته؛ فهم عضدك ويدك وأنصارك، وقد بلغني أنّك تتنصَّل من دم عثمان وتتبرأ منه، فإن كنت صادقاً فادفع إلينا قتلته [كي] نقتلهم به، ثمّ نحن أسرع الناس إليك، وإلّا فليس بيننا وبينك إلّا السيف...»

<sup>(</sup>١) يعني بهم أبا بكر وعمر وعثمان.

ولكن الحقّ يظهر على فلتات لسانه، من هنا وهناك، وخصوصاً مع من اطّلع على الحقّ واستيقنه وعلم أهله، واطّلع على الباطل ومّيزه وعلم أهله كمحمد بن أبي بكر، ففي رسالة معاوية لمحمد بن أبي بكر، صرح معاوية بواقع الحال الذي بسببه آلت الخلافة إلى أبي بكر ومِنْ بعده إلى عمر وعثمان؛ لأنَّ محمد بن أبي بكر كان يعرف الحقَّ فلا يمكن لمثل معاوية أن يلبس الحق بالباطل عليه، وهو اعتراف خطير أتمنّى على القارئ الطالب للحقيقة أن يتمعّن فيه، قال معاوية: «من معاوية بن أبي سفيان إلى محمد بن أبي بكر الزاري على أبيه، سلامٌ على من اتّبع الهدى وتزوَّدَ التقوى. أما بعد، فقد أتاني كتابك تذكر فيه ما الله أهله، وما اصطفى له رسوله، مع كلام لفّقته وصنعته لرأيك فيه تضعيف، ولك فيه تعنيف، ذكرتَ حقَّ ابن أبي طالب وسوابقه وقرابته من رسول الله ونُصْرَتَهُ إيَّاه، واحتججت عَلَيَّ بفضل غيرِكَ لا بفضلك، فأَحْمَدُ إلهاً صرف عنك ذلك الفضل وجعله لغيرك، فقد كنَّا وأبوك معنا في حياةٍ من نبينًا نرى حقَّ ابن أبي طالب لنا لازماً، وفضلَهُ علينا مبرَّزاً، فلمَّا اختار الله لنبيه ما عنده، وأتم له وعده، وأفلج حجته، وأظهر دعوته، قبضه الله إليه، فكان أبوك وهو صديقه، وعمر وهو فاروقه، أوَّلَ من أنزله منزلته عندهما، فدعواه إلى أنفسهما فبايع لهما، لا يشركانه في أمرهما، ولا يُطْلِعانِهِ على سرِّهما، حتَّى مضيا وانقضى أمرهما، ثمّ قام عثمان ثالثاً يسير بسيرتها ويهتدي بهديها، فِعْبتَهُ أنتَ وصاحبُكَ حتَّى طمع فيه الأقاصي من أهل المعاصي، وظهرتما له بالسوء وبطنتها، حتَّى بلغتها فيه مُناكُما، فخذ \_ يا ابن أبي بكر \_ حِذْرَكَ، وقس شبرك بفترك، تقصر عن أن تسامي أو توازي من يزن الجبالَ حِلْمُهُ، ويفصل بين أهل الشُّكُّ علمُهُ، ولا تلين على قَسْر قَناتُهُ. أبوكَ مهّد مِهادَهُ، وثَنَى لملكه وساده، فإن كان ما نحن فيه صواباً فأبوك أوّله، وإن كان خطأً فأبوك أسّسه ونحن شركاؤه، [به] اقتدينا، وفعلَهُ احتذَينا، ولولا ما سبقنا إليه أبوك، وإنّه لم يَرَهُ موضعاً للأمر، ما خالفنا على بن أبي طالب ولسلّمنا إليه، ولكنّا رأينا أباك فعل أمراً فاتّبعناه واقتفونا أثره، فَعِبْ أباك ما بدا لك أودع، والسلام على من أجاب، وردَّ غوايته وأناب»(۱۰).

فالقارئ لهذه الرسالة يمكنه أنْ يفهَمَ بسهولة أبعاد فعل أبي بكر وعمر، وأنَّ الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب هل كان راضياً عنهما أم لا؟

فهذا معاوية يصرّح بأنّ نفس محمد بن أبي بكر لم يكن راضياً على فعل أبيه، حيث عبَّر عن محمد بـ (الزاري على أبيه)، ومعنى (الزاري) في اللغة: المنكر العائب، قال الخليل بن أحمد الفراهيدي: «يزري فلان على صاحبه أمراً، إذا عابه وعنفه ليرجع، فهو زارٍ عليه، والإِزراء: التّهاون بالناس»(")، وقال الجوهري: «الزاري على الإنسان: الذي لا يعدُّه شيئا وينكر عليه فعله»(").

فمحمد بن أبي بكر كان يستنكر على أبيه فعله، وكان قد عاب فعل

<sup>(</sup>۱) انساب الأشراف،البلاذري، ص ٣٩٦ ـ ٣٩٧. وفي مروج الذهب: «فكان أبوك وفاروقه أول من ابتزه حقه وخالفه على أمره، على كذلك اقفقا واتسقا: تم أنها دعواه إلى بيعتها فأبطأ عنها وتلكأ عليها، فها به الهموم، وأرادا به العظيم، ثمّ إنه بايع لها وسلم لها، وأقاما لا يشركانه في أمرهما...». وفي كتاب صفين: «فكان أبوك وفاروقه أول ابتزه وخالفه، على ذلك اتفقا واتسقا، ثمّ دعواه إلى أنفسها فأبطأ عنها وتلكأ عليها فها به الهموم...». كذا في النسخة، وفي كتاب صفين: «وبطنتها له وأظهر تما عداوتكما وغلكها، حتى بلغتها منه مناكها». وفي مروج الذهب: «فطلبتها له الغوائل، وأظهر تما عداوتكما فيه حتى بلغتها فيه مناكها».

<sup>(</sup>٢) كتاب العين، الخليل الفراهيدي، ج٧، ص٣٨١.

<sup>(</sup>٣) الصحاح، الجوهري، ج٦، ص٢٣٦٨.

أبيه وتهاون به، فإذا كان هذا حال محمد، فكيف يكون حال على علي علي المامن ناحية.

ومن ناحية أخرى، فإنّ معاوية يعزو أساس الفتنة ومنشأها إلى أبي بكر، لاحظ هذا المقطع من الكتاب: «وإن كان خطأ فأبوك أسسه ونحن شركاؤه،[به] اقتدينا، وفعلَهُ احتذينا، ولولا ما سبَقنا إليه أبوك وإنّه لم يره موضعاً للأمر، ما خالفنا على بن أبي طالب، ولسلّمنا إليه، ولكنّا رأينا أباك فعل أمراً فاتبعناه واقتفونا أثره، فَعِبْ أباك ما بدا لك»

وعليه فجميع مخالفات معاوية للدين وما صار إليه من حرب خليفة المسلمين أمير المؤمنين علي السلمين أمير المؤمنين علي السلمين أمير المؤمنين على السلمين أمير المؤمنين على علي السلمين أمير المعاوية على على السلمين المنازازه حقاً ليس له، كها جاء في نفس هذه الرسالة بنقل المسعودي لها التعبير بـ (الابتزاز) عن فعل أبي بكر.

وهذا الكلام من معاوية وإن لم يكن مُبَرّراً؛ لأنّ عليه الفحص واتباع الحق، غاية الأمر هو يتذرّع بفعل أبي بكر الذي أعطاه المسوِّغ لشناعاته وأباطيله ومخالفاته لشريعة سيد المرسلين؛ إذ كيف عرف محمد بن أبي بكر الحق واتبعه وخالف أباه ولم يعرفه معاوية!! بل عرفه وخالف الحقَّ رغبةً في متاع أيَّام قلائل.

وعلى أيّة حال، فالرسالة كاشفة بوضوح عن عدم رضا أمير المؤمنين بخلافة أبي بكر بلا أدنى شك.

فهل أحسان إلهي ظهير أعلم بموقف علي عَلَيْكُمْ من خلافة أبي بكر أكثر

من خال المؤمنين؟!!

# الجواب الثاني: إنَّ الإمام عِينَهِ في مقام إلزام معاوية بما يعتقد

إنّ الإمام عليه جرى في خطابه مع معاوية طبق اعتقاده؛ وذلك لأنّه يريد أن يحتجّ عليه، فلابد أن يكون الاحتجاج على وفق ما يعتقده الخصم ولو كان باطلاً ومخالفاً لقناعة المستدل، ومتجافياً عن الحق؛ وذلك لكي يفحم خصمه ويبطل حجّته بها يراه الخصم هو الحق، وكان معاوية يعتقد بهذا الاعتقاد، ومن هنا فقد ألزمه الإمام في مقام الاستدلال بها كان يعتقده.

ولكنّ الإمام حيث لم يكن يرى أنّ ما ذكره معاوية هو الحق، ولا مسوّعاً لتقمّص الخلافة بدلاً عنه عليه وأنّه هو عليه صاحب الحق؛ لذا ذكر عليه في تتمة هذا الجواب، مكانته في الإسلام و قربه من الرسول وأولويته بالأمر بعد الرسول عليه الله معلى الله على الله وسلم دون الأنصار، فإنّ أولى الناس بمحمد أحقُّ به منهم، وإلّا فإنّ الأنصار أعظمُ العرب فيها نصيباً، فلا أدرى: أصحابي سَلِمُوا من أن يكونوا حقّي أخذوا، أو الأنصار ظلموا، بل عرفت أنّ حقّي هو المأخوذ وقد تركته لهم تجاوزاً لله عنهم "".

هذا، مضافاً إلى أنَّ قول الإمام عَلَيْكُلا: «زعمتَ»، دليلٌ آخر على أنّه عَلَيْكُلا يريد بذلك إلزام معاوية بها يعتقد به، لكي ينتزع منه حجّته أمام العوّام من الشاميِّين، الذين لم تكن لتتَّضح صورةُ معاوية وحججُهُ المزيَّفةُ عندهم بعدُ، فإنّ كان معاوية كان يتشبَّث بمواقف أمير المؤمنين السابقة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن ميثم البحراني، ص٤٨٩.٩٠.

تجاه خلافة الأول والثاني، وعدم حقانيتها فيها، وأنّه على هو صاحب الحق الشرعي فيها، ولّما كان هذا هو موقف الإمام على من هاتين الخلافتين، حاول معاوية الاستفادة من هذا الموقف لكي يؤلّب الرأي العام على الإمام على الإمام على الإمام على الإمام على الأمام على الأمام على الأمات معاوية المتنافية مع الإسلام، وتصرّفات الأول فصل بين تصرّفات معاوية المتنافية مع الإسلام، وتصرّفات الأول والشاني، التي كانت على الأقلّ في الظاهر وفي نظر بعض العوام والبسطاء غير منافية بشكل صارخ للإسلام.

### الجواب الثالث:

إنّ ما ذكره إلهي ظهير من الأوصاف في خطاب الإمام على المحقة لمعاوية ووصفه أبي بكر بالصديق، وعمر بالفاروق، لا أساس له من الصحّة، فهذه المصادر ذكرت الرسالة الجوابية من الإمام إلى معاوية وليس فيها النعوت والأوصاف التي كِيكَتُ جُزافاً فيها ذكره إلهي ظهير، فمثلاً هذا البلاذري روى الرسالة خالية من هذه الأوصاف: «وذكرت أن الله جل ثناؤه وتباركت أسهاؤه اختار له من المؤمنين أعواناً أيّده بهم، فكانوا في منازلهم عنده على قدم فضائلهم في الإسلام، فكان أفضلهم خليفته وخليفة خليفته من بعده) "، وكذا روى ابن حبان في الثقات هذه الرسالة ولم يذكر هذه الأوصاف فيها للخلفاء، بل ذكر فيها بل ذكر فيها بل ذكر فيها المخلفاء من ذكر الخلفاء فلعمري) ".

<sup>(</sup>١) انساب الأشراف، البلاذري، ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) الشيعة وأهل البيت.

### الرواية الثانية:

قال إلهي ظهير: «أمّا خلافة الصديق رضي الله عنه فبصحّتها وانعقادها وقيامها يستدل علي بن أبي طالب رضي الله عنه على صحة خلافته وانعقادها، كما يذكر وهو يردّ على معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما أمير الشام: (إنه بايعني القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثهان على ما بايعوهم عليه، فلم يكن للشاهد أن يختار، ولا للغائب أن يردّ، وإنّها الشورى للمهاجرين والأنصار، فإن اجتمعوا على رجلٍ وسمّوه إماماً كان ذلك لله رضى، فإن خرج عن أمرهم خارجٌ بطعنٍ أو بدعةٍ ردُّوه إلى ما خرج منه، فإن أبى قاتلوه على اتّباعه غير سبيل المؤمنين، وولاه الله ما تولى)» (١٠).

#### المناقشة

# الجواب الأول: إنَّه وارد على سبيل الإلزام

إنّ هذا الكلام على فرض صدوره من الأمير عليه إنّا ورد على سبيل الإلزام لمعاوية الذي خرج عليه ورفض بيعته، وراح يفرض نفسه خليفة للمسلمين من دون أن يستند إلى نص أو إلى سيرة من سبقه، فكأنَّ الإمام عليه يقول له: إنّك تعترف يا معاوية بصحّة خلافة أبي بكر وعمر وعثمان، فإن كان الوجه في صحّتها هو بيعة مَن بايعهم، فإنّهم قد بايعوني أيضاً، فلهاذا تعترف بصحّة خلافتهم وترفض خلافتي؟

# الجواب الثاني: مدلول الرواية يناقض دعوى إلهي ظهير

لأنّ هذه الرواية تدلّ على لزوم المشورة من جميع المهاجرين والأنصار،

<sup>(</sup>١) الشيعة وأهل البيت، ص٦١.

ولا ريب في أنَّ بيعة أبي بكر لم تكن عن مشورة، كما اعترف بذلك عمر بن الخطاب كما في الرواية التي أخرجها البخاري عن ابن عباس: «... ثمّ إنه بلغني أنَّ قائلا منكم يقول: والله لو مات عمر بايعت فلاناً! فلا يغترنَّ امرؤ أن يقول: إنّا كانت بيعة أبي بكر فلتة وتمت، ألا وإنَّها كانت كذلك ولكنَّ الله وقى شرها! وليس منكم من تُقطع الأعناق إليه مثل أبي بكر، مَنْ بايع رجلاً من غير مشورة من المسلمين فلا يبايع هو ولا الذي بايعه تغرَّة أن يقتلا»(۱).

فهذه الرواية التي يحتبّ بها إلهي ظهير على الشّيعة دالّة على بطلان خلافة أبي بكر، وأنّها لم تكن شرعية؛ لأنها لم تكن عن مشورة، وإجماعٍ من المهاجرين والأنصار، بل كانت مع وجود المعارض كبني هاشم وبعض المهاجرين كخالد بن سعيد بن العاص وبعض الأنصار كسعد بن عبادة و الذي لم يبايع أبي بكر إلى آخر عمره، فكيف يجعل إلهي ظهير هذه الرواية دليلاً على صحة خلافة أبي بكر، مع أنها على العكس أدلُّ وأصرح، بل وتدلّ على عدم صحة خلافة عمر وعثهان؛ لأنها لم تكونا عن إجماع المهاجرين والأنصار، فعمر تولّى الخلافة بتعيين من أبي بكر، وعثهان تولّاها بعد أن جعلها عمر شورى بين ستة من المهاجرين فقط وأمر بقتل من يرفض منهم ما اختاره الأكثر أو المجموعة التي فيها عبد الرحمن بن عوف!!

## الجواب الثالث: إرشاد الرواية إلى ضرورة الرجوع إلى أهل البيت البِّي

لأنَّ ما يجتمع عليه المهاجرون والأنصار سيؤدِّي في النهاية إلى ما يريده

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٨، ص٢٦.

أهل البيت الميقيلا، لأنّ أهل البيت الميقيلا من سادات المهاجرين بلا خلاف في ذلك، وعلى هذا يكون ما ذكره أمير المؤمنين عليه إرشادٌ إلى التمسك بأهل البيت عليه بأسلوب يُلْزِم معاوية ويقيم الحجة عليه، فاجتماع المهاجرين والأنصار لن يؤدي إلّا إلى ما تهدف إليه النصوص الشريفة التي جعلت أهل البيت الميقيلا خلفاء للنبي يَنْ الله كحديث الغدير والثقلين وغيرهما من النصوص.

إذن: لا يدل هذا الحديث لا على صحة خلافة الثلاثة ولا على عدم النص على أهل البيت المهلا، بل إنّه على العكس أدلّ كما تبين.

الجواب الرابع: ورد النصّ في بعض نسخ نهج البلاغة بدون عبارة «لله»، أي وردت العبارة هكذا: «فإن اجتمعوا على رجل وسمَّوه إماماً كان ذلك رضيً»، أي أنَّ من اجتمعوا عليه وسمّوه فهو رضيً لهم، وعليهم أن يلتزموا بها ألزموا به أنفسهم، وليس هذا قانوناً إلهيًّا فيه لله رضا.

الجواب الخامس: الفَرْقُ شاسعٌ بين استحقاق الخلافة واستلام الخلافة، إذ أمير المؤمنين هو الإمام والخليفة من الله بلا كلام؛ سواء تهيأت الظروف أم لم تتهيّأ، لكنّ استلام الخلافة منوطٌ بوجود قاعدة جماهيرية يَحْكُمُ عليها، ولذلك لم يقاتل أمير المؤمنين عليه أبا بكر وعمر وعثمان لعدم وجود مناصر المساعد، وقاتل الناكثين واقاسطين والمارقين: لوجد الأرضية والجماهير.

وقد كان أمير المؤمنين على حريصاً على أ، لا يتخلُّف عن بيعته أحدٌ، لذلك لم يحصل إجماعٌ على بيعة أحدٍ من الخلفاء الاربعة كالذي حصل لعلى،

ولم يتخلّف عن بيعته إلاَّ شرذمة قليل، وما ذلك إلّا لأنَّ أمير المؤمنين لم يُرِه أن تكون خلافته بأمرِ دُبِّرَ تحت جنح الظلام كبيعات الثلاثة.

وعلى ذلك يكون اجتماعُ المهاجرين والأنصار دالًا على وجود القاعدة الجماهيرية المحكومة، وإلّا فمن غير المعقول اشتراط رضا جميع الناس لتحقُّقِ حُكْم حاكِم ما، وليس دالاً على اصل الاستحقاق.

ولذلك كان أمير المؤمنين يقول: لو أنّ معه أربعين رجلاً لما بايع أبا بكر، ويقول: لو أنّ عمي حمزة وأخي جعفراً حَيَّينِ لما بايعتُ القوم، وهذا يدل على أنّه هو الإمام والخليفة والولّي ولكنّ الظروف الموضوعية للحكم لم تكن مُهَيَّأة وهذا كلّه يدل على أنَّ كلام إلهي ظهير في جانب، وكلام امير المؤمنين عيد في جانب آخر.

### الرواية الثالثة:

قال إلهي ظهير: «وقال ''': (إنّكم بايعتموني على ما بويع عليه مَنْ كان قبلي، وإنّها الخيار للناس قبل أن يبايعوا، فإذا بايعوا فلا خيار)، وهذا النص واضح في معناه، لا غموض فيه ولا إشكال بأنّ الإمامة والخلافة تنعقد باتّفاق المسلمين واجتماعهم على شخص، وخاصّة في العصر الأوّل باجتماع الأنصار والمهاجرين، فإنّهم اجتمعوا على أي بكر وعمر» ''.

<sup>(</sup>١) يعني به الإمام علي بن أبي طالب عَلَيْكُلام.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة وأهل البيت، ص٦٢.

#### المناقشة

## الجواب الأول: إن الإمام ﷺ في مقام إلزام من بايعوه من المسلمين

إنّ الإمام في مقام إلزام من بايعه على من المسلمين بالبيعة وما يترتب عليها من طاعة، والتي يحاول أن يتملّص بعضهم من تبعاتها أسوة بمن نكثها من الأصحاب كالزبير وطلحة وغيرهما، وقد كان طلحة أول من بايع ثمّ كان أول من نكث، وعلي على بهذا الكلام يقول: إن كان بالامكان أن يتنصل عن هذه البيعة فإنها يكون ذلك قبل البيعة؛ لأنّ البيعة هي إعلان الطاعة من مجموعة من الناس يُعتدُّ بهم لشخص يستحقّ ذلك، وإلّا لو كان هناك شخص مؤهل لذلك ولم يعلن أحد استعداده لطاعته فهاذا يستطيع أن يفعل؟! إنّه لا أمر لمن لا يطاع، ولو بايع الناس كلُّهم شخصاً أمر الله بعدم طاعته كها لو كان كافراً و فأي قيمة لهذه البيعة؟ ربّها وقعت مثل هذه البيعة في الواقع الخارجي ولكنها ليست شرعية.

فهل يعقل أنَّ أمير المؤمنين عَيْكُم يريد بهذا الكلام أنَّ تحقّ ق الخلافة محصورٌ بالبيعة بغضِّ النظر عن الشخص الذي يبايعه الناس، والطريقة التي تمت بها البيعة، والأسلوب الذي اتُبع لتمريرها، حاشا له أن يقصد ذلك، وهذا بعيدٌ كلُّ البعد عن المراد الجدي للإمام عَيْكَم.

وبعبارة أُخرى: لا يشكُّ أحد من المسلمين باستحقاق على الإمامة والخلافة، وهو الذي له ما له من الصفات والكمالات العقلية والجسمية، وقد نصَّ عليه بنصوص واضحة وصريحة، خصوصاً بما يتعلَّق بفضله ومقامه.

ولكن كيف يمكن أن يقوم بالإمامة خارجاً ولم تعلن مجموعة من المسلمين استعدادها لتنفيذ أوامره لقيادة المجتمع الإسلامي؟!

فمع وجود عدد معتدِّ به منهم يعلنون له الولاء والطاعة، فإنه سيقوم بهذا الأمر، لا لأنَّه أخذ الاستحقاق والمشروعية من مبايعة الناس، بل لأنَّ القيام بأمور الحكم والبيعة لا يمكن بدون مبايعين، فإنَّ وجود المبايعين المعتدِّ بهم شرط في وجوب القيام من قبل الإمام عليه لا أنها موجبة لاستحقاق الخلافة.

# الجواب الثاني: عدم تحقّق الإجماع على بيعة أبي بكر

أيُّ اجتهاع هذا الذي يتحدّث عنه إلهي ظهير، والحال أنّ بني هاشم والزبير معهم، قد اقتيدوا للبيعة تحت التهديد بالقتل وضرب الأعناق، والتهديد بحرق بين فاطمة عليه كها تقدّمت الروايات الدالة على ذلك. ولا أدري ألم يكن عليُّ عليه من المهاجرين؟ ألم يترك البيعة ستَّة أشهر بإقرار البخاري "؟ فهل كانت البيعة في تلك المدَّة على الأقل مشروعة؟ وهل بايع سعدُ بن عبادة سيِّدُ الأنصار، حتَّى يُقالَ بإجماع الأنصار على الأقل؟

### الرواية الرابعة:

قال إلهي ظهير: «وروى الطوسي عن على أنّه لمّا اجتمع بالمهزومين في الجمل، قال لهم: فبايعتم أبا بكر، وعدلتم عنّي، فبايعت أبا بكر كما بايعتموه...، فبايعت عمر كما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٢. وجاء في الرواية التي نقلها:«ولم يكن يبايع تلك الأشهر».

بايعتموه، فوفيتُ له بيعته...فبايعتم عثمان فبايعته وأنا جالس في بيتي، ثمّ أتيتموني غيرَ داع لكم، ولا مستكرِه لأحد منكم. فبايعتموني كما بايعتم أبا بكر وعمر وعثمان، فما جعلكم أحقّ أن تفوا لأبي بكر وعمر وعثمان ببيعتهم منكم ببيعتي؟!»(١٠).

#### المناقشة

إنّ إلهي ظهير قد قطّع الرّواية التي ينقلها هنا عن الشيخ الطوسي بها يغيّر المعنى، وهو أسلوب قد نبهنا عليه عند التعرض إلى منهجه في الكتاب، وقد أشرنا هناك إلى أن التقطيع لاما نع منه إذا لم يؤدّ إلى تغيير المعنى، أما إذا أدّى إلى تغيير المعنى، فهو تدليس ومخالف للأمانة العلمية، بلا أدنى شك، واليك النص الذي ذكره الطوسي في أماليه ليتضح حجم التحريف الذي وقع عليه بتقطيع إلهي ظهير:

«عن هاشم بن مساحق، عن أبيه: إنّه شهد يوم الجمل، وإنّ الناس لما انهزموا اجتمع هو ونفر من قريش فيهم مروان، فقال بعضهم لبعض: والله لقد ظَلَمْنا هذا الرجل ونكثنا بيعته على غير حَدَثٍ كان منه، ثمّ لقد ظهر علينا، فها رأينا رجلاً كان أكرم سيرة ولا أحسن عفواً بعد رسول الله عَنِياً منه، فتع الوا فندخل عليه ولنعتذرن مما صنعنا، قال: فدخلنا عليه، فلمّا ذهب متكلّمنا يتكلّم قال: أنصتوا أَكْفِكُمْ، إنّها أنا رجل منكم، فإن قلتُ حقّاً فصدّقوني، وإن قلتُ غير ذلك فردُّوه عَليَّ، أنشدكم بالله أتعلمون أنّ رسول الله عَنْ أنه أولى الناس به وبالناس؟ قالوا: اللهم نعم. قال:

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ٦٣-٦٦.

فبايعتم أبا بكر وعدلتم عني، فبايعتُ أبا بكر كما بايعتموه، وكرهت أن أشق عصا المسلمين، وأن أفّرق بين جماعتهم، فوفيت له ببيعته، حتى أنّه لمّا قُتِلَ جعلني سادس ستة، فدخلت حيث أدخلني، وكرهت أن أفرِق جماعة المسلمين وأشق عصاهم، فبايعتم عثمان فبايعته، ثمّ طعنتم على عثمان فقتلتموه، وأنا جالس في بيتي، ثمّ أتيتموني غيرَ داعٍ لكم ولا مستكرو لأحدٍ منكم، فبايعتموني كما بايعتم أبا بكر وعمر وعثمان، فما جعلكم أحق أن تفوا لأبي بكر وعمر وعثمان، فما جعلكم أحق أن تفوا لأبي بكر وعمر وعثمان ببيعتهم منكم ببيعتي؟! قالوا: يا أمير المؤمنين، كن كما قال العبد المصالح: ﴿قَالَ لاَ تَثْرَبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ للرَّاحِينَ هنان أهير المؤمنين، كن الرَّاحِينَ هنال: كذلك أقول: يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين، مع أنَّ فيكم رجلاً لو بايعني بيده لنكث باستِه، يعني مروان» ".

وهذه الرواية تبيّن وبشكل واضح أنَّ عليّاً الله لله يبايع أبا بكر وعمر اعتقاداً باستحقاقهم للخلافة، بل لأنّه كان يخشى أن تُشقَّ عصا المسلمين، وتحدُث بينهم الفتن، التي يكون ضررها أكثر فيها لو طالَبَ بحقه، مع علمه وعلم أهل العلم، بأنّه أولى الناس برسول الله علياً، وهو يعني أنّه لا يرى أيَّ استحقاق لغيره في تولي الخلافة، ويحتج على الذين تركوا بيعته بقوله الله استحقاق لغيره في تولي الخلافة، ويحتج على الذين تركوا بيعته بقوله الله عليه «فبايعتموني كها بايعتم أبا بكر وعمر وعثمان، فها جعلكم أحق أن تفوا لأبي بكر وعمر وعثمان ببيعتهم منكم ببيعتي؟!» لا أنّه يريد أن يبيّن استحقاق الثلاثة للخلافة، بل العكس هو الصحيح إذ صَرَّح في هذا النص بعدم استحقاقهم.

<sup>(</sup>۱) پوسف/ ۹۲

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ الطوسي، ص٧٠٥.

وبعبارة أُخرى: إنّ هذا النص الذي ينقله إلهي ظهير يدلّ على خلاف ما يريد أن يثبته من استحقاق أبي بكر وعمر وعثمان للخلافة، فإنّ البيعة قد وقعت من الإمام علي المحيّلا على وصريح عباراته - لأجل الحفاظ على وحدة المسلمين ومنع الفتن والهرج والمرج، لا لأنّه يرى أنّه ميستحقون الخلافة، ومن ثَمَّ تكون محل رضا أهل البيت المبيّلا، والاعتراف لهم بالاستحقاق لها، فالبيعة كانت على فرض وقوعها للجل مصالح مهمّة تربط بمصير الإسلام والمسلمين، والخشية من رجوع الناس إلى جاهليتهم الأولى ... وقد صرَّح أنّه كان أولى الناس بالرسول وأولى الناس بالناس، وقد اعترف المنهزمون بذلك وأقروا له المعدير وغيره. فالامام في كلامه الشريف ثبّت ثلاثة أركان مهمّة:

الأول: إنه أولى الناس برسول الله وبالناس فهو الإمام والخليفة. الثاني: إنَّ الناس عدلوا عنه لبيعة من لم يكونوا أولى بالرسول وبالناس. الثالث: إنّه بايع حفاظاً على وحدة صفّ المسلمين.

### الرواية الخامسة

قال إلهي ظهير: «والطبرسي أيضاً ينقل عن محمد الباقر ما يقطع أنّ عليّاً كان مُقِراً بخلافته، ومعِترفاً بإمامته، ومبايعاً له بإمارته، كما يُذكر أنَّ أسامة بن زيد حبّ رسول الله لما أراد الخروج انتقل رسول الله إلى الملأ الأعلى، فلما ورد الكتاب على أسامة انصرف بمن معه حتى دخل المدينة، فلمّا أرى اجتماع الخلق على أبي بكر انطلق إلى علي

بن أبى طالب عليه فقال: ما هذا؟ قال له علي عليه هذا ما ترى!! قال أسامة: فهل بايعته؟ فقال: نعم» (١٠).

#### المناقشة

إنّ النصّ الأصلي قد حُرِّف على العادة عمن قِبَل إلهي ظهير، وحَذَفَ منه العبارات التي يستفاد منها عكس ما يريد إثباته إلهي ظهير، والنصّ الذي ذكره الطبرسي في الاحتجاج كما يلي: «وروي عن الباقر علي الله عمر بن الخطاب قال لأبي بكر: اكتب إلى أسامة بن زيد يقدم عليك، فإنَّ في قدومه قَطْعَ الشنيعة عنّا، فكتب أبو بكر إليه: (من أبي بكر خليفة رسول الله يَنْ إلى أسامة بن زيد، أما بعد، فانظر إذا أتاك كتابي فأقبل إليَّ أنت ومن معك، فإنّ المسلمين قد اجتمعوا عَليَّ، وولوني أمرهم، فلا تتخلَّفنَّ فتعصي، ويأتيك منّي ما تكره والسلام).

قال: فكتب أسامة إليه جواب كتابه: (من أسامة بن زيد عامل رسول الله على غزوة الشام. أما بعد، فقد أتاني منك كتاب ينقضُ أوَّلَهُ آخِرُهُ، ذكرتَ في أوله أنّك خليفة رسول الله، وذكرتَ في آخره أنَّ المسلمين قد اجتمعوا عليك فولَّوك أمرهم ورضوك، فاعلم أنِّ ومن معي من جماعة المسلمين والمهاجرين، فلا والله ما رضيناك ولا وليناك أمرنا، وانظر أن تدفع الحقَّ إلى أهله وتخلّيهم وإيَّاه، فإنهم أحقُّ به منك، فقد علمتَ ما كان من قول رسول الله على يوم الغدير، فما طال العهد فَتنْسَى، انظُرْ مركزَكَ ولا تخالِفُ فتعصي الله ورسوله، وتعصي من استخلفه رسول الله على على على وعلى صاحبك، ولم يعزلني حتَّى قُبِضَ رسول الله عَيْلَةَ ، وإنَّك وصاحبك رجعتها وعلى صاحبك، ولم يعزلني حتَّى قُبِضَ رسول الله عَيْلَة ، وإنَّك وصاحبك رجعتها

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٦٦.

وعصيتها، فأقمتها في المدينة بغير إذن).

فأراد أبو بكر أن يخلعها من عنقه، قال: فقال له عمر: لا تفعل، قميصٌ قَمصَكَ الله لا تخلعه فتندم، ولكن أَلِحَ عليه بالكُتُب والرسائل ومُرْ فلانا وفلانا أن يكتبوا إلى أسامة أن لا يفرّق جماعة المسلمين، وأن يدخل معهم فيها صنعوا.

قال: فكتب إليه أبو بكر، وكتب إليه أُناسٌ من المنافقين أَنِ: ارْضَ بها اجتمعنا عليه، وإيَّاك أن تشتمل المسلمين فتنة من قبلك، فإنهم حديثو عهد بالكفر.

قال: فلمَّا وردت الكتب على أسامة انصرف بمن معه حتَّى دخل المدينة، فلمَّا رأى اجتماع الخلق على أبي بكر انطلق إلى على بن أبي طالب عَلَيْكُمْ فقال له: ما هذا؟ قال له على: هذا ما ترى!!

قال له أسامة: فهل بايعته؟ فقال: نعم يا أسامة.

فقال: طائعا أو كارها؟

فقال: لا بل كارها.

قال: فانطلق أسامة فدخل على أبي بكر وقال له: السلام عليك يا خليفة المسلمين.

قال، فرد عليه أبو بكر وقال، السلام عليك أيها الأمير» (...

فلاحظ كيف حذف إلهي ظهير المقطعَ التالي من الرواية الأصلية:

«قال له أسامة: فهل بايعته؟ فقال: نعم يا أسامة. فقال: طائعاً أو كارهاً؟ فقال: لا بل كارهاً»

<sup>(</sup>١) الاحتجاج، الطبرسي، ج١، ص١١٥.

فهذا المقطع يدل على عكس ما يريد إلهي ظهير إثباته، لذلك حذفه ودلَّس على القارئ، وأوهمه بأنَّ عليَّا عَلَيَّا النَّمِ هذا النص يعترف بخلافة أبي بكر.

ولا اعتقد نحن بحاجة إلى أن نبيّن مدى دلالة هذا العمل على الأسلوب غير المشروع الذي يستخدمه للردّ على من يخالفه في الرأي، فهذا هو ديدنه في هذا الكتاب.

### الرواية السادسة

قال إلهي ظهير: «وأورد ابن أبي الحديد رواية أخرى في شرحه، عن عبد الله بن أبي أوفى الخزاعي، قال: كان خالد بن سعيد بن العاص من عمّال رسول الله عنه أله جاء إلى المدينة وقد بايع الناس أبا بكر، فاحتبس عن أبي بكر فلم يبايعه أيّاما وقد بايع الناس، وأتى بني هاشم فقال: أنتُمُ الظّهر والبَطْن، والشّعار دون الدِّثار، والعصا دون اللِّحا، فإذا رضيتم رضينا وإذا سخطتم سخطنا، حدّثوني إن كنتم بايعتم هذا الرجل؟ قالوا: فعم، قال: فأنا أرضى وأبايع إذا بايعتم، أما والله يا بني هاشم إنّكم لَطِوالُ الشجر الطيّب الثمر، ثمّ إنّه بايع أبا بكر»(١٠).

### المناقشة

### الجواب الأول: الرواية ليست شيعية

إنّ الرواية منقولة عن طرق السُنّة، فلا يصح الاحتجاج بها على الشّيعة؛ لأنه قد تفرّد بنقلها ابن أبي الحديد السنّي المعتزلي، عن طريق الجوهري

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٦٧.

السني أيضاً، وليس لها في كتب الحديث عند الشّيعة عين ولا أثر، إلّا بهذا الطريق، بل ولا وجود لها في كتب السُنّة، ولم ينقلها أحد من علمائهم إلّا ابن أبي الحديد.

# الجواب الثاني: دلالتها على أن بيعة أبي بكر لم تكن محلٌ وفاق

إنّ هذه الرواية تؤكّد أنّ خلافة أبي بكر لم تكن محلَّ اتّفاق بين الصحابة، وأنّ الصحابيَّ خالد بن سعيد بن العاص لم يعترف بخلافة أبي بكر، ولم يَرَ أنّه مستحقٌ لها، ولم يُعْطِ البيعة إلَّا عندما أخذ الإذن من بني هاشم، الذين بايعوا بعد أن تركوها ستَّة أشهر باعتراف البخاري وغيره من المحدِّثين، ولم تكن بيعتهم إلّا حفاظاً على وحدة الإسلام وخوفاً من رجوع الناس إلى الجاهلية، والدُّخول في الحروب والفتن، لا اعتقاداً باستحقاق أبي بكر لها.

# الجواب الثالث: وجود القرائن الدالَّة على كون البيعة لا عن اختيار

إنّ في نفس هذه الرواية قرائن تؤكّد أنّ الأسلوب الّذي اتّبع ضِدّ معارضي البيعة، كان يبتني على الضغط والقوّة، فإنّ مجرّد رجوع خالد بن سعيد بن العاص - وهو عامل النبي عَلِيلاً على اليمن - إلى أهل البيت على وبيان مقامهم وموقعهم في الإسلام، أوجب إبعاده عن ولاية الجند الذي بعث إلى الشام حين أزمع أبو بكر توليته إيّاها، واتّهمه عمر بتهم لا تنسجم مع مقامه الجليل بين الصحابة، مع أنّه كان من المهاجرين السابقين إلى الإسلام، وقد ساهم مع النبيّ عَلِيلاً في كلّ غزواته، كما يوضّح ذلك المقطع الأخير الذي لم يأتِ به وهو موجود في ذيل الرواية المتقدّمة عن ابن أبي

الحديد، وهو قوله: «ثمّ إنّه بايع أبا بكر، وبلغت أبا بكر فلم يحفل بها واضطغنها عليه عمر، فلمّ ولآه أبو بكر الجند الذي استنفر إلى الشام قال له: أتوليّ خالداً، وقد حَبَسَ عنك بيعته، وقال لبني هاشم ما قال، وقد جاء بَورِقٍ من اليمن وعبيد وحُبْشان ودروع ورماح؟! ما أرى أن تولّيّهُ، وما آمن خلافَهُ، فانصرف عنه أبو بكر وولّى أبا عبيدة بن الجراح ويزيد بن أبي سفيان وشرحبيل بن حسنة» (۱۰).

فنرى عمر قد سجّل على خالد بن سعيد بن العاص عدّة مخالفات، ثمّ وسوس إلى أبي بكر بإبعاده، فأطاعه، نذكر منها:

١- حبس بيعته عن أبي بكر، فهذا يعدُّ بحد ذاته ذنباً وجريمةً بنظر عمر بن الخطاب، فكيف سيكون حال من لا يبايع؟ وقد مَّر عليك بعض الروايات المعتبرة من كتب الحديث عند السُنّة أنّ عمر قد أقسم بأن يحرق بيت فاطمة (عَلَيْكِم) بمن فيه من أهل البيت المَهَ إذا لم يخرج الزبير ومن معه للبعة.

٢- قوله لبني هاشم: «فقال:أنتم الظهر والبطن، والشعار دون الدثار، والعصا دون اللّحا، إذا رضيتم رضينا، وإذا سخطتم سخطنا»، وهذا يعتبر اعترافاً منه بأنّهم هم من يستحق خلافة النبي عَيْلاً، وعدم استحقاق غيرهم للخلافة، وهذا أيضاً يعتبر من الذنوب؛ لأنّ هذا يمسّ بمشروعية الخلافة ونسبة الظلم إليهم بالاستيلاء على حقّ غيرهم.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزل، ج٢، ص٥٩.

٣- إنّه جاء من اليمن بوَرِقِ ١٠٠ وعبيد وحبشان ودروع ورماح، وهذا اتّهام له بالخيانة، مع أنّه من المهاجرين السابقين إلى الإسلام، وقد كان إسلامه قبل أبي بكر وعمر وعثمان.

٤- إن عمر لا يأمن مخالفة خالد بن سعيد بن العاص، ونكثه للبيعة،
 وهذا اتّهام آخر له، واعترافٌ منه بأنّ بيعته لأبي بكر لم تكن عن قناعة ورضا
 باستحقاقه لها.

الجواب الرابع: إنّ رواية الشيعة شيءٌ آخر:

إنَّ خالد بن سعيد بن العاص كان من جملة الاثني عشر الذي أنكروا على أبي بكر جلوسه على منبر الخلافة، وكان اعتراضه اعتراضاً واضحاً بيِّناً حيث قال:...

الجميعُ بين رواية الشيعة ورواية الجوهري العامّيّ - على فرض تسليمها - بأن يكون خالد قد بايع بعد الاعتراض الشديد، إذ لم يصدّق أنَّ أهل البيت سكتوا عن حقِّهم وتركوها لأبي بكر، فلمّ تيقّن من ذلك - وأنّه دون قتال بالسيف على «بَرْد» و «رضا» من أجل عدم تفرقة المسلمين - سَمَعَ بالبيعة. ولعلّ المؤيدٌ لهذا الوجه من الحمُل هو ذيل رواية الاحتجاج؛ حيث أمر أمير المؤمنين الاثني عشر بالتقية وعدم الاستمرار في الاحتجاج.

فإذن هذا النص لا يدعم دعوى إلهي ظهير في رضا أهل البيت المهلا عن خلافة أبي بكر لا من حيث السند ولا من حيث الدلالة.

<sup>(</sup>١) أي دراهم ودنانير.

### مناقشة ما نسبه إلهى ظهير إلى كاشف الغطاء

قال إلهي ظهير: «ولقد أقرّ بذلك شيعيٌّ متأخِّر، وإمامٌ من أئمة القوم، محمد حسين آل كاشف الغطاء، بقوله: (لمّا ارتحل الرسول من هذه الدار إلى دار القرار، ورأى جمعٌ من الصحابة أن لا تكون الخلافة لعلي؛ إمّا لصغر سنّه، أو لأنَّ قريشاً كرهت أن تجتمع النبوة والخلافة لبني هاشم - إلى أن قال -: وحين رأى أنَّ الخليفة الأوَّل والثاني بذلا أقصى الجهد في نشر كلمة التوحيد وتجهيز الجيوش وتوسيع الفتوح، ولم يستأثروا ولم يستبدوا بايع وسالم)»(١٠).

#### المناقشة

مَن يقرأ هذه العبارة من دون ملاحظة النص الكامل للشيخ كاشف الغطاء يستنتج منها بأنه يعترف برضا الإمام علي الكلم بخلافة أبي بكر وعمر، ولكن من يرجع إلى نص عبارة كاشف الغطاء في كتابه المذكور يجد أنّ العبارة على خلاف ما نقله إلهي ظهير، فهو المحليظي يقول: «ثمّ إنَّ صاحب الشريعة لم يزل يتعاهد تلك البذرة، ويسقيها بالماء النّمير العذب من كلماته وإشاراته، في أحاديث مشهورة عند أئمة الحديث من علماء السُنة، فضلاً عن الشّيعة، وأكثرها مرويٌ في الصحيحين، مثل: قوله على مني بمنزلة هارون من موسى) "،

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٦٦. ٦٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: صحيح البخاري، ج٥، ص ٢٤. صحيح مسلم، ج٤، ص ٢٤٠٤. سنن الترمذي، ج٥، ٦٤٠ ملك، ح ٢٤٠ سنن الترمذي، ج٥، ٦٣٨، ح ٢٧٢٤، ص ٢٤٠ م ١١٥. أسد الغابة، ج٥، ص ٢٧٢، حل الغابة، ج٥، ص ٢٠٤، حلية الأولياء، ج٧، ص ٢٠٤. حلية الأولياء، ج٧، ص ١٩٤. ترجمة الإمام علي المسلم على المسلم المسلم المسلم على المسلم المسلم

ومثل: (لا يحبّك إلّا مؤمن، ولا يبغضك إلّا منافق) "، وفي حديث الطائر: (اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك) "، ومثل: (لأعطين الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله) "، ومثل: (إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعتري أهل بيتي) "، و(عليٌ مع الحقّ والحقّ مع علي) "، إلى كثير من أمثالها عمّا لسنا في صدد إحصائه وإثبات أسانيده، وقد كفانا ذلك موسوعات كتب الإمامية، فقد ألّف العالم الحبر السيد حامد حسين اللكناهوري كتابا أسهاه (عبقات الأنوار) يزيد على عشرة مجلدات، كل مجلد بقدر صحيح البخاري تقريباً، أثبت فيها أسانيد تلك الأحاديث من الطرق المعتبرة عند القوم ومداليلها، وهذا واحد من ألوف عن سبقه ولحقه.

ثمّ لمّ ارتحل الرسول عَنْ من هذه الدار إلى دار القرار، ورأى جمعٌ من الصحابة أن لا تكون الخلافة لعلى علي علي المنافع النبوة والخلافة لعنى هاشم، زعماً منهم أنّ النبوة والخلافة إليهم يضعونها حيث شاؤوا! أو لأمُور أخرى لسنا بصدد البحث عنها، ولكنّه باتّفاق الفريقين امتنع أوّلاً عن البيعة، بل في

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیح مسلم، ج۱، ص۸٦، ح۱۳۱، صحیح الترمذي، ج٥، ص۹۳، ح۳۷۱. سنن ابن ماجة، ج۱، ص٤٢، ح۱۱٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن الترمذي، ج٥، ص٦٣٦، ح ٢ ٣٧٢. مستدرك الحاكم، ج٣، ص١٣٠. الرياض النضرة، ج٣، ص١٠٥. الرياض النضرة، ج٣، ص١٠٥.

به انظر: صحیح البخاري، ج٤، ص٦٥، ص٧٣، سنن الترمذي، ج٥، ص٦٣٨، ح٢٧٤، سنن الترمذي، ج٥، ص٦٣٨، ح٢٧٤، سنن ابن ماجة، ج١، ص٥٤، ح١٢١، التاريخ الكبير للبخاري، ج٧، ص٢٦٣، المصنف لعبد الرزاق، ج٥، ص ٢٨٧، ح ٩٦٣٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: سنن الترمذي، ٥، ص٦٢٢، ح٣٧٨، ص٣٦٣، ح٣٧٨٨، مسند أحمد، ج٣، ص١٧. ج٥، ص١٨١، مسندرك الحاكم، ج٣، ص١٠٨، أسد الغابة، ج٢، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: تاريخ بغداد، ج١٤، ص٣٢، مستدرك الحاكم، ج٣، ص١٢٤، ترجمة الإمام علي ﷺ من تاريخ دمشق، ج٣، ص١١٧، ح ١١٥٩.

صحيح البخاري في باب غزوة خير: إنّه لم يبايع إلّا بعد ستّة أشهر "، وتبعه على ذلك جماعة من عيون الصحابة، كالزبير وعهار والمقداد وآخرين ".

ثمّ لمّا رأى تخلّفه يوجب فتقاً في الإسلام لا يُرتق، وكَسْراً لا يجبر .، وكُلُّ أحدٍ يعلم أنَّ عليّاً ما كان يطلب الخلافة رغبة في الإمرة، ولا حرصاً على الملك والغلبة والأثرة، وحديثه مع ابن عباس بذي قار مشهور "، وإنّها يريد تقوية الإسلام، وتوسيع نطاقه، ومَدّ رواقه، وإقامة الحق، وإماتة الباطل ـ وحين رأى أنَّ المتخلّفين أعني الخليفة الأول والثاني بذلا أقصى الجهد في نشر كلمة التوحيد، وتجهيز الجنود، وتوسيع الفتوح، ولم يستأثروا ولم يستبدُّوا، بايَعَ وسالَم، وأغْضَى عبَّا يراه حقّاً له، محافظة على الإسلام أن تتصدَّع وحدته، وتتفرَّق كلمته، ويعود الناس إلى جاهليتهم الأولى" ".

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، ج٥، ص١٧٧. وانظر كذلك: صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٢، كتاب الجهاد والسير. الإمامة والسياسة، ج١، ص١١. مروج الذهب، ج٢، ص٢٠٣. تاريخ الطبري، ج٣، ص٨٠. الكامل في التاريخ، ج٢، ص٣٢. الصواعق المحرقة، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) منهم: أبو ذر الغفاري، وسلمان الفارسي، والمقداد بن عمرو، وعمار بن ياسر، وفروة بن عمرو، وخالد بن سعيد بن العاص، وأبي بن كعب، والبراء بن عازب، وقيس بن سعد بن عبادة، وخزيمة بن ثابت، وغيرهم. راجع: مروج الذهب، ج٢، ص١٠٣. العقد الفريد، ج٤، ص٢٥٩. تاريخ الطبري، ج٣، ص٢٠٨. الكامل في التاريخ، ج٢، ص٣٠٥. تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص٣٠٠. أبي الفداء، ج٢، ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) قال عبد الله بن عباس: دخلت على أمير المؤمنين ﴿ بَدِي قار وهو يخصف نعله، فقال رحمه الله لي: ما قيمة هذه النعل؟ فقلت: لا قيمة لها. فقال ﴿ يَا الله عَلَى أَحْبِ إِلَى مِن إمرتكم إلا أن أقيم حقا، أو أدفع باطلا.. ". انظر شرح نهج البلاغة للشيخ محمد عبده ١: ٧٦ / ٣٢.

<sup>(</sup>٤) أصل الشّيعة وأصولها، الشيخ كاشف الغطاء، ص١٩١. ١٩٣.

البذرة التي تعاهدها الرسول الأعظم عَنْ وسقاها من نميره العذب الزلال، مهيّئاً إيّاه لإدارة شؤون هذه الأمة بعده عَنْ أَنَّهُ، ثمّ استدلّ على ذلك بخمسة أحاديث صحاح من أشهر الصحاح اعتباراً عند أهل السنّة.

ثم إن قوله المهلَّك : «ورأى جمعٌ من الصحابة أن لا تكون الخلافة لعلي اللَّهِ إمّا لصغر سنّه! أو لأنّ قريشاً كرهت أن تجتمع النبوة والخلافة لبني هاشم».

هو في بيان اعتقاد هذا الجمع من الصحابة، الله في سرفوا حقَّ الأمّة الإسلاميّة عن موضعه بصرف الخلافة عن أصحابها الشرعيين الذين هيَّاهم النبي لسدّ هذا المنصب بعده عَيَّالاً، أمّا نفس كاشف الغطاء فلا يعتقد بقول هؤلاء الجمع من الصحابة؛ بدليل قوله على بعد ذلك: «زَعْماً منهم أنَّ النبوة والخلافة إليهم يضعونها حيث شاءوا، أو لأمور أخرى لسنا بصدد البحث عنها»؛ فإنّه يجعل قولهم مجرَّدَ زعم، والزعم هو الاعتقاد المخالف للواقع، الذي لا يستند إلى حجّة.

فها زعمه إلهي ظهير من أنّ كاشف الغطاء يقول برضا على على بخلافة أبي بكر، لم يكن مطابقاً للواقع؛ لأنّ كاشف الغطاء كان في مقام الاستدلال على عدم رضا الإمام على على بخلافتها، وهو ما يدلّ عليه تأخير بيعته لهم لمدّة ستة أشهر، وتبعه على ذلك جماعة من شيعته وكبار الصحابة كالزبير وعار والمقداد وآخرين، بل إنّه على ذكر أنَّ قبول عليِّ على البيعة بعد الستة أشهر مُرْغاً، كان من باب الأخذ بأقل المحذورين ضرراً، فه و قوله على الله المنتق وكسراً لا يجبر، وكُلُّ قوله على الله على وكسراً لا يجبر، وكُلُّ على المنتق وكسراً لا يجبر، وكُلُّ

أحدٍ يعلم أنَّ عليًا ما كان يطلب الخلافة رغبة في الإمرة، ولا حرصا على الملك والغلبة والأثرة، وحديثه مع ابن عباس بذي قار مشهور، وإنّا يريد تقوية الإسلام، وتوسيع نطاقه، ومدّ رواقه، وإقامة الحق، وإماتة الباطل» "، وبعد هذا كيف يكون كلام كاشف الغطاء اعترافاً منه بأنّ علياً علياً قد رضى بخلافة أبي بكر؟!

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص١٩١ـ ١٩٣.



# الفصل الثالث

دعوی اقتداء أمیر المؤمنین ایک بابی بکر وقبول هدایاه



#### تمهيد

ادعى إحسان ظهير أنّ الإمام أمير المؤمنين المهلل كان راضياً بخلافة أبي بكر ومترجماً لهذا الرضا بشكل عمليّ، من خلال مشاركته في معاملاته وقضاياه، وقبوله هداياه، ودفعه الشكاوى إليه، والصلاة خلفه، حيث قال: إنّ أمير المؤمنين عليته «كان راضياً بخلافة الصدّيق، ومشاركاً له في معاملاته وقضاياه، قابلاً منه الهدايا، رافعاً إليه الشكاوى، مصلياً خلفه» (۱۰).

### ١ - العقيدة ومبدأ التعايش عند أهل البيت الملك

إنّ المتأمّل بعمق في موقف أهل بيت النبي عَيْنَالَا، من الأحداث التي وقعت بعد وفاة رسول الله عَيْنَالَا لاسيها المتعلّق منها بالإمامة وخلافة الرسول عَيْنَالاً، يجد و وبالخصوص من خلال كلهات سيّدهم أمير المؤمنين الإمام علي عَلَيْنَا ومواقفه وسيرته وأنّهم عَلَيْنَا قد أوضحوا للمسلمين أمرين: الأول: يتعلّق بالعقيدة التي يدينون بها أمام الله تعالى في هذا الباب؛ أعني باب الإمامة وخلافة رسول الله عَيْنَالاً.

الثاني: يتعلّق ببيان نمط وأسلوب التعايش بين المسلمين بعد اختلافهم وتشتّهم.

وهذه إشارة مختصرة لهذين الأمرين بها يتناسب والمقام:

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٦٨.

الأمر الأول: إنَّ أهل البيت المَيَّكِ قد بينُوا للأمَّة أنَّهم أئمة المسلمين بعد رسول الله عَيْكَةً، بأمر من الله تعالى، وذلك بأسلوبين:

الأول: الأسلوب النظري، وهو التصريح اللفظي بهذا الأمر في مقامي الإثبات والنفي، فساقوا للأمة في مقام الإثبات البراهين والأدلة على إمامتهم من القرآن الكريم، كآية الولاية، والطهارة، والمباهلة، والبلاغ و... "، والسُنّة النبوية، كحديث الغدير، والثقلين، والموالاة و... "، وبينّوا

<sup>(</sup>١) آية الولاية، هي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيَّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُونُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ المائدة/ ٥٥، وآية الطهارة، هي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ الأحزاب/ ٣٣، وآية المباهلة، هي قوله تعالى: ﴿فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ ابناءنا وَابناءكُمْ وَنِسَاءكُمْ وَأَنفُسنا وَأَنفُسنَا وَأَنفُسنا عَلَمْ فَتُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ ابناءنا وَابناءكُمْ وَزِسَاءكُمْ وَأَنفُسنا وَأَنفُسنا وَأَنفُسنا اللهِ عَلَى الْكَاذِينِينَ ﴾ آل عمران/ ٦١، وآية البلاغ، هي قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لاَ يَهُومُ الْكَافِرِينَ ﴾ المائدة/ ٢٧، إلى غير ذلك من الآيات الكريمة التي سيجيء بحثها في محلها إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) حديث الغدير، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق وألفاظ عديدة، منها ما أخرجه النسائي في (فضائل الصحابة، ص ١٥)، عن زيد بن أرقم، قال: «لما رجع رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حجّة الوداع ونزل غدير خم أمر بدوحات فقممن، ثمّ قال: (كأني قد دعيت فأجبت، إنّي قد تركت فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فانظروا كيف تخلفوني فيهها؟ فإنها لن يتفرقا حتى يردا عَلَيَّ الحوض)، ثمّ قال: (إن الله مولاي وأنا ولي كل مؤمن)، ثمّ أخذ بيدَي علي فقال: (من كنت وليّه فهذا وليه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه)، فقلت لزيد: سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: ما كان في الفوشنجي رجل إلّا رآه بعينه وسمعه بإذنه»، وحديث الثقلين، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق وألفاظ عديدة، منها ما أخرجه أحمد بن حنبل في مسنده (ج٣، ص١٤)، عن أبي سعيد الخدري، قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السهاء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، فيكم الثقلين أحدةي يردا عَلَيَّ الحوض»، وحديث الموالاة، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق وأنها لم وحديث الموالاة، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق وأنه الله عليه وسلمة السُنة بطرق وأنه المناء بلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وحديث الموالاة، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق وأنه المؤلة، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق حديث الموالاة، أخرجه حفاظ ومحدثو السُنة بطرق حمل عدود من الساء على الله وحدثو السُنة بطرق حمل عدود من الساء على الله وحدثو السُنة بطرق حمل عدود من الساء على الله وحدثو السُنة بطرق حمل عدود من الساء على المؤلود على السُنة بطرق حديث المولاد من الساء على الله وحدثو السُنة بطرق حديث المولاد من الساء على الله وحدثو السُنة بطرق حديث المولاد من الساء على الله وحديث الساء على الله وحديث المؤلود من الساء على المؤلود من الساء على المؤلود عديث المؤلود على الساء على المؤلود على الساء على المؤلود عل

في مقام النفي عدم صحّة إمامة غيرهم، كما أورده مسلم في صحيحه على لسان عمر من أنّ الإمام عليّاً عليه كان يرى الشيخين آثمين غادرين خائنين، فعن الزهري، عن مالك بن أوس في حديث طويل، جاء في بعض مواضعه: «فرأيتهاه كاذباً آثهاً غادراً خائناً» (...)

وممّا يدلّ على أنَّ رأي الإمام عَلَيْكُم في أبي بكر هو نفسه في عمر أيضاً، وأنّه لم يتغيّر، بل استمرَّ طيلة خلافتها، هو قول عمر بعد ذلك: «فرأيتهاني كاذباً آثهاً غادراً خائناً»".

ويؤيده ما أخرجه البخاري ومسلم في الصحيح، من أن الإمام عليّا عَلَيّا عَلَيْكُمْ قَالَ لأبي بكر: «ولكنّك استبددت علينا بالأمر» "، وفي موضع آخر، قال علينا «فاستبدّ علينا» "، ولا وجه للقول بأنّ الإمام علينا بصدد العتب على الأول؛ لإطلاق الكلام المتقدِّم عن عمر.

الثاني: الأُسلوب العملي، وأبرزه الامتناع عن البيعة، فلم يبايع أهل البيت المُسْكَاء عَلَم الله المُسكاء كما أخرج

حوالفاظ عديدة، منها ما أخرجه الترمذي في سننه (ج٥، ص٢٩٧)، عن أبي سريحة أو زيد بن أرقم (شك شعبة)، عن رسول الله علله ، قال: «من كنت مولاه فعلى مولاه»، قال ابن حجر في (فتح الباري، ج٧، ص٢١): «وأمّا حديث (من كنت مولاه فعليٌّ مولاه) فقد أخرجه الترمذي والنسائي، وهو كثير الطرق جدّاً، وقد استوعبها ابن عقدة في كتاب مفرد، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان»، إلى غير ذلك من الأحاديث الكريمة الواردة في المقام مما سيجيء بحثها في محلّها إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، ج٥، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٣. صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

ذلك البخاري ومسلم في الصحيح، عن ابن شهاب، عن عروة، عن عائشة، قالت: «كان لعليٍّ من الناس وجه حياة فاطمة، فلم اتوفيت استنكر عليٌّ وجوه الناس، فالتمس مصالحة أبي بكر ومبايعته، ولم يكن يبايع تلك الأشهر»(۱).

ويؤيّده ما ورد في مسلم عن الزهري: أنّ رجلاً قال له: «لم لَم يَبايع عليٌّ أبا بكر حتى ماتت فاطمة؟ قال: لا، ولا أحدٌ من بني هاشم»".

الأمر الثاني: إنَّ أهل البيت المُهَلِيُ بيَّنُوا للمسلمين منهاج التعايش بينهم، فإنَّ الاختلاف في العقيدة والرأي لا يعني اللجوء للاقتتال من أجل حسم الأمر لصالح أحد الأطراف، بل هناك طريق آخر وهو الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة والتعايش السلمي بين الجميع، وقد أوضحوا المهلك ذلك أيضاً بأسلوبين:

الأول: الأسلوب النظري، وذلك عبر أقوالهم وتوجيهاتهم بالصلاة خلف المخالفين، وعيادة مرضاهم، وشهادة جنائزهم، وغير ذلك من الأمور التي تؤدّي إلى اللَّحْمة والتوادِّ والتراحم بين المسلمين رغم وجود الخلاف النظري والعقائدي بينهم، فقد روى الشيخ الكليني والصدوق، عن الإمام الصادق عليه من صلى معهم في الصف الأول كان كمن صلى خلف رسول الله عن الله وقال عليه وقال عليه وقال عليه والسهدوا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص٣٨. صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري، ابن حجر، ج٧، ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي، الشيخ الكليني، ج٣، ص٠٨٨. من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، ج١، ص٣٨٢.

جنائزهم، وصلّوا في مساجدهم»···.

الثاني: الأسلوب العملي، وهو المشاركة الفعلية من قبل أهل البيت المهلا في كثير من الموارد، كالقضاء والمشورة والفقه، قال إحسان إلهي ظهير بعد أن أورد نهاذج من تلك المشاركات: «وهذا دليل واضح على... تقديمهم عليّاً في المشورة والقضاء» "!!

والحاصل: إنّ أهل البيت المهلك قد أوضحوا للمسلمين مقامين، أحدهما يتعلّق بالرأي والعقيدة، وهو أنّهم أئمة المسلمين، وأنّ القوم قد استبدّوا عليهم، وأنّهم آثمون غادرون خائنون، ودعموا هذا الرأي والاعتقاد في مقام العمل بامتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الزهراء عليه الله المتناعه المتناعهم عن البيعة حتى وفاة فاطمة الرهو المتناعه المتناع المتناعه المتناع الم

والمقام الآخر يتعلّق بالتعايش بين المسلمين، وأنّ الخلاف في الرأي والعقيدة لا يمنع من التراحم والتواصل بينهم والاشتراك في الحياة.

ومن هنا في المقام (وهو رضا الإمام على المقام (وهو رضا الإمام على المقام (وهو رضا الإمام على النظر عن ثبوتها أو عدمه ولا نها تأتي ضمن سياق توجّهات أئمة أهل البيت المهلا في أن الخلاف العقائدي لا يمنع من التعايش والتواصل والتفاعل بين المسلمين.

# ٢- هدايا أبي بكر لأمير المؤمنين عليه

من جملة الشواهد التي أوردها ظهير لدعم دعواه المتقدمة من رضا

<sup>(</sup>١) الهداية، الشيخ الصدوق، ص٥٣. وانظر: الكافي، الشيخ الكليني، ج٢، ص٢١٩، ٦٣٥.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٦٩.

الإمام الله بخلافة الأول ومشاركته إياه في معاملاته وقضاياه وحميمية العلاقة بينها، هو قبوله الله الهدايا من أبي بكر، ناسباً ذلك (قبول الهدايا) إلى كتب الشّيعة أنفسهم، ويمكن الجواب عن هذه الدعوى بنحوين:

### النحو الأول: عرض تلك الشواهد ومناقشتها:

### ألف ـ قصة الجارية (الصهباء)

قال إلهي ظهير: «وللتعامل الموجود بينهم، وللتعاطف والتوادد والوئام الكامل، كان عليّ ـ وهو سيد أهل البيت ووالد سبطي الرسول صلوات الله وسلامه عليه ـ يتقبّل منه الهدايا؛ دَأْبَ الأخوة المتشاورين ما بينهم والمتحابيّن، كما قبل الصهباء الجارية التي سبيت في معركة عين التمر، وولدت له عمر ورقيّة، (وأما عمر ورقية فإنها من سبيئة من تغلب يقال لها: الصهباء، سبيت في خلافة أبي بكر وإمارة خالد بن الوليد بعين التمر)» ".

#### المناقشة

الثابت هو أنَّ الصَّهباء أم حبيب بنت ربيّعة، سبية قيل: إنَّ خالد بن الوليد أصابها بعين التمر، وقد تزوّجها أمير المؤمنين عَلَيْكُم وأولدها توأمين، عمر ورقية، وقد تتبعنا مصادر التاريخ والأنساب والرجال السنيّة والشيعية " فلم نجد من يصرح بأنّ أبا بكر قد أهداها لأمير المؤمنين عَلَيْكُم،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص٧٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: تاریخ الطبری، ج٤، ص ۱۱۸. تاریخ الإسلام، ج٦، ص ۱٦٤. تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر، ج٥٤، ص ٤٠٨. تهذیب التهذیب، عساکر، ج٥٤، ص ٤٦٨. تهذیب التهذیب، ابن حجر، ج٧، ص ٤٢٦. 1٢٤. الطبقات الکبری، ج٣، ص ٢٠.

بل إنّ المصدر الذي ذكره إلهي ظهير (وهو عمدة الطالب لابن عِنبَة) قد نصّ على أنّه عَيْبُ قد اشتراها، قال: «الصهباء التغلبية، وهي أمّ حبيب بنت عباد بن ربيعة بن يحيى بن العبد بن علقمة من سبي اليهامة، وقيل: من سبي خالد بن الوليد من عين التمر، اشتراها أمير المؤمنين علي على العبارة التي نقلها عن ابن أبي الحديد لا تدل إلّا على كونها جارية سبيت في خلافة أبي بكر، وإمارة خالد بن الوليد بعين التمر، وأما إنّها قد أهداها أبو بكر لأمير المؤمنين على فليس فيها دلالة على ذلك ألبتة كها هو واضح «وأما عمر ورقية فأمهما سبية من بني تغلب، يقال لها: الصهباء، سبيت في خلافة أبي بكر وإمارة خالد بن الوليد بعين التمر»".

<sup>(</sup>١) عمدة الطالب، ابن عنبة، عمدة الطالب، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٩، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) عمدة الطالب، ابن عنبة، ص٢٦١.

وسلم) ذكرتُ له ذلك، فقال: يا بريدة، أتبغض عليّاً؟ فقلت: نعم، قال: لا تبغضه، فإنّ له في الخمس أكثر من ذلك ""، فلا مِنَّةَ لأحد على أمير المؤمنين عَلَيْكِم بهديّة أو ما شاكل.

ولو كانت الصهباءُ هدَّيةً، كما زعم ظهير لصرّح بذلك واحدٌ من علماء الأنساب والتاريخ والرجال على أقل تقدير!!

وعلى تقدير كونها هديّة، فذلك فقهُنا شاهد وأدلّتنا ناطقة بجواز أخذ جوائز الظالمين وهداياهم "، إذ الخلافة كلّها في الأصل لعليّ، وفدك والعوالي لزوجته فاطمة، والخمس له، وقد غَصَبُوها كُلّها منه، فها تساوي جارية بالنسبة لكل حقوقه المسلوبة؟!

وانظر إلى جواز الاستنقاذ والاسترداد للحقّ إذا كان الغاصب مصرّاً على عدم ردّ المغصوب كما هو الحال في ابي بكر.

#### ب ـ قصة الجارية خولة بنت جعفر بن قيس

قال إلهي ظهير: «وأيضاً مَنَحَهُ الصِّدِّيق خولةَ بنتَ جعفر بن قيس التي أُسِرَت مع مَنْ أُسِرَ في حرب اليهامة، وولدت له أفضل أولاده بعد الحسنين محمد بن الحنفية»(").

#### المناقشة

اختلف فيها من عدّة جوانب:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٣، ص٩٨، -٤٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر وسائل الشيعة.

<sup>(</sup>٣) الشيعة وأهل البيت، ص٧٠.

الخلاف الأول: في زمان سبيها، حيث ذهب فريق إلى أنَّها سُبِيَت في عهد رسول الله صلى الله صلى الله عليه [وآله] وسلم عليّاً إلى اليمن فأصاب خولة في بني زبيد، وقد ارتدُّوا مع عمرو بن معدي كرب، وصارت في سهمه، وذلك في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن ولدت منك غلاماً فسمّه باسمي وكنّه بكنيتي، فولدت له بعد موت فاطمة عليك غلاماً فسمّه باسمي وكنّه بكنيتي، فولدت له بعد موت فاطمة عليك غلاماً فسمّه بالله عربة القاسم» في الله عليه وسلم.

وذهب فريق آخر إلى أنها سُبيت في زمن أبي بكر، قال ابن كثير: «خولة بنت جعفر بن قيس... سباها خالد أيام الصديق أيّام الردّة من بني حنيفة» "، وقال ابن حجر: «خولة بنت جعفر بن قيس من بني حنيفة، ويقال من مواليهم، سبيت في الردة من اليهامة» ".

الخلاف الثاني: الذين قالوا بأنها سبيت في زمن أبي بكر اختلفوا فيها من وجه آخر، حيث ذهب فريق منهم إلى أن أمير المؤمنين المسيد قد اشتراها بعد أن سبيت أوائل عهد أبي بكر كما في رواية خراش بن إسماعيل العجلي، قال: «أغارت بنو أسد بن خزيمة على بني حنيفة فسبوا خولة بنت جعفر، ثمّ قدموا بها المدينة في أول خلافة أبي بكر فباعوها من عليّ، وبلغ الخبر قومَها،

<sup>(</sup>١) انساب الأشراف، ص٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، ج٧، ص ٣٦٨. وانظر: الوافي بالوفيات، الصفدي، ج٤، ص٧٥. تاريخ الإسلام، ج٢، ص١٨١. المنتخب من ذيل المذيل، الطبري، ص١١٧ ـ ١١٨. ابن قتيبة، المعارف، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب، ابن حجر، ج٩، ص ٣١٥. وانظر: تهذيب الكمال، المزي، ج٢٦، ص ١٤٨. تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٤٥، ص ٣٢٥.

فقدموا المدينة على عليٍّ فعرفوها وأخبروه بموضعها منهم، فأعتقها [علي] ومهرها وتزَّوجها فولدت له محمّداً ابنه، وقد كان قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أتأذن لي إن ولد لي بأنْ اسمّيه باسمك وأكنّيه بكنيتك؟ فقال: (نعم)، فسمَّى ابن الحنفية محمّداً وكنّاه أبا القاسم» (۱)، وقال البلاذري بعد أن اختار هذا القول: «وهذا أثبت من خبر المدائني» (۱).

قال ابن كثير: «وهي خولة بنت جعفر... سباها خالد أيّام الصديق أيّام الردة من بني حنيفة، فصارت لعلي بن أبي طالب...»(").

وأما رواية ابن سعد في الطبقات، عن الفضل بن دكين، عن الحسن بن صالح، عن عبد الله بن الحسن، قال: «إنّ أبا بكر أعطى عليّاً أُمَّ محمد بن الحنفية» فمرسلة؛ إذ أنَّ عبد الله بن الحسن لم يعاصر أبا بكر، بل هو من صغار التابعين في ومضمونها أيضاً لا يدلّ على كونه قد أعطاها إيّاه منحة من ماله الخاص حتى يصدق عليها عنوان الهدية.

ومن هنا ضعّف الذهبي هذا القول من خلال نسبته إلى الـ «قيل»، مما يشعر بعدم وجود ما يدلّ عليه، قال: «وقيل: إن أبا بكر وهبها عليّاً» (٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) انساب الأشراف، البلاذري، ص۲۰۰ - ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، ابن كثير، ج٧، ص ٣٦٨. المنتخب من ذيل المذيل، الطبري، ص١١٧ ـ ١١٨. المعارف، ابن قتيبة، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج٥، ص ٩١.

<sup>(</sup>٥) انظر: الإصابة، ابن حجر، ج٥، ص١٤٣. الثقات، ابن حبان، ج٧، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج٤، ص١١١.

وقد فَصَّلُ ابنُ أي الحديد المعتزلي هذا الخلاف في خولة، وأنَّ محتار المحققين وأظهر الأقوال وأثبتها هو أنها سبيت في بداية عهد أبي بكر وأنّ أمير المؤمنين عليه قد اشتراها، وهو ما اختاره البلاذري في (أنساب الأشراف) (١٠٠٠).

#### ج ـ الهدايا المالية

لم يثبت في مصدر حديثي معتبر أنّ أمير المؤمنين عليه قبل الهدايا المالية من أبي بكر، ولم يذكر إحسان إلهي ظهير نموذجاً واحداً لنا على الأقلّ من الروايات التي زعم أنها تدلّ على ذلك حتى ننظر في سندها ومضمونها ومدى دلالتها على الأمر، وما يمكن أن يقال عليها، وما ذكره في الهامش

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج۱، ص ٢٤٤ م ٢٤٥ قال: «خولة بنت جعفر بن قيس... واختلف في أمرها، فقال قوم: إنها سبية من سبايا الردّة، قوتل أهلها على يد خالد بن الوليد في أيّام أبي بكر، لمّا منع كثيرٌ من العرب الزكاة، وارتدّت بنو حنيفة، وادّعت نبوة مسيلمة، وإن أبا بكر دفعها إلى علي على من سهمه في المغنم. وقال قوم، منهم أبو الحسن على بن محمد بن سيف المدائني: هي سبية في أيّام رسول الله يَليَّة، قالوا: بعث رسول الله يَليَّة عليّا إلى اليمن، فأصاب خولة في بني زبيد، وقد ارتدوا مع عمرو بن معدي كرب، وكانت زبيد سبتها من بني حنيفة في غارة لهم عليهم، فصارت في سهم علي عليها لله رسول الله يَليَّة: إن ولدت منك غلاما فسمه باسمي، وكنه بكنيتي، فولدت له بعد موت فاطمة عليها السلام محمداً، فكناه أبا القاسم. وقال قوم، وهم المحققون، وقولهم الأظهر: إنّ بني أسد أغارت على بني حنيفة في خلافة أبى بكر الصديق، فسبوا خولة بنت جعفر، وقدموا بها المدينة فباعوها من علي المنهم، فأعتقها ومهرها وتزوجها، فولدت له محمدا، فكناه أبا القاسم. وهذا القول، هو اختيار أحمد بن يحيى البلاذري في وتزوجها، فولدت له محمدا، فكناه أبا القاسم. وهذا القول، هو اختيار أحمد بن يحيى البلاذري في كتابه المعروف برتاريخ الأشراف)».

ثمّ إنّ الهدية إنّها تكون من مال الرجل، وأمّا الخمس والفيء فخارجان عن محلّ البحث؛ لأنّها من حقوق ذي القربى التي جعلها الله تعالى لهم ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّهَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فإن للهِ مُحُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَسَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابن السَّبِيلِ ﴾ ".

هذا مضافاً إلى أنّ المصادر التي استدلّ بها على رأي الشّيعة كتاريخ اليعقوبي وشرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ليست مصادر شيعية بالرغم من دعواه الالتزام بالاستدلال بكتبهم في المقام.

ودعواه أنَّها من مصادر الشّيعة خلاف الثابت، وبالخصوص ابن أبي الحديد الّذي هو من مشايخ المعتزلة، كما أنّ الثابت لدى محقّقي المسلمين

<sup>(</sup>١) انظر: الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٧٠ ـ ٧١، قال: «ولقد ورد في أبي داود عن علي رضي الله عنه أنه، قال: اجتمعت أنا والعباس وفاطمة وزيد بن حارثة عند النبي عَيْلًا، فقلت: يا رسول الله إن رأيت أن تولّيني حقَّنا من هذا الخمس في كتاب الله عز وجل فأقسمه حياتك؛ كيلا ينازعني أحد بعدك، فافعل، قال: ففعل ذلك، قال: فقسمته حياة رسول الله عَنْلاً، ثمّ ولّانيه أبو بكر، حتّى إذا كان آخر سنة من سنيّ عمر رضي الله عنه فإنّه أتاه مال كثير، فعزل حقّنا ثممّ أرسل إليّ، فقلت: بنا عنه العام غنى وبالمسلمين إليه حاجة فاردده عليهم، فردّه عليهم، فرده. أبو داود، كتاب الخراج. مسند أحمد. مسندات علي».

<sup>(</sup>۲) الأنفال/ ٤١.

من الشّيعة والسُّنّة هو أنّ هذين الكتابين لا يعدّان من المصادر الأساسية التي يستدل بها لإلزام المقابل.

## النحو الثانى: أدَّلة انقطاع الودّ بين أهل البيت ﴿ وَالشَيْحُينَ

لقد دلّت الأحاديث الصحيحة على انقطاع الودّ، ووجود الخصومة الشديدة بين أهل البيت المبيّل وبين أبي بكر، طيلة حياة فاطمة الزهراء المبيّل وأبّها قد توفّيت وهي واجدة وغاضبة وغير راضية عليه، إلى درجة أنّه منع من حضور تجهيزها وتشييعها والصلاة عليها ودفنها، كما أخرج ذلك البخاري ومسلم، في الصحيح عن ابن شهاب، عن عروة، عن عائشة، قالت: «فَوَجَدَتْ فاطمة على أبي بكر في ذلك فهجرته فلم تكلّمه حتى توفّيت، وعاشت بعد النبي صلى الله عليه وسلم ستّة أشهر، فلمّا توفّيت دفنها زوجها على ليلاً ولم يؤذن بها أبا بكر وصلى عليها»".

وفي سنن البيهقي، «فغضبت فاطمة رضي الله عنها فهجرت أبا بكر رضي الله عنه، فلم تزل مهاجرة له حتّى توفيت، وعاشت بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ستة أشهر» "، وقال البيهقي في ذيل الحديث: «رواه البخاري في الصحيح عن عبد العزيز الأويسي، وأخرجه مسلم من وجه آخر عن إبراهيم بن سعد» ".

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٢ ـ ٨٣. صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، البيهقي، ج٦، ص١٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

وهذه الخصومة التي بينها كانت تدور حول أمرين أساسين: أحدهما يتعلّق بمسألة خلافتهم لرسول الله عليه والأمر الآخر يتعلق بإرثهم منه على أه فكان أهل البيت المه الله يرون أنّ الخلافة لهم خاصة دون غيرهم، وأنّه على أهل البيت المه المرين، وخالفهم أبو بكر في كلا وأنّه على أن داخل ضمن دائرة أحكام الإرث، وخالفهم أبو بكر في كلا الأمرين، ولم يتنازل أهل البيت المه عن ذلك الحق ألبتة، كما يدل عليه حديث مسلم في الصحيح من أنّ عمر قال للعباس والإمام علي على الله عليه وسلم: (ما نورّث ما تركنا صدقة)، فرأيتهاه كاذباً آثها غادراً خائناً، والله يعلم أنّه لصادقٌ بازٌ راشد تابع للحقّ، ثمّ تُوفّي أبو بكر وأنا وليُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم وَوليّ أبّي بكر، فرأيتهاني كاذباً آثها غادراً خائناً، والله يعلم أنّي لصادق بارٌ راشد "، بكر، فرأيتهاني كاذباً آثها غادراً خائناً، والله يعلم أنّي لصادق بارٌ راشد "، فهذا الحديث يدلّ على أنّ رأي أهل البيت اله على لم يتبدّل أو يتغيّر، وأنّه ما ستمرُّوا بالدفاع عن حقوقهم المه بكلّ الوسائل المكنة.

وأما المصالحة التي حصلت بعد وفاة الزهراء المنك فلم تكن تعني عودة الودّ بينهما، وإنّما كانت لإنهاء الخصومة حفاظاً على الإسلام ووحدة الأمة، حيث بدأت وجوه الناس تتغيير على أهل البيت المنك بعد وفاة سيّدتهم «وكان لعليّ من الناس وجه حياة فاطمة، فلمّا توفّيت استنكر عليٌّ وُجُوهَ الناس، فالتمس مصالحة أبي بكر ومبايعته، ولم يكن يبايع تلك الأشهر»".

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٥، ص ٨٢ ـ ٨٣. صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٤. ثمّ أنّ الثابت هو ان فاطمة ﷺ ماتت وهي غاضبة على أبي بكر بالرغم من اجتهاده في طلب رضاها، حتى أنّه ◄

# والحاصل: أنَّ العلاقة بين أهل البيت المَهْلا وأبي بكر كانت ضعيفة إلى

حُمُنِعَ من حضور تجهيزها وتغسيلها والصلاة عليها وتشييعها كها تقدم في رواية البخاري في الصحيح، وهذا الأمر إذا ما أضيف إلى رواية المسور بن مخرمة التي أخرجا البخاري أيضاً في الصحيح (ج٤، ص٢١، ص٢١، ص٢١) من أن رسول الله عَيْلاً قال: «فاطمة بضعة منى فمن أغضبها أغضبني»، أُنْتَجَ أمراً خطيراً مفاده غضب رسول الله عَيْلاً على أبي بكر، فيكون داخلاً ضمن قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يُوْذُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَكُمْ عَذَاباً مُّهِيناً﴾ الأحزاب/ ٥٧.

ولا ينفع الاعتذار عنه بأنّه اجتهد في عدم إعطاء فاطمة على إرثها من والدها رسول الله على وفق ما سمعه من حديث عنه على أفزذا لم يصب فله أجر واحد؛ لأنّ حديث (البضعة) في مقام الإخبار عن المغضوب عليهم وفق ما كان يتلقاه على من الوحي، والزهراء على إنها كانت في هذا المقام بمنزلة الموشد إليهم، فقوله على المن أغضبها أغضبني»، بمنزلة قوله تعالى: ﴿ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْهُ وَمَن لَمْ يَعْمُ وَمِود الخديث كنهر طالوت في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الله مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ المحدوصية له المقرة / ٢٤٩، فكما أنّ العكلامة على الطرد هنا هو الشرب من ذلك النهر مع عدم وجود الخصوصية له (فهم مطرودون لفشلهم في هذا الاختبار)، فكذلك فاطمة الزهراء عليك في المقام حيث إنّ إغضابها علامة على الطرد وإرشاد إليه مع ثبوت الخصوصية لها عليك ، وهي كونها من أولياء الله تعالى المعصومين، وحججه تعالى المنتجبين على الخلق، وسيدة نساء العالمين، وما شاكل ذلك من تعالى المعصوصيات الثابتة لها عليك الملائل القاطع الذي لسنا بصدد الكلام حوله.

وكما لا يصح أن يقال: إنّ أصحاب طالوت كانت لهم مبرراتهم الخاصة التي دفعتهم للشرب، وإنّ النهر ليس له هذا الحق ولم يكن معياراً للطرد؟ إذ الإشكال حينئذ إنّما يرد في الواقع على طالوت من أنّه لم جعل الشرب من ذلك النهر الصافي اللذيذ! \_ وفي الوقت الذي كانوا فيه بأمس الحاجة إلى جرعة من الماء \_ معيارا للطرد؟! فكذلك لا ينفع في المقام أنّ يقال: إن الزهراء المبيني امرأة عادية تغضب بسرعة ومن أي شيء، فكيف تكون معياراً للطرد من جماعة الخير؟! لأنّ الإشكال حينئذ يجب أن يرد على رسول الله ينها من أنّه لم جعل ابنته سريعة الغضب ـ بزعمهم ـ معياراً للطرد؟!! ولا يشكل عليها؛ إذ لم تكن هي التي جعلت من نفسها معيارا لذلك، وإنّما جُعلت كذلك من قبله عنها الذي يخبر عن الله تعالى ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى \* إِنْ هُوَ الذي يخبر عن الله تعالى ﴿ إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ ﴾ الأنعام / ٥٠، ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ النجم / ٣٠٤، فافهم.

ابعد الحدود، وعدم الودّ بينها تدل عليه اصح الأحاديث التي لا يمكن وفق معايير علوم الحديث أن تعارض بتلك الشواهد الضعيفة التي تدل على الوئام بينها، وان كنا نرى أن الموضوع مختلف في المقامين، فموضوع الأولى هو عدم الود والرضا بينها، وموضوع الثانية هو أسلوب التعايش السلمي مع المخالف في العقيدة.

هذا، مضافاً إلى أنّه لا ملازمة بين قبول الهدايا ـ لو صحت ـ وبين رضا الإمام عليه بخلافة أبي بكر؛ إذ قبول الهدية لا يكشف عن الرضا بالدرجة الأساس، وإنها قبولها كان من سنّة الرسول عَيْلَاً، ولا يمكن لأمير المؤمنين عليه ترك السُنة، فقد وردت روايات في كتب أبناء العامة كثيرة في قبول النبي عَيْلاً للمدية والحث عليها، فعن عائشة زوج النبي عَيْلاً، قالت: «قبول النبي عليها الله عليه وسلم كان يقبل الهدية ويثيب عليها» ("، وعن السكوني، عن أبي عبد الله الصادق عليها، قال: «قال رسول الله عَيْلاً: لو أهدي إلى كراع لقبلته» (").

ومن هنا فقبول الإمام علي الهدية من أبي بكر ـ لو صح ـ كان عملاً بالسنة، وليس رضاً عنه أو عن خلافته، خصوصاً أنّ الإمام علي قد صالح أبا بكر، وعدمُ قبوله الهديّة منه قد يُتصوّر أنّه تصعيد في الموقف وخروج عن المصالحة.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، ج٢، ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) الكافي، الشيخ الكليني، ج٥، ص١٤٣.

كما أنّ قبول الهدية يُعدُّ من عوامل الجذب، ولا شكَّ في أنَّ الإمام عَلَيْ الله المعالى كان يريد جذب خصومة أو على الأقل لا يريدهم أن يبتعدوا عنه حفظاً للدين؛ فإنّه عَلَيْ أعلم الأمة وأقضاها و...، والابتعاد عنه عَلَيْ يعني الابتعاد عن المضمون الحقيقي للإسلام من خلال كثرة العمل بالرأي والاجتهاد الذي يكون في كثير من الموارد خطيراً وخاطئاً، لعدم العلم الكافي للمجتهدين آنذاك، ويؤيّد هذا الوجه أنَّ العلم ليس شرطاً في الإمامة عند أبناء العامة، ويؤيّده أيضاً ما في صحيح ابن حبّان من أنّ اللامام قبول الهدايا من المشركين إذا طمع في إسلامهم "".

# ٣. عدم ثبوت صلاة الإمام ﷺ خلف أبي بكر عند الشيعة البتة

إنّ الخلاف بين الشّيعة الإمامية وغيرهم في مقام الإمامة ليس في شخص الخليفة فقط كما يتصوّره بعض البسطاء، وإنّما الخلاف الأعظم بينهما في معنى الإمامة؛ إذ الإمامة عند الإمامية من أصول المذهب وأساسياته إلى جنب التوحيد والعدل والنبوة والمعاد، وتحتاج إلى الجعل الإلهي كالنبوة، والإمام واسطة الفيض الإلهي وعلّة الوجود، والإنسان الكامل والنموذج الأتم، والمعصوم العالم بكل ما يحتاجه الإنسان في هدايته إلى كماله اللائق به وقبوله في ساحة القرب الإلهي، وهذا التصوّر عن مفهوم الإمامة ـ التي من أبرز وأظهر مصاديقها أمير المؤمنين المؤمنين على على المدمن على على الإمام على بأبي بكر أو غيره؛ ولذا لم يذهب إليه أحد من على على القداء الإمام على بكر أو غيره؛ ولذا لم يذهب إليه أحد من على القتداء الإمام على بكر أو غيره؛ ولذا لم يذهب إليه أحد من على القتداء الإمام على بكر أو غيره؛ ولذا لم يذهب إليه أحد من على القتداء الإمام على الكلي المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة الم

<sup>(</sup>١) صحيح ابن حبان، ج١٠، ص٣٥٧.

الشّيعة ألبته.

ومن هنا فإن ما نسبه إحسان إلهي ظهير إلى بعض علماء الشّيعة في المقام مخضُ افتراء، يظهرُ من خلال تدليسه في كلام شيخ الطائفة على، أو جهله في المقام، وإليك عبارة الشيخ الطوسي على كاملة، قال: «فإن ادُّعي على أمير المؤمنين: أنّه صلّى ناوياً للاقتداء، فيجب أن يدلّوا على ذلك، فإنّا لا نسلّمه، ولا هو الظاهر الذي لا يمكن النزاع فيه. وان ادُّعي صلاة مُظهِرٍ للاقتداء، فذاك مسلّم، لأنّه الظاهر، إلّا أنّه غير نافع فيها يقصدونه، ولا يدلّ على خلافِ ما نذهب إليه في أمره عليه "".

فمن الواضح ـ لكلِّ ذي فهم ـ أنَّ التسليم في العبارة هو لظاهر الاقتداء لا لصلاة الإمام علي خلفهم، وبعبارة أخرى: إِنَّ الشيخ الطوسي على ناقش في كبرى استدلال المخالف، ومع انخرامها لا تبقى قيمة استدلالية للصغرى.

وخلاصة استدلال المخالف هو: أنّ الإمام عليّاً عَلَيّاً صلى خلفه (أبو بكر أو غيره)، وكُلُّ من صلّى خلف أحدٍ فهو راض عنه (أو عن خلافته مثلا)، فإذن الإمام عَلَيْكُمْ راض عنه أو عن خلافته.

فالصغرى هي: أنّ الإمام ﷺ صلى خلفه، والكبرى هي: كُلُّ من صلَّى خلف أحدٍ فهو راضٍ عنه.

وقد ناقش شيخ الطائفة ﴿ فَي الكبرى بِمَا حاصله: أنَّ الاقتداء تارةً يكون حقيقيًّا وأخرى يكون ظاهرياً، والذي يكشف عن الرضا هو

<sup>(</sup>١) تلخيص الشافي، الشيخ الطوسي، ص١٥٨.

الاقتداء الحقيقي دون الظاهري، والحال أنّ الاقتداء الحقيقي مفقود في المقام ويحتاج إثباته إلى دليل، والاقتداء الظاهري وإن كان مسلّماً - يعني لو رأينا شخصاً يصلّي خلف شخص آخر، فإن الظاهر المسلّم به هو أنّه مقتد به في صلاته - لكنّه لا يكشف عن الرضا، إذ أنّه قد يكون لأجل حفظ النفس أو ما شاكل، فكأنّه عن يريد القول: بأنه حتّى لو ثبتت صلاة الإمام عليه خلفهم، فلا ينفع ذلك لعدم ثبوت كبرى استدلالهم؛ لأنّ القدر المسلّم في الاقتداء هو الاقتداء الظاهري الذي لا يكشف عن الرضا، وأين هذا المعنى مما افتراه ظهير على الشيخ المهلم بأنّ صلاة الإمام عليه خلفهم أمرٌ مسلّم ؟!

وأمّا النصّ المنقول عن ابن أبي الحديد فلا يُجدي شيئاً في المقام؛ لأنّه من مشايخ المعتزلة كما تقدم، ونحن لا ننكر وجود ذلك القول عند أبناء العامة، وأمّا كونه من علماء الشّيعة فهذا مما لم يذهب إليه أحد منهم.

## ٤ـ الإمام أقضى الأمة وأعلمها

إنّ الثابت بالحديث الصحيح أنّ أمير المؤمنين عليه هو أقضى الأمة، واللازم لذلك هو كونه عليه أعلمها، فإنّ العلم ملازم للقضاء، فقد أخرج البخاري في الصحيح عن عمر بن الخطاب، قال: «أقضانا علي» ومن المشهور بين المسلمين قول رسول الله عليه المشهور بين المسلمين قول رسول الله عليه المنه المسلمين قول رسول الله عليه المنهور بين المنهور بين المنهور بين المسلمين قول رسول الله عليه المنهور بين المنهور ب

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص٩٤، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا لَوْله تعالى: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا لَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا لَوْلَهُ لَا يَعْ مُنْهَا﴾.

طالب» "، ومن هنا فرجوعهم إلى أمير المؤمنين على المناه والمريض إلى ظهير، وما لم يذكره ـ كان من باب رجوع الأمّة إلى عالمها، والمريض إلى طبيبه، فمن الطبيعي أن يرجع المسلمون إلى أقضاهم وأعلمهم وطبيبهم، وما كان الإمام على ليبخل عليهم فيما آتاه الله تعالى من فضله، مع ما ثبت له من السابقة في الجود والكرم وكلِّ فضيلة، ومن هنا فقبوله على الفصل في قضاياهم والمشورة عليهم وعلاج ما بهم من داء الخلاف وإلقاء الفتنة و من رضاً أو حبّاً لأبي بكر وعمر، وإنّها مراعاة للمصلحة العليا للإسلام، ولطفاً منه على بالمسلمين.

فهذا هو الوجه في الرجوع إلى أمير المؤمنين عليه في عهد الشيخين، وقبوله عليه البَتُ في قسطاياهم والمشورة عليهم وما شاكل، وأمّا رجوعه عليه البَتُ و قسطاياهم وامتثاله عليه لأوامرهم فغير ثابت عندنا، ولم يأت إحسان ظهير عليه بشاهد سوى مقولة حاكها بنفسه وألحق بها فقرة من رواية نسبها إلى ابن أبي الحديد المعتزلي، وقد تقدّم الكلام مراراً

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري، ابن حجر، ج۸، ص۱۲۷. مسند أحمد بن حنبل، ج٥، ص١١٣. المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص٥٠٣. كشف الخفاء، العجلوني، ج١، ص١٦٦ - ١٦٣. فيض القدير، المناوي، ج١، ص٢٦٥ - ١٦٣. فيض القرطبي، المناوي، ج١، ص٢٨٥. أحكام القرآن، ابن العربي، ج٤، ص٤٣، ص٥٤. تفسير القرطبي، ج٥١، ص٢٦١، ص١٦٢. المستصفى، الغزالي، ص١٧٠. الأحكام، الآمدي، ج٤ ص٧٣٧. تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج١٥، ص٠٠٣. الجوهرة في نسب الإمام علي وآله، البري، ص١٧٠. الوافي بالوفيات، الصفدي، ج١٢، ص١٧٩. تاريخ ابن خلدون، ج١، ص١٩٧، الى غير ذلك من مصادر السُنة.

في كونه من مشايخ المعتزلة، مضافاً إلى أنَّ العبارة غير موجودة في شرحه، لكن ذكر ابن كثير في (البداية والنهاية) عبارة قريبة منها، حيث قال: «ونفذ الصديّق جيش أسامة، فقل الجند عند الصّديق، فطمعت كثير من الأعراب في المدينة وراموا أن يهجموا عليها، فجعل الصّديق على أنقاب المدينة حُرَّاساً يبيتون بالجيوش حولها، فمن أمراء الحرس علي بن أبي طالب، والزبير بن العوام، وطلحة بن عبد الله، وسعد بن أبي وقاص، وعبد الرحمن بن عوف، وعبد الله بن مسعود، وجعلت وفود العرب تقدم المدينة»(١).

ولعل الأمر اختلط على إحسان أو دلّس فيه كها فعل ذلك في مواضع أخرى كثيرة، هذا مع أنَّ الرواية غريبة عن المدّعى ولا تدلّ عليه بوجه، فإنّ المدّعى هو أنَّ أمير المؤمنين المسيني رجع إلى السيخين في شكاواه وامتشل أوامرهما، وهذا المعنى لا تدلّ عليه الرواية التي نسبها إلى ابن أبي الحديد المعتزلي ، وإنّها هي غريبة عنه كها هو واضح.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية، ج٦، ص٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) قال إحسان ظهير: «هذا وكان يمتثل أوامره كها حدث أن وفداً من الكفار جاءوا إلى المدينة المنورة، ورأوا بالمسلمين ضعفاً وقلة لذهابهم إلى الجهات المختلفة للجهاد واستئصال شوكة المرتدين والبغاة الطغاة، فأحس منهم الصديق خطراً على عاصمة الإسلام والمسلمين، (فأمر الصديق بحراسة المدينة وجعل الحرس على أنقابها يبيتون بالجيوش، وأمر علياً والزبير وطلحة وعبد الله بن مسعود أن يرأسوا هؤلاء الحراس، وبقوا ذلك حتى أمنوا منهم) [شرح نهج البلاغة، ج٤، ص٢٢٨، ط تبريز]»، الشيعة وأهل البيت، ص٧٠.



# الفصل الرابع

نقــد الاســتدلال بالمـصاهرات والتسمية علـى وثاقـة العلاقـة بين أهل البيت لِيَّكُ وأبي بكر

### تنقيح الدعوى

ادّعى إحسان إلهي ظهير أنّ العلاقات كانت «وثيقة أكيدة بين بيت النبوة وبيت الصديق» (()، واستشهد على ذلك بأمرين أساسيين: أحدهما المصاهرات التي كانت بينها، من قبيل زواج النبي عَيْظاً من عائشة بنت أبي بكر، وزواج الإمام عليّ من أساء بنت عميس التي كانت تحت أبي بكر بعدما توقي عنها جعفر بن أبي طالب (رضي الله عنه) (()، والآخر هو تسمية أهل البيت لمين أبناءهم بأسماء أبي بكر، من قبيل تسمية ابناء أمير المؤمنين علي علي السم أبي بكر (()، وغيرها من الموارد التي ذكرها كشاهد على إثبات مدّعاه.

#### المناقشة:

### أولا: نقد الاستدلال بالمصاهرات

إنّ الاستشهاد بالمصاهرة في المقام قاصر عن إثبات المدَّعي، وذلك من خلال البيان الآتي بعد أن نذكر تمهيداً للبحث:

<sup>(</sup>١) انظر: الشّيعة وأهل البيت، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق، ص٧٧ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق، ص٧٩. ٨٢.

#### توطئة

هناك معايير وأسس اعتمدها الإسلام في تعامله مع مختلف القضايا ذات الصلة بحياة الإنسان بما يضمن له سعادته في الدارين، ولم يكن الإسلام في يوم من الأيام معتمداً في ذلك على الأسس والقواعد والنظم البشرية غير المتوافقة مع أسسه وقوانينه وأحكامه، وإنّ واحدة من هذه الأسس ـ التي طالما أكَّد عليها ودعا إلى تقويتها ـ هي رابطة الإنسان النَّسَبية والسَّبَية، ولكن بها يُ حُقِّق له أهدافه وأغراضه وفق نظامه التشريعي، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا إِنَّ الله َّ عَلِيمٌ خَبيرٌ ﴾، فهذه الآية الكريمة تجعل من إيجاد الروابط الاجتماعية بما فيها رابطة المصاهرة، معياراً لتقارب وتعارف الشعوب والقبائل، ثمّ لَفَتَ المولى تبارك وتعالى نَظَرَ المسلمين إلى مسألة مهمة، وهي الخصلة التي بها يفضّل الإنسان على غيره، ويكتسب ما الشرف والكرم عند الله تعالى، فقال: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهُ أَنْقَاكُمْ ﴾، أي مخافة الله وتقواه لا أنسابكم وعشائركم وقبائلكم.

وهذا ما تكشف عنه دراسة الكثير من هذه الروابط والعلاقات الاجتهاعية، كرابطة المصاهرة الجارية في المجتمعات الإنسانية، حيث تجدها لا تعتمد في نظامها دائماً على الأسس والنظم التي يدعو إليها الدين الإسلامي، والتي هي من قبيل إيهان الفرد وتقواه، وإن كانت تلك المجتمعات ترى من الأفضل تحقُّقها؛ ولكنّها لا ترى بالضرورة أن تكون

هذه القاعدة ملزمة وميزاناً ثابتاً في روابطهم الاجتهاعية، ولذا لم تكن هذه الروابط الاجتهاعية معبِّرة بالضرورة عن وجود وشائج روحية ومودَّة قلبية بين المترابطين برابطة المصاهرة مثلاً؛ لأننا إذا تأملنا في الكثير من هذه الروابط الاجتهاعية، وجدناها وراءها العديد من الدواعي، من قبيل: الدواعي السياسية، والاقتصادية، والدينية، والاجتهاعية ونحوها، فلو أنّنا اشترطنا في كلّ واحدة من هذه الروابط الاجتهاعية، رابطة التقوى لا غير، الصعب على الناس تحصيل مثل ذلك، وحينئذ فسوف تتوقف الحياة، للحكم بإلغاء وعدم الحصول عليها.

وهذا ما تؤكّده العديد من الآيات القرآنية، بأنّ هناك من الروابط النسبية والسببية بين الأفراد على مختلف مستوياتهم ومنازلهم القُرْبِيَّة من الله تعالى ـ ماليس مبتنياً على حتمية وجود هذه الصفة الإيهانية.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلادِكُمْ عَدُوّاً لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِن تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فإن اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (()، فالأبُ مها حرص على أن تكون علاقته بأبنائه وزوجته علاقة مثالية في المحبة والتواد، ربَّها انقلبوا اعداءً له.

وقال تعالى: ﴿ وَنَادَى نُوحٌ رَّبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابني مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحُقُّ وَأَنتَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ \* قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِلِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الجُاهِلِينَ ﴾ "، وهنا تكشف الآية الكريمة لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِلِي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الجُاهِلِينَ ﴾ "،

<sup>(</sup>١) التغابن/ ١٤.

<sup>(</sup>۲) هود/ ٤٥ ـ ٤٦.

وقال تعالى: ﴿ صَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِمْرَأَةَ نُوحٍ وَإِمْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَا تُحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالَحِيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ "، وهذه الآية هي الأخرى تصف هاتين الزوجتين بالخيانة، مع أنها تصف زوجيها بصفة العبودية الخالصة لله تعالى، وقد عبر عن هذه المصاهرة بكونها تصلح لأن تكون عبرةً لمن يعتبر، ومثالاً للذين كفروا، بحيث كانت عاقبة أمرهما دخول النار، وأنَّ مجَرد مصاهرتها لنبين من الأنبياء لم تُغْنِ عنها أبداً. مضافاً إلى ذلك أنّ الله لم ينتظر زوجة لوط حتى تموت، بل شملها بعذابه النازل على قومه ﴿ فَأَنجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلاَّ امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ ".

وعليه يظهر أنّ المصاهرة لا يمكن الاعتماد عليها كضابطٍ في إثبات أو نفي وجود علاقة وثيقة بين الأطراف التي تربط بينهم، فكما أنّ الضرورة قد تقتضي المناكحة والمصاهرة بين الأتقياء، فكلك قد تقود إلى مناكحة بين التقي والضال.

<sup>(</sup>١) القصص/ ٥٦.

<sup>(</sup>٢) التحريم/ ١٠.

<sup>(</sup>٣) الأعراف/ ٨٣

نعم، لو كان للروابط النسبية أو السببية نَحْوُ كشف عن رضا المولى تبارك وتعالى، لما ردّ الله تعالى دعوة خليله إبراهيم لمّا رزقه الله تعالى مقام الإمامة، وطلّبها لأبنائه وذرّيته من بعده، فأعلمه الله تعالى أنّها لا تنال أيّاً كان منهم، بل قد خصّصها بالذين يقيمون العدل ويأمرون بالمعروف ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِيَاتٍ فَأَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَتِي قَالَ لاَ يَنالُ عَهْدِي الظّالِينَ ﴾ من كانوا صالحين جعلهم الله تعالى أئمة للناس من بعد أبيهم عليه من أخبر عنها بقوله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لِهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلُنا صَالحِينَ \* وَجَعَلْناهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الخُيْرَاتِ نَافِلَةً وَكُلُنا صَالحِينَ \* وَجَعَلْناهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الخُيْرَاتِ نَافِلَةً وَكُلُنا صَالحِينَ \* وَجَعَلْناهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الخُيْرَاتِ نَافِلَةً وَكُلُنا صَالحِينَ \* وَهِي على العكس من قضية وَإِقَامَ الصَّلاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ وهي على العكس من قضية وَإِقَامَ الصَّلاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ وهي على العكس من قضية ابن نوح التي مرّ ذكرها قبل قليل، فليًا لم يكن من الصالحين لم يَهَبْهُ الله تعالى المولى تبارك وتعالى، حيث قال: ﴿إِنَّ ابني مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِحٍ ﴾ فأجابه الحقّ تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِحٍ ﴾ ثأله الحق تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِحٍ ﴾ ثأبه ألله تعالى المَقْلَ اللهُ المَلْكَ إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِحٍ ﴾ ثأبه ألله المَلْ المَوْلِ تبارك وتعالى، حيث قال: ﴿ إِنَّ ابني مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِحٍ ﴾ ثأبه ألله المَلْ المَلْكَ المَّهُ المَّهُ اللهُ عَلْمُ صَالِحٍ كُونَ مِنْ الصَالَعُ اللهُ المَلْكُ المَلْكَ اللهُ عَمْلُ عَيْرُ صَالِحٍ كُونَ اللهُ المَالِعُ اللهُ المَالِعُ اللهُ اللهُ المَلْكُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ الْعَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُلْكُ اللهُ عَلْ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِعُ اللهُ المَلْكُ اللهُ اللهُ المِنْ الله

هذا بالإضافة إلى العديد من الآيات الكريمة التي تحكي لنا الكثير من الشواهد الخارجية، والتي لم تغن فيها تلك الروابط النسبية والسببية عن الله شيئاً ".

وعليه فالحب والرضا شيء، وما تكشف عنه المصاهرة شيء آخر، فليس

<sup>(</sup>١) البقرة/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأنساء/ ٧٢ - ٧٣.

<sup>(</sup>٣) هو د/ ٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: التوبة/ ٢٤. المائدة/ ٢٧. سبأ/ ٣٧. الممتحنة /٣. النساء/ ١١.

من الضرورة أن تكون كل مصاهرة مبتنية على أساس الرضا والوئام والحبّ إن لم تكن في البين قائمة على أساس المشاجرة، خصوصاً وأتنا نجد في مسيرة هذه الحياة أنّ هناك من الزوجات من كانت في بداية حياتها على وئام وأُلفة ومحبّة مع زوجها، وبعد فترة انقلبت إلى نفرة وخيانة وعداء، فهذه زوجة الإمام الحسن المسيّل، لا يشك بأنّها كانت في بداية حياتها في أُلفة ووئام مع الإمام الحسن علي سرعان ما غيّرتها العروض وإغراءات أبيها بمطامع معاوية وما عرض لها من العروض الأموية، فانقلبت من مُحبَّة إلى أبشع العلاقات الزوجية، وهي أن تقوم بنفسها بدسّ السّم للإمام عليه فتقتله به "، مع أنّ الإمام لم يشعرها في يوم من الأيام بالكراهة والنفرة، وعلى هذا فقس!

ثمّ إنّ المصاهرة فعل مجمل لا لسان له، فليس له ظهور، والدواعي المحتَمَلة كثيرة، ولا يمكن الجزم بشيء منها، إلّا أن يدل عليه دليل خاص، أو يصرّح صاحب الفعل بذلك، وممّا يؤكّد ذلك زواج النبي عَلِياً من صفية بنت حيى بن أخطب اليهودي (عالم اليهود).

وعليه فقد تكون المصاهرة لأجل إيجاد وإحداث روابط حسنة بين العشيرتين، وهذه أيضاً قد تفلح، وقد لا تفلح في ذلك، فلا تدل المصاهرة على وجود العلاقة سابقاً ولا لاحقاً على الزواج، كما هو المتعارف بين الكثير

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج۱۳، ص۲۸۶. الكامل في التاريخ، ج۲، ص۱٥. تهذيب التهذيب، ج۲، ص١٥. تهذيب التهذيب، ج٢، ص٢٦٠. البداية والنهاية، ج٨، ص٤٧.

من الرؤساء وأصحاب المقامات؛ إذ أنّهم يتزاوجون لغرض توطيد العلاقات، وإن لم تكن هناك مودة بينهم بحسب الواقع، كما أنّ ذلك لا يعنى بالضرورة نجاح ما يرومونه قطعاً.

### موارد المصاهرة المستشهد بها في المقام

قبل المناقشة في هذه الموارد نذكّر بها تقدم سابقاً من دلالة النصوص القطعيّة على عدم وجود الودِّ بين أهل البيت الميقيّل وبين أبي بكر، فدعوى أن مجرد المصاهرة دليل على المودة مخالفة للما رواه البخاري ومسلم في الصحيح "، من أنَّ فاطمة الزهراء الميك ماتت وهي واجدة وغاضبة «على أبي بكر في ذلك، فهجرته، فلم تكلّمه حتى توفّيت»، وكذا مخالفة لما أخرجه مسلم في الصحيح عن عمر من أنَّ أمير المؤمنين الميكم وعمّه العباس كانا يريان أبا بكر «كاذباً آثهاً غادراً خائناً» ".

و مخالفة أيضاً لما يرويه أحمد في مسنده، عن عائشة، قالت: «لمّا مرض رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) في بيت ميمونة، فاستأذن نساءه أن يُمَرَّضَ في بيتي فأُذِنَّ له، فخرج رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) معتمداً على العباس وعلى رجل آخر ورجلاه تخطّان في الأرض، وقال عبيد الله، فقال ابن عباس: أتدري من ذلك الرجل؟ هو على بن أبي طالب، ولكنَّ عائشة لا تطيب لها نفسا» "".

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٥، ص٨٢. صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ج٥، ص١٥٢.

 <sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل، ج٠٢، ص١٧٣ ه، رقم الحديث: ٢٣٩٤٣، تحقيق: حمزة الزين. قال محقق الكتاب: إسناده صحيح.

فكيف تكون المصاهرة شاهداً على المودّة، وعائشةُ هي بنت أبي بكر وزوجة النبي عَيْنِيْ لا تطيب للإمام عَلَيْتُهِ نفساً وهو سيد أهل البيت المَهَ الذا وأحبُ الناس إلى النبي عَيْنِيَا كما سنذكر أدّلة وشواهد من الروايات على ذلك.

وبعد أن اتَّضح بطلان دعوى كون المصاهرة والعلاقات السبية والنسبية ميزاناً للرضا والحب عند أهل البيت عَيِّلاً، نشير إلى عدّة موارد ذكرها إحسان إلى ظهير بعنوان أمثلة على المصاهرات بين أهل البيت المَيِّلا وأبي بكر:

# المثال الأول: زواج النبيءَيُّالَّةُ من عائشةبنت أبي بكر

استدل إلهي ظهير بزواج النبي عَيْنَاللَهُ من عائشة بنت أبي بكر، وأنَّها كانت من «أحبّ الناس إليه» (۱٬ وإنَّها «طاهرة مطهرة بشهادة القرآن» (۱٬ .

#### المناقشة

إنّ زواج النبي عَنِيلاً من عائشة بنت أبي بكر ليس محّلاً للكلام، ولكنّ الكلام في إثبات كون ذلك شاهداً على الرضا والمودّة التي تربط أهل البيت عَنِيلاً بأبي بكر، هذا أولاً، وثانياً: إثبات أنَّ عائشة كانت من أحبَّ الناس إليه، وثالثاً: إنّ القرآن الكريم شهد لها بأنّها طاهرة مطهرة.

# الدعوى الأولى: إنَّ زواجَ النبيِّ عَلِيَّ كَاشَفٌ عن مودَّة أهل البيت لِمُكِّع لأبيها

لقد اتضح بطلانها من خلال الجواب الأول والثاني في المناقشة السابقة، ولكن مع ذلك نضيف هنا جواباً آخر بخصوص أزواج النبي عَيْاللهُ، وهو أنّ

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٧٧.

زواجه عَلَيْكُ من امرأة هل كان يؤدي إلى توطيد علاقة أهل البيت المهملا مع ذويهن، وهل كان يدل على المودة والرضا عنهم؟.

فمن نساء النبي عَنِيلاً كانت صفية بنت حيّى بن أخطب، وهي من اليهود، وقد سُبيت في خيبر، فاصطفاها رسول الله عَنِيلاً لنفسه، ثمّ أعتقها وتزوَّج بها، كما أخرج ذلك البخاري في صحيحه عن أنس: «... فجمع السبي فجاء دحية فقال يا نبي الله أعطني جارية من السبي، قال: اذهب فخذ جارية، فأخذ صفية بنت حيِّي، فجاء رجل إلى النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم)، فقال: يا نبي الله، أعطيت دحية صفية بنت حيّي سيدة قريظة والنضير لا تصلح إلّا لك؟! قال: ادعوه بها، فلمّا نظر إليها النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم)، قال: خذ جارية من السبي غيرها، قال: فأعتقها النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) وتزوجها...»(.).

فهل كان زواج النبي عَلَيْ أَنَّهُ من صفية بنت حيّي اليهودي الخيبري فيه دلالة على مودة وعلاقة تربط أهل البيت المهلك بأبيها اليهودي؟ وهو الذي ورد في بعض الروايات أنه الجبت، قال ابن حجر: «ومن طريق على بن أي طلحة، عن ابن عباس، قال: الجبت حيّي بن أخطب، والطاغوت كعب بن الأشرف» ورد في بعض آخر من الروايات أنّه الذي نزل فيه قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيُّ عَمَناً قَلِيلاً أُوْلَـ يَك لاَ خَلاقَ هُمْ فِي الآخِرةِ وَلاَ يُكلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزكِيهِمْ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ كما ذكر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج١، ص٩٧، باب ما يذكر في الفخذ.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ابن حجر، ج٨، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) آل عمران/ ٧٧.

ذلك ابن حجر، فقال: «وذكر الطبري من طريق عكرمة أن الآية نزلت في حَيِّي بن أخطب وكعب بن الأشرف وغيرهما من اليهود الذين كتموا ما أنزل الله في التوراة من شأن النبى صلى الله عليه وسلم»(١).

# الدعوى الثانية: إنَّ عائشة كانت من أحبَّ الناس إلى النبي عَلَيْكُ

وهذه دعوى غير صحيحة بلا شك؛ لأنّها دعوى تكذّبها الروايات التي تنقلها صحاح العامة، والتي تدلّ على أن عليّاً وفاطمة والحسنين المِهَلَا، هم أحبّ الخلق إلى الله تعالى ورسوله عَنْ اللهُ:

فمن الروايات ما نقله ابن حجر في فتح الباري، حيث قال: «وأخرج أحمد وأبو داود والنسائي بسند صحيح، عن النعمان بن بشير، قال: استأذن أبو بكر على النبي (صلى الله عليه وسلم)، فسمع صوت عائشة وهي تقول: والله لقد علمتُ أنّ عليّاً أحبّ إليك من أبّي، مرتين أو ثلاثاً، قال: فاستأذن أبو بكر فدخل فأهوى إليها، فقال: يا بنت فلانة لا أسمعك ترفعين صوتك على رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم)» فها هي عائشة تعترف بمحبة الرسول على الإمام علي عليه أكثر من أبيها مرتين أو ثلاثة، بل وتُقْسِم على ذلك دون أن يطلب منها ذلك أحدٌ، خصوصاً أنّها كانت في مقام الاعتراض على رسول الله عليه أنه وهو محرَّم عليها ذلك؛ لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِيّ وَلَا ثَخْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ابن حجر، ج٨، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ابن حجر، ج٧، ص١٩.

تَشْعُرُونَ ﴾ (١٠) وكأنّ القضيّة عاطفيّة محضة، وليست خاضعة لمقاييس إلهية يعتمدها خير خلق الله وأشرف الأنبياء والرسل عَيْلَةَ، الذي لا ينطق عن الهوى في مسألة تعبيره عن الحبّ والبغض والتفضيل.

وبها أنّ عائشة لا يمكن أن تكون أحبّ من أبيها لرسول الله عَيْلِلَهُ وهذا يسلّم به إلهي ظهير وغيره - فبقياس الأولوية يكون الإمام عليُّ عَلَيْكُمُ أحبَّ إليه عَيْلِهُ أَمَام مَا لَيُ عَلَيْكُمُ أَحَبَّ إليه عَيْلِهُ مَنها.

فكيف يمكن أن تكون هي أحبّ الناس إلى رسول الله عَلَيْلاً، وهناك من هو أحبّ إليه منها، هذا فضلاً عن ابنته، وروحه التي بين جنبيه فاطمة الزهراء عَلَيْكَ ؟!.

ومن الروايات التي تدلّ على ذلك، ما رواه الترمذي وحَسَّنَهُ: «عن ابن بريدة، عن أبيه، قال: كان أحب النساء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاطمة، ومن الرجال على "، قال إبراهيم: يعنى من أهل بيته "...

<sup>(</sup>١) الحجرات/ ٢.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، ج٥، ص ٣٠٠. وقد حاول الألباني تضعيف هذا الحديث من جهة عبد الله بن عطاء وجعفر الأحر (حسن بن علي السقاف، تناقضات الألباني، ج٢، ص ٢٤٤) وهذا من الأمور الغريبة جداً؛ لأنّ عبدالله بن عطاء من رجال مسلم والأربعة، ووثّقه يحيى بن معين، (الدوري، تاريخ ابن معين، ج١، ص ٢٢٣، عبد الله أحمد حسن، نشر: دار القلم ـ بيروت)، وقال الترمذي في سننه: «وعبد الله بن عطاء ثقة عند أهل الحديث» (سنن الترمذي، ج٢، ص ٨٩)، وذكره ابن حبّان في الثقات، (ج٧، ص ٢٤)، وقال الذهبي: صدوق، (الكاشف، ج١، ص ٢٧٤). والألباني صحّح إسناد حديث فيه عبد الله بن عطاء عن عبد الله بن بريدة عن أبيه، وذلك في كتابه صحيح سنن ابن ماجة، وفي صحيح الترمذي.

أمّا جعفر بن عبد الله فالألباني نفسه وثقه في (إرواء الغليل، ج٧، ص٠٧٠) فقال: وعن ٢

ورواه بهذا الإسناد أيضاً الطبراني في الأوسط ''، والحاكم في المستدرك، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه» ''. وهو صريح في إبطال كون عائشة أحبّ الناس إليه عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُل

ومنها ما أخرجه الطبراني بسند معتبر، عن أسهاء بنت عميس: «..ثمّ دعا فاطمة، فقامت إليه تعثر في مرطها من الحياء، فنضح عليها من ذلك، وقال لها ما شاء الله أن يقول، ثمّ قال لها: إنّي لم آلُكِ أن أَنْكَحْتُكِ أحبّ أهلي إليّ ...»("). ورواه أيضاً الصنعاني(") في مصنّفه وغيره من أئمة الحديث

ومن الأحاديث الدالة على كون الإمام على على الحبّ إلى رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على من الحفّاظ من زوجته عائشة وغيرها، حديث الطير الذي أخرجه جمع من الحفّاظ وأئمة الحديث، فقد أُخرج هذا الحديث عن عدد كبير من الصحابة منهم أمير المؤمنين على وابن عباس، وأنس بن مالك، وسفينة، حتّى كاد أن يكون هذا الحديث مستفيضاً وإلّا فهو صحيح قطعاً لا يُشَكُّ في صدوره، قال الذهبي في تذكرة الحفاظ: «وأما حديث الطير، فله طرق كثيرة جدّاً، قد

جعفر الأحر، عن مطرف عن الحكم، عنه. قلت: وهذا إسناد رجاله ثقات رجال مسلم، غير جعفر وهو ابن زياد الأحمر، وهو ثقة»، مضافاً إلى أنّه وثّقه أكابر رجال الجرح والتعديل كأحمد وابن معين و أبي زرعة وأبي داود وعثمان بن أبي شيبة وغيرهم (راجع تناقضات الألباني، ج٢، ص٢٤٧).
 (١) المعجم الأوسط، الطبراني، ج٧، ص٩٩١.

<sup>(</sup>٢) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير، الطّبراني، ج٢٤، ص ١٣٧. وقال الهيثمي بعد ذكر هذه الرواية ورواية ثانية في نفس المضمون:«رواه كلّه الطبراني ورجال الرواية الأولى رجال الصحيح»، مجمع الزوائد، ج٩، ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصنف، الصنعاني، ج٥، ص٤٨٥؛ ج١١، ص٢٢٨.

أفردتها في مصنَّف، ومجموعها يوجب أن يكون الحديث له أصل» (١٠٠٠.

وقد أفرد كثير من علماء أهل السنّة كتباً في خصوص حديث الطير، كالطبري، والحاكم، والذهبي، وابن مردويه، وأبي نعيم، وغيرهم، وقد ورد بأسانيد معتبرة وطرق متكثّرة:

ا ما أخرجه الحاكم وصححه: «عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: كنت أخدم رسول الله على أله وسلم فُقِّدم لرسول الله عنه أفرخٌ مشوي، فقال: اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير، قال: فقلت: اللهم اجعله رجلاً من الأنصار، فجاء على رضي الله عنه، فقلت: إنّ رسول الله عنه ألله عنه أنم جاء فقال رسول الله عنه أله على حاجة، فقال: إنّ هذه آخر ثلاث كرّات يردُّن أنس يزعم أنك على حاجة، فقال: ما حسك على ما صنعت؟ فقلت: يا رسول الله سمعتُ دعاءك على حاجة، فقال رسول الله عنه أله الله عنه أله على حاجة، فقال: ما حملك على ما صنعت؟ فقلت: يا رسول الله سمعتُ دعاءك فأحببت أن يكون رجلاً من قومي، فقال رسول الله عنه أله الرجل قد يُحِبَّ قومه» (").

٢ ـ ما أخرجه ابن كثير بسند معتبر، قال: «وقد رواه ابن أبي حاتم عن عمار
 بن خالد الواسطي، عن إسحاق الأزرق، عن عبد الملك بن أبي سليمان، عن أنس،
 وهذا أجود من إسناد الحاكم»".

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ، الذهبي، ج٣، ص١٠٤٢.

 <sup>(</sup>۲) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص١٣١. وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين
 ولم يخرجاه.(وقد رواه) عن أنس جماعة من أصحابه زيادة على ثلاثين نفساً، ثم صحت الرواية عن
 على وأبي سعيد الحدري وسفينة».

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، ابن كثير، ج٧، ص٣٨٨، والحديث بسنده عن أنس بن مالك، قال: «أهدي لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

٣ ـ ما أخرَجه الطبراني بسند معتبر أيضاً: «عن سفينة وكان خادماً لرسول الله صلى الله عليه وسلم طوائر، فصنعتُ له بعضَها، فلمَّا أصبح أتيته به، فقال: من أين لك هذا؟ فقلت: من التي أتيت به أمس، فقال: ألم أقل لك لا تدخرنَّ لغدٍ طعاماً؟! لكلّ يوم رزقه، ثمّ قال: اللّهمّ أَذْخِلْ عَلَيَّ أحبَّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير، فدخل عليٌ رضي الله عنه عليه، فقال: اللّهمم وَإِليَّ» (٠٠).

وعليه فإن هذا الحديث من الأحاديث الصحيحة الثابتة عن الرسول عَيْنَالَة، وما أثير حوله من تشكيكات فهي كالّتي أثيرت على غيره من الأحاديث المتواترة، كحديث الغدير وحديث الثقلين وغيرهما من الأحاديث الدالّة على فضائل أهل البيت المهم وكالأحاديث التي تفنّد النظرية التي يتبنّاها أهل السُنّة في تفضيل أبي بكر وعمر وعثمان وتقديمهم على أهل البيت المهم البيت المهم وعثمان وتقديمهم على أهل البيت المهم المهم المهم وعثمان وتقديمهم على أهل البيت المهم على أهل البيت المهم المهم

وحينئذٍ نقول لإلهي ظهير: ماذا تفعل لمثل هذا الحديث الواضح في

<sup>◄ (</sup>اللهم ائتني بأحب خلقك إليك يأكل معي من هذا الطعام)، فقالت عائشة: اللهم اجعله أبي، وقالت حفصة: اللهم اجعله أبي، وقال أنس: وقلت: اللهم اجعله سعد بن عبادة، قال أنس: فسمعتُ حركة بالباب فقلت: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم على حاجة فانصرف، ثمّ سمعت حركة بالباب فخرجت فإذا على بالباب، فقلت: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم على حاجة فانصرف، ثمّ سمعت حركة بالباب فسلم عليّ، فسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم صوته، فقال: انظر من هذا؟ فخرجت فإذا هو علي، فجئت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبرته، فقال: (ائذن له يدخل عَليّ، فأذنت له فذخل، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اللهم: وال من والاه)».

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير، الطبراني، ج٧، ص٨٢.. قال الهيثمي: «رواه البزار والطبراني باختصار ورجال الطبراني رجال الصحيح غير فطر بن خليفة وهو ثقة» مجمع الزوائد، الهيثمي، ج٩، ص١٢٦.

دلالته على أنَّ عليَّا عَلَيَّكُم هو أحبّ الخلق إلى الله ورسوله، فكيف يدَّعي أن عائشة هي «أحب الناس إليه عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْ

وجميع هذه الروايات صريحة في تكذيب دعوى إلهي ظهير من كون عائشة هي أحبّ الناس إليه، بالإضافة إلى وجود العديد من الروايات الصحيحة والصريحة في دلالتها على أنَّ أهل البيت السيمالية وعلى رأسهم على السيمالية وفاطمة (عليها السلام) - هم أحبّ الناس إليه.

# الدعوى الثالثة: إنَّها «طاهرة مطهَّرة بشهادة القرآن»···.

فإن كان مقصود إحسان إلهي ظهير من شهادة القرآن لعائشة بكونها طاهرة مطهرة، هو إثبات العصمة المطلقة لها، كما هو مقتضى آية التطهير، فقد سبق وأن أثبتنا سابقاً من كتابنا هذا بأنّ القرآن الكريم إنّما شهد بالطهارة لأهل البيت عليه في آية التطهير، وأنّها لم تكن شاملة لنساء النبي عَيْنَالُهُ، فلا حاجة للبحث مرة أخرى في هذه المسألة.

وإن كان مقصوده ما ورد في آية الأفك، وأنّها مطهّرة من ارتكاب الفاحشة، فهو ما لا تتهمها به الشّيعة الإمامية، باعتبارها زوج النبيء للهاها، وإن كان يقصد بذلك أنّ آية الأفك قد أثبتت عصمتها من مطلق الذنوب، فهو مما لم يذهب إليه أحد من علماء المسلمين، ولا تدلّ عليه الآية الكريمة، وعليه فلا الشّيعة الإمامية تتهمها بها ذكرنا ولا الآية دالّة على عصمتها، فأيّ حاجة إلى ذكر ذلك؟

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٧٧.

هذا كلّه بغض النظر عن أنّ آية الإفك نزلت في تطهير مارية القبطية مما رمتها به عائشة.

#### المثال الثاني: زواج أمير المؤمنين عليه من أسماء بنت عميس

لقد كانت أسماء قبل زواجها من الإمام علي علي تحت أبي بكر وولدت له محمد بن أبي بكر، فلم الهلك أبو بكر تزوجها، أمير المؤمنين وربَّى محمّداً، وولاه على مصر في زمان خلافته عليه بل ونضيف إلى ذلك أمّا كانت قبل ذلك تحت أخيه الشهيد جعفر الطيار، لم يكن أمير المؤمنين عليُّ عَلَيْكَا لَهُ ليتزوّجها إلّا بعد وفاة الزهراء عَلَيْكا.

في مشّل به من المشال المذكور، فيه من الضعف ما لا يصح معه أن يستشهد به على إثبات المودّة التي تربط أهل البيت المهلّ بأبي بكر، فزواج أمير المؤمنين السيّل من امرأة كان قد تزوّجها أبو بكر لا يدل عرفاً ولا عقلاً، ولا من قريب ولا من بعيد، على إثبات المودّة التي يدّعيها إلهي ظهير.

وتولية محمد بن أبي بكر على مصر من قِبَلِهِ عَلَيْكُمْ، لا ينكره شيعيّ، بل أكثر من ذلك أَنَّ الشيعة يرونه من خلّص شيعة أهل البيت المِنْك، فأيّ دلالة في ذلك على المودّة التي تربط أهل البيت المِنْك بأبي بكر؟!

ثمّ ألم يكن ابن تيمية وغيره ـ وهو من أئمة إلهي ظهير ـ قد طعنوا بمحمّد بن أبي بكر لمجرّد قربه من أمير المؤمنين عليه وتشيّعه ؟ يقول ابن تيمية عنه: «وليس مروان أولى بالفتنة والشّر من محمد بن أبي بكر، ولا هو أشهر بالعلم والدين منه، بل أخرج أهل الصحاح عِدّة أحاديث عن مروان، وله قول مع أهل الفتيا،

واختلف في صحبته، ومحمَّد بن أبي بكر ليس بهذه المنزلة عند الناس» (٠٠).

وأعتقد أنّ القارئ مهم كان فإنّه سيستغرب ويتعجّب كثيراً من هذا الاستدلال الذي يستدل به إلهي ظهير في إثبات مسائل العقيدة.

# المثال الثالث: زواج الإمام الباقري من حفيدة أبي بكر

وهي أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر، وأمّها أسماء بنت عبد الرحن بن أبي بكر.

وهذا المورد أيضاً من الأمور التي ينبغي أن يخجل إلهي ظهير من ذكرها، ولا ندري كيف دلَّ زواج الإمام الباقر عليه من حفيدة محمد بن أبي بكر الحدِ حواريّي أمير المؤمنين المنه على المودّة التي تربط أهل البيت المنه المبتّ في قيمة هذا الاستدلال.

# المثال الرابع: إنَّ القاسم بن محمد بن أبي بكر كان ابنَ خالة الإمام زين العابدين عليها

والاستشهاد بهذا المورد على فرض صحّته لإثبات المودّة التي تربط أهل البيت المهني بأبي بكر يظهر ضعفه وسخفه من الأجوبة السابقة، مضافاً إلى أنَّ الزبير بن عبد المطلب هو ابن عمَّة أمير المؤمنين السياسية فتيلاً فضلاً عن حاربه ونكث بيعته وبغى عليه، فلم تُغنِ العُلقة النسبية فتيلاً فضلاً عن العلقات السبية.

### ثانيا: نقد الاستدلال بالتسميات

وهو أنَّ أهل البيت المُهلِّك قد سمّوا أبناءهم باسم أبي بكر، وأنّ ذلك دالّ

<sup>(</sup>١) منهاج السُنّة، ابن تيمية، ج٦، ص٧٤٥.

على المودة التي تربطهم بأبي بكر.

#### المناقشة:

وهذا لا ينفع في المقام كالسابق، وبيانه يتّضح من خلال الوجوه التالية:

### الأول: وجوه التسمية

إنَّ التسمية باسم سُمِّي به شخصٌ آخر تارة تكون اتجاليَّة، وهذا هو الأصل في الأسماء، أن يكون وضعها ارتجاليّاً، وتارة لأجل التيمّن والتبرّك به كمن يسمِّي ابنه بـ (محمد) تيمّناً باسم الحبيب محمّد عَلِيلاً، وأخرى تكون التسمية لعلاقة ومودة تربطه بذلك الشخص كمن يسمى ولده باسم والده لتخليد ذكره، وأخرى تكون التسمية لأجل أنَّ الاسم بحدِّ ذاته من الأسماء التي يُسمِّي بها الناسُ أو لا دَهم من دون النظر إلى من تسمَّى بها، وتارية يوضع الاسم للحاظ جمال المعنى اللغوي، وتارة يلحظ عكس المعنى خوفاً من الحسد كتسمية الجارية الجميلة جدّاً بـ«قبيحة»، أو لتفَوّل كتسمية الصحراء وهي مَهْتكة «مفازة»، والأعمى «بصيراً» وكانوا يسمّون أولادهم باسماء مخيفة كذئب وأسد إخافةً للأعداء، إلى غيرها من وجوه التسميات كل ذلك سوى أسماء الأئمة المعصومين فإنها فإنها أسماء إلهية محلوظ فيها المعاني الإلهية، فمحمد من الحمد الإلهي، وعلى من الله العالي، وفاطمة من فَطْمها شيعتها من النار، والحسن والحسين من الحسن الإلهي، وهكذا كل المعصومين، اسماؤهم إلهية ربّانية. وحينئذٍ نقول: إنّ تسمية بعض الهاشمين والعلويين أولادهم باسم معيَّن لا يدلُّ بالضرورة على أنَّهم اللَّه الله تربطهم

بكلّ من تسمّى بهذا الاسم علاقة ومحبّة ومودّة، فالأسهاء ليست حِكْراً على أحد، ويتسمّى بها العادل والفاسق، والبر والفاجر، والعالم والجاهل، فلو تسمّى بعضُ الأشخاص باسم من أسهاء العرب ولم يكن من أهل العدل والتقوى، فلا يفقد هذا الاسم اعتباره ويصير محرّماً على غيره ممن لا تربطهم به مودّة ومحبّة، ولهذا نجد أنَّ في ولد الإمام الحسن من اسمه عمرو كما صرّح بذلك الشيخ المفيد عند ذكره لأولاده المحبّة، فقال: «وعمرو بن الحسن وأخواه القاسم و عبد الله ابنا الحسن، أتهم أم ولد» مع أنّ هذا الاسم قد تسمى به عمرو بن ودّ العامري المشرك الذي قتله أمير المؤمني في الأحزاب، فهل يمكن أنّ يقال: إن الإمام الحسن المحبّة تربطه مودّة ومحبة مع هذين المشركين لمُجرّد أنّ أحد أولاده شمّي باسم عمرو؟ بل الأقرب أنّه شمّي بجدهم هاشم عمرو العلى، أو لا هذا ولا ذاك، إذ لم يثبت إنّ الامام الحسم، بل لعلها أمّه أو جدّته أو أحد آخر من الأقرباء، إذ ليس بالضرورة أن يكون الإمام المعصوم هو الذي سمّاه.

والإمام الكاظم النه ولد باسم عبيد الله، مع أنَّ هذا الاسم قد سُمّى به عبيد الله بن زياد والي يزيد على الكوفة الذي فعل ما فعل من أفعال شنيعة بحق أهل البيت المنطق ، فهل يدلل هذا على مودة تربط الإمام الكاظم النه بن زياد، هل يرضى عاقل بهذا المنطق؟ وأيضاً سُمِّي أحدُ أبنائه باسم هارون، مع أنّه اسم تسمّى به الخليفة العباسي هارون،

<sup>(</sup>١) الإرشاد، الشيخ المفيد، ج٢، ص٠٠.

الذي فعل الأفاعيل الظالمة بالإمام المنكل، والتي كان آخرها زجّه بالسجن ودسّ السم إليه على يد زبانيته، فكيف تدلّ التسمية بمجرَّدها على المودَّة؟! ولماذا لا تدلّ على أنّها باسم هارون النبي عَيْلاً ، أو لا هذا ولا ذاك.

وأيضاً إنّ كثيراً من الشّيعة وأصحاب الأئمة المَهْ عَلَى قَد سَمَّوا أبناءهم باسم يزيد وعُمَر، مع أنّ هذين الاسمين قد سُمِّي بها قتلة الحسين السَّيَةِ، وهما يزيد بن معاوية و عمر بن سعد بن أبي وقاص.

إذن تسمية شخص ولده باسم سُمِّي به شخصٌ آخر لا يدل بأي حال من الأحوال على مودَّة ومحبة تربطه بمن تسمى به، خصوصاً إذا كان هذا الاسم شائعاً عند العرب، وقد سُمِّي به أشخاص كثيرون.

# الثاني الثابت عدم التسمية بأبي بكر

إن الأئمة المنه ا

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين، أبو الفرج الأصفهاني، ص٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، الإصابة ج ٢، ص ٣٢١.

they take they be taken by the many they were the

كنية يكنونهم بها.

وكها اختلف في اسم أبي بكر حيث قال ابن الأثير في كتابه (أسد الغابة) بعد أن عنونه باسم عبد الله بن عثمان، أبو بكر الصديق: «وقد اختلف في اسمه، فقيل: كان عبد الكعبة، فسمّاه رسول الله عبد الله، وقيل: إنّ أهله سمّوه: عبد الله، ويقال له: عتيق، أيضاً ""، كذلك نقول: إنّ أبا يكر كان يكنّى في الجاهلية بدأبي الفصيل»، وظلّت هذه الكنية له، حتى أنّ من كانوا يسمعون بتولي أبي بكر للخلافة كانوا يريدون التأكّد فيقولون: أبو الفصيل؟! وكذلك عيرة الثائرون ضدّه الذي يسمّون المرتدين ببذلك فكانو يكونه بأبي الفصيل، ويبدو أنّه كها بَدَّل اسمه النبي كذلك بدّل كنيته القبيحة تلك وحسّنها، أو لعلّ عتيقاً نفسه حين تسلّم الخلافة محاسوء تلك الكنية بكنية جديدة مشابهة لمعنى الفصيل فإذن اسم بكر وكنية أبي بكر هما مناسهاء وكنى العرب وقد تقمصّ عتيق هذه الكنية من بعد محواً للكنية الأولى وهي «ابو الفصيل»، فلو كان احد أبناء الأثمة مكنّى بأبي الفصيل لأمكن القول بان هذه الكنية كانت لأجل المكنى بها.

# أبو بكر بن علي هو محمد الأصغر

كان أبو بكر بن أمير المؤمنين عليه يُدعى محمَّدَ الأصغر، كما صرّح بذلك الشيخ المفيد في الإرشاد، حيث قال: «ومحمَّدُ الأصغر المكنّى أبا بكور وعبيد الله الشهيدان مع أخيها الحسين عليه بالطف، أمّها ليلى بنت مسعود الدارمية» ("...

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، أُسد الغابة، ج٣، ص٣١٥.

<sup>(</sup>٢) الإرشاد، الشيخ المفيد، ج١، ص٥٥٣.

#### أبو بكر بن الإمام الحسن هو عمرو بن الحسن ﷺ

وأمّا الإمام الحسن المسلم فإن كان له ولد مسمّى بأبي بكر، فهو كنية له وليس اسماً، ويدلّ على ذلك أنّ الشيخ المفيد في كتابه الإرشاد عندما ذكر أولاد الإمام الحسن على ذلك أن أبا بكر من أولاد الحسن، حيث قال: وأولاد الحسن بن على عليها السلام خمسة عشر ولدا ذكراً وأنثى: زيد بن الحسن وأختاه أم الحسن وأم الحسين، أمهم أم بشير بنت أبي مسعود عقبة بن عمرو بن ثعلبة الخزرجية. والحسن بن الحسن، أمّه خولة بنت منظور الفزارية. وعمرو بن الحسن، وأخواه القاسم و عبد الله أبنا الحسن أمهم أم ولد. و عبد الرحمن بن الحسن أمه أم ولد. والحسن بن الحسن واختها فاطمة بنت الحسن، أمّهم أم إسحاق بنت طلحة بن الحسن وأخيم، وأمّ عبد الله وفاطمة وأم الحسن، أمّهم أم إلاد شتى، ".

ولكنّه عند ذكره لمن استشهد مع الإمام الحسين ذكر بدل من «عمرو» أبا بكر"، وهو يدلّ على أنّ ذلك كان كنيته وليس اسمه، فيكون الذي ذكره اليعقوبي والأصفهاني إنّها هو الكنية لا الاسم، فهو عمرو بن الحسن ويكنّى بأبي بكر، وهذه الكنى كنّاه الآخرون بها، ولم يثبت من أي طريق أنّ الأئمة كنّوه بذلك.

## لم يكن للإمام الحسين ولد باسم بأبي بكر

أمّا الإمام الحسين عليه فليس له ولد بهذا الاسم أو الكنية؛ لأنه عليه لم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج٢،ص٢٠

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٢، ص١٢٥.

يقتل له في كربلاء إلّا على الأكبر وعبدا لله الرضيع، وما ذكره المسعودي الذي هو من مؤرِّخي السُنة وليس الشّيعة كما يدَّعي إلهي ظهير - فغير ثابت، فلم يذكر آخرُ غيرُهُ - كالشيخ المفيد أو أبي الفرج الأصفهاني أو الإربلي أو غيرهم - أنَّ للحسين الشيخ ولداً اسمه أبو بكر وقد قتل في الطف، فلو كان له ولد بهذا الأسم أو هذه الكنية لذكروه ولَمَا خَفِيَ عليهم.

فقال الاربلي في كشف الغمة: «التاسع: في أولاده عليه وعليهم السلام: قال كهال الدين كان له من الأولاد ذكور وإناث عشرة: ستة ذكور وأربع إناث، فالذكور: علي الأكبر، وعلي الأوسط وهو زين العابدين وسيأتي ذكره في بابه إن شاء الله، وعلي الأصغر، ومحمد، وعبد الله، وجعفر. فأما علي الأكبر فإنّه قاتل بين يدي أبيه حتى قتل شهيداً. وأمّا علي الأصغر فجاءه سهم وهو طفل فقتله، وقيل: إنّ عبد الله قتل أيضا مع أبيه شهيداً. وأما البنات فزينب وسكينة وفاطمة هذا قول مشهور. وقيل كان له أربع بنين وبنتان والأول أشهر»(۱).

### ليس للحسن بن الحسن ولد باسم أبى بكر

أمّا الحسن بن الحسن فلم يكن له ولد بهذا الاسم؛ قال أبو الفرج الأصفهاني: «وقد ذكر محمد بن علي بن حمزة العلوي أنّه قتل معهم أبو بكر بن الحسن بن الحسن، وما سمعتُ أحداً ذكر هذا غيرُهُ، ولا بلغنا عن أحدٍ من أهل العلم بالأنساب أنَّ الحسن بن الحسن كان له ابنٌ يُكنَّى أبا بكر» ".

<sup>(</sup>١) كشف الغمة، الاربلي، ج٢، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) مقاتل الطالبيين، أبو الفرج الأصفهاني، ص١٢٨.

فواضح من عبارة الأصفهاني أنّه ينفي الكنية نفياً قاطعاً فضلاً عن الاسم، فها نسبه إليه إلهي ظهير غير صحيح، والأدهى من ذلك أنّه حرّف العبارة التي نقلها عن الأصفهاني، ولكي يتضح كيف أنّه قام بتحريفها، فإليك نص ما نقله فهو يقول: «وأيضاً حسن بن الحسن بن علي - أي حفيد علي بن أبي طالب - سمّى أحد أبنائه أبا بكر كها رواه الأصفهاني عن محمد بن علي حزة العلوي أنّ عمن قتل مع إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب كان أبو بكر بن الحسن بن ال

### لیس للکاظم ولد یکنی بأبی بکر

أما الإمام الكاظم عليه فليس له ولد أيضاً بهذا الاسم، وأيضا ليس له ولد يكنّى بأبي بكر، وما نسبه إلى الاربلي في كشف الغمة لا عين له ولا أثر، واليك ما قاله الاربلي عن أولاد الإمام الكاظم عليه: «وقبض موسى وهو ابن خمس وخمسين سنة، سنة مأثة وثلاث وثهانين، أُمّه حميدة البربرية ويقال الأندلسية، أم ولد، وهي أم إسحاق وفاطمة. ولد له عشرون ابنا وثهانية عشر بنتا. أسهاء بنيه: على الرضا الإمام، وزيد، وإبراهيم، وعقيل، وهارون، والحسن، والحسين، وعبد الله، وإسهاعيل، وعبيد الله، وعمر، وأحمد، وجعفر، ويحيى، وإسحاق، والعباس، وعبد الرحمان، والقاسم، وجعفر الأصغر، ويقال (موضع عمر: محمد). وأسهاء البنات: خديجة، وأم فروة، وأسهاء، وعلية، وفاطمة، وأم كلثوم، وآمنة، وزينب، وأم عبد الله، وزينب الصغرى، وأم القاسم، وحكيمة،

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، ص٨١.

وأسماء الصغرى، ومحمودة، وأمامة، وميمونة»().

## الإمام زين العابدين لم يكن يكنى بأبى بكر

أمّا إنَّ الإمام زين العابدين علي قد تكنّى بأبي بكر فهذا مما لم يثبت، وإلهي ظهير كعادته في نقل النصوص قد حرف كلام الاربلي فنسب إليه النص التالي: «إن زين العابدين بن الحسن كان يكنّى بأبي بكر أيضاً»".

وهذا النص لم يتفوه به الأربلي، والذي قاله هو ما يلي: «فأما كنيته فالمشهور أبو الحسن، ويقال أبو محمد، وقيل أبو بكر»".

وكما هو واضح فإنّ الذي يدكره الاربلي بعنوان «قيل» مشعر بالتضعيف، أفبمثل هذه النصوص يحتج إلهي ظهير على الشّيعة؟! علاوة على أنّه لم يعرف له قائل، ولم يذكر في كتب المؤرخين أن الإمام زين العابدين عليه كان يكنّى بأي بكر، ولو فرض صحة ذلك فهذه مجرد كنية، وأي دلالة في التكنّي بها عن الرضا والمودّة لمن تكنى بهذه الكنية؟

### الإمام الرضا لم يكن يكنى بأبي بكر

أمَّا تكني الإمام الرضاعي بأبي بكر فلم يرد في أيّ رواية ولو ضعيفة، فأي كتاب من كتب الحديث أو التاريخ عند السُنّة والشيعة لم يذكر ذلك، سوى رواية يتيمة رواها أبو الفرج الأصفهاني في كتاب مقاتل الطالبين،

<sup>(</sup>١) ابن حجر، الإصابة، ج٧، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) الشّيعة وأهل البيت، ص٨١.

<sup>(</sup>٣) كشف الغمة، الاربلي، ج٢، ص٢٨٦.

وهي الرواية التالية، والتي استشهد بها إلهي ظهير، والتي حرّف النص فيها أيضاً، واليك نصَّ ما ذكره الأصفهاني: «ويكنّى أبا الحسن، وقيل: يكنى أبا بكر، وأمّه أم ولد. قال أبو الفرج: حدّثني الحسن بن علي الخفّاف، قال: حدثنا عيسى بن مهران، قال: حدثنا أبو الصلت الهروي، قال: سألني المأمون يوماً عن مسألة، فقلت: قال فيها أبو بكر كذا وكذا. فقال: من (هو) أبو بكر؟ أبو بكرنا أو أبو بكر العامة؟. قلت: أبو بكرنا. قال عيسى: قلت لأبي الصلت: من أبو بكركم؟ فقال: علي بن موسى الرضا، كان يكنّى بها» ".

وهذه الرواية ضعيفة؛ حيث لم يرد أي توثيق في كتب رجال الشيعة لعيسى بن مهران، ولا الذي يروي عنه الأصفهاني وهو الحسن بن علي الخفاف، حيث ليس له ذكر في كتبهم، ثمّ لو كان ذلك صحيحاً لاشتهر وعُرِفَ ولما خفي حَتَّى على عيسى المعاصر لأبي الصلت المعاصر للإمام!! والظاهر أنّ هذه الكنية كان المأمون وحاشيته قد ألصقوها بالإمام ترويجاً لمخطّطهم الرامي لإظهار الإمام بمظهر ولي العهد الراضي بخلافتهم!! مضافاً إلى ذلك كلّه فإنّ التكنّي بكنية ليس فيه أي دلالة عرفية أو عقلائية على المودّة والرضا بمن تكنّى بهذه الكنية.

# التسمية بعائشة لم يكن للتيّمن والتبرك

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين، أبو الفرج الأصفهاني، ص٥٧٥.

النبي عَنْ الله الله الله عالى الله الله العرب بناتهم، ولم يكن حكراً على عائشة زوجة النبي عَنْ الله الله الله الله بن خيثمة الأنصاري اسمها عائشة، قال ابن سعد في الطبقات: «عبد الله بن خيثمة بن قيس بن صيفي بن صخر بن حرام بن ربيعة بن عدي بن غنم بن كعب بن سلمة، وأمّه عائشة بنت زيد بن ثعلبة بن عبيد من بني سلمة. ذكر عبد الله بن محمد بن عهارة الأنصاري أنه قد شهد بدراً...»(1)

وأم عبد الملك بن مروان بن الحكم اسمها عائشة، وهي بنت معاوية بن المغيرة بن أبي العاص "، وبنت سعد بن أبي وقاص اسمها عائشة أيضاً وهي من رواه حديث الغدير وروت بعض فضائل علي المسال عن أبيها، وهو اسم للصحابية عائشة بنت قدامة بن مظغون "، وعمّها عثمان بن مظغون الذي سمّى أمير المؤمنين الحد أولاده باسمه "، فمن أين عرف إلهي ظهير أن التسمية بعائشة كان لأجل المودة التي تربط أهل البيت المها بأبي بكر أو بنته عائشة زوجة النبي عَيْنَالًا، وأنَّ تلك التسمية كانت تيمُّناً باسمها الأثبة بهوا عن التسمية برها نكم إن كُنتُم صَادِقِينَ في " والذي يؤكّد ذلك أنَّ الأئمة نهوا عن التسمية برها من الأبعاد الكاذبة، وحاولوا أن يُذلُوا به، لذلك نهى عنه.

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج٣، ص٦٢٧.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، ابن كثير، ج٩، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) الإصابة، ابن حجر، ج٨، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) قال أبو الفرج الأصفهاني: «وعثمان بن على الذي رُوي عن على أنه قال. إنّما سميته باسم أخيى عثمان بن مظعون»، مقاتل الطالبيين، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) البقرة/ ١١١.

#### ليس للإمام زين العابدين بنت باسم عائشة

ونسب إلهى ظهير إلى الإربلي نقله أنّ إحدى بنات الإمام زين العابدين عليه اسمها عائشة، وهذه النسبة غير صحيحة قطعاً، وهي إمّا ناشئة من عدم تدبّره بما ينقل، أو هي مقصودة من باب التضليل واستغفال القارئ، فهو يقول: «كما سمّى جدُّهُ عليُّ بن الحسين إحدى بناته، عائشة»''، وذكر في الحاشية المصدر وهو كشف الغمة، والحال أنَّ الإربالي في كشف الغمة ينقل عن بعض علماء السُّنَّة مايلي: «وقال الحافظ عبد العزيز بن الأخضر الجنابذي: أبو الحسن . ويقال أبو محمد . على بن الحسين بن على بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن مناف بن قصى، سمع جماعة من الصحابة من الرجال والنساء، منهم عمّه الحسن عَلَيكِهِ، وأبوه عَلَيكِهِ، وعبد الله بن جعفر، وعبد الله بن العباس، وجابر بن عبد الله، وعبد الله بن الزبير، والمسور بن مخرمة، وأبو سعيد الساعدى، والحارث بن هشام، وأسامة بن زيد، وبريدة بن الخصيب، وسواهم. ومن النساء فاطمة، وعايشة، وأمّ سلمة، وأمّ أيمن، والربيع بنت مسعود ابن عفرا، ودرة بنت أي لهب، وغيرهن» (...

وواضح من النص به الاليس فيه أن الإربلي ينقل عن الجافظ عبد العزيز بن الأخضر الجنابذي أنّ من النساء اللاتي سمع منهن الإمام زين العابدين عليه هي عائشة، لا أنه يقول أنّ إحدى بناته تسمى بعائشة.

<sup>(</sup>١) إحسان إلهي ظهير، الشّيعة وأهل البيت، ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة، الاربلي، ج٢، ص٣٠٢.

#### ليس لعبد الله بن جعفر ولد باسم أبي بكر

أما دعوى أنّ «عبد الله بن جعفر الطيار بن أبي طالب، فإنّه سمّى أحد أبنائه أيضاً باسم أبي بكر كما ذكره الأصفهاني في مقاتله»، فهي أيضاً غير صحيحة ومخالفة لما صرَّح به الأصفهاني، فانه يقول: «وأبو بكر بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب الشير، لا يُعرف اسمه، وأمّه الخوصاء بنت حفصة بن بكر بن وائل» (''.

وكما هو واضح من عبارته فإنه يصرّح بأنّ أبا بكر لا يُعرف اسمه، وهو يدلّ على أنّ أبا بكر كنيته وليس أسماً له، وأنّ بكر هو اسم جده لأمه، وهو بكر بن وائل.

# دعوى مساعدة أبي بكر الإمامُ علياً ﷺ في ترويجه من فاطمة ﷺ

من جملة الشواهد التي ساقها إحسان إلهي ظهير على رضا الإمام علي المنظم بخلافة أبي بكر، هو دعوى قوة العلاقة التي كانت تربط بينها، واستشهد على ذلك بتوسط أبي بكر لأمير المؤمنين المنظم في زواجه من فاطمة المنظم بل ذهب إلى أكثر من ذلك حيث ادّعى «أنّ الصدّيق أبا بكر هو الذي حَرَّضَ عليّاً على زواج فاطمة رضي الله عنهم، وهو الذي ساعده المساعدة الفعلية لذلك، وهو الذي هيّاً له أسباب الزواج وأعدّها بأمر من رسول الله إلى الخلق أجمعين عَيْلاً ...

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين، أبو الفرج الأصفهاني، ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) قال: «وكان للصديق مَنُّ على عليّ المرتضى رضي الله عنها، حيث توسَّط له في زواجه من فاطمة رضي الله عنها وساعده فيه، كما كان هو أحد الشهود على نكاحه بطلب من رسول الله عَنْيَاللهُ. السَّيعة وأهل البيت، ص٧٧.

بل الصِّدِّيق ورفاقه هم كانوا شهوداً على زواجه بنصّ الرسول عَلَيْ وطلب منه "، وادّعى أنّ هذه العلاقة بينها ازدادت بعد زواج الإمام عَلَيْكُم من فاطمة الزهراء عَلَيْكُم "، وادّعى أيضاً استمرار هذه العلاقات الوطيدة حتَّى اللحظات الأخيرة من حياة فاطمة عَلَيْكُم ".

#### المناقشة:

من الواضح أنَّ إحسان ظهير قد سعى لإضفاء طابع الود والوئام على علاقة أمير المؤمنين على بالشيخين، وذلك من خلال تصويره لدور أبي بكر في الحياة الاجتماعية للإمام عليه في مراحلها المختلفة، ابتداءً بالخطبة والنواج، ومروراً بها بعد زواجه عليه وولادة الحسن عليه وانتهاء باللحظات الأخيرة من حياة الزهراء عليه .

وقد ساق لذلك عدداً من الشواهد، ادّعى أنّها من المصادر الشيعة الإماميّة، وأنّها كانت تبيّن قوة العلاقة بين الشيخين والإمام علي عَلَيْكُم، وإليك الكلام عن جميع تلك الشواهد حسب تلك عَلَيْكُم المراحل المشار إليها:

<sup>(</sup>١) الشّيعة وأهل البيت، إحسان إلهي ظهير، ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) قال: «ولما ولد لهما الحسن كان أبو بكر الصديق، الرفيق لجدّ الحسن في الغار، والصَّدِيق لوالده على، والمساعد القائم بأعباء زواجه، كان يحمله على عاتقه، ويداعبه ويلاعبه». الشّيعة وأهل البيت، ص٧٥. (٣) قال: «كانت العلاقات وطيدة إلى حدَ أن زوجة أبي بكر أسماء بنت عميس هي التي كانت تمرّض فاطمة بنت النبي عليه ورضي الله عنها في مرض موتها، وكانت معها حتَّى الأنفاس الأخيرة، وشاركت في غسلها وترحيلها إلى مثواها». الشّيعة وأهل البيت، ص٧٥.

#### أولا: شواهد مرحلة الخطبة والزواج

## ١ ـ رواية الشيخ الطوسي في الأمالي

إن الاستدلال برواية شيخ الطائفة المهلك ١٠٠ في المقام ١٠٠٠، باطل من وجهين:

# الأول: إنَّ الرواية أخصَّ من المدعى

وذلك لأنَّها تدلّ على أن الشيخين اقترحا فقط على الإمام عَلَيْ خطبة فاطمة عَلَيْكَ من رسول الله عَلِيلاً، والحال أنَّ المدّعي أعمّ من ذلك، وهو

(٢) قالى ظهير (الشّيعة وأهل البيت، ص٧٧): «كان للصديق مَنّ على عليّ المرتضى رضي الله عنها؛ حيث توسط له في زواجه من فاطمة رضي الله عنها وساعده فيه، كما كان هو أحد الشهود على نكاحه بطلب من رسول الله يَنْ الله عنها وعاظم القوم ويسمى بشيخ الطائفة أبي جعفر الطوسي عن الضحاك بن مزاحم أنه قال: (سمعت على بن أبي طالب...)».

توسط أبي بكر لأمير المؤمنين عليه في زواجه من فاطمة عليه ومساعدته له عليه في أبي بكر لأمير المؤمنين عليه في زواجه من فاطمة على أحد الشهود على نكاحه، بطلب من الرسول عليه أنه كما زعم كُلَّ ذلك ظهير في العبارة المتقدّمة.

## الثانى: إنَّ الرواية ساكتة عن بيان دافع الشيخين من وراء هذا الاقتراح

ولعلّ الدافع لهما لم يكن هو الدافع الذي توهّمه إحسان ظهير، وإنّما كان لأجل الاختبار، كما تدل عليه روايات شيعية أخرى كثيرة، والحال أنّ المدّعى لدى إحسان إلهي ظهير هو أنّه في المقام إثبات كون اقتراحها كان بدافع قوّة العلاقة التي كانت تربطها بأمير المؤمنين الميّسيّن.

وبعبارة أخرى: إنّ الرواية تدل على أن السيخين جاءا لأمير المؤمنين عليه واقترحا عليه أن يخطب فاطمة من والدها رسول الله عنها لكنّها ساكتة عن بيان الدافع لهما من وراء هذا الاقتراح، وهناك روايات شيعية أخرى كثيرة تدلّ دلالة قاطعة على أنّ دافع الشيخين من وراء هذا الاقتراح هو الاختبار، حيث إنّ الكثير من وجوه العرب تقدّموا لخطبة فاطمة عنيه من والدها رسول الله عنه فرفضا رَفْضاً قاطعاً، مبيناً عنه هم أنّ مسألة زواج الزهراء عنه قضية خاصة أمْرُها بيد الله تعالى، وأنّه عنه ينتظر الموحي في ذلك، غير أنّ الشيخين كما يظهر لم يقتنعا تماماً بهذا الجوابُ ورجَّحا أن يكون الأمر محسوماً لأمير المؤمنين عني أنّ الرسول عنيه يريد أن يزوِّجها من الإمام علي عليه لا غير، ومن أجل أن يقطعا هذا الشكّ بريد أن يزوِّجها من الإمام علي عنه واقترحا عليه أن يتقدَّم لخطبة فاطمة، اختباراً باليقين جاءا إلى الإمام علي المهم عليه أن يتقدَّم لخطبة فاطمة، اختباراً

وتصديقاً لشكِّهما في المسألة.

ومع وجود هذا الاحتمال (الاختبار) - بل الظهور - لا يمكن الاستدلال بالرواية على أنَّ هذا الاقتراح من الشيخين على أمير المؤمنين يكشف عن قوة العلاقة التي كانت تربطهما به عليه الما يحتاج الجزم بأحدها إلى دليل آخر غير هذه الرواية، وهناك روايات شيعية أخرى كثيرة تدعم الأمر الأخير (الاختبار).

والخلاصة: أنّ الرواية أخصّ من المدّعي، كما أنّها ساكتة عن بيان دافع السيخين من وراء اقتراحها على أمير المؤمنين عيكم التقدم لخطبة فاطمة عليه والنافع في المقام هو أن يكون دافع الشيخين من وراء هذا الطلب هو علاقتها الخاصة بالإمام عيكم، والحال أنّ الرواية ساكتة عن بيان ذلك ألبته، وإنّها هي تدلّ فقط على طلبها من الإمام عيكم التقدم لخطبة فاطمة عليهم ، وهناك روايات شيعية كثيرة تبيّن الدافع لهما من وراء هذا الطلب وأنّه كان الاختبار لاغير.

#### ٢ ـ بيان العلامة المجلسي، ﴿ فِي جَلاء العيون

إنَّ دعوى إحسان ظهير من توسط أبي بكر في زواج أمير المؤمنين عَلَيْكِم من فاطمة عَلَيْكُم وما استشهد به على ذلك من كلام العلامة المجلسي عَلِمُكِم في (جلاء العيون) (١٠٠، يرد عليها عدّة ملاحظات:

<sup>(</sup>١) قال إحسان ظهير(الشّيعة وأهل البيت، ص٧١): «فالمجلسي... يذكر هـذه الواقعة[توسط أبي بكر في زواج الإمامﷺ من فاطمة ﷺ] ويزيدها بياناً ووضوحاً حيث يقول...».

ا - إنّ اتّهام العلامة المجلسي بأنّه يسبّ الشيخين، وما يذكرهما إلّا بسوء "، محض افتراء وتَجَنِّ، إذ لم يبيِّن لنا في أيّ مورد وموضع من كتاب (جلاء العيون) قام المجلسي بسبّ الشيخين، بل يكذّبه نفس عبارات المجلسي الميني الميني الميني الميني الميني الميني الشيخين، بل يكذّبه نفس عبارات المجلسي الميني الميني

٢ - إنّ ما استشهد به إحسان ظهير من رواية نسبها إلى العلامة المجلسي، غير صحيح؛ إذ أنّ الرواية إنّها يرويها المجلسي عن الموفّق الخوارزمي من رواية طويلة ذكرها في المناقب"، وسيأتي الكلام لاحقاً عنه، وأنّه من علماء السُنّة، ومن هنا فالرواية ليست شيعية كما حاول إحسان أن يوهم ذلك.

٣- إنّ كتاب جلاء العيون هو كتاب للعلّامة المجلسي المهلّ ألّفه باللغة الفارسية في سيرة الرسول عَيْنَا وأهل البيت المهلّ ، وقد نقل فيه روايات من مختلف المذاهب بعد ترجمتها للّغة الفارسية، وما أورده ظهير من نصّ باللغة

<sup>(</sup>١) قال إحسان ظهير(الشّيعة وأهل البيت، ص٧٢): «المجلسي الذي لا يستطيع أن يذكر أصحاب النبي وخاصة الصّدّيق والفاروق إلّا ويسبق ذكرهم بالسباب القبيحة والشتائم الفضيحة والألقاب الخبيثة الرديئة مثل "الملاعين" و"مسّودي الوجوه" و"الشياطين"...».

<sup>(</sup>٢) لقد روى العلامة المجلسي على في كتابه (جلاء العيون) روايتين عن الموفق الخوارزمي في مسألة زواج أمير المؤمنين على الزهراء على ، وقد جاء في كليهما ذكر الشيخين، فما وجدناه انبس بشيء عنهما خارج نص الروايتين بالرغم من ترجمته لهتين الروايتين للغة الفارسية، ولم يحدد لنا إحسان مورداً واحداً على الأقل حتى ننظر فيه.

<sup>(</sup>٣) قال العلامة المجلسي في (جلاء العيون، ص١١٣): «در مناقب خوارزمي... از حضرت أمير المؤمنين على المؤمنين الحيد والمان فارسى روايت كرده اند...[وروي في مناقب الخوارزمي عن أمير المؤمنين المؤمنين المناه وسلمان الفارسي...]»

العربية ترجمةً لنص العلامة في (جلاء العيون) (() غيرُ دقيقٍ، وفيه خطأ فاحش لا يصدر عن الخبير بأمور الترجمة (() والافحش من ذلك أنّه رتّب على ترجمته الخاطئة هذه إشكالاً تهجّم فيه على الشّيعة (").

# ٣ ـ رواية الشيخ الطوسي الثانية(رواية الدرع) في الأمالي

إنَّ الاستدلال بها رواه الشيخ الطوسي اللَّهِ في (الأمالي) على أنَّ أبا بكر

(١) نقل إحسان ظهير في (الشّيعة وأهل البيت، ص٧٧) ترجمةً عن العلامة المجلسي انه قال في (جلاء العيون): «فلما سمع عليّ هذا الكلام من أبي بكر نزلت الدموع من عينيه وسكبت، وقال: قشرت جروحي ونبشت وهيجت الأماني والأحلام التي كتمتها...».

(۲) نص العلامة المجلسي في (جلاء العيون) هو: «آب از ديدهاى مباركش فرو ريخت وفرمود كه اندوه مرا تازه كردي و آرزوئى كه در سينه، من پنهان بود بهيجان آوردى كه باشد كه فاطمه را نخواهد وليكن باعتبار تنگدستى شرم ميكنم از آنكه اين معنى را اظهار نهايم»، وهذا النصّ الفارسي هو ترجمة لنصّ الموفق الخوارزمي في المناقب (ص ٤٣٤)، قال: «فتغرغرت عينا علي بالدموع وقال: يا أبا بكر لقد هيّجت مني ما كان ساكنا، وأيقظتني لأمر كنت عنه غافلا، وبالله إنّ فاطمة لرغبتي، وما مثلي يقعد عن مثلها، غير أنّ يمنعني من ذلك قلّة ذات اليد»، وأما الترجمة التي ذكرها إحسان لعبارة المجلسي فقد أورد فيها عبارات وضيعة لا يمكن أن تكون مقصودة للعلامة المجلسي على المناه المناه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المجلسي المجلسي المناه واضرابه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المجلسي المناه وحسان واضرابه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المجلسي المناه وحسان واضرابه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المناه وحسان واضرابه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المناه وحسان واضرابه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المناه وحسان واضرابه ورموه بالغلو في مولا أمير المؤمنين المناه وحسان و حسان و حسان

(٣) قال إحسان ظهير (الشّيعة وأهل البيت، ص٧٧) في هامش ترجمته لنصّ العلامة المجلسي: «وليس عند القوم حياء حتى يختلقون القصص كهذه، قصصاً خرافية، وعبارات سافلة منحطة، وينسبونها إلى الشخصيات المباركة المقدسة؟ أهم منتهون؟»، وهذا الكلام لا يصدر من محقق؛ لإنّا بينا أن الرواية سنيّة، وعبارات المجلسي بالفارسي في (جلاء العيون) مهذبة، وترجمة إحسان لها خاطئة ووضيعة، هذا مضافاً إلى أن عقيدة العلامة المجلسي والشيعة بشكل عام بأمير المؤمنين الضّ أوضح من أن تخفى.

(٤) روى الشيخ الطوسي في (الأمالي، ص ٤٠ ـ ٤٣)، بسنده عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله على ال

هو مَن حَرَّضَ أمير المؤمنين عَلَيْكُم على زواج فاطمة عَلَيْكُم ، وهو الذي ساعده المساعدة الفعلية لذلك، وهو الذي هَياً له أسباب الزواج وأعدَّها بأمر من رسول الله عَيْنَا له من وجوه:

الأول: إنّ الرواية أخص من المدّعي؛ إذ أمّها تدلّ على أنّ أمير المؤمنين المؤمنين الله على الل

الثاني: إنَّ أمير المؤمنين عَلَيْكُم لم يتلقَّ مساعدة مالية من أحد، وإنَّما باع درعه بأمر من الرسول عَلِيَّة من أجل تغطية نفقات الزواج، وهذا هو المشهور.

أخبرته، ثمّ قبض قبضة ودعا بلالا فأعطاه وقال: (ابتع لفاطمة طيبا)، ثمّ قبض رسول الله ﷺ من الله على الله على من الله على الله على

<sup>(</sup>١) قال إحسان إلهي ظهير (الشّيعة وأهل البيت، ص٧٧): «ثمّ وأكثر من ذلك أن الصديق أبا بكر هو الذي حرّض عليّاً على زواج فاطمة رضي الله عنهم، وهو الذي ساعده المساعدة الفعلية لذلك، وهو الذي هيأ له أسباب الزواج وأعدَّها بأمر من رسول الله إلى الخلق أجمعين، كما يروي الطوسي أن عليّاً باع درعه وأتى بثمنه إلى الرسول(ثمّ قبضه رسول الله من الدراهم بكلتا يديه...)».

وقد انحصر طلب الرسول عُبِيلاً ببلال فقط، حيث وجّه عُبِيلاً الدعوة له لشراء الطيب، ولم يكن هناك طلب لأبي بكر، بل كان حاضراً آنـذاك ـ من دون دعوة - فطلب منه الرسول عَيْالاً ذلك؛ لخبرته الطويلة في التجارة والأسواق، وهذا أقلّ ما يفعله الصحابة لبعضهم البعض خلال تلك المرحلة من الدعوة، فدور أبي بكر منحصر في الاستشارة التجارية، والذهاب للسُّوق من أجل شراء الثياب وأثاث البيت؛ لخبرته في الباب، فقد كان الشيخان (أبو بكر وعمر) يقضيان أوقاتاً كثيرة في الأسواق، فصارت لديها خبرة حتى اشتهرا بذلك بين الصحابة، فقد كان أبو بكر بزّازاً - قبل استلامه السلطة - لذلك عندما نُصِّبَ للحكم خرج في اليوم الثاني لبيع الأقمشة، فقال له عمر: إلى أين؟ فقال أبو بكر: من أين أقوت عيالي؟! فجعلوا له سهماً من بيت المال أخرِج البخاري في الصحيح أنّ عمر قال: «ألهاني الصفق بالأسواق» "، وأخرج البخاري ومسلم في صحيحها بسندهما عن عبيد بن عمر اعتذار عمر بذلك عن خفاء بعض الأحكام عليه"، وقال النووي في شرح قول عمر المتقدم: «أي التجارة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ج٣، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، ج٣، ص٧٠. ج٨، ص١٥٧. صحيح مسلم، ج٦، ص١٧٩. أخرج البخاري ومسلم في صحيحيها، بسندهما عن عبيد بن عمير، قال: «إن أبا موسى الأشعري استأذن على عمر بن الخطاب رضي الله عنه فلم يؤذن له (وكأنه كان مشغولا)، فرجع أبو موسى، ففرغ عمر فقال: ألم اسمع صوت عبد الله بن قيس؟ ائذنوا له، قيل: قد رجع، فدعاه فقال: كنا نؤمر بذلك، فقال: تأتيني على ذلك بالبينة، فانطلق إلى مجلس الأنصار فسألهم، فقالوا: لا يشهد لك على هذا إلا أصغرنا أبو سعيد الخدري، فذهب بأبي سعيد الخدري، فقال عمر: خفى على من أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، ألهاني الصفق بالأسواق».

والمعاملة في الأسواق»(١).

وأخرج البخاري في الصحيح أيضاً بسنده عن أبي هريرة (في توجيه كثرة روايته عن الرسول عَيْالِيَّة بخلاف بقية الصحابة)، قال: «إنَّ إخواننا من المهاجرين كان يشغلهم الصفق بالأسواق»".

وفي السنن الكبرى للبيهقي عن بجالة أو غيره، قال: «مَرَّ عمر بن الخطاب رضي الله عنه بغلام وهو يقرأ في المصحف ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِاللَّوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَذْوَاجُهُ أُمَّهَا يُهُمْ...﴾، فقال: يا غلام حُكَّها، قال: هذا مصحف أُبيّ، فندهب إليه فسأله فقال: إنّه كان يلهيني القرآن ويلهيك الصفق بالأسواق»(").

والحاصل: أنّ أمير المؤمنين عليه لم يتلقّ أيّ مساعدة مالية من أحد في زواجه، وإنّها باع درعه من أجل تغطية نفقاته، وقد ساهم عدّة من الصحابة في تجهيز مستلزمات ووسائل العرس من الطيب والثياب والأثاث، وقد كانت هناك دعوة من الرسول على المعض الصحابة لتهيئة ذلك كبلال وعهار وعدّة من الصحابة، وليس هناك دليل على أنّ الرسول على أنّ الرسول على أبا بكر كها دعا بلال مثلاً، وإنّها الرجل كان حاضراً في مجلسه على أنّ أمرَه بذلك؛ لجبرته الطويلة في المعاملات التجارية، فقد كان هو وعمر يقضيان أوقاتاً كثيرة في الأسواق حتّى ألهتم عن حفظ سنة الرسول على الله من أنه الرسول على الله المعاملات التجارية، فقد كان هو وعمر يقضيان أوقاتاً كثيرة في الأسواق حتّى ألهتم عن حفظ سنة الرسول عليه الله من أنه الرسول عليه الله المناه المن

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم، ج١٤، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج١، ص٣٨. ج٣، ص٧٤. ج٨، ١٥٨. صحيح مسلم، ج٧، ص١٦٦ ـ ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى، البيهقي، ج٧، ص٦٩.

الرسول عَلَيْكَ لَمْ يترك أبا بكر لينجز الأمر وحده بل أردفه بعمار وعِدَّة من الصحابة، وهذا بدَوْره يقلّل من ظهور هذا الشاهد في المدَّعي.

# ٤ - رواية الخوارزمي في المناقب

إنّ الاستدلال على دعوى نصّ الرسول عَلِيْلَا على شهادة أبي بكر في زواج أمير المؤمنين عَلَيْكُم برواية الموفّق الخوارزمي ()، باطل من وجوه:

الأول: لا خلاف في أنّ الموفق الخوارزمي من العامّة، فقد عدّه علماء الإمامية وعلماء الجمهور (السُنّة)، من الحنفية قال الشيخ جعفر كاشف الغطاء: «وروى أخطب خوارزم من علماء الجمهور عن ابن مسعود...» ".

والمشهور أنّ الحافظ أبا المؤيد الموفق بن أحمد بن محمد البكري المكّي الحنفي المعروف بأخطب خوارزم ـ المولود سنة ٤٨٤ هـ، والمتوفّى سـنة ٢٨٥

<sup>(</sup>۱) أورد الموفق الخوارزمي في المناقب (ص٣٤٦ ـ ٣٤٨) عن أمير المؤمنين أنه قال: «فخرجت من عند رسول الله مسرعا وأنا لا أعقل فرحا وسرورا فاستقبلني أبو بكر وعمر وقالالي: ما وراك يا أبا الحسن؟ فقلت زوجني رسول الله عنه أبنته فاطمة وأخبرني (أن الله عز وجل زوجنيها في السهاء)، وهذا رسول الله عنه خارج في أثرى ليظهر ذلك بحضرة الناس، ففرحا بذلك فرحا شديدا ورجعا معي إلى المسجد، فوالله ما توسطناه حينا حتى لحق بنا رسول الله وان وجهه ليتهلل سرورا وفرحا، وقال: (أين بلال بن حمامة؟) فأجابه مسرعا بلال وهو يقول: لبيك، لبيك يا رسول الله فقال له رسول الله: أبن بلال بن حمامة؟) فأجابه مسرعا بلال لأمر رسول الله وجلس رسول الله غقال له من منبره حتى اجتمع الناس ثمّ رقى على درجة من المنبر، فحمد الله وأثنى عليه وقال: (معاشر المسلمين، أن جبرئيل عن أتاني آنفا فأخبرني عن ربي عز وجل بأنه جمع الملائكة عند البيت المعمور وانه أشهدهم جميعا أنه زوج أمته فاطمة بنت رسوله محمد/ من عبده على بن أبي طالب عنه، وأمرني أن أزوجه في الأرض وأشهدكم على ذلك)».

<sup>(</sup>٢) كشف الغطاء، الشيخ جعفر كاشف الغطاء، ج١، ص١٣٠.

ه. من أعلام المذهب الحنفي؛ إذ ترجم في طبقات الحنفية، قال عبد القادر القرشي الحنفي (ت٧٧٥هـ) في (الجواهر المُضِيَّة طبقات الحنفية): «الموفّق بن أحمد بن محمد المكي، خطيب خوارزم، أستاذ ناصر بن عبد السيد، صاحب (المُغرِب)، أبو المؤيد، مولده في حدود سنة ٤٨٤، ذكره القفطي في (أخبار النحاة)، أديب فاضل، له معرفة بالفقه والأدب، وروى مصنفات محمد بن الحسن عن عمر بن محمد بن أحمد النسفي، ومات سنة ٥٦٨، وأخذ علم العربية عن الزمخشري» (١٠).

وله كتاب في مناقب أبي حنيفة، قال الزركلي: «الموفّق بن أحمد المكي الخوارزمي، أبو المؤيّد، مؤلّف (مناقب الإمام الأعظم أبي حنيفة على ""، وتجد ترجمته في كثير من كتب التراجم السنيّة.

مضافاً إلى أنّ مشايخه الذين يروي عنهم ـ والمذكورون في كتبه ـ هـم من العامة.

ولم يتضح مستند إحسان ظهير في عدّ الموفق من الشّيعة، فهل كلّ من كتب في مناقب أهل البيت الشّيكام فهو من الشّيعة؟! فقد كتب كبار أعلام المذهب السنّي في مناقبهم وفضائلهم المهنك كالنسائي والطبري ةالحاكم وغيرهم.

ويؤيد سنيّة الموفق أنّ مضمون الرواية يتهاشى أكثر مع الفقه السنّي، إذ أنّ الشهادة من أركان الزواج عند السُنّة، ومن هنا أوجبوها فيه، بينها لا تُعُد

<sup>(</sup>١) طبقات الحنفية، عبد القادر القرشي الحنفي، ج٣، ص٥٢٣، رقم الترجمة ١٧١٨.

<sup>(</sup>٢) الأعلام، الزركلي، ج٧، ص٣٣٣.

ركناً أساسياً فيه ولا شرطاً عند الشّيعة، فهي مستحّبة عندهم، ومن هنا فلا تكون شهادة أبي بكر أو غيره مؤثّرة في قوام زواج أمير المؤمنين عيكم الله المؤمنين عيكم المؤمنين المؤمنين المؤمنين عيم المؤمنين المؤمنين المؤمنين عيم المؤمنين عيكم المؤمنين عيم المؤمنين المؤمن

الشاني: إنّ الرواية "لا دلالة فيها على اختصاص أي بكر وعمر بالشهادة على الزواج، إذ نصّها هو: «جلس رسول الله عَنِياً من منبره حتى اجتمع الناس، ثمّ رقى على درجة من المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، وقال: (معاشر المسلمين، إنّ جبرئيل عَنِيل أتاني آنفا فأخبرني عن ربّي عز وجل بأنّه جَمَع الملائكة عند البيت المعمور، وأنّه أشهدهم جميعا أنّه زوَّج أَمَتَه فاطمة بنت رسوله محمّد عَنِيل، من عبده على بن أبي طالب عَنيه وأمرني أن أزوِّجه في الأرض، وأشهدكم على ذلك)» فلا خصوصية لأبي بكر في المقام، بل إنّ الرسول عَنيا أَشْهَدَ كُلَّ المسلمين الحاضرين في المسجد على الزواج، والظاهر أنهم كانوا جمعاً كبيراً كما يظهر من قوله عَنيا المسلمين...».

## ٥ ـ رواية الاربلي في كشف الغمة

إنّ الشاهد الذي ساقه إحسان ظهير من (كشف الغمة) للاربلي على أنّ أبا بكر وعمر وعثمان و... هم الشهود على زواج أمير المؤمنين المسيّلا بنصّ الرسول عَلَيْ الله على نافع في المقام؛ إذ أنّ الرواية المذكورة في كشف الغمة

<sup>(</sup>١) انظر: المناقب، الموفق الخوارزمي، ص٣٤٢. ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) المناقب، الموفق الخوارزمي، ص٣٤٢. ٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) قال إحسان إلهي ظهير: «ويكشف النقاب عن الشهود الاربلي في كتابه (كشف الغمة)؛ حيث يروي عن أنس أنه قال: كنت عند النبي عَيْلاً فغشيه الوحي، فلمّا أفاق قال لي: (يا أنس! أتدري ٢٠

يرويها الاربلي عن المناقب للخوارزمي "، ورواها المجلسي في البحار عن الاربلي "، فمصدر الرواية واحد وهو الموفق الخوارزمي في كتابه (المناقب)، ومن هنا فالرواية سنيّة كما تقدم الكلام سابقاً.

حما جاءني به جبرئيل من عند صاحب العرش؟) قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: (أمرني أن أزوّج فاطمة من علي، فانطلق فادعُ لي أبا بكر وعمر وعثمان وعلياً وطلحة والزبير وبعددهم من الأنصار)، قال: فانطلقت فدعوتهم له، فلما أن أخذوا مجالسهم قال رسول الله ﷺ بعد أن حمد الله وأثنى عليه (ثمّ إنّي أشهدكم أنّ زوّجت فاطمة من علىّ على أربعائة مثقال فضة)».

(١) روى الاربلي في كشف الغمة (ج١، ص٣٥٨ ـ ٣٥٩)، عن الموفّق الخوارزمي، عن أنس، قال: «كنت عند النبي عنه النبي عنه الوحى، فلما أفاق قال لى: (يا أنس أتدرى ما جاءنى به جرئيل من عند صاحب العرش؟) قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: (أمرني أن أزوج فاطمة من علي، فانطلق فادع لى أبا بكر وعمر وعثمان وعليا وطلحة والزبير وبعددهم من الأنصار)، قال: فانطلقت فدعوتهم لـه، فلما أن أخذوا مجالسهم قال رسول الله عَنْ الله عَنْ (الحمد لله المحمود بنعمته، المعبود بقدرته، المطاع بسلطانه، المرهوب من عذابه، المرغوب إليه فيها عنده، النافذ أمره في أرضه وسهائه، الذي خلق الخلق بقدرته، وميّزهم بأحكامه، وأعزّهم بدينه، وأكرمهم بنبيه محمديَّيْكَ، ثـمّ إن الله جعـل المصاهرة نـسباً لاحقاً، وأمراً مفترضاً، وَشَّبِحَ بها الأرحام وألزمها الأنام، فقال تبارك اسمه وتعالى جده ﴿وهو الذي خلق من الماء بشرا فجعله نسبا وصهرا وكان ربك قديرا﴾، فأمرُ الله يجرى إلى قضائه وقضاؤه، يجرى إلى قدره، فلكل قضاء قدر، ولكل قدر أجل، ولكل أجل كتاب، ﴿يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب﴾، ثِمّ إنّي أشُهدكم أنّي قد زوّجت فاطمة من على على أربعمائة مثقال فضة إن رضي عليٌّ بذلك)، وكان غائبا قد بعثه رسول الله عَيْلَة في حاجة، ثمّ أمر رسول الله عَيْلَة بطبق فيه بسر فوضع بين أيدينا، ثمّ قال: (انتهبوا)، فبينا نحن كذلك إذ أقبل على فتبسم، إليه رسول الله عِنالله وسلم ثمّ قال: (يا على إنَّ الله أمرني أن أزوَّجك فاطمة، وقد زوَّجتكها على أربعائة مثقال فضة، أرضيت؟) قال: رضيت يا رسول الله، ثمّ قام على فخّر لله ساجداً، فقال النبي عَيْلاً: (جعل الله فيكم الكثير الطيب، وبارك فيكما)، قال أنس: والله لقد أخرج منهما الكثير الطيب».

(٢) قال العلامة المجلسي: «كشف الغمة: وعنه [عن الموفق الخوارزمي]، عن أنس، قال: كنت عند النبي عليه النبي عليه الوحي، فلم أفاق قال لي: (يا أنس أتدري ما جاءني به جبرئيل من عند صاحب العرش؟)...»، بحار الأنوار، ج٤٣، ص١٩٨.

كما لا يخفى عدم وجود الخصوصية لأبي بكر فيها؛ إذ أنّ الرسول عَيْالله وجّه الدعوة لطلحة والزبير والأنصار أيضاً، فلو كانت الشهادةُ على الزواج تدل على الرضا والانسجام في كلّ المراحل لما آلت الأمور في نهاية المطاف إلى حرب الجمل التي وقف فيها طلحة والزبير مقابل أمير المؤمنين عَيْنِهِ حتى قُبِلا فيها، فالنتيجة أنّ شهادة طلحة والزبير على زواج أمير المؤمنين عَيْنِهُ من فاطمة عَيْنَ لم تمنعها من مقاتلته، فكيف جاز أن لا تنفعها شهادتها بينها تنفع شهادة الشيخين وتكشف عن وجود الرضا والوئام وقوّة العلاقة في المرحلة الأخيرة (بعد رحيل الرسول عَيْنَالهُ)؟!

والحاصل: أنّ ما ساقه إحسان من شواهد عن العلّامة المجلسي والموفّق في الخوارزمي والأربليّ، هو في حقيقة الأمر عبارة عن روايتين للموفّق في مناقبه، إحداهما عن أم سلمة وسلمان وأمير المؤمنينر، والأخرى عن أنس، وقد رواهما عن الموفّق كلُّ من الاربليّ والمجلسي، غير أنّ إحسان دلّس بشكل لا يخفى على النبيه، وقطّع هاتين الروايتين، ونسب كلَّ قطعة لأحدهم، موهماً أنها روايات مستقلة.

### ثانيا: شواهد مرحلة ما بعد الزواج وولادة المسنيين

لم يذكر إحسان ظهير ما يدل على الانسجامر الاجتماعي بين أمير المؤمنين الميلام والشيخين خلال هذه المرحلة رغم طول مدّتها الزمنية إلّا شاهداً واحداً من تاريخ اليعقوبي ، ليس فيه أيّ دلالة على المدّعى مع ما

<sup>(</sup>١) قال إحسان إلهي ظهير (الشّيعة وأهل البيت، ص٧٥): «ولما ولد لهما الحسن كان♥

وقع فيه من التدليس والإيهام؛ فإنّ عبارة اليعقوبي ليس فيها ما يدلّ على زعم ظهير من أنّ أبا بكر كان يحمل الإمام الحسن على عاتقه، ويداعبه ويلاعبه ويقول: (بأبي شبيه بالنبي غير شبيه بعلي)، وإنّما غاية ما في الأمر أنّ اليعقوبي كان بصدد ذكر المشبّهين بالرسول عن أبي الحسن على عنه القول عن أبي الحسن عيم عنه ذكر لذلك عدّة شواهد من جملتها هذا القول عن أبي بكر الذي ضعّفه بنسبته إلى القيل، قال: «ويقال: إن أبا بكر قال له، وقد لقيه في بعض طرق المدينة: بأبي! شبيه بالنبي غير شبيه بعلي ""، وكما هو واضح ليس في النصّ ما يدرل على هذا الزعم، بل دلالته واضحة على أنّه لقيه في بعض طرق المدينة فقال له ذلك.

ولم يكتف بذلك بل جعل هذا القول لأبي بكر مستنداً لقول فاطمة عليك في نفس المضمون، وكأنّها أخذته عنه أو أيدّته، قال ظهير: «وبنفس القول تمسّكت فاطمة بنت الرسول رضي الله عنها» "، والحال أنّ اليعقوبي استدلّ على شباهة الإمام الحسن عليه بجدة رسول الله عليه الم الحسن العليم بجدة وسول الله عليه الم القيل، قارل: لفاطمة عليه وأيده بقول أبي بكر بعد أن ضعفه بنسبته إلى القيل، قارل: «وكان المشبّهون برسول الله ... الحسن بن علي، وكانت فاطمة تقول: بأبي!

أبو بكر الصديق، الرفيق الجد الحسن في الغار والصديق لوالده علي، والمساعد القائم بأعباء زواجه كان يحمله على عاتقه، ويداعبه ويلاعبه ويقول: (بأبي شبيه بالنبي غير شبيه بعلي [تاريخ البعقوبي، ج٢، ص١١٧])، وبنفس القول تمسكت فاطمة بنت الرسول رضي الله عنها [انظر لذلك: تاريخ البعقوبي، ج٢، ص١١٧]».

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٧٥.

شبيه بأبي غير شبيه بعلي، ويقال: إنّ أبا بكر قال له وقد لقيه في بعض طرق المدينة: بأبي! شبيه بالنبي غير شبيه بعلى «٬٬۰

نعم، إنّ رواية حمل أبي بكر للإمام الحسن الله وقوله ما تقدّم هي رواية سنيّة أخرجها عدّة من حفاظ السُنّة ومحدّثوهم، ومن جملتهم البخاري في صحيحه ".

### ثالثا: شواهد المرحلة الأخيرة (قبيل وفاة فاطمة 🖾)

تعدد هذه المرحلة ـ التي امتدت من رحيل الرسول عَيْالَة إلى وفاة الزهراء عَلَيْكُ من أشد الأزمنة وطأة على قلوب أهل البيت عليه بالرغم من قصرها، فلم تتجاوز الستة أشهر، وهي المدة التي عاشتها الزهرراء عَلَيْكُ بعد والدها، فها باخت أو كادت جمرة فراق الرسول عَيْلَة في قلوبهم حتى ازدادت لظى برحيل ابنته فاطمة، مهيضة الجناح مهضومة الحق، وقد تنكّر القوم لأمير المؤمنين عَلَيْكِم، واستبدُّوا عليه في خلافة الرسول عَلَيْكَم، ونبذوا العهد.

ومن الثابت لدى المسلمين وجود الخلاف العميق والخصومة الشديدة خلال تلك الفترة بين أهل البيت المهلك والشيخين، ولا يمكن لمحقّق خبير أن ينكر ذلك؛ لورودها في صحاح المسلمين وكتبهم المعتبرة"، غير أنّ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج٢، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج٤، ص١٦٤، باب صفة النبي عَنْ اللهُ.

<sup>(</sup>٣) أورد البخاري في الصحيح، عن عائشة زوج الرسول عُلَيَّه، قالت: «فغضبت فاطمة بنت رسول الله الله عليه وسلم فهجرت أبا بكر، فلم تزل مهاجرته حتى توفيت، وعاشت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ستة أشهر، قالت: وكانت فاطمة تسأل أبا بكر نصيبها مما ترك ↔

إحسان ظهير زعم أنّ العلاقات بين أهل البيت المِمَّلَا والشيرخين خلال هذه الفترة كانت وطيدة، واستشهد على ذلك بأمرين، نذكرهما لك مع ما يمكن أن يلاحظ عليهما:

#### ١ . أسماء تمرض فاطمة ١

إن الشاهد الأوّل الذي ساقه إحسان ظهير على قوة العلاقة بين أهل البيت المينية وأبي بكر - هو تمريض أسماء لفاطمة المينية في مرض وفاتها ومشاركتها في غسلها وتجهيزها "- غيرُ نافع في المقام؛ لأنّ تمريض أسماء للزهراء المينية ومشاركتها في تغسيلها وتجهيزها بعد وفاتها من الأمور الثابتة التي لا يستطيع أحدٌ أن ينكرها، فقد جاءت في النصوص الصحيحة لدى المسلمين (الشّيعة والسُنة)، لكنّ هذا لا ينفع في المقام، وإنّار الذي يجدي هو أن يكون أبو بكر هو من بعثها لذلك، وهذا القدر لم يثبت في التاريخ والحديث، ولم يورد ظهيرٌ شاهداً عليه وهو الحريص على ذلك.

بل قد يقال: إنَّ الزهراء عَلَيْهَ الله من بعثت الأسماء بالحضور ومساعدة

حرسول الله صلى الله عليه وسلم من خيبر وفدك وصدقته بالمدينة، فأبى أبو بكر عليها ذلك»، (صحيح البخاري، ج٤، ص٤٤). وأورد أيضاً في الصحيح، عن عائشة زوج الرسول عَنْكَا، قالت: «فلما توفّيت دفنها زوجها علي ليلاً ولم يؤذن بها أبا بكر وصلّى عليها، وكان لعلي من الناس وَجُهٌ حياة فاطمة، فلمّا توفّيت استنكر عليٌّ وجوَه الناس، فالتمس مصالحة أبي بكر ومبايعته، ولم يكن يبايع تلك الأشهر»، (صحيح البخاري، ج٥، ص٨٢ ـ ٨٣).

<sup>(</sup>١) قال إحسان إلهي ظهير (الشّيعة وأهل البيت، ص٧٥): «وكانت العلاقات وطيدة إلى حد أن زوجة أبي بكر أسياء بنت عميس هي التي كانت تمرّض فاطمة بنت النبي عَيَيْ ورضي الله عنها في مرض موتها، وكانت معها حتى الأنفاس الأخيرة، وشاركها في غسلها وترحيلها إلى مثواها...».

أمير المؤمنين المسلم في تمريضها؛ إذ العلاقة بينها وبين فاطمة المسكم وليدة هذه المرحلة، وإنها هي علاقة قديمة ووطيدة ترجع لما قبل ذلك بكثير؛ أيام زواجها من جعفر بن أبي طالب، فقد ظلّت في كنف الأسرة النبوية سنين طويلة، وهاجرت مع زوجها إلى الحبشة وولدت له عبد الله وعوناً ومحمّداً"، وعادت مع زوجها وأولادها إلى المدينة عام خيبر سنة ست أو سبع للهجرة على اختلاف الروايات"، واستشهد زوجها جعفر في معركة مؤتة سنة ثهان للهجرة؛ ولذا فأسهاء لم تكن مجرّد ممرّضة وإنها هي في الواقع من أهل البيت المهبلاء، ولم تنفصل عنهم المهبلا بالفترة القصيرة التي عاشتها مع أبي بكر بعد زواجها منه، بل استمر هذا التواصل وولاؤها علم المهبرة ولم تربح عنه قيد شعرة، ولعلَّ تربيتها لولدها محمد بن أبي بكر على الولاء لأهل البيت المهبلاء حتى أصبح من حواريّي أمير المؤمنين الفضلُ شاهد على ذلك.

ومن هنا فقد كانت علاقتها بالزهراء الله علاقة خاصة نستشعرها من بقائها بجوارها عليه إلى اللحظات الأخيرة من حياتها الشريفة؛ ولذا أصبحت صاحبة سرّها وأمينة وصيتها، كما في رواية أسماء التي أخرجها البيهقي في (السنن الكبرى)، والدولابي في (الذرية الطاهرة النبوية)، وابن

<sup>(</sup>١) انظر: الاستذكار، ابن عبد البر، ج٨، ص٣٠٤. الإصابة، ابن حجر، ج٨، ص١٥. تاريخ الإسلام، الذهبي، ج٤، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٣، ص٢٩٧. الاستذكار، ج١، ص٧٥. تاريخ الإسلام، جر٢، ص٤٤٦.

عبد البر في (الاستيعاب)، قالت (واللفظ للأول): «فلمّا توفّيت رضي الله عنها جاءت عائشة رضي الله عنها تدخل، فقالت أسهاء: لا تدخلي، فشكت أبا بكر فقالت: إنّ هذه الخثعمية تحول ربيني وبين ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد جعلَتْ لها مثلَ هودج العروس، فجاء أبو بكر رضي الله عنه فوقف على الباب وقال: يا أسهاء ما حملك أن منعت أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، وجعلتِ لها مثل الله عليه وسلم يدخلن على ابنة النبي صلى الله عليه وسلم، وجعلتِ لها مثل هودج العروس؟ فقالت: أمرتني أن لا تُدْخِلي عَليّ أحداً، وأريتها هذا الذي صنعتُ وهي حيّةٌ، فأمرتني أن أصنعَ ذلك لها» "، وفي لفظ الدولابي: هقالت: إنّ هذه الخثعمية تحول بيننا وبين ابنة رسول الله عَليْها هذه الخثعمية تحول بيننا وبين ابنة رسول الله عَليَها "".

فالذي يتضح من خلال هذه الرواية وجود الخصوصية لأسهاء في علاقتها مع الزهراء الله المحيث إنها تمنع أزواج الرسول على من الدخول عليها بعد وفاتها بأمرٍ منها عليها ، كما يتضح من خلالها ترتيب الزهراء عليها للهذا الدور، وأنّه لم يحصل بشكل عفوي كما يظهر ذلك من قول أسهاء: «أمرتني أن أصنع ذلك لها».

والحاصل: أنّ العلاقة بين فاطمة عليك وبين أسماء ليست وليدة هذه المرحلة (قبيل وفاة فاطمة عليك) \_ كما حاول إحسان إيهام ذلك \_ حتّى يمكن استكشاف طيب العلاقة بين أبي بكر وأهل البيت عليك من

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى، البيهقي، ج٤، ص٣٤ ـ ٣٥. الذرية الطاهرة النبوية، محمد بن أحمد الدولابي، ص١٥٤. الاستيعاب، ابن عبد البر، ج٤، ص١٨٩٧ ـ ١٨٩٨.

<sup>(</sup>٢) الذرية الطاهرة النبوية، محمد بن أحمد الدولابي، ص١٥٤.

خلالها؛ وإنّما هي علاقة قديمة ووطيدة ترجع لما قبل ذلك بكثير أيّام زواجها من جعفر بن أبي طالب.

# ٢ ـ أبو بكر يسأل عن فاطمة في مرضها

إنر الشاهد الثاني الذي أتى به إحسان ظهير على قوّة العلاقة بين أهل البيت المهنع وأبي بكر وهو أنّه كان دائم الاتصال بأمير المؤمنين الميساله عن أحوال الزهراء الهنكان عجرد دعوى خالية من الدليل، وما ساقه من رواية سليم بن قيس لا دلالة فيها على مراده بوجه، بل الرواية تامّة الدلالة على النقيض، ولوضوح ألفاظها نضعها بين يدي القارئ الكريم بعد أن اتضحت له دعوى إحسان حتى يقارن بينها: «وكان على الميالي في السجد الصلوات الخمس، فكلّما صلى قال له أبو بكر وعمر: كيف بنت رسول الله؟ إلى أن ثقلت، فسألا عنها وقالا: قد كان بيننا وبينها ما قد علىمت فإن رأيت أن تأذن لنا فنعتذر إليها من ذنبنا؟

قال عَلَيْكُمُ: (ذاك إلىكما)، فقاما فجلسا بالباب، ودخل على عَلَيْكُمُ على فاطمة عَلَيْكُمُ اللهُ على فاطمة عَلَيْكُمُ فقال لها: (أَيَّتها الحرِّة، فلان وفلان بالباب يريدان أن يسلّما عليك،

<sup>(</sup>۱) قال إحسان إلهي ظهير: «وكان الصديق دائم الاتصال بعلي من ناحية لتسأله عن أحواله بنت النبي يَنْ خلاف ما يزعمه القوم، "فمرضت (أي فاطمة رضي الله عنها) وكان علي على يصلي في الله عنها) وكان على الله؟ "[كتاب سليم بن المسجد الصلوات الخمس، فلها صلى قال له أبو بكر وعمر: كيف بنت رسول الله؟ "[كتاب سليم بن قيس/ ص٣٥٣]»، ونقل بعد ذلك عبارة أخرى لسليم بن قيس/ قال: «و "لما قبضت فاطمة من يومها فارتجت المدينة بالبكاء من الرجال والنساء، ودهش الناس كيوم قبض فيه رسول الله، فأقبل يومها فارتجت المدينة بالبكاء من الرجال والنساء، ودهش الناس كيوم قبض فيه رسول الله، فأقبل أبو بكر وعمر يعزيان عليّاً ويقولان: يا أبا الحسن! لا تسبقنا بالصلاة على ابنة رسول الله"[كتاب سليم بن قيس/ ص٣٥٥]»، الشّيعة وأهل البيت، ص٧٦.

في ترين؟) قالت المَهَكَا: (البيت بيتُك والحرةُ زوجتك، فافعل ما تشاء)، فقال: (شُدِّى قناعك)، فشدَّت قناعها وحوَّلت وجهها إلى الحائط...

فدرخلا وسلَّما وقالا: ارضَي عنّا رضي الله عنك، فقالت: (ما دعاكما إلى هذا؟) رفقالا: اعترفنا بالإساءة ورجونا أن تعفي عنا وتُخْرِجي سخيمتك، فقالت: (فإن كنتما صادِقَيْن فأخبراني عما أسألكما عنه، فإنّى لا أسألكما عن أمر إلَّا وأنا عارفة بأنكما تعلمانه، فإن صدقتها علمتُ أنّكما صادقان في مجيئكما)، قالا: سلي عما بدا لك، قالت: (نشدتكما بالله هل سمعتها رسول الله عني فاطمة بضعة منّى، فمن آذاها فقد آذاني؟) قالا: نعم.

فرفعت يدها إلى السهاء فقالت: (اللهم إنّهها قد آذياني، فأنا أشكوهما إليك وإلى رسولك، لا والله لا أرضى عنكها أبدا حتَّى ألقى أبي رسول الله وأُخبره بها صنعتها، فيكون هو الحاكم فيكها).

قال: فعند ذلك دعا أبو بكر بالويل والثبور وجزع جزعا شديداً، فقال عمر: تجزع يا خليفة رسول الله من قول امرأة؟!

قال ابن عباس: فقُبضت فاطمة عَلَيْكُا من يومها، فارتَجَّتِ المدينة بالبكاء من الرجال والنساء، ودهش الناس كيوم قبض فيه رسول الله عَلَيْكَ، فأقبل أبو بكر وعمر يعزّيان عليّا عَلَيْكُ ويقولان له: يا أبا الحسن، لا تسبقنا بالصلاة على ابنة رسول الله، فلمّا كان في الليل دعا علي عليها العباس والفضل والمقداد وسلمان وأبا ذرِّ وعماراً، فقدم العباس فصلى عليها ودفنوها...

فلمًّا أصبح الناس أقبل أبو بكر وعمر والناس يريدون الصلاة على

فاطمة عليك ، فقال المقداد: قد دفنًا فاطمة البارحة.

فالتفت عمر إلى أبي بكر فقال: ألم أقل لك إنَّهم سيفعلون؟ قال العباس: إنّها أوصت أن لا تُصلّيا عليها.

فقال رعمر: والله لا تتركون ـ يا بني هاشم ـ حَسَدَكم القديم لنا أبداً، إنّ هـذه الضغائن التي في صدوركم لن تذهبُ والله لقد هممت أن أنبشها فأصلّي عليها.

فقال على على الله الله لو رُمْتَ ذلك يا بن صُهاك الأرجعتُ إليك يمينك، والله لئن سللتُ سيفي الا غَمَدْتُهُ دون إزهاقِ نفسك، فُرْم ذلك)، فانكسر عمر وسكت، وعلم أنَّ عليَّا عَلَيَّا إذا حلف صدق... "".

فلم يتضح كيف استدل إحسان ظهير بهذه الرواية على زعمه «وكان الصّدّيق دائم الاتّصال بعليّ من ناحية لِتَسْآله عن أحوال بنت النبي عَلَيْكَ خلاف ما يزعمه القوم»، وهذا إن دلّ على شيء فإنّما يدل على استغفاله للقارئ الكريم واستخفافه به.

<sup>(</sup>۱) كتاب سليم بن قيس، ص٣٩١. ٣٩٥.

#### فهرست المتويات

| ٧  | كلمة مركز الزهراء الإسلامي                                  |
|----|-------------------------------------------------------------|
| 11 | المقدمة                                                     |
|    | الخلاف والتباين بين الناس                                   |
|    | اختلاف أمة الرسول أيللًا                                    |
| ١٧ | تعميق الخلاف                                                |
| ۲٠ | الوهابية                                                    |
| ۲۲ | إحسان الهي ظهير                                             |
| ۲٤ | منهج البحث في المسائل الخلافية                              |
| ۲٦ | مخالفات إحسان ظهير لمنهج البحث                              |
| ۲٦ | أولا: التدليس                                               |
| ۲۷ | أ ـ التدليس في أقوال اللغويين                               |
| ۲۷ | ب ـ التدليس في أقوال علماء الشّيعة                          |
| ٣١ | ج ـ التدليس في الروايات الشيعية                             |
| ٣٤ | ثانيا: الخلط بين آراء الشّيعة الإمامية وعقائد بعض الفرق     |
| ٣٧ | ثالثا: استعماله لغة السب والشتم والفحش والتكفير             |
| ٣٩ | رابعا: اعتماده على مصادر خلافية في تنقيح ونقد أقوال الشّيعة |
| ٥٠ | منه حنا في الدّيما كتاب (الشبعة وأها البت) لاحسان ظهر       |

| 00               | الباب الأول: أهل البيت ﷺ وعموم الصحابة            |
|------------------|---------------------------------------------------|
| ٥٧               | تمهيد                                             |
| لقرآن والسنة٥٥   | الفصل الأول: معنى أهل البيت ﴿ فِي اللَّغَةُ وَا   |
|                  | البحث الأوّل: أهل البيت في اللغة                  |
| 71               | أولاً: صاحب القاموس (ت ٨١٧ هـ):                   |
|                  | ثانياً: الزبيدي(ت ١٢٠٥هـ)                         |
|                  | ثالثاً: ابن منظور(ت٧١١هـ)                         |
| ٦٤               | رابعاً: الجوهري(ت ٣٩٣هـ)                          |
| ٦٥               | خامساً: الزمخشري(ت٥٣٨هـ)                          |
|                  | سادساً: الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت ١٧٠هـ)         |
| 77               | سابعاً: الراغب الأصفهاني (ت٥٠٢ه)                  |
| ٦٨               | النتيجة:                                          |
| v1               | البحث الثاني: أهل البيت عَنْظَةً في القرآن        |
| ن إلا بالأزواج٧١ | الأمر الأول: دعوى أنَّ القرآن لم يستعمل أهل البين |
|                  | الآية الأولى:                                     |
| v1               | المناقشة                                          |
| νξ               | الآية الثانية:                                    |
|                  | المناقشة                                          |

| إلى عدم صحة ما نسبه إلى الطبرسي والكاشاني٥٧                          | تنبيه  |
|----------------------------------------------------------------------|--------|
| ٧٦                                                                   | الآية  |
| <b>٧٦</b>                                                            | المناة |
| عه الأول: من خلال بيان معنى الرجس والإرادة                           | الوج   |
| مة الأولى: بيان معنى الرجس                                           | المقد  |
| مة الثانية: إن الإرادة الإلهية تنقسم إلى تكوينية وتشريعية٧٩          | المقد  |
| مة الثالثة: الإرادة في الآية إرادة تكوينية أم تشريعية?               | المقد  |
| عه الثاني: استعمال لفظ البيت وليس البيوت                             | الوج   |
| مة الأولى: المتفق عليه أنّه كان للرسول بيوتٌ لا بيت واحد             | المقد  |
| مة الثانية: إن الأهل في الآية هم أهل بيت معيّن                       | المقد  |
| مة الثالثة: إنَّ البيت في الآية هو بيت علي و فاطمة                   | المقد  |
| ر الثاني: دعوى وحدة السياق لإثبات الاختصاص بأزواج النبي عَلِيْلًا٨٦. | الأم   |
| شة٨٦                                                                 |        |
| اب الأول:                                                            | الجو   |
| اب الثاني:                                                           | الجو   |
| اب الثالث:                                                           | الجو   |
| ينة الأولى: اختلاف الضمائر                                           | القر   |
| ينة الثانية: اختلاف العناوين في الخطابين                             | القر   |

| ۸۹    | القرينة الثالثة: اختلاف الأسلوب وطريقة الخطاب                |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| ۹٠    |                                                              |
| ٩١    | ١ ـ مناقشة ما يُنسب إلى ابن عباس                             |
| ٩٢    | ٢ ـ مناقشة ما ينسب إلى عكرمة                                 |
| ٩٦    | ٣ ـ مناقشة ما نسب إلى الكلبي                                 |
| ٩٧    | ٤ ـ مناقشة ما نسب إلى عطاء بن أبي رباح                       |
| ٩٨    | ٥ ـ مناقشة ما نسب إلى مقاتل بن سليهان                        |
| 1 • 1 | البحث الثالث: أهل البيت في الروايات                          |
| ۱۰۱ا  | الأمر الأول: الروايات الدالة على تحديد أهل البيت بأصحاب الكس |
| 1 • 1 | الجهة الأولى: استعراض الروايات الدالة على الاختصاص           |
| 1.7   | ١ ـ رواية عائشة                                              |
|       | ٢ ـ رواية أم سلمة                                            |
| 1.0   | ٣ـ رواية ابن عباس                                            |
| 1.7   | ٤ ـ رواية انس بن مالك                                        |
| 1.7   | ٥ ـ رواية واثلة بن الأسقع                                    |
| ١٠٧   | ٦ ـ رواية سعد بن أبي وقاص                                    |
| 1 • 9 | ٧ ـ جعفر بن أبي طالب                                         |
| 11    | ٨ ـ رواية أبي سعبد الخدري                                    |

| 111           | ٩ ـ رواية البراء بن عازب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 111           | ١١ ـ رواية عمر بن أبي سلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 117           | ١٢ ـ رواية أبي الحمراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 117           | ١٣ ـ رواية الحسن بن علي عليظيلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               | ١٤ ـ رواية علي بن الحسين عَلَيْتُلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الكساء        | الجهة الثانية: كيفية استفادة تحديد أهل البيت بأصحاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|               | أولاً: إفادة الحصر بأصحاب الكساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لهير لهنا ١١٥ | ثانياً: إخراج نساء النبيّ للله وغيرهن عن شمول آية التص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | القرينة الأولى: عدم إدعاء واحدة من نسائه عَيْلَةً نزولَها في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|               | القرينة الثانية: دلالة الروايات على استقلالية آية التطهير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| اريا۱۱۷       | الأمر الثاني: استدلال إلهي ظهير بروايةٍ في صحيح البخا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 114           | المناقشةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١١٨           | أولاً: لا يصح الاحتجاج على الخصم بها ليس في مصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١١٨           | ثانياً: معارضة الرواية بأخرى للبخاري خالية من الزيادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 171           | ثالثاً: استعمال أهل البيت في الرواية بالمعنى اللغوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٢١ا          | رابعاً: الثابت أنّ المراد من أهل البيت هم أصحاب الكس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|               | الأمر الثالث: دعوى نزول آية التطهير في نساء النبي أيلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|               | المناقشةالله المناقشة المناقش المناقش المنا |

| ١٢٣ | أو لاً: مخالفته لمنهجه في الرد على الشّيعة                |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ١٢٣ |                                                           |
| ٠٢٣ | ثالثاً: عدم ثبوت نسبة الروايتين إلى النبي يُنْكَلُّهُ     |
| ١٢٣ | رابعاً: عدم إدعاء واحدة من نساءته عَيْلَةَ نُزُوهَا فيها  |
| ١٢٤ | خامساً: ضعف سندهما                                        |
| 178 | الرواية الأولى: رواية سعيد بن جبير عن ابن عباس            |
|     | ١ ـ صالح بن موسى القرشي                                   |
| ١٢٧ | ٢ ـ خصيف بن عبد الرحمن                                    |
| ١٢٨ | الرواية الثانية: رواية عكرمة                              |
| 179 | الأمر الرابع: دعوى شمول الآية لبني هاشم                   |
| ١٣٠ | المناقشة                                                  |
| ١٣٠ | الوجه الأول: هذه الروايات تؤكد روايات آية التطهير         |
| ١٣٠ | الوجه الثاني: تضمن الرواية لرأي اختص به زيد               |
| ١٣١ | الوجه الثالث: مخالفة استدلال إلهي ظهير لقواعد الاحتجاج    |
| 177 | الوجه الرابع: منافاة رواية زيد لصريح دعوى إلهي ظهير       |
| ١٣٢ | الوجه الخامس: مخالفة رواية زيد لمفاد حديث الثقلين         |
| 177 | دعوى تضارب الأقوال حول مفهوم الشّيعة                      |
| 170 | الملاحظة الأولى: إدراج نتائجه ودعاويه في الهامش دون المتن |

| ر                     | الملاحظة الثانية: عدم مراعاة التقدم والتأخر الزماني في النقا     |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------|
|                       | رد دعوى التضارب المدعى                                           |
|                       | الأول: لم تكن التعاريف لعلماء الإماميّة                          |
|                       | الثاني: بطلان دعوى التفريق بين آل بيت النبي يُنْ أَلَّهُ وآل علي |
| ١٤١                   | الفصل الثاني: موقف القرآن الكريم من عموم الصحاب                  |
|                       | تمهيد                                                            |
| عن جميع الصحابة . ١٤٥ | البحث الأول: مناقشة دعوى دلالة القرآن الكريم على الرضاء          |
|                       | الآية الأولى:                                                    |
| 1 8 0                 | مناقشة الاستدلال بالآية                                          |
|                       | الآية الثانية:                                                   |
|                       | مناقشة الاستدلال بها:                                            |
| 10                    | الآية الثالثة:                                                   |
| 101                   | مناقشة الاستدلال بها:                                            |
|                       | أوَّلاَّ: المقصود من المعية فيها المعية القلبية والروحية         |
| 107                   |                                                                  |
| 108                   | <b>#</b> .                                                       |
| 108                   |                                                                  |
| 100                   | ." 1 11 " \$11                                                   |

| 100   | مناقشة الاستدلال:                                             |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 100   | أولاً: عدم دلالتها على أنَّ كل من أظهر الإسلام فهو من الناجين |
| 107   | ثانياً: وجود جماعة من المنافقين وضعفاء الإيمان                |
| ١٥٧   | ثالثاً: إخبار النبيَّ عَلِيُّهُ عن ارتداد بعضهم               |
|       | الآية الخامسة:                                                |
| ١٥٨   | مناقشة الاستدلال:                                             |
| ١٥٨   | أو لاَّ: الآية لا تدل على أن كل من بايع فهو من المؤمنين       |
| 109   | ثانياً: تقييد الرضا الإلهي بعدم النكث لهذه البيعة             |
| 109   | ١ ـ علم الله تعالى بعدم و فاء بعضهم بالبيعة                   |
| ۰,۰۰۰ | ٢ ـ عدم التزام بعض أصحاب بيعة الشجرة بشر وطها                 |
| ۱۲۱   | ثالثاً: كان من بينهم من شارك في قتل عثمان                     |
| ۲۲    | الآية السادسة:                                                |
| ۲۲    | مناقشة الاستدلال:                                             |
| ۳     | أولاً: تقيد الهجرة بالتضرر والإخراج                           |
| ۳     | ثانياً: اشتراط دخول الجنة بالبقاء على الإيمان                 |
| ۱٦٤   | الآية السابعة:                                                |
| 3۲    | مناقشة الاستدلال:                                             |
| ١٦ ٢  |                                                               |

| مناقشة الاستدلال:                                          |
|------------------------------------------------------------|
| أو لاً: الاختلاف في تحديد مفهوم السابقين                   |
| ثانياً: معارضة الاستدلال بالآية المتقدمة بآية أخرى         |
| ثالثاً: ارتداد بعض من كان من السابقين الأولين              |
| الخلاصة:                                                   |
| البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للقرآن الكريم من الصحابة |
| الخلاصة والاستنتاج                                         |
| الفصل الثالث: موقف الرسول الأعظم من عموم الصحابة           |
| البحث الأول: ذكر الأخبار المنسوبة للنبي ومناقشتها          |
| الخبر الأول:                                               |
| المناقشةالمناقشة                                           |
| الخبر الثاني:                                              |
| المناقشةا                                                  |
| الخبر الثالث:                                              |
| المناقشةالمناقشة                                           |
| الخبر الرابع:                                              |
| لمناقشةلناقشة                                              |
| ولا: الأعمال بالنيات                                       |

| ٠٢٨٦                                                                                                          | ثانياً: الأعمال بخواتيمها                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ة الصحابة                                                                                                     | البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للنبي عَلَيْقَالَ من عام              |
| سحابة في النار                                                                                                | القسم الأول: الروايات التي نصّت على دخول جملة من الص                    |
| 19                                                                                                            | الطائفة الأولى:                                                         |
| 197                                                                                                           | الطائفة الثانية:                                                        |
| س الصحابة١٩٧                                                                                                  | القسم الثاني: الروايات التي تدل بعمومها على ذم بعض                      |
| 197                                                                                                           | الطائفة الأولى: روايات الحب والبغض للإمام علي ﷺ                         |
| الإيهان والنفاق١٩٨                                                                                            | أولاً: الروايات الدالة على أن حب وبغض علي ميزان                         |
| صحابة                                                                                                         | ثانيا: ما دل على تحقق البغض للإمام علي من بعض الع                       |
| عد رحيل النبي عَلِيْلَةً ٢٠٣                                                                                  | ثالثاً: تحقق البغض من بعض الصحابة للإمام على التلام الم                 |
| الله عَلَيْنَا الله | الطائفة الثانية: ما ورد أنَّ من آذي عليًّا فقد آذي رسول                 |
| سبَّ الله ورسوله عَلِيلًا: ٢٠٨                                                                                | الطائفة الثالثة: الروايات التي نصت على أن من يسبّ علياً عَلَيْتُهُم فقد |
| ، الله ورسوله عَنْهُ                                                                                          | الطائفة الرابعة: ما دلّ على أنّ من يُغضب فاطمة، يُغضب                   |
| رب لرسول الله علية ٢١٣                                                                                        | الطائفة الخامسة: ما دل على أنَّ حرب أهل البيت المهمِّلا ح               |
| يعادي الله تعالى                                                                                              | الطائفة السادسة: ما دل على أنَّ من يعادي عمار بن ياسر،                  |
|                                                                                                               | ١ ـ موقف عثمان بن عفان من عمار                                          |
| Y1A                                                                                                           | ٢ ـ موقف أبي موسى الأشعري من عمار                                       |
| ۲۱۸                                                                                                           | ٣ ـ موقف سعد بن أبي وقاص من عمار                                        |

| الطائفة السابعة: روايات من كذب على النبي عَلِيَّالَهُ فهو في النار                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| الطائفة الثامنة: التي ورد فيها ضلالة من ليس في عنقه بيعة                               |
| القسم الثالث: الروايات التي نصت على ذم النبي عَيْظً لبعض الصحابة ٢٢٥                   |
| الطائفة الأولى: ما دل على تنديد النبي عَيْظًة بمن يخالفه ويطعن بأمره                   |
| الطائفة الثانية: وصف النبي عَنِيلًا لمجموعة من أصحابة بالعصاة                          |
| الطائفة الثالثة: ما دل على غضب النبي عَنِيلًا على خالد بن الوليد، وتبرؤه من أفعاله ٢٢٨ |
| الطائفة الرابعة: ذمه علياً لصحابة معينين                                               |
| الطائفة الخامسة: ما دل على أنّ بعض أصحابه تآمروا على النبي                             |
| الطائفة السادسة: الروايات المتضمنة لتعريضه بذم بعض الصحابة ٢٣٥                         |
| القسم الرابع: الروايات الآمرة بقتال الناكثين والمارقين القاسطين                        |
| القسم الخامس: روايات التمييز بين المهتدي والضال                                        |
| الفصل الرابع: موقف أهل البيت من عموم الصحابة                                           |
| تمهيد                                                                                  |
| البحث الأول: مناقشة أدلته على رضا أهل البيت من عموم الصحابة٧٤٧                         |
| النص الأول:                                                                            |
| المناقشة                                                                               |
| النص الثاني:                                                                           |
| المناقشة                                                                               |

| 707   | النص الثالث                             |
|-------|-----------------------------------------|
| ۲۰۲   | المناقشة                                |
| ۲٥٤   | النص الرابع:                            |
| ۲۰۰   | المناقشة                                |
| 700   | النص الخامس:                            |
| 700   | المناقشة الأولى:                        |
|       | المناقشة الثانية:                       |
| 707   | أولاً: إنه وارد في أحد الصحابة          |
| 707   | ثانياً: إن المدح لا يشمل جميع المهاجرين |
| Y7    | النص السادس:                            |
| ۲٦٠   | المناقشة                                |
| Y7    | النص السابع:                            |
| 177   | المناقشة                                |
| 777   | النص الثامن:                            |
| 777   | المناقشة                                |
| Y78   | النص التاسع                             |
| ¥7\$  | المناقشة                                |
| V = = | النص الماث                              |

| المناقشة                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| النص الحادي عشر                                                                        |
| المناقشة                                                                               |
| النص الثاني عشر                                                                        |
| المناقشة:                                                                              |
| النص الثالث عشر                                                                        |
| المناقشة                                                                               |
| النص الرابع عشر                                                                        |
| المناقشة:                                                                              |
| أولا: ضعف سند الحديث                                                                   |
| ثانياً: التقطيع المخلّ للحديث                                                          |
| النص الخامس عشر:                                                                       |
| المناقشة                                                                               |
| البحث الثاني: بيان الموقف الحقيقي للإمام على علي المستعلم من عموم الصحابة              |
| الموقف الأول: رفضه عَلَيْتِكُم لتولّي أبي بكر للخلافة                                  |
| الموقف الثاني: وَصْفُهُ عَلَيْكُم لأبي بكر وعمر بأنَّها كاذبان آثمان غادران خائنان ٢٨٥ |
| الموقف الثالث: إدانته لعثمان بن عفان وعدم رضاه عنه                                     |
| أو لاً: إدانة مخالفاته الكتاب والسُنّة                                                 |

| ر                                    | ثانياً: استنكاره عَلَيْكُمْ عليه ما فعله بأبي ذ |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Y4                                   | ثالثاً: إنّه عَلَيْتُهُم لم يَسُؤْهُ مقتله      |
| ، والصحابة الذين بايعوا عثمان        | الموقف الرابع: ذمّه لعبد الرحمن بن عوف          |
| بة الذين رفضوا البيعة ولم ينصروه ٢٩٢ | الموقف الخامس: عدم رضاه عن الصحاب               |
| 798                                  | الموقف السادس: ذمه ﷺ للزبير وابنه               |
| لأشعريلأشعري                         | الموقف السابع: ذمه عَلَيْظَا لأبي موسى اا       |
| لصحابة ولعنهملعنهم                   | الموقف الثامن: ذمُّ معاوية وأتباعه من ا         |
| ٣٠٣                                  | الموقف التاسع: ذمه لأبي سفيان وابنه .           |
| ٣٠٤                                  | الموقف العاشر: ذم بني أمية بشكل عام             |
| ن كتموا حديث الغدير                  | الموقف الحادي عشر: ذم الصحابة الذي              |
| وأبو بكر بن أبي قحافة                | الباب الثاني: أهل البيت الملا                   |
| ٣١١                                  | مدخل                                            |
| ، أبي بكر                            | الفصل الأول: موقف أهل البيت من                  |
| ٣١٥                                  | غهيد                                            |
| ن أبي بكر                            | أولاً: دعوى رضا النبي الأعظم عَيْنَالُهُ عر     |
| ٣١٥                                  | المناقشة:                                       |
| بي بكر                               | ثانياً: دعوى رضا الإمام علي علي علي عن أ        |
| ى ىكى                                | الخبر الأول: مبايعة الإمام على علي الأيالا لأو  |

| ٣١٨      | يناقش من و جوه:                                            |
|----------|------------------------------------------------------------|
| ٣٢١      | الخبر الثاني: أن الخليفتين أحسنا بالسيرة ولم يتعديا السُنة |
| ٣٢١      | المناقشة:                                                  |
|          | الخبر الثالث: إنَّ أبا بكر أحقَّ الناس بها                 |
| ٣٢٤      | يناقش من عدة و جوه:                                        |
| ٣٢٥      | الخبر الرابع: إنّا رأينا أبا بكر لها أهلا                  |
| ٣٢٥      | يجاب على ذلك بعدة أجوبة:                                   |
| ٣٢٥      | الجواب الأول: الرواية من طرق أهل السنة                     |
| ٣٢٦      | الجواب الثاني: عدم صحة الاعتماد والاستناد إلى هذه الرواية  |
| ٣٢٦      | ١ ـ كونها مرسلة                                            |
| ٣٢٦      | ٢ ـ نقلها بسند إلى ابن أبجر لا يخرجها عن الإرسال           |
|          | ٣۔ ضعف سندھا٣                                              |
| ٣٢٨      | الحاصل:                                                    |
| ائيةا۳۲۸ | الجواب الثالث: معارضتها للعديد من النصوص القرآنية والرو    |
| ٣٢٨      | الآيات القرآنية                                            |
| ٣٢٨      | أو لا: آية جعل الإمامة                                     |
| ٣٣١      | ثانياً: آية وجوب الطاعة لله ولرسوله ولأولي الأمر           |
|          | الشو اهد الى و ائية:                                       |

| ٣٣٢                      | أولاً: حديث الغدير المتواتر                               |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ٣٣٤                      | ثانياً: حديث الثقلين                                      |
| تة                       | الجواب الرابع: عدم انسجام هذا الكلام مع رفض البيع         |
| ٣٣٦                      | الجواب الخامس: معارضته بقولٍ آخر له ﷺ                     |
| وأنّه الأحقّ بالخلافة٣٣٧ | الجواب السادس: معارضته بها دلّ على مطالبته عليكم بالخلافة |
| الأفضل                   | الجواب السابع: عدم معقولية أهلية المفضول مع وجود          |
| ىلافة                    | الجواب الثامن: اعتراف أبو بكر نفسه بعدم الأهلية للخ       |
| ٣٤٠                      | الجواب التاسع: عدم إرادة أهليته للخلافة                   |
| هم۱3۳                    | الخبر الخامس: إنَّ الله قد جمع الناس بعد نبيهم على خير    |
| ٣٤٢                      | المناقشة:                                                 |
| ۳٤٣                      | الخبر السادس: إنَّ الخليفتين إماما الهدي وشيخا الإسلا     |
| ٣٤٣                      | المناقشة                                                  |
| ٣٤٥                      | الخبر السابع: إن الخليفتين خير الأمة بعد نبيها            |
| ٣٤٦                      | المناقشة                                                  |
| ٣٤٨                      | ثالثاً: دعوى رضا الإمام الحسن ﷺ عن أبي بكر                |
| ٣٤٨                      | المناقشة                                                  |
| ٣٥٢                      | رابعاً: دعوى رضا الإمام زين العابدين المسلط عن أبي بكر    |
| <b>*</b> 0*              | المناقشة                                                  |

| خامساً: دعوى رضا الإمام الباقر عليه عن أبي بكر٣٥٧                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الخبر الأول: دلالته على عدم إنكار الإمام الباقر عَلَيْتِكْم لفضل الشيخين٣٥٧                           |
| المناقشة                                                                                              |
| الخبر الثاني: إنّ أبا بكر صِدِّيق                                                                     |
| المناقشةا                                                                                             |
| سادسا: دعوى رضا الإمام الصادق علي الله عن أبي بكر                                                     |
| الخبر الأول: قول النبيّ لأبي بكر: أنت الصدِّيّق                                                       |
| المناقشةالناقشة                                                                                       |
| الخبر الثاني: إن أبا بكر قد أوصى بالخمس عند موته                                                      |
| المناقشة                                                                                              |
| الخبر الثالث: ما أدّعي فيه أنّ أبا بكر وعمر إمامان عادلان قاسطان٣٦٦                                   |
| المناقشةالمناقشة                                                                                      |
| الخبر الرابع: ما ادّعي أنّ الإمام الصادق كان يتولاهما٣٦٧                                              |
| المناقشةا                                                                                             |
| سابعاً: ما نسب إلى الإمام الحسن العسكري عليه الله الإمام الحسن العسكري عليه الله الإمام الحسن العسكري |
| المناقشةالمناقشة                                                                                      |
| ثامنا: ما نسبه إلى ابن عباسثامنا: ما نسبه إلى ابن عباس                                                |
| المناقشة                                                                                              |

| ٣٧٣              | تاسعا: ما نسبه إلى سلمان الفارسي                           |
|------------------|------------------------------------------------------------|
| ٣٧٣              | المناقشة                                                   |
| خلافة أبي بكر    | الفصل الثاني: دعوى رضا أهل البيت الله الم                  |
| <b>*</b> VV      |                                                            |
| <b>*</b> VV      | الرواية الأولى:                                            |
|                  | المناقشةاللناقشة                                           |
| ف بخلافة أبي بكر | الجواب الأول: إن الرسالة لا تتضمن عدم الاعترا              |
| بها یعتقد        | الجواب الثاني: إنَّ الإمام عَلَيْتُلا في مقام إلزام معاوية |
| ۳۸۳              | الجواب الثالث:                                             |
| ٣٨٤              | الرواية الثانية:                                           |
| ٣٨٤              | المناقشة                                                   |
|                  | الجواب الأول: إنّه وارد على سبيل الإلزام                   |
| طهیرطهیر         | الجواب الثاني: مدلول الرواية يناقض دعوى إلهي ف             |
|                  | الجواب الثالث: إرشاد الرواية إلى ضرورة الرجوع              |
| ۳۸۷              | الرواية الثالثة:                                           |
| ٣٨٨              | المناقشةا                                                  |
| بوه من المسلمين  | الجواب الأول: إن الإمام الشِّيِّة في مقام إلزام من بايع    |
|                  | الجواب الثاني: عدم تحقّق الإجماع على بيعة أبي بك           |

| الرواية الرابعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المناقشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الرواية الخامسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المناقشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الرواية السادسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المناقشة٥٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الجواب الأول: الرواية ليست شيعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الجواب الثاني: دلالتها على أن بيعة أبي بكر لم تكن محلّ وفاق٣٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الجواب الثالث: وجود القرائن الدالَّة على كون البيعة لا عن اختيار٣٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مناقشة ما نسبه إلهي ظهير إلى كاشف الغطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المناقشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الفصل الثالث: دعوى اقتداء أمير المؤمنين ﴿ بأبي بكر وقبول هداياه ٥٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١ ـ العقيدة ومبدأ التعايش عند أهل البيت الميتالا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢ ـ هدايا أبي بكر لأمير المؤمنين علي المسلم المؤمنين علي المسلم ا |
| النحو الأول: عرض تلك الشواهد ومناقشتها:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ألف ـ قصة الجارية (الصهباء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المناقشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| ب. قصة الجارية خولة بنت جعفر بن قيس ١٤                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| المناقشة                                                                                   |
| ج ـ الهدايا المالية                                                                        |
| النحو الثاني: أدَّلة انقطاع الودِّ بين أهل البيت للمِّلك والشيخين                          |
| ٣ عدم ثبوت صلاة الإمام علي خلف أبي بكر عند الشّيعة البتة                                   |
| ٤- الإمام أقضى الأمة وأعلمها                                                               |
| الفصل الرابع: نقد الاستدلال بالماهرات والتسمية                                             |
| تنقيح الدعوى                                                                               |
| المناقشة:                                                                                  |
| أولاً: نقد الاستدلال بالمصاهرات                                                            |
| توطئة                                                                                      |
| موارد المصاهرة المستشهد بها في المقام                                                      |
| المثال الأول: زواج النبي للله من عائشة بنت أبي بكر                                         |
| المناقشة:                                                                                  |
| الدعوى الأولى: إنَّ زواجَ النبيِّ عَلَيْكُ كَاشْفٌ عن مودَّة أهل البيت للبيُّكُ لأبيها ٤٣٨ |
| الدعوى الثانية: إنَّ عائشة كانت من أحبِّ الناس إلى النبي عَلِيلًا                          |
| الدعوى الثالثة: إنَّها طاهرة مطهَّرة بشهادة القرآن                                         |
| المثال الثاني: زواج أمير المؤمنين علي من أسهاء بنت عميس                                    |

| حفيدة أبي بكر                                | المثال الثالث: زواج الإمام الباقر ﷺ من -              |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| نَ خالة الإمام زين العابدين ﷺ٤٤٧             | المثال الرابع: إنَّ القاسم بن محمد بن أبي بكر كان ابر |
| ٤٤٧                                          | ثانيا: نقد الاستدلال بالتسميات                        |
| ٤٤٨                                          | المناقشة:                                             |
| ٤٤٨                                          | الأول: وجوه التسمية                                   |
| ٤٥٠                                          | الثاني: الثابت عدم التسمية بأبي بكر                   |
| ٤٥١                                          | أبو بكر بن علي هو محمد الأصغر                         |
| سن علي الله الله الله الله الله الله الله ال | أبو بكر بن الإمام الحسن هو عمرو بن الحم               |
| ٤٥٢                                          | لم يكن للإمام الحسين ولد باسم بأبي بكر                |
| ٤٥٣                                          | ليس للحسن بن الحسن ولد باسم أبي بكر                   |
| ٤٥٤                                          | ليس للكاظم ولد يكني بأبي بكر                          |
| ٤٥٥                                          | الإمام زين العابدين لم يكن يكني بأبي بكر.             |
| ٤٥٥                                          | الإمام الرضا لم يكن يكنى بأبي بكر                     |
| ٤٥٦                                          | التسمية بعائشة لم يكن للتيّمن والتبرك                 |
| ٤٥٨                                          | ليس للإمام زين العابدين بنت باسم عائش                 |
| ٤٥٩                                          | ليس لعبد الله بن جعفر ولد باسم أبي بكر .              |
| و يجه من فاطمة عليكا ٤٥٩                     | دعوى مساعدة أبي بكر الإمامَ عليّاً عَلَيَّكُم في تز   |
| ٤٦٠                                          | المناقشة:                                             |

| 173   | أولاً: شواهد مرحلة الخطبة والزواج                                   |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 173   | ١ ـ رواية الشيخ الطوسي في الأمالي                                   |
| 173   | الأول: إنَّ الرواية أخصّ من المدعى                                  |
| اح۲۶  | الثاني: إنَّ الرواية ساكتة عن بيان دافع الشيخين من وراء هذا الاقترا |
| 773   | ٢ ـ بيان العلامة المجلسي على في جلاء العيون                         |
| ٤٦٥   | ٣ ـ رواية الشيخ الطوسي الثانية(رواية الدرع) في الأمالي              |
| ٤٦٩   | ٤ ـ رواية الخوارزمي في المناقب                                      |
| ٤٧١   | ٥ ـ رواية الاربلي في كشف الغمة                                      |
| ٤٧٣   | ثانيا: شواهد مرحلة ما بعد الزواج وولادة الحسن ﷺ                     |
| ٤٧٥   | ثالثًا: شواهد المرحلة الأخيرة (قبيل وفاة فاطمة ﴿ لَهُمَا لِكَا )    |
| ٤٧٦   | ١ ـ أسماء تمرض فاطمة عليكا                                          |
| 5 V 9 | ٢ ـ أبو بكر سأل عن فاطمة في مرضها                                   |



من المؤسف أن تظهر في الساحة الإسلاميّة في أحلك ظروفها، كتابات تدعو إلى الفتنة والفرقة بين المسلمين، متذرِّعة بدرائع لا تبتني على أسس منطقية ودينية، يحاول صاحبه بشتَّى الأساليب رفض الطرف الآخر والغاءه، وأن يكيل له أنواع التهم، التي لا تستند إلى حجة أو دليل معتبر.

لـذا جاء هذا الكتـاب كمحاولة لكشـف زيف ما ارتكبـه أحـد دعاة هذا الفكر في كتابه (الشـيعة وأهـل البيت)، معتمدون في مقام الردّ على الأدلة الصحيحة المعتبرة عندهم.

ايران / قم / سمية / شارع شهيدين / زقاق باقري / الفرع الأول على اليسار / الرقم ٤٠ info@alzahracenter.com الماتف: ١٠٩٨ ٢٥١ ٧٧٤٦٦٦٤



www.alzahracenter.com