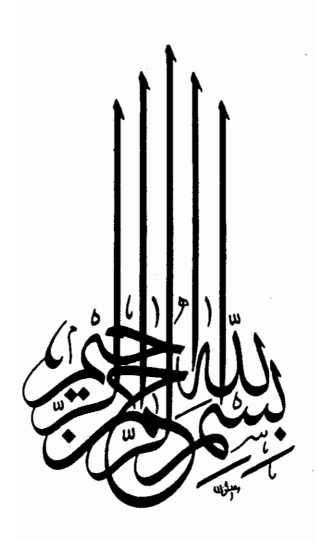


# 



# پیش لفظ

بسم (اللّم) (الرحس (الرحميع (لحمسر اللّم) ومرا في مجدا وه (الذيق (صطفي!

بظاہر می ۱۹۷۸ء سے شروع ہونے والے مشہور زمانہ کالم: "آپ کے مسائل اور ان کاحل" کا سفر ۱۸ ارمی ۲۰۰۰ء کے روز حضرت اقدس مولانا محمد برسف لدھیانویؓ کی شہادت کے سانحہ کے موقع پر پورا ہوگیا تھا، لیکن چونکہ دنیا بھر میں اس کی بھیلی ہوئی کر نمیں تاحال ماند نہیں پڑیں، اور اس خزانۂ عامرہ کی باقیات اہل محبت کے سینوں اور ذہنوں میں محفوظ ہیں، بلکہ ۲۲ سال تک پوری آب و تاب سے بہنے والے اس بح بیکراں کی موجوں سے چھلکنے والے آب زلال کا ذخیرہ اب بھی کاغذ ، قرطاس کے تالا بوں میں وافر مقدار میں موجود ہے، پھھ کی نشاندہی ہوگی ہے، جبکہ پھھ ابھی تک پردہ اخفا میں ہیں، حضرت شہید کے متعلقین و منتسبین کی خواہش و اصرار تھا کہ ان جواہر پاروں، علوم و معارف اور فقہ و تحقیق کے شہ پاروں کو بھی کی کا کرے امت مسلمہ کے سامنے لا اما جائے۔

چنانچہ بیکام جس طرح حفرت کی زندگی میں آب و تاب سے جاری تھا، حفرت کی شہادت کے بعد بھی بغیر کسی تعطل کے جاری رہا، اور حفرت کی ہدایت کے

مطابق "آپ کے مسائل" کی دسویں جلد کا کام شروع کردیا گیا، بحداللہ اب جلد کا کام پایئے بحیل کو پہنچ چکا ہے، جس کے اہم ترین موضوعات تو وہی ہیں جن کی حضرت شہید ؓ نے خودا پی زندگی میں نشاندہی فرمائی تھی، جن میں سے مسئلہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور علوی مالکی کے بارے میں حضرت شہید ؓ کی تحریرات قابل ذکر ہیں، جبکہ اس کے علاوہ دوسرے وہ مسائل جو حضرت ؓ کے ہاتھ کے لکھے ہوئے شے اور وہ براہ راست سائلین کے پاس محفوظ تھے، یا جن کی نقول محفوظ کرلی گئی تھیں، اس طرح بند وہ اہم مسائل بھی اس میں شامل کرلئے گئے ہیں، جو" آپ کے مسائل اور ان کا جند وہ اہم مسائل بھی اس میں شامل کرلئے گئے ہیں، جو" آپ کے مسائل اور ان کا حل" کی ترتیب کے بعد صفحہ اقر اُ میں شائع تو ہو گئے گر کمائی شکل میں نہیں آئے تھے، یوں یہ جلد بھی نویں جلد کی طرح متفرق مسائل اور عنوانات پر مشتمل ہے۔

یں میں بدوں ویں بدوں وی سور کی سور کر ہوت کے وہ سائل جوعقائد

انشا اللہ جب کتاب کی ترتیب جدید ہوگی تو اس جلد کے وہ سائل جوعقائد

وایمانیات، نماز، روزہ، حج، زکوۃ اور معاملات سے متعلق ہیں، وہ متعلقہ ابواب میں

درج کردیئے جائیں گے۔ خدا کرے کہ وہ مبارک گھڑی بھی جلد آ جائے کہ ہم کتاب

کی تخ تج اور تحقیق کے بعد اسے نئے سرے سے فقہی ابواب کی ترتیب پر لانے کی

سعادت عاصل کر سیں۔

ناسیات ہوگی اگر میں اپنے رفیق محترم مولانا سعید احمد جلال پوری صاحب کی محنت و کاوش اور عرق ریزی سے تدوین و ترتیب کو نہ سراہوں، اللہ تعالی موصوف محترم کو بہترین جزا۔ یُم خیر عطا فرما کیں، علاوہ ازیں مولانا تعیم امجہ سلیمی، برادرم مولانا محمد طیب لدھیانوی، برادرم حافظ عتیق الرحمٰن لدھیانوی اور برادرم عبداللطیف طاہر بھی قابل مبار کباد ہیں کہ ان حضرات کی سعی جملہ سے بی جلد پایئے پیکیل کو پینچی، رب کریم ہمارے حضرت شہید اور ہم سب کے لئے اس کتاب کو عدقہ جاریہ بنائے، آبین۔ ہمارے حضرت لدھیانوی شہید فاکیا عضرت لدھیانوی شہید فاکیا عضرت لدھیانوی شہید فاکیا کے حضرت لدھیانوی شہید فاکیا کے حضرت لدھیانوی شہید فان

ائب بيراقرأ روص الإطفال

### كهرست

| 11       | ائدار بعد کا مسلک برحق ہے                            |
|----------|------------------------------------------------------|
| ĺΨ       | پیری مریدی بذات خودمقعودتین                          |
| 10       | ائمه اجتهاد واقعي شارع اورمقنن نهيس                  |
| · ři     | تقدير الي كيا ہے؟                                    |
| rr       | مرار حالات و واقعات پر ہے                            |
| ro       | جن لوگوں کا بیرذ بمن ہو وہ ممراہ ہیں                 |
| 12       | يه بدعت نبيل                                         |
| ۳        | الکار صدیث، الکار دین ہے                             |
| M        | اختلاف رائے کا تھم دوسرا ہے                          |
| ٣٣       | شريعت كى معرفت من اعماد على السلف                    |
| 20       | یدحب محابنہیں جہالت ہے                               |
| 1-9      | حقوق الله اورحقوق العباد                             |
| ار<br>14 | كياموت كى موت سے انسان مفت والى ميں شامل نبيس ہوكيا؟ |
| · M      | روح انسانی                                           |
| سوم      | چند، پرندکی رون سے کیا مراد ہے؟                      |
| ۳        | پ پ پ پ کا انگار کیا ہے۔<br>بیر ذوقیات میں           |
| ייוין    | يريريات ين<br>"تخلقوا باخلاق الله"كا مطلب            |
|          | ÷ •                                                  |

| <b>L</b>    | کیا بغیر مشاہدہ کے یقین معتبر نہیں؟                           |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| ra          | آلِ رسول کا مصداق                                             |
| lr.Å        | ذات حق کے لئے مفرد وجمع کے صیغوں کا استعال                    |
| ľΥ          | په عباد الرحنٰ کې صفات ميں                                    |
| <b>1</b> /2 | ڈارون کا نظریہ نفی خالق پرمبنی ہے                             |
| <b>ار</b>   | انسانی وجود کس طرح ہوا؟                                       |
| <b>ሶ</b> ለ  | كيا حديث كي محت كے لئے دل كي كوائي كا اعتبار ہے؟              |
| ۵٠          | عذابِ شدید کے درجات                                           |
| ۵٠          | قرآن میں درج دوسرے اقوال کوقرآن کہا جائے گا؟                  |
| ۵۱          | كلام اللي ميس درج مخلوق كا كلام نفسي هوگا؟                    |
| ا۵          | "الصحابة كلهم عدول"ك تشريح                                    |
| ۳.          | صحابه کرام منجوم مدایت بین                                    |
| ۱۳          | سو ادب کی بوآتی ہے                                            |
| ۵۵          | صحابہ کرام ہے بارے میں تاریخی رطب و پابس گوفقل کرنا سو اوب ہے |
| <b>ک</b> د  | حفرت خفرعلیہ السلام کے جملہ پراشکال                           |
| ۸۵          | ا تنا بری جنت کی حکمت                                         |
| ۹۵          | جنات عے لئے رسول                                              |
| ٧٠          | حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم کی تمام دنیا کے لئے بعثت         |
| 4+          | کیا قبراطہر کی مٹی عرش و کعبہ سے افضل ہے؟                     |
| 41          | حضور اکرم صلی الله علیه وسلم کے عقدِ نکاح                     |
| 46          | معجوه شق قمر                                                  |
| 44          | عقیدہ تمحح ہرادرمل نہ ہو                                      |

| 44           | تمام علماً کو برا کہنا                                |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| <b>1</b> A   | بيدالفاظ كلمه كفرين                                   |
| 49           | مسلوب الاختيار يركفركا فتوي                           |
| 44 :         | قضا اور دیانت میں فرق                                 |
| ٨٣           | کیا شیعه اسلامی فرقہ ہے؟                              |
| ٨٣           | امام کے نام کے ساتھ "علیہ السلام" لکھنا               |
| ۸۵           | شیعہ اثنا عشری کے پیچھے نماز                          |
| AY           | قرآن کریم اور حدیث قدی                                |
| ۸4           | جعداورشب جمعہ کومرنے والے کے عذاب میں تخفیف           |
| ۸۹           | كشف وكرامات حق مين                                    |
| A9.          | کرامت اولیا حق ہے                                     |
| 9+           | حضرعت مہدیؓ کے بارے میں چندسوالات                     |
| gr           | حضرت ابراہیم نے ملائکہ کی مدد کی پیش کش کیوں محکرائی؟ |
| 92           | حضرت آ دمِّ اور ان کی اولا د کے متعلق سوالات          |
| - <b>9</b> 7 | حضرت ابو بمر صديق كل خلافت برحق تقي                   |
| 44           | علامات قيامت                                          |
| J••          | کچھاصلاحِ مفاہیم کے بارے میں                          |
| <b>***</b> 2 | سائية اصلى كامغبوم                                    |
| rry          | نماز جپوڑ نا کا فر کا فعل ہے                          |
| 774          | بے نمازی کو کامل مسلمان نہیں کہہ سکتے                 |
| 772          | بے نمازی کے دیگر خیر کے کام                           |
| riv.         | مجديين نماز جنازه                                     |
|              |                                                       |

| rra                          | حضورصلی الله علیه وسلم کی نماز جنازه سم طرح پڑھی گئی؟ |
|------------------------------|-------------------------------------------------------|
| rr.                          | گاؤل میں جعد                                          |
| rri .                        | عورتوں کا جمعہ اور عیدین میں شرکت                     |
| rrr                          | اذان سے قبل مروجه صلوة وسلام رامنے كى شرى حيثيت       |
| rra .                        | بوی کے زیور پر ذکو ہ                                  |
| rry                          | تعور ی تعور ی کرے زکوۃ اداکرنا                        |
| rr2                          | اضطباع ساتوں چکر میں ہے                               |
| rpa .                        | وزارت فربسي امور كاكتابي                              |
| rr•                          | کر سچن بیوی کی نومسلم جمن سے نکاح<br>سید              |
| * <b>* * * * * * * * * *</b> | ہرایک سے عمل مل جانے والی بوی کا تھم                  |
| rri                          | حطرت سودہ کو طلاق دینے کے ارادہ کی حکمت               |
| rrr                          | نعرانی عورت سے نکاح                                   |
| rrr <sub>.</sub>             | نونه کی رسم                                           |
| rrr                          | "مجھ پر حلال ونیا حرام ہوگی" سے طلاق                  |
| TITIT!                       | تين طلاق كانتخم                                       |
| rry .                        | حرمت مصاہرت کے لئے شہوت کی مقدار                      |
| rra                          | عورتوں کے لئے سونے جاندی کا استعال جائز ہے            |
| roi                          | منت ماننا کیول منع ہے؟                                |
| ror                          | کعبد کی نیاز                                          |
| ror                          | کیا نی کی نیاز اللہ کی نیاز کہلائے گ؟                 |
| rom                          | اولیاً الله کے مزارات پر نذر                          |
| 101                          | مرف دل میں خیال آنے سے نذر نیس موتی                   |

| 102          | آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کے پاس کچھ رہتا نہیں تھا    |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| TOA          | عذر کی وجہ سے دعوت قبول نہ کرنا ترک سنت نہیں           |
| ran          | میت کے گھر کا کھانا                                    |
| 109          | ایصال ثواب کے کھانے سے خود کھانے کا تھم                |
| PH -         | ضيافت، ايسال ثواب اور مكارم اخلاق كا فرق               |
| rym ·        | يەصدقەنېيى، صلەرخى ہے                                  |
| 742          | كيا بيصدقه مين ثار هوگا؟                               |
|              | کنواں یا سڑک بنانے کا تب ایصال ثواب ہوگا جب اسے فقیروں |
| بالاس.       | کے نام کیا جائے                                        |
| ۳۲۳          | فرمودۂ رسول سو حکمتیں رکھتا ہے                         |
| <b>۲</b> 44: | مدارس ومساجد کی رجشریشن کا تھم                         |
| <b>1</b> 21  | مدرسه کے چندے کا استعال                                |
| 120          | كفاراور منافقين يسيخق كالمصداق                         |
| 124          | '' قریب تھا کہ انبیاً ہوہاتے'' کامنہوم                 |
| 12A          | سینهٔ نبوی کی آواز                                     |
| 129          | منہ پرتعریف کرنا ہرایک کے لئے ممنوع نہیں               |
| 129          | کیا توبہ نے تل عمد معاف ہو سکتا ہے؟                    |
| <b>**</b>    | بعض عوارض کی وجہ سے مفضول کی عبادت افضل سے بڑھ جاتی ہے |
| MI           | رزق کے اسباب عادیدا ختیار کرنا ضروری ہے                |
| MY.          | شریعت نے اسباب کومہمل نہیں چھوڑا                       |
| 8A1 -        | فمرود کے مبہوت ہونے کی وجہ                             |
| ٠,           | الله تعالى كى محبت من رونا                             |

| ram          |                       | منغب ناذک کا جوہرامسلی                  |
|--------------|-----------------------|-----------------------------------------|
| ۲۸۸          |                       | پا کستان میں عربانی کا ذمه دار کون؟     |
| rey          |                       | قلمی دنیا سے معاشرتی بگاڑ               |
| <b>**</b> *Y |                       | موت کی اطلاع دینا                       |
| <b>r.</b> 2  |                       | اعلانِ وفات کیے سنت ہے؟                 |
| 149          |                       | تصوركاتهم                               |
| MI           |                       | نعرۂ تکبیر کے علاوہ دوسرے نعرے          |
| rıı          |                       | الراساؤند سے رحم ماور كا حال معلوم كرنا |
| ۳I۳          | and the second second | فادی مرفی کے کھانے کا تھم               |
| MIM          |                       | فاكر بنائ لا الداست حسين                |
| بالذ         | ·, • •                | سرکاری افسران کی خاطر تواضع             |
| 110          |                       | خرج سے زائد بل وصول کرنا                |
| riy          |                       | مؤثر حقيق الله تعالى بين نه كددواكي     |
| 11/          |                       | مریخ وغیره پرانسانی آبادی               |
| ۳۱۸          |                       | عورت کی حکمرانی                         |
| 1719         |                       | ابلیں کے لئے سزا                        |
| <b>1719</b>  |                       | محوزے کا گوشت                           |
| ۳۲۰          |                       | كياسب دريائي جانور حلال بي؟             |
| rr•          | •                     | جانور کوخشی کرنا                        |
| rti          | •                     | ڈاڑمی کٹانا حرام ہے                     |
| ۳۲۲          |                       | علأ كے متعلق چندا شكالات                |
| <b>r1</b> 2  |                       | مورت کے لئے کسب معاش                    |
|              |                       | . •                                     |

| PP-1 Tay To                                       | بچداگر دب کر مرجائے؟                         |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| rri, 30, 20                                       | طالبان اسلامی تحریک                          |
| rrr                                               | جهادِ افغانستان                              |
| PRY 1/2 1/2                                       | مروجه ميلا د                                 |
| <b>rro</b> ,                                      | فکری تعظیم والول کے خلاف آواز اٹھانا         |
| rre.                                              | مئله حيات الني صلى الله عليه وسلم            |
| or many many                                      | حیات برزخی موضوع بحث ہے                      |
| AID                                               | روح كالوثايا جانا                            |
| مله ۱۹۳۰                                          | مجلس مقننه اشاعت التوحيد والسنة بإكستان كافب |
| المراكب المالا                                    | عقيده حيات النبي صلى الله عليه وسلم اورامت   |
| ofA Control of                                    | منكرين حيات الني كي اقتدا؟                   |
| <b>619</b> 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 | حیات انبیا فی القور کے منکرین کا حکم         |
| orz .                                             | قبراقدس برساع کی حدود                        |
| ork and a second                                  | قبر کی شرعی تعریف                            |
| 6 Page 18                                         | عذاب قبر کے اسباب                            |
| 224                                               | عذاب قبر كے سلسلے من شبهات كے جوابات         |
|                                                   |                                              |

# بدم الله الرحس الرحيم

### ائمدار بعد كالمسلك برحق ب:

س .....آپ نے اپنی کتاب میں فقہ حنی کو ہی گویا معیار نجات قرار دیا ہے، سوال یہ ہے کہ دوسرے ائمہ ثلاثہ کے تبعین کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ میں جہال رہتا ہوں وہال فقہ شافعی کے مانے والے زیادہ ہیں اور میری زندگی بھی امام شافعی کی تقلید میں گزری ہے، میں اپنی زندگی بھر کی عبادات کے بارے میں پریشان ہوں، کیا میرے لئے مسلک کی تبدیلی ضروری ہے؟ اور یہ بظاہر مشکل ہے، کیا امام شافعی کا مسلک کتاب وسنت کے خلاف ہے؟ میری اس الجھن کو دور فرمادیں۔

ج ..... آنجناب کی سلامتی فہم اور حق پندی سے جی خوش ہوا، حق تعالی شانہ مجھے اور آپ کواپی رضا و محبت نصیب فرمائیں۔

حضرت امام شافعی چار ائمہ میں سے ایک ہیں، اور چاروں امام برق ہیں،
ان کے درمیان حق و باطل کا اختلاف نہیں، بلکہ رائے و مرجوح کا اختلاف ہے، میں
چونکہ حفی ہوں اس لئے امام ابو حنیفہ کے مسلک کو اقرب الی الکتاب والسنة سجعتا ہوں،
اور امام شافعی اور دیگر اکابر ائمہ کے مسلک کو بھی برق مانتا ہوں، ان اکابر میں سے
جس کے ساتھ اعتقاد واعتاد زیادہ ہوای کے مسلک پرعمل کرتے رہنا انشا اللہ ذریعہ کے مسلک برعمل کرتے رہنا انشا کا اللہ ذریعہ کا مسلک برعمل کرتے رہنا انشا کا اللہ ذریعہ کی مسلک برعمل کرتے دہنا انشا کا اللہ ذریعہ کا مسلک برعمل کرتے دہنا انشا کا اللہ دریعہ کا مسلک برعمل کرتے دہنا انشا کا اللہ دریعہ کی مسلک برعمل کرتے دہنا انشا کا اللہ دریعہ کی مسلک برعمل کرتے دہنا انشا کا اللہ دریعہ کی مسلک کو بھی برعمل کرتے دہنا انشا کا انسان کی مسلک کو بھی برعمل کرتے دہنا انشا کا انسان کی مسلک کو بھی برعمل کرتے دہنا انشا کا انسان کی مسلک کو بھی برعمل کرتے دہنا انشا کا کہ مسلک کو بھی برعمل کی برعم

چونکہ آپ کی طویل زندگی سفرت امام شافعیؓ کے مسلک حقد پر گزری ہے،

اور چونکہ آپ جس علاقہ میں سبتے ہیں وہاں فقہ شافعیؒ کے مسائل بتانے والے بہ کرت ہیں اس لئے میری رائے یہ سبولت ہے کہ آپ کے لئے فقہ شافعی کی پیروی میں سبولت ہے، آپ اس کو اختیار کئے رہیں۔

کتاب وسنت کے نصوص کی تطبیق میں حضرات ائمہ کا نقطہ نظر مختلف ہوتا ہے، اس لئے امام شافعی کا پہلو بھی یقینا قوی ہوگا، اور آپ کے لئے بس اتنا عقیدہ کافی ہے، اور اگر آپ امام ابوصنیفہ کا مسلک اختیار کرنا چاہتے ہیں تو شرعاً اس کا بھی مضا لَقہ نہیں، بشرطیکہ فقد حفی کے مسائل بتانے والا کوئی شخص میسر ہو۔

### پیری مریدی بذات خودمقصودنهیں:

س ..... چند ماه قبل حضرت نے میرے ایک عریضہ پر کتاب "اختلاف امت اور صراط متقم، کا مطالعہ کرنے کے لئے فرمایا تھا، چنانچہ ہم نے اس کتاب کو بہت غور سے يراحا اور بہت بى مفيد يايا، الحداللہ! اس كے مطالعہ سے مير سے بہت سے اشكالات دور <u> ہوگئے اور بہت ی باتوں کے متعلق ذہن صاف ہوگیا، خاص کر ایک بہت ہی اصولی</u> بات سجھ میں آگئ اور دنشین ہوگئ کہ جب سی فعل کے سنت و بدعت ہونے میں ترود ہوجائے، بعض علماً سنت کہتے ہوں اور بعض بدعت، تو ترک سنت فعل بدعت سے بہتر ے (صغیہ ۱۲۵، ۱۲۷) یہ بالکل بے غبار اصولی بات ہے اور احتیاط بربنی ہے کیونکہ دفع مطرت ہر حال میں مقدم اور اولی ہے، اب صرف ایک خیال پیدا ہوتا ہے کہ ایک باتیں تو بہت ساری ہیں جن میں علا کرام کا اختلاف ہے، یہاں تک کہ جو مروجہ پیری مریدی کا سلسلہ ہم لوگوں کے بہال ہے اورنقس کی اصلاح کے لئے اس کو بہت ہی ضروری سمجھا جاتا ہے، اس کو بہت سے علائ خاص کر علائ عرب تو بدعت ہی کہتے ہیں، بلکه اس کو پیریرستی اور شرک تک کہتے ہیں۔ تو اس اصول کے تحت تو پیرسب قابل ترک ہوجا ئیں گے، امید ہے کہ حضرت اس کے متعلق کوئی بہت ہی واضح بات ارشاد فرما کر

تسلّی فرمادیں ہے، کیا اس مروجہ پیری مریدی کے لئے کوئی واضح تھم قرآن مجید یا حضور نبي كريم عليل كى احاديث وارشادات يس موجود بي يا جارول ائد كرام رحمة الله عليهم ميں سے كسى في اس طريقه كودين كے فرائض و واجبات ميں شامل كيا ہے؟ دوسری بات بیرتو ظاہر ہے کہ وین میں کوئی نئ بات جو قرآن و سنت اور تعامل صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم یا ائمہ مجتمدین کے اجتہاد سے ثابت نہ ہووہ بدعت ہے، لیکن ساتھ ہی ہے بھی کہا جاتا ہے کہ اگر کوئی ٹی بات یا طریقد دین مقاصد کے حصول کے لئے بطور تدبیر اختیار کیا جائے تو وہ بدخت نہیں ہے، لینی احداث ٹی الدین تو بدعت ہے اور احداث للدین بدعت نہیں ہے الیکن غور کرنے سے معلوم موتا ہے کہ زیادہ تر بدعات کی ابتدا کلدین ہی کر کے ہوئی ہے اور رفتہ رفتہ عوام نے اس کو دین کا حصد بنالیا اور پھرعلام کرام نے ان کو بدعات کہنا شروع کردیا۔ مروجہ قرآن خوانی، فاتحدخوانی اسوئم وغيره بيجتني بدعات بين سب مين كوئي ندكوئي دين فائده منسوب كيا جاسکتا ہے، کچونیس تو یمی کہ اس طرح آرج کل غفلت زدہ لوگوں کوجمعی بھار قرآن مجید کی الدوت کا موقع مل جاتا ہے، اس طرح تو ساری بدعات کا جواز نکل آے گا، امید ب حفرت کے واضح ارشادات سے میرے بیسب اشکالات دور ہوجا کیں گے، اسيع جملددي وديوى امورك لے حضرت سے دعاؤل كى معى درخواست ہے۔

ن ..... بہت نفیس سوال ہے، بڑا تی خوش ہوا، جواب اس کا اجمالاً آپ کے نبر ۴ میں موجود ہے، ذرا می وضاحت میں کے دیتا ہول: متعارف پیری مریدی بذات خود مقد نہیں، عمل مقصد نہ ہے کہ اسپنے بہت سے امراض کی آ دی خود شخیص نہیں کرسکا، مقصد نہ ہے کہ اسپنے بہت سے امراض کی آ دی خود شخیص نہیں کرسکا، مثلاً بحد میں کبر، یا عجب اور بیاری کی تخیص بھی کرلے تو اس کا علاج کی طرح کروں؟ تو کی مخص محقق تمع سنت سے اصلاحی تعلق قائم کرنا اس مقصد کی تحصیل کے لئے ہے، اور بیعت، جس کوعرف عام میں بیری مریدی کہا جاتا ہے، محض اصلاحی تعلق کا معاہدہ ہے، مرید کی جانب سے میں بیری مریدی کہا جاتا ہے، محض اصلاحی تعلق کا معاہدہ ہے، مرید کی جانب سے

طلب اصلاح کا اور شخ کی جانب سے اصلاح کا، اگرکوئی محض ساری عمر بیعت نہ کرے، لیکن اصلاح لیتا رہے تو کافی ہے، اور اگر بیعت کرلے لیکن اصلاح نہ کرائے تو کافی نہیں۔الغرض بیعت سے مقصد اصلاح ہے اور اصلاح کا واجب شرکی ہونا واضح ہے، اور مقدمہ واجب کا واجب ہوتا ہے۔

علادہ ازیں نفس کی مثال بیچ کی ہے، چنانچہ استاذ اگر کمتب کے بچوں کے مر پر کھڑا رہے تو کام کرتے ہیں، ان کوآزاد چھوڑ دیا جائے تو ذرا کام نہیں کرتے، اگر آدی کسی شخ محقق کو اپنا محران مقرر کرلے تو نفس کام کرے گا، اور اگر اس کوآزاد چھوڑ دیا جائے تو کام کے بجائے لہو ولعب میں لگا رہے گا۔

علاوہ ازیں سنت اللہ یہ ہے کہ آدی محبت سے بنآ ہے، حضرات محابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کو محبت نبوی کا شرف حاصل ہوا تو کیا سے کیا بن گئے، اگر کسی تمبع سنت شخ سے تعلق ہوگا تو اس کی محبت ابنا کام کرے گی، اس لئے حضرات صوفیا کی اصطلاح میں بیعت کو''سلسلۂ محبت'' سے تعبیر کیا جاتا ہے، گویاعلم وعمل کے ساتھ محبت کا سلسلہ بھی آنخضرت علی ہے متوارث چلا آتا ہے، الغرض بیعت وارشاد کو بدعت محصنا میجے نہیں، بلکہ بیددین پر پابندر ہے کا ذریعہ ہے۔واللہ اعلم

### ائمه اجتهاد واقعی شارع اور مقنن نہیں:

س ..... "إِتَّخُدُوا اَحُبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ اَرْبَابًا مِّنُ ذُونِ اللهِ "اس كے مصداق تو ہم سب مقلدين بحى معلوم ہوتے ہيں كيونكہ جو ہمارے مفتى حرام وحلال بتاتے ہيں ہم بھى اس برعمل كرتے ہيں، ہم خود نہيں جانے وہ سح كم كمدرے ہيں يا قلط؟ خصوص س آيت كے مصداق وہ غالى مريدين بحى ہيں جوابے بيركا حكم كى صورت نہيں تالے، وہ سے وہ ان كے غلط اقوال كى دور اذكار تاويلوں سے صحت بات كرتے ہيں۔

ج ..... اگر کوئی احمق ائمہ اجتہاد رحمیم اللہ کو واقعتا شارع اور مقنن سجھتا ہے تو کوئی شک نہیں کہ وہ اس آیت کریمہ کا مصداق ہے، لیکن اہل اصول کا متفقہ فیصلہ ہے کہ "القیاس مظھر لا مثبت " یعنی ائمہ اجتہاد کا قیاس واجتہاد احکام شریعہ کا تحبت نہیں بلکہ "مظھر من الکتاب والسنة" ہے، جو احکام صراحنا کتاب وسنت میں فدکور نہیں اور جن کے اسخر اج اور استباط تک ہم عامیوں کے علم وہم کی رسائی نہیں، ائمہ اجتہاد کا قیاس واستباط ان احکام کو کتاب وسنت سے نکال لاتا ہے، تقلید کی ضرورت اس لئے تہا کہ می کتاب وسنت کی ہے، ائمہ اجتہاد کا دامن پکڑنے کی ضرورت اس لئے ہوئی کہ ہم کتاب وسنت کی ہے، ائمہ اجتہاد کا دامن پکڑنے کی ضرورت اس لئے ہوئی کہ ہم اتباع کتاب وسنت کی ہے، ائمہ اجتہاد کا دامن پکڑنے کی ضرورت اس لئے ہوئی کہ ہم احتاج کتاب ہوئی کہ احتاج کتاب ہوئی کہ احتاج کتاب کے ساتھ حسن طن قائم رہے، اس لئے نہیں کہ افتراکی کی بات کے ساتھ حسن طن قائم رہے، اس لئے نہیں کہ ان کی ان لغر شوں کی تاویل اس لئے ہے کہ ان کے ساتھ حسن طن قائم رہے، اس لئے نہیں کہ ان کی ان کی ان لغر شوں کی تاویل اس لئے ہے کہ ان کے ساتھ حسن طن قائم رہے، اس لئے نہیں کہ ان کی ان کی ان لغر شوں کی تاویل اس لئے ہے کہ ان کے ساتھ حسن طن قائم رہے، اس لئے نہیں کی ان کی ان لغر شوں کی بھی افتدا کی جائے۔

#### ائمبدار بعد حق پر ہیں:

س ..... ایک صاحب نے کچے سوالات کے تھے جن کا جواب آپ نے قرآن و حدیث سے نہیں دیا بلکہ ہر سوال کے جواب میں آپ نے لکھا کہ ہمارے نزدیک بیہ ناجائز ہے، یا ہمارے نزدیک بیہ ناجائز ہے، کہیں آپ نے لکھا ہے کہ خفی کے نزدیک اس کا جواب بیل آپ نے لکھا ہے کہ خفی کے نزدیک اس کا جواب بیل ہے، اس جواب سے میں نے اندازہ کیا کہ آپ نی کونہیں مانتے ہیں، کونکہ اگر آپ اللہ اور رسول کو مانتے تو یہی کہتے کہ قرآن و حدیث میں اس طرح کیونکہ اگر آپ اللہ اور رسول کو مانتے تو یہی کہتے کہ قرآن و حدیث میں اس طرح ہے، یا بیہ کہتے کہ نبی نے اس طرح کیا ہے، فلال حدیث سے ثابت ہے اور فلال حدیث سے بیکام منع ہے؟

ج ..... چونکہ ہمارے یہاں اکثریت حنی حضرات کی ہے اور بیا کارہ خود بھی مجتر نہیں بلکہ امام ابوطنیفہ کا مقلد ہے، اس لئے لازی ہے کہ فتو کی اس کے موافق دیا جائے گا، اور ائلہ مجتدین سب کے سب قرآن وسنت کے قبع تھے، اس لئے جب ہم کسی امام مجہد کا حوالہ دیں گے تو گویا بیر قرآن وسنت کا حوالہ ہے، اس کے بارے میں بیر کہنا کہ ہم نعوذ باللہ آنخضرت علیہ کو نہیں مانتے ، الی ہی غلط تہمت ہے جیسا کہ منکرین حدیث، حدیث کا حوالہ دینے پر کیا کرتے ہیں کہ بیلوگ قرآن کو نہیں مانتے۔

سے اسکا جاروں ایک، امام ابوطنیف، امام شافعی، امام مالک اور امام احمد بن طنبل سے نود باللہ اور امام احمد بن طنبل نعوذ باللہ اللہ اور اس کے رسول کو مانے والے نہیں تھے؟ اور اگر تھے تو پھر ہم ان کی طرف نبست کیوں کرتے ہیں جب کہ وہ بھی سب نبی ہی کو مانے تھے تو پھر ہم بھی کیوں نہ کہیں کہ نبی کے نزدیک اس مسکلہ کا جواب یوں ہے، فلاں حدیث سے ثابت کیوں نہ کہیں کہ نبی کے نزدیک اس مسکلہ کا جواب یوں ہے، فلاں حدیث سے ثابت ہے؟

ے: ..... یہ چاروں ائمہ رحم اللہ، اللہ و رسول کے ماننے والے تھے ان حضرات نے قرآن و حدیث سے استدلال کرکے مسائل بیان فرمائے ہیں اور بعض موقعوں پر اختلاف فہم کی وجہ سے ان کے درمیان اختلاف بھی ہوا ہے، اس لئے ان میں سے کسی ایک کا حوالہ، دراصل اس کے فہم قرآن وحدیث کا حوالہ ہے۔

س ..... ان چاروں اماموں میں اختلاف کیوں ہے؟ ایک کہتا ہے ہاتھ ناف پر باندھو نماز میں، دوسرا کہتا ہے ہاتھ سینے پر باندھو، تیسرا کہتا ہے ہاتھ سینے کے پنچ باندھو، چوتھا کہتا ہے ہاتھ چھوڑ کرنماز پڑھو، دین میں اگر چاروں طریقے سے ہاتھ باندھنا صحح ہے، نبی نے اس طرح نماز پڑھی ہے تو پھر ہم تین میں کیوں اختلاف پیدا کرتے ہیں کہ ہمارے نزدیک یوں ہے چاروں طریقوں کو حدیث سے ثابت کرکے بتا ہے؟

ج: ..... یہ اختلافات صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے درمیان بھی ہوئے، چونکہ ان اکابر کے درمیان اختلافات ہوئے اس لئے ہمارے لئے ناگزیر ہوا کہ ایک کے قول کو فیہ لیں۔ قول کولیں، اور دوسرے کے قول کو فیہ لیں۔

س ..... کیا چاروں اماموں میں سے ایک کی تقلید کرنا واجب ہے؟ اگر واجب ہے تو نی نے کہاں فرمایا ہے کہ تقلید ایک امام کی ضروری ہے؟

ج .....قرآن وحدیث پر عمل کرنا واجب ہے، اور اختلاف ہونے کی صورت میں، اور غلب ہوئی اور فہم ناقص کی صورت میں قرآن و حدیث پر عمل کرنے کا ذریعہ صرف میہ ہے کہ جن اکا ہر کا فہم قرآن و حدیث مسلم ہے، ان میں سے کسی ایک کے فتو کی پر عمل کیا جائے، اس کا نام تعلید ہے۔

س ..... کیا اماموں نے بھی کہا ہے کہ ہماری تقلیدتم پر واجب ہے؟ اور کیا تقلید نہ کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا؟ جب کہ اس کاعمل قرآن و حدیث کے مطابق ہواور وہ صرف قرآن و حدیث کو بی مانتا ہو۔

ج: ..... ان ائمہ دین پر اعتماد کے بغیر قرآن و حدیث پرعمل ہو ہی نہیں سکتا اور جب قرآن و حدیث پرعمل نہ ہوا تو انجام ظاہر ہے۔

س ..... کیا چاروں امام غلط تھے جنہوں نے کئی کی تقلید نہیں کی؟ اور صحافی اور چاروں خلیفہ جنہوں نے کئی کی تقلید نہیں کی، وہ صرف قرآن وحدیث کو مانتے تھے، فقہ کا نام ونشان نہیں تھا، تو کیا نعوذ باللہ بیسب غلط راستے پر تھے؟ انہوں نے دین کونہیں سمجھا تھا جو بعد کے عالموں نے سمجھا ہے؟

ج..... تقلید کی ضرورت مجتهد کونہیں غیر مجتهد کو ہے، حضرات خلفائے اربعہ رضی الله عنهم، اور حضرات الله عنهم، الله خود مجتهد سخے، ان کوکسی کی تقلید کی ضرورت نہقی، جو شخص ان کی طرح خود مجتهد ہواس کو بھی ضرورت نہیں، لیکن ایک عام آ دمی جو مجتهد نہیں اس کو تقلید کے بغیر چارہ نہیں۔

س ..... اگر دین تقلید کا نام ہے اور تقلید کرنا ضروری ہے تو کیوں نہ ہم اپنے آپ کو چاروں خلیفہ کی طرف نسبت کریں، ایک کے میں صدیقی ہوں، دوسرا کے میں فاروتی ہوں، تبسرا کے میں عثانی ہوں، اور چوتھا کیے میں علی کو ماننے والا ہوں، اگر اس طرح کوئی کے تو میں جھتا ہوں کہ سارے اختلافات ختم ہوجا کیں کیونکہ ان چاروں میں کوئی اختلاف ہی نہیں تھا، یہ تو بعد میں ہوا ہے؟

ے .... جس طرح چاروں ائمہ مجتبدین کا فدہب مدوّن ہے، اس طرح چاروں خلفا کر اشدین رضی اللہ عنہم کا فدہب مدون نہیں ہوا، ورنہ ضرور ان ہی حضرات کی تقلید کی جاتی اور یہ بھیا کہ ان چاروں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں تھا، بے علمی کی بات ہے، حدیث کی کتابوں میں ان کے اختلافات فدکور ہیں۔

س ..... کیا عورت اور مرد کی نماز میں فرق ہے؟ مثلاً عورت نماز میں سینے پر ہاتھ باندھے اور مرد ناف پر باندھے، نبی نے اس طرح بتایا ہے کہ اس طرح کیا جائے؟ اگر ہے تو کون می حدیث سے ثابت ہے؟ کیا مرد سینے پر ہاتھ باندھے تو اس کی نماز نہیں ہوگى؟ جب کہ سعودیہ میں حنبلی ہیں اور سینے پر ہاتھ باندھتے ہیں مرد اور عورت سب ہی اور شافعی بھی سینے پر ہی ہاتھ باندھتے ہیں مرد اور عورت سب ہی اور شافعی بھی سینے پر ہی ہاتھ باندھتے ہیں تو کیا یہ غلط ہیں؟

ج .....عورت اور مرد کے احکام میں بے شار فرق ہیں،عورت کا ستر الگ ہے مرد کا الگ ہے مرد کا الگ ہے اور وہ سب الگ، ای طرح ان کے متعلق بعض دوسرے مسائل میں بھی فرق ہے اور وہ سب قرآن وحدیث سے ہی اخذ کئے گئے ہیں۔

س ..... نماز میں رکوع کرنے پر اور رکوع سے اٹھنے پر رفع یدین کرتے ہیں، بید حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟ اور اگر منع ہوا تو کون کی صحح حدیث میں ہے؟ جیسا کہ لوگ کہتے ہیں کہ لوگ بت رکھ کر لاتے تھے اور بعد میں رفع یدین منع کردیا کہ اب مت کرو، او نچی آمین کہنا کب منع ہوا؟ لوگ کہتے ہیں کہ پیچھے سے لوگ نماز میں بھاگ جاتے تھے، تو آپ نے کہا آمین او نچا کہا کرو اور بعد میں منع کردیا تو یہ صحح حدیث سے بتا ہے کہ کہاں منع ہے؟

ہم نے مل کر چار پانچ آدمیوں نے بیسوال کئے ہیں، میں ایک جائل آدی ہوں، کین بھین ایک جائل آدی ہوں، کین یقین صرف قرآن و حدیث پر ہے اس لئے تفصیلاً حدیث سے جواب دیں ممل میں آپ کو آپ کے رب کا واسطہ دیتا ہوں اور اگر آپ نے اپنی ماں کا دودھ پیا ہے، تو ہمارے ان سوالوں کا جواب ضرور دیں۔

ے ..... رفع یدین اور ترک رفع یدین دونوں طرف احادیث بھی موجود ہیں اور صحابہ و تابعین کا عمل بھی، ای طرح آمین کے مسلہ میں دونوں طرف احادیث بھی ہیں اور صحابہ و تابعین کا تعامل بھی، اختلاف جو پچھ ہے وہ اس میں ہے کہ ان میں سے کون ی صورت افضل ہے؟

جواب تو میں نے عرض کردیا، البتہ اس جواب کو سمجھنے کے لئے بھی علمی
لیافت کی ضرورت ہے، اگر آپ اللہ تعالیٰ کا واسطہ نہ دیتے اور نہ مال کے دودھ کا ذکر
کرتے تب بھی میں جواب دیتا، کیا میں آپ سے پوچھ سکتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کا واسطہ
دینا اور کسی کی مال کے دودھ کا ذکر کرنا کس صدیث سے ثابت ہے؟ اور یہ کہ کیا
صدیث میں رفع یدین اور آمین بی کا مسئلہ آیا ہے یا انسانی اظلاق کے بارے میں بھی
کھ آیا ہے؟

### تقدیر الہی کیا ہے؟

س سس میں عرصہ دراز سے امریکہ میں مقیم ہوں، بعض اوقات عیسائی دوستوں یا غیر مسلموں سے نہ بی نوعیت کی با تیں بھی ہوتی ہیں، دین اسلام میں جن چیزوں کا ماننا ضروری ہے ان میں تقدیر پر ایمان لانا بھی از صد ضروری ہے، لیکن یہ بجیب بات ہے کہ ہمیں یہ بی نہیں معلوم ہے کہ تقدیر کیا ہے؟ میں دل سے مانتی ہوں کہ تقدیر کا کمل طور پر نامعلوم ہونا ہی ہمارے لئے بہتر ہے، لیکن چندموٹی موٹی با تیں تو معلوم ہوں، ہمیں تو یہ بچھ معلوم ہے کہ تقدیر معلق ہوتی ہے اور تقدیر مبرم ہوتی ہے۔ اب اگر کوئی شخص میرے ہاتھ پر مسلمان ہونا چاہے اور میں اسے کہوں کہ تقدیر پر ایمان لانا ضروری ہے تو وہ لاز ما پوچھے گا کہ آخر تقدیر ہے کیا؟ اور اس میں کون کون کی چیزیں شامل ہیں؟ میرا خیال ہے کہ کم از کم موٹی موٹی با تیں ضرورمعلوم ہوئی چاہئیں، جسے میں نے بچھتھتی کی تو جھے معلوم ہوا کہ کم از کم یہ چیزیں ہماری تقدیر میں رونے اوّل میں نے بیدا ہونا ہے، میں ان میں '' پیدائش' یعنی جیسے جس ماں کے بطن سے پیدا ہونا ہے،

"موت" جس مخص كى جب، جهال اورجس طرح موت واقع مونى ہ، اس كا ايك وقت معین ہے۔" رزق" جس کے بارے میں قرآن کریم میں ہے کہ بیاللہ ہی ہے جو بر حماتا ہے اور گھٹاتا ہے، یاکسی کو زیادہ دیتا ہے اور کسی کو نیا تُلا دیتا ہے۔ چنانچہ آدمی واتی سعی کرے یا مچھ نہ کرے، رزق ایک مقدار میں مقرر ہے، چونکہ دوران سفر بھی انسان رزق یا تا ہے، سو بول دکھائی دیتا ہے کہ سفر بھی جارے مقدر کا حصہ ہے، لیکن بعض چیزیں مبہم ہیں، جیسے شادی، انسان کے دکھ سکھ،شہرت، بیاریاں،غرض اور بہت سی چیزوں کے بارے میں، میں محقیق نہ تو کر سکی، اور نہ کرنا جا ہتی ہوں، مگر علا کرام ہے گزارش ہے کہ چار چیموٹی موٹی باتیں تو بتائیں کہ یہ چیزیں نقذری کا حصہ ہیں، کیا آپ میری مدد کریں گے؟ بری ممنون رہوں گی، خاص کر مجھے یہ بھی بتاہیئے کہ وشادی انسانی مقدر کا حصہ ہے؟ یعنی پہلے سے لکھا ہوا ہے کہ فلاں الرے الرکی کی آپس میں ہوگی، یا مچھ یوں ہے کہ کوشش کر کے کس سے بھی کی جاسکتی ہے، میں نے اس طرح کی ایک حدیث برهی ہے کہ ایک محالیؓ نے کس بوہ سے شادی کی، تو جارے نی جناب محدرسول اللہ عظی نے فرمایا کہ "مم نے کسی کواری سے شادی کیوں نہ کی کہ وہ تم سے کھیلتی اور تم اس سے کھیلتے۔ "اس حدیث سے اندازہ ہوا کہ گویا یہ ایک ایبا معاملہ ہے کہ آ دمی کوشش کرے تو کسی سے بھی کرسکتا ہے، مگر شاید یعنی دوسری احادیث مبارکہ بھی ہوں، آپ میرے سوال کا مکمل جواب دیجئے، ممنون رہول

ج ..... تقدر کا تعلق صرف انبی چار چیزوں سے نہیں جو آپ نے ذکر کی ہیں، بلکہ کا نتات کی ہر چھوٹی بڑی اور اچھی بری چیز تقدیر البی کے تالع ہے، چونکہ انسان کو بیا کم نہیں کہ فلاں چیز کے بارے میں علم البی میں کیا مقدر ہے؟ اس لئے اس کو بیا تھم دیا گیا ہے کہ وہ اپنے ارادہ و اختیار اور اپنے علم وقہم کے مطابق بہتر سے بہتر چیز کے حصول کی محنت وسعی کرے، مثلاً رزق کو لیجید! رزق مقدر ہے، اور مقدر سے زیادہ

ایک دانہ بھی کسی کو نہیں مل سکتا، گر چونکہ کسی کو معلوم نہیں کہ اس کے حق میں کتا رزق مقدر ہے؟ اس لئے وہ رزق حاصل کرنے کے لئے زیادہ سے زیادہ سعی و محنت کرتا ہے، لیکن ملتا اتنا ہی ہے جتنا مقدر میں لکھا ہے، ٹھیک یہی صورت شادی کے مسئلہ میں بھی پائی جاتی ہے، والدین اپنی اولاد کے لئے بہتر سے بہتر رشتہ کے خواہشمند ہوتے ہیں، اور اپنے علم و اختیار کی حد تک اچھے سے اچھا رشتہ تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں، لیکن ہوتا وہی ہے جو مقدر میں ہے، آنحضرت علی کے حضرت جابر رضی اللہ عیں، لیکن ہوتا وہی ہے جو مقدر میں ہے، آنحضرت علی کے دعفرت جابر رضی اللہ عند سے جو فر مایا تھا کہ: "م نے کنواری سے شادی کیوں نہ کی؟" اس کا یہی مطلب ہے تمہیں تو کنواری کا رشتہ ڈھونڈ نا چاہئے تھا۔

س سسمیں ذاتی اعتبار سے بردی خوش نصیب ہوں، گر میں نے کئی بدنصیب لوگ بھی دیکھے ہیں۔ پیدائش سے لے کر آخر تک بدنصیب، قرآن کریم میں ہے کہ اللہ کی شخص کواس کی قوت برداشت سے زیادہ دکھ نہیں دیتے ،لیکن میں نے بعض لوگ دیکھے ہیں جو دکھوں اور مصائب سے اپنے تنگ آجاتے ہیں کہ آخر کاروہ ''خود تین ، کر لیتے ہیں، آخر الیا کیوں ہوتا ہے؟ جب قرآن کریم میں ہے کہ کسی کی برداشت سے زیادہ دکھ نہیں دیئے جاتے تو لوگ کیوں خود کشی کر لیتے ہیں؟ کیوں پاگل ہوجاتے ہیں؟ اور بعض جیتے بھی ہیں تو بدتر حالت میں جیتے ہیں۔

اس سوال کا جواب قرآن کریم اور احادیث مبارکہ کی روشیٰ میں دیجئے کہ انسانی عقل کے جوابات سے تشفی نہیں ہوتی، دنیا میں ایک سے ایک ارسطوم وجود ہے، اور ہر ایک اپی عقل سے جواب دیتا ہے، اور سب کے جوابات مختلف ہوتے ہیں، لہذا جواب قرآن کریم اور احادیث نبوگ سے دیجئے، امید ہے جواب ضرور دیں گے، ممنون ربول گی۔

ج .....قرآن كريم كى جس آيت كا آپ نے حوالہ ديا ہے اس كا تعلق تو شرى احكام سے ہے، اور مطلب يہ ہے كہ اللہ تعالى بندول كوكسى السے تم كا مكلف نہيں بناتا جو ان

کی ہمت اور طاقت سے بڑھ کر ہو، جہاں تک مصائب و تکالیف کا تعلق ہے، اگر چہ سے آیت شریفدان کے بارے میں نہیں، تاہم یہ بات اپنی جگہ سے کہ الله تعالی سی پر اتنی مصیبت نہیں ڈالتا جواس کی برداشت سے زیادہ ہو، کیکن جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد فرمایا ہے: ''انسان دھر دلا واقع ہوا ہے۔'' اس کو معمولی تکلیف بھی پہنچی ہے تو واویلا کرنے لگتا ہے اور آسان سر پر اٹھالیتا ہے، بزدل لوگ مصائب سے تنگ آ کرخودشی كر ليت ين اس كى وجه بينين موتى كه ان كى مصيبت حد برداشت سے زيادہ موتى ہے، بلکہ وہ اپنی بردلی کی وجہ ہے اس کو نا قابل برداشت سمجھ کر ہمت ہار دیتے ہیں، حالانکہ اگر وہ ذرا بھی صبر و استقلال ہے کام لیتے تو اس تکلیف کو برداشت کر سکتے تھے، الغرض آ دمی پر کوئی مصیبت الیی نازل نہیں کی جاتی جس کو وہ برداشت نہ کرسکے، لیکن بسا اوقات آ دی این کم فہی کی وجہ سے اپنی ہمت وقوت کام میں نہیں لاتا ،کسی چیز کا آدی کی برداشت سے زیادہ ہونا اور بات ہے، اور سی چیز کے برداشت کرنے کے لئے ہمت و طاقت کو استعال ہی نہ کرنا دوسری بات ہے، اور ان دونوں کے درمیان آسان و زمین کا فرق ہے۔ ایک ہے کسی چیز کا آدمی کی طاقت سے زیادہ ہونا، اور ا یک ہے آ دمی کا اس چیز کواپنی طافت سے زیادہ سمجھ لینا، اگر آپ ان دونوں کے فرق کواچھی طرح سمجھ کیں تو آپ کا اشکال جاتا رہے گا۔

#### مدار حالات و واقعات پر ہے:

س .....ایک اور اشکال حضرت مولانا عبیدالله سندهی پر حضرت علامه کشمیری اور حضرت علامه عثمیری اور حضرت علامه عثمانی کے کفر کے فقوی کی وجہ ہے بھی پیدا ہوا ہے، کیا مولانا سندهی کے تفردات واقعی اس لائق بیں؟ آخر دارالعلوم دیوبند کے صدر مدرس اور مہتم نے فقوی لگایا ہے تو کوئی بات تو ہوگی نا۔

ج ..... تکفیر و تفسیق کے مسلہ میں بھی مدار حالات و واقعات پر ہے، امام سلم نے امام بخاری پر جورد کیا اور امام ابوطنیفہ کے بارے میں امام بخاری نے جو کچھ لکھا وہ کس کو

معلوم ہیں؟ "لیست باول قارورۃ کسوت فی الاسلام" کی ضرب المثل تو معلوم ہی ہوگی۔

### جن لوگول کا پیه ذہن ہو وہ گمراہ ہیں:

س انسسآپ علی نے جودین کی تعلیم دی تھی وہ مجد نبوی کے ماحول میں یعنی مجد کے اندر دی، اس تعلیم کے لئے آپ نے کوئی الگ مدرسہ جیسی صورت اختیار نہیں کی، یا کوئی الگ جگداس کے لئے مقرر نہیں کی تو پھر آج کیوں ہمارے دینی اداروں میں معجد تو بہت چھوٹی ہوتی ہے گر مدارس کی عبارتیں بہت بڑی بڑی بنادی جاتی ہیں، اگر یہ چیز بہتر ہوتی تو آپ علیہ الصلاق والسلام اس چیز کوسب سے پہلے سوچت، حالانکہ معجد کا ماحول بہت بہتر ماحول ہے، وہاں انسان لا یعنی سے بھی نج سکتا ہے۔

س ٢:.....آپ نے اصحاب صفہ کو جوتعلیم دی، بنیادی، وہ ایمانیات اور اخلاقیات کی دی، ان کو ایمانیات اور اخلاقیات کی درسوں میں جو بنیادی تعلیم دی جاتی ہے وہ بالک اس چیز سے ہٹ کرلگتی ہے، اور برائے مہر بانی میں اپنی معلومات میں اضافے کے لئے اس بات کی وضاحت طلب کرنا چاہتا ہوں کہ آپ علیہ نے جو اصحاب صفہ کو تعلیم دی وہ کیاتھی؟

س مندرت کے ساتھ اگر اس خط میں مجھ ناچیز سے کوئی غلط بات کھی گئ ہوتو اس پر مجھے معاف فرمائیں، اگر اس خط کا جواب آپ خود تحریر فرمائیں تو بہت مناسب

ج ا: ..... آخضرت علی کے جارے شخ کے دوخشائل اعمال 'نامی کتاب کی بھی تعلیم نہیں دی، پھر تو یہ بھی بدعت ہوئی، کیا آپ نے اکا برتبلیغ سے بھی بھی شکایت کی؟ خیس دی، پھر تو یہ بھی جائل نے بتایا کہ ہارے دینی مدرسوں میں آخضرت علیہ والی تعلیم نہیں؟ کیا آپ نے بہی مدرسہ کی تعلیم کو دیکھا اور سمجھا بھی ہے؟ یا یوں ہی سن کر با تک دیا، اور رائے ونڈ میں جو مدرسہ ہے اس کی تعلیم دوسرے مدرسوں سے اور دوسرے مدرسوں کے دوسرے مدرسوں سے اور دوسرے مدرسوں کی رائے ونڈ سے مختلف ہے؟

ج سُن بیسی آپ کوکس جاہل نے کہہ دیا کہ مدارس میں سے نگلنے والے علا میں ''کڑھن'' اور دین کے لئے مرمثنے کی فکرنہیں ہوتی، غالبًا آپ نے یہ سمجھا ہے کہ دین کی فکر اور کڑھن بس اس کا نام ہے جو تبلیغ والوں میں پائی جاتی ہے۔

ج ۲۰:.....آپ نے لکھا ہے کہ کوئی غلط بات کھی ہوتو معاف کردوں، میں نہیں سمجھا کہ آپ نے صحیح کون می بات کھی ہے؟

لوگ جھ سے شکایت کرتے رہتے ہیں کہ تبلغ والے علا کے خلاف ذہن بناتے ہیں، اور میں ہمیشہ تبلغ والوں کا دفاع کرتا رہتا ہوں، لیکن آپ کے خط سے بھے اندازہ ہوا کہ لوگ بھے زیادہ غلط بھی نہیں کہتے، آپ چیسے تھند جن کو دین کا فہم نصیب نہیں ان کا ذہن واقعی علا کے خلاف بن رہا ہے، یہ جابل صرف تبلغ میں نکلنے کو دین کا کام اور دین کی فکر سمجھ بیٹے ہیں، اور ان کے خیال میں دین کے باقی سب شعبے بے کار ہیں۔ یہ جہالت کفر کی سرحد کو پہنچتی ہے کہ دین کے تمام شعبوں کو لغو سمجھا جائے، اور دین مدارس کے وجود کو فضول قرار دیا جائے، میں اپنی اس رائے کا اظہار ضروری سمجھتا ہوں کہ تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے لئے تبلغ میں نکل کر جن لوگوں کا یہ ذہن بنتا ہو وہ گراہ ہیں اور ان کے کہ کی کھوں کا یہ تراز میں ہوتا ہوں کہ بیادہ میں نکانا جرام ہے۔

میں اس خط کی فوٹو اسٹیٹ کائی مرکز (رائے ونڈ) کو بھی بھجوارہا

موں تا کہ ان اکابر کو بھی اندازہ ہو کہ آپ جیسے تقلمند تبلیغ سے کیا حاصل کر رہے ہیں؟

### يه بدعت نهين:

س ..... سالهاسال سے تبلیغی جماعت والے شب جمعه مناتے چلے آرہے ہیں، اور بھی بھی ناغہ کرتے ہوئے نہیں ویکھا گیا، خدانخواستہ بیمل اس حدیث کے زمرے میں نہیں آتا ہے کہ: "لا تختصوا لیلة المجمعة ..... البخ. " اور نیز اس پر دوام کیا بدعت تو نہ ہوگا؟

ج .....تعلیم و تبلیغ کے لئے کسی ون یا رات کو محصوص کرلینا بدعت نہیں، نداس کا التزام برعت نہیں، نداس کا التزام برعت ہے، دینی مدارس میں اسباق کے اوقات مقرر ہیں، جن کی پابندی التزام کے ساتھ کی جاتی ہے، اس پر بھی کسی کو بدعت کا شبنیس ہوا!!

س ..... میں نے ایک کتاب (تحدیر المسلمین عن الابتداع والبدع فی الله بن کا اردور جمہ 'بدعات اوران کا شرکی بوسٹ مارٹم' مصنف علامہ شخ احمد بن جمر قاضی دوحہ قطر، کا مطالعہ کیا، کتاب کافی مفید تھی، بدعات کی جڑیں اکھاڑ کھیئک دیں۔ البتہ کفن اور جنازے کے ساتھ چلنے کے متعلق بدعات کے عنوان سے اپنی کتاب صغی ۲۰۱ پر لکھتے ہیں کہ قبر میں تین لپ مٹی ڈالتے وقت ہر لپ کے ساتھ ''منها خلقناکم'' ای طرح دوسرے لپ پر ''وفیها نعید کم'' اور ای طرح تیر سے کہا برعت ہے، آپ سے تیر کے لی فضاحت کھی تارة اخری'' کہنا بدعت ہے، آپ سے التماس ہے کہاں بارے میں وضاحت کھی۔

ای صغی پر کیسے ہیں کہ میت کے سر ہانے سورہ فاتحداور پاوں کی طرف سورہ بھرہ پر سخت ہیں کہ میت کے سر ہانے سورہ فاتحداور پاوں کی طرف سورہ بھر از بھر از بھر از معن بدعت ہے، اس کی بھی وضاحت فرمائیں۔ اس طرح صغی مقدار کو پکا ڈالتے ہیں کہ بعض لوگ صدقہ کی غرض سے بوری قربانی کا گوشت یا معین مقدار کو پکا ڈالتے ہیں اور فقرا کو بلائر یہ پکا ہوا گوشت تقیم کردیتے ہیں اس کو بدعت کہا ہے، اور بہ

طریقه ممل جائز نہیں ہے کہا ہے، مہر بانی فر ماکر اس کی بھی وضاحت سے نوازیں۔ ح .....ان تین چیزوں کا بدعت ہونا میری عقل میں نہیں آیا۔ انسین وافظ این کششر نرائی تغییر میں اس تر میں شرور میں معام میں اس میں میں میں میں میں اس کا معام میں اس کا مع

ا:....هافظ ابن کیر یف این تغییر میں اس آیت شریفه کے ذیل میں یہ صدیث نقل کی ہے:

"وفی الحدیث الذی فی السنن: ان رسول الله صلی الله علیه وسلم حضر جنازة، فلما دفن المیت اخذ قبضة من التراب، فالقاها فی القبر وقال: منها خلقناکم، ثم اخری وقال: وفیها نعید کم، ثم اخری وقال: وفیها نعید کم، ثم اخری وقال: ومنها نخر جکم تارة اخری " (تغیراین کیر جسم ۱۵۲۰) ترجمه المرح متازة اخری " (تغیراین کیر جسم ۱۵۲۰) کم آخضرت علی جنازه میل حاضر ہوئ، پس جب میت کو وفن کیا گیا تو آپ نے مئی کی ایک مٹی کی اور اس کوقر پر ڈالا اور فرمایا: منها خلقناکم (ای مٹی سے ہم نے تمہیں پیدا کیا) پیر ووسری مٹی کی (اور قبر میں ڈالتے ہوئے) فرمایا: وفیها نعید کم (اور ای میں ہم تمہیں لوٹا کیل گیر تیسری مٹی کی ایک ومنها نخر جکم تارة اخری (اور ای میں ہم تمہیں دوبارہ نکالیں گے)۔"

اور ہمارے فقہا کے بھی اس کے استجاب کی تصریح کی ہے، چنانچہ "المدور المستقیٰ شرح ملتقی الابعو" میں اس کی تصریح موجود ہے۔

۲: المستقیٰ شرح ملتقی الابعو " میں اس کی تصریح موجود ہے۔

۲: اور قبر کے سربانے فاتحہ بقرہ اور پائٹتی میں خاتمہ بقرہ پڑھنے کی تصریح جھرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی حدیث میں موجود ہے جس کے بارے میں بیانی " نے کہا ہے "والصحیح انه موقوف علیه " (مطوة ص ۱۳۹)

اور آثار السنن (۱۲۵/۲) میں حضرت لجلاج صحافیؓ کی روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے اپنے بیٹے کو وصیت فرمائی:

"ثم سُنَّ على التراب سنًا، ثم اقرأ عند رأسي بفاتحة البقرة وخاتمتها، فاني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ذالك. رواه الطبراني في المعجم الكبير، واسناده صحيح. وقال الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد: رجاله موثقون."

(اعلاً السنن ج: ٨ ص:٣٣٢ مديث: ٢٣١٧)

ترجمہ بیر مجھ پر خوب مٹی ڈالی جائے، پھر میرے سرہانے (کھڑے ہوکر) سورہ بقرہ کی ابتدائی و آخری آیات پڑھی جائیں، اس لئے کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو اس طرح فرماتے ہوئے ساہے۔''

۳:....قربانی کے گوشت کی تقتیم کا تو تھم ہے، اگر پکا کرفقرا کو کھلایا جائے تو یہ بدعت کیوں ہوگئ، یہ بات میری عقل میں نہیں آئی۔ واللہ اعلم

### بدعت كى قشمين:

س ..... بدعت کی کتنی اقسام ہیں اور بدعت حسنہ کون سی قسم میں واخل ہے نیز بدعت حسنہ کی کمل تعریف بیان فرما کیں جناب محترم مولانا صاحب میں اللہ تعالیٰ کو حاضر و ناظر جان کرآپ کو بید بات بتانا جا بتا ہوں کہ اس فتو کی سے میرا مقصود صرف اپنی اور این دوستوں کی اصلاح ہے، لہذا آپ ضرور جواب باصواب تحریفرما کرعنداللہ ماجور مواب

ح .... بدعت كي دوقتمين بين ايك بدعت شرعيه، دوسرى بدعت لغويد، بدعت فرعيه

یہ ہے کہ ایک الی چیز کو دین میں داخل کرلیا جائے جس کا کتاب وسنت، اجماع امت اور قیاس مجتمد سے کوئی شبوت نہ ہو، یہ بدعت ہمیشہ بدعت سیرے ہوتی ہے، اور یہ شریعت کے مقابلہ میں گویا نی شریعت ایجاد کرنا ہے۔

برعت کی دوسری قتم وہ چیزیں ہیں جن کا وجود آنخضرت علی کے زمانے میں نہیں تھا، جیسے ہر زمانے کی ایجادات۔ ان میں سے بعض چیزیں مباح ہیں جیسے ہوائی جہاز کا سفر کرنا وغیرہ اور ان میں جو چیزیں کسی اور مستحب کا ذریعہ ہوں وہ مستحب ہوں گی، جو کسی امر واجب کا ذریعہ ہوں وہ واجب ہوں گی، مثلاً صرف ونحو وغیرہ علوم کے بغیر کتاب وسنت کو سجھنا ممکن نہیں اس لئے ان علوم کا سکھنا واجب ہوگا۔

اسی طرح کتابول کی تصنیف، مدارس عربید کا بنانا چونکه دین کے سکھنے اور سکھانے کا ذریعہ ہیں اور وین کی تعلیم و تعلم فرض عین یا فرض کفایہ ہے۔ تو جو چیزیں کہ بذات خود مباح ہیں اور دین کی تعلیم کا ذریعہ و وسلہ ہیں وہ بھی حسب مرتب ضروری ہوں گی، ان کو بدعت کہنا لفت کے اعتبار سے ہے، ورنہ بیسنت میں داخل ہیں۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا ہوگا کہ مدارس کے بنانے پرصلو ق وسلام کی بدعت کو قیاس کرنا غلط ہے۔

#### انکار مدیث، انکار دین ہے:

وايئ\_

س .....ایک صاحب کا کہنا ہے کہ چونکہ احادیث کی بنا کر ہی مسلمان مختلف فرقوں میں بٹے ہوئے ہیں، اس لئے احادیث کونہیں ماننا چاہئے، نیز ان صاحب کا یہ بھی کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن حکیم کی حفاظت کا ذمہ تو لیا ہوا ہے مگر احادیث کی حفاظت کا ذمہ بالکل نہیں لیا، اس لئے احادیث غلط بھی ہو کتی ہیں، لہذا احادیث کونہیں ماننا

ی .....ا حادیث آنخفرت علی کے ارشادات کو کہتے ہیں، یہ تو ظاہر ہے کہ جو مخص المخضرت علی کہ جو مخص کے ارشادات مقدسہ کو بھی سر آنکھوں پر

ر کھے گا، اور جو خص آنخضرت علیہ کے ارشادات کو مانے سے انکار کرتا ہے وہ ایمان ہی سے خارج ہے۔

ان صاحب کا یہ کہنا کہ مسلمانوں میں فرقہ بندی احادیث کی وجہ ہے ہوئی،
بالکل غلط ہے۔ سیجے یہ قرآن کریم کو آخضرت علیات اور صحابہ و تابعین کے ارشادات کی روشی میں نہ سیحفے بلکہ اپنی خواہشات و بدعات کے مطابق ڈھالنے کی وجہ سے تفرقہ پیدا ہوا، چنانچہ خوارج، معزلہ، جمیہ، روافض اور آج کے مکرین حدیث کے الگ الگ نظریات اس کے شاہد ہیں، اور ان صاحب کا یہ کہنا کہ اللہ تعالی نے صرف قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ نہیں لیا، یہ بھی غلط قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ نہیں لیا، یہ بھی غلط ہے۔ آخضرت علیات کے ارشادات کی ضرورت جس طرح آپ کے زمانے کے لوگوں کوشی اسی طرح آپ کے زمانے کے ارشادات کی ضرورت ہے اور جب امت اپنے ہی کہ اللہ تعالی نے بعد کی امت کو بھی ان کی ضرورت ہے اور جب امت اپنے ہی کہ اللہ تعالی نے بعد کی امت کے لئے اس کی حفاظت کا بھی انظام ضرور کیا ہوگا، اور کیا ہوگا، اور اللہ تعالی نے بعد کی امت کے لئے اس کی حفاظت کا بھی انظام ضرور کیا ہوگا، اور اگر بعد کی امت کے لئے اس کی حفاظت کا بھی انتظام ضرور کیا ہوگا، اور اگر بعد کی امت کے لئے اس کی حفاظت کا بھی انتظام ضرور کیا ہوگا، اور اگر بعد کی امت کے لئے صرف قرآن کریم کانی ہے اور آخضرت علیات و اگر بعد کی امت کے لئے صرف قرآن کریم کانی ہے اور آخضرت علیات کی اسی خوصوں کیا؟ باللہ آپ کی ضرورت نہیں، تو آخضرت علیات کی دائے کے لوگوں کو بھی نعوذ کی است می مورث کیا آخضرت علیات کو اللہ تعالی نے بے کار مبعوث کیا؟ باللہ آپ کی ضرورت نہیں، تو آخضرت علیات کو اللہ تعالی نے بے کار مبعوث کیا؟

## اختلاف رائے كاتھم دوسراہے:

س سمشہور عرب بزرگ جناب محمد بن عبدالوہاب کے بارے میں حضرات دیوبند کی اصل رائے کیا ہے؟ اور کیا وہ حقیقت حال کا سامنا کرنے سے متذبذب رہے؟ اس کے بارے میں معتدل ہے۔ استحضرت کنگوی کی رائے اس کے بارے میں معتدل ہے۔

(فآويٰ رشيديهِ)

٢:....حضرت علامه انورشاه تشميريٌّ نے اسے خارجی کہا ہے۔ ٣:....حضرت مدنی ؓ نے الشہاب اللَّ قب میں بہت سخت الفاظ میں تذکرہ

کیاہے اور اسے گمراہ قرار دیا ہے۔

البید البی البی میں ایک کتابچہ''انکار حیات البید ایک پاکستانی فتنہ'' میں (جو حضرت شیخ الحدیث کے عالبًا نواسے مولانا محمد شاہر صاحب نے ترتیب دیا ہے اور اسے حضرت کے ایما کرلکھنا بتایا ہے ) اس محمد بن عبدالو باب کوشیخ الاسلام والمسلمین کھا ہے۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ محمد بن عبدالوہاب کیا تھا؟ حضرت گنگوبی کی نظر میں داعی تو حیر یہ عظرت گنگوبی کی نظر میں داعی تو حید یا حضرت علامہ تشمیری کی نظر میں خارجی یا حضرت شیخ الحدیث کی رائے کے مطابق شیخ الاسلام۔

نیزید کہ اپ شخ و مرشد حضرت گنگونگ سے الگ رائے قائم کرنے کے بعد
کیا حضرت مدنی اور حضرت علامہ شمیری کو حضرت گنگونگ سے انتساب کا حق رہ جاتا
ہے یا نہیں؟ یا حضرت شخ الحدیث، جضرت مدنی سے مختلف رائے اختیار کرکے ان
سے ارادت مندی کا دولی کر سکتے ہیں یا نہیں؟ تسکین الصدور، طبع سوم (مرتبہ مولانا محمہ
سرفراز خان صاحب صفدر) میں حضرات اخلاف دیوبندنے ایک اصول کے کیا ہے کہ
ہزرگان دیوبند کے خلاف رائے رکھنے والے کو ان سے انتساب کا حق نہیں اگر چہ
اکا ہرین دیوبند ان کے استاد ہی کیول نہ رہے ہوں۔ اس فتو کی پر اورول کے علاوہ
اکا ہرین دیوبند ان کے استاد ہی کیول نہ رہے ہوں۔ اس فتو کی پر اورول کے علاوہ
انجناب کے دستخط بھی شبت ہیں۔

ج .....کی شخصیت کے بارے میں رائے قائم کرنے کا مداراس کے بارے میں معلوم ہونے والے حالات پر ہے، جیسے حالات کمی کے سامنے آئے اس نے ولی رائے قائم کرلی، اس کی نظیر جرح و تعدیل میں حضرات محدثین کا اختلاف ہے، اس اختلاف رائے میں آپ جیسا فہم آدی الجھ کررہ جائے، خودگل تعجب ہے۔

اکابر دیوبند سے شرگ مسائل میں اختلاف کرنے والے کا تھم دوسرا ہے، اور واقعات و حالات کی اطلاع کی بنائر اختلاف رائے کا تھم دوسرا ہے، دونوں کو یکسال

سمجھنا صحیح نہیں۔

س ..... وقت ضائع کرنے کی معذرت گر حضرت والا! ہم علائے خدام ہیں، اکابرین دیوبند کے نوکر، انہیں اپنا ''اسوہ'' خیال کرتے ہیں، لیکن ''اسوہ'' مجروح ہوتو ایسے ہی تلخ سوال واشکال پیدا ہوتے ہیں، اس لئے تلخ نوائی کی بھی معذرت۔ ج ....''اسوہ'' کے مجروح ہونے کی بات میری سمجھ میں نہیں آئی، ویسے ذہن میں تلخی ہوتو ظاہر ہے کہ آ دمی تلخ نوائی پر مجبور ومعذور ہی ہوگا۔

### شريعت كى معرفت مين اعتادعلى السلف:

س .... شاہ ولی اللہ محدث دہلوگی فرماتے ہیں کہ: "شریعت کی معرفت میں سلف پر اعتاد کیا جائے۔" لیکن آپ نے نبی اکرم علیہ کی بشریت کے اثبات میں اس اصول کو ترک کردیا ہے، نیز قرآن کریم میں "فَلْهُ جَآء کُم مِّنَ اللهِ نُورٌ وَ مِی اُللہِ مُبِینٌ" میں حضور اکرم علیہ کی بشریت کو نہیں، نور کو ثابت کیا گیا ہے۔ جب کہ آخضرت میں حضور اکرم علیہ السلام ابھی تک گارے می میں سے کہ میرا نور پیدا موا تھا، ای طرح آخضرت علیہ السلام ابھی تک گارے می میں سے کہ میرا نور پیدا ہوا تھا، ای طرح آخضرت علیہ اگر بشر سے تو آپ کا سامیہ کیوں نہیں تھا؟ تفصیل سے جواب دس۔

ت ..... آنجناب نے حضرت کیم الامت شاہ ولی الله محدث دہلوی رحمہ الله کے حوالے سے جو اصول نقل کیا ہے کہ ''شریعت کی معرفت میں سلف پر اعتاد کیا جائے ..... الخ''
یہ اصول بالکل صحیح اور درست ہے، اور یہ ناکارہ خود بھی اس اصول کا شدت سے پابند
ہے، اور اس زمانے میں اس کو ایمان کی حفاظت کا ذریعہ اور سلامتی کا راستہ بجستا ہے،
یہی وجہ ہے کہ اس ناکارہ نے اپنی تالیف''اختلاف امت اور صراط متنقیم'' میں جگہ جگہ اکا براہل سنت کے حوالے درج کئے ہیں۔

"نوراوربش" کی بحث میں آپ کا بی خیال کہ میں نے اکابر کی رائے سے

الگ راستہ اختیار کیا ہے، صحیح نہیں۔ بلکہ میں نے جو کھ کھا ہے کہ آنخضرت علیقہ بیک وقت نور بھی ہیں اور بشر بھی، یہی قرآن کریم کا، آنخضرت علیقہ کا، صحابہ و تابعین اور اکابر اہل سنت کا عقیدہ ہے، قرآن کریم نے جہاں "قَدُ جَآء کُم مِّنَ اللهِ نُورٌ وَ کِتَابٌ مَّبِیٰنٌ" فرمایا ہے، وہیں "قُلُ اِنَّمَاۤ اَنَا بَشَرٌ مِّمُنُکُمُ یُولُ عی اِلَی اللهِ اللهٰ اللهٰ عن اور جن اکابر کے آپ نے حوالے دیے ہیں وہ بھی جہاں المنے." بھی فرمایا ہے، اور جن اکابر کے آپ نے حوالے دیے ہیں وہ بھی جہاں آپ کی بشریت کے بھی قائل ہیں وہیں آپ کی بشریت کے بھی قائل ہیں۔ ہیں۔

میں نے تو یہ لکھا تھا کہ نور اور بشر کے درمیان تضاد ہم کے کر ایک کی نفی اور دوسرے کا اثبات کرنا غلط ہے، تعجب ہے کہ جس غلطی پر میں نے متنبہ کیا تھا آپ ای کو بنیاد بنا کر سوال کر رہے ہیں، اکابر امت میں سے ایک کا نام تو لیجئے جو کہتے ہوں کہ آنخضرت علی ہر نہیں، صرف نور ہیں۔

صدیقہ رضی اللہ عنہا جو آپ علی کوسب سے زیادہ جانی ہیں، فرمانی ہیں: "کان بشر من البشر." (مشکوۃ شریف ص: ۵۲۰) الغرض آنخضرت علی کے سرایا نور ہونے سے کسی کو انکار نہیں، نہ اس ناکارہ نے اس کا انکار کیا ہے۔ بحث اس میں ہے کہ کیا آپ علی کا نور ہونا آپ علی کہ کریت کے منافی ہے؟ میں نے یہ کھا ہے کہ منافی نہیں، بلکہ جس طرح آپ علی مرایا نور ہیں ٹھیک اس طرح سرایا بشر بھی ہیں۔ اگر قرآن کریم، حدیث نبوی اور اکابر امت کے ارشادات میں آنجناب کو کوئی دلیل میرے اس معروضہ کے خلاف ملے تو مجھے اس کے تسلیم کرنے میں کوئی عذر نہ ہوگا۔

نشر الطیب میں جہاں حضرت کیم الامت نور الله مرقدہ نے نور محری (علی صاحبها الصلوات والتسلیمات) کے پیدا ہونے کا لکھا ہے، وہاں حاشیہ میں اس کی تشریح بھی فرمادی ہے، اس کو بھی ملاحظہ فرمالیا جائے۔

### يدحب صحابة تهين جهالت ب:

س ..... آپ کے ہفت روزہ ختم نبوت شارہ ۳۰، جلد ۲، صفحہ ۹ پر حضرت مولانا احد سعید صاحب کی تحریر میں ایک جلیل القدر صحابی رسول حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کو نعوذ باللہ ظالم لکھا گیا ہے، کیا بیسہو ہوا ہے؟ یا عمراً؟ اس لئے آپ کو تکلیف دی گئ ہے کہ ختم نبوت جماعت میں وہ کون سے لوگ ہیں جو صحابہ کرام کے دشمن ہیں؟ تاکہ ان کا بندوبست کیا جائے۔

ح ..... كمتوب النهم كى فهرست ميں آنجناب نے ازراہ وره نوازى اس ناكاره كا نام بھى درج فرمایا ہے، بلاتواضع عرض كرتا ہوں كه يه بچيداں اس لائق نہيں كه اس كا شار ..... در الله فر در الله فر در الله الله فرد الله فرد سره اكثر بيشعر مار سے حضرت عارف بالله واكثر عبدالحى عارفى قدس سره اكثر بيشعر مرها كرتے تھے:

گرچه از نیکال نیم لیکن به نیکال بسته ام در ریاض آفرینش رشته کلدسته ام

بہرحال یہ ناکارہ اس ذرہ ٹوازی پر آنجناب کا شکریہ ادا کرتا ہے اور اس خط کے سلسلہ میں چندمعروضات پیش کرتا ہے۔

" الله ق میں روایت کیا ہے کہ ایک دن نبی اکرم علی نے دلائل الله ق میں روایت کیا ہے کہ ایک دن نبی اکرم علی نے حضرت زبیر اور حضرت علی کو باہم ہنے ہوئے دیکھا، آپ نے حضرت علی ہے دریافت کیا: اے علی ایک تم زبیر کو دوست رکھتے ہو؟ انہوں نے کہا: ہاں، یا رسول اللہ! میں ان کو کیے دوست نہ رکھوں، یہ میری پھوپھی کے بیٹے اور میں ان کو کیے دوست نہ رکھوں، یہ میری پھوپھی کے بیٹے اور میرے دین کے پابند ہیں۔ پھر آپ نے حضرت زبیر سے دریافت کیا: اے زبیر ایک ایم علی کو دوست رکھتے ہو؟ زبیر نے کہا: میں علی کو کے دوست نہ رکھوں، یہ میرے ماموں زاد بھائی

بیں اور میرے دین کے پیروکار ہیں۔ پھر حضور اکرم علیہ نے فرمایا: زیر ایک دن تم علی ہے قال کرو گے، اور تم ظالم ہوگ۔ چانچہ جنگ جمل میں حضرت زیر نے حضرت علی ہے مقابلہ کیا اور جنگ کی، جب حضرت علی نے ان کو یاد ولایا کہ کیا تم کو حضور علیہ کا یہ فرمان یاد ہے کہ: ''تم علی ہے قال کرو گے اور تم ظالم ہو گے۔'' حضرت زیر نے فرمایا کہ: ہاں یہ بات حضور نے فرمائی ہو گئے۔ مقی، لیکن مجھ کو یاد نہیں رہی تھی۔ اس کے بعد زیر والی ہو گئے مگر این جرود نے وادی المباع میں جو ایک مشہور وادی ہے، حضرت زیر گوشہید کردیا۔ حضور علیہ نے جو پیشین گوئی فرمائی حض و رہا ہی ہوا۔ حضرت زیر محضرت زیر محضرت نیر محضرت نیر محضرت ایر محضرت نیر محضرت کی مقابل ہوئے اور حسرت زیر محضرت کی مقابل ہوئے اور حسب یہ وادی میں سورہے تھے تو سوتے ہی میں ابن جرود نے ان کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت اس کے اس کے اس کو سے ان کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت اس کا سے سے دوری سے ان کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت اس کی کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت اس کی کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت اس کے دوروں کی کیں اس کو سے ان کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت اس کی کوشور سے کھی کو سے کا کو کوشور کی کیں اس کو کی کوشریت کی کوشہید کردیا۔'' (ج. ۲ ص ۱۵۳ کنرالعمال صدیت کا کوشور کی کیا کہ کیا کہ کوشور کی کیں اس کی کوشریت کی کوشور کی کی کی کی کا کا کوشریت کی کوشریت کی کوشریت کوشریت کی کوشریت کوشریت کی ک

یہ ناکارہ اجمن سپاہ صحابہ کے احساسات کی قدر کرتا ہے، لیکن مندرجہ بالا پس منظر کی روشنی میں جناب سے انصاف کی بھیک مانگتے ہوئے التجا کرتا ہے کہ آپ کے خط کا بیفقرہ ہم خدام ختم نبوت کے لئے نہایت تکلیف دہ ہے کہ

"ختم نبوت میں وہ کون سے لوگ ہیں جو صحابہ کرام

کے دشمن ہیں، تا کہ ان کا بندوبست کیا جائے۔''

انساف کیجئے کہ اگر خدام ختم نبوت اس کتاب کے نقل کردینے کی وجہ سے "درشمن صحابہ" کے خطاب کے مستحق ہیں تو مولانا احمد سعید دہلوگ اور ان سے پہلے امام بیمبق اور دیگر وہ تمام اکابر جنہوں نے بیا حدیث نقل کی ہے کس خطاب کے مستحق ہوں

میں سمجھتا ہوں کہ بیدایک ایس زیادتی ہے کہ جو انجمن سیاہ صحابہ کی طرف

آپ کے اس سوال کے جواب میں الل علم جو کچھ تحریر فرماتے آپ اسے "ختم نبوت" میں شائع کرنے کے لئے بھیج دیتے، یہ ایک بہترین علمی خدمت بھی ہوتی اور اس سے صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کی عظمت و محبت بھی قلوب میں جاگزیں ہوتی۔ جاگزیں ہوتی۔

مجھے اندیشہ ہے کہ اس خط میں جس جذباتیت کا مظاہرہ کیا گیا ہے خدانخواستہ آگے نہ بڑھ جائے، اور کل یہ کہا جانے لگے کہ قرآن کریم میں جلیل القدر انبیا کرام علیم السلام کو .... نعوذ باللہ .... ظالم کہا گیا ہے، مثلاً:

آدم علیدالسلام کے بارے میں دوجگہ ہے:

"وَلَا تَقُرَبَا هَاذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِيْنَ." (القرة:٣٥،الاعراف:١٩)

حضرت موی علیه السلام کے بارے میں ہے:

"ْزُبُّ إِنِّى ظَلَمُتُ نَفُسِي فَاغُفِرُ لِيُ." (القصص:١٦)

حضرت بونس عليه السلام كے مارے ميں ہے:

# "لَا اِللهَ اِلَّا اَنْتَ سُبُحَانَكَ اِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِيْنَ." (الانمايَ:۸۷)

اب ایک''سپاہ انبیا'' تشکیل دی جائے گی اور وہ بزرگوں کے نام اس مضمون کا خط جاری کرے گی کہ ترتیب قرآن میں وہ کون لوگ تھس آئے تھے جو انبیا کرام کے دشمن تھے تا کہ ان کا بندو بست کیا جائے۔

ظاہر ہے کہ انبیا کرام کا مرتبہ حضرت زبیر رضی اللہ عنہ سے برتر ہے اور "
دختم نبوت" کوقر آن کریم سے کیا نسبت؟

اب اگر انبیا کرام علیم السلام کے حق میں قرآن کریم کے مقدس الفاظ کی کوئی مناسب تاویل کی جاسکتی ہے تو ای قتم کی تاویل حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کے حق میں آنحضرت علیات کے الفاظ کی بھی کیوں نہ کرلی جائے ؟ ختم نبوت میں ''دشمنان صحابہ'' کو تلاش کرنے کی ضرورت نہیں ؟

#### حقوق الله اور حقوق العباد:

حفرت مولانا صاحب! الله كے رسول علیہ نے فرمایا ہے كه: "جہل كا علاج سوال ہے۔" عہد رسالت میں ایک فخص كو جو بیار تفاعشل كی حاجت ہوئی، لوگوں نے اسے عشل كراديا وہ بچارہ سردى سے تفخر كر مركبا، جب بي خبر رسول الله علیہ كو پنجى تو آپ بہت ناراض ہوئے اور فرمایا: "اسے مار ڈالا خدا اسے مارے، كيا جہل كا علاج سوال نہ تھا۔"

حفرت ام سلیم نے اللہ کے رسول علیہ سے عرض کیا: "خداحق بات سے منبین شرماتا، کیا عورت پر بھی عسل ہے (احتلام کی حالت میں)؟"

حضرت عائش فرمایا کرتی تھیں خدا کی رحمت ہو انصاری عورتوں پر، مم انہیں اپنا دین سکھنے سے باز ندر کھ سکی۔ حضرت اصمعی سے بو چھا گیا: آپ نے یہ تمام علوم کیسے حاصل کئے؟ تو فرمایا ''دمسلسل سوال سے اور ایک ایک لفظ گرہ میں باندھ کر۔''

حفرت عمر بن عبدالعزيزٌ فرمايا كرتے تھے: ''بہت بچھ علم مجھے حاصل ہے ليكن جن باتوں كے سوال سے ميں شرمايا تھا ان سے اس بردھاپے ميں بھی جاہل ہوں۔''

ابراہیم بن مہدیؓ کا قول ہے:''بے وقو فوں کی طرح سوال کرو اور عقلندوں کی طرح یاد کرو۔''

مشہور مقولہ ہے: ''جوسوال کرنے بیں بکی اور عار محسوں کرتا ہے اس کاعلم کھی ہلکا ہوتا ہے۔'' (ابعلم والعلما علامہ ابن البرائدلی)

اس تمہید کے بعد مجھے چند سوالات کرنے ہیں:

س ..... "اذا جاء حق الله ذهب حق العبد" اور دوسرا قول بالكل اس كے برتكس ہے: "حق العبد مقدم على حق الله" كون سا قول متند ہے؟ اور كيا بير اقوالِ حديث ہيں؟

ج ..... بیا حادیث نہیں بزرگوں کے اقوال ہیں اور دونوں اپنی جگہ سیح ہیں، پہلے قول کا مطلب بیہ ہے کہ جب حق اللہ کی اوائیگی کا وقت آ جائے تو مخلوق کے حقوق ختم اور بیہ ایسا ہی ہے جبیبا حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آنخضرت علیقہ ہمارے ساتھ مشغول ہوتے تھے اور جب نماز کا وقت آ جاتا تو "قام کان لم یعرفنا." اس طرح اٹھ کر چلے جاتے گویا ہمیں جانے ہی نہیں۔

دوسرے قول کا مطلب ہی ہے کہ حقوق العباد اور حقوق اللہ جمع ہوجا کیں تو حقوق العباد کا ادا کرنا مقدم ہے۔

کیا موت کی موت سے انسان صفت اللی میں شامل نہیں ہوگا؟ س ..... آخرت میں موت کو ایک مینڈھے کی شکل میں لاکر ذرج کردیا جائے گا، اس ے تو ہمیشہ کی زندگی لازم آگی جوحق تعالی کی صفت ہے، پھر "مَا دَامَتِ السَّمُوٰتُ وَالْاَرُضُ اِلَّا مَاشَآءَ رَبُّکَ." بھی فرمایا ہے حالانکہ زئین آسان سب لپیٹ دیۓ جائیں گے، "یَوُمَ نَطُویِ السَّمَآءَ کَطَیِّ السِّجلِّ لِلْکُتُب."

ج ..... اہل جنت کی ہمیشہ کی زندگی امکان عدم کے ساتھ ہوگی اور حق تعالی شانہ کے لئے ہمیشہ کی زندگی بغیر امکان عدم کے ہے اور امکان ایک ایبا عیب ہے جس کے ہوتے ہوئے اور کی نقص کی ضرورت نہیں رہ جاتی: "إلّا مَاشَآءَ رَبُّکَ." میں اسی امکان کا ذکر ہے۔

#### روح انسانی:

س ..... روح انسانی جومن امر ربی ہے، مجرد اور لا یتجزی ہے، پھر کیا وجہ ہے کہ ایک نیج کی روح اور جوان کی روح کیفیت اور کمیت کے اعتبار سے متفاوت ہے، دوسرے یہ کہ جوان کی روح کے لئے تز کیۂ درکار ہے کیونکہ وہ نفس کی ہمسائیگی سے شہوات اور رذائل میں ملوث ہوگئ ہے، مگر بیجے کی روح تو ابھی بے لوث ہے تو جاہئے کہ اس پر حقائق اشیا منکشف ہوں، گرابیانہیں ہوتا کیونکہ اس پر ابھی عقل کا فیضان نہیں ہوا، اس سے ثابت ہوا کہ روح بذات خود ادراک نہیں رکھتی، لینی گونگی اور اندھی ہے اور بغیر عقل اس کی کوئی حیثیت نہیں، اور وہ حدیث شریف جس میں مکر نکیر کے بارے میں سن کر حضرت عمرؓ نے یو حیصا تھا کہ یا رسول اللہ! اس وقت ہماری عقل بھی ہوگی یا نہیں؟ آپ علی کے فرمایا اس سے زیادہ ہوگی۔انہوں نے کہا پھر کچھ ڈرنہیں۔اس ہے بھی ظاہر ہوتا ہے کے عقل کے بغیر روح کسی کام کی نہیں، دوسری طرف روح کے بڑے بڑے محیرالعقول کارنامے اور واقعات کتابوں میں ملتے ہیں، بہت سے علا اور صوفیا نے فرمایا ہے کہ عقل روح اور قلب ایک ہی چیز ہے، نسبت بدلنے سے ان کے نام جدا بولے جاتے ہیں، امام غزال تن بھی احیا العلوم میں باب عجائبات قلب میں یمی کہا ہے صوفیا کا شعرب

#### عقل و روح و قلب تینوں ایک چیز فعل کی نسبت سے کر ان میں تمیز

ج ..... بیسوال بھی آپ کے حیطہ علم و ادراک سے باہر ہے، جیسا کہ: "من امو رہی ... بیس اس طرف اشارہ فرمایا گیا ہے، تقریب فہم کے لئے بس اتناعرض کیا جاسکتا ہے کہ اس مادی عالم میں روح مجرد کے تمام مادی افعال کا ظہور مادی آلات (عقل و شعور) کے ذریعہ ہوتا ہے اور مادیت کی طرف احتیاج روح کا قصور نہیں بلکہ اس عالم مادیت کا قصور ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس عالم مادیت میں حضرات انبیا علیم السلام بھی خورد ونوش کے فی الجملہ محتاج ہیں، کیونکہ روح کا جسم کے ساتھ علاقہ پیوستہ ہے، جیسا کہ: "وَ مَا جَعَلْمُ لَهُ مُ جَسَدًا لَّا یَا تُحَلُونَ الطَّعَامَ ....." میں اس کی طرف اشارہ ہے، اور یہی وجہ ہے کہ حضرت عیسی علیہ السلام آسان پر خورد ونوش کے محتاج نہیں، اور یہی وجہ ہے کہ دول فرشتوں کے ساتھ وجہ ہے کہ درول فرما کیں گے تو آسان سے مشرقی مینار تک کا سفر تو فرشتوں کے ساتھ ہوگا اور مینار پر قدم رکھتے ہی سیڑھی طلب فرما کیں گے، کیونکہ اب مادی احکام شروع ہوگا۔

خلاصہ یہ کہ اس مادی عالم میں روح اپنے تصرفات کے لئے مادی آلات کی مختاج ہے، آپ چاہیں تو اپنے الفاظ میں اسے اندھی، بہری، گونگا اور لا یعقل کہدلیں، اور روح کا تفاوت سے ہے، گر مادی آلات کے نفاوت سے ہے، گر مادی آلات کے ذریعہ جو افعال روح سے سرزد ہوتے ہیں وہ ان کے رنگ سے رنگ جاتے ہیں اور نیک و بدا عمال سے مزکی اور ملوث ہوتی ہے، قبر کا بھی تعلق فی الجملہ عالم مادیت سے ہاور فی الجملہ عالم تجرد سے، اس بنا پر اس کو عالم برزخ کہا جاتا ہے کہ میدنہ تو بکل وجوہ عالم مادیت ہے اور نہ عالم مجرد محض ہے، اس لئے عقل وشعور یہاں بین کو درکار ہے۔

س .... بندہ ایک عامی اور جاال شخص ہے، علم سے دور کا بھی مس نہیں، کسی وین

ادارے میں نہیں بیٹھا، علما کرام سے تخاطب کے آ داب اور سوال کرنے کا طریقہ بھی نہیں معلوم، اس لئے گزارش ہے کہ کہیں بھول چوک یا ہے ادبی محسوس ہوتو ازراہ کرم اس کومیری کم علمی کے سبب درگز رفر مادیا کریں۔

ج .....آپ کے سوالات تو عالمانہ ہیں، اور آ داب تخاطب کی بات یہاں چسپاں نہیں کیونکہ بیرنا کارہ خود بھی مجہول مطلق ہے، بیرتو ایک دوست کا دوست سے مخاطبہ ہے۔

### چرند پرندی روح سے کیا مراد ہے؟

س ..... انسان کے علاوہ دوسری ہزاروں مخلوق چرند، پرند، درند، آبی، صحرائی وغیرہ کی تخلیق کسی انسان کے علاوہ دوسری ہزاروں مخلوق چرند، پرند، درند، آبی، صحرائی وغیرہ کی تخلیق کس طرح ہوئی؟ اور کیا ان کو «فُلِ الْوُّوْحُ مِنُ اَهُوِ دَبِّيُ» والی روح سے بھی کچھ حصہ ملا ہے یا ان میں صرف روح انسانی ہوتی ہے؟ اور کیا ان کی ارواح بھی فرشتہ قبض کرتا ہے؟

ج ..... بیتو ظاہر ہے کہ ہر جاندار کی روح امر رب سے ہی آتی ہے، آیت میں ہر روح مراد ہے یا صرف روح انسانی دونوں احمال ہیں۔ مجھے اس کی تحقیق نہیں اور تلاش کی فرصت نہیں۔ تلاش کی فرصت نہیں۔

#### په ذوقیات ہیں:

س ..... شیخ عبدالحق محدث وہلوگ فرماتے ہیں: '' آنخضرت علیہ مظہر ذات اللی اور دوسرے انبیا مظہر صفات اللی ہیں، اور عام مخلوق مظہر اسا کاللی ہے۔' جب که حضرت مجدد صاحب ؓ اپنے مکتوب ۴۵ بنام خواجہ حسام الدین میں لکھتے ہیں: ''تمام کا کتات حق تعالیٰ کے اسا کو صفات کا آئینہ ہے، لیکن اس کی ذات کا کوئی آئینہ ہے اور نہ مظہر، اس کی ذات کو عالم کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں۔''

ج ..... یہ امور منصوص تو ہیں نہیں، اکابر کے ذوقیات ہیں اور ذوقیات میں اختلاف

مشاہد ہے، بہرحال بیاموراعتقادی نہیں ذوقی ہیں۔

#### "تخلقوا باخلاق الله" كا مطلب:

س ..... "تخلقوا باخلاق الله" سلوك مين مطلوب ب، الله تعالى كى صفات مين جبار، قبار ينتم به متليراوراى قتم ك اور بهى اسائين، يعربيه كم اجاتا ب كه الله كى صفات مين شرك بونا شرك ب اور دوسرى طرف اس كى صفات سے متصف مونا درجات كى بلندى كا معيار بهى ب-

ج .....اسا الہيدوقتم كے بيں، ايك وہ بيل كم كلوق كو بقدر پياندان سے كچھ لمكا سا عكس نصيب ہوجاتا ہے، ان صفات كو بقدر امكان اپنے اندر پيدا كرنا مطلوب ہے، "تخلقوا باخلاق الله" سے يہى مراد ہے، مثلاً رؤف، رجيم، غفور، ودود وغيره - دوسرى قتم وہ اسا مبيل جن كے ساتھ ذات اللي متفرد ہے، وہال ان اسا محتى سے انفعال (اثر لينا) مطلوب ہے، مثلاً قہار كے مقابلے ميں اپنى مقبوريت تامه كا استحضار، عزيز كے مقابلے ميں اپنى مقبوريت تامه كا استحضار، عزيز كے مقابلے ميں اپنى مقبوريت تامه كا رسوخ، يہال كے مقابلے ميں اپنى ذات تامه اورغنى كے مقابلے ميں اپنى قفر كا رسوخ، يہال الله تخلقوا باحلاق الله" كا ظهور انفعال كامل كى شكل ميں ہوگا۔

### کیا بغیر مشاہرہ کے یقین معتزنہیں؟

س ..... "وَكَذَالِكَ نُرِيَ إِبُرَاهِيمَ مَلَكُونَ .... اللى .... مُوْقِينَ." الى به معلوم ہوا كہ بغير مشاہدے كے يقين معترنہيں، حضرت ابراہيم عليه السلام اولوالعزم بغيروں ميں سے بيں ان پر صحفے بھی نازل ہوئ (صحف ابراہيم وموئ) اور بہت سے عجا بَبات قدرت انہول نے و كھے، ہر وقت ان كا الله تعالى سے قبی رابطہ تھا، ان كو ملكوت السموات والارض كی سير بھی كرائی گئی، اس كے باوجود ان كا قلب مطمئن نہيں ہوتا اور "كَيْفَ تُحْيِ الْمُوتَى" كا سوال كرتے ہيں، تو پھرايك عام سالك جوالله كے راست پر چل رہا ہے اور اپنی لذات كی قربانی دے كر اپنی جان كھيا رہا ہے اور عالم قدس سے بشكل صوت وصورت اس يركوئی فيضان نہيں ہورہا پھر بھی اس كی طاعت قدس سے بشكل صوت وصورت اس يركوئی فيضان نہيں ہورہا پھر بھی اس كی طاعت

میں کوئی کی نہیں آتی ، ایی صورت میں وہ زیادہ اس بات کا حقدار ہے کہ الی کو ملکوت سے کچھ مشاہدہ کرادیا جائے تا کہ اس کی حوصلہ افزائی ہواور استقامت نصیب ہو۔ انبیا کو دیسے بھی ہر وقت ملکوت کی سیر کرتے رہتے ہیں۔

ج اسسانین کے درجات مختلف ہیں، یقین کا ایک درجہ عین الیقین کا ہے جوآ کھ سے ویکھنے کے بعد حاصل ہوتا ہے اور ایک حق الیقین کا ہے جو تجربہ کے بعد حاصل ہوتا ہے، ای طرح عامہ مؤمنین، ابرار وصدیقین، انبیا و مرسلین علیم السلام کے درجات میں بھی تفاوت ہے، ایمان کا درجہ تو عامہ مؤمنین کو بھی حاصل ہے اور ابرار وصدیقین کو ان کے درجات کے مطابق یقین کی دولت سے نوازا جاتا ہے اور حضرات انبیا کرام علیم السلام کے مراجب کے مطابق ان کو درجات یقین عطا کئے جاتے ہیں، پس حضرت ابراہیم علیہ السلام کا سوال "کیف تُحی الْمُوتی" اس درجہ یقین اور اطمینان جو بلا رؤیت ہو پہلے بھی حاصل تھا۔ سالکین اور اولیا اللہ کو بھی مشاہدات کی دولت سے نوازا جاتا ہے اور بغیر مشاہدات کی دولت سے نوازا جاتا ہے اور بغیر مشاہدات کے بھی ان کو یقین و اطمینان "ایمان بالغیب" کے طور پر حاصل ہوتا ہے لیکن ان کے ایمان اور اطمینان کو انبیا کرام علیم السلام کے ایمان و اطمینان سے کوئی نبیس اور وہ ان کے اطمینان اور یقین کا تحل بھی نبیس کر سکتے ورنہ ہوش و حواس کھو بیٹھیں۔

### آل رسول كالمصداق:

س معزات حسنین رضی الله تعالی عنها کی اولاد کوآل رسول کها جاتا ہے، حضرت بی بی فاطمیہ کی وجہ سے، تو کیا وجہ ہے کہ آپ کی دوسری صاحبزاد یوں کی اولاد کوآل رسول نہیں کہتے؟ حالانکہ حضرت عثمان کی ادواج حضرت ام کلثوم اور حضرت رقیہ رضی الله عنها سے بھی اولاد بہت پھیلی ہے؟

ج ..... بیعزت حضرت فاطمه کی خصوصیت تھی کہ ان کی اولاد آل رسول علی کہلائی، دوسری صاحبزاد یوں سے نسل چلی نہیں۔

### ذات حق کے لئے مفرد وجمع کے صیغوں کا استعال:

س .....الله تعالى نے اپنے كلام پاك ميں اپنے لئے بھی تو "أنسَا" واحد كا صيغه استعال كيا ہے اور بھی "نخن" جمع كا صيغه جيسے: "إِنِّيُ أَنَا اللهُ"، "نَحُنَ نَزَّ لُنَا عَلَيْكَ اللهُ أَ"، "نَحُنَ نَزَّ لُنَا عَلَيْكَ اللهُ أَ"، "استفريق كى كيا وجه ہے؟

ح .....اصل تو صیغہ واحد ہے کین بھی بھی اظہار عظمت کے لئے صیغہ جمع استعال کیا جاتا ہے ''إِنِّی اَنَا اللهُ'' میں توحید ہے اور توحید کے لئے واحد کا صیغہ موزوں تر ہے اور ''إِنَّا نَحُنَ نَزَّ لُنَا عَلَیْکَ اللَّهُ اُنَ .'' میں اس عظیم الثان کتاب کی تنزیل اور حفاظت کا ذکر ہے اور بیدونوں منزل (نازل کرنے والے) اور محافظ (حفاظت کرنے والے) کی عظمت وقدرت کو مقتضی ہیں اس لئے یہاں جمع کا صیغہ لانا بلیغ تر ہوا۔ واللّٰہ راجلم بامرارہ۔

### به عباد الرحمٰن کی صفات ہیں:

س ..... "وَالَّذِيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَّهُ آخَو وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ الل

ان میں یہ ذکر کیا کہ شرک نہیں کرتے ،قل نہیں کرتے ، زنانہیں کرتے اور الاَّ کے بعد بتایا گیا کہ جنہوں نے بعد بتایا گیا کہ جنہوں نے بحالت کفران گناہوں کا ارتکاب کیا مگر بعد میں ایمان اور عمل صالح کرکے اس کا تدارک کرلیا وہ بھی عبادالرحمٰن میں شامل ہیں۔

س ..... "إلا مَنُ تَابَ" كم متعلق آپ نے فرمایا كه جنہوں نے بحالت كفران گناہوں كا ارتكاب كيا۔ اس ميں صرف اتنا اور پوچھنا ہے كه "بحالت كفر" كى صراحت آیت میں كہاں ہے؟ بحالت ايمان مرتكب گناه بھى تو توبہ سے پاک ہوجاتا

ج ..... در منثور میں شانِ نزول کی جو روایات نقل کی ہیں ان سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے۔

### ڈارون کا نظریہ نفی خالق پر مبنی ہے:

س ..... درندے پرندے اور ہزار ہا مخلوق اللہ کی کس طرح پیدا ہوئی، آپ نے جواب میں فرمایا کہ: ''اس بارے میں کوئی تصریح نظر سے نہیں گزری۔'' تو اس بارے میں عقیدہ کیا رکھا جائے؟ اگر فدہب اس بارے میں کوئی رہنمائی نہیں کرتا تو مخلوق کے بارے میں ڈارون کے نظریے ارتقا کو تقویت ملتی ہے۔

ج ..... ڈارون کا نظریہ تو نفی خالق پر مبنی ہے، اتنا عقیدہ تو لازم ہے کہ تمام اصاف مخلوق کو تخلیق الہی نے وجود بخشا ہے، لیکن کس طرح اس کی تفصیل کاعلم نہیں۔

### انسان کس طرح وجود میں آیا؟

س جناب مولانا صاحب قرآن وحدیث سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی نے بی نوع انسان میں حضرت آدم کو بنایا اور ہم سب ان کی اولاد ہیں مگر ۱۹۸۹/۹۸/۱۵ بروز جمعہ کو ہم نے ٹی،وی پر دن کے ۱۰ بج ایک فلم دیکھی جس میں یہ بتایا گیا کہ انسان مرحلہ واراس شکل میں آیا یعنی پہلے جراثیم پھر مچھلی بندر وغیرہ اور اس کی آخری شکل آج کے داراس شکل میں آیا یعنی پہلے جراثیم پھر مچھلی بندر وغیرہ اور اس کی آخری شکل آج کے

انسان کی ہوئی۔

اب آپ وضاحت کے ساتھ بتا کیں کہ شریعت کا اس بارے میں کیا فیصلہ ہوا ایک مسلمان کا اس بارے میں کیا ایمان ہونا چاہئے۔اگر یہ ٹی وی والی فلم غلط ہے تو اس کا ذمہ دار کون ہے؟

ج ..... یہ ڈارون کا نظریۂ ارتقا کے کہ سب سے پہلا انسان (حضرت آدم علیہ السلام)

یکا یک قائم وجود میں نہیں آیا، بلکہ بہت سی ارتقائی منزلیں طے کرتے ہوئے بندر کی
شکل وجود میں آئی، اور پھر بندر نے مزید ارتقائی جست لگا کر انسان کی شکل اختیار
کرلی، یہ نظریہ اب سائنس کی دنیا میں بھی فرسودہ ہو چکا ہے، اس لئے اس طویل عرصہ
میں انسان نے کوئی ارتقائی منزل طے نہیں کی، بلکہ ترتی معکوں کے طور پر انسان
تدریجاً ''انسان نما جانور'' بنمآ جارہا ہے۔

جہاں تک اہل اسلام کا تعلق ہے ان کو ڈارون کے نظریے ارتقا پر ایمان لانے کی ضرورت نہیں، ان کے سامنے قرآن کریم کا واضح اعلان موجود ہے کہ 'اللہ تعالی نے مٹی سے آدم کا قالب بنایا، ای میں روح پھوکی، اور وہ جیتے جاگتے انسان بن گئے۔''

جس فلم کا آپ نے ذکر کیا ہے ممکن ہے کہ ان کا قرآن و صدیث پر ایمان نہ ہو، اور جن لوگوں نے ٹی وی پر بیفلم دکھائی وہ بھی قرآن و صدیث کے بجائے ڈارون پر ایمان رکھتے ہوں گے، لیکن جس چیز پر جھے تعجب ہے وہ یہ ہے کہ پاکستان میں اس فلم کے دکھائے جانے پر کسی نے احتجاج نہیں کیا، ایسا لگتا ہے کہ وطن عزیز کو غیر شعوری طور پر لادین اور طحد بنانے کی کوشش کی جارتی ہے۔

کیا حدیث کی صحت کے لئے ول کی گواہی کا اعتبار ہے؟ س مسد حضرت ابی اسیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظی نے فرمایا: ''جبتم مجھ سے مردی کوئی حدیث سنوجس کوتہارے دل مان لیس اور تمہارے شعور نرم پڑجائیں اورتم یہ بات محسوں کرو کہ یہ بات تمہاری ذہنیت سے قریب تر ہے تو بقینا تمہاری نبست میری ذہنیت اس سے قریب تر ہوگی (یعنی وہ حدیث میری ہوسکتی ہے) اور اگر خود تمہارے دل اس حدیث کا انکار کریں اور وہ بات تمہاری ذہنیت اور شعور سے دور ہوتی اور وہ میری حدیث نہ ہوت سمجھو کہ تمہاری نبست وہ بات میری ذہنیت سے دور ہوگی اور وہ میری حدیث نہ ہوگی۔' یہ حدیث کس پائے کی ہے؟ اور اس میں حضور عقاقہ نے کس کو حکم بنایا ہے؟ کیونکہ ہر فرد تو مخاطب ہونہیں سکتا، اور ہراکی کی ذہنیت اور سطح علم ایک جیسی نہیں۔ کیونکہ ہر فرد تو مخاطب ہونہیں سکتا، اور ہراکی کی ذہنیت اور سطح علم ایک جیسی نہیں۔ حضرت علی سے مروی ہے کہ: ''جب تم کوئی حدیث سنو تو اس کے بارے میں وہی گمان کرو جو زیادہ صحح گمان ہو۔ زیادہ مبارک اور زیادہ پاکیزہ ہو۔'' اس حدیث کی سندکسی ہے؟

ج ..... یه حدیث شریف مند احمد میں دو جگه (ایک ہی سند سے) مروی ہے (ج:۵ ص:۵۰)، ج:۳ ص:۹۵)، مند برار (حدیث:۱۸۵)، صحیح ابن حبان میں ہے، هیشمی نے مجمع الزوائد میں، امام ابن کیر نے تغییر میں، زبیدی شارح احیا نے اسخاف میں اور ابن عراق نے 'تنزیه الشریعة المرفوعة" میں قرطبی کے حوالے سے اس کو صحیح کہا ہے، علامہ ابن جوزیؓ نے اس کو موضوعات میں شار کیا ہے اور عُقیلی نے اس پر جرح کی ہے، شوکانی "الفوائد المجموعة" میں کہتے ہیں کہ میراجی اس پر مطمئن نہیں۔

آپ کا بدارشاد صحیح ہے کہ ہر فرداس کا مخاطب نہیں ہوسکتا، اس کے مخاطب یا تو صحابہ کرام ہے، جو آنحضرت علیقہ کے کلمات طیبات سے خاص مناسبت رکھتے ہے، یو استحضرت علیقہ کے کلمات طیبات سے خاص مناسبت رکھتے ہے، یا ان کے بعد محدثین حضرات ہیں جن کے مزاج میں الفاظ نبوگ کو پہچانے کا ملکہ قویہ پیدا ہوگیا ہے، بہر حال عامة الناس اس کے مخاطب نہیں اور بدایا ہی ہے جیسے کہ دوسری حدیث میں فرمایا: "استفت قلبک ولو افتاک المفتون " یعنی اپنے دل سے فتو کی بوچھو (جائے مفتی تمہیں فتوے دے دیں) یہ ارشاد ارباب قلوب صافیہ

#### کے لئے ہے، ان کے لئے نہیں جن کے ول اندھے ہوں۔

### عذاب شدید کے درجات:

س ..... قرآن پاک میں ہدمدی غیرحاضری کے لئے بطور سزاید الفاظ آئے ہیں:

"المُعَذَّبَنَّهُ عَذَابًا شَدِیْدًا اَوُ لَأَذُبَحَنَّهُ " سورہ ما کدہ میں من وسلوی کی تاشکری پر بھی

یدالفاظ ہیں: "فِانَّی اُعَذَّبُهُ عَذَابًا لَا اُعَذَّبُهُ ....." پہلا قول حضرت سلیمان علیہ السلام

کا اور دوسراحی تعالی کا، تقریباً ملتے جلتے ہیں، جب کہ ہدمد اور قوم بنی اسرائیل کے جرم میں زمین آسان کا فرق ہے، ایک چھوٹے سے پرندے کے لئے عذاباً شدیداً پچھ مبالغہ آمیزمعلوم ہوتا ہے۔

تى ..... "عَذَابًا شَدِيدًا" اور "عَذَابًا لَا اُعَذَبُهُ اَحَدًا مِّنَ الْعَالَمِينَ. " كَ درميان وبى زمين آسان كا فرق ہے جو ہدہداور بنى اسرائيل كے جرم ميں ہے، عذاب شديد كدرجات بھى مختلف ہوتے ہيں اور جن كوعذاب ديا جائے ان كے حالات بھى مختلف ہيں، ہدہد غريب كوسى ناجنس كے ساتھ پنجرے ميں بندكردينا بھى عذاب شديد ہے، انبيا كرام عليم السلام كے كلام ميں بے جا مبالغنہيں ہوتا۔

### قرآن میں درج دوسروں کے اقوال قرآن ہیں؟

س .....قرآن پاک میں الله تعالی نے دوسروں کے اقوال بھی دہرائے ہیں، جیسے عزیز مصر کا قول: "إِنَّ الْمُلُوْکَ إِذَا دَحَلُواً." مصر کا قول: "إِنَّ الْمُلُوْکَ إِذَا دَحَلُواً." کیا ان اقوال کی بھی وہی اہمیت اور حقیقت ہے جو کلام الله کی ہے؟ بعض واعظین اس طرح بیان کرتے ہیں دیکھو الله تعالی فرماتے ہیں: "إِنَّ کَیْدَکُنَّ عَظِیمٌ " حالاتکہ بیے غیراللہ کا قول ہے، الله تعالی نے صرف اس کونقل کیا ہے۔

ج ..... الله تعالى نے جب ان اقوال كونقل فرماديا توبيا قوال بھى كلام الى كا حصه بن كئے اور ان كى تلاوت ير بھى ثواب موعود ملے گا(بيه ناكارہ بطور لطيفه كہا كرتا ہے كه قرآن کریم میں فرعون، ہامان، قارون اور ابلیس کے نام آئے ہیں اور ان کی تلاوت پر بھی پچاس، پچاس نیکیاں ملتی ہیں) پھر قرآن کریم میں جو اقوال نقل فرمائے گئے ہیں ان میں سے بعض پر رد فرمایا ہے جیسے کفار کے بہت سے اقوال، اور بعض کو بلا تر دید نقل فرمایا ہے، تو اقوال مردود تو ظاہر ہے کہ مردود ہیں، لیکن جن اقوال کو بلا تکیر نقل فرمایا ہے وہ ہمارے لئے جمت ہیں، پس عزیز مصر کا قول اور بلقیس کا قول اسی دوسری فتم میں شامل ہیں اور ان کے بارے میں ہے کہنا صحیح ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

### كلام اللي مين درج مخلوق كا كلام نفسي ہوگا؟

س ..... آپ نے فرمایا ''جب غیراللہ کے اقوال اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں نقل کے جی تو وہ بھی کلام الہی کا حصہ بن گئے۔'' اس سے بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آگر بیا اقوال کلام الہی کا حصہ بن گئے تب بھی بیکام نفسی تو نہ ہوئے کیونکہ کلام نفسی تو قدیم ہے اور بیق ول کسی زمانے میں کسی انسان سے ادا ہوئے، اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے انہیں دہرادیا، تو بیا قوال تو مخلوق ہوئے اور ہمارا عقیدہ ہے کہ قر آن سارا غیر مخلوق ہے۔ جسسے مخلوق کے کلام الہی میں آنا بظاہر محل اشکال ہے، لیکن اس پر نظر کی جائے کے اللہ تعالیٰ کے علم میں ماضی و مستقبل کیساں ہیں تو بیا شکال نہیں رہتا، یعن مخلوق پیدا ہوئی، اس سے کوئی کلام صادر ہوا، اللہ تعالیٰ نے بعد از صدور اس کونقل فرمایا تو واقعی اشکال ہوگا، لیکن مخلوق پیدا ہوئے اور اس سے کلام صادر ہونے سے پہلے ہی اللہ تعالیٰ کے علم میں تھا، اور اس علم قدیم کو کلام قدیم میں نقل فرمادیا۔

### "اَلصَّحَابَةُ كُلُّهُمْ عَدُولٌ" كَي تَشْرَحُ:

س ..... "الصحابة كلهم عدول"، "اصحابي كالنجوم" كيابي احاديث ك اقوال بين؟ ليكن حديث تو متند ہے كه: "لوگ حوض كوثر برآئيں گے، فرشتے انہيں روكيں گے، ميں كهوں گابي ميرے اصحاب بين، جواب ملے گائتهيں نہيں معلوم انہوں

Presented by www.ziaraat.com

نے تمہارے بعد کیا کیا؟" اس حدیث شریف سے تمام صحابہ کا عدول ہونا بظاہر ثابت نہیں ہوتا (یہ ایک اشکال ہے صرف)، اس طرح یہ حدیث شریف کہ جس صحابی کی اقتداً کروگے ہدایت پاؤگے۔ تو اگر کوئی کے کہ میں تو عمرو بن العاص اور مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہما کی اقتداً کرتا ہول اور معاملات میں انصاف نہ کرے اور حوالہ دے ان کے واقعات کا مثلاً عمرو بن العاص فی ابوموی اشعری کے ساتھ جو کیا جب کہ دونوں صفین میں حکم بنائے گئے، تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اقتداً جس سے ہدایت طبح وہ صحابہ کرام کے عقیدے اور رسونے ایمان کی ہے جس کی مثال مشکل ہے، ان کے اعمال عادات واطوار کی اقتداً مرادنہیں؟

ح ..... "اصحابي كالنجوم" كالمضمون صحيح ب، مكر الفاظ حديث كنهيس، صحابه کرام کے افعال دوقتم کے ہیں، بعض تو اتباع نصوص کی وجہ سے اور بعض بنا براجتہاد۔ پھراجتہادی امور بھی دونتم کے ہیں، ایک وہ جن پر کسی ایک فریق کا صواب یا خطا پر موناظن غالب سے متعین نہیں ہوا، ایسے اجتہادی امور میں مجہد کے لئے کسی ایک قول کا اختیار کرلینا صحح ہے جو مجتہد کے نز دیک ترجیح رکھتا ہو، اور دوسری قتم وہ ہے کہ ایک فریق کا خطا پر ہونا ظن غالب سے ثابت ہوجائے، ایسے اقوال و افعال میں تحطی کا ا تباع نہیں کیا جائے گا، البتہ ان کو اپنے اجتہاد کی بنا پر معذور بلکہ ماجور قرار دیا جائے گا، اس لئے: "بایھم اقتدیتم اهتدیتم." کو اس شرط کے ساتھ مشروط کیا جائے گا كدان كا خطاير مونا غلبظن سے ثابت نه مو، البته يول كها جائے گا كدانهول نے بھى اتباع بدايت كا قصد كيا لبذا ان ير ملامت نبيل. جهال تك "الصحابة كلهم عدول." كاتعلق ہے يہجى حديث نہيں بلكه اہل سنت كا قاعدہ مسلّمہ ہے اور ان اكابر کے "کلهم عدول" ہونے سے بہلازمنہیں آتا کہ وہ معصوم تھے، جس ہدایت کوہم صحابہ کرام سے منسوب کرتے ہیں وہ دو چیزیں ہیں: ایک سے کہ وہ کبائر سے پر ہیز كرتے تھے اور ان كے نفوس طيب ميں اجتناب عن الكبائر كا ملكه راسخ ہو چكا تھا، دوم بيد

کہ اگر کسی سے بتقاضائے بشریت احیانا کسی کبیرہ کا شاذ و نادر بھی صدور ہوا تو انہوں نے فوراً اس سے توبہ کرلی اور بہ برکت صحبت نبوی ان کے نفوس اس گناہ کے رنگ سے رنگین نہیں ہوئے اور: "التائب من اللذنب کمن لا ذنب له." ارشاد نبوی ہے اس لئے ان ارتکاب کبیرہ کے باوجود توبہ کی وجہ سے عادل رہے، فاس نہیں ہوئے، حضرت نانوتوی اور دیگر اکابر نے اس پرطویل گفتگو فرمائی ہے میں نے خلاصہ لکھ دیا جو حل اشکال کے لئے انشا اللہ کافی ہے۔

#### صحابه كرام منجوم مدايت بين:

س ..... "اصحابی کالنجوم" اور "الصحابة کلهم عدول" آپ نے فرمایا که دونوں اقوال حدیث شریف کے نہیں، اگر حدیث دونوں اقوال حدیث شریف کے نہیں، اگر ایبا ہے تو کوئی اشکال نہیں، اگر حدیث شریف ہے تو درایت پر پوری نہیں اترتی، اس لئے کہ بہت سے صحابہ ہے بردی بردی لغرشیں ہوئیں، جیسے حضرت امیر معاویہ، عمرو بن العاص، مغیرہ بن شعبہ، عبیداللہ بن عمر، عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن عمر، فغیرہ۔

ے ..... "الصحابة كلهم عدول." حديث تونبين ليكن الل حق كا مستمه عقيده ہے، اور اكابركى تقليد ميں ميرا عقيده بيہ كه صحابه كرامٌ بلا استثناء نجوم ہدايت تھ، اور سب كے سب عادل تھ، ليكن آنجناب نے عدل كے معنى عصمت كے سب محمه بيں، صحابه كرامٌ عادل تھ، معقوم نہ تھ، اور عدل كے معنى بيں عداً ارتكاب كبائر سے اور اصرار على الصغائر سے بچنا اور اگر احياناً معاصى كا صدور ہوجائے تو فوراً توبه كرلينا۔

جن صحابہ کرام کا نام لے کرآپ نے فرمایا ہے کہ ان سے بڑی بڑی لغزشیں ہوئیں، ان میں سے کون ی غلطی ایسی ہے جس کی معانی کا اعلان اللہ تعالی کی طرف سے نہ ہو چکا ہو؟ اور وہ ''کُلَّا وَعَدَ اللهُ الْحُسْنی.'' کے وعدہ خداوندی سے متثیٰ ہوں، ابن ابی سرج " مرتد ہوکر مسلمان ہوگئے تھے، اس کے بعد ان سے کون ی غلطیاں ہوئیں؟ حضرت عمرو بن العاص، مغیرہ بن شعبہ اور امیر معاویہ نے جو کچھ کیا وہ

ان کی اجتہادی غلطی تھی اور آنجناب کو معلوم ہے کہ اجتہادی لغزش تو عصمت کے بھی منافی نہیں چہ جائیکہ عدل کے منافی ہو۔ قرآن کریم میں نی معصوم کے بارے میں فرمایا گیا ہے: "و عَصٰی آدَمُ رَبَّهُ فَعُوَیٰ." اس میں عصیان اور غوایت کی نسبت کی گئی ہے، گریہ فعل اجتہادا تھا اس لئے یہ عصیان بھی صور تا ہوا نہ حقیقاً، اس طرح صحابہ کرام کی جن جن بڑی غلطیوں کا آپ ذکر کر رہے ہیں وہ بھی اجتہادا تھیں جن پر وہ ماجور ہیں نہ کہ مازور۔ خلاصہ یہ ہے کہ ان حضرات نے جو کچھ کیا اپنے اپنے اجتہاد کے مطابق رضائے الی کے لئے کیا، اگر کسی کا اجتہاد خطا کر گیا تب بھی وہ نہ لائق کے مطابق رضائے الی کے لئے کیا، اگر کسی کا اجتہاد خطا کر گیا تب بھی وہ نہ لائق غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ اس کی اجتہادی خطا کو حقیقاً غلطی کہنا صحیح ہے، نہ ان کے اجتہاد کی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ اس کی اجتہاد کی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ اس کی اجتہاد کی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ ان کے اجتہاد کی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ ان کے اجتہاد کی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ ان کے اجتہاد کی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ ان کے اور نہ ان کے خوم ہدایت ہونے کے خلاف ہے۔

### سو ادب کی بوآتی ہے:

س سسمابہ کرام سے محبت رکھنا، عزت وعقیدت سے ان کا ذکر کرنا بندہ کا بھی جزو ایمان ہے، بلکہ اکثر اس میں غلوبھی ہوجاتا ہے، میرا سوال صرف بیرتھا کہ یہ جو تول ہے کہ جس کی افتدا کرو گے ہدایت پاؤگے، تو یہ افتدا میں نے عرض کیا تھا کہ ان کے عقائد اور ایمان کی معلوم ہوتی ہے کہ اس میں جتنا ان کو رسوخ تھا اس کی مثال مشکل ہے، مگر ان کے اعمال میں افتدا کا حکم نہیں ہے، مجھے خوشی ہے کہ میرے اس قول میں امام مزئ کا قول بھی تائید میں ملاہے، اصبحابی کالنجوم کی شرح میں فرماتے ہیں:
امام مزئ کا قول بھی تائید میں ملاہے، اصبحابی کالنجوم کی شرح میں فرماتے ہیں:
دوایت دین میں تمام صحابی فقہ اور معتبر ہیں اس کے علاوہ اور کوئی معنی میرے نزدیک درست نہیں کہ معنی میرے نزدیک درست نہیں کہ کہ معنی میرے نزدیک درست نہیں کے والے تو نہ آپی رائے ہیں ایک معنی میں ایک میشہ صائب اور غلطی سے مراسی تھے ہوتے تو نہ آپیں میں ایک دوسرے کی تغلیط کرتے اور نہ اینے کی قول سے رجوع کرتے

عالانکہ بے شارموقعوں پر وہ ایسا کر چکے ہیں۔'' الجمد للہ ثم الجمد للہ بس یہی مراد تھی، اور یہ میرے اس قول کا مطلب ہے کہ

اقتداً صحابہ کرام کے عقائد اور ایمان کی معلوم ہوتی ہے، ان کے اعمال، عادات واطوار

کی نہیں، آپ اس سے کہاں تک مفق ہیں؟

ج .....آپ نے حضرت معاویہ حضرت عمر و بن العاص اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کے متعلق جو الفاظ کھے تھے ان سے کچھ سو ادب کی ہوآتی ہے، عقائد و ایمان تو سب کا ایک ہی تھا اور بیشتر اعمال بھی اور بعض اعمال میں اجتہادی اختلاف بھی تھا، تاہم "جس کی اقتدا کرو کے ہدایت یاؤگے۔" کا یہی مصداق ہے، یعنی سب اپنی جگہ حق و

ہدایت پر ہیں، جیبا کدائمدار بعد کے بارے میں اہل سنت قائل ہیں کدوہ سب برحق

ہیں ان کا ایک دوسرے کی تر دید و تغلیط کرنا بھی بنا ہر اجتہاد ہے، ہر مجتهد اپنی رائے

صائب اور فلطی سے مبراسمجھنا ہے مگرضنّا۔

صحابہ کے بارے میں تاریخی رطب و یابس کونقل کرنا سو اوب ہے:

س آپ نے فرمایا کہ صحابہ کرام کے بارے میں جوالفاظ بندے نے لکھے تھان
سے سو اوب کی ہو آتی ہے۔ حق تعالی سو اوب سے محفوظ رکھے، صحابہ تو بہت بڑے
مرتبوں کے مالک ہیں، بندہ تو ایک فاجر و فاسق مسلمان کی ذات کو بھی عزت کی نظر
سے دیکھتا ہے، اس پر بندے کے بچھ اشعار ساعت فرمائیں:

ہر مسلمان کو محبت ہے رسول اللہ سے مر مسلمان کو رسول اللہ کی نسبت سے دکھے

ہر مسلمان محترم تجھ کو نظر آئے گا پھر جب بھی دیکھے تو مسلمان کواسی نسبت سے دیکھ

اس سے آ کے بھی ایک ادب ہے جو خالق و مخلوق کی نسبت سے ہے:

وہ شرابی ہو کہ زائی تعل مطلق ہے برا فعل کی تحقیر کر پر ذات کوعزت سے دیکھ پھر بندے کی نظر میں اس سے بھی آ گے اک ادب ہے: کنبہ سب خالق کا ہے مخلوق ہے جتنی یہال کیا نصاریٰ کیا مسلمان سب کو تو عزت سے دیکھ

میرے بیاشعار عام مخلوق خدا کے بارے میں ہیں تو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے ادب کا ای سے اندازہ ہوسکتا ہے، کسی واقعہ کو جوشفق علیہ ہوتاری سے یا حدیث سے نقل کرنا مجھ ناچیز کے خیال میں تو سو ادب میں نہیں آتا کیونکہ اس کے مرتکب تو سیکڑوں مؤرخین، مفسرین، محدثین اور علما کو فضلا کہوئے ہیں، پھر تو وہ سب ہے ادب تھہرتے ہیں؟

اگر آپ امام عزنی کے قول سے متفق ہیں تو بس وہی بندے کی مراد تھی کہ صحابہ کی اقتدا ان کی روایت دین اور ثقابت ایمان میں معلوم ہوتی ہے نہ کہ ان کے افعال و اقوال و عادات و اطوار اور ذاتی اعمال میں۔ بہت موٹی می بات ہے کہ جب شارع علیہ السلام کے عادات و اطوار انست و برخاست جوسنن زوائد کہلاتی ہیں، ان کے اتباع کی امت مسلمہ مکلف نہیں ہے تو اصحاب رسول کے عادات و اطوار اور افعال کی کیسے مکلف ہو گئی ہو گئی ہوں کے عادات و اطوار اور افعال کی کیسے مکلف ہو گئی ہوں گئے ہوں گے کہ میری مراد کیا ہے؟ بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں یقینا سمجھ گئے ہوں گے کہ میری مراد کیا ہے؟ جسست تاریخ میں تو رطب و یابس سب کچھ بھردیا گیا ہے، لیکن ان واقعات کو بطور کے سست دار نظم کرنا سو ادب سے خالی نہیں، ان کے محاس سے قطع نظر کرتے ہوئے یہ استدلال نقل کرنا سو ادب سے خالی نہیں، ان کے محاس سے قطع نظر کرتے ہوئے یہ کہنا کہ ان سے بڑی بڑی غلطیاں ہوئیں ہم جیسے لوگوں کے حوصلے سے بڑی بات

امام مزنی " کا قول میری نظر سے نہیں گزرا تاکہ بید دیکھنا کہ ان کی مراد کیا

ہے؟ جہاں تک صحابہ کرام کی اقتدا کا مسلہ ہے بعض ظاہریہ تو ان کے اقوال وافعال کو جہت ہی نہیں سمجھتے، ابن حزم ظاہری اکثر یہ فقرہ دہراتے رہتے ہیں: ''لا ججہ فی قول صاحب ولا تابع '' لیکن عامہ العلما ' کے نزدیک صحابہ ؓ کے اقوال و افعال بھی لائق اقتدا ہیں البتہ تعارض احوال و افعال کی صورت میں ترجیح کا اصول چاتا ہے جس کو مجہدین جانتے ہیں، بہرحال ہمارے لئے اس مسلہ پر گفتگو بے سود ہے، ہمارے لئے اس مسلہ پر گفتگو بے سود ہے، ہمارے لئے اس مسلہ پر گفتگو بے سود ہے، ہمارے لئے اتن بات بس ہے کہ وہ حضرات لائق اقتدا ہیں۔

#### حضرت خضر کے جملہ پراشکال:

س ..... "فَارَدُنَا أَنْ يُبُدِلَهُمَا رَبُّهُمَا "خطرعليه السلام في بظاهر يهال شركيه جمله بولا كه الله تعالى ك اراد ي كساته النا اراده بهى شامل كرديا حالاتكه بظاهر "فَارَادَ رَبُّكَ أَنْ يُبُدِلَهُمَا" زياده مناسب معلوم موتا ہے۔

ح ..... اس قصے میں تین واقعات ذکر کئے گئے ہیں: انشتی کا توڑنا۔ ۲: لڑ کے کوقل کرنا۔ ۳: لڑکے کوقل کرنا۔ ۳: لڑکے اسلام نے "رُنا۔ ۳: دیوار بنانا۔ ان تینوں کی تاویل بتاتے ہوئے حضرت خضر علیہ السلام نے "اُرَدُتُ"، "اُرَدُنَا" اور "اُرَادَ رَبُّکَ" تین مختلف صیغے استعال فرمائے ہیں، اس کو تذہب

تفن عبارت بھی کہد سکتے ہیں اور ہر صینے کا خاص نکتہ بھی بیان کیا جاسکتا ہے:

ا:....مسكينوں كى كتنى توڑدينا خصوصاً جب كه انہوں نے كرايہ بھى نہيں ليا تھا، اگر چهاپنے انجام كے اعتبار سے ان كا نقصان تھا جس كا بظاہر كوئى بدل بھى نہيں ادا كيا عميا اور ظاہر نظر ميں بھلائى كا بدله برائى تھا اور شر بلا بدل بلكه بعدالاحسان تھا، اس لئے ادباً مع الله اس كوا پنى طرف منسوب فرمايا اور "اَرَدُتْ"كہا۔

۲:.... بیچے کاقل کرنا بھی بظاہر شرتھا، مگر اللہ تعالیٰ نے اس کا بدل والدین کو عطا فرمایا جو ان کے حق میں خیرتھا، پس یہاں دو پہلو جمع ہوگئے، ایک بظاہر شر، اس کو اپنی طرف منسوب کرنا تھا اور دوسرا خیر یعنی بدل کا عطا کئے جانا، اس کوحق تعالیٰ شانہ کی

طرف منسوب کرنا تھا، اس لئے جمع کا صیغہ استعال فرمایا تا کہ شرکو اپنی طرف اور اس کے بدل کوحق تعالیٰ کی طرف منسوب کیا جاسکے۔

سانسداور بیموں کی دیوار کا بنادینا خیر محض تھا، جس میں شرکا ظاہری پہلو بھی نہیں تھا، اس لئے یہاں بھی نہیں تھا، نیز ان بیموں کا من بلوغ کو پہنچنا ارادہ اللی کے تابع تھا، اس لئے یہاں خود رہے میں سے نکل گئے اور اس کوحق تعالی شانہ کی طرف منسوب فرمایا: "فَاَدَادَ رَبُّکَ." اس سے معلوم ہوا کہ دوسرے نمبر پر شرکیہ جملہ نہیں بولا بلکہ شرکت کا جملہ بولا تا کہ شراور خیر کواز خود تھیم کر کے بظاہر شرکوا پی طرف اور اس کے بدل کو جو خیر تھا، حق تعالی کی طرف منسوب کریں، دراللی (اجلم بامر لا کلام۔

#### ا تنا برسی جنت کی حکمت:

س سے حدیث شریف میں ہے کہ سجان اللہ والحمد للہ اور اللہ اکر کہنے والے کے لئے جنت میں ہر کلے کے عوض ایک پیڑ لگایا جاتا ہے، اس طرح بہت سے اعمال پر ایک محل عطا ہونے کی بشارت آئی ہے، انسان اپنی زندگی میں بیکلہ طیبہ لاکھوں کی تعداد میں کرتا ہے، تو ان لاکھوں محلات اور باغات کی اس کو کیا ضرورت ہوگی؟ اس کا بیہ مطلب تو نہیں کہ اگر آدمی فلال عمل اپنی زندگی کے آخر تک کرتا رہے اور اس پر مرے مطلب تو نہیں کہ اگر آدمی فلال عمل اپنی زندگی کے آخر تک کرتا رہے اور اس پر مرے تو اس کے لئے ایبا ایبامحل تیار کیا جائے گا؟

جسد دوام کی قیرنیس بلکہ مطلق عمل پر بیاجر ہے، رہا بیک اسے لاکھوں محلات کی کیا ضرورت؟ بیر "قیاس غائب علی الشاہد" ہے۔ بیرحدیث تو علم میں ہوگی کہ اونی جنتی کو آپ کی پوری دنیا سے وس گنا زیادہ جنت عطا کی جائے گی۔ یہاں بھی آپ کا بیرطال متوجہ ہوگا کہ اتنی بڑی جنت کو کیا کرے گا؟ بہرطال آخرت کے امور ہماری عقل و قیاس کے پیانوں میں نہیں ساسکتے، "اعدت لعبادی الصالحین ما لا عین رأت و لا اذن سمعت و لا حطر علی قلب بشر." حدیث قدی ہے۔ ایک مرتبہ تبلیغی سفر میں ایک بزرگ فرمانے گے کہ مولو ہے! یہ بتاؤ کہ اتنی بڑی جنت کو کوئی کیا تبلیغی سفر میں ایک بزرگ فرمانے گے کہ مولو ہے! یہ بتاؤ کہ اتنی بڑی جنت کو کوئی کیا

کرے گا؟ پھرخود ہی فرمادیا کہ تمام اہل جنت ایک جنتی کی برادری ہے، جھی آدمی کا جی چاہے کہ پوری برادری کی دعوت کرے، کیونکہ سب معزز مہمان ہیں اس لئے ہر فرد کے لئے تھہرنے کو الگ جگہ ہونی چاہئے، لہذا ایک جنتی کے پاس اتنی بڑی جنت ہونی چاہئے کہ یہ بیک وقت تمام اہل جنت کومع ان کے حثم وخدم کے تھہرا سکے۔

#### جنات کے لئے رسول:

س .....کہا جاتا ہے کہ انسانوں میں انسان ہی رسول ہوتا ہے اور بدامر رئی ہے، جیسا کہ سورہ بنی اسرائیل کی آیت: ۹۵،۹۲ میں فرمایا:

ترجمہ: "اور لوگوں کوکوئی چیز ایمان لانے سے مانع نہیں ہوئی، جب ان کے پاس ہدایت آئی، مگر یہ کہ انہوں نے کہا اللہ نے ایک انسان کو رسول بنا کر بھیجا ہے، کہہ اگر زمین میں فرشتے اطمینان سے چلتے پھرتے تو ضرور ہم ان پر آسان سے فرشتہ رسول بنا کر بھیجتے۔"

اس آیت کی روشی میں وضاحت فرمایئے کہ حدیث میں ایک جگہ ذکر آتا ہے کہ حضور علیہ نے ایک گروہ سے ملاقات کی تھی اور انہوں نے اسے جنوں کا گروہ قرار دیا تھا، کہ کیا حضور علیہ انسانوں کے علاوہ جنوں کی طرف بھی رسول تھے، یا جنات کے لئے جن ہی رسول ہونا جائے؟

ج ..... آنخضرت علی جنوں کے لئے بھی رسول تھے، قرآن کریم میں جنات کا بارگاہ عالی میں حاضر ہوکر قرآن کریم میں جنات کا بارگاہ عالی میں حاضر ہوکر قرآن کریم سننااور ایمان لا نا فدکورہ ہے (سورة احقاف) فرشتے کھانے پینے وغیرہ کی ضروریات سے پاک ہیں اس لئے ان کو انسانوں کے لئے نبی نہیں بنایا گیا، جنات کے لئے جن کا رسول نہیں ۔

بنایا جانا معقول نہیں۔

### حضورا كرم علي كل تمام دنيا كيليّ بعثت:

س .....رسول اکرم علی ساقی صدی عیسوی میں ساری دنیا کے لئے مبعوث ہوئے تھے، ''ساری دنیا میں'' براعظم امریکہ بھی شامل ہے گر وہاں تک اسلام کی دعوت خود رسول اللہ علیہ مالیہ علیہ تابعین '' تبع تابعین '' اور اس کے بہت عرصہ بعد تک صوفیائے کرام کے ذریعہ بھی نہیں کینی ، تا آنکہ پندرہویں صدی میں امریکہ دریافت ہوا، ساقی صدی عیسوی سے بندرہویں صدی عیسوال سے امریکہ دریافت ہوا، ساقی صدی عیسوی سے بندرہویں صدی عیسوال سے امریکہ کمل جہالت کی تاریکی میں ڈوبا رہا۔

امریکہ کے قدیم باشندے، جنہیں ریدانڈین کا نام دیا گیا، وہ مظاہر پرست ہی رہے، وہ حضرت نوح علیہ السلام کے کسی بیٹے کی اولاد ہیں؟ جیسا کہ ایشیائی اقوام کوسام کی، افریقی اقوام کو حام کی اور پور پی اقوام کو یافث کی اولاد سلیم کیا گیا ہے۔

حضرت عقبہ بن نافع شنے جس وقت '' بحظلمات' میں گھوڑا ڈال دیا اور

زمین ختم ہوجانے پر حسرت کا اظہار کیا تھا اس وقت بھی وہاں سے بہت دور امریکہ کی سرزمین موجود تھی۔ سوال یہ ہے کہ حضور اکرم علیہ کی نظر اور صحابہ کرام اور صوفیائے عظام کی بصیرت سے امریکہ کیسے بچارہا؟

ے ..... جب معلوم ونیا میں امریکہ کا وجود ہی کمی کومعلوم نہ تھا تو وہاں وعوت پہنچانے کا جس جھی کوئی مکلف نہیں تھا، اور جب امریکہ دریافت ہوا تو وہاں وعوت بھی پہنچ گئ، جن امور کا آ دمی مکلف ہے اور جس پر اس سے قیامت کے دن باز پرس ہوگ، آ دمی کو ان امور کا آ دمی مکلف ہی نہیں ان میں غور وفکر لا یعنی اور بین غور کرنا چاہئے، اور جن امور کا وہ مکلف ہی نہیں ان میں غور وفکر لا یعنی اور بید مقصد ہے، جس کا کوئی نتیج نہیں۔ واللہ اعلم۔

کیا قبراطہر کی مٹی عرش و کعبہ سے افضل ہے؟ س…میرے پاس ایک کتاب ہے جس کا نام ہے'' تاریخ المدینۃ المورہ'' جس کے مؤلف جناب مجم عبدالمعبود بیں، اور اس پر تقریظ شخ القرآن مولانا غلام الله خان صاحب مظلم مہتم دارالعلوم تعلیم القرآن راجہ بازار راولپنڈی والوں کی ہے، تقریظ کی تاریخ کیم فروری ۱۹۷۸ء ہے، مولانا غلام الله خان صاحب نے بری تعریف فرمائی ہے، اور ایران سے آغا محمد حسین تبیبی مظلم نے کتاب کواس قدر پندفر مایا کہ اس کا فارس ترجہ کرنے کی پیش کش فرمائی، مزید ہے کہ ولی زمال مفسر قرآن حضرت لا ہوری فارسی ترجمہ کرنے کی پیش کش فرمائی، مزید ہے کہ ولی زمال مفسر قرآن حضرت لا ہوری کے خلف الرشید حضرت مولانا عبیدالله انور دامت مجد ہم کی تقریظات نے اس کی افادیت پر مہر تقد یق ثبت فرما کر اسے اور بھی چار چاند لگادیے ہیں۔ اس کتاب کی فہرست مضامین میں بیر ہے نبران کہ معظمہ افضل ہے یا مدینہ طیب بی نمبران مدینہ طیب کی متعلق فہرست مضامین میں بیر ہے نبران کہ معظمہ افضل ہے یا مدینہ طیب بی اب اس کے متعلق کمہ معظمہ پر فضیلت نی نبران کہ موشل کروں ، لکھا ہے کہ تفصیل ہوی طویل ہے ہیں کوشش کروں گا کہ مختر بیان کروں ، لکھا ہے کہ

"امت كاال بات پراجماع بى كەتمام روئ زين لافضل مقامات اور بزرگ ترين شهرول بين مكه مكرمه اور مدينه منوره به زادهما الله تشريفًا و تعظيمًا د اب ان دوشهرول بين سے كس كو دوسر به پر فضيلت اور ترجيح دى جائے؟ تو اس ميں علائے كرام كے عقول واذبان بھى متحير بيں بايں بمه علائے كرام اس بات پر متفق بين كه زبين كا وه خطه اور متبرك حصه جو رحمت للعالمين فخر موجودات عليف كے جمد اطهر اور اعضائے شريفه سے مس كے ہوئے بين وه نه صرف مكه مكرمه بلكه كعبة الله شريفه سے مس كے ہوئے بين وه نه صرف مكه مكرمه بلكه كعبة الله شان بالا، اعلى، برتر، ارفع اور انتهائى بلند ہے۔ "
قان بالا، اعلى، برتر، ارفع اور انتهائى بلند ہے۔ "

''امير المؤمنين سيدنا عمر فاروق اورسيدنا عبدالله بن عمر

رضی الله عنها اور دیگر صحابهٔ کرام کی ایک جماعت اور حضرت ما لک بن انس اور اکثر علائے مدینه، مکه مکرمه بر مدینه منوره کو فضيلت ديية بين، اسى طرح بعض علائے كرام بھى مدينه طيبه كى فضیلت کے قائل ہیں، گروہ شہر مدینه طیبہ کو مکه مکرمہ کے شہر برتو فضيلت دية بين البته كعبة الله كومتثنى كرتي بين اور كعبه معظمه کوسب سے افضل قرار دیتے ہیں،لیکن یہ بات طے شدہ ہے اوراسی برعلائے متقدین ومتاخرین کا انفاق ہے کہ قبراطہرسید كائنات رحمت موجودات علي مطلقاً اور بالعموم افضل و اكرم، انصب وارفع ب خواه شهر مكه كرمه به يا كعبة الله مويا عرش مجيد بوء اس كتاب مين حفرت علامة العصر الشيخ محمد يوسف بنوري مرظله نے معارف السنن جلد :٣٥ ص ٣٢٣ ميں نبايت شرح وسط كے ساتھ اس موضوع ير بحث كى ہے، جس كا خلاصہ يہ ہے كه قبر اطہر، سات آسانوں، عرش مجید اور کعبۃ اللہ سے افضل ہے اور اس میں کسی کا بھی اختلاف نہیں ہے۔''

میرے محرّم بزرگ میں اس پر کمل اتفاق کرتا ہوں اور یہ میرا ایمان ہے کہ اول ذات ہے تو اللہ کے آخری نبی کریم اللہ فات ہے تو اللہ کے آخری نبی کریم اللہ کے ذات ہے جو افضل واعلی ہے، باقی ساری چیزیں افضلیت میں کم ہیں، یہ پچ ہے کہ کعبۃ اللہ شریف کی بڑی عظمت وافضلیت ہے اور عرش عظیم، لوح وقلم وغیرہ کی اپنی اللی اللہ اور افضلیت ہے، اس کا کوئی بھی مسلمان انکار کرتبیں سکتا، اگر انکار کرتبیں کرتے وہ مسلمان نہیں، لیکن پہلے اللہ اور پھر حضور اکرم علی ہو ہیں، میرے محرّم برگ میرے دوستوں اور احبابوں میں سے بعض حضرات اس کو تسلیم نہیں کرتے اور کہتے ہیں کہ روضۂ اطہر علی کہتے ہیں کہ دوشتوں اور احبابوں میں سے بعض حضرات اس کو تسلیم نہیں سکتا اور ایس

بائیں کہنا نہیں چاہئے، اور وہ قرآن کی تھوں دلیل چاہئے ہیں، تو الہذا میں بہت پریشان ہوں کس کو بچے مانوں اور کس کو غلط، میں حضرت والاسے نہایت ادب واحترام سے گزارش کرتا ہوں کہ قرآن کی دلیل اور احادیث کی روشنی میں تحریری جواب سے نوازیں کہ درست کیا ہے؟

ج ..... جو سئلہ اس کتاب میں ذکر کیا ہے وہ قریب قریب اہل علم کا اجماعی مسئلہ ہے، وجہ اس کی بالکل ظاہر ہے کہ آخضرت علیہ فضل المخلق ہیں، کوئی مخلوق بھی آپ علیہ اس کی بالکل ظاہر ہے کہ آخضرت علیہ فضل المخلق ہیں اور ایک حدیث میں ہے کہ آدمی جس مٹی سے پیدا ہوتا ہے اس میں دفن کیا جاتا ہے، لہذا جس پاک مٹی میں آنخضرت علیہ کے جدد اطہر کی تدفین ہوئی اس سے آپ علیہ فضل المخلق ہوئے تو وہ یاک مٹی بھی تمام مخلوق سے افضل ہوئی۔

علاوہ ازیں زمین کے جن اجزاء کو افضل الرسل، افضل البشر، افضل المخلق علیہ المبشر، افضل المخلق علیہ اللہ کے جدد اطہر ہے میں ہونے کا شرف حاصل ہے وہ باقی تمام مخلوقات ہے اس کے بھی افضل ہیں کہ بیشرف عظیم ان کے سواکسی مخلوق کو حاصل نہیں۔

آپ کا یہ ارشاد بالکل بجا اور برق ہے کہ '' پہلے اللہ اور پھر حضور اکرم علیہ ہیں'' گر زیر بحث مسلہ میں خدانخواستہ اللہ تعالیٰ کے درمیان اور آنخضرت علیہ کے درمیان نقابل نہیں کیا جارہا، بلکہ آنخضرت علیہ کے درمیان نقابل نہیں کیا جارہا، بلکہ آنخضرت علیہ کے درمیان نقابل ہے، کعبہ ہو، عرش ہو، کری ہو، یہ سب مخلوق ہیں، اور آنخضرت کے درمیان نقابل ہے، کعبہ ہو، عرش ہو، کری ہو، یہ سداطہر سے گل ہوئی مٹی اس اعتبار علیہ تمام مخلوق ہے افضل ہیں، اور قبر مبارک کی جسداطہر سے گلی ہوئی مٹی اس اعتبار سے اشرف وافضل ہے کہ جسد اطہر سے ہم آغوش ہونے کی جو سعادت اسے حاصل ہے وہ نہ کو جامل ہے، نہ عرش و کری کو۔

اور اگرید خیال ہو کہ ان چیزوں کی نسبت اللہ تعالی کی طرف ہے، اور روضة مطہرہ کی مٹی کی نسبت آتخضرت عظیم کی طرف ہے، اس لئے یہ چیزیں اس مٹی سے

افضل ہونی چاہئیں، تو اس کا جواب سے ہے کہ اس پاک مٹی کو آنخضرت علیہ سے مطالبت کی تعلق ہیں، مالبت کا تعلق نہیں، ملابست کی نسبت ہے، اور کعبہ اور عرش و کری کوحق تعالیٰ شانہ سے ملابست کا تعلق نہیں، کہ حق تعالیٰ شانہ اس سے پاک ہیں۔

### حضوراكرم علي كعقد نكاح:

س ..... کیم فروری ۱۹۸۹ء کو تفہیم دین پروگرام میں ٹی وی پر جناب ریاض الحن گیلائی صاحب نے ایک سوال کے جواب میں کہا کہ حضور علی نے تا انکاح کے ، جن میں سا ازواج کو قائم رکھا جب کہ ۸کو طلاق دی۔ جہاں تک میرے ناقص علم میں ہے حضور نے طلاق کو ایک برافعل ظاہر کیا ہے، جو مجبوراً دینے کی اجازت ہے، اس کے علاوہ ہمارے علم میں کوئی طلاق حضور نے اپنی کسی زوجہ کوئیس دی۔ برائے مہر بانی اس کی حقیقت حال بیان کی جائے۔

ج ..... ۲۱ عقد میرے علم میں نہیں جہاں تک مجھے معلوم ہے دو عورتوں کو تکاح کے بعد آبادی سے پہلے ان کی خواہش پر طلاق دی تھی، میری کتاب ''عہد نبوت کے ماہ و سال'' میں اس کی تفصیل ہے۔

### معجزه شق القمر:

س.... ہمارے یہاں ایک مولوی صاحب جو مسجد کے امام بھی ہیں ان کا عقیدہ یہ ہے کہ شق قمر والا جو مجزہ نی پاک علیقہ سے ظاہر ہوا تھا وہ صحیح نہیں ہے اور نہ ہی اس کا شہوت ہے براہ کرم اس کے متعلق صحیح احادیث لکھ دیں تا کہ ان کی تسلی ہو۔ جسست قمر کا مجزہ صحیح احادیث میں حضرت ابن مسعود، حضرت ابن عباس، حضرت ابن مسلم وغیرہم انس بن مالک، حضرت جبیر بن مطعم ، حضرت حذیقہ، حضرت علی رضی الله عنہم وغیرہم سے مروی ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عنہ کی حدیث میں ہے:

"انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله

عليه وسلم فرقتين،فرقة فوق الجبل وفرقة دونه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اشهدوا."

(صحیح بخاری ج:۲ص:۲۱۱، صححمسلم ج:۲ص:۳۷۳، تروی ج:۲مص:۱۲۱)

ترجمہ: ..... ' رسول اللہ علیہ کے زمانہ میں جاند دو

کلڑے ہوا، ایک کلڑا پہاڑ سے اوپر تھا اور ایک پہاڑ سے ینچے، آنخضرت علی نے فرمایا: گواہ رہو۔''

حضرت ابن عباس رضى الله عنه كى روايت ميس ب:

"انشق القمر في زمان النبي صلى الله عليه

(صحح بخاري ج:۲ص:۲۲، محم مسلم ج:۲ص:۳۷۳، ترزي ج:۲ص:۱۲۱)

ترجمہ:..... آنخضرت علیہ کے زمانے میں جاند دو میں ''

حضرت انس رضى الله عنه كى حديث ميس ب:

"ان اهل مكة سألوا رسول الله عليه وسلم ان يريهم اية فاراهم انشقاق القمر مرتين."

(صحیح بخاری ج:۲ص:۷۲۲، صحیح مسلم ج:۲ص:۳۷۳، ترزی ج:۲مص:۱۲۱)

ترجمہ:..... اہل مکہ نے رسول اللہ عظی ہے درخواست کی کہ کوئی معجزہ دکھا ئیں، آنخضرت عظی نے ان کو علی در میں میں معجزہ دکھایا۔''

حضرت ابن عمر رضى الله عنهاكي حديث من ب:

ترجمہ: '''رسول اللہ علیہ کے زمانہ میں جاند دو نکڑے ہوا، پس رسول اللہ علیہ نے فرمایا گواہ رہو۔'' حضرت جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ کی حدیث میں ہے:

"انشق القمر علی عهد رسول الله صلی الله علیه وسلم حتی صار فرقتین علی هذا الجبل وعلی هذا الجبل، فقالوا سحرنا محمد، فقال بعضهم لان سحرنا فما یستطیع ان یسحر الناس کلهم." (ترزی ج:۲س:۱۲۱)

فما یستطیع ان یسحر الناس کلهم." (ترزی ج:۲س:۱۲۱)

ترجمه: "رسول الله علی کرااس بهاژ پرتها، اور ایک کراا اس بهاژ پرتها، اور ایک کراا اس بهاژ پرتها، اور ایک کراا اس بهاژ پر تها، اور ایک کراا اس بهاژ پر، مشرکین نے کہا کہ محر (علیہ کا ) نے ہم پر جادو کردیا، اس بران میں سے بعض نے کہا کہ اگر اس نے ہم پر جادو کردیا ہے تو سارے لوگوں پر تو جادو نہیں کرسکتا (اس لئے باہر کے لوگوں سے معلوم کیا جائے چنانچہ انہوں نے باہر سے آنے والوں سے حقیق کی تو انہوں نے بھی تصدیق کی۔"

حافظ ابن کثیر ی البرایة والنهایة (ج ۳۰ ص ۱۱۹) می حضرت حذیفدرضی الله عنه کی حدیث بھی نقل کی ہے، اور حافظ ابن جر ی نق الباری (ج ۲۰ ص ۱۳۳۰) میں حضرت علی کرم الله وجهه کی حدیث کا بھی حوالہ دیا ہے۔

امام نوويٌ شرح مسلم مين لكھتے ہيں:

"قاضى عياضٌ فرماتے بين كه جاندكا دوكلات بوجانا الله الله عياضٌ فرماتے بين كه جاندكا دوكلات بوجانا الله على على الله عنهم نے روایت كيا ہے، علاوہ ازيں متعدد صحابہ كرام رضى الله عنهم نے روایت كيا ہے، علاوہ ازيں آیت كريمہ: "إِفَترَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقُ الْقَمَوْ" كا ظاہر و

ساق بھی ای کی تائید کرتا ہے۔

زجاج کہتے ہیں کہ بعض الل بدعت نے، جو مخالفین اللہ علیہ اس کے کہ اللہ الکارکیا ہے، اور یہ اس لئے کہ اللہ تعالی نے ان کے ول کو اندھا کردیا ہے، ورنہ عقل کو اس میں مجال انکارنہیں۔' (نووی شرح مسلم ج ۲س ۳۷۳)

## عقیده صحیح هواورنمل نه هو:

س عید الفطر کے دن نماز عید کے موقع پر مقامی مولوی صاحب نے کچھ الفاظ کے گدی کے علم کومت دیکھوعقیدہ درست ہونا چاہئے ،عقیدہ درست ہونا چاہئے ،عقیدہ درست ہونا چاہئے ،عقیدہ درست ہونا چاہئے ،علم بحث میں جائے گا۔ تو کیا ان کا کہنا درست ہے کہ عقیدہ درست ہونا چاہئے ،علم برعمل کی کوئی ضرورت نہیں ؟

ج .....مولوی صاحب کی میہ بات توضیح ہے کہ اگر عقیدہ صیح ہواور عمل میں کوتاہی ہوتو کسی نہ کسی وقت نجات ہوجائے گی، اور اگر عقیدہ خراب ہواور اس میں کفر وشرک کی ملاوٹ ہوتو بخشش نہیں ہوگی، لیکن علم اور عمل کو غیر ضروری کہنا خود عقیدے کی خرابی ہے اور یہ قطعاً غلط ہے اس سے مولوی صاحب کو تو بہ کرنی چاہئے۔

#### تمام علما كو برا كهنا:

س ایک دن ہاتوں ہاتوں میں ایک صاحب کے ساتھ تلخ کلامی ہوگئ، وہ اس طرح کہ وہ صاحب کے ساتھ تلخ کلامی ہوگئ، وہ اس طرح کہ وہ صاحب کہنے گئے کہ ایک اسلامی ملک پاکتان سے مال نہیں منگواتا، اس لئے کہ پاکتان سے مال نہیں منگواتے، اور اس پر علما کوگ پہر نہیں کہتے، چھر کہنے گئے کہ یہ کیا کتان سے مال نہیں منگواتے، اور اس پر علما کوگ پہر نہیں کہتے، چھر کہنے گئے کہ یہ کسے علما کہیں کہ ایک دن اخبار میں کوئی خر آتی ہے "علما کا متفقہ فیصلہ" چھر دوسرے دن اس علما کے متفقہ فیصلہ" چھر دوسرے دن اس علما کے متفقہ فیصلے کی تر دید آجاتی ہے کہ یہ فیصلہ غلط ہے، تو کہنے لگا کہ یہ کسے

Presented by www.ziaraat.com

علا میں کہ بھی کچھ کہتے ہیں اور بھی کچھ، اور پھر کہنے لگا کہ بیسب کچھ بیٹ کے مسئلے ہیں، کھاتے پیتے ہیں عیش کرتے ہیں، اور لوگوں سے بیبیہ بوْرتے ہیں، میں نے کہا کہ آپ سب علی کا لفظ مت استعال کیجئے، اگر آپ کو کس سے کوئی شکایت ہے تو اس کا نام لے کر شکایت کریں بغیر نام لئے سب علیا کو برا بھلا کہنا ایمان کے ناقص ہونے کی علامت معلوم ہوتی ہے، براہ کرم اس مسئلہ پر روشنی ڈالئے کہ ان کا اس طرح سب علیا کو برا کہنا صحیح ہے؟

ج ....علا کی جماعت میں بھی کمزوریاں ہو کتی ہیں، اور بعض عالم کہلانے والے غلط کار بھی ہو سکتے ہیں کار بھی ہو سکتے ہیں لیکن بیک لفظ تمام علا کو برا بھلا کہنا غلط ہے، اور اس سے ایمان کے ضائع ہوجانے کا اندیشہ ہے، اس سے توبہ کرنی چاہئے۔

### بيالفاظ كلمهُ كفرين:

س سسمیں نے ایک دن ایک خف سے بہ کہا کہ چلو ہمارے مولوی صاحب سے مسکلے مسائل پوچھتے ہیں، اگر وہ غلط ہوگا تو ہم بھی اسے چھوڑ دیں گے، اور اس کی بات نہیں ساکریں گے، تو اس نے جواب میں کہا کہ میں اس کے پاس قطعاً نہیں جاؤں گا چاہے کچھ بھی ہوجائے، اور اس کو نہیں مانوں گا چاہے میری گردن بھی کث جائے، میں نے پھر اصرار کیا کہ بات پوچھتے میں کیا حرج ہے، وہ انکار کرتا رہا اور میں اصرار کرتا رہا، حتی کہ اس نے کہا کہ اگر خدا بھی آکر کہہ دے کہ اس مولوی صاحب کو سے مانو اور اس کی بات سنوتو بھی میں نہیں مانوں گا، اور نہ بات سنوں گا، جواب طلب بات مواراس کی بات سنوتو بھی میں نہیں مانوں گا، اور نہ بات سنوں گا، جواب طلب بات سے کہ اس کہنے سے اس کے ایمان واسلام اور اعمال پر پھی اثر پڑے گا یا نہیں؟ سے کہ اس کہنے سے اس کے ایمان واسلام اور اعمال پر پھی اثر پڑے گا یا نہیں؟ جسن اس شخص کے یہ الفاظ کہ ''اگر خدا بھی آکر کہہ دے ۔۔۔۔۔' کلمہ کفر ہیں، اس کو ان الفاظ سے تو بہ کرنی چاہئے اور اسٹے ایمان اور نکاح کی تجد ید کرنی چاہئے۔واللہ المان اور نکاح کی تجد ید کرنی چاہئے۔واللہ المام

مسلوب الاختيار يركفركا فتولى:

س .....مولانا اشرف على تھانوڭ كے ايك عقيدت مند كابيان رساله ''الايداد'' ماه صغر ١٣٣١ه مين يون لكما يكد:

''اورسوگیا کچھ عرصہ کے بعد خواب دیکھتا ہوں کہ کلمہ شریف''لاالہ الا اللہ محمد رسول اللهُ'' بِرُّهُمَّا ہوں، کیکن محمد رسول الله کی جگه حضور کا نام لیتا ہوں، اینے میں دل میں خیال پیدا ہوتا ہے کہ تجھ سے غلطی ہوئی کلمہ شریف کے پڑھنے میں، اس کو سیح پڑھنا چاہے، اس خیال سے دوبارہ کلمہ شریف پڑھتا ہوں دل میں تو یہ ہے کہ صحیح پڑھا جائے لیکن زبان سے بے ساختہ بجائے رسول اللہ عظی کے نام کے اشرف علی نکل جاتا ب حالانکہ مجھ کواس بات کاعلم ہے کہ اس طرح درست نہیں، لیکن بے اختیار زبان ت يهي كلمه فكاتا ب ..... اتن مين بنده بيدار موكياليكن بدن مين بدستور بحسى اور وه اثر نا طاقتی بدستور تفاسسه کیکن حالت بیداری مین کلمه شریف کی غلطی پر جب خیال آیا تو اس بات کا ارادہ ہوا کہ اس خیال کو دل ہے دور کیا جاوے اس واسطے کہ پھر کوئی الی غلطی نہ ہوجاوے، بایں خیال بندہ بیٹھ گیا اور پھر دوسری کروٹ لے کر کلمہ شریف کی غلطی کے مذارک میں رسول اللہ عظامیۃ پر درود شریف پڑھتا ہوں کیکن پھر بھی ہے کہتا موں كە''اللېم صل علىٰ سيدنا ونبينا ومولانا اشرفعلى'' حالانكەاب بيدار موں، خواب نہیں لیکن بے اختیار ہوں، مجبور ہوں، زبان اینے قابو میں نہیں، اس روز ایسا ہی کچھ خیال رما تو دوسرے روز پیداری میں رفت رہی خوب رویا۔

كتاب "عبارات اكابر" مصنفه مولانا محمد سرفراز خان صفدر مدخله اور كتاب "سیف یمانی" مصنفه مولانا منظور نعمانی مظله نے اس کا یہ جواب دیا کہ خواب کی بات تو کسی در ہے میں بھی قابل اعتبار نہیں،خواب کا نہ اسلام معتبر ہے نہ کفر وارتداد، نه تکاح، نه طلاق اس کئے حالت خواب میں جو کلمہ کفرید صاحب واقعہ کی زبان سے سرزد ہوا تو اس کی وجہ سے نہ اس کو کا فر کہا جاسکتا ہے، نہ مرتد، کیونکہ وہ مخص اس وقت

حسب ارشاد نبوی: "مرفوع القلم" تھا اور حالت بیداری میں صاحب واقعہ کی بے اختیاری اور مجبوری جس کا وہ عذر بیان کرتا ہے وہ از روئے قرآن و حدیث و فقد "خطا" میں داخل ہے۔ اس لئے حالت بیداری میں جو درود پاک میں اس سے محمد کی جگد اشرف علی نکلا وہ خطا کے طور پر نکلا اور شریعت میں جس سے" خطا "کلمہ کفرید مرزد ہوجائے تو اس پر مواخذ فنیں اور وہ کس کے نزد یک کافر نہ ہوگا۔

لیکن حادث ہاں شہر کھیرو میں فریق خالف کے ایک موادی معاجب نے این تقریر میں اس جواب کا میر جواب ویا کہ:

" پيرخطا کا بهانه بيکار ہے جس کی گئی وجوہ ہيں:

اولا اس لئے کہ "خطا" الشعوری میں ہوتی ہے، خطا کے کہ "خطا کرنے والے کو پیدیمی نہیں چاتا کہ اس نے کیا کہد دیا اور یہاں پر وہ کہتا ہے کہ اس کوشعور ہے اور وہ اس کو غلطی بھی بجھ رہا ہے، مظلب میہ ہے کہ جو بچھ کہتا ہے جان پوچھ کر کہتا ہے۔

قانیا یہ کہ 'خطا'' لحد دولحدریتی ہے سارا دن خطانہیں رہتی اور یہاں پر اس کی زبان سے دن مجرحطرت محمد مسلک کا مام کلمد اور درود میں نہ آیا اور وہ اس کلمد کفر کی محرار کرتا رہا، خطا کی بیشان نہیں ہوتی۔

ثالثاً بيك اگر خطا پر مواخذه نيس تو اس سے بيكب ثابت ہوتا ہے كہ كلمات كفريد بكنے والے كا دعوى خطا بر حال مقبول ہے۔ شفا قاضى عياض ميں ہے "لا يعذر احد في الكفر بالنجهالة ولا بدعوى زلل اللسان "ص ١٨٥ يعنى كفر ميں نادانى و جہالت اور زبان مكتے كا دعوى كرنے ہے كوئى هخص معذور نہيں سمجما جاتا، اور فقد كى كتابول "بزازية" اور "رو

الحنار' میں تصریح ہے کہ اگر کوئی شخص کلمہ کفریہ کے اور پھر خطا اور زبان کے بہک جانے کا دعویٰ اور عذر کرے تو قاضی اس کی تصدیق نہ کرے، اس لئے واقعہ ندکورہ میں اس کا دعویٰ حطا قبول نہیں کیا جائے گا اور وہ اس کلمہ کفریہ کئے کی وجہ سے کا فر ہوگیا اور چونکہ مولوی اشرف علی تھانوی نے اس کی یہ تعبیر بتائی کہ ''اس واقع میں تسلی تھی کہ جس کی طرف تم رجوع کرتے ہو وہ بعونہ تعالیٰ تمبع سنت ہے۔'' پس چونکہ مولوی اشرف علی تھانوی اس شخص کے کفر پر راضی رہے اور کسی قتم کا انکار نہیں کیا لہذا خود اس شخص کے کفر پر راضی رہے اور کسی قتم کا انکار نہیں کیا لہذا خود ہمی کا فر ہوگئے کیونکہ رضا بالکفر بھی کفر ہے۔

رابعاً یہ کہ خود و یو بندیوں کے مولوی محمد انور شاہ کشمیری نے اپنی کتاب '' اکفار الملحدین' ص:۳۷ میں تحریر کیا ہے کہ (ترجمہ) علی نے فرمایا ہے کہ انبیا 'علیم السلام کی شان میں جرائت و دلیری کفر ہے آگر چہ تو بین مقصود نہ ہواورای کتاب کے صفحہ ۸۲ پرتحریر ہے کہ '' کفر کے حکم کا دارو مدار ظاہر پر ہے قصد و نیت پرنہیں۔''

اور ای کتاب کے صفحہ ۲۵ پرتحریہ ہے کہ ''لفظ صرت کے میں تاویل کا دعویٰ قبول نہیں کیا جاتا اور تاویل فاسد کفر کی طرح ہے۔'' ان عبارات سے معلوم ہوا کہ حضور اکرم علیقہ کی شان اقدس میں تو بین آمیز کلمات کہنا کفر ہے اور اس بارے میں قائل کی نیت کا اعتبار نہیں ہوگا۔ اگر الفاظ عرف و محاورہ میں صریح تو بین آمیز ہیں تو یقینا اس کو کا فرکہا جائے گا اور اس میں کوئی تاویل قبول نہ ہوگا۔ اگر باوجود صراحت کے کوئی تاویل کرے گا

تو وه تاویل فاسد ہوگی اور تاویل فاسد بمزله کفر ہے۔ اور یہاں یر حالت بیداری میں صاحب واقعہ نے زبان سے صراحة وروو شریف میں اشرف علی نکالا لہٰذا اس میں کوئی تاویل قبول نہیں کی جائے گی، خامساً بیرکہ اگریہی واقعہ واقعہ طلاق پر قیاس کیا جائے تو طلاق واقع ہوگی؟ لعنی اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو کہے کہ میں نے کچھے طلاق دی، طلاق دی، طلاق دی اور بعد میں خطا کا عذر ' کرے اور کیے کہ میں بے اختیار تھا، مجبور تھا، زبان میرے قابو میں نہیں تھی تو کیا اس شخص کی طلاق واقع ہوگی یانہیں؟ اگر ہوگی اور ضرور ہوگی تو عجیب بات ہے کہ طلاق واقع ہونے میں تو بیہ عذرمقبول نه ہواورمولوی اشرف علی کواینا نبی اور رسول اللہ کہنے میں عذرمقبول ہوجائے۔''

اب ہمیں ازروئے قرآن و حدیث و فقہ مند بچہ ذیل امور کی تفصیل مطلوب

ا:..... ازروئے قرآن و حدیث و فقه اسلامی'' خطا'' کی صحیح تعریف کیا ہے؟ نیز رہے کہ کیا''خطا'' ہر حال میں لاشعوری میں ہوتی ہے یا خطا کرنے والے کو بھی شعور بھی ہوتا ہے؟

٢:..... كيا واقعه مذكوره ميں باوجود شعور كے محمد علي كا جگه اشرف على نكل جانا اس کی'' خطا'' تھی؟ اور کیا'' خطا'' لمحہ دولمحہ رہتی ہے یا عرصہ تک بھی رہ سکتی ہے؟ س:..... چوشخص اینی زبان سے کلمہ کفریہ کیے اور پھریہ کیے کہ میں بے اختیار تھا، مجبور تھا، زبان میرے قابو میں نہیں تھی اور مجھ سے خطا سرزد ہوئی تو کیا شریعت اسلامیہ میں اس کا بیہ دعویٰ بے اختیاری وخطا کا مقبول ہے؟ مقبول ہونے کی صورت میں صاحب شفا قاضی عیاضٌ کی مندرجہ بالا عبارت جو معترض نے پیش کی ہے اور "بزازیهٔ اور" ردالمحتار" کی مندرجه بالاعبارتوں کی تو جیه ومطلب کیا ہے؟

الم المرشر بعت اسلامیہ میں حضور اکرم علی کے شان میں گتاخی کے معاصلے میں کسی کتاخی کے معاصلے میں کسی کی نادانی و جہالت، زبان کا بہکنا، بے قابو ہوجانا، کسی قلق اور نشہ کی وجہ سے لا چار ومضطر ہوجانا، قلت گہداشت یا بے پروا ہی اور بے باکی یا قصدونیت و ارادہ کتاخی نہ ہونا وغیرہ کے اعذار مقبول نہیں اور صریح لفظ میں تاویل کا دعویٰ قبول نہیں کیا جاتا تو ندکورہ بالا واقعہ کی مجھے تو جیہ کیا ہے؟

۵:.....اگر کوئی شخص اپنی زوجہ کو صریح الفاظ میں طلاق دے اور پھر کہے کہ میں بے اختیار تھا، مجبور تھا، میری نیت طلاق دینے کی نہیں تھی، نطأ میری زبان سے طلاق کے الفاظ نکل گئے تو کیا اس کی طلاق واقع ہوگی یا نہیں؟ اگر ہوگی اور ضرور ہوگی تو طلاق واقع ہونے میں یہ عذر مقبول نہ ہو اور الفاظ کفریہ صراحة زبان سے نکالنے کے بعد' خطا'' اور زلل لسانی کا عذر مقبول ہوتو دونوں واقعات میں وجہ فرق کیا ہے؟ اور اگر الفاظ کفریہ نکالنے کے بعد' خطا'' کا عذر مقبول نہ ہوتو پھر بتایا جائے کہ صاحب واقعہ جس نے بحالت بیداری شعور کی حالت میں اور یہ محسوس کرتے ہوئے بھی کہ میں دود نے کی غلط بڑھ رہا ہول کا فریع یا نہیں؟

ج ..... حدیث شریف میں اس شخص کا واقعہ ندکور ہے جس کی سواری گم ہوگئ تھی، اور وہ مرنے کے ارادے سے درخت کے بنچ لیٹ گیا، آکھ کھلی تو دیکھا کہ اس کی سواری بمع زاد و توشہ کے موجود ہے، بے اختیار اس کے منہ سے نکلا "اللّٰهم انت عبدی وانا رہک" (یا اللّٰد تو میرا بندہ ہے اور میں تیرا رب)۔

یکلمہ گفر ہے، مگر اس پر رسول اللہ علیہ نے کفر کا فتو کی نہیں دیا بلکہ فرمایا:
"خطاء من شدة الفرح" شدت مسرت کی وجہ سے اس کی زبان چوک گئی۔ آپ
کے مولوی صاحب اس مخص کے بارے میں اور رسول اللہ علیہ کے بارے میں کیا
فتویٰ صادر فرما کیں گے؟ اور قرآن کریم میں ہے: "إِلَّا مَنُ اُکُوِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ

ے - مولانا سے ایک زید کی کمانی نہیں ہے ایس ہزاروں کمانیاں جنم لے رہی ہیں كئ گھر بار برباد ہو رہے ہيں رشتے ٹوٹ رہے ہيں ' يچے بے گھر ہو رہے ہيں۔ خدارا اپنے کالم میں اس موضوع پر قلم اٹھائیں اور بتائیں کہ اسلام میں 'قرآن میں اور رسول اللہ ﷺ کے ارشادات کی روشنی میں ان منہ بولے رشتوں کی کیا حقیقت ہے اور ایک عورت کے لئے کسی نامحرم شخص سے منہ بولے بھائی کی حیثیت سے بھی اس طرح ملنا اسے شوہر پر ترجیح دینا اور جب کہ بات عزت ورسوائی تک آپنیے اس کے باوجودیہ زور دے کر کمنا کہ میرا ضمیرصاف ہے ، میں ملول گی کمال تک جائز ہے اور فد ہب میں ان باتوں کی کیا سزا یا جزا ہے۔ اسلام نے ہرعورت اور مرد کے لئے میل ملاپ کی حدیں مقرر کی ہیں - بیاتوان بھائی بنانے والی عورتوں کو معلوم ہونا چاہئے اور ان بھائی بننے والے مردول کو این بہنوں کی عزت کا خیال رکھنا چاہئے۔ کہ ان کی وجہ سے ان کی بہنول کی عزت پر حرف آرما ہے ان کے گھر برباد ہو رہے ہیں لیکن ہمارے معاشرے کو کیا ہواہے ہر شخص خود سر' خود غرض ہو چکاہے۔

یں ہوہ ہے ہر سل مود ہر مود ہر ان ہو چہ ہے۔

ج ..... شریعت میں منہ بولے بیٹے 'باپ یا بھائی کی کوئی حیثیت نہیں 'وہ بدستور اجنبی رہتے ہیں اور ان سے عورت کو پر دہ کر نالازم ہے 'اس منہ بولے کے چکر میں سینکڑوں خاندان اپنی عزت و آبرو نیلام کر چکے ہیں۔اس لئے اس عورت کا سیاس سینکڑوں خاندان اپنی عزت و آبرو نیلام کر چکے ہیں۔اس لئے اس عورت کا سیاس کہ میں منہ بولے بھائی سے ضرور ملول گی۔خدااور اس کے رسول ہائے کی نافرمانی اور بے حیان کی بات ہے اور سیاس کہ میرا ضمیرصاف ہے کوئی معنی نہیں رکھتا 'کیونکہ گفتگو فی میرک صاف ہونے نہ ہونے پر نہیں 'کسی کے ضمیر کی خبریا تو اس کو ہوگی یا اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں کہ کس کا ضمیرکس حد تک صاف ہے۔

اس کو ہوگی یا اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں کہ کس کا ضمیرکس حد تک صاف ہے۔

گفتگو تو اس پر ہے کہ جب منہ بولا بھائی شرعاً اجنبی ہے تو اجنبی مرد سے (شو ہرکی)

طویل غیرحاضری میں )مسلسل ملناکیونکر حلال ہوسکتاہے؟ اگر اس کا ضمیرصاف

بھی ہوت بھی تہمت اور انگشت نمائی کاموقع توہے اور حدیث میں ایسے مواقع

ے نجات عطا فرمائیں، بالکل یہی سوال چند دن پہلے بھی آیا تھا اس کا جواب دوسرے انداز سے لکھ چکا ہوں، اور وہ یہ ہے:

الزامی جواب تو یہ ہے کہ تذکرہ الاولیا وغیرہ میں یہ واقعہ درج ہے کہ ایک شخص حفرت شبلی نے پاس بیعت کے لئے آیا، حفرت نے پوچھا کہ کلمہ کس طرح پڑھے ہوائ نے کہا''لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ'' فرمایا اس طرح پڑھو'شبلی رسول اللہ'' اس نے بلا تکلف پڑھ دیا۔ حضرت نے فرمایا کہ شبلی کون ہوتا ہے؟ میں تو تمہارا امتحان کرنا جا ہتا تھا فرمایے! حضرت شبلی اور ان کے مرید کے بارے میں کیا تھم ہے؟ اور تھی ہواب یہ ہے کہ صاحب واقعہ کا قصد صحیح کلمہ پڑھنے کا تھا جیسا کہ اور سے داقعہ سے فاہر ہے، گویا عقیدہ جو دل کا فعل ہے وہ صحیح تھا البتہ زبان سے واقعہ سے وہ صحیح تھا البتہ زبان سے

پورے داقعہ سے ظاہر ہے، گویا عقیدہ جو دل کا فعل ہے وہ صحیح تھا البتہ زبان سے دوسرے الفاظ سرزد ہورہے مجھے اور وہ ان الفاظ کو کفریہ بچھ کر ان سے توبہ کررہا ہے، اور کوشش کررہا ہے کہ صحیح الفاظ ادا ہوں، گر زبان سے دوسرے الفاظ نکل رہے ہیں وہ ان پر رو رہا ہے، گریہ وزاری کررہا ہے اور جب تک بیہ حالت فرونہیں ہوتی وہ اس اصطراب ہیں جتلا ہے۔ اور جب غیر اختیاری حالت جاتی رہتی ہے تو وہ اس کی اطلاع ایپ شخ کو دیتا ہے تا کہ اگر اس غیر اختیاری واقعہ کا کوئی کفارہ ہوتو ادا کر سکے۔ اس پورے داقعہ کو سامنے رکھ کر اس کو کلمہ کفر کون کہہ سکتا ہے؟ کیا اللہ تعالی نے کسی کو غیر اختیاری حالت پر مواخذہ کرنے کا بھی اعلان فرمایا ہے؟ اگر ہے تو وہ کوئی آیت غیر اختیاری حالت ہے وہ کوئی آیت

ا:.....مولوی صاحب کا پیرکهنا که خطا کا بهانه بے کار ہے بجا ہے، مگر جو محض مسلوب الاختیار ہوگیا اس کے بارے میں بھی یہی فتویٰ ہے؟ اگر ہے تو کس کتاب میں؟ "إِلَّا مَنْ اُكُوِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَنِنَّ بِالْإِيْمَانِ." میں قرآن کا فتویٰ تو اس کے خلاف ب

٢ ..... بجا ہے كه خطا فورى موتى ہے، كيكن مسلوب الاختيار مونا تو اختيارى

چیز نہیں کہ اس کے لئے وقت کی تحدید کی جاسکے، اگر ایک آدمی سارا دن مسلوب الاختیار رہتا ہے تو اس میں اس کا کیا قصور ہے؟

سنسساس نے باختیار خود کلمہ کفر بکا ہی کہاں ہے؟ نہ وہ اس کا دعویٰ کرتا ہے، بلکہ وہ تو مسلوب الاختیار ہونے کی بات کرتا ہے، شفا قاضی عیاضؓ کی عبارت کا محمل کیا مسلوب الاختیار ہے؟ نہیں بلکہ قصداً کلمہ کفر بکنے کے بعد تاویل کرنے والا اس کا مصداق ہے۔

۳: ..... جہالت کا، نادانی کا، زبان بہک جانے وغیرہ کا جو حوالہ در مختار اور در مختار اور در مختار سے دیا ہے وہ تو اس صورت میں ہے کہ قاضی کے پاس کسی شخص کی شکایت کی گئی، قاضی نے اس سے دریافت کیا، اس نے بیعذر پیش کیا کہ جمعے معلوم نہیں تھا کہ بیر گتاخی ہے، یا بید کہ زبان بہک گئی تھی، یا بید کہ میں مدہوش تھا، اور اس کے اس دعویٰ بیر گتاخی ہے، یا بید کہ ذبان بہک گئی تھی، یا بید کہ میں مدہوش تھا، اور اس کے اس دعویٰ کے سوا اس کے پاس کوئی دلیل نہیں، تو قاضی اس کے ان اعذار باردہ کونہیں سے گا، بلکداسے سرزنش کرے گا(نہ کہ اس پر سزائے ارتداد جاری کرے گا)۔

جب زیر بحث مسئلہ میں نہ کسی نے قاضی کے پاس شکایت کی، نہ اس نے اپنے جرم کی تاویل کی، صاحب واقعہ پر جو واقعہ غیر اختیاری گزرا تھا اور جس میں وہ یکسر مسلوب الاختیار تھا اس کو وہ اپنے شخ کے سامنے پیش کرتا ہے، فرمایئے مسئلہ قضا ہے۔اس کا کیا تعلق؟

۵:.... زیر بحث واقعہ کا تعلق صرف اس کی ذات سے فیما بینہ و بین اللہ ہے، اور طلاق کے الفاظ ایک معاملہ ہے جس کا تعلق زوجہ سے ہے، زوجہ نے اس کی زبان سے طلاق کے الفاظ سے چونکہ معاملات کا تعلق ظاہری الفاظ سے ہے اس لئے زوجہ اس کی بات کو قبول نہیں کرتی، اور عدالت بھی نہیں کرے گی، لیکن اگر واقعتا وہ مسلوب الاختیار تھا تو فیما بینہ و بین اللہ طلاق نہیں ہوگی۔ چنانچہ اگر عورت اس کی کیفیت پر اعتاد کرتے ہوئے اس کے مسلوب الاختیار ہونے کو شلیم کرتی ہے تو فتوئی

يمى ديں كے كه فيما بينه و بين الله طلاق واقع نہيں ہوئى۔

٢:....عفرت كشميريٌ كا حواله بجاب، مريهان كفر بى نبيس تفارضا بالكفر كا كيا سوال؟

#### قضا اور دیانت میں فرق:

سس جناب نے جو پچھ تحریر فرمایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ صاحب واقعہ مسلوب الاختیار تھا اور جو شخص کسی وجہ سے مسلوب الاختیار ہوجائے تو شریعت اسلامی اس پر کفر کا فتو کی نہیں لگاتی، لیکن جناب کے اس جواب پر کہ''وہ صاحب مسلوب الاختیار تھا'' کچھ شبہات تحریر کرتا ہوں جو کہ''فاوی خلیلیہ'' میں حضرت مولانا خلیل احمد سہار نپوری مدرس اول مدرسہ مظاہر العلوم سہار نپور نے اس واقعہ کے متعلق تحریر کئے ہیں، یہ ایک حقیقت ہے کہ تحریر میں بہت وقت صرف ہوتا ہے پھر آپ جیسے مصروف شخص کے لئے تو اور بھی مشکل ہے لیکن اگر ان شبہات کی مفصل تحقیق ہوجائے تو جناب کی تحریر انشا اللہ ہزاروں لوگوں کے لئے، جو اکابرین علا کہ یو بند کٹر اللہ سوادہم سے بغض و کینہ رضدہ جرایت کا وربعہ بن کتی سے شبہات مندرجہ فریلی میں۔

شبہ اول: یہ ہے کہ اس کا یہ دعویٰ کہ ''میں بے اختیار ہوں اور زبان قابو میں نہیں ہے۔'' اس وقت شرعاً معتبر ہوکہ جب اس کی مجبودی و بے اختیاری کا سبب منجلہ ان اسباب عامہ کے ہوکہ جو عامۂ سالب اختیار ہوتے ہیں مثلاً جنون، سکراکراہ حالت موجودہ میں جو حالت اس مخص کو پیش آئی ہے اس کے لئے گوئی ایسا سببنہیں ہے جو اسباب عامہ سالب اختیار ہے ہو، کیونکہ اس کی بے اختیاری کا سبب کوئی اس کے کلام میں ایسانہیں یایا جاتا جس کوسالب اختیار قرار دیا جائے۔

شبہ دوئم: یہ ہے کہ اگر کوئی ایبا سبب ہے بھی تو وہ مولاناً کی محبت کا غلبہ ہے اور غلبہ محبت میں اطراً کا تحقق ہوسکتا ہے اور غلبہ محبت میں اطراً کا تحقق ہوسکتا ہے

جس كو شارع عليه التحية والتسليم في ممنوع فرمايا ب: "التطروني كما اطرت اليهود والنصاري ولكن قولو عبدالله ورسوله" اور الرغلب محبت اور اس كا سبب سالب اختيار بهوتا تو "فني عن الاطرأ" متوجه نه بهوتي بلكه معذور سمجها جاتا" نهى عن الاطرأ" خود دال ب كه غلب محبت سالب اختيار نهيس بهداي وجه س "اطرأ" سي حضور اكرم عيلية نهى فرمار بي الهذا شرعاً اس كا يه دعوى معتبر نه بوگاد

شبہ سوئم: یہ ہے کہ بیٹ خص اگر اس کی زبان بوقت تکلم قابو میں نہیں تھی تو بہتو اس کے اختیار میں بھی تو بہتو اس کے اختیار میں بھا کہ وہ جب یہ جانتا تھا کہ میں بے اختیار موں اور مجبور موں اور صحیح تکلم نہیں کرسکتا تو تکلم بلکمة الكفر ہے سكوت كرتا۔ للبذا الي حالت میں اس کلمہ کے تکلم کا بیتکم موگا کہ اس کواس میں شرعاً معذور نہیں سمجھا جائے گا، علامہ شامی نے حاشیہ ردائحتار باب المرتد میں لکھا ہے:

"وقوله لايفتى بكفر مسلم امكن حمل كلامه على محمل حسن ظاهره انه لايفتى من حيث استحقاقه للقتل ولامن حيث الحكم ببينونة زوجته وقد يقال المراد الاول فقط لان تاويل كلامه للتباعد عن قتل المسلم بان يكون قصد ذالك التاويل وهذا لإينافى معاملته بظاهر كلامه فيما هو حق العبد وهو طلاق الزوجة بدليل ماصرحوا به من انه اذا اراد ان يتكلم بكلمة مباحة فجرى على لسانه كلمة الكفر خطاء بلا قصد لا يصدقه القاضى وان كان لا يكفر فيما بينه وبين ربه تعالى فتامل ذالك."

اورعلامه شامي ووسرى جكه باب المرتد مين لكست بين: "وفي البحر عن الجامع الصغير اذا اطلق

الرجل كلمة الكفر عمداً لكنه لم يعتقد الكفر قال بعض اصحابنا لايكفر لان الكفر يتعلق بالضمير على الكفر وقال بعضهم يكفر وهو الصحيح عندى لانه استخف بدينه."

علاوہ ازیں آپ نے صاحب واقعہ کی "مسلوب الاختیاری" کے جوت میں قرآن مقدس کی جو آیت مبارکہ پیش کی ہے ہی قرآن مقدس کی جو آیت مبارکہ پیش کی ہے ہی آیت مبارکہ تو صاف طور پر مکرہ کے لئے ہے اور صاحب واقعہ ظاہر ہے کہ مکرہ نہیں تھا "إِلَّا مَنْ اُکُوِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِالْإِیْمَان."

بالایکمان."

ت .....آپ حضرات کے پہلے گرامی نامہ کا جواب اپنی ناقص عقل وقہم کے مطابق میں نے قلم برداشتہ لکھ دیا تھا، میرا مزاج ردو کد کا نہیں ہے اس لئے جو شخص میرے جواب سے مطمئن نہیں ہوتا اس کو لکھ دیتا ہوں کہ اپنی تحقیق پڑمل کرے، اس لئے آپ حضرات نے دوبارہ اس کے بارے میں سوال بھیجے تو میں نے بغیر جواب کے ان کو واپس کردیا، لیکن آپ حضرات نے یہی سوال بھی بھی جھے دیتے، اور بعند ہیں کہ میں جواب دوں اس لئے آپ کے اصرار پر ایک بار پھر لکھ رہا ہوں، اگر شفانہ ہوتو آئندہ کسی اور سے رجوع فرمائیں اس ناکارہ کو معذور سمجھیں۔

ا: .....حضرت اقدس مولا ناخلیل احمد سہار نپوری مہاجر مدنی نوراللد مرقدہ اس ناکارہ کے شخ اشنح ہیں۔اور میرے لئے سنداور ججت ہیں۔

٢ ..... حضرت نے اس عکتہ پر گفتگو فرمائی کہ آیا قضاءً اس مخص کومسلوب الاختیار تسلیم کیا جاسکتا ہے؟ جب کہ حضرت نے خود بھی تحریر فرمایا ہے کہ فیما بینہ و بین اللہ نہ اس مجض پر ارتداد کا حکم کیا جاسکتا ہے اور نہ تجدید ایمان و نکاح کا اور قضا کا مسئلہ میں پہلے صاف کر چکا ہوں اس کا اقتباس پھر پڑھ لیجے:

"..... جہالت کا، نادانی کا، زبان بہک جانے وغیرہ

کا جو حوالہ در مختار اور رو مختار ہے دیا ہے وہ تو اس صورت میں ہے

کہ قاضی کے پاس کسی شخص کی شکایت کی گئ، قاضی نے اس

سے دریافت کیا، اس نے بیعذر پیش کیا کہ مجھے معلوم نہیں تھا کہ

یہ گتا خی ہے، یا یہ کہ زبان بہک گئ تھی، یا یہ کہ میں مدہوش تھا،

ادر اس کے اس دعویٰ کے سوا اس کے پاس کوئی دلیل نہیں، تو

قاضی اس کے ان اعذار باردہ کو نہیں سے گا، بلکہ اس کو سرزنش

کرے گا (نہ کہ اس برسزائے ارتداد جاری کرے گا)۔

جب زیر بحث مسئلہ میں نہ کسی نے قاضی کے پاس شکایت کی، نہ اس نے آپنے جرم کی تاویل کی، صاحب واقعہ پر جو واقعہ غیر افتیار گزرا تھا اور جس میں وہ ایک مسلوب الافتیار تھا اس کو وہ آپنے شخ کے سامنے پیش کرتا ہے فرمائے مسئلہ قضا ہے۔ اس کا کیا تعلق؟"

پی جب حضرت خود تصری فرماتے ہیں کہ فیما بینہ و بین الله اس پر نہ ارتداد
کا تھم ہوسکتا ہے، نہ تجدید ایمان و نکاح کا، اور بیہ تضیہ کی عدالت میں پیش نہیں ہوا کہ
اس پر گفتگو کی جائے کہ قضاءً اس کا کیا تھم ہے؟ تو اس پر بحث کرنے کا نتیجہ کیا ہوا؟
س: سیبیں سے ان تینوں شبہات کا جواب نکل آتا ہے جو آپ نے فاوی خلیلیہ کے حوالے سے کئے ہیں:

اول: بجاہے کہ اسباب عامہ سالبتہ الاختیار میں سے بظاہر کوئی چیز نہیں پائی گئی، لیکن سالکین کو بعض اوقات ایسے احوال پیش آتے ہیں، جن کا اوراک صاحب حال کے سواکسی کو نہیں ہوسکتا، قاضی تو بے شک احوال عامہ ہی کو دیکھے گا، لیکن شیخ، صاحب حال کے اس حال سے صرف نظر نہیں کرسکتا جو سالک کو پیش آیا ہے، اگر وہ مرید کے خاص حال پر نظر نہیں کرتا تو وہ شیخ نہیں بلکہ اناڑی ہے۔ صاحب فناوی

ظلید کی بحث تو قصاءً ہے لیکن سلوکی احوال قضائے دائرہ میں آتے ہی نہیں۔
دوم: ''غلبہ محبت اطرأ میں داخل ہے جو بنص نبوی علیہ ممنوع ہے۔''
بالکل سیح ہے لیکن میداس صورت میں ہے جب کہ بیغلبہ محبت قصد واختیار سے ہو، اور
اگر غلبہ محبت سے الیکی اضطراری کیفیت پیدا ہوجائے کہ زمام اختیار قبضہ قدرت سے
چھوٹ جائے تو اس پر اطرأ ممنوع کے احکام جاری نہیں ہوں گے، بلکہ سکرو مدہوثی
کے احکام جاری ہوں گے، اولیا اللہ کی ہزاروں شطحیات کی توجید آخر اس کے سوا کیا

سوم ''جب یہ جانتا تھا کہ زبان قابو میں نہیں تو اس نے سکوت اختیار کیوں نہ کیا، تکلم بکلمۃ الکفر کیوں کیا؟'' جو الفاظ اس نے اوا کر لئے تھے ان کے بارے میں تو جانتا تھا کہ زبان کے بے قابو ہونے کی وجہ سے اس نے کلمہ کفر بک دیا، لیکن اس نے سکوت اختیار کرنے کے بجائے صحیح الفاظ کہنے کی کوشش دو وجہ سے گی، ایک یہ کہ اسے تو قع تھی کہ اب اس کی زبان سے صحیح الفاظ نکلیں گے، جس سے گزشتہ الفاظ کی موت طافی ہوجائے گی، دوسرے یہ کہ اس کو یغم کھائے جارہا تھا کہ اگراسی لمحداس کی موت واقع ہوگئی تو نعوذ باللہ کلمہ کفر پر خاتمہ ہوا۔ اس لئے وہ کوشش کررہا تھا کہ زبان سے صحیح الفاظ نکلیں، تاکہ گزشتہ الفاظ کی اصلاح بھی ہوجائے اور سوء خاتمہ کے اندیشہ سے نجات بھی مل جائے۔

الغرض یہ تین شبہات جو آپ نے نقل کئے ہیں وہ باب قضا سے ہیں، اور بادنی تامل ان شبہات کور فع کیا جاسکتا ہے۔

آیت شریفه سے استدلال بطور دلالت انص کے ہے، لین جب اکراہ کی حالت میں شرط ''فَلُبُهُ مُطُمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ ''آگلم بکلمہ کفر پر موّاخذہ نہیں تو جس شخص کی حالت مسلوب الاختیار کی ہواس پر بدرجہ اولی موّاخذہ نہیں ہوگا۔

2: ہمارے بریلوی بھائیوں کو اللہ تعالیٰ نے ہمارے اکابر کے رفع درجات کے لئے تجویز فرما رکھا ہے۔ اس لئے ان حضرات کے طرزعمل سے نہ ہمارے اکابر کا نقصان ہے، نہ سوائے اذبیت کے ہمارا کچھ بگڑتا ہے۔ قرآن کریم نے اخیار تک کے بارے میں فرمایا تھا" لَنْ یَّضُو وُ کُمْ إِلَّا اَذَیّ "لیکن اپنے بریلوی دوستوں کی خیرخواہی کے لئے عرض کرتا ہوں کہ:

ا: جن صاحب کے بارے میں گفتگو ہے مدت ہوئی کہ وہ اللہ کے حضور پہنچ کچکے ہیں، اور اس احکم الحاکمین نے جو ہر ایک کے ظاہر و باطن سے واقف ہیں، ان صاحب کے بارے میں فیصلہ کردیا ہوگا، فیصلہ خداوندی کے بعد آپ حضرات کی بحث

عبث ہے، اور عبث اور لا لینی میں مشغول ہونا مؤمن کی شان سے بعید ہے۔

۲: تمام عدالتوں میں مدعی علیه کی موت کے بعد مقدمہ داخل دفتر کردیا جاتا ہے، مرحوم کے انقال کے بعد نہ آپ اس کو تجدید ایمان کا مشورہ دے سکتے ہیں نہ تجدید نکاح کا بیمشورہ اگر دیا جاسکتا تھا تو مرحوم کی زندگی میں دیا جاسکتا تھا۔

۳:اگرآپ ان صاحب کے کفر کا فتوی صادر فرماتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے اس کے ایمان کا فیصلہ فرمایا ہوتو آپ کا فتویٰ اس کے ایمان کا فیصلہ فرمایا ہوتو آپ کا فتویٰ فیصلہ خداوندی کے خلاف ہوا، خود فرمایئے کہ اس میں نقصان کس کا ہوا؟

٣: آنخضرت علی فی نے بھی اس حقیقت کو یوں بیان فرمایا ہے:
 "لا تسبوا الاموات فانهم قد افضوا الی ما قدموا" (مردوں کو برا بھلانہ کہو! کیوں کہ انہوں نے جو کھے آگے بھیجا اس کو پانچے ہیں)۔

آپ حضرات ایک قصہ پارینہ کو اچھال کر ارشاد نبوی علیہ کی مخالفت بھی مول لے رہے ہیں، جس مقدمہ کا فیصلہ اعلیٰ ترین عدالت میں فیصل ہو چکا ہے۔ رجم بالغیب کے ذریعہ اس فیصلہ کی مخالفت کا خدشہ بھی سر لے رہے ہیں، عقل و انصاف کے تقاضوں کو بھی پس پشت ڈال رہے ہیں، اور لا یعنی کے ارتکاب میں بھی مشغول بہاں۔

ان وجوہ سے میرا خیرخواہانہ مشورہ ہے کہ آپ دیوبندیوں کی ضدیل اپنے لئے یہ خطرات نہ میٹیں، بحث و تکرار ہی کا شوق ہے تو اس کے لئے بیسیوں موضوع وستیاب ہیں۔ دلکم لامصر لادلا د رکنمراکہ

> مراد ما نصیحت بود و کردیم حوالت باخدا کردیم و رفتیم

# كيا شيعه اسلامي فرقه ب:

س ..... آپ کی تالیف کردہ کتاب اختلاف امت اور صراط متنقیم کی دونوں جلدوں کا مکمل مطالعہ کیا کتاب بہت ہی پند آئی اور یہاں ریاض شہر میں اکثریت چونکہ حتابلہ کی ہے جو کہ آمین بالجہر، رفع بدین اور فاتحہ خلف الامام سب کچھ کرتے ہیں گر اس کتاب کے مطالعہ سے میں اپنے فدہب حنفیہ میں مزید پختہ ہوگیا ہوں اور چونکہ پاکستان میں بھی میراتعلق قاضی مظہر حسین صاحب مدظلہ العالی جیسے علما کے ساتھ رہا ہا کتان میں بھی میراتعلق قاضی مظہر حسین صاحب مدظلہ العالی جیسے علما کے ساتھ رہا ہواران سے بھراللہ بیعت کا سلسلہ بھی ہے اور انہوں نے اہلست والجماعت کا صحح معنوں میں جو راستہ ہے وہ ہمیں بتایا اور فدہب شیعہ سے بھی کافی واقفیت ہے کیونکہ حضرت قاضی صاحب نے روافض کے تقریباً ہر عقیدہ پر کتاب کسی ہے اور آپ نے حضرت قاضی صاحب نے روافض کے تقریباً ہر عقیدہ بح ہے تو اسلام معاذ اللہ غلط ہے اور اگر اسلام حق ہے تو شیعہ فدہب کے غلط اور باطل ہونے میں کسی عاقل کو شبہ نہیں ہونا مطلب بہی ہے کہ شیعہ دائرہ اسلام سے خارج ہیں اسلام کے ساتھ واجہ جس کا مطلب بہی ہے کہ شیعہ دائرہ اسلام سے خارج ہیں اسلام کے ساتھ

ان کا کوئی واسطہ ہی نہیں ہے، اب میں آتا ہوں اپنی مقصودی بات کی طرف کہ شیعہ کیے کافر اور زندیق ہیں تو پھر ان کو اسلامی فرقوں میں شار کرنا میرے ذہن کے مطابق ورست نہیں ہے جس طرح کہ آپ نے کتاب کے نام کے پنچے لکھا ہے کہ جس میں صراط متنقیم کی ٹھیک ٹھیک نشاندھی کرتے ہوئے مشہور اسلامی فرقوں شیعہ نی ۔۔۔۔۔ اللا میں شیعہ کے ساتھ ہارا اصولی اختلاف ہے کہ جب ان کا کلمہ اور اذان، نماز دیگر عبادات سب پچھ ہم سے جدا ہے تو پھر اسلامی فرقہ کیسے ہوا اور آپ نے بھی اپنی میادات سب پچھ ہم سے جدا ہے تو پھر اسلامی فرقہ کیسے ہوا اور آپ نے بھی اپنی کتاب میں قوی دلاک سے اس فرقہ کو کافر ثابت کیا ہے۔ اور عام لوگ تو یہی سجھتے ہیں کہ شیعہ مسلمان ہیں اور جب وہ کتاب کے پہلے صفحہ کو دیکھتے ہیں تو نہایت تجب ہوتا

ج ..... ماشا الله! بهت نفیس سوال ہے، اس كا آسان اور سلیس جواب بد ہے كه ..... ماشا الله! بهت نفیس سوال ہے، اس كا آسان اور سلیس جواب بد ہے كه . اسلام كى طرف منسوب كيا جاتا ہے . يا اسلام كى طرف منسوب كيا جاتا ہے ۔

شخ ابومنصور ماتریدی، جوعقائد میں حنیہ کے امام ہیں،ان کی کتاب کا نام ہے ''مقالات الاسلامین' یعنی 'اسلامی فرقوں کے عقائد' اس میں شیعہ،خوارج وغیرہ ان تمام فرقوں کا ذکر آیا ہے جو اسلام کی طرف منسوب ہیں حالانکہ ان میں سے بہت سوں پر کفر کا فتوی ہے، میری جس تحریر کا آپ نے حوالہ دیا ہے اور جس پر اشکال فرمایا ہے، وہ گویا شخ گی کتاب کے نام کا ترجمہ ہے۔

اطلاع اور بھی بعض احباب نے بہی آپ والا اشکال ذکر کیا تھا، اگر چہ اشکال کا سیح جواب موجود ہے جو اوپر ذکر کر چکا ہوں، تاہم ہم نے کتاب کے نئے ایڈیشن میں''اسلامی فرقوں'' کا لفظ حذف کر دیا ہے۔

امام کے نام کے ساتھ "علیہ السلام" ککھنا:

س ..... کیا انبیا علیہم السلام کے علاوہ کسی اور امام کے نام کے ساتھ علیہ السلام لکھنا صحیح Presented by www.ziaraat.com ہے؟ کیونکہ آج کل بچوں کی اسکول کی کتابوں میں جگہ جگہ علی ، فاطمہ ، زین امام بعظ درج ہوتا ہے پہلے تو مخصوص لوگوں کی کتابوں میں ملتا تھا،لیکن اب پنجاب شیکسٹ بک بورڈ کے جانب سے شائع ہونے والی تمام کتب میں بیعبارت ملے گی۔ ج....ان اکابر کے نام پر علیہ السلام لکھنا بھی شیعی عقیدہ کی ترجمانی ہے۔

# شیعہ اثنا عشری کے پیھیے نماز:

س ساری ایک تنظیم ہے جس کے اراکین کئی ممالک سے تعلق رکھتے ہیں، ان اراکین کی کثیر تعداد (بری اکثریت) سی ہے، یہ تنظیم لندن کے امپیرئیل کالج میں ہے، کالج نے نماز کے لئے ایک کمرہ دیا ہے، طلبہ میں سے بی کوئی بیخ وقتہ نماز پڑھا دیتا ہے جعہ کی نماز کے لئے بھی طلبہ میں سے کوئی خطبہ پڑھتا ہے اور پھر نماز جعہ کی امامت کرتا ہے، اب تک امامت اور خطبہ دیج والے طلبہ تی ہی رہے ہیں پچھ شیعہ (اثناعشری) طلبہ کہتے ہیں کہ ہم بھی خطبہ دیں گے اور نماز پڑھا کیں گے سوال یہ ہے کہ کیا اثنا عشری شیعہ طلبہ خطبہ دے سکتے ہیں اور کیا یہ نماز کی امامت کر سکتے ہیں، کیا ان کے پیچھے ہماری نماز ہوجائے گی، اگر فتو کی کے پچھے دلائل بھی تحریر فرمادیں تو نوازش

ج .....ا ثنا عشری عقیدہ رکھنے والے حضرات کے بعض عقائد ایسے ہیں جو اسلام کے منافی ہیں، مثلاً:

ا:.....ان کا عقیدہ ہے کہ تین چارا شخاص کے سوا تمام صحابہ کرام آنخضرت علیہ اللہ کے بعد مرتد ہوگئے تھے، اور یہ کہ حضرات خلفائے ثلثہ کا فر ومنافق اور مرتد تھے، اور یہ کہ حضرات خلفائے ثلثہ کا فر ومنافق اور مرتد کرتے رہے، حضرت علی اور دیگر تمام صحابہ نے انہی مرتدوں کے پیچھے نمازیں پڑھیں۔

۲:.... اثنا عشری علا کمتقد مین و متأخرین کا عقیدہ ہے کہ قرآن کریم جو محضرت علی رضی اللہ عنہ نے چھیالیا تھا اس کو صحابہ نے قبول نہیں کیا، اور موجودہ قرآن

اُنہی خلفائے ثلثہ کا جمع کیا ہوا ہے، اور اس میں تحریف کردی گئی ہے، اصلی قرآن امام غائب کے ساتھ غار میں محفوظ ہے۔

سے: سے اثنا عشری عقیدہ یہ بھی ہے کہ بارہ اماموں کا مرتبہ انبیا کسے بڑھ کر ہے، بیعقا کدا ثنا عشری کتابوں میں موجود ہیں۔

ان عقائد کے بعد کسی شخص کو نہ تو مسلمان کہا جاسکتا ہے، اور نہ اس کے پیچھے نماز ہوسکتی ہے، اور نہ اس کے پیچھے نماز ہوسکتی ہے، اس لئے کسی مسلمان کے لئے اثنا عشری عقیدہ رکھنے والوں کے پیچھے نماز پڑھناضیح نہیں، جس طرح کہ کسی غیرمسلم کے پیچھے نماز جائز نہیں۔ واللہ اعلم نماز پڑھناضیح نہیں، جس طرح کہ کسی غیرمسلم کے پیچھے نماز جائز نہیں۔ واللہ اعلم

## قرآن كريم اور حديث قدسي:

س ..... میں نے خطبات بھاولپور مصنفہ ڈاکٹر محمد ملد صاحب پڑھنا شروع کئے ہیں، صفحہ ۲۲ پرایک سوال کا جواب دیا ہے وہ سوال و جواب یہاں نقل کیا جاتا ہے:

سوال ۱۰: حدیث قدی چونکہ خدائے پاک کے الفاظ ہیں تو حدیث قدی کو قرآن پاک میں کیوں نہیں شامل کیا گیا؟ وضاحت فرمائیں۔

یہاں آ کر میں اٹک گیا ہوں کیونکہ ڈاکٹر صاحب قبلہ کی رائے میرے بنیادی عقیدے سے متصادم معلوم ہوتی ہے میرا ایمان ہے کہ قرآن حکیم مکمل طور پر لور محفوظ پر لکھا ہوا ہے اور جرئیل علیہ السلام حسب فرمان خداوندی اے حضور علیہ اللہ پر نازل فرماتے تھے، انہیں یاد کراتے تھے اور حضور نبی کریم علیہ السلام کے اور حضور نبی کریم علیہ السلام کی جائے اور اور صحابہ کرام کو یاد کرواتے تھے یہ بات کہ کیا چیز قرآن عکیم میں شامل کی جائے اور کون می چھوڑ دی جائے حضور علیہ کے اختیار میں نہتی، اگر ہم یہ سلیم کرلیں کہ قرآن عکیم ان آیوں پر مشمل ہے جو حضور نبی کریم علیہ نے مناسب خیال فرمائیں تو ہماری کتاب بھی بائبل کی طرح ہوگی آپ سے گزارش ہے کہ اس سلسلہ میں میری راہنمائی فرمائیں۔

ح سن آپ کا یہ موقف صحیح ہے، قرآن کریم کے الفاظ اور معنیٰ حق تعالیٰ شانہ کی جانب سے ہیں اور حدیث قدی کا مضمون تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے لیکن اس مضمون کو رسول اللہ علیہ نے اپنے الفاظ میں ادا فرمایا ہے قرآن مجید میں کوئی کی بیشی نہیں ہوسکتی، اس لئے یہ کہنا کہ احادیث قدسیہ حضور اقدس علیہ نے قرآن میں شامل نہیں فرما کیں، غلط بات ہے، ڈاکٹر حمید اللہ صاحب بے چارے جو کچھ ذہن میں آتا ہے کہہ دیتے ہیں، انہوں نے کسی استاذ سے یہ علوم حاصل نہیں کئے، اور ان خطبات ہم اولیور میں بہت سی غلطیاں ہیں۔

# جمعداورشب جمعد كومرنے والے كے عذاب كى تخفيف:

آپ نے جمد ۹ راگت کوایک سوال کے جواب میں لکھاتھا کہ جمعہ کے دن یا جمعہ کی رات اگر کوئی انتقال کرجائے تو عذاب تبر سے بچتا ہے، جناب اگر ایک آدمی جواری، شرانی، سود خور، نیز ہرتم کی برائیوں میں " نلا ہو، اور وہ جمعہ کے دن یا جمعہ کی رائیوں میں " نلا ہو، اور وہ جمعہ کے دن یا جمعہ کی رات انتقال کرجائے تو کیا ایسا آدمی بھی عذاب قبر سے زبح سکتا ہے؟ اگر اس قتم کا آدمی مرجائے اور لواحقین اس کے ایسال ثواب کے لئے قرآن خوانی کروائیں، صدقہ و خیرات دیں تو کیا اس قتم کے مرحوم کو اجرماتا ہے؟

ج .....آپ كے اشكال كو رفع كرنے كے لئے چند باتوں كا ذبن ميں ركھنا ضرورى ہے:

انسسکنهگارتو ہم جی ہیں، کوئی علانے گناہوں میں متلا ہے، جن کوسب لوگ گناہ گار ہمجھتے ہیں اور کچھ لوگ ایسے گناہوں میں ملوث ہیں جن کو عام طور پر گناہ ہی خبیس سمجھا جاتا، مثال کے طور پر غیبت کا گناہ ہے، جس کو زنا سے زیادہ سخت فرمایا گیا ہے، اور مثال کے طور پر کسی مسلمان کی بے حرمتی کا گناہ ہے جس کوسب سے بدر سود فرمایا گیا ہے، ان گناہوں میں ہم لوگ جتلا ہیں جو زنا اور شراب نوشی و سودخوری سے برتر ہیں، اگر ہم ایسے گناہ گاروں کو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا جا ہے تو برتر ہیں، اگر ہم اللہ کی رحمت سے مایوس کیوں کریں؟

٢ ..... حدیث میں جوفر مایا ہے کہ فلاں فلاں کا موں سے عذاب قبر ٹلتا ہے، اور فلاں فلاں چیزوں پر عذاب قبر ہوتا ہے، میسب برحق ہیں، اگر کم فہمی کی وجہ سے جمیں ان کی حقیقت سمجھ میں نہ آئے تو ان پر اعتراض کرکے اپنے وین و ایمان کو غارت نہیں کرنا چاہئے۔

سسم نے کے بعد انسان کے اچھے برے اعمال کی مجموعی حیثیت کے مطابق فیصلے ہوتے ہیں، کس کی نیکیوں کا بلہ بھاری ہے؟ اور کس کی بدیوں کا؟ یہ بات اللہ تعالیٰ ہی کے علم میں ہے، ہم لوگ اس کے بارے میں کوئی فیصلہ کرنے کے مجاز نہیں، بلکہ سب ارحم الراحمین کے فیصلے کے منتظر ہیں، اور امید وخوف کی حالت میں ہیں۔

٣ .....خاص دنوں كى آمد پر قيد يول كى قيد ميں تخفيف كا قانون دنيا ميں بھى رائح ہے، اگر يوم جمعہ يا شب جمعہ كى عظمت كے چیش نظر الله تعالى شرايوں اور سودخوروں كى قيد ميں بھى تخفيف كرديں تو آپ كو، يا مجھے اس پر كيا اعتراض ہے؟ اور اگر ية تخفيف اس قتم كے بڑے گنامگاروں كے حق ميں نہ ہوتب بھى كوئى اشكال نہيں،

حدیث کا معایہ ہے کہ جمعہ اور شب جمعہ کو عذاب قبر موقوف کر دیا جاتا ہے، رہا ہی کہ کن کن لوگوں کا عذاب موقوف کیا جاتا ہے؟ بیاللہ تعالیٰ ہی کومعلوم ہے۔

## كشف وكرامات حق بين:

س سسایک صاحب کہہ رہے تھے کہ ایک بزرگ تھا، ان کے پاس ایک مرید آیا اور کہنے لگا کہ میں کل مرجاؤں گا، چنانچہ دوسرے دن ظہر کے وقت مجد حرام میں آیا، طواف کیا اور تھوڑی دور جاکر مرگیا، میں نے اسے خسل دیا اور وفن کیا، جب میں نے اس کو قبر میں رکھا تو اس نے آئکھیں کھول دیں، میں نے کہا مرنے کے بعد بھی زندگی ہے، کہنے لگا میں زندہ ہوں اور اللہ کا ہر عاشق زندہ ہی ہوتا ہے۔

یہ کہاں تک میج ہے؟ اگر غلط ہے تو ان لوگوں کے بادیے میں ہمارا کیا خیال ہونا چاہئے اور إن كے ساتھ كيسا سلوك كرنا چاہئے؟

ج ..... بید واقعہ سیح موسکتا ہے کہ بعض اوقات بزرگوں کو کشف ہوجاتا ہے اور مرنے کے بعد باتیں کرنے کے واقعات بھی حدیث میں موجود ہیں۔

## کرامت اولیا حق ہے:

س .... ای طرح ایک اور قصد بیان کرتے ہیں کہ ایک بزرگ تھے وہ فرماتے ہیں کہ جب میرے والد کا انتقال ہوا ان کو نہلانے کے لئے تختہ پر رکھا تو وہ بہنے لگے، نہلانے والے چھوڑ کرچل دیے کئی کہ مت ان کو نہلانے کی نہ پڑتی تھی، ایک اور بزرگ ان کے رفیق آئے انہوں نے شل دیا۔

کیا یہ واقعہ محیج ہے یا غلط؟ جو ہزرگ اپنے مریدوں کو ایسی باتیں بتاتا ہے اس کے بارے میں آپ کا خیال کیا ہے؟ ہرائے مہر بانی مجھے راہنمائی کریں کہیں ایسا نہ ہو کہ ان لوگوں کے ہاتھ جڑھ کر ہم اپنا ایمان خراب کرلیں کیونکہ ہمارے دیو بند عقیدے میں تو یہ چیزیں آج تک نہیں سنیں، اس لئے مجھے یہ نئی معلوم ہوتی ہیں، کہلاتے تو یہ لوگ بھی اہلسنت والجماعت ہیں، کیکن عقیدے بہت زیادہ ہمارے عقیدے کے خلاف ہیں۔

ج ..... بطور کرامت بیر واقعہ بھی صحیح ہوسکتا ہے، دیوبندی اہل سنت ہیں، اور اہل سنت کا عقیدہ تمام عقائد کی کتابوں میں لکھا ہے کہ''اولیا کی کرامات برحق ہیں'' اس لئے ایسے واقعات کا انکار اہل سنت اور دیوبندی مسلک کے خلاف ہے، اور ان واقعات میں عقیدہ کی خرابی کی کوئی بات نہیں، ورنہ اہل سنت کرامات اولیا کے برحق ہونے کے میں عقیدہ کی خرابی کی کوئی بات نہیں، ورنہ اہل سنت کرامات اولیا کے برحق ہونے کے قائل نہ ہوتے۔

#### حضرت مہدی کے بارے میں چندسوالات:

س ساری اسان نوا نین ملافت بنو فاطمہ کا دور پڑھاتے ہوئے ہماری اسانی نے ہمیں یہ بتایا تھا کہ اثنا عشری کے فرقے کے مطابق ان کے بارہویں امام '' امام محمہ المہدی' جوگیارہویں امام حضرت امام حسن عسری کے بیٹے تھے یہ اپنے والد کے گھر '' سرمن دائی' سے بچپن میں روپوش ہوگئے تھے، ان کے ماننے والوں کا عقیدہ ہے کہ وہ قرب قیامت میں مسلمانوں کی اصلاح کے لئے آئیں گے، اس لئے امامت کو آگنیں بڑھایا اور ان کا لقب ''المنتظر'' رکھا گیا، آپ نے جو امام مہدی کے بارے میں بتایا تو کیا یہ وہی حضرت مہدی ہیں جو امام حسن عسری کے بیٹے تھے؟

ار سے میں بتایا تو کیا یہ وہی حضرت مہدی ہیں جو امام حسن عسری کے بیٹے تھے؟

ار سے میں بتایا تو کیا یہ وہی حضرت مہدی ہیں جو امام حسن عسری کے مطابق اس بارے میں بتایا تو کیا یہ وہ صحابی رسول علی ہیں ، کیونکہ ہم نے تو عام طور پر صحابہ کرام اللہ تعالی عنہ لکھا دیکھا ہے جنہیں حضور علی کے مطابق اس کا دیدار حاصل ہوا۔

۳: .... امامت کیا ہے؟ کیا یہ خدا کی طرف سے عطا کیا ہوا کوئی درجہ ہے یا حضور علیہ کا انعام یا پھر کھاور؟

٣: .... ايك امام وه بين جومجد ك امام موت بين، ان ك بارك مين توبهت كه

پڑھا ہے کیکن وہ چارامام یعنی امام مالک ؓ اورامام احمدؓ وغیرہ اور وہ امام جو اثنا عشری اور اساعیلی فرقوں کے بارہ امام ہیں ان میں کیا فرق ہے؟ اور احادیث میں ان کا کیا مقام ہے؟

۵ ..... مين الحمد لله مسلمان اورستى فرق سے تعلق ركھتى ہوں، ليكن ميرى اكثر سنى لوگوں سے ہی یہ بحث رہتی ہے اور میرا کہنا ہے کسنی عقائد کے مطابق صرف حارامام بي جن كوجم ماخة بي اور وه امام الوحنيفة، امام ما لك، امام شافعي اور امام احمدٌ بين، مجھے یہ بات میرے استادول سے معلوم ہوئی، ان اکثر لوگوں کا کہنا ہے کہ بارہ امام ہیں جو دنیا میں آئے ہیں، اور ہم بھی انہیں مانتے ہیں، بالکل اسی طرح جس طرح دنیا میں ہزاروں پیغبرآئے اورمسلمانوں کا ان پرایمان لانا ضروری ہے، کیکن صرف حضور علیہ کی تعلیمات برعمل کرنا فرض ہے باقی کی تعلیمات پرنہیں، اب بتائے کہ ہم میں کون سیح ہے؟ اور اگر واقعی مسلمانوں کے بھی بارہ امام ہیں تو ان کے کیا نام ہیں؟ ٢:..... كانا دجال كون تفا؟ كيا اسے بھى زندہ اٹھا ليا گيا يا وہ غائب ہوگيا تھا؟ ج ..... جی نہیں! مارا بیعقیدہ نہیں، ماراعقیدہ یہ ہے کہ امام مہدی پیدا ہوں گے، اور جب ان کی عمر جالیس برس کی ہوجائے گی تو مسلمانوں کے امیر اور خلیفہ ہول گے۔ ٢: .... حضرت مهدى رضى الله عنه كے زمانه ميں چضرت عيسى عليه السلام نازل مول گے، اس لئے حضرت مہدی رضی اللہ عنہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے صحابی ہیں ان کو

۳:.....مسلمان جس شخص کو اپنا امیر بنالیس وہ مسلمانوں کا امام ہے، امام الله تعالیٰ کی طرف سے نامزدنہیں کئے جاتے نہ رسول الله علیہ کے نایا

رضی اللہ عنہ کہنا تھیج ہے۔

۲: ....مجد کے امام نماز پڑھانے کے لئے مقتدیوں کے پیشوا ہیں، چار امام اپنے علم و فضل اور زہد وتقویٰ کی وجہ سے مسلمانوں کے پیشوا ہیں، اور شیعہ اور اساعیلی جن لوگوں کوامام مانتے ہیں ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کیا ہوا معصوم بیجھتے ہیں، اور ان کا درجہ نبی کے برابر بلکہ نبیوں سے بڑھ کر سیجھتے ہیں، بیدعقیدہ اہل سنت کے نزدیک غلط بلکہ کفر ہے۔

۵ ..... میں اوپر چاروں اماموں کا، اور شیعوں کے بارہ اماموں کا فرق بنا چکا ہوں۔
۲ .... کانا دجال قرب قیامت میں نکلے گا، یہ یہودی ہوگا، پہلے نبوت کا پھر خدائی کا دعویٰ کرے گا اور اس کوقل کرنے کے لئے عیسیٰ علیہ السلام آسان سے نازل ہوں گے، دجال کے زندہ اٹھائے جانے کی بات غلط ہے۔

حضرت ابراہیم نے ملائکہ کی مدد کی پیش کش کیوں محکرائی؟ سسسایک مدیث ہے کہ:

ا:..... "حدثنا معتمر بن سليمان التيمي عن بعض اصحابه قال جاء جبريل الى ابراهيم عليه السلام وهو يوثق او يقمط ليلقى فى النار قال: يا ابراهيم! الك حاجة؟ قال: اما اليك فلا."

(جامع البيان في تغيير القرآن ج: ٨ ص:٣٣)

۲:..... "وروى ابى بن كعب الخ وفيه قال فاستقبله جبريل فقال يا ابراهيم! الك حاجة؟ قال: اما اليك فلا، فقال: فاسئل ربك. فقال: حسبى من سؤالى علمه بحالى. " (تفير ترطبى ج:١١ ص:٢٠٣)

٣:..... "فاتاه خازن للرياح وخارن المياه يستاذنانه في اعدام النار، فقال عليه السلام لأحاجة لي البكم حسبي الله و نعم الوكيل."

٢٠:..... "وروى ابن كعب الخ وفيه فقال يا ابراهيم الك حاجة؟ قال اما اليك فلا." (روح المعانى ج.٩ ص ١٨٠)

۵:....ای طرح تغییر مظهری اردوج: ۸ ص:۵۴ میں حضرت الی بن کعب ا

کی روایت بھی ہے۔

٢:..... وذكر بعض السلف ان جبريل عرض له في الهواء فقال: الك حاجة؟ فقال اما اليك فلا." (البداية والنهاية ج: اص: ١٣٩)

السين السين السين السين الله عرض له جبريل وهو في الهواء فقال: الك حاجة ؟ فقال: اما اليك فلا واما من الله فلي."

(تفسیراین کثیرج:۳مص:۱۸۴)

ان مندرجہ بالا روایات کے پیش نظر حضرت ابراہیم علیہ السلام کے واقعے کو اس انداز سے بیان کرنا کہ: فرشتے اللہ تعالی سے اجازت لے کر حاضر ہوئے اور ابراہیم کو مدد کی پیش کش کی لیکن ابراہیم نے ان کی پیش کش کو قبول نہ کیا، درست ہے یانہیں؟

ح ..... یو ظاہر ہے کہ ملائکہ علیہم السلام بغیر امر واذن اللی دم نہیں مارتے، اس لئے سیدنا ابراہیم علی نبینا وعلیہ الصلات والتسلیمات کوان حضرات کی طرف ہے مدد کی پیش کش بدوں اذن اللی نہیں ہوسکتی، لیکن حضرت خلیل علی نبینا وعلیہ الصلات والتسلیمات اس وقت مقام توحید میں تھے، اور غیر اللہ سے نظر یکسر اٹھ گئی تھی، اس لئے تمام اسباب سے (کرمن جملہ ان کے ایک وعا بھی ہے) دشکش ہوگئے، کاملین میں یہ حالت ہمیشہ نہیں ہوا کرتی، '' گاہے باشد وگاہے نہ، وکن یا حظلہ ساعة ۔ فدا ماعندی، واللہ اعلم بالصواب۔''

حضرت آدم اوران کی اولاد کے متعلق:

س ..... کہا جاتا ہے کہ ہم سب آدم وحوا کی اولاد ہیں اس حوالے سے حسب ذیل سوالات کے جوابات مطلوب ہیں:

س .....حضرت آدِمٌ وحواً كي كيا كوئي بيثي تقي؟

ج ..... بیٹیاں بھی تھیں۔

س .....اگران کی کوئی بیٹی تھی؟ تو اس کا مطلب میہ ہے کہ آ دم کے بیٹوں سے ہی اس کی شادی ہوئی ہوگی اور اگر ایبا ہوا تو اس کا مطلب میہ ہے کہ ہم سب یعنی پوری نوع انسانی حرامی ہے؟

ح .....حضرت آدم علیہ السلام کے یہاں ایک پیٹ سے دو اولادیں ہوتی تھیں، ایک لڑکا اور ایک لڑک، ایک پیٹ کے دو بچ آپس میں سکے بھائی بہن کا حکم رکھتے تھے، اور دوسرے پیٹ کے بچ ان کے لئے چچا زاد کا حکم رکھتے تھے، یہ حضرت آدم علیہ السلام کی شریعت تھی، ایک پیٹ کے لڑکے لڑکی کا عقد دوسرے پیٹ کے لڑکے لڑکی سے کردیا جاتا تھا۔

س .....قصه بنی آدم کی روایق تشریح کے حوالے سے حسب ذیل قرآنی آیات کی کیا تشریح ہوگی؟

الف:..... " بهم نے انسان کومٹی کے خلاصے سے پیدا کیا " (۲۲/۱۲) یادر ہے کہ مٹی کا پتلانہیں کہا گیا ہے۔

ج ..... دمٹی کے خلاصہ 'کا مطلب میہ ہے کہ روئے زمین کی مٹی کے مختلف انواع کا فلاصہ اور جو ہر، اس سے حضرت آدم علیہ السلام کا قالب بنایا گیا، پھر اس میں روح ۔ ڈوالی گئی۔

ب .....تہمیں کیا ہوگیا ہے کہتم اللہ سے وقار کے آرز ومندنہیں ہوتے اور یقیناً اس نے تہمیں مختلف مراحل سے گزار کر پیدا کیا ہے ..... اور تہمیں زمین سے اگایا ہے الگایا۔ ہے ایک طرح کا اگانا۔

یہاں مختلف "مراحل ہے گزار کر پیدا کرنے" اور" زمین ہے اگانے" کا کیا

مطلب ہے؟

ج ..... یہاں عام انسانوں کی تخلیق کا ذکر ہے کہ غذا مختلف مراحل سے گزر کر مادہ منوبہ بنی، پھر ماں کے رحم میں کئی مراحل گزرنے کے بعد آ دمی پیدا ہوتا ہے۔ س .....ورہ اعراف کی آیات اا تا ۲۵ کا مطالعہ کیجے، ابتدا میں نوع انسانی کی تخلیق کا تذکرہ ہے، پھر آدم کیلئے سجدہ، پھر اس کے بعد ابلیس کا انکار اور چیلنے، لین چیلنے کے خاطب صرف آدم اور اس کی بیوی نہیں، تثنیہ کا صیغہ استعال نہیں کیا گیا بلکہ جمع کا صیغہ استعال نہیں کیا گیا بلکہ جمع کا صیغہ استعال کیا گیا، اس کا مطلب ہے تعداد زیادہ تھی ایسا کیسے ہوگیا؟ جبکہ وہاں صرف آدم وحوا ہی تھے، اس کے بعد آدم وحوا کا تذکرہ ہے جن کے لئے تثنیہ کا صیغہ صرف آدم وحوا ہی گیا ہے، لیکن آخر میں جہاں ہوط کا ذکر ہے وہاں پھر جمع کا صیغہ ہے ایسا کیوں ہے؟

جسس حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق کے قصہ سے مقصود اولاد آدم کو عبرت وقصیت دلانا ہے، اس لئے اس قصہ کو اس عنوان سے شروع کیا کہ ہم نے '' تم کو پیدا کیا اور تمہاری صورتیں بنا کیں۔' یہ بات چونکہ آدم علیہ السلام کے ساتھ مخصوص نہیں تھی، بلکہ ان کی اولاد کو بھی شامل تھی اس لئے اس کو خطاب جمع کے صیغہ سے ذکر کیا، پھر سجدہ کے حکم، اور ابلیس کے انکار اور اس کے مردود ہونے کو ذکر کرکے ابلیس کا یہ انقامی فقرہ ذکر کیا کہ میں ''ان کو گمراہ کروں گا۔' چونکہ شیطان کا مقصود صرف آدم علیہ السلام کو گمراہ کر انہیں تھا، بلکہ اولاد آدم سے انقام لینا مقصود تھا، اس لئے اس نے جمع غائب کی ضمیرین ذکر کیں، چنانچہ آگے آئیت کا میں اللہ تعالیٰ نے اس کی تشریح فرمائی ہے کی ضمیرین ذکر کیس، چنانچہ آگے آئیت کا میں اللہ تعالیٰ نے اس کی تشریح فرمائی ہے کہ شیطان کی انقامی کاروائی اولاد آدم کے جنت سے نکالا۔'' اس سے صاف واضح ہے کہ شیطان کی انقامی کاروائی اولاد آدم کے ساتھ ہے۔

اور ہبوط میں جمع کا صیغہ لانے کی وجہ بیہ ہے کہ حضرت آ دم وحوا ُ علیہا السلام کے علاوہ شیطان بھی خطاب میں شامل ہے۔

نیز تثنیہ کے لئے جمع کا خطاب بھی عام طور سے شائع و ذائع ہے، اور بایں نظر بھی خطاب جمع ہوسکتا ہے کہ آ دم وحواعلیما السلام کے ساتھ ان کی اولا دکو بھی خطاب

میں ملحوظ رکھا گیا ہو۔

س ..... ابتدا میں بشر کا ذکر ہے اور ضمیر واحد غائب کی ہے لیکن جب ابلیس چیلنج دیتا

ہے تو ضائر جمع غائب شروع ہوجاتی ہیں کیوں؟

ج ..... او پر عرض کر چکا ہول کہ شیطان کے انقام کا اصل نشانہ اولاد آدم ہے، اور شیطان کے اس چیلنج سے اولاد آدم ہی کوعبرت دلا نامقصود ہے۔

س ..... اگر حضرت آدم نبی تھے تو نبی سے خطا کیے ہوگئ اور خطا بھی کیسی؟

ح ..... حضرت آدم علیہ السلام بلاشہ نبی تھے، خلیفۃ اللہ فی الارض تھے، ان کے زمانہ میں انہی کے ذریعہ احکامات المہیہ نازل ہوتے تھے، رہی ان کی خطا! سواس کے بارے میں خود قرآن کریم میں آچکا ہے کہ: ''آدم بھول گئے'' اور بھول چوک خاصہ بشریت ہے، یہ نبوت وعصمت کے منافی نہیں، آپ کومعلوم ہوگا کہ اگر روزہ دار بھول کرکھالے تو اس کا روزہ نہیں ٹوٹنا۔

# حضرت ابو بمر صديق ملى خلافت برحق تقى:

س .....اگر جمارے تین خلفا کو حضرت علی سے محبت تھی اور جب حضرت علی رسول اللہ کے نائب و اہل بیت اور ان میں کچھ بھی نہ ہو کے نائب و اہل بیت اور ان کے عزیز بھائی موجود تھے، اور اگر ان میں کچھ بھی نہ ہو کیان میصفت تو موجود تھی، بقول حدیث نبوی علی ہے۔ ''جس کا میں مولا اس کا علی مولا۔''

اور حفزت عمر فی آکر حفزت علی کو غدیر خم میں مبارک باد دی تھی کہ''اے علی آپ خدا کے تمام مؤمنین ومؤمنات وکل صحابہ کرام کے مولا مقرر ہوئے۔'' تو پھر کیا وجہ ہے کہ حضرات خلفا کے حضرت علی کو خلیفہ کیوں نہیں بنایا؟ اور کیوں سقیفہ میں ان تین خلفا کیں سے کس نے بھی حضرت علی کو نامزونہیں کیا؟

ح .....غدیرخم میں جو اعلان ہوا تھا وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے دوسی کا تھا، خلافت کا خہیں، یہی وجہ ہے کہ آئخضرت عظامی ہے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو اپنے مصلی پر

کھڑا کیا، اور اپنی بیاری میں ان کونماز پڑھانے کا حکم فرمایا، حضرت ابوبکر امام تھے، اور حضرت علیٰ مقندی، اس لئے خلافت بھی حضرت ابوبکر رضی اللہ عنہ کو دی گئی۔
س.... ہمارے تینوں خلفائنے رسول علیہ کے جنازہ مبارک میں شرکت کیوں نہیں کے دی دی اس کا کی اسلامی اس کا کی اسلامی کا کی اسلامی کے دی کے دیا تھا ہے۔

کی؟ اور اگر خلافت کا مسئلہ در پیش تھا تو امر خلافت ملتوی کیوں نہیں کیا؟ کیا رسول خدا حضرت محر مصطفی سیالیہ سے بڑھ کر ان کی خلافت تھی؟ اور کیوں ان حضرات نے خبر نہیں دی کہ یہاں غلافت کا مسئلہ در پیش ہے؟ اور حضرت علی سے اس بارے میں

المشوره كيول نه ميا؟

ج .....حضرات خلفائے ثلاثہ نے جنازے میں شرکت فرمائی ہے، اور یہ طے شدہ بات ہے کہ کسی حاکم کے انقال کے بعد سب سے پہلے اس کے جانشیں کا تقرر کیا جاتا ہے، امت جانشین اور حاکم کے بغیر نہیں رہ سکتی۔

س ....جس طرح ابوبکر خلیفہ ہوئے آپ اس کو اصولاً کیا کہیں گے؟ الیکشن ہونہیں سکتا، سلیکشن میں سکتا، سلیکشن میں سکتا، سلیکشن میں ہونہیں مسلماً، نومینیشن میں ہمیں نہیں، تو کیا معاملہ تھا؟ اور اس کا کیا نام رکھا جائے گا؟ اور کس طرح میہ خلافت جائز قرار دی جائے گ؟

ح ..... تمام صحابہ کرام نے (جن میں حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی شائل تھے) حضرت ابوبکر سے بیعت کی، اس سے بردھ کر انتخاب (الکیشن) کیا ہوگا؟؟ ایک شخص بھی نہیں تھا جو حضرت ابوبکر کے مقابلے میں خلافت کا مدعی ہو۔

س ..... جناب فاطمة كى ولى حالت مرتے دم تك ان تين خلفاً سے كيسى ربى؟ اگر آپ رضا مند تھيں تو آپ نے اور آپ كے شو ہر حضرت على نے اپنى حيات تك بيعت كيول نه كى؟ اور اگر آپ ان لوگوں سے ناراض تھيں اور آپ نے اسى حالت ميں انقال فرمايا تو آپ كا اعتقاد فرجى وہى ہوا نا جوشيعوں كا ہے؟

ج ..... حفرت فاطمه رضی الله عنها حفرت ابوبگر سے راضی تھیں، اور حفرت علی رضی الله عنه نے دفترت ابوبکر سے بیعت بھی کی تھی۔

س .....مولانا صاحب ميرا آخرى سوال يه ب كه ابوطالب كافر ت يامسلمان؟ ح ....ان كا اسلام ندلاناً ثابت ب-

#### علامات قيامت:

س ..... ہم آئے دن لوگوں سے سنتے ہیں کہ قیامت آج آئی کہ کل آئی، مگر ابھی تک تو نہیں آئی، کیا اس کی کوئی نمایاں علامتیں ہیں جن کو دیکھ کر آ دمی سمجھ لے کہ بس اب قیامت قریب ہے؟ ایس کچھ نشانیاں بتلادیں تو احسان عظیم ہوگا۔

ے ..... آخضرت مستفری ایک آئدہ فانے کے بارے میں بت سے امور کی خردی ہے۔ جن میں سے بت کے بارے میں بت سے امور کی خردی ہے۔ جن میں سے بت کی باتیں تو صدیوں سے پوری ہو چکی ہیں۔ بعض کو ہم نے اپنی آئکھوں سے پوری ہوتے دیکھا ہے۔ مثلاً آپ کابیا ارشاد مبارک :

عن ثوبان رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أذا وضع السيف في المتى لم يرفع عنها الى يوم القيمة -

ولا نقوم الساعة حنى يلحق قبائل من امنى بالمشركين وحنى نعبد قبائل من امنى المشركين وحنى نعبد قبائل من امنى الا وثان - ترجمه : "اور قيامت قائم نمين بوگى يمل تك كه ميرى امت كى تائل مشركول سے جالين مير اور يمل تك كه ميرى امت كى قبائل بت يرئ كرنے لكين ميرى احت

وانه سیکون فی امتی کنابون ثلثون کلهم یزعم انه نبی الله وانا خاتم النبیین لا نبی بعدی ترجمہ: "اور میری امت میں تمیں جھوٹے کذاب ہول گے۔ ان میں سے ہرایک مید دعولی کرے گاکہ وہ اللہ کا نبی ہے۔ حالانک میں خاتم النیس ہوں میرے بعد کوئی نبی نہیں"۔

ولا تزال طا ثفة من امنى على الحق ظا هرين ــ لا يضرهم من خالفهم حتّى يا تى امر اللّـــ

(رواه ابوداؤد والترندي (مخلوة ص١٥٥)

ترجمہ :"اور میری امت میں ایک جماعت عالب حیثیت میں حق پر قائم رہے گی۔ جو مخص ان کی خالفت کرے وہ ان کو نقصان نہیں پنچاسکے گایماں تک کہ اللہ تعالی کا وعدہ (قیامت) آپنیے"۔

آ خری نعانے کی جنگوں کے بارے میں بھی ملاحم کے بلب میں آنخضرت مستفر المنظام ہے۔ کا ایک ارشاد مروی ہے :

عن ذى مخبر قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ستصالحون الروم صلحا آمنا فتغزون انتم وهم عدوا من ورائكم فتنصرون وتغنمون وتسلمون ثم ترجعون حتى تنزلون بمرج ذى تلول فيرفع رجل من اهل النصرانية الصليب فيقول غلب الصليب فيغضب رجل من المسلمين فيلقه فعند ذلك تغدر الروم وتجمع للملحمة ـ

(رواه ابو داؤد محكوة ص١١٨)

ترجمہ : معرت دو مخرافت الفائد فی فرائے ہیں کہ میں نے رسول اللہ منتفظ کا اللہ منتفظ کا اللہ منتفظ کا اللہ منتفظ کا اللہ منتفظ کی سام کی صلح کردے بار منتفظ کی صلح کردے بار منتفظ کہ دیشن سے جماد کردے بار

تم منصور منظفر ہوگ ننیمت پاؤگ اور تم صحح سالم رہوگ۔ پھر ٹیلوں والی سرسبز وشاداب وادی میں قیام کردگے پس آیک نصرانی صلیب اٹھاکر کے گاکہ صلیب کا غلبہ ہوا۔ اور آیک مسلمان اس سے مشتعل ہوکر صلیب کو قوڑ ڈالے گا۔ تب روی عمد محتی کریں گے اور لوائی کے لئے جمع ہول گے "۔

اسلام اور نفرانیت کی به جنگ حدیث کی اصطلاح میں "ملمه کبری" (جنگ عظیم) ملاتی ہے۔ اس کی تفصیلات بری ہولناک ہیں 'جو ابواب الملاحم میں دیکھی جاسکتی ہیں۔ ی جنگ میں قسطنطنیہ فتح ہوگااور فتح قسطنطنیہ کے منصل دجال کا خروج ہوگا۔

جس امر کی طرف یمال توجہ دلانا مقصود ہے وہ بیہ ہے کہ اہل اسلام اور اہل اعراب میں اور اہل اعراب کے؟ کیا دنیا کی اعراب کا نقشہ تو تیار نہیں کررہی؟

# میچھ اصلاح مفاہیم کے بارے میں

س ....علوی ماکلی نام کے ایک کی عالم کی کتاب کا اردو ترجمہ ''اصلاح مفاہیم'' آج
کل زیر بحث ہے بعض حضرات اس کتاب کو دیوبندی بریلوی نزاع کے خاتمہ میں مدو
معاون قرار دیتے ہیں تو بعض دوسرے اسے دیوبندی موقف کی تغلیط اور بریلوی
مؤقف کی تائید اور تصدیق سجھتے ہیں صحیح صورت حال سے نقاب کشائی فرما کر ہماری
راہ نمائی فرمائی جائے۔

ح بى بال مكم كرمه ك ايك عالم فيخ محر علوى ماكى كى كتاب "مفاهيم يجب ان تصحح" كافى دنول عد معركة الآراء فى بوئى ب وكتان من اس كا ترجم "اصلاح مفاجيم" ك نام سے شائع كيا كيا "يا اور اب بمارے طلقول من اس پر اچها فاه ما نزاع بريا ب "انوار مديد لا بور" "الخير ملكن" اور "حق چاريار چرال" من اس

سلسلہ میں کانی مضامین شائع ہو بھے ہیں۔ کتاب کے ناشر جناب پروفیسرالحاج احمد عبد الرحمان زید لافنہ نے اس سلسلہ میں اس ناکارہ کی رائے طلب فرمائی' راقم الحروف نے ان کے خط کے جواب میں اس کتاب پر مفصل تبعرہ کا ارادہ کیا اور چند اوراق کھے بھی' لیکن پھر خیال آیا کہ اس کے لئے طویل فرصت درکار ہوگ' اس لئے آیک مختر ساخط ان کی خدمت میں لکھ دیا' چو نکہ اس بارے میں استفسارات کا سلسلہ جاری رہتا ہے چنانچہ حال ہی میں آیک صاحب کا خط آیا اور اس بارے میں اس ناکارہ سے مشورہ طلب کیا گیا' اس لئے مناسب معلوم ہوا کہ اس سلسلہ میں اپنی رائے کا اظہار کردیا حائے۔

لنزاذیل میں پہلے وہ مخضر ساخط دیا جارہا ہے جو جناب پروفیسر احمد عبد الرحمان کے نام لکھنا کے نام لکھنا کے نام لکھنا شروع کیا تھا اس کے بعد وہ مفصل خط پیش خدمت ہے جو اننی کے نام لکھنا شروع کیا تھا لیکن اسے اوھورا چھوڑ کر مخضر خط لکھنے پر اکتفا کیا گیا۔ اور اس کی جمیل بعد میں ن کی اور آخر میں چند حضرات کے خطوط اور اس ناکارہ کی جانب سے ان کے جد میں خدد حضرات کے خطوط اور اس ناکارہ کی جانب سے ان کے جوابات درن کئے جارہ تیں۔ دائلہ المونی اکل فیروسعاد ہے۔

## يملاخط

بىم الله الرحمٰن الرحيم مخدوم ومَرم جناب پروفيسراحمد عبد الرحمٰن صاحب زيد للغ السلام عليم ورحمته الله وبركلة '

نامه کرم مع بدیه مرسله "اصلاح مفاجیم" کافی دنول سے آیا رکھا تھا کثرت مشاغل نے کتاب اٹھاکر دیکھنے کی بھی مسلت نه دی ادھر خود طبیعت بھی اس طرف ماکل نه ہوئی یہ ناکارہ تو طاق نسیان میں بحفاظت رکھ چکا تھا کیکیک خیال آیا کہ

آنجناب منتظر جواب ہوں گے ، چنانچہ کتاب کو پڑھا ، داعیہ پیدا ہوا کہ اس پر کسی قدر مفصل تبصرہ کروں ، محرمشاغل اس کی اجازت نہیں دیتے ، اس لئے مخضر الکھتا ہوں کہ كتاب كے بعض مباحث تو برے ايمان افزائيں ، مرجناب مصنف نے جگہ جگہ مخمل میں ثات کی پوند کاری کی ہے ' اور شکر میں اپنے منفرد افکار ومفاہیم کا زہر ملاویا ہے ' لنذا كتاب كے بارے ميں اس ناكارہ كى رائے جناب محترم مولانا الحاج الحافظ مفتى عبد التار وام مجدہ (صدر مفتی جامعہ خرالدارس ملتان) کے ساتھ متفق ہے ' یہ کتاب مارے اکابر دیوبند کے مسلک ومشرب کی جرگز ترجمان نہیں اور اس سے امت کے درمیان اتحاد وانقاق کی جو امیدین وابسة کی گئی بین وه نه صرف موہوم بلکه معدوم جیں' اس کے برعکس اس ناکارہ کا احساس مد ہے کہ امت تو امت' مد کتاب ہمارے احباب کے درمیان منافرت ومغاریت اور تشتت وانتشار کی موجب ہوگی' اگر کتاب کے ترجمہ اور اس کی اشاعت سے قبل اس ناکارہ سے رائے کی جاتی تو یہ ناکارہ نہ ترجمہ کا مثورہ دیتا' نہ اشاعت کا۔ جن حضرات نے اس پر تقریطات ثبت فرمائی ہیں اس ناکارہ کا احساس ہے کہ انہوں نے بے بڑھے محض مولف کے ساتھ حسن ظن اور عقیدت سے مغلوب ہو کر لکھ دی ہیں' اور آگر کسی نے پڑھا ہے تو اس کو ٹھیک طرح سمجھانیں' نہ ہارے اکابر کے مسلک کو صحیح طور پر ہضم کیا ہے' بلکہ اس ناکارہ کو پہل تک "حن ظن" ہے کہ بت سے حفرات نے کتاب کے نام کامفہوم بھی نمیں سمجھا ہوگا' آگر ان سے دریافت کرلیا جائے کہ "مفاھیم بجب ان تصحیح" کا كيامطلب ٢٤ توشايد تيرنشانه يرنه لكاسكين- چنانچه اس كااردونام "اصلاح مفاهيم" غازی کرتا ہے کہ فاضل مترجم اس کامطلب نہیں سمجھے۔ امید ہے کہ ان اجمالی معروضات کے بعد مفصل تبعرے کی حاجت نہ ہوگی۔ دعوات صالحہ کا محتاج اور ملتجی محديوسف عفاالله عنه ہوں۔ والسلام

## بم الله الرحن الرحيم

جناب مخدوم ومكرم زيدت الطافهم السلام عليم ورحمته الله وبركامة "

جناب کا گرامی نامہ موصول ہوئے کی دن ہوئے ، جس میں اس ناکارہ سے "اصلاح مفاہیم" کے بارے میں رائے طلب کی گئی تھی 'گرید ناکارہ جناب کے حکم کی تغیل سے بوجوہ چند قاصررہا:

ا: ------ بناکارہ اپ مشاغل میں اس قدر الجھا ہوا تھا کہ ڈاک کا جواب نمثانے سے بھی عاجز رہا اور بعض سوالات ایسے تھے جو ایک مقالے کا موضوع تھے 'یہ خیال رہا کہ ذرا ان مشاغل سے فرمت ملے تو کتاب کو دیکھوں تب ہی کوئی رائے عرض کرسکوں گا۔ ایسی عدیم الفرصتی میں ایک ضخیم کتاب کا سرسری پڑھنا بھی مشکل تھا۔ چو نکہ آنجناب کا تقاضا بھی سوہان روح بنا ہوا ہے اس لئے دو سرے مشاغل سے صرف نظر کرکے کتاب کو دیکھا اور جواب لکھنے کی نوبت آئی۔

س : \_\_\_\_ بی ناکارہ زندگی بھر طحدین ومارقین سے نبرد آزما رہا اور اس کا بھیشہ بیہ دوق رہاکہ :

تیخ براں ہر ہر زندیق باش اے مسلمال! پیرو صدیق باش لین اپنوں کی لڑائی میں "وقل در معقولات" سے بید تاکارہ بھیشہ کراتا
رہا "اصلاح مفاہیم" کے بارے میں بھی اپنی دائے ظاہر کرنے سے "پرحذد" دہا
کونکہ بیہ کتاب خود ہمارے شخ نور اللہ مرقدہ کے حلقہ میں بھی متازع نیہ بنی ہوئی
ہے۔ میرے محترم بزرگ جناب صوفی محر اقبل مماجر مدنی اس کے پر ذور حامی وموید
بین اننی کے عظم سے بیہ کتاب عربی سے اردو میں نقل کی گئ اور اننی کے عظم سے
بیاکتان میں شائع کی گئ۔ دو سری طرف حضرت شخ نور اللہ مرقدہ کے عقیدت مندول
باکتان میں شائع کی گئ۔ دو سری طرف حضرت شخ نور اللہ مرقدہ کے عقیدت مندول
کاایک برا حلقہ اس کتاب کو "شکر میں لپٹا ہوا زہر" قرار دیتا ہے۔ اس ناکارہ کا بیہ خیال
دہا کہ تیری حیثیت "نہ تین میں نہ تیرہ میں" اس لئے آگر تو اس معرکہ سے گریز بی

فقلت لمحرز لما التقينا تجنب لايقطرك الزحام

چنانچہ قبل ازیں صوفی صاحب زید مجدہ کے احباب کی جانب سے آیک رسالہ "اکابر کا مسلک ومشرب" شائع ہوا' اور پھر انہی مضامین کو "اسلامی ذوق" نامی رسالہ کی شکل میں شائع کیا گیا' اور اس ناکارہ سے ان دونوں رسالوں کے بارے میں رائے بھی طلب کی عمی 'لیکن "ایاز! بقدر خویش بہ شناس" کے پیش نظر اس ناکارہ نے مہر سکوت نہیں توڑی' اور ان دونوں رسالوں کے بارے میں پچھ لکھنے سے اغماض کیا۔

ہم: ۔۔۔۔۔دراصل سکوت کی سب سے بندی وجہ سے تھی کہ اس زمانے میں کوئی کی ہے۔۔۔۔دراصل سکوت کی سب سے بندی وجہ سے تھی کہ اس زمانے میں کوئی کی سنتھ بیش کسی کی سنتے کو تیار نہیں ، ہر محض اپنی رائے السام تھم خداوندی سے نازل ہوئے ہیں ،جب کرتا ہے کہ کویا ابھی ابھی جرئیل علیہ السلام تھم خداوندی سے نازل ہوئے ہیں ،جب

ائی رائے پر جزم ووثوق کا بیہ عالم ہو تو دوسرے کی رائے کو کون اہمیت دیتا ہے؟
اختلاف کرنے والا خواہ کتنا برا عالم ربانی ہو اور نمایت اخلاص کے ساتھ اختلاف رائے
کا اظمار کرے اس کو۔۔۔۔الا ماشاء اللہ۔۔۔۔ ہوائے نفس اور کبر وحد پر محمول کیا
جاتا ہے اس کو فضا میں تقیدی واصلاحی رائے تو مفید وکار کر ہوگی نہیں البتہ قلوب
میں منافرت اور فتنہ میں اضافے کا سبب ضرور بے گی اس لئے اس ناکارہ نے ایے
بنائی امور میں آ مخضرت محتفظ کی تھیجت کو حرز جان بنا رکھا ہے :

"بل ائتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر، حتى اذا رايت شحا مطاعا وهوى منبعًا ودنيًا موثرة، واعجاب كل ذى راى برايه ورايت امرا لابدلك منه فعليك نفسك ودع امر العوام"-

ترجمہ : انکی کا حکم کرتے رہو' اور برائی سے بچتے رہو' یہل تک کہ جب دیکھو کہ حرص و آز کی اطاعت اور خواہشات کی پروی کی جاری ہے اور جرصاحب جاری ہے' اور دینوی مفاد کو ترجع دی جاری ہے' اور جرصاحب رائے اپنی رائے پر نازال ہے' اور تم دیکھو کہ کام ایبا ہے کہ اس کے بغیر چارہ نمیں' تو اپنی فکر کو' اور عوام کے قصہ کو چھو ڈوو''۔

حضرات سلف میں یہ مقولہ معروف تھا کہ اپنی رائے کو مسم سمجھو یہ حضرات اپنی فہم کو ناقص اور اپنی رائے کو علیل جانے تھے اور بیشہ اس کے محظر رہتے تھے کہ کوئی ان کو غلطی سے آگاہ کرے تو وہ اس سے رجوع کرلیں ' حضرت مولانا سید مجمد یوسف بنوری فرماتے تھے کہ حضرت مولانا سید سلیمان ندوی آپنی جلالت قدر اور علو

مرتبت کے باوصف فرماتے تھے کہ ابتدائی دور میں (مصرت علیم الامت سے تعلق سے قبل) مجھ سے کچھ غلطیاں ہوئی ہیں 'میراجی چاہتا ہے کہ آپ (مصرت بنوری ) جسے مصرات میری کتابوں کو دیکھ کر غلطیوں کی نشاندہی کردیں تو میں اپنی زندگی میں ان سے رجوع کا اعلان کردول۔

عادف بالله حضرت اقدس والمرعبد الحي عادقي فرماتے سے كه أيك بار مولانا بنوري في سند كے لئے آئے تو ميں بنوري في سندن ميں ايك مضمون لكھا بعد ميں مجھ سے ملنے كے لئے آئے تو ميں في ان سے كما كہ يہ بلت جو آپ نے لكھی ہے يہ آپ كی شان كے خلاف ہے۔ فورا كنے كان سے كما كہ يہ بلت جو آپ نے لكھی ہے يہ آپ كی شان كے خلاف ہے۔ فورا كنے لكے كه «خلطی ہوئی معاف كرد بجئ آئندہ نميں ہوگی۔ "حضرت واكر صاحب" اس بات كو نقل كركے فرماتے سے كه «بھئ! مولانا بنوري بردے آدى سے "د حضرت بار باريہ فقرہ دہراتے۔

یہ ہمارے ان اکابر کے واقعات ہیں جن کو ان گنہ گار آکھوں نے دیکھا' ہمارے شخ بر کہ العصر ' قطب العالم مولانا محمد زکریا مهاجر مدئی کے یہاں تو مستقل اصول تھا کہ جب تک ان کی تحریر فرمودہ کتاب کو دو محقق عالم دیکھ کر اس کی تصدیق وتصویب نہیں فرمادیتے تھے وہ کتاب نہیں چپتی تھی۔ اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ ہمارے اسلاف سلف صالحین کی بے نفسی' اظام وللھیت اور فنائیت کا کیا عالم ہوگا؟ لیکن اب ہمارے یہاں استبداہ رائے کا ایبا غلبہ ہے کہ نہ کوئی کسی کی سفنے کو بیوار' نہ مانے کو۔ اللا ماشاء اللہ۔ اس لئے یہ ناکارہ اپنے احباب کے درمیان متنازعہ نیہ مسائل میں اظہار رائے سے احملاح کی قرقع بہت کم ہوتی ہے' بلکہ اگر اپنی رائے کی منافرت پیدا ہونے کا خطرہ قوی ہے۔

حياة المحلية (ج٢ من ١٢٠) من حضرت ابو عبيده اور حضرت معاذ رضى الله عنما

کا آیک خط حفرت عمر رضی اللہ عنہ کے نام نقل کیا ہے جس کے آخر میں ہے بھی لکھا تھا کہ جس ہے آخر میں ہے بھی لکھا تھا کہ جس بنایا جا آتھا کہ آخری زمانے میں اس امت کا بیہ حال ہوجائے گا کہ ظاہر میں بھائی بھائی ہوں گے۔ ہم نے ہے خط بھائی بھائی ہوں گے۔ ہم نے ہے خط آپ کی ہمدردی وخیر خوابی کے لئے لکھا' خداکی پناہ! کہ آپ اس کو کسی اور چیز پر محمول کرس۔

حضرت عمررضی اللہ عنہ نے اس کے جواب میں تحریر فرمایا کہ:

"آخری زمانے کے بارے میں آپ حضرات نے جو کچھ لکھا ہے

آپ اس کے مصداق نہیں اور نہ یہ زمانہ وہ زمانہ ہے، یہ وہ زمانہ

ہوگا جس میں رغبت ور بہت ظاہر ہوجائے گی، اور لوگوں کی رغبت

ایک دو سرے سے دنیاوی مفادات کی غرض سے ہوگی، بلاشبہ آپ

حضرات نے جو پچھ لکھا ہے وہ خیر خوابی وہدردی کے طور پر لکھا

ہے، اور ججھے اس سے استختا نہیں، اس لئے ازراہ کرم ججھے لکھتے رہا

ہیں۔

الغرض ذکورہ وجوہات کی بنا پر بیہ ناکارہ واصلاح مفاہیم "کے بارے میں آپ
کے تھم کی تغییل کرنے میں متال تھا اور جی بی چاہتا کہ میں کچھ نہ لکھوں کین چر خیال ہوا کہ آپ منظر جواب ہوں گے اور آپ کو جواب نہ طنے کی شکایت ہوگ۔
اس لئے محض امندال تھم کے لئے لکھتا ہوں ورنہ میں جانتا ہوں کہ میں کیا اور میری تحریر کیا؟ دعا کرتا ہوں کہ میری بیر تحریر فتنہ میں اضافہ کا باعث نہ بنے۔ اللهم انی اعود بک من شر نفسی۔ وہ رحیم وکریم میری تحریر کے شرسے اپنے بندوں کو محفوظ فرائے اور میری غلطیوں کی پردہ پوشی فرائے اندر حیم ودود۔

كتاب "اصلاح مفاتيم" كے سرسرى مطالعہ سے اس ناكارہ نے جو امور نوث

کے' اگر ان پر مفصل مفتکو کی جائے تو اچھی مخیم کتاب بن جائے گی' اس لئے جزئیات مسائل پر مفتکو کرنے کے بجائے چند اصولی امور کی نشاندہی پر اکتفا کروں گا' واللہ ولی التوفق۔

**اول : \_\_\_\_ جناب مصنف سعوديه مين اقامت يذير بين اور اس ماحول مين** ایے حضرات کی آواز غالب ہے جو ذرا ذراسی باتوں پر شرک کا فتوی صادر کرتے ہیں ' توسل کا شد ومد سے انکار کرتے ہیں اور آخضرت متن انگاہ کے روضہ مقدسہ کی زیارت کے ارادے سے سفر کرنے کو بھی روانسیں سجھے، جناب مصنف کا مطم نظر ان حضرات کی تشدد پندی کی اصلاح ہے اور وہ یہ چاہتے ہیں کہ ولا کل کے ساتھ ان حضرات کے رویے میں کیک اور اعتدال پیدا کیا جائے۔ ہند ویاک کا خرافاتی ماحول جناب مصنف کے سامنے نہیں' اور وہ اس سے واقف نہیں کہ برصغیریاک وہند کے عوام کیسی کیسی بدعلت و خرافات میں جتلا ہیں' اس لئے ان عوام کی اصلاح جناب مصنف کے پیش نظر نہیں۔ اسلے فطری بات ہے کہ جناب مصنف کی تحریر میں سلفی حضرات کی شدت بے جاک اصلاح کی کوشش تو نظر آتی ہے "کہ میں ان کی کتاب کا اصل موضوع ہے الین عوام کی غلط روی و کج فکری کی اصلاح ان کی تحریر میں نظر نہیں آتی۔ اس کے برعکس ہمارے اکابر دیو ہند کو دونوں فریقوں کے افراط و تفریط سے واسطه رہا' سلفی حفرات کی شدت و ختکی سے بھی' اور عوام کی عامیانہ روش سے بھی۔ اس لئے جارے اکابر افراط و تفریط کے درمیان راہ اعتدال پر قائم رہے اور انہوں نے بدی خوبصورتی و کامیابی کے ساتھ میزان اعتدال کے دونوں بلوں کو برابر

> در کفے جام شریعت در کفے سندان عشق بر ہوسناکے نہ داند جام وسندان باختن

الغرض ان متازع فیہ مسائل میں جو اعتدال وتوازن ہمارے اکابر کے یہال نظر آتا ہے اسے یہ ناکارہ "لسان المیران" سجھتا ہے۔ یہیں سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ جتاب مصنف کی یہ کتاب ہمارے اکابر کے ذوق ومسلک کی ترجمان نہیں ' بلکہ اس کا بلہ الل بدعت کی طرف جھکا ہوا ہے ' لنذا جن حضرات نے یہ سمجھا ہے کہ ماکل صاحب کی یہ کتاب ہمارے اکابر کے مسلک کی ترجمانی کرتی ہے اس ناکارہ کے خیال صاحب کی یہ کتاب ہمارے اکابر کے مسلک کی ترجمانی کرتی ہے اس ناکارہ کے خیال میں ان حضرات نے نہ تو ہمارے اکابر کے مسلک ومشرب کو ٹھیک طرح سے ہضم کیا ہم ادر نہ انہوں نے ماکلی صاحب کی کتاب ہی کو دفت نظرسے پڑھا ہے۔

وم -- کتاب پر بہت ہے بزرگوں کی نقر یظیں جبت ہیں 'جن کو آیک نظر دیکھنے کے بعد قاری مرعوب ہوجا آ ہے 'ان بزرگوں کی تقریظ وتقدیق کے بعد مجھ ایسے کم سواد کے لئے بظاہر اختلاف کی مخبائش نہیں رہتی 'لیکن اس ناکارہ کے خیال میں جن بزرگوں نے اس کتاب پر نقر یظیس جبت فرمائی ہیں انہوں نے حرفا میں جن بزرگوں نے اس کتاب پر مصنف کے مقاصد تک رسائی حاصل حرفا اس کتاب کا مسودہ پڑھنے اور جناب مصنف کے مقاصد تک رسائی حاصل کرنے کی کوشش نہیں فرمائی 'یا تو ان بزرگوں نے کتاب کامسودہ دیکھنے کی ضرورت نہیں سمجی 'یا ان کو غور و تال کاموقع نہیں ملا 'محض جناب مصنف کی عقیدت واحرام میں یا بعض کی لائق احرام بزرگ کی تقریظ دکھے کر انہوں نے بھی کتاب پر صاف کے مقاد کی کتاب بھی کتاب برگ کی تقریظ دکھے کر انہوں نے بھی کتاب پر صاف کی نقریظ دکھے کر انہوں نے بھی کتاب پر صاف کردیا۔ ایکی نقریظیں لائق اعتمانیں۔

آج کل محض مصنف کے ساتھ حس عن کی بنیاد پر تقریطیں لکھنے کا عام رواج ہے ' اور اس ناکارہ کے نزدیک بے روش لائق اصلاح اور بے رواج لائق ترک ہے۔ خود اس ناکارہ کو ذاتی طور پر اس کے ناخو محکوار نتائج کا تجربہ ہواہے ' اس ناکارہ کا ذوق خود اپنی کتابوں کے بارے میں بے رہا ہے کہ اپنی کسی کتاب پر اینے بزرگوں کو د بطور تیرک چند کلمات " لکھنے کی مجمی زحت نہیں دی ند اس کی فرائش کی ، کیوں کہ بیشہ یہ خیال رہاکہ ان اکابرے بے حد قیمی اوقات میں اتن منجائش کمال؟ کہ مجھ ایسے نابکار کی ژولیدہ تحریر بڑھیں اور اپنے قیتی او قات کا خون کریں۔ لامحالہ بغیر ردھے ہی "کلمات تیرک" تحریر فرمائیں عے اور نتیجہ یہ ہوگاکہ اس ناوان کی غلطیاں میرے بزرگوں کے سرآن برس گی چانچہ اس ناکارہ کا رسالہ "اختلاف امت اور مراط متنقم" جو تمام اكابرنے پند فرمایا اور مندویاک کے بہت سے ناشرین نے ہزاروں کی تعداد میں اسے شائع کیا گر اس ناکارہ نے کسی بزرگ سے تقریظ نہیں کھوائی ساہے کہ ہمارے می برکہ العصر نور اللہ مرقدہ کی مجلس میں بھی یہ بورا رسالہ حرفا حرفا برحاکیا اور حضرت نور الله مرقدہ کے سامعہ مبارک سے گزرا الله اس ناکارہ کے ول میں مجمی اس کی ہوس پیدا نہیں ہوئی کہ کسی بزرگ ہے اس پر تقريد كلموائي جائ اور اين كموث سكول كوبرركول كى تقريطات كى مرس جالو کیا جائے (اس ناکارہ کی دو کتابوں پر میرے حضرت بنوری نے مقدمہ تحریر فرملیا تھا، مگر میری خواہش اور فرمائش کے علی الرغم۔ (اس کی تفصیل کاموقع نہیں)۔

الغرض كلب پڑھے بغيراس پر تقريظيس ككھوانے اور لكھنے كا رواج اس ناكارہ كے خيال ميں صحح نہيں ' يہ روش لائق اصلاح ہے ' اس ناكارہ كا خيال ہے كہ جناب علوى ماكل صاحب كى كلب "مفاهيم يجب ان تصحح" (علی) پر تقريظات كاجو انبار نظر آرہاہے ' يہ جناب مصنف كے احرام ميں بغير كتاب پڑھے ككھى مئى ہيں ' يا كى لائق احرام مخصيت كود كي كر ان كى تقليد ميں صلا كروا كيا ہے ' اس لئے آگر يہ ناكارہ اس كتاب كے بارے ميں الى رائے كا اظمار كردہا ہے جو تقريظ كھنے والے بردگوں كى توثيق وتھديق كے خلاف ہو تو اس كو ان بردگوں كے حق ميں صوء اوب كا ارتكاب نہ سجما جائے ' اور نہ ان اكابر كے علم وفعنل كے منافئ قرار دیا

جائے "كيونك بزرگول بى كاارشاد ك :

### گاہ باشد کہ کودک نادال بہ غلط پر ہدف زند تیرے

سوم: -----اور عرض كردكا بول كه جناب مصنف كا اصل ما عاسلنى حضرات كى تشدد كى اصلاح به و زير بحث مسائل ميں ان كے يمال بايا جا آ ب اور جس ميں وه كسى نرى اور لك كے روا دار نہيں۔ جناب مصنف ان كو ائى اس شدت ميں فى الجمله معذور بھى سحجتے ہيں ، چنانچہ لكھتے ہيں :

اور کو ہم اپنے حسن ظن کی بنا پر معذور سمجیس کے اور کسی کے اور کسی کے کہ نیت تو ان کی صحح ہے امریالمعروف اور نبی عن المشکر کی ذمہ داری سمجھتے ہوئے اسطرح ان لوگوں نے کیا ہے کسی ہم کسی کہ ان صحرات سے ایک بلت رہ گئی کہ امریالمعروف اور نبی عن المشکر میں حکمت ومصلحت اور عمرہ طریقہ افقیار کرنا چاہئے ۔۔۔ (املاح مناہم میں)

یہ دو اصول جو جناب مصنف نے کتاب کے آغاذ ہی میں قلبند کتے ہیں 'بدے ہی فیتی اور زریں اصول ہیں ' بلکہ یوں کمنا چاہئے کہ داعیانہ اسلوب کی دورج دوال ہیں۔ ایک یہ کہ این کا افتدین بلکہ کفرین تک کے بارے میں بھی یہ حسن عمن رکھا جائے کہ ان کی تقید کافٹا اگر اخلاص ہے ' اور وہ واقعتا رضائے اللی کے لئے ایسا کردہ ہیں تو نہ صرف یہ کہ وہ معندر ہیں بلکہ انشاء اللہ مانور ہی۔

دوم ہد کہ امر بالمعروف اور نمی عن المبکر جیسے بلند پاید کام میں بھی حکمت ومصلحت کے مطابق احسن سے احسن ماریق افتریار کرنے کی ضرورت ہے۔ مجھے یہ توقع تھی کہ جناب مصنف نے جس داعیانہ اسلوب کی نشاندی فرائی ہے وہ خود بھی اس کی پابندی فرائیں گے اور ان کی یہ کتاب اسلوب دعوت کا شاندار مرقع ہوگی اوروہ متازع فیہ مسائل کو قلبند کرتے ہوئے ایسا عمرہ طریق اپنائیں گے کہ ان کی بات بری خوشکواری سے ان کے قاری کے گلے سے از جائے بلاشبہ فطری طور پر ہماری یہ خواہش ہوگی کہ جس بات کو ہم حق اور صحیح سجھتے ہیں دو سرے لوگ بھی اس کی تھانیت کے قائل ہوجائیں 'لیکن ہم اپنی بات احسن طریق سے خاطب کو سمجھانے کے مکلف نہیں 'ہم نے خاطب کو سمجھانے کے مکلف نہیں 'ہم نے بری خوش اسلوبی سے اپنی بات مخاطب کے سامنے پیش کردی 'ہم اپنے فریضہ سے بری خوش اسلوبی سے اپنی بات مخاطب کے سامنے پیش کردی 'ہم اپنے فریضہ سے بری خوش اسلوبی سے اپنی بات مخاطب مانتا ہے یا نہیں؟ یہ اس کی ذمہ داری ہے 'اور سرکی صوابدید ہے۔

مجھے افسوس ہے کہ جناب مصنف 'جن حضرات کو حسن ظن کی بنا پر معندر سجھتے ہیں 'انمی سے خطاب کرتے ہوئے انہوں نے داعیانہ اور مصلحانہ انداز تخاطب افتیار نہیں فرہایا ' بلکہ مناظرانہ ومجادانہ انداز افتیار کیا ہے۔ اور اگر یہ بلت یہیں تک محدود رہتی تب بھی فی الجنلہ اے گوارا کیا جاسکنا تھا ' گرافسوس ہے کہ جناب مصنف نے اپنی تحریم میں ترشی بلکہ تلخی کا عضراس قدر تیز کردیا ہے کہ یہ توقع از بس مشکل ہے کہ ان کی بلت ان کے مخاطب کے مطلح سے بہ آسانی از جائے گی مصنف نے شاید ی کوئی تکتہ ایسا اٹھایا ہو جس میں انہوں نے اپنے مخالفوں کو جائل ' فجی ' کم عقل ' کم فیم ' تک نظر ' بر فیم جیسے خطابات سے نہ نوازا ہو۔

مثلاً "فالق و محلوق كا مقام" ك زير عنوان يه ذكر كرت موئ كه حق تعالى شائد في الخضرت متولي المعام " ك بنا بر شائد في المخضرت متولية المحالية المحالية المواد بشراء متازي المصنف لكيت إن :

" یہ امور بہت لوگوں پر ان کی کم عقلی کم فنی علی نظری اور بدفنی کی وجہ سے مشتبہ ہو گئے اور بدفنی کی وجہ سے ان امور کے قائلین پر کفراور ملت اسلامیہ سے خروج کا تھم لگادیا"۔

(اصلاح مفاہیم' ص ۵۷)

ایک جگه خالفین کے موقف کاذکر کرتے ہوئے مصنف لکھتے ہیں: "بید واضح جمالت ہے"۔ (اصلاح مناہم م مرمد)

مترجم كايه ترجمه اصل عربي متن كے مطابق نيس 'اصل متن كے الفاظ يه بيں . وهذا جهل محص"- اوريه "محض جمالت ع"-

ايك اور جكه لكھتے ہيں:

" حالانكه حقیقت میں میہ جمالت و تعنت ہے"۔

(مفاہیم عربی ص ۹۳)

الغرض كتاب مين مسلسل كى انداز چلاكيا ہے اور جناب مصنف نے اپنے موقف سے اختاف ركھنے والوں كے بارے ميں اس فتم كے الفاظ استعمال كرنے ميں كى تكلف سے كام نميں ليا ہے۔ ظاہر ہے كہ أكر جناب مصنف كے پيش نظرواقعى اس طبقہ كى اصلاح ہے تو ان كى اصلاح اس انداز گفتگو سے مشكل ہے ، بقول غالب :

نکالا جابتا ہے کام طعنوں سے تو اے غالب! ترے بے مر کنے پر بھلا وہ مریاں کیوں ہو؟

اس ناکارہ کا خیال ہے کہ سعودیہ کے جن متشدد حصرات کی اصلاح کے لئے جناب مصنف نے خامہ فرسائی کی ہے وہ اس کتاب کے مطالعہ سے اصلاح پذیر نہیں ہوں گے بلکہ ان متوحش الفاظ وخطلبات کو پڑھ کر ان کے موقف میں مزید شدت پیدا

ہوجائے گی۔ اس کتاب کے خلاف جوابی کتب ورسائل کا ایک نیا سلسلہ شروع ہوجائے گا۔ اوھر کچھ عرب حفرات مصنف کی تائید وجمایت میں کھڑے ہوجائیں گے، اور قلمی جہاد کریں گے، یوں یہ کتاب متعلقہ حلقہ کی اصلاح کے بجائے ایک نئے معرکہ کارزار کی راہ ہموار کرے گی۔

یہ تو سعودی ماحول میں اس کتاب کے آثار ونتائج ظاہر ہوں مے 'جال کتک ہمارے ہند ویاک کے ماحول کا تعلق ہے میں اور ذکر کردیکا ہوں کہ ان متازع فیہ مسائل میں یمال تین فریق پہلے سے موجود ہیں۔ ایک گروہ اننی سلفی حضرات کا ہے جن کا تذکرہ اوپر آچکا ہے' ان پر تو وہی اثرات ہوں گے جو ابھی ذکر کرچکا ہوں' دو سرا گروہ جارے اکابر ویوبند کا ہے' میں بتاچکاہوں کہ یہ کتاب جارے اکابر کے ذوق ومشرب کے ساتھ کوئی میل نہیں کھاتی اوپریدی حلقہ میں یہ کتاب افتراق وانتشار کو جنم دے گی میجمد حضرات اس كتاب كى تائيد و تمايت ميں اكابر ديوبند كے مسلك كو اس كتاب كے مطابق دھالنے كى سى فرائيں گے۔ اور كھ حضرات اس سے برأت كا اعلان واظهار فرمائیں گے۔ بول اہل حق کے طبقہ میں ایک نے انتشار و خلفشار کا دروازہ کھلے گا۔ البتہ تیسرا گروہ بریلوی حضرات کا ہے' وہ اینے موقف کی تائید وحمایت اور مارے اکابری تجیل و تمین کے لئے اس کتب کے خوب حوالے دیں مے اور كتاب ير ثبت شده بعارى بحركم تقريطات ك ذريعه ان كو ديوبندى طقه ير الزام قائم کرنے میں اچھی خاصی آسانی ہوجائے گ۔ کاش! کہ طباعت سے پہلے اس سلسلہ میں مشورہ کرلیا جاتا تو اس ناکارہ کی رائے میں اس کی اشاعت آپ کی جانب سے نہ ہوتی۔

چمارم : \_\_\_ جن طرح بر فيخ كى نبت ايناايك خاص رتك ركمتى ب، جو

اس شخ کے طقہ کے اکثر منتسبیں پر نمایاں ہوتی ہے، مثلاً رائے پوری حفرات کی نبست کا رنگ ان کے حلقہ پر اس قدر نمایاں ہے کہ آدی دور ہی ہے دکھ کر پچان جاتا ہے کہ یہ حفرات رائے پوری سلملہ سے مسلک ہیں۔ اس طرح حکیم الامت تھانوی قدس سرہ کے حلقہ پر حفرت کی نبست کا رنگ اتنا نمایاں ہے کہ ایک صاحب بھیرت آمانی سے بچپان لیتا ہے کہ ان حفرات پر حضرت حکیم الامت کا رنگ غالب بھیرت آمانی سے بچپان لیتا ہے کہ ان حفرات پر حضرت حکیم الامت کا رنگ غالب مصنف کا بھی مذا۔ الغرض جس طرح ہر شیخ کی نبست کا ایک رنگ ہوتا ہے، اس طرح ہر مصنف کا بھی ایک خاص رنگ ہوتا ہے، جو اس کے حلقہ عقیدت پر غالب اور نمایاں ہوتا ہے۔ مودودی صاحب کی تحریر کا ایک خاص رنگ ہے، ڈاکٹر اسرار صاحب کی تحریر کا ایک خاص رنگ ہے وغیرہ وغیرہ و

جناب علوی مالی صاحب نے بھی ذیر تفتگو کتاب "مفاہیم" میں اپنا ایک خاص رنگ بعرا ہے، جس کی طرف اور اشارہ کرنجا ہوں ایعنی اپنے موقف سے اختلاف ر کھنے والوں کو کم عقل 'کم فیم' تک نظر' جالل' بدفهم اور متعنت سمجھنا' اب جو حفرات جناب ماکی صاحب سے عقیدت وارادت رکھتے ہوں گے وہ اس رنگ کو ا پنائیں گے ' اور میں رنگ ان پر غالب ہوجائے گا' اس کا بتیجہ یہ ہوگا کہ جناب مصنف ے فرط عقیدت کی بنا بران سے ذرا سا اختلاف کرنے کو بھی تک نظری ، جالت وبدونمی پر محمول کریں مے کیا اس اختلاف کا مشا ضد وعناد اور تعنت وہث دھری کو قرار دیں گے۔ ظاہرہے کہ جن حضرات پریہ رنگ غالب ہو وہ دو مرے کی بات کو نہ تو مبرو محل سے سنیں مے' نہ مسلد کے دلائل پر غور کریں مے' نہ ان کے لئے ہمارے اکابر کا حوالہ مغید ہوگا۔ کیونکہ جب ان حضرات کے ول میں بطور عقیدت بہ بات جم گئی ہے کہ جناب محمد ماکلی علوی صاحب ہی عاقل وفٹیم ہیں 'وہی عالم وخوش فنم

ہیں' اور وہی منصف ووسیع النظر ہیں تو ان کے مقابلہ میں دو سروں کی بات کیا و قعت Presented by www.ziaraat.com

رکھے گی؟

یہ ایک ایی صورت حال ہے جس کے تصور ہی سے یہ ناکارہ پریشان ہے کہ جناب علوی صاحب کے عقیدت مندول سے افہام و تغییم کی کیا صورت کی جائے؟ اور ان کے دل پر کس طرح دستک دی جائے؟ واللہ المستعان والاحول والاقوۃ الا باللہ اور اس پریشانی میں اس وقت چند در چند اضافہ ہوجا تا ہے جب دیکھتا ہوں کہ ہمارے شخ نور اللہ مرقدہ کے علقہ ہی کے حضرات جناب ماکی صاحب کے دام عقیدت و محبت کے اسرین اور اپنے اکابر کے مسلک و مشرب کو علوی صاحب کے نظریات پر ڈھال کے اسرین اور اپنے اکابر کے مسلک و مشرب کو علوی صاحب کے نظریات پر ڈھال مرتب فور اللہ مرقدہ کا خصوصی رنگ تھا اس کاکوئی شمہ بھی نصیب فرمادے۔ تو آپس کے شخ نور اللہ مرقدہ کا خصوصی رنگ تھا اس کاکوئی شمہ بھی نصیب فرمادے۔ تو آپس کے شخت و رائشار کے منحوس سائے سے ہم محفوظ رہیں۔

پیجم: — اس ناکارہ نے یمال تک جو کھے لکھا وہ یہ سمجھ کر لکھا کہ جناب شخ محمد علوی مالکی صاحب خوش عقیدہ عالم ہیں اور ان کے پیش نظر صرف متشدد حضرات کی اصلاح ہے کین "حق چاریار" میں حضرت مولانا قاضی مظر حسین مدظلہ العلل نے برطوی کمتب کے رسالہ ماہنامہ "جمان رضالا ہور" کے حوالہ سے یہ عجیب وغریب انکشاف کیا ہے کہ جناب مصنف محمد علوی مالکی دراصل برطوی عقیدہ کے حال اور فاضل برطوی جناب مولانا احمد رضا خان مرحوم کے بیک واسطہ خلیفہ ہیں اور جناب علوی صاحب ان کے علوی صاحب ان کے علوی صاحب ان کے علوی صاحب ان کے بارے میں فرماتے ہیں:

"نحن نعرف تصنيفاته وتاليفاته فحبه علامة السنة وبغضه علامة البدعة"-

ترجمہ :"ہم الم احمد رضا کو ان کی تصانف اور آلفات کے ذریعہ Presented by www.ziaraat.com جانتے ہیں' پس ان سے محبت رکھنا سنت کی علامت اور ان سے عناو' برعت کی نشانی ہے"۔

اس تحریر کے بعد حفرت مولانا قاضی مظرر حسین مد ظله العالی کے بورے مضمون کا فوٹو ماہنامہ "حق چاریار" سے نقل کیا جارہا ہے)

حضرت قاضی صاحب مرظلہ العالی کے اس انکشاف کے بعد غور و فکر کا زاویہ کیسریدل جاتا ہے اور صاف نظر آئے لگتا ہے کہ :

ا: \_\_\_\_\_ اصلاح مفائیم" دراصل بریلوی کمتب فکر کے ایک فاضل اور جناب مولانا احمد رضا خان بریلوی مرحوم کے ایک غالی عقیدت مند کی تالیف ہے جو بریلوی عقائد ونظروات کی نشرواشاعت کے لئے مرتب کی گئی ہے۔

۲ : -----اس كتاب كاما صرف سلفيول كے تشدد كى اصلاح نهيں (جيساكه ميں في اللہ اس كا اصل مدف ديوبندى حضرات في بطور حسن ظن اس كا اوپر اظهار كيا تھا) بلكه اس كا اصل مدف ديوبندى حضرات كے مقابله ميں بريلوى حضرات كے نقطہ نظرى بحربور حمايت و تائيد ہے۔

الم : --- جال عنى على من من بدفهم اور متعنت وغيره الفاظ كى تحرار سے مقصود دراصل اكابر ديوبند (حضرت قطب العالم مولانا رشيد احد كنگوى سے مارے فيخ بركة العصر مولانا محد ذكريا مماجر مدنى نور الله مرقده تك تمام اكابر)كى تجيل و تحميق ہے۔

مم : \_\_\_\_ جناب مصنف نے دیوبندی حضرات کی نقر یطوں کاجو انبار لگایا ہے اس کی اصل غرض بھی ظاہر ہوتی ہے کہ نقر یطات کا یہ اہتمام دراصل اکابر دیوبئد کے خلاف خود دیوبندی حضرات سے "اجتماعی فتوی" لینا ہے" آگہ یہ تمام تقریظ کنندگان بھی اپنے اسلاف کو جائل ونادان قرار دینے میں متفق ہوجائیں۔

2: \_\_\_\_\_ بریلوی حضرات کے خیالات سعودی مشائع کے بارے میں سب کو معلوم ہیں لیکن جناب مصنف علوی مالکی نے ازراہ احتیاط شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ اور شیخ محمد بن عبد الوہاب نجدی کانام بوے احترام سے لیا ہے اور جگہ جگہ ان کے حوالوں سے اپنی کتاب کو مرضع ومزن کیا ہے۔

ایک ایبا مخص جو مولانا احمد رضا خان بریلوی کی محبت کوسنی ہونے کی اور ان کی مخت کو سنی ہونے کی اور ان کی مخالفت کو بدعتی ہونے کی علامت قرار دیتا ہو' اس سے ان سعودی اکابر کی مدح و شخصین کچھ عجیب سی بلت معلوم ہوگی'لیکن یہ شاید ان کی مجبوری ہے کہ اس کے بغیر سعودی ماحول میں اس کتاب کاشائع ہونا مشکل تھا۔

الا : \_\_\_\_\_ میرے محرم بررگ جناب صوفی اقبال صاحب زید مجدہ اور ان کے رفتاجو جناب مصنف علوی مالکی صاحب کی کتاب کے بے حد مداح ہیں' اور اس کی نشر واشاعت میں سعی بلین فرمارہ ہیں' ان کو بھی اس ناکارہ کی طرح جناب مصنف سے حسن خمن رہا ہوگا' اور یہ خیال ہوا ہوگا کہ یہ بزرگ (جو بہت می نسبتوں کے جامع ہیں) سلفی تشدد کے مقابلہ میں "جماد کیر" فرمارہ ہیں' اس لئے حتی الامکان ان کی اعانت واجب ہے۔ ان حضرات کو جناب مصنف کی حقیقت معلوم نمیں ہوگی' کیونکہ بزرگوں کا ارشاد ہے کہ:

#### خبث باطن نه گردد سالها معلوم

اگر یہ روایت صحیح ہے کہ جناب صوفی صاحب زید مجدہ جناب علوی مالکی صاحب نے باقاعدہ حلقہ بگوش بن کئے ہیں تو یہ بھی ای ناوا تفی اور حقیقت تک رسائی نہ ہونے کی وجہ سے ہے۔ مجھے توقع ہے کہ جلد یا بدیر جیسا ان پر اصل حقائق منکشف ہوں گے تو یہ حضرات اپنے موقف پر نظر ٹانی میں کسی پس و پیش کا اظہار

Presented by www.ziaraat.com

#### نہیں فرمائیں ہے۔

ے: ----- جب شخ علوی مالکی صاحب کا برطوی طبقہ سے مسلک ہونا عالم آشکارا ہوچکا ہے تو ان کی کتاب کے نکات پر دیوبندی بریلوی اتحاد ومفاہمت کی دعوت دیتا دراصل دیوبندیوں کو بریلوی حفرات کے موقف کی حقانیت کے تشلیم کرنے کی دعوت دیتا ہے۔ اور یہ بات بھی کچھ کم اعجوبہ نہیں کہ یہ یک طرفہ دعوت دیوبندی اکابر کے منتسبیں کی طرف سے دی جارتی ہے۔ مولانا احمد رضا خان مرحوم کی جماعت کا ایک فرد بھی اس دعوت میں نمایاں نہیں۔ اس لئے دو سرے لفظوں میں بلا تکلف یہ کما جا سالگا ہے کہ یہ دیوبندیوں کو بریلوی بن جانے کی دعوت ہے 'اور یہ کہ ہمارے کما جاسکتا ہے کہ یہ دیوبندیوں کو بریلوی بن جانے کی دعوت ہے 'اور یہ کہ ہمارے اکابر جو بدعات کے طوفان کے مقابلہ میں اب تک سد سکندری ہے دے ہیں' اب اس دیوار کو تو ز دیا جائے' اور عوام کو بدعات کی وادیوں میں بھٹانے کے لئے کھلا چھوڑ دیا جائے۔ ولا فعل الله ذلک۔

یہ اس ناکارہ نے ارتجالاً چند نکات عرض کردیے ہیں' دل کو لگیں تو قبول مراج سای بعافیت ہول گے۔ فرمایے ورند ''کلائے بد بریش خاوند''۔ امید ہے مزاج سای بعافیت ہول گے۔ والسلام

محديوسف عفاالله عنه

# تيبراخط

جتاب معزت اقدس مولانا محمد يوسف صاحب مدظله الله تعالى آپ كى زندگى مبارك ميں بركتيں عطا فرمائے۔ الله الله عليكم ورحمته الله وبركامة كے بعد عرض ہے كه ميں سه عريضه نمايت دكھ كے ساتھ لكھ رہا ہوں كه ايك عرصہ سے حضرت مايت دكھ كے ساتھ لكھ رہا ہوں كه ايك عرصہ سے حضرت

Presented by www.ziaraat.com

آپ بزرگوں کا عقیدت مند ایک بندہ خدا نوٹ : یہ حضرات تبلیغی جماعت کے خلاف بھی ذہن بناتے ہیں اس سے مجھے سخت تکلیف ہوتی ہے۔

#### جواب

محرم و مرم! السلام عليم ورحمته إبله وبركامة 'حضرت مولانا عزيز الرحمان مدظله ك ساته اس ناكاره روسياه كو بهى نياز مندى كا تعلق ب وه ميرے خواجه آش جي ' اور اس ناكاره سے كہيں بهتر وافضل جي ' آئم «اصلاح مفاجم" كے مضافين سے اس ناكاره كو انفاق شيں ' اور يہ جارے اكابر حضرت قطب العالم كنگوى نور الله مرقده سے لے كر جارے شخ بركة العصر قطب العالم قدس سره تك كے ذاق و مشرب ك قطعاً خلاف ہے۔ اس ناكاره نے كتاب كے ناشر مولانا احمد عبد الرحمان صدیقی زید لفند كے خلاف

اصرار پر اس کتاب کے بارے میں اپنی رائے کا اظمار ان کے نام ایک خط میں کرویا ہے۔

کتاب کے مصنف جناب علوی مالئی صاحب دراصل بریلوی کتب فکر سے تعلق رکھتے ہیں۔ سا ہے کہ جمارے صوفی محمد اقبال صاحب زید مجدہ ان سے باقلعدہ بیعت ہوگئے' اس لئے ان کی کتاب کی اشاعت کرنے گئے۔ واللہ اعلم' یہ روایت کمال تک صحح ہے۔ جناب مولانا عزیز الرحمان صاحب زید مجدہ صوفی صاحب سے بہت ہی اظلاص رکھتے ہیں اس لئے وہ بھی اپ رفقا کے ساتھ اس کے پرزور موید ہوگئے' اور اس تحریک کا نام "دیو بندی بریلوی اتحاد کی مخلصانہ کوشش" رکھ لیا' طلائکہ جمارے اکا برکی طرف سے تو بھی افتراق ہوا ہی نمیں تھا کہ ان کو اتحاد کی دعوت دی جائے' بن حضرات (بریلویوں) کی طرف سے افتراق ہوا تھا ان کو اتحاد کی دعوت و تلقین ہونی جائے۔

بسرحال اس ناکارہ کے خیال میں سے بزرگ جو "اصلاح مفاہیم" کی بنیاد پر "دیوبندی برطوی اتحاد" کی دعوت لے کر اٹھے ہیں سے بزرگ اپنی اس تحریک میں مخلص ہیں "آہم ان کاموقف چند وجوہ سے درست نسیں۔ (والعلم عند اللہ)

اول: ----- ید که حضرت شیخ نور الله مرقده کی خدمت میں سالهاسال رہے اور طاقت واجازت کی خلعت سے سرفراز ہونے کے بعد ان کا کسی علوی مالکی سے رشتہ عقیدت وبیعت استوار کرنا چہ معنی؟ کسی کی طرف آگھ افھاکر بھی نمیں دیکھنا چاہئے تھا، یہ حضرت شیخ نور الله مرقده سے تعلق دوابعگل سے بے دفائی ہے۔

دوم :- ان حغرات نے جناب علوی مالکی صاحب کی حقیقت اور ان کے نظرات کی ممرائی کو نمیں سمجما' اور یہ کہ ان صاحب کی مخصیت کی تکوین کن کے

ہاتھ سے ہوئی ہے؟ اگر ان حفرات کو علم ہو آگہ یہ حفرت دراصل جناب مولانا اجمد رضا خان کے خانوادہ کے ساختہ پرداختہ ہیں تو مجھے یقین ہے کہ یہ حضرات ان صاحب کے طقہ عقیدت میں شائل نہ ہوتے اور ان کے نظرات کی تروی و تشہر میں اپنی صلاحیتیں صرف نہ فرماتے۔

سوم: --- " اصلاح مفاہیم" کے ذریعہ ان حضرات نے دیوبندی طقہ کی اصلاح کا بیڑا اٹھلیا ہے 'جس کامطلب ہے ہوا کہ دونوں فریقوں کے درمیان اختلاف ونزاع کا جو میدان کارزار پون صدی ہے گرم رہا ہے اسمیں غلطی اکابر دیوبند ہی کی تھی' اب یہ حضرات چاہتے ہیں کہ دیوبندیوں کو ان کی غلطی کا احساس دلاکر اس غلطی کی اصلاح پر آمادہ کیا جائے۔ دو سری طرف برطوی حضرات کی اصلاح کی کوشش نام کو بھی نہیں' گویا سارا قصور اکابر دیوبند کا تھا' اہل بدعت اپنے طرز عمل میں سراسر معصوم اور حق بجانب ہیں' چنانچہ برطوی حضرات اس کو اپنی فتح قرار دے رہے ہیں' اور رسائل میں بجانب ہیں' چنانچہ برطوی حضرات اس کو اپنی فتح قرار دے رہے ہیں' اور رسائل میں اس کا برطا اظہار کرنے گئے ہیں' غور کیا جاسکتا ہے کہ اصلاح کی ہے کی طرفہ شرف شروعت ہے ۔

چہارم: ۔۔۔۔۔اصاغر کا کام اکابر کی اتباع و تعلید اور ان کے نقش قدم پر چلنا ہے'
نہ کہ ان کی اصلاح ۔ یہ ناکارہ اپن اکابر کا کمترین نام لیوا ہے' اور اپنے اکابر کو ارباب
قوت قدسیہ سمجھتا ہے' دو سرے لوگ برسوں کی جھک مارنے کے بعد جس بتیجہ پر
پہنچیں مے میرے یہ اکابر اپنی فراست اور قوت قدسیہ کی برکت سے پہلے دن اس بتیجہ
پر پہنچ کے تھے' لیکن "اصلاح مغاہیم" کی تحریک کی روح یہ ہے کہ ہمارے اکابر نے
غلطی کی تھی۔اب ان کے اصاغر کو چاہئے کہ اپنے بردوں کی غلطی کی اصلاح کریں۔ان

Presented by www.ziaraat.com

للله وانااليه راجعون-

پنجم : ---- ان حضرات نے یہ تو دیکھا کہ آگر دیوبندی 'رد بدعات میں ذرا ڈھیلے ہوجائیں تو دونوں گر دہوں کے درمیان انفاق واتحاد کا خوشما شیش محل تیار ہوسکتا ہے ' گران حضرات کی نظراس طرف نہیں گئی کہ پھر تجدید دین اور رد بدعات کا فرض کون انجام دے گا؟ 'اور سنت کے اسلحہ ہے لیس ہوکر حریم دین کی پاسبانی کون کرے گا؟ پخر تو عرس ' قوالی اور اس فتم کی چزیں ہی دین کے بازار میں رہ جائمیں گی۔ ولا فعل اللہ ذلک۔

ششم : ۔۔۔۔۔علوی ہائی نبت ہی کا اثر ہے کہ یہ حضرات جلی یا خفی انداذ سے تبلیغ کی خالفت کرتے ہیں 'اور لوگوں کو ''اس بیاری '' سے بچانے کے لئے فکر مند رہتے ہیں۔ طالا نکہ ان کو معلوم ہے کہ ہمارے شخ نور اللہ مرقدہ تبلیغ کے ستون اعظم شے 'اور الل تبلیغ حضرت شخ نور اللہ مرقدہ کی کتابوں اور آپ کی تعلیمات کو حرز جان بنائے ہوئے نقل وحرکت کررہے ہیں 'اگر علوی ہائی صاحب کی نبیت کے جائے حضرت شخ نور اللہ مرقدہ کی نبیت کا رنگ غالب رہتا تو ان حضرات سے بردھ کر تبلیغ کا کوئی موید نہ ہو یا۔

بسرحال بیہ ناکارہ سمجھتا ہے کہ بیہ حضرات اپنی جگہ مخلص ہیں 'لیکن اس تحریک میں ان کی نظرے کئی چزیں او جھل ہوگئی ہیں' اور میں اب بھی توقع رکھتا ہوں کہ جلد یا بدیر ان کو اپنی غلطی کا احساس ہوجائے گا۔

آپ مے لئے اس روسیاہ کامٹورہ یہ ہے کہ آپ ' حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب کی بیعت میں بدستور شائل رہیں' اور ان کے بنائے ہوئے معمولات کو پوری پابندی سے بجالائیں' لیکن علوی مالکی نسبت کا رنگ قبول نہ کریں' بلکہ اپنے اکابر کے

ذوق ومشرب پررہیں' آگر مولانا موصوف آپ کو خود ہی اپنی بیعت سے خارج کردیں تو کسی دو سرے بزرگ سے تعلق وابستہ کرلیں' اس کے بعد بھی مولانا موصوف کے حق میں اونی سے اونی کا ارتکاب نہ کریں۔

بلا قصد جواب طویل ہوگیا' سمع خراشی پر معذرت چاہتا ہوں' اور کوئی لفظ آپ کے لئے یا آپ کے شیخ کے لئے ناکوار ہو تو اس پر بلا تکلف معافی کا خواستگار ہوں۔

والسلام محريوسف عفاالله عند

۲۵؍ ۲ار ۱۵۱۵اط

ضميمه جات

(1)

قاضی مظهر حسین مدخله کے انکشافات ماہنامہ ''حق چاریار'' کا عکس

و حمی ماکلی کثر بریلوی ہیں" :

مولانا محربن علوی ماکی موصوف کی تصانیف "حول الاحنفال بالمولد النبوی الشریف" اور زیر بحث کتاب "اصلاح مفاہیم" کے مطالعہ سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ موصوف بریلوی مسلک کے عالم ہیں ' بی وجہ ہے کہ حول الاحتفال کا ترجمہ بھی میلاد مصطفل کے نام سے ایک بریلوی عالم نے لکھا ہے اور اس کتاب کی اشاعت بھی بریلوی مسلک والوں نے کی ہے۔ اس طرح ان کی بعض دو سری تصانیف کا ترجمہ بھی بریلوی علانے کیا ہے۔

٧- ليكن برطوى مسلك كے ماہنامہ وجهان رضا" فرورى ١٩٩٢ء كے مطالعہ سے تو اس

میں کسی شک وشبہ کی مخوائش باقی نہیں رہتی کہ آپ کٹر بریلوی عالم ہیں۔ چنانچہ اس شارہ کے ص ۲۹ پر حسب زبل عنوان سے مولانا کی ماکلی کے حالات بیان کئے مجھے ہیں :

> "خانواده بریلی کا ایک عرب مفکر" ضیاته الشیخ پروفیسرڈ اکٹر محمہ علوی الحنی المالکی مدخلہ از جناب مفتی محمہ خان صاحب قادری مدخلہ العالی

آپ کا اسم گرای محمر والد کانام علوی اور دادا کا نام عباس ب آپ کا تعلق خاندان سادات سے ب سلسلہ نسب ۲۵ واسطوں سے رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم تک پنچا ہے۔ مسلکا ماکی اور مشر با قادری ہیں کیونکہ آپ کے دادا اور والد گرای دونوں شزادہ اعلیٰ حضرت اعظم ہند شاہ مصطفیٰ رضا خان رحمتہ اللہ علیہ کے خلفا سے اور آپ خلیفہ اعلیٰ حضرت خطیب مینہ مولانا ضیاء الدین منی قادری رحمتہ اللہ علیہ کے خلیفہ ہیں۔ آپ مکہ مرمہ میں پیدا ہوئے ہیں وہیں پودش پائی مجم حاصل کی۔ حرام مدرستہ الفلاح اور مدرسہ تحفیظ القرآن الکریم سے آپ نے تعلیم حاصل کی۔ آپ نمایت قد آور شخصیت کے مالک ہیں۔

بيادا ام في سنت مجدّد تسته المن حرت لا ناشاه احدُ صناعان قادى برمِي كسس الغرير باني مس تكيم بيار شف يحيم فدون ارترى في نقد



بأرگاه رضویت سے عقیدت سلام سید محد طوں ماکی کی ایے علم و المنل کو نورانیت دیے سے لئے بارگا، رضوعت سے اپنا حصد لیتے ہیں کی وجد ہے کہ آپ کو اصلافا کرام کی شان می ام محت نمائی اور زبان ورازی کرنے والوں سے سخت فارت رکھتے ہیں اور ائس ان کی ملا حرکوں سے باز رکھنے کی کوشش بھی فراتے ہیں ۔ املی حضرت امام احمد رمنا فامنل برلیوی تدس مرہ کے علم و فینل کے بوے ماما ہیں۔ بیعت قالباً اپنے والد بزر کوار = بی - حضور مفتی اعظم علامه مولانا مصطفی رضا لوری برطوی قدس سرو تیری بار جب ج و زیارت کے لئے تشریف لے مح وہاں مت سے علاء و مشائع کو خلافت اب زت نے توازا وہی علام سد محر طوی ماکل کو بھی تمام سلاسل کی اجازت مطا قرائی۔ امام احمد رضا فاصل بریلوی سے عقیدت مولانا المام معنی مدس شرف العلوم (دُحاكه) عج و زيارت كے لئے تشريف لے محے تو دياں معرت موادنا مغتى سعد اللہ کی سے ما تات کی مفتی سعد اللہ کی کے ایماء پر ان کا وفد علاسہ سید محمد علوی ماکل سے لما قات ك لئے ميا دوران لما قات مولانا غلام معطل في أما بم الل حفرت مولانا احمد رضا خان فاصل رابوی رحمت الله علیہ کے شاکرونوں کے شاکرو ہیں اتا ہے ی طام ماکل مروقد اٹھ کمزے ہوئے اور فردا فردا سمی لوگوں سے مصافحہ اور معانقہ فرایا اور ب مد تنظیم کی شربت پایا میا ' قوہ بیش کیا کیا انہوں نے اپنی بوری قونہ موانا اللام مصلی اور ان کے مرابیوں کی جانب فرا دی اور ایک فعندی آه مرکز فرایا سیدی علام موانا احمد رضا خال ماحب فاهل برلوی کو ہم ان کی تفنیعات اور معلیقات کے ذریعے سنتے ہیں ۔ وہ المنت ك علام تح - ان ع مبت كرا في بوف كي علامت اور ان ع مجتل ركمنا

# مولاناضياء الدين قادري سے تعلق:

الل موحت كي نشاني ت"

خود مولانا ماکی ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ جن لوگوں سے میں نے سند مدیث مامل کی ہے ان میں سے ایک معرزین بزرگ جن کی عمرسوسل سے زائد ہے۔ Presented by www.ziaraat.com مولانا فیاء الدین قادری بین ان کی شد نمایت اعلی وافضل ہے۔ انہوں نے جن بررگوں سے روایت کی ہے ان بین سے ہندوستان کی مشہور شخصیت مولانا احمد رضا خان صاحب بریلوی قدس سرہ ہے جو شخ زبی وطلان مفتی کمہ کے ہم عصر ہوئے بیں۔ اس موضوع پر آپ کی کتاب "الطالع السعید" کا مطالعہ نمایت مفید ہے۔ (ص

یہ مولانا ضیاء الدین صاحب قادری جو مولانا ہمر رضا خان کے شاگرد و مرید ہیں وی ہیں جن کے تمی ماکی صاحب خلیفہ ہیں۔

# فن مديث من داكتريث:

آپ نے جاسعہ از ہر معری فن حدیث اور اصول حدیث کے موضوع پر ایساس ۲۷)

آپ نے مختلف تعلیی' تدریی' تربیق اور انظای ذمہ داریاں سنبصالنے کے ساتھ ساتھ تمیں سے زائد کتب تصنیف کی ہیں جو عالم اسلام کے لئے رہتی دنیا تک رہنمائی کاکام دیں گی ۔

(ابینا ص ۲۰۰۰)

نمبرات حول الاحتفال بالمولد النبوى الشريف بشن ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم كم موضوع يرلادواب كتاب عدد (ايدام ٣٠)

نمبر ۱۲ مفاہیم یحب الإنصحال خائر المحمدید ، پر لوگوں نے جو اعتراض وارد کرکے غلا فہیل پیدا کرنے کی کوشش کی ان کا جواب اس کتاب میں وا کیا

-

#### بارگاه رضویت سے عقیدت :

علامہ سید محمد علوی ماکلی اپنے علم وفضل کو نورانیت دینے کے لئے بارگاہ رضویت میں اپنا حصہ لیتے ہیں۔ یک وجہ ہے کہ آپ اسلاف کرام کی شان میں انگشت نمائی اور زبان درازی کرنے والوں سے سخت نفرت رکھتے ہیں اور انہیں ان کی غلط حرکتوں سے باز رکھنے کی کوشش بھی کرتے ہیں۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا برملوی قدس سرہ کے علم وفضل کے برے مداح ہیں۔

بیعت غالبا اپ والد بزرگوار سے ہیں۔ حضور مفتی اعظم علامہ مولانا مصطفیٰ رضا نوری بریلوی قدس سرہ تیسری بار جب جج وزیارت کے لئے تشریف لے گئے وہاں بہت سے علما ومشائح کو خلافت واجازت سے نوازا۔ وہیں علامہ سید محمد علوی ماکلی کو بھی تمام سلاسل کی اجازت عطا فرمائی ".

(اليناص ١٣١)

نوث : یه مولانا غلام مصطفیٰ رضا بریلوی الرکے بین مولانا احمد رضا خان صاحب بریلوی

### الم احمد رضاخان فاضل بریلوی سے عقیدت:

مولاتا غلام مصطفیٰ مدرس شرف العلوم (ڈھاکہ) جج وزیارت کے لئے تشریف لے محکے تو وہل حضرت مولانا مفتی سعد اللہ کی سے ملاقلت کی۔ مفتی سعد اللہ کی کے ایما پر ان کا وفد علامہ سید محمد علوی ماکل سے ملاقلت کے لئے گیا۔ دوران ملاقلت مولانا غلام مصطفیٰ نے کما کہ ہم اعلیٰ حضرت مولانا احمد رضا خان فاضل بریلوی رحتہ اللہ علیہ کے شاکردوں کے شاکرد ہیں۔ اتنا سنتے ہی علامہ ماکلی سروقد اٹھ کھڑے ہوئے اور فردا فردا بھی لوگوں سے مصافحہ اور معافقہ فرمایا اور بے حد تعظیم کی۔ شربت بلایا گیا، قدوہ بیش کیا گیا۔ انہوں نے اپنی پوری توجہ مولانا غلام مصطفیٰ اور ان کے ہمرابیوں کی جانب

فرادی اور ایک معندی آه بحر کر فرایا:

وسیدی علامہ احمد رضا خان صاحب فاضل برطوی کو ہم ان کی تصنیفات اور تعلیقات کے ذریعے جانتے ہیں' وہ اہل سنت کے علامہ تھے۔ ان سے محبت سی ہونے کی علامت ہے اور ان سے بغض رکھنا اہل بدعت کی نشانی ہے''۔

ایناس اس

#### تبصره

مندرجہ بالا حالات وواقعات سے واقف ہونے کے بعد تو یقین کرنا پڑتا ہے کہ مولانا کی ماکلی جو فنا فی البربلویت ہیں آپ کو مولانا ضیاء الدین صاحب قاوری کے علاوہ مولانا احمد رضا خان صاحب سے بھی اجازت وظلافت حاصل ہے اور آپ اس حد تک مولانا احمد رضا خان صاحب فاضل بربلوی کے عقیدت مند ہیں کہ ان کو اہل جن واہل باطل اور اہل سنت واہل بدعت کے لئے معیار حق قرار دیتے ہیں اور غیر مہم الفاظ میں کتے ہیں کہ:

"ان سے محبت کرنا سی ہونے کی علامت ہے اور ان سے بغض رکھنا اہل بدعت کی نشانی ہے"۔

۲: --- مولانا احمد رضاخان برطوى كى علم غيب كے موضوع پر تفنيف الدولند الكيد بالمادة الغينيد (عربي طبع جديد ١٩٨٥ء) كے افتتاحيد ميں واكثر محمد مسعود احمد لكست بن :

" الم احمد رضا کی محبوبیت اور مرجعیت کا جو اس وقت عالم تھا اس کے پچھے آثار اب بھی نظر آتے ہیں۔ آیئے مولاناغلام مصطفی (مدرس مدرسه عربیه شرف العلوم را بشای بنگله دلیش کی زبانی سنئے:

اللہ معنی جو بیت اللہ شریف کے موقع پر چند رفیقوں کے ساتھ مولانا سید مجھ علوی (کمہ معنم) کے در دولت پر حاضر موسک جب اپنا تعارف ان الفاظ میں کرایا محن تلامید تلامید اللمیداعلی حضرت مولانا احمدرضا حان بریلوی رحمة اللّه علید (غلام مصفیٰ سنزامہ حرثان شریفین 'بگلہ دیش مطبوعہ ۱۹۲۰ء می ۱۳) تو سید مجھ علوی سروقد کھڑے ہوگے اور ایک مطبوعہ معافقہ می اور پر فرایا :

"نحن نعرف تصنيفاته وتاليفاته فحبه علامة السنة وبغضه علامة البدعة"-

ہم الم احمد رضا خان کو اکل تعمانیف اور آلیفات کے ذریعہ جانے ہیں۔ ان سے محبت سنت کی علامت ہے اور ان سے عناو بدعت کی نشانی ہے "۔

نشانی ہے "۔

(اینام ۲۲)

# اكابر دبوبند مولانا احمد رضاخان كي نظرمين

یہ حقیقت کمی الل علم سے مخفی نہیں کہ موانا احمد رضا خان بریلوی نے اپنی کتاب حسام الحرین قطب الارشاد حضرت موانا رشید احمد کنگوہی ، ججت الاسلام حضرت موانا محمد قاسم صاحب نانوتوی مولف بذل الجمود شرح الى داؤد ومولف براہین قاطعہ حضرت موانا خلیل احمد صاحب محدث سمارنوری اور تحکیم الامت حضرت موانا

اشرف علی صاحب تھانوی رحم اللہ پر کفر کا فتوی نگایا ہے۔ چونکہ اکابری عبارتوں میں قطع وبرید کرکے بحفیری مہم چلائی گئی تھی۔ اس لئے شیخ العرب وا لیم حضرت مولانا مید حسین احمد مدنی نے بھی ان کے جواب میں اشہاب الثاقب لکھی 'حضرت مولانا محمد منظور صاحب نعمانی اور حضرت مولانا مرتضی حسن صاحب چاند پوری رحمت الله علیہ وغیرہ علائے دیو بند نے ان کے رد میں کتابیں لکھیں۔ حسام المحرمین کے بحکفیری فتووک کی بنا پر بی علائے حرمین شریفین نے اکابر علائے دیوبند کو ۲۹ سوالات بھیج جن کے باب یہ بات حضرت مولانا خلیل احمد صاحب نے لکھے جن پر اس وقت کے اکابر دیوبند اور علائے حمن شریفین نے اپنی تقمد بھات کھی ہیں۔ ہم دیوبندی بریلوی محاذ آرائی علائے حمن شریفین نے اپنی تقمد بھات کھی ہیں۔ ہم دیوبندی بریلوی محاذ آرائی ضیب جا دورنہ ہی ہماری ہے بحث بریلوی علاسے ہے۔

اس وقت ہماری بحث خصوصی طور پر جناب صوفی محمد اقبال صاحب (مقیم مدینہ منورہ) موانا عبد الحفیظ صاحب کی اور موانا عزیز الرحمان بزاردی سے ہے.... جو حضرت شخ الحدیث موانا محمد ذکریا صاحب مماجر منی رحمتہ اللہ علیہ کے متوسلین اور ظافا میں سے ہیں کو نکہ ان حضرات نے موانا کی ماکی کی کتاب مفاہیم کا اردو ترجمہ "اصلاح مفاہیم" کے ہم سے شائع کیا ہے اور جناب صوفی محمد اقبال صاحب موصوف نے موانا احمد عبد الرحمان صاحب صدیق (نوشرہ) کے ہم بمنوان "اردو ترجمہ شائع کرنے کا مقصد" اس کتاب کی عمل آئید کی ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں :

موسوف نے موانا احمد عبد الرحمان صاحب صدیق (نوشرہ) کے ہم بمنوان "اردو ترجمہ شائع کرنے کا مقصد" اس کتاب کی عمل آئید کی ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں :

مرجمہ شائع کرنے کا مقصد" اس کتاب کی عمل آئید کی ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں :

مسئلہ اور الممند والے ہی مسائل کو علی دلائل کے ساتھ خوب مسئلہ اور الممند والے ہی مسائل کو علی دلائل کے ساتھ خوب مائلہ کو علی دلائل کے ساتھ خوب واضح کیا گیا ہے جس کو عرب وعجم میں فریقین کے جید علائے کرام واضح کیا گیا ہے جس کو عرب وعجم میں فریقین کے جید علائے کرام واضح کیا گیا ہے جس کو عرب وعجم میں فریقین کے جید علائے کرام فریقین نے جید علائے کرام فریق نے خوب سرایا ہے۔"

اور مولانا عزيز الرحمان صاحب خطيب جامع معجد صديق اكبر عومر (راوليندي) في بمی این تقرید می لکما ب

> " أم ف فضيلة العلامة الجليل السيد محمد بن العلوى المالكي الحسني المكي دامت بركاتهم كي كتاب "مفاهيم بجب ان تصحح" كامطالعد كيك بم ن اس کو ماشاء الله اليي مخقيق کتاب پايا جس ميں انهوں نے مختلف انواع کے فوائد کو علما کے وقار اور حکما کے انداز کا الزّام کرتے ہوئے عمدہ اندازے جمع کیا ہے۔ فجزاہ الله حیرا کثیرا۔ اور ہم نے دیکھاکہ جو کچھ اسمیں ہے وہ کمل طور پر حنقد مین ومتاخرین جمهور الل سنت والجماعت كاند بب بالخر

حلائکہ انہوں نے جو نظریات عرس' انعقاد محفل میلاد لور روح نبوی کا ان مجالس مولود میں ماضر مونے وغیرہ کے بیش کئے ہیں' ان کے رد میں اکابر علائے دیو بند كتابيل شائع كريك بي او كيا مولانا عزيز الرحمان صاحب كے نزديك بيد اكابر علاديو بند جمهور الل سنت والجماعت مِن شال نهيں ہيں۔

٢: \_\_\_\_ مولانا كى ماكل في مولانا احمد رضاخان صاحب كى محبت كو الل سنت كى اور ان کے ساتھ بغض کو الل بدعت کی نشانی قرار دیا ہے۔ ان کے نزدیک مولانا احمد رضا خان صاحب معیار حق میں اور مولانا احمد رضا صاحب اکابر دیوبند کی تحفیر کرتے

قول فيصل

ہم دیوبدی برطوی تازع کو بوعانا نس جاہے لیکن جب کوئی مسلد در پٹر،

آئے گاتو اس کو ہم اکابر علائے دیوبند کی تحقیق کے مطابق حل کریں گے۔ ہم ان حفرات اکابر علا دیوبند کو مضرات خاندان ولی اللمی کے بعد ندمباً الل سنت والجماعت کا ترجمان اور وارث تنلیم کرتے ہیں۔ اب آپ حفرات دو کشتیوں میں پاؤں نہ لاکا کیں۔ حق واضح ہے ہم آپ حفرات کو اس وقت تک سابق دیوبندی قرار دیتے رہیں گے جب تک کہ آپ مولانا کی مالکی موصوف کی کتاب "مفاہم" اور "حول رہیں گے جب تک کہ آپ مولانا کی مالکی موصوف کی کتاب "مفاہم" اور "حول اللاحتفال بالمولد النبوی الشریف" سے صاف طور پر برات کا اعلان نہیں کرتے۔ و ما علین االا البلاغ۔

۲۷ شعبان ۱۵۱۸ه"

(ماہنامہ حق چاریار فروری 1990ء)

## (٢) فنيلة الشيخ ملك عبد الحفيظ مكى كاخط .

و معرد مرم ومحرم معرت مولانا محر يوسف لدهيانوي رزقكم الله وايانا مهبته ورضوانه آمين-

السلام علیم ورحمت الله ویرکلت و بعد : کچه دنوں قبل اندان پنچا تھا وہاں کچه دوستوں فر رسله "بیات" محرم الحرام ۱۳۲۱ء کا دکھایا جس بی آل محدوم کا معمون بعنوان "کچه اصلاح مفاجیم کے بارے بی "ویکھا پڑھا اس کیب اور اس کے مصنف سے متعلق کانی اصلاح مفاجیم کے بارے بی " ویکھا پڑھا اس کیب اور اس کے مصنف سے متعلق کانی کچه مطولت چو تکہ اس سیاہ کار کے ذہن بی بیر۔ آنجناب کا مضمون چو تکہ کئ جگہ ایسا رخ افتیار کرگیا ہے جو نہیں ہونا چاہے تھا (اس سیاہ کار کے خیال بی) اور وجہ اس کی بظاہر می معلولت کی عدم دستیانی ہے۔ اس لئے خیرخوانی کے طور پریہ سوچاکہ آل مخدوم کی دسیع التھری اور وسعت صدری دکریمانہ اطاق سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ضرور یہ چیزیں

خدمت علی میں عرض کردوں ویے یہ سیاہ کار بھی بیشہ یکی کوشش کرتا رہا ہے کہ جھڑوں میں نہ پڑے اور جو آپ نے اس بارے میں فرمایا ہے' آج کل کے حالات کے بارے' میں پورا پورا اس کا موید ہے۔ گریماں چو نکہ مشکل یہ پڑگئی کہ بظاہریہ معلومات شائد کی اور ذریعے سے آل مخدم تک نہ پہنچ سکتیں اس لئے جلدی میں بے تر جبی سے بی سمی چند ماحظات نمبوار عرض کروں گا۔ آنجاب اپنی عالی حوصلگی وقوی استعداد سے ان شاء اللہ خود بی اس کا مشاومتھد حاصل کرایں گے۔

ا : -----آل محدوم نے کئی جگہ پہلے دوسرے اور تیسرے خطیس بید اظهار فرمایا ہے کہ رجن حضرات نے اس پر تقریفات ثبت فرمائی ہیں اس ناکارہ کا احساس ہے کہ انہوں نے بے برمع مولف کے ساتھ حسن عمن کی وجہ سے لکھ دی جی ...الخ) طلائكہ يہ بات واقعہ كے بالكل خلاف ہے۔ چوكك حضرت مولانا عاشق اللي صاحب مد ظله العالى كے بارے ميں بھي اس سياه كار كوبيد اندازه بوا تھاكه ان كو بھي بعض لوگوں نے اسکے خلاف مخلف اندازے ابھارا اور میں باثر ویا تو انہوں نے حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب مد كله كے خلاف با قاعدہ بعض حضرات كو خط لكھا جس كا اس سياہ كار كو بست افسوس ہوا۔ محر حضرت مولانا عاشق اللي صاحب كو اس سياد كار في معندر جانا كه اسی میج معلولت سی تغیی اور لوگول نے غلط انداز سے بعر کیا۔ اندا حضرت کی خدمت میں اس سیاہ کارنے اس بارے میں مفصل عریضہ تحریر کیا جس کی ایک فوٹو امٹیٹ اس عریفے کے ساتھ ارسال ہے آل مخدم سے گزارش ہے کہ اس عریفے کو ضرور اہتمام سے بڑھ لیں آکہ تقریفات کے بارے میں حقیقت حل واضح موجلے۔ ۲: \_\_\_\_ بیلے نطیم جو آنجاب نے آخریم لکھا ہے کہ (اگر کمی نے برحا ہے تواس کو ٹھیک طرح سمجانس نہ ہارے اکابرے مسلک کو صبح طور پر مضم کیا ہے

بلکہ اس ٹاکارہ کو یمال تک "حسن علن" ہے کہ بہت سے دوسرے حضرات نے کتاب كے بام كا منبوم بعى نيس سمجا ہوگا...الخ) يه سب كچه آل محدوم نے لكھ وا .... يا للجب .... طلائك آپ جائے بين كه مقر عين مين حضرت مولانا محمد مالك كاند حلوى' حضرت مولانا سيد حلد ميال' حضرت مولانا مفتى محمد رفيع عثاني صاحب' حضرت مولانا مفتى تقى عثانى صاحب اور حضرت مولانا واكثر عبد الرزاق اسكندر مدظلهم العالى جيے حفرات بي- يه ساه كاراس بركيا تبعرك كرے؟ .....بسرحال أنجاب جو کہ مجمد تواضع میں طبیعت مبارکہ کے لحاظ سے ایسے جملے ایسے حضرات کے بارے مں باعث جرت و تعجب میں اس لئے یہ شبہ را آے کہ کسی نے آنجاب کو بھی اس بارے میں کرمانہ روا مو ورنہ ایسے کیوں لکھا جاتا؟ واللہ اعلم لندن میں ایک صاحب علم و مختیل نے آل محدوم کامضمون پڑھ کر ازخود اس سیاہ کارے فرملیا مسکراتے ہوئے (ایبالگتا ہے کہ کس نے حضرت مولانا لدھیانوی کو بھڑکلیا اور ان سے یہ مضمون لكموايا ب) والله اعلم-

٣ : --- آل مخدم نے دوسرے خط کے دوسرے منی پر "اکابر کا مسلک ومشرب" كا ذكر بمى فرملا ب اس رسالے كا تازه الديش بحى يه سياه كار بجوارہا ب جس میں اس بلکار کا مفصل مقدمہ بھی ہے اوروہ اس غرض سے ارسال ہے کہ جیسے حعرت مولانا عاشق الني صاحب كي خدمت بعيم عرض كياب اسي طرح آل مخدم كي خدمت میں بھی عرض ہے کہ اسے بغور واہتمام ملاحظہ فرمایا جائے اور مقدمہ یا اصل رسالہ میں جو اصلاحات آپ تجویز فرادیں کے ان شاء اللہ ان یر عمل کیا جائے گا بشرطیکه مقصود رسالہ کے خلاف نہ ہو۔ یہ بات حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب سے بھی طے ہو چکی ہے وہ بھی بالکل تیار ہیں کہ جو اصلاح ورد وبدل فرمادیں سے ان شاء الله كرديا جائے كا بشر طبيكہ رسالہ كالمقصد فوت نہ ہو' اس سے متعلق اصلاحات كے

بارے میں جاہے اس سیاہ کار کو مطلع فرادیا جائے اور جاہے حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب کو راولینڈی۔

م : ----- آل تحدم نے دوسرے اور تیسرے خط میں حضرت صوفی محمد اقبال صاحب کے بارے میں تحریر فرمایا ہے کہ وہ سید محمد علوی مالی سے بیعت ہو گئے ہیں او اس بارے میں عرض ہے کہ اس سیاہ کار کے علم کے مطابق تو سید محمد علوی ماکل کسی کو بیعت بی نمیں کرتے۔ اس سیاہ کارنے ایک دفعہ صراحتا ان سے بوچھا تھا تو انہوں نے فرمایا تھا کہ میں کسی کو بیعت نہیں کرتا البتہ یہ مجے ہے کہ انہوں نے حعرت صوفی صاحب کو سلسلہ شاؤلیہ میں اجازت وظافت دی ہے اور یہ آنجاب کے علم میں ہوگا کہ حضرت صوفی صاحب کو کئی مشائخ نے حضرت کے بعد اجازت مرحمت فرمائی' اس سیاہ کار کے علم کے مطابق ان میں حضرت مولانا محمد میاں' حضرت مولانا فقیر محد اور ایک نتشندی بزرگ جو که غالباً در مان خان می سے ای طرح ایک اور جگہ سے بھی غالبا موئی ہے اور تصوف کے لحاظ سے اس میں بظاہر کوئی حرج بھی نہیں۔ جیسا کہ خود آل مخدوم کو حضرت اقدس ڈاکٹر عبد الحئ صاحب قدس سرہ نے اجازت مرحمت فرمائی اس طرح اور حضرات کو کی اور حضرات نے۔

2: ------ حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب کے ایک مرد نے آل مخدوم کو جو خط لکھا اس میں انہوں نے نوٹ دیا کہ "ب حضرات تبلیغی جماعت کے خلاف بھی ذہن بناتے ہیں انہوں نے نوٹ دیا کہ "ب حضرات تبلیغی جماعت کے خلاف بھی ذہن بناتے ہیں اس سے مجھے سخت تکلیف ہوتی ہے" اور اس کو من وعن آل مخدوم نے مان کریہ بھی بے چارے سید مجر علوی ماکل کے کھاتے میں ڈال دیا۔ حالا نکہ اس سیاہ کار کے بیٹنی علم کے مطابق سید مجر علوی ماکلی تبلیغی کام اور تبلیغی اکارین سے قلبی تعلق رکھتے ہیں اور خود وہ سعودی حضرات کمہ کرمہ 'جدہ و مدینہ منورہ والے جو پہنگی

ے تبلیق کام میں لگے ہوئے ہیں وہ بیشہ ان کی مجلس میں پابدی واہتمام سے آتے ہیں بلکہ سید محمد علوی صاحب کے ہاں سبقا سبقا اور در سا در سنا "حیاۃ المحلب" پرمائی جاتی ہے سید صاحب طلبہ کو خود پرماتے ہیں۔

بسرحال حضرت مولانا عزيز الرحمان صاحب مدظلهم العالى كے متعلق بير الزام كه وہ تبلیغ کے خلاف ذہن مناتے ہیں اس سیاہ کار کے خیال میں غلط فنی پر منی ہے۔ چونکہ رائے ونڈ والول نے حضرت مجنح قدس سرو کے انقال کے فور ابعد تبلیغی نصاب ے ' فضائل درود شریف" کو نکل دیا تھا اور جب ان ہے محاسبہ کیا گیا تو ان میں ہے ایک صاحب نے غلط بیانیوں سے ہر ایک خط لکھا ،جس کے جواب میں ان کی غلط بیانیاں واضح کی سکئیں اور یہ کہ یہ کام تبلیغی اصول کے بھی خلاف ہے۔۔۔الخ'چونکہ ایے عناصر کی خالفت ہوگئ ہوگی اس لئے اس مرید نے یہ سجے لیا کہ نعوذ باللہ حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب مد ظلہ نے نفس تبلیغی کام کی مخالفت کی ہے۔ طلا تکہ یہ سیاہ کار جانتا ہے کہ حضرت مولانا کے کتنے ہی مریدین اگر کما جلئے کہ ان کے سینکووں بلکہ بزارون مريدين تبليقي جماعت من ابتمام سے لكے ہوئے بين اور حضرت مولانا خود انكا تعارف کی بار اس سیاہ کار سے کروانے ہیں کی ان میں سے اینے اینے محلول اور علاقوں کے امیروذمہ دار ہیں۔ یہ سیاہ کاریہ سب چیزیں خود دیکھ چکا ہے تو کیے یقین كرليا جائ اس الزام كل إلى البته وه بلت برحق ہے كه بعض اليے افراد وعناصر كى ضرور مخالفت کرتے ہوں کے اور کی ہوگی جنہوں نے فضائل ورود شریف نکالا یا اور کوئی بے اصولی کی ہو اور اس طرح کی تنقید وافراد کی مخالفت جماعت کی مخالفت تو نهي موتى وحاشاه ان يكون ذلك أور حضرت مولانا عزيز الرحمان صاحب تو حضرت میخ قدس مروکے عاشق صادق میں ان سے کیے ایس اوقع کی جاستی ہے؟ نعوذ باللہ۔

٢ : ..... آخرى اور اہم بلت يه كه آنجاب في حضرت مولانا قاضى مظر حيين

صاحب مظلم ك "حق چار يار" من مضمون كى وجد سے يد طے كرليا كه سيد محمد علوى ماكلى دراصل بريلوى عقيده كے حال اور فاضل بريلوى جناب مولانا احمد رضا خان مرحوم كے بيك واسط خليفه بي "اھ-

اس بارے میں یہ سیاہ کارائی معلومات آل مخدوم کی خدمت میں بھی اور آپ کے توسط سے حضرت قاضی صاحب کی خدمت میں بھی پیش کرنا جاہتا ہے جو مندرجہ ذیل ہیں (پھراس کے بعد ان شاء اللہ حضرت قاضی صاحب کے پیش کردہ حوالہ جات وولائل پر بھی کچھ عرض کروں گا) :

عرض ہے کہ سید محمد علوی مالکی جن کی پیدائش غالبا ۱۸۳۳ او یا ۱۸۳۳ او کی ہے كمد معظمه من بيدا موت ماوات حنى خاندان ب وسيول بشول سے ان كم بال علم كاسلسله جلا آرہا ہے۔ على لحاظ سے نمايت وجيهد خاندان ہے۔ ان كے والدسيد علوی بن عباس مالکی مرحوم کے ہمارے تمام اکابرے تعلقات سے اور ہمارے اکابر کے بت زیادہ مداح تھے۔ بین سے یہ سیاہ کار خود دیکھ رہاہے کہ مدرسہ صواتیہ میں ان کا بیشہ آنا جانا رہتا تھا ہارے آقا حضرت مجنے قدس سرہ کی خدمت میں جب تک حیات رہے ہمیشہ بہت ہی محبت و تعلق سے آتے رہے طرفین سے عجیب مودت و محبت کا معالمہ ہو آ مرحوم سید علوی صاحب کی طرف سے بہت بی زیادہ حضرت کا اکرام ہو لگ بالكل حضرت كے شليان شان- اى طرح حضرت مولانا خير محد صاحب بماوليورى كى کے بل مجی ان سید علوی ماکل صاحب کی بیشہ آمد ورفت رہتی تھی۔ حضرت مولانا سعید احد خان صاحب کا ان کے ہاں ہیشہ جانا اور ان کا بہت اہتمام سے ان کے ہاں آنا۔ ایک دفعہ یہ سیہ کار بھی حضرت مولانا کے ساتھ سید صاحب مرحوم کے ہل تھا تو سد صاحب نے معرت مولانا سعید صاحب کے بہت محبت سے ہاتھ مکڑے اور سب لوگوں کو (عاضرین کو) مخاطب کرے فرمایا "اشهدوالنی احب هذا الرجل" کی بار جوت وجذبہ میں یہ جملے دہرائے۔ ای طمرح جو بھی اپنے اکابر ہند وپاک سے مکہ کرمہ جاتے سب بی سے تعلق و مجت کا معالمہ فرماتے' ای وجہ سے جب ان کے بیٹے یہ سید محمد علوی ماکل "مصنف مغاہم" تعلیم سے فارغ ہوگئے تو انہوں نے ان کو دارالعلوم دیو بند محمد علوی صاحب نے اس سیاہ کارکو خود سایا کہ وہ چے ملا تک دارالعلوم دیو بند میں مقیم حضرت مولانا معراج الحن صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی معمانی و گرانی میں رہے اور سب اساتذہ خصوصاً حضرت مولانا سید فخر الدین صاحب اور حضرت مولانا فخر الحن و غیرہ سے استفادہ کیا محمر وہال طبیعت سخت خراب ہوگئی جس کی وجہ سے رہنا مشکل ہوگیا اور مجبورا حسرت سے طبیعت سخت خراب ہوگئی جس کی وجہ سے رہنا مشکل ہوگیا اور مجبورا حسرت سے رخصت لے کرپاکتان سے ہوتے ہوئے واپس مکہ کرمہ چلے صحے اور پھر جامعہ الاز ہر رخصت لے کی ایک ڈی کیا۔

خود ان سید مجر علوی مالی کا حال ہے ہے کہ بت محبت ہے اپنے دارالعلوم دیوبند کے قیام کے قصے ساتے ہیں بلکہ جب رابطہ کی طرف سے ندوۃ العلمائے پچاس سالہ جشن میں گئے تو اسکے بعد خاص طور سے حضرت مولانا سید اسعد مدنی کے ہمراہ دارالعلوم دیوبند اور مظاہر العلوم دہاں کے اکابر سے طنے داستفادہ کرنے کے گئے۔ حضرت مفتی شفیع صاحب اور حضرت بنوری قدس سرہ سے بہت زیادہ تعلق تھا اور ہے، بیشہ ان کے تذکرے کرتے ہیں۔ حضرت مولاناڈاکٹر عبد الرزاق اسکندر صاحب نے اپنی تقریظ میں اس تعلق کا حوالہ بھی دیا ہے۔ جب حضرت بنوری ختم صاحب نے اپنی تقریظ میں اس تعلق کا حوالہ بھی دیا ہے۔ جب حضرت بنوری ختم نوت کی تحریک سے قبل حرمین شریفین آئے تو اس دقت اس سیاہ کار نے خود دیکھاکہ مینہ منورہ میں کئی روز تک لگا ار سید مجمد علوی ماکی بوے اہتمام سے حضرت بنوری قدس سرہ کے ساتھ ساتھ رہے تھے۔

ای طرح بصنے بھی اکابر علادیوبند بندویاک سے حرمین میں آتے سید محمد علوی کا

معمول ہے کہ ان کی خدمت میں حاضری دیتے ہیں۔ رہا ہارے حضرت مخ کے ساتھ ان كا تعلق تو وہ تو يمان سے باہر بيشہ اين والد صاحب كے انتقل كے بعد سے حعرت میخ کو اینے والد کی جگه جانا بلکه "ابی" کمه کے بی خاطب کرتے۔ جب بھی حعرت کی فدمت میں آتے (اور اکثر آتے ہی رہے تھے) بیشہ پہلے حفرت مخ کے وست مبارک کو بوسہ دیے پر بھی کندھے کو بوسہ دیے پھرماتھے یہ بوسہ دیے پھر مجمی ممنول کو اور مجمی باؤل کو بھی بوسہ دے دیتے اور حضرت اس پر محبت وشفقت ے ان کو لیٹالیے حفرت شیخ ان سے بہت بے تکلف رہے اور مزاح بھی فراتے بالكل جيے اپنے خواص كے ساتھ معالمہ فراتے ہيں۔ حضرت مخفح قدس سرو كے تقرياً تمای خدام اس بات کو جانتے ہیں کہ حضرت نے بیشہ سید محمد علوی مالکی کے ساتھ بلپ کی طرح معللہ فرمایا اور انہوں نے بیٹے کی طرح۔ معرت بی کی نبست سے انہیں اس سیاہ کار او دیگر حضرت کے خدام ومتعلقین سے نمایت زیادہ انس ومحبت ہے۔ ان ك اسباق مين بيشه موقع بموقع اكارعلاح من وسلف صالحين ك ساته ساته مارك اکابر کامجمی تذکرہ آیا رہتا ہے اس ذیل میں ایک واقعہ ساتا جاؤں کہ کئی سال قبل مولانا سید حبدالقاور آزاد صاحب نے مجمد سے فرملیا کہ سید محمد ماکی علوی صاحب سے وقت لے لیں ہم نے ملاقات کرنی ہے اور جو تکہ وقت تموڑا ہے اس لئے مخضر طاقات ہوگ۔ میں نے وقت لے لیا مغرب سے عشا تک بدحفرات لیعنی مولانا آزاد صاحب اور ان کے ساتھی مولانا حنیف جالند حری مولانا عبد القوی ملکن اور مولانا ضیاء القامی مین مغرب کے قریب آئے۔ چائے کے بعد مولانا ضیاء القامی صاحب نے فرمایا کہ آزاد صاحب فرمارہ میں کہ سید محمد علوی سے ملنے جاتا ہے اور میرا ول تو نمیں چاہ رہا چو نکہ سا ہے کہ وہ بریلوی ہے اس کے ہاں مولود ہو تا ہے۔ میں نے کما کہ برطوی دیوبندی جھڑا ہند ویاک کا ہے۔ ایک بات یاد رکھیں کہ عرب نہ کوئی ایکا

دیوبدی ہو تا ہے نہ برطوی۔ البت اگر آپ مولود شریف کی مجلس ان کے ہاں ہونے ک وجہ سے اسی برطوی کتے ہیں یا جس نے آپ کو ہتایا ہے تو یہ تو بدی مشکل پرجلے گی کیوں کہ مولود تو عربول میں عام ہے۔ چنخ عبد الفتاح ابو غدہ بھی ان میں شریک ہوتے ہیں ، چنج محمد علی صابونی جن کی کتابیں مخضر تغییر وغیرہ وار العلوم دیوبند میں بر حالی جاتی ہیں ان کے ہاں بھی مولود ہو آہے اور شخ زی وطال و شخ سید برز تھی جن کی اسانید حدیث مارے اکار رحم الله نے لی بن ان کے بال بھی مو آ تھا اور خود سید الطاکف کم کرمہ میں شرکت فرماتے تھے اور خود حضرت الم ربانی گنگوہی قدس مرہ کو مکہ کرمہ کے مواود پر اشکال نہیں تھا۔ ہندوستان میں وہال کے حالات کی وجدے منع فرالما تعلمد الخ اس طرح كى بات كى اور يه صاف كمد ديا كد ديكھتے بسرطل سد محد علوی ماکی میری معلوات سقینیہ کے مطابق برطوی تو قطعا نمیں ہی البت کڑ دیوبندی بھی نمیں ہیں البتہ انہیں ہارے حضرات اکابر واصاغرے خوب تعلق ہے۔ اگر شرح صدرے جانا چاہیں تو بسم ایند' ورنہ میں فون کرکے معذرت کرلیتا ہوں کہ بیہ حفرات نیس آرہے۔ انہوں نے آفر مے کیا کہ نیس کیلے ہیں کیا حرج ہے۔ الذا گئے۔ وہل پنچ مغرب کو تقریباً آدھا کھنٹ ہوچکا تھاسید محمد علوی صاحب مارے در سے بیننے کی وجہ سے طلبہ کو درس دے رہے تھے۔ خالبًا مدیث شریف بی كاورس تما ميس ديكية بى انهول في اعلان كرواكه سبل خم ع كد ممان حفرات آمے ہیں اطلب نے جو کہ تمیں چالیس عالبا ہوں کے تیائیاں اٹھانی شروع کریں۔ اور ہم اوگوں نے آھے بیعد کرباری باری مصافحہ شروع کیاسب سے پہلے سید عبد القادر آزاد صاحب کا تعارف ہوا پھر مولانا محر منیف جائد حری کا جس پر خیر المدارس كابحى تذكره آيا لور ساته جعرت مولانا خير محر صاحب لور حعرت اقدس

تھانوی کا بھی۔ پھر آخیر میں مولانا ضیاء القاعی صاحب نے مصافحہ کیا جب اس سیاہ کار

نے ان کا نام بتایا توسید صاحب نے فرمایا "القاسمی نسبة الی من؟" توعوض کیا کہ "الى قاسم العلوم مدرسة فى ملتان" توسيد صاحب فى قرمايا "والمدرسة نسبة الى الشيخ محمد قاسم الناتوتوى اليس هكذا؟" تو بم في كماكم "نعم" تو جمث سید ماحب نے این ایک شاکرد کو جو تائی انحارہا تھا ہوچھا "تذکر الشیخ محمد قاسم الناتوتوى اين ذكرناه اليوم في الدرس؟" تو طالب علم في تاكي دوسرے کو پکڑا کر کما کہ "نعم..." اور پھر تنسیل بنائی کہ فلال مسلہ چھڑا تھا تو آپ نے حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی کی رائے بنائی تھی اور اس پر اعتراض اور پھراس اعتراض کا جواب یہ ساری بات ہوری تھی اور سید صاحب نے موانا قامی کا ہاتھ محبت سے پاڑا ہوا تھا چھوڑا نہیں۔ سیدصاحب نے پوچھا طالب علم سے کہ اور کن كن علا ومشارخ بند كا بم في اس بحث من تذكره كيا و انهول في حفرت انور شاه صاحب اور حطرت بوري كالجمي بام ليا تواس ير پرك كرموانا ضياء القامي في اين انداز من ہاتھ امراکر فرملیا "واہ قاسم ناوتوی تیرے ڈیکے کے تے مدینے"۔

سد صاحب نے قامی صاحب کا جوش دیکھا تو جھے سے پوچھا کہ کیا کہا انہوں نے جو یس نے قال کہ معانوں نے جوش کا اظہار کیا ہے " تو سد صاحب اڑگئے کہ انہیں ان کے جوش والے جلے کا لفظی ترجمہ کرکے بتا ہیں۔ تو اس سیاہ کار نے اس کا حرفا حرفا ترجمہ کرویا۔ تو اس پر سد صاحب شجیدہ ہوگئے لور جوش میں فرایا کہ " نعم کیف لاوھو الامام الکبیر المحاهد العظیم الذی جمع بین العلم والعمل والجهاد والر دعلی النصاری والمندوس...النے " بہت کچھ تقریباً ودجار من صحرت نافوتوی قدس مرہ کی ہی سرت مبادکہ ' ان کے علوم ومعارف کو بی بیان کرتے رہے جس کا رد جمل یہ ہوا کہ جب مجلس برخاست ہوئی تو معارف کو بی بیان کرتے رہے جس کا رد جمل یہ ہوا کہ جب مجلس برخاست ہوئی تو موادن فیاء افقامی صاحب معمر ہوئے کہ سید صاحب انہیں کوئی ہویہ ویں لور انہوں موادنا فیاء افقامی صاحب معمر ہوئے کہ سید صاحب انہیں کوئی ہویہ ویں لور انہوں

Presented by www.ziaraat.com

نے اپنے سبررداء جو كندموں پر تھا (غالباً) وبى ان كو پیش فرمادا-

بسرطل بیہ ایک واقعہ ہے جس کے گواہ سب کے سب زندہ سلامت ہیں ان سے محقیق کی جاسکتی ہے۔

البته به بات ضرور ہے کہ چونکہ اس وقت سعودی عرب و خلیجی ممالک میں جو آیک فکری وعقایدی معرکہ بریا ہے اسمیں اگر سلفی حضرات کے بوے بین باز ہیں تو الل حق وجمهور الل سنت کے برے سید محمد علوی مالی ہی لوگول کی نظرول میں شار موتے ہیں اس وجہ سے برطوی حفرات کی یہ بوری کوشش ہے کہ وہ سید محمد علوی ماکی کو برملوی ثابت کردیں اس کئے بعض جگہ غلط بیانیاں بھی ہورہی ہیں لور کمیں مباند بھی (جیے کہ آخر میں برساہ کار ثابت کرے گا) لیکن حقیقت مال بد ہے کہ خود سد محر علوی مالکی صاحب این آپ کو کس پائرے میں ڈالتے ہیں۔ اس سیاہ کار کی یقیی و ختمی معلومات کے مطابق وہ اکار دیویند کی طرف مائل ہیں اور اس پلزے میں اپنا وزن ڈالتے ہیں موقع بموقع اور جگہ جگہ اس کا اظمار کرتے ہیں 'خود اس تقاریظ کے مسلے میں ریکھے کہ اندوں نے مرف علا دیوبتدی کی تقاریقا کی بیں یہ ند کما جائے کہ برطوی علاکی تقاریظ شلید اس لئے نہ لی موں کہ "بی نجدی سلفی علا کے مخالف مشہور بن واس سے قائدہ نہ اٹھاسکتے "جو تکہ انہوں نے عرب کے کئی ملکوں کے ایسے علما کی تارید ل بیں ہو کہ رطویوں ہی کی طرح ان حصرات نمدی سلنی علا کے کڑ خالف سمجے جلتے ہیں۔

ملکہ اس سیاہ کارکی قطعی رائے ہے کہ انہوں نے قصدنا وعدنا ایراکیا ہے آگہ عملاً وہ اکابر علا الل سنت وجماعت بولویٹر) بی کے پلڑے میں پڑیں۔ اس کی آئید میں عرض کروں کہ حضرت مولانا عزیز الرجمان صاحب کی تقریقا میں جو یہ الفاظ کھے

"فقد راينا دائما شيخنا الامام القطب محمد زكريا الكاندهلوى المدنى قدس الله سره يحبه حبا شديدا ويعتبره كاحد ابتائه وهو ايضا من اعظم المحبين لشيخنا في حياته وبعد مماته كما انه عظيم المحبة والتقدير لمشايخه ومشايخنا الذين استفاد من علومهم وفاضت عليه بركاتهم كامام العصر المحدث الجليل السيد محمد يوسف البنوري الحسيني والامام المحدث الكبير السيد فخر الدين المراد آبادى شيخ الحديث بدار العلوم ديوبند والامام المفتي محمد شفيح الديوبندي المفتي الاعظم لباكستان والامام الناعية المحدث الشيخ محمد يوسف الكاندهلوى وامثالهم قلس الله سرهم والارواح جنود مجندة ما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف" اه

توجب یہ جملے سید صاحب نے تقریقا میں پڑھے تو ہمارے سلمنے تقریقا والے ورق کو محبت و مقیدت سے اسپنے مرپر رکھا اور یہ الفاظ فرائے "نعم علی الراس والعین" تو ہائے ایسے کوئی برطوی کرسکتا ہے ، بل یہ ضرور ہے کہ چ تکہ یہ داورتدی مطوی جھڑا ہند ویاک کا ہے انسی ان زیاد تیوں کی خبر نسیں جو برطوی حضرات نے اکا بر دوبین کے ساتھ کی جی اس لئے علا عرب کے علی شی برطوی وی بارے جی وہ

حساست (الرجك) بمى نہيں جو عام طور پر ديوبنديوں ميں ہوتى ہے اور يہ ايك طبعی امر ہے اس لئے جب كوئى بريلوى عالم ان كے بل جاتا ہے تو وہ حضرات نقاء قلب سے اس سے ملتے ہيں اور اگر وہ عقيدت و محبت كا اظہار بھى كرے اور ان كے فكرى وعقايدى خالفين كے ساتھ اپنى بدعقيدگى اور وغمنى كا كھل كر اظہار بھى كرے تو وہ ان سے كھل جاتے ہيں۔

ہر علاقے کے کچھ معروضی حالات ہوتے ہیں جن کے اثرات لازی ہوتے ہیں عرب علاقوں خصوصاً سعودیہ اور خلیجی علاقوں میں ومصروشام میں تین مسائل میں اختلافات چوٹی پر ہیں :

الد سلفیت اور اس کے مقائل اشعریت وماتر بدیت۔

٢- تعليد وعدم تعليد-

سو تصوف کی حقانیت اور انکار تصوف

خود ہمارا حال ہے ہے کہ جب کوئی مخص اس سیاہ کار کے پاس معروشام وعرب
کا آتا ہے تو سمت عملی ہے ان تیزں چیزوں کے بارے میں شخین کرتا ہوں کہ وہ
ہمارا موافق ہے یا مخاف، تو جب کوئی ان تیزوں امور میں ہمارے اکابر کے موافق ہو تا
ہمارا موافق ہے یا مخاف، قوجب کوئی ان تیزوں امور میں ہمارے اکابر کے موافق ہو تا
کو ایسا مخص اجازت حدیث وغیرہ ما تکتا ہے تو دے دیتا ہوں اور ایسوں سے بے
تکلفی ہوجاتی ہے۔ اب اگر کوئی معروشام وغیرہ ان مکنوں میں ان کا کوئی مقامی جھڑا یا
اختلافات ہوں اور ان میں سے کسی میں کوئی گرائی ہوئی بھی مکن ہے تو یہ سیاہ کار
معندر ہوگا کہ اس سے لاعلم تھا' اس طرح وہل کے علاح مین شریفین کا عموماً حال ہے'
کو اب بہت می باتیں کمل کر سامنے آرہی ہیں۔ سید محم علوی ماکل کے بارے میں یہ
سیاہ کار اپنی بیتنی معلولت کے مطابق عرض کرتا ہے کہ وہ اپنے اکابر کے بہت ہی قریب
اور انتمائی محب وچاہنے والے اور ان کے علم ویزرگ کے نمایت اعلی درج کے مداح'

اور ان کے دین و معرفت میں قرب خداوندی میں اعلی المراتب پر فائز ہونے کے مقر و معترف ہیں۔ دیوبندی بریلوی اختلافات کا کچھ ان کو علم ہے اور دل سے چاہتے ہیں کہ یہ اختلافات ختم ہونے چاہئیں اور ان حضرات (بریلویوں) کی طرف سے اکابر دیوبندگی بحفیر کا انہیں علم ہے جس کی وجہ سے اس امر کی شدید اور پر ذور ندمت کرتے ہیں اور اس پر شدید ترین کئیر کرتے ہیں البتہ یہ چاہتے ہیں دل سے کہ اس وقت جب کہ عالمی کفر اسلام و مسلمانوں کے خلاف متحد ہوچکا ہے تو دیوبندی بریلوی اختلافات کو بھی عالمی کفر اسلام و مسلمانوں کے خلاف متحد ہوچکا ہے تو دیوبندی بریلوی اختلافات کو بھی ختم ہونا چاہئے۔ (یہ ان کی خواہش ہے جس کا وہ بھشہ اس سیاہ کار سے اظہار کرتے میں ہونا چاہئے۔ (یہ ان کی خواہش ہے جس کا وہ بھشہ اس سیاہ کار سے اظہار کرتے معرف سے جب تحقیر بازی کی گئی تو اس کے دو ہیں یہ لکھی گئی کہ بحقیر حضرات کی طرف سے جب تحقیر بازی کی گئی تو اس کے دو ہیں یہ لکھی گئی کہ بحقیر کرنی غلط ہے۔

اب یہ سیاہ کار حضرت قاضی مظر حیین صاحب مدظلہ کے دلاکل کی طرف آنا ہے جس سے انہوں نے سید محمد علوی ماکن کا برطوی بلکہ "کٹر برطوی" ہونا مستبط فرملیا ہے۔ بہل سفرین یہ سیاہ کار اصل رسالہ "حق چار یار" کی طرف تو رجوع نہ کرسکا البتہ آنجناب نے جو "بینات" میں ان کا پورا مضمون اس امرے متعلق نقل فرملیا ہے ای پر اکتفا کیا گیا ہے اور اس لئے "بینات" بی کے صفحات وسطور کے فرملیا ہے ای پر اکتفا کیا گیا ہے اور اس لئے "بینات" بی کے صفحات وسطور کے حوالے ہوں گے۔

وعوی تمبرا: بینات ص ٢٨ سطر ١٩ پر ب كه جو آب خليفه اعلى حضرت خطيب مديد مولانا ضياء الدين مدنى قاورى رحمت الله عليه ك خليفه بين .... الخود

یہ تو دعویٰ ہے جناب مفتی محمد خان صاحب قاوری کا ماہنامہ "جمال رضا" میں محراس دعویٰ کی دلیل جو چند سطروں کے بعد دی من ہے اسے بھی طاحظہ فرمایے "بینات" ص ۲۸ سطر۲۴ جو بلغدیہ ہے : "دخود مولانا ماللی ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ جن لوگوں سے میں فی سند حدیث حاصل کی ہے ان میں سے ایک معمر ترین بزرگ جن کی عمر سو سال سے ذائد ہے مولانا ضیاء الدین تلوری ہیں۔۔۔الح بہم

تو تصہ اجازت طریق وظافت کا نہیں ہے بلکہ اجازت مدیث کا ہے اور اس
سے کوئی کسی کا ظیفہ نہیں بنآ بلکہ اجازت مدیث کے لئے معقد ہونا اور ہم فرہب اور
ہم عقیدہ ہونا کچھ بھی ضروری نہیں ہے جیسا کہ اہل فن سے مخفی نہیں۔ النذا یہ
دعویٰ تو باطل ہوگیا کہ سید عجم علوی ماکئی صاحب مولانا ضیاء الدین قادری منی کے
ظیفہ بیں۔

ووسراوعوى : \_\_\_ ماظه بوينات م ٥٠ طر٢٠ :

"بیت غالبا اپنے والد بزرگوار سے بیں حضور مفتی اعظم علامہ مولانا مصطفیٰ رضا نوری برطوی قدس سرہ تیری بار جب جج وزیارت کے لئے تشریف لے مکئے تو وہل بہت سے علما ومشارکتا کو خلافت واجازت سے نوازا وہیں علامہ سید مجمد علوی ماکل کو بھی تمام سلاسل کی اجازت عطا فرمائی"۔

اس سیاہ کار کی رائے یہل بھی بھی ہے کہ یا تو یہ بھی اجازت حدیث ہے جس کو ظافت وطریقت پر محول کیا گیا ہے ' پھر یہ واقعہ کس زمانہ کا ہے اسکی بھی کچھ خبر نہیں اور کمیا نوعیت ہوئی جسرطل دعوے کی کوئی دلیل نہیں ذکر کی گئی۔

بسرطل تیسرے دعوے ودلیل کو طاحظہ فرائے اور بریلویوں کی غفلت اور ہمارے معزت قامنی صاحب مرفلہ کی سادگی ہمی طاحظہ ہو:

تیسرا وعویٰ : -----بینات م ۵۱ سطر۸ اور ای طرح ص ۵۳ سطر۸ پر اور ص ۲۹ سطر۵ا پر بیه ہے کہ :

"مولانا غلام مصطفیٰ مدرس شرف العلوم و هاکه ج و دیارت

کے لئے تشریف لے گئے تو دہاں حضرت مولانا مفتی سعد اللہ کی سے

ماتات کی۔ مفتی سعد اللہ کی کے ایما پر ان کا وفد علامہ سید محمہ
علوی ماکل سے ملاقات کے لئے میلہ دوران ملاقات مولانا غلام
مصطفیٰ نے کما کہ ہم اعلی حضرت مولانا احمد رضا خان فاضل برملوی
مصطفیٰ نے کما کہ ہم اعلی حضرت مولانا احمد رضا خان فاضل برملوی
محتد اللہ علیہ کے شاکردوں کے شاکرد ہیں۔ اتنا سنتے ہی علامہ ماکلی
مرحتہ اللہ علیہ کے شاکردوں کے شاکرد ہیں۔ اتنا سنتے ہی علامہ ماکلی
محافقہ فرمایا اور بے حد تعظیم کی شریت پلایا گیا ، قبوہ چیش کیا گیا
انہوں نے بوری توجہ مولانا غلام مصطفیٰ اور ان کے ہمرایوں کی
جانب فرمادی اور آیک محمد میں آہ بحرکر فرمایا:

دسیدی علامہ احمد رضا خان صاحب فاضل برطوی کو ہم ان کی تفنیفات اور عطیقات کے ذریعے جانتے ہیں وہ اہل سنت کے علامہ تے ان سے محبت سی ہونے کی علامت ہے اور ان می بغض رکھنا اہل بدعت کی نشائی ہے ۔ او

ای طرح ص ۵۱ اور ص ۳۹ پر بے مگر دیکھتے ص ۵۲ پر بعینہ کی قصہ جب ڈاکٹر محمد سعود احمد صاحب "الدولت المکیہ" کے افتتاحیہ میں نقل فرماتے ہیں تو ذرا محقیق انداز سے اس کاس بھی درج فرماتے ہیں تو لکھتے ہیں بلغد بینات ص ۵۲ سام ۱ ملاحظہ

: *1*1

بگلہ دیش کی زبانی سنے ' ۱۲سا میں جج بیت اللہ شریف کے موقع پر چند رفیقوں کے ساتھ مولانا سید محمد علوی ماکل (کمه معظمه) کے ور دولت پر حاضر ہوئے... الخ "اھ

تو اس سے بید ثابت ہوا کہ بید حاضری ۱۵۳۷ میں ہوئی یمال بید شہد نہ کیا جائے کہ ممکن ہے کہ سمو ہوگیا ہو اور بید حاضری ۱۹۷۲ عیسوی سن میں ہوئی ہو' اس لئے کہ جس سفرنامہ سے بید حکایت نقل کی جارتی ہے وہ ۱۹۰۲ء میں چھپا ہے جیسا کہ اس بینات ص ۵۲ سطرا اور ذکور ہے۔

اب آیے دیکھتے ۷۲ساام میں سید محر علوی مالکی کی عمر شریف مشکل سے آٹھ سل کی ہوگ۔ اور ظاہر ہے کہ اس عمر میں ندکورہ وفد ان سے ملنے نہیں آیا بلکہ حقیقت بیہ ہے کہ به وفد ان کے والد بزرگوار سید علوی بن عباس مالکی رحمتہ اللہ علیہ سے ملنے آیا ہوگا اور انہوں نے حرثن شریفین کے عام علما واشراف کے طریقہ پر جیسے مرمهمان خصوصاً أكر علما مول تو ان كامجى أكرام شريت وقهوه عد كيا البية جو عبارت نقل کی منی وہ "اگر ثابت ہوجائے" اور اسمیں بھی مبالغہ نہ ہو تو اس پر محمول کی جائے گی کہ اس سے مراد اننی ذکورہ تین مسائل "سلفیت " تقلید ا تصوف" کی بنا بر ابر بنائے مخاصمت سلفیوں غالیوں کے یہ الفاظ استعال کئے گئے ہوں نہ کہ بمقائل اکابر دیوبند- چونکہ ۷۲سال یعنی آج سے تقریبا چوالیس سال پہلے علما نجدوما بین سلفین اور علما تجاز ابل سنت وجماعت كا آبس من اختلاف بهت زورول ير نهايت كرم تحل دیکھتے ''الشاب الثاقب'' میں حضرت شیخ الاسلام مدنی قدس سرہ کے قلم مبارک ے اس کا کچھ نمونہ مل جائے گا۔

بسرحال بد طاقات جو کہ سید محمد علوی کی طرف منسوب کی حمی اور حضرت قاضی مظر حسین صاحب مد ظلہ بھی اس کے دھوے میں آگئے اور اس کی بنا پر سید محمد علوی

پر کٹر بر بلویت کا الزام لگاتے ہیں اور اپنی معلومات کے مطابق "حق واضح" قرار دیتے ہیں یہ صاف صاف ثابت ہو گیا کہ نہ طاقات ہمارے ان سید مجمد علوی سے ہوئی اور نہ بی وہ عبارت انہوں نے کی۔

اس لئے اس ساہ کار کا یہ پختہ خیال ہے کہ جیسے پہلے دعویٰ میں ظافت مولانا ضیاء الدین سے قطعا غلط ہے وہ صرف اجازت حدیث ہے اور یہ تیسرا دعویٰ بھی قطعاً غلط ہے۔ اس طرح دو سرا دعویٰ بھی یا تو اجازت حدیث پر ہی محمول ہے اور یا وہ ان ك والدصاحب كا قصم ب ان كانميں۔ اور ب بھى اس زمانے كاجب سارے امور مخفی تھے اور وہ تین امور جو اوپر اس سیاہ کار نے ذکر کئے ہیں کہ انہی کو اصل سب منتخصتے ہیں چونکہ سید علوی کو پہ چلا ہوگا کہ یہ لوگ (بریلوی) اے عالی سلفی نہیں الشعرى ماتريدي بين ' ٢- حنفي كثر بين ' ٣- تصوف كو مانت بين بلكه قادري بين تو انهول نے ان کو بتایا کہ ہم ان کو الل سنت سیحت ہیں یقین کرتے ہیں اور یہ سب کچھ بمقال سلنی محرین تصوف تقلید کے نہ کہ بمقابلہ اکابر دیوبند کے چونکہ سید علوی مالکی مرحوم کی زندگی بھی ساری مارے سامنے ہے کہ مارے اکابر کے بیشہ مداح ومعترف واکرام وتعظیم میں بھیشہ مبالغہ کرنے والے رہے خود اینے بیٹے کو دارالعلوم دیو بند مجیجا تو کیے یہ تصور کیا جاسکتا ہے کہ یہ عبارت انہوں نے مقابلہ علادیوبند کمی ہوگ۔

یہ کچھ معلومات ہیں جو عرض کردی گئیں۔ آل مخدوم سے گزارش ہے کہ اسے خلل الذہن ہوکر ماحول سے متاثر ہوئے بغیر پڑھیں اور ارشاد ربانی :

> "يآيها الذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنباء فتبينوا ان تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نا دمين"

كو ملحوظ ركھا جائے مزيد كسى استيفاح كى ضرورت سمجيس توبيہ سياه كار حاضرہے البت

جو کھے غلط بنا پر لکھا گیا گزارش ہے کہ احس انداز سے اس کا تدارک ضرور فرمالیا جائے۔ یکی آل مخدوم سے امید ہے۔

> وزادكمالله توفيقا لمحابه وقربا لديه بفضله وكرمه آمين والسلام عليكم ورحمة الله وبركاتم

عبد الحفيظ- لندن ١٩ جولائي ١٩٩٥ء "

## راقم الحروف كاجواب

بسماللهالرحمن الرحيم

الحمدلله وسلام على عباده الذين اصطفى:

بخدمت على قدر مخدوم ومعظم جناب الشيخ المحترم مولانا عبد الحفيظ كل وخد الله السلام عليم ورحمته الله وبركامة "

کرامت نامہ بسلسلہ "اصلاح مفاہیم" جناب محرّم حافظ صغیر احمد زید لفف کے ذریعہ موسول ہوا تھا اور لندن سے واپسی پر اس کی نقل مولوی محمد رفیق میمن کے ہاتھ بھی موسول ہوئی جواب لکھنے بیٹھا تو بچوم مشاغل نے آداد جا بقول صائب :

دیدن یک روئ آتشناک را صد دل کم است من بیک دل عاشق مد آتشیں رخمارہ ام

بسرحال مخفراً عرض كرتا مون:

۲-۱ : ----- آنجناب نے پہلے اور دو سرے نمبریں حصول تقریفات کی تعمیل (بحوالہ خط بنام مولانا عاشق النی مدظلہ) درج فرمائی ہے 'اسے پڑھ کر اندازہ ہوا کہ

ان تقریظات کا میا ہونا دراصل آنجناب کی جدوجمد اور وجابت وشامت کی کرامت ہے :

کار زلف تست محک افثانی اما عاشقال معلحت را تمتے بر آہوئے چیں بستہ اند

قار کین کی سوات کے لئے مناسب ہوگا کہ آنجناب کے مکتوب بنام سوانا عاشق اللی مرظلہ کا وہ حصہ جس میں آپ نے حصول تقریظات کی تفصیل تحریر قرمائی بیں کیال نقل کردیا جائے :

> ".....جس زمانے میں بیہ سیاہ کار مدینه منورہ میں مقیم تھا تو غالبار بھے الاول یا رہیج الاحر ٥٨ ١٨ه ك كى دن سيد محمد علوى ماكى كا لندن سے فون آیا کہ میں کچھ دن کے لئے لندن آیا ہوا ہوں۔ حضرت مولانا بوسف مثلا صاحب کے ہاں دو روز دار العلوم بری مزار كر آيا ہوں' انہوں ئے جزاہ اللہ خيرا ميري بهت خاطريدارات كى بردا جلسه مجى كرايا جس مي بزارول كالمجع موا وغيره وغيرهدد عجريد مجى ہایا کہ میں نے اپنی کتاب "مغاہیم یجب ان میمی" کا ایک نے بھی انس بدید دیا جے بڑھ کر وہ بت خوش ہوے اور خصوصاً جو عالم اسلام کے مختلف علما کرام نے تقاریظ کھی بیں ان کو دیکھ کر بہت خوش ہوئے تو میں نے کما کہ گویا یہ اجماع ہے علا اسلام کا بحدیوں کے غلط عقائد ونظریات کے خلاف جس پر حضرت مولانا بوسف مثالا نے بس کر کما کر اس میں ایک کی ہے۔ میں نے بوچھا وہ کیا؟ تو انہوں نے کماکہ اس میں علا اہل السنت والجماعہ دیوبندی حضرات

کی تقاریظ نمیں اور ان کے بغیر اجماع نمیں ہوسکا چونکہ ایک عالم ان کے علم کا لوہا بانتا ہے۔ جس پر میں نے کماکہ بیر آپ نے سیج کما اور میں اب فورا اس کی کوشش کروں گا۔ کچھ اور تنسیل مجمی اس ذیل کی بنائی اور پھر یہ کما کہ میں ابھی تو فورا انڈو نیٹیا سٹگاپور وغیرہ جاربابول غالبًا أيك وُيرْه له بعد فلال فلال ماريخول من جار يائح ون میرے پاس بیں اگر تم بھی ان تاریخوں میں فارغ ہو تو میں سٹکار ہور سے کراجی آجاؤں گا اور کراجی سے لاہور اسمے چلیں مے چونکہ مجے تقاریظ میں زیادہ اجمیت ایک تو حضرت مولانا محم مالک کاند حلوی کی ان کے علم کی وجہ سے اور دو سرے مولانا سید عبد القادر آزاد کی ان کی سیاس وجابت کی بنا ر۔ میس (عبد الحفظ) نے ان سے وعدہ . كرلياكم آب اطياطاً أيك مفتد اس ماريخ عد قبل مجع فون كرليس اكد بلت كي مونے يران شاء الله باكستان كاني جاؤل كا۔

الذا ایک ہفتہ قبل ان کا فون آلیا اور متعین آریخ سے ایک روز قبل یہ سیاہ کار کراچی پہنچ کیا۔ معد الخلیل میں حضرت موانا کیلی منی مرظلہ کے ہاں ممان رہے۔ وہاں سے میں نے سید محمہ علوی ماکی سے کما کہ یماں کراچی میں ہمارے تین بوے علمی مراکز بیں (دارالعلوم فاروقیہ 'بوری ٹاؤن) ان کی بھی آگر تقاریظ لے لیں تو بمتر ہوگا تو انہوں نے اس کو مناسب جاتا الذا رابطہ کیا تو پہنے چلا کہ حضرت موانا سلیم اللہ خان صاحب تو وہاں نہیں ہیں البتہ دونوں مگہ وقت ملے کرتے ہم دونوں مع حضرت موانا کی صاحب کے گئے۔ دونوں جگہ کے حضرات نے نمایت محبت واکرام کا معالمہ

فرالا اور دونوں نے یہ مناب سمجماکہ کتاب جمیں دے دی جائے جب آپ پنجاب سے واپس آویں کے تو ہم اچھی طرح مطالعہ كرك تقريظ لكه ديس ك- سيد صاحب اس ير راضي موسك اور جم للهور روانه ہوگئے وہاں ہم رات کو پنچ حضرت حافظ صغیر احمہ صاحب وغيرو حفرات لين آئ موے تھے مطار لامور ير حفرت مافظ صاحب سے پہ چلا کہ حضرت موانا محمد مالک کاند حلوی تو ام کے ون ممى سفرير جارب بين الذا مطار الهور سے سيدها حضرت مولانا کاند حلوی کے مگر بی مجئے۔ وہ معظم تھے کہ انسیں خرکدی مئی تھی۔ مل کر بہت خوش ہوئے اور جب سید صاحب نے مقصود بنایا تو انہوں نے بھی یی فرملا کہ ابھی تو مجھے کتب دیدیں رات کو انشاء الله مطالعه كراول كا اور صح آب ميرے بال ناشة كري اى وقت تقرید بھی دے دول گا۔ میع ہم لوگ ناشتہ کے گئے پہنچ تو حضرت مولانا محمہ مالک کاند حلوی نے بت عی زیادہ اس کتاب پر خوشی کا اظمار فرایا وہاں کے بعض نجدیوں کے غلو کے بچے لطیفے بھی سائے اور کتاب کو بہت سراہا۔ پھر اپنے دست مبارک سے لکمی ہوئی تعريظ مرحمت فرائي جس كے يه الفاظ ملاحظه فرائيس:

"وفى الحقيقة ان هذا الكتاب يحتوى على موضوع مبتكر ومضامين عالية تحتاج اليه العلماء والطلاب وفيه من حسن ذوق المؤلف وعلو فكرته ما تحل به المغلقات فى موضوعات كثيرة فى اصول الدين ولا شكان

هذا الكتاب كشف الحجاب عن نكات مستورة وبعيدة عن انظار العلماء فجزاه الله احسن الجزاء واسبغ عليه من نعمه الظاهرة وباطند نسال الله تعالى ان يمتع المسلمين وخاصة اهل العلم به وبعلوه دائما في مشارق الارض ومغاربها "-

یہ الفاظ اینے تلم مبارک سے شخ الحدث علامہ جلیل حضرت مولانا محمد مالك كاند حلوى قدس سره في لكف بين لور خوشی ومسرت کے اس بارے میں جو آثار ان کے چرے میارک یر تنے وہ بیان سے باہر ہیں اور بہت ہی محبت وشفقت اور اکرام واعزاز کا معالمہ سید محمد علوی صاحب سے کیا جس سے سید صاحب بهت مجوب بمي موئ كر حفرت مولانا عبيد الله اور حضرت مولانا عبد الرحل اشرفی کے بل وارالاجتمام میں مجے انہوں نے بھی بہت زیادہ اعزاز واکرام فرمایا۔ جامعہ اشرفیہ و کھایا اور وونول حفرات نے حفرت کاند حلوی کی تقریق کی بائیر وتقدیق کی- پھریسال سے مولانا سید عبد القادر آزاد صاحب سے وعدہ تھا وہاں مگئے انہوں نے جب حضرت کاند حلوی کی تعريظ ديكمي توبهت خوش موسئ اس وقت مولانا آزاد صاحب نے اپنے کچھ رفقا وعلا کو بھی مدعو کر رکھا تھاجن میں حضرت شاہ نفيس صاحب مولانا عبد الغني صاحب مولانا على اصغر صاحب اور مولانا عبد الواحد صاحب بھی تھے۔ مولانا آزاد صاحب نے

سید صاحب کو پیشکش کی کہ جن الفاظ میں آپ چاہیں ہم تقریظ کھنے کے لئے تیار ہیں۔ جب ہمارے علمی پیشوا حضرت موانا مجر مالک کاند حلوی نے پوری رات مطالعہ کے بعد اس کتاب پر یہ تقریظ لکھ دی ہے تو پھرجو چاہیں اس کے بارے میں ہم سے لکھوالیں مگر سید صاحب نے کماکہ نہیں جس طرح آپ لوگ مناسب سمجھیں لکھ دیں پھر سب نے مشورہ سے ایک مختر جائع مضمون تیار کیا جے ای وقت ہاتھوں ہاتھ حضرت نفیس شاہ صاحب مدکلہ العالی نے تحریر فرادیا جس کے یہ الفاظ طاحظہ صاحب مدکلہ العالی نے تحریر فرادیا جس کے یہ الفاظ طاحظہ

"با نني اصالة عن نفسي ونيا بة عن مجلس علماء باكستان واعضائه المنتشرين بفضل الله فی کل مدنیة من مدن باکستان وخارجها والذى يضم نحو عشرين الف عالم لقد اطلعنا على كتاب مفاهيم يجب ان تصحح الذي صنفه فضيلة العلامة السيد الشريف محمد بن السيد علوى مالكي المكي فوجدناه يحتوي على ما عليه اهل السنة والجماعة سلفا وخلفا وقد اجاد فيه وافاد بالادلة القرآنية والحديثية ونرجو من الله سبحانه وتعالي ان يجمع كلمة المسلمين على الحق المبين ونحن معه في جها ده في الدعوة الى الله ونصرة اهل

الحق اهل السنة والجماعة...الخ" مولاناسد عبد القادر آزاد صاحب نے تقریقا پر دستخط کے اور اوپر ندکورہ بالا چاروں حضرات نے اس پر تائید و تقمدیق فرائی....."۔

نیزید بھی اندازہ ہوا کہ اس ناکارہ نے تقریظات کے بارے میں جو بات محض ظن و تخیین ہے کہی تھی وہ بڑی حد تک صحح نکل 'چنانچہ جناب نے موالنا محمہ تقی عثانی زید مجدہ کی تقریظ کا حوالہ دیا ہے' یہ اس ناکارہ کی نظرے نہیں گزری 'گراب البلاغ (رکتے الاول ۱۱ آگست ۹۹۵) میں شائع ہو چک ہے' اس کی تمید سے واضح ہے کہ یکسوئی کے ساتھ کتاب کو دیکھنے کا موقع ان کو نہیں ملا' یہ ان کی ذہانت ودقیقہ رسی تھی کہ انہوں نے ایک شب کے طائزانہ مطالعہ میں بھی کتاب کے اصلاح طلب چند پہلوؤں کی نشاندہ کی کردی' ورنہ ان کے لیجات فرصت میں اس کی مخبائش نہیں تھی اس لئے ضروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸۵ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸۵ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸۵ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۵۵ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تھی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸۵ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تھی عثانی مروری معلوم ہو تا ہے کہ البلاغ ۱۳۸۵ھ میں شائع شدہ حضرت مولانا محمہ تقی عثانی مروری مولانا میں ان ان کے الموالی کی تقریظ مع ترجمہ اور اس کے طاحقات بھی بیاں نقل کردیۓ جائیں۔

"بم الله الرحل الرحيم

یخ محم علوی ماکی کی عربی کتاب "مفاهیم یجب ان تصحح" آج کل بعض علی طنوں میں موضوع بحث بنی ہوئی ہے ' المخصوص اس کے اردو ترجے کی اشاعت کے بعد یہ بحث شدت افتیار کرمی ہے' اس بحث کے دوران یہ حوالہ بھی دیا جارہاہے کہ احتر نے اس کتاب پر کوئی تقریق کھی تھی' اس بنا پر صورت مال کی وضاحت کے لئے درج ذیل تحریر شائع کی

جاری ہے:

"اس كتاب كے مصنف فيح مح علوى ماكى كم كرمہ كے ايك متاز ومشہور عالم فيح سيد علوى ماكى كے صابزادے ہيں۔ ان ك والد سے اكابر علا ديوبند مثلا احقر كے والد ماجد حضرت مولانا مفتی فينج صاحب معتفرت مولانا بدر عالم صاحب اور حضرت مولانا سيد محمد يوسف بنورى صاحب رحم الله كے تعلقات رہے ہيں اور اننى تعلقات كى بنا پر ان كے صابزادے محمد علوى ماكى علوم دين كى تعلقات كى بنا پر ان كے صابزادے محمد علوى ماكى علوم دين كى تحصيل كے لئے كچھ دت پاكتان ميں رہے اور احقركے والد ماجد اور حضرت مولانا سيد محمد يوسف بنورى صاحب سے تماذ اور احتراف ماصل كيا اس زمانے ميں ان سے احقركى محمد ملاقاتيں ديں كين ان كے والي سعودى عرب جانے كے بعد ماتوں ان سے كوئى رابط نہ ہوا۔

اب سے چند سال پہلے کی بات ہے کہ اچانک ان کا فون آیا

کہ جس کراچی جس ہوں اور انڈونیشیا سے سعودی عرب جاتے

ہوئ صرف آپ سے ایک ضروری بات کرنے کے لئے کراچی جس

محمرا ہوں اور ملاقات کرنا چاہتا ہوں چنانچہ وہ دارالعلوم تشریف
لائے ان کے ساتھ محرّم مولانا ملک عبد الحفظ صاحب بھی تھے۔
اس وقت انہوں نے ذکر کیا کہ نجد کے علاجن ساکل جس فیر
ضروری تشدد کرتے ہیں ان کی وضاحت کے لئے انہوں نے "
مفاھیم یجب ان تصحیح " کے نام سے ایک کتاب تکمی ہے اور وہ چاہج ہیں کہ اس کتاب تکمی ہے اور وہ چاہج ہیں کہ اس کتاب پر براور معظم حضرت مولانا مفتی محمد

رفع صاحب مرظلم اور احتر تقریظ کھے۔ انقاق سے اس وقت میں انتہائی معروف تفا اور ایک دن بعد ایک سفر پر جانے والا تھا۔ احتر لے عذر کیا کہ اس مختر وقت میں کتاب کو پڑھنا اور تقریظ لکمنا میرے لئے مشکل ہوگا' اس پر انہوں نے عالم عرب اور پاکستان کے بعض علا کی تقریظات و کھائیں جن میں کتاب کی بوی تقریف کی گئ متی ' ان کا کمنا تھا کہ آپ ان تحریوں میں سے کی پر و محتظ کرسکتے میں' یا ان کی بنیاو پر چند آئیدی سطریں لکھ سکتے ہیں جس کے لئے فیاد تر وکار نہ ہوگا۔

اس کے جواب میں احتر نے عرض کیا کہ آگرچہ یہ حضرات علا احتر کے لئے قاتل احرام ہیں لیکن تقریظ ایک المانت ہے اور کتاب کو دیکھے بغیراس کے بارے میں کوئی مثبت رائے فلاہر کتا میرے لئے جائز نہیں۔ انہوں نے اس بات سے اتفاق کیا کیکن ساتھ ہی یہ اصرار مجی فرمایا کہ میں کمی نہ کمی طرح کتاب پر نظر ذال کراس پر ضرور کچھ تھوں۔

وقت کی تھی کے باوجود میں نے ان کے اصرار کی تھیل میں کتب کے اہم مباحث کامطالعہ کیا اس مطالعے کے دوران جمال مجھے ان کی بہت می باتیں درست اور قلل تعریف معلوم ہو کیں ، وہیں بعض امور قلل اعتراض بھی نظر آئے اس لئے میں نے انہیں فون کیا کہ میں کتاب کی کلی آئید و تقریقا سے قاصر ہوں۔ کیونکہ اس میں بعض امور ایسے موجود ہیں جو قائل اعتراض ہیں۔ کیونکہ اس میں بعض امور ایسے موجود ہیں جو قائل اعتراض ہیں۔ فاضل مولف نے جمعے سے کماکہ میں وہ قائل اعتراض امور بھی اپنی

تقريظ مي شال كدول- احترف جربيد ورخواست كى كه بيداى صورت میں مکن ہے کہ میری تحریر بوری شائع کی جائے اور اس میں کوئی حصہ چموڑا نہ جائے انہوں نے اس بات کا وعدہ کیا۔ اسکے بعد میں نے ایک تحریر کھی جس میں کتب کے قاتل تعریف اور قلل اعتراض دونوں پہلوؤل کی مکنہ مد تک وضاحت کی کوشش ک- میرے براور بزرگ حضرت مولانا مفتی محد رفع عثانی صاحب م ظلم نے بھی کاب کے متعلقہ حسوں کو دیکھنے کے بعد اس تحریر سے افغال کرتے ہوئے اس پر وستخط فرائے اور یہ تحریر مولف کے حوالے کردی گئے۔

اسكے بعد مجمع اس بات كا انظار رہاك كتاب كے نے الديش میں یہ تحریر شائع ہو' لیکن باوجود یہ کہ کتلب کے کی ایڈیشن اب تك كل مج بن عالباس ك كى ايديش من ميرى يه تحريشال نىس كىمتى-

اب جب کہ بعض حفرات نے اس کتاب کا اردو ترجمہ كرك اس ماكتان من شاكع كيا تو ميرك بارك من بعض جكه به حوالہ بھی دیا گیا کہ جم نے بھی اس كتب ير تقريظ كھى تھى۔ اس لئے مزیر گرای قدر مولانا محمود اشرف مثانی صاحب سلمہ نے ضورت محسوس کی که جاری اس تحریر کا اردو ترجمه شائع کردیا جلے آکہ لوگوں کو معلوم ہو سکے کہ جاری تحریر میں کیا ہات کسی منی تنی۔

چانچہ انہوں نے ہاری اس عربی تحریر کا سلیس اور واضح

رجمہ کیاہے جو ذیل میں پیش کیا جارہاہے' اس کے ساتھ عی شروع میں اہل علم کے لئے اصل عنی تحریر کامتن بھی شائع کیا جارہا ہے۔ یمال یہ بھی واضح رہنا ضوری ہے کہ جب میں نے یہ تحریر کمی تنی توکلب مل میں شائع ہوری تنی کور اس کے مخاطب الل علم تھے'اس لئے کتب کے ایتھے یا برے پہلوؤں کی طرف مختر اشارہ کرکے کتب میں اس تحریر کی اشاعت میں ہم نے کوئی حرج میں سمجلد لیکن چو تکد کلب کے قاتل احراض پہلو موام کے لئے معزاور مغلط الكيز موسكة تع اس لئے مارى رائے مى اس ك اردد ترجے کی اشاعت مناسب نیس تھی۔ اندا اس تحریر کے اردد تر مے کو کتاب کے اردو ترجے پر تقریظ مرکز ند سجما جائے۔ اور نہ تقرظ کی حیثیت میں اسے شائع کرنے کی اماری طرف سے اجازت

یہ بات مجی قال ذکر ہے کہ اصل عبی تحریر معروفیت اور عجلت کی طالت میں تکسی عنی متی جس میں اشارے کانی سمجھے محکے۔
کلب کے ہر ہر جز پر تبعرہ اس وقت پیش نظر نہیں تھا النا ایہ بات طارح از اسکان نہیں کہ جن باتوں پر اس تحریر میں تقید کی می ہے اسکیب میں اس کے علامہ بھی قاتل تقید حصے موجود ہوں۔ واللہ سمانہ وقتاتی الموقی۔
سمانہ وقتاتی الموقی۔

محر تق مثانی ۵مغزالمنفز۲۲۱

## بسم الله الرحمن الرحيم

## "تقریظ علی کتاب "مفاهیم یجبان تصحح"

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيننا ومولانا محمد النبى الامين وعلى آله واصحابه اجمعين وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين.

وبعد فقد طلب منا الاخ الكريم فضيلة العلامة المحقق الشيخ السيد محمد علوى المالكي ؛ حفظه الله ورعاه ان اتقدم اليه برايه في كتابه "مفاهيم يجب ان تصحح" وما ذلك الا من تواضعه في الله ومحبته للعلم وطلابه وطلبه للحق والصواب فانه من اسرة علمية نبيلة هي اجل من ان تحتاج الى نقريظ مثلنا لمولفاتها؛ وأن والله رحمه الله تعالى معروف فى عالم الاسلام بعلمه وفضله وورعه وتقواه وانه بفضل الله تعالى خير خلف لخير سلف ولكننا نتشرف بكتابة هذه السطور امتثالا بامرة ورجاء لدعواته وابداء لما اخلنا من السرور والاعجاب باكثر مباحثه وما سنح لنا من الملاحظات في بعضها ـ

ان الموضوعات التي تناولها المولف بالبحث في هذا الكتاب موضوعات خطيرة ظهر فيها من الافراط والتفريط ما فرق كلمة المسلمين وآثار الخلاف والشقاق بينهم بما يتآلم له كل قلب مؤمن وقلما يوجد في هذه المسائل من ينقحها باعتدال واتزان ويضع كل شي في محله سالكا مسلك الانصاف محترزا عن الافراط والتفريط.

وان كثيرا من مثل هذه المسائل مسائل فرعية نظرية ليست مدارا للايمان ولا فاصلة بين الاسلام والكفر بل وان بعضها لايسئل عنها في القبر ولا في الحشر ولا عند الحساب ولو لم يعلمها الرجل طول حياته لم ينقص ذلك في دينه ولا ايمانه حبة خردل مثل حقيقة الحياة البرزخية وكيفيتها وما الى ذلك من المسائل النظرية والفلسفية البحنة ولكن من المؤسف جدا انه لما كثر حولها النقاش وطال الجدال اصبحت هذه المسائل كانها من المسمة صد الدينية الاصلية او من

Presented by www.ziaraat.com

عقائد الاسلام الاساسية فجعل بعض الناس يتشدد في امثال هذه المسائل فيرمى من يخالف رايه بالكفر والشرك والضلال وان هذه العقلية الضيقة ربما تتسامح وتتغاضى عن التيارات الهدامة التي تهجم اليوم على اصول الاسلام واساسه ولكنها تتحمس لهذه الابحاث النظرية الفرعية اكثر من حماسها ضد الالحاد الصريح والاباحية المطلقة والخلاعة المكشوفة والمنكرات المستوردة من الكفار والاجانب

لقد تحدث اخونا العلامة السيد محمد علوى المالكى حفظه الله عن هذه العقلية بكلام موفق واثبت ان من يومن بكل ما علم من اللين بالضرورة فانه لا يجوز تكفيره لا ختياره بعض الآراء التى وقع فيها الخلاف بين علماء المسلمين قديما -

ثم تحدث عن بعض هذه المسائل الفرعية التى وقع فيها الخلاف مين المسلمين وطعن من اجلها بعضهم بعضا بالتكفير والتضليل مثل مسئلة التوسل في الدعاء والسفر لزيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم والتبرك بآثار

الانبياء والصحابة والصالحين وحقيقة النبوة والبشرية والحياة البرزخية وان الموقف الذي اختاره في هذه المسائل موقف سليم مويد بالدلائل الباهرة من الكتاب والسنة وتعامل الصحابة والتابعين والسلف الصالحين وقد اثبت بادلة واضحة واسلوب رصين أن من يجيز النوسل في الدعاء او التبرك بآثار الانبياء والصلحاء اويسافر لزيارة روضة الرسول صلى الله عليه وسلم ويعتقده من اعظم القربات او يومن بحياة الانبياء في قبورهم حياة برزخية تفوق الحياة البرزخية الحاصلة لمن سواهم فانه لايقترف اثما فضلا عن ان يرتكب شركا او كفرا وفان كل ذلك ثابت بادلة من القرآن والسنة وتعامل السلف الصالح واقوال جمهور العلماء الراسخين في كل زمان.

وكذلك تحدث المؤلف عن الاشاعرة ومسلكهم في تأويل الصفات لاشك ان الموقف الاسلم في هذا هو ما عبر عنه المحدثون بقولهم": امروها بلا كيف" ولكن التاويل اتحاه التي اليه اجتهاد الاشاعرة

حفاظا على التنزية ومعارضة للتشبية وما اداهم الى ذلك الا شدة تمسكهم بعقيدة التوحيد وصيانتها عن شوائب التجسيم وقد نحا هذا المنحى كثير من فطاحل العلماء المتقدمين الذين لا ينكر فضلهم الا جاهل او مكابر فكيف يجوز رمى هولاء الاشاعرة بالكفر والضلال واخراجهم من دائرة اهل السنة واقامتهم في صف المعتزلة والجهمية اعاذنا الله من ذلكد

وما احسن ماقاله اخونا المؤلف في هذا الصدد:

"افما كان يكفى ان يقول المعارض: انهم رحمهم الله اجتهدوا فاخطاوا فى تاويل الصفات وكان الاولى ان لا يسلكوا هذا المسلك يدل ان ترميهم بالزيغ والضلال ونغضب على من عدهم من اهل السنة والجماعة" - (م ٢٩)

وان هذا المنهج للتفكير الذى سلكه المؤلف سلمه الله فى امثال هذه المسائل لمنهج عادل لو اختاره المسلمون فى خلافاتهم الفرعية بكل سعة فى القلب ورحابة

فى الصدر' لانحلت كثير من العقد' وفشلت كثير من الجهود التي يبذلها الاعداء في التفريق بين المسلمين-

ثم لا بد من ذكر الملاحظات التي سنحت لنا خلال مطالعة هذا الكتاب ولا منشا لها الا أداء واجب الود والنصح لله وامتثال امر المولف نفسه وهي كالتالي:

ا: ----ان المباحث التى تكلم عنها المولف حفظه الله مباحث خطيرة قد اصبحت حساسة للغاية ووقع فيها من الافراط والتفريط ما وقع وان ترميم ناحية ربما يفسد الناحية الاخرى والتركيز على جهة واحدة قد يفوت حق الجهة الثانية فالمطلوب من المتكلم فى هذه المسائل ان ياخذ باحتياط بالغ ورعاية للجانبين ويكون على حدر ممن يستغل عباراته لغير حق-

وبما أن هذا الكتاب متجه الى رد الغلو فى تكفير المسلمين ورميهم بالشرك من اجل تعظيمهم ومحبتهم للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم' أو الاولياء والصلحاء' فمن

الطبيعى ان لا يكون فيه رد مبسوط على من يغلو في هذا التعظيم غلوا نهى عنه الكتاب والسنة وعلماء الشريعة في كل زمان ومكان ومع ذلك كان من الواجب فيما ارئ نظرا الى خطورة الموضوع ان يكون فيه المام بهذه الناحية ايضا فيرد فيه ولوبا يجاز على من يجاوز الحد في هذا التعظيم بما يجعله موهما للشرك على الاقل

۲: ----وجلنا في بعض مواضع الكتاب اجمالا في بعض المسائل المهمة ربما يخطئ بعض الناس فهمه فيستدلون بذلك على خلاف المقصود ويستغلونه لتاييد بعض النظريات الفاسدة ومنها مسئلة "علم الغيب" فان المولف حفظه الله تعالى مر عليها مرا سريعا ' فذكر أن علم الغيب لله سبحانه وتعالى ' ثم اعقبه بقوله :"وقد ثبت ان الله تعالى علم نبيه من الغيب ما علمه واعطاه ما اعطاه" وهذا كلام حق اريد به انباء الغيب الكثيرة الني اوحاها الله سبحانه وتعالى الى نبيه الكريم صلى الله عليه وسلم ولكن من الناس من

لا يكتفي بنسبة هذه الانباء اليه صلى الله عليه وسلم بل يصرح بكونه عليه السلام عالم الغيب علما محيطا بجميع ماكان ومايكون الى قيام الساعة فنخشى ان يكون هذا الاجمال موهما الى هذه النظرية التي طال رد جمهور علماء أهل السنة عليها -

٣: ----وكذلك قال المولف في نبينا الكريم صلى الله عليه وسلم": فانه حي الدارين دائم العناية بامته متصرف باذن الله في شؤنها خبير باحوالها تعرض عليه صلوات المصلين عليه من امته ويبلغه سلامهم على كثرتهم"-(ص ا) والظاهر انه لم يرد من التصرف التصرف الكلى المطلق ولا من كونه "خبيرا باحوالها" العلم المحيط التام بجميع الجزئيات فان ذلك باطل ليس من عقائد اهل السنة وانما اراد بعض التصرفات الجزئية الثابتة بالنصوص كما يظهر من تمثيله بعرض الصلوات والسلام عليه واجابته عليها ولكن نخشى ان يكون التعبير موهما لخلاف المقصود ومتمسكا لبعض المغالين في الحانب الآخر

٣: \_\_\_لقد احسن المولف كما سبقت الاشارة منا الى ذلك في تاكيده على الاحتياط اللازم في امر تكفير مسلم فلايكفر مسلم مادام يوجد لكلامه محمل صحيح او محمل لايوجب التكفير على الاقل ولكن التكفير شيى ومنع الرجل من استعمال الكلمات الباطلة او الموهمة شيي آخر' والاحتياط في التكفير الكف عنه ما وجد منه مندوحة ولكن الاحتياط في الامر الثاني هو المنع من مِثل هذه الكلمات بتا تا ــ ومن ذلك قول المولف: "فالقائل: يا نبئ الله اشفني واقض ديني لو فرض ان احدا قال هذا' فانما يريد اشفع لي في الشفاء' وادع لي بقضاء ديني وتوجه الى الله في شاني فهم ما طلبوا منه الا ما اقدرهم الله عليه وملكهم اياه من الدعاء والتشفع فالاسنا د في كلام الناس من المجاز العقلي"- (ص٥٥) وهذا تاويل حسن للتخلص من التكفير٬ وهو من قبيل احسان الظن بالمومنين ولكن حسن الظن هذا انما يتاتي فيمن لا يرفض تاويل كلامه بذلك اما من لا يرضى بهذا التاويل بنفسه كما هو واقع من بعض الناس فيما أعلم فكيف يؤول كلامه بما لا يرضى به هو؟

وبالتالي فان هذا التاويل وان كان كافيا للكف عن تكفير القائل ولكنه هل يشجع على استعمال هذه الكلمات؟ كلا! بل يمنع من ذلك تحرزا من الابهام والتشبه على الاقل كما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عُن استعمال لفظ "عبدى" للرقيق لكونه موهما " فالواجب عندى على من يلتمس التاويل لهؤلاء القائلين ان يصرح بمنعهم عن ذلك لئلا يشجعهم تاويله على استعمال الكلمات الموهمة فان من يرعى حول الحملي اوشك ان يقع فيه ومثل ذلك يقال في كل توسل بصورة نداء' وباطلاق "مفرج الكربات" و "قاضى الحاجات" على غير الله سبحانه وتعالى.

۵: ----قد ذكر المؤلف حفظه الله ان البدعة
على قسمين: حسنة وسيئة فينكر على الثانى
دون الاول وان هذا التقسيم صحيح بالنسبة
للمعنى اللغوى لكلمة البدعة وبهذا المعنى
استعملها الفاروق الاعظم رضى الله تعالى عنه

حين قال": نعمت البدعة هذه" واما البدعة بمعناها الاصطلاحي فليست الاسيئة وبهذا المعنى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كل بدعة ضلالة".

 ٢: ----لقد كان المولف موفقا في بيان الخصائص النبوية حيث قال: والانبياء صلوات الله عليهم وانكانوا من البشر ياكلون ويشربونيس وتعتريهم العوارض التي تمر على البشر من ضعف وشيخوخة وموت الا انهم يمتازون بخصائص ويتصفون باوصاف عظيمة جليلة هي بالنسبة لهم من الزم اللوازم الخ"-(٤٧/٧) ثم ذكر عدة خصائص الانبياء ولاسيما خصائص النبي الكريم صلى الله عليه وسلم لللا يزعم زاعم انه عليه السلام يساوي غيره فى الصفات والاحوال والعياد بالله والحق ان خصائصه صلى الله عليه وسلم فوق ما نستطيع ان نتصوره ولكننا نعتقد ان رسول الله صلى الله عليه وسلم اجل من ان نحناج في اثبات خصائصه الى الروايات الضعيفة فان خصائصه الثابنة بالقرآن والسنة الصحيحة

اكثر عددا واعلى منزلة واقوى تأثيرا في القلوب من الخصائص المذكورة في بعض الروايات الضعيفة مثل ما روى انه لم يكن له ظل في شمس ولا قمر فانه رواية ضعيفة عند حمور العلماء والمحلثين

ك: ----يقول المولف سلمه الله تعالى: "ان الاجتماع لاجل المولد النبوى الشريف ما هو الا امر عادئ وليس من العبادة في شيئي وهذا ما نعتقده وندين الله تعالى به" ثم يقول: " ونحن ننادى بان تخصيص الاجتماع بليلة واحدة دون غيرها هو الجفوة الكبرى للرسول صلى الله عليه وسلم".

ولاشك ان ذكر النبى الكريم صلى الله عليه وسلم وبيان سيرته من اعظم البركات وافضل السعادات اذا لم يتقيد بيوم او تاريخ ولا صحبه اعتقاد العبادة في اجتماع يوم مخصوص بهيئة مخصوصة فالاجتماع لذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذه الشروط جائز في الاصل لايستحق الانكار ولا الملامة

ولكن هناك اتجاها آخر ذهب اليه كثير

من العلماء المحققين المتورعين وهو ان هذا الاجتماع وان كان جائزا في نفس الامر غير ان كثيرا من الناس يزعمون انه من العبادات المقصودة أو من الواجبات اللينية ويخصون له اياما معينة على ما يشوبه بعضهم باحتقادات واهية واعمال غير مشروعة ثم من العمب على عامة الناس ان يراعوا الفروق المقيقة بين العادة والعبادة.

فلو ذهب هؤلاء العلماء نظرا اليه هذه الا مور التي لا ينكر اهميتها الى ان يمتنعوا من مثل هذه الاجتماعات رعاية لا صل سد اللرائع وعلما بان درء المفاسد اولى من جلب المصالح فانهم متمسكون بدليل شرعى فلا يستحقون انكارا ولا ملامة

والسبيل فى مثل هذه المسائل كا السبيل فى المسائل المجتهد فيها عمل كل رجل ويفتى بما يراه صوابا ويدين الله عليه ولا يقوق سهام الملامة الى المجتهد الآخر الذي بخالفه فى رايم

وبالجملة فان فضيلة العلامة المحقق السيد محمد علوى المالكي حفظه الله تعالى

ونفع به الاسلام والمسلمين على الرغم من بعض هذه الملاحظات نقع في هذا الكهاب كثيرا من المسائل التي ساء عند بعض الناس فهمها واتى بمفاهيمها الحقيقة وادلتها من الكتاب والسنة فارجو ان يدرس كنابه يعين الانصاف وروح التفاهم لايعماس الجنل والمراء واسال الله تعالٰى ان يوفقنا نحن وجميع المسلمين ان نكون قائمين بالسقط شهداء لله ولو على انفسنا انه تعالى سميع قريب مجيب العاعين وصلى الله تعالى على سيدنا ومولانا محمد وآله واصحابه اجمعين مفتى محمد تقى عثمانى خادم طلبه بدار العلوم كراتشى مفتى محمد وفيع عثماني رنيس دارالعلوم كراتشي ١٤ بعر (اللَّم) (الرحس (الرحيم

ترجمه

(العمر الله رب (العاليس والصلاة والدلا) على سرنا ومولانا معمد الله والعاليس، وجهلي آله والصحابه (جمعين وجهلي أله والصحابه (جمعين وجهلي أكل بو ) (الرين! برادر مكرم، علام محقق جناب شخ السيد محمد علوى ماكلي، عظم الله ورعاه، نے خواہش ظاہر فرمائی ہے كہ ان كى كتاب "مفاهيم يجب ان تصحح" پر ہم اپني رائے تقريظ كي صورت ميں پيش كريں، وه جس شريف علمي خاندان سے تعلق ركھتے ہيں،

اس کی بنا پر وہ اپنی تصانیف میں ہم جیسوں کی تقریظ ہے بے نیاز ہیں، ان کے والد اپنے علم وفضل اور زہد وتقویٰ کی بدولت عالم اسلام میں معروف شخصیت کے حامل سے اور خود مصنف بحداللہ اپنے والد گرامی کے جانشین ہیں۔ اس لئے ان کی بیہ خواہش درحقیقت ان کی تواضع فی اللہ علم اور طالبان علم سے ان کی محبت، اور ان کی طرف سے تلاش حق کی آئینہ وار ہے۔

بہر حال آئندہ سطور کی تحریر کا مقصد ان کی خواہش کی بینر جہاں اس بیمیل بھی ہے اور ان کی دعاؤں کا حصول بھی، نیز جہاں اس تحریر کا مقصد اپنی مسرت کو ظاہر کرنا ہے، کیونکہ کتاب کے اکثر مباحث کو دکھے کر جمیں بہت مسرت ہوئی وہاں اس تحریر کے ذریعہ کتاب کے بعض مباحث کے بارے میں اپنا تھرہ ظاہر کرنا بھی پیش نظر ہے۔

مؤلف نے اپنی کتاب میں جن مسائل کو موضوع بحث بنایا ہے، بلاشبہ وہ نازک موضوعات ہیں، ان مباحث میں افراط و تفریط نے مسلمانوں کے اتحاد کو پارہ پارہ کرکے ان میں اختلاف و افتراق کی فضا کو چنم دیا ہے، جس سے آج ہر مؤمن کا دل دکھا ہوا ہے، ان مباحث میں ایسے افراد کی تعداد بہت کم ہے، جو اعتدال اور توازن کے ساتھ ان مسائل کو پرکھیں، ہر بات کو اپنی صحیح جگہ پر رکھیں، اور افراط و تفریط سے بہتے ہوئے بات کو اپنی صحیح جگہ پر رکھیں، اور افراط و تفریط سے بہتے ہوئے افساف کا راستہ افتیار کریں۔

ان مسائل میں اکثر مسائل وہ ہیں جو فروعی بھی ہیں اور نظریاتی بھی، نہ ان پر ایمان کا دار و مدار ہے، نہ سی مسائل

اسلام اور کفر کے درمیان حد فاصل کی حیثیت رکھتے ہیں، بلکہ ان میں سے بعض مسائل تو وہ ہیں کہ ان کے بارے میں نہ قبر میں سوال ہوگا نہ حشر میں، نہ حساب و کتاب کے وقت ان کے بارے میں باز پرس کی جائے گی۔ اگر کسی شخص کو عمر بھر ان مسائل کاعلم نہ ہوتو نہ اس کے دین میں کوئی کی آتی ہے اور نہ اس کے ایمان میں رائی برابر فرق آتا ہے، جیسے مثلاً یہ مسئلہ کہ حیات برزخی کی کیا حقیقت اور اس کی کیا کیفیت ہے؟ اس جیسے مسائل مض نظریاتی اور فلسفیانہ حیثیت رکھتے ہیں۔

لین کس قدر افسوس کی بات ہے کہ انہی جیے مسائل میں جب بحثیں کھڑی ہوجاتی ہیں اورطویل مناظرے کئے گئے تو یہی حسائل ''دین کے اصلی مقاصد'' یا ''اسلام کے بنیادی عقائد'' سمجھے جانے گئے اور کتنے ہی لوگ ان جیے مسائل میں تشدد کی راہ افتیار کر کے اپنے مخالفین پر گفر، شرک اور گراہی کے الزامات عائد کرنے گئے۔ بسااوقات اس انتہا پندانہ تنگ نظری کا یہ فاصہ ہوتا ہے کہ وہ ان جیے فروئی نظریاتی مسائل میں تو بہت فروش ہوتی ہے، گر اسلام کے اساسی اصولوں پر جملہ آور ان پر جوش ہوتی ہے، گر اسلام کے اساسی اصولوں پر جملہ آور ان کے تو تو تو کی کے کہ اور گلا کے کہ اور کا بیا کہ ہیں چشم پوشی سے کام لے کران سے صرف نظر کر لیتی ہے جو کھلی دہریت، مادر پدر آزادی اور کھلی عربانی کو کھیلانا، اور کفار واغیار سے درآ مدشدہ مشرات کوفروغ دینا چاہتی

برادرم جناب علامہ سید محمد علوی مالکی (حفظ اللہ) نے اس ذہنیت کے بارے میں خاص توفیق کے ساتھ گفتگو کی ہے

اور بد بات ثابت کی ہے کہ جو آدمی دین کی تمام ضروریات پر ایمان رکھتا ہوتو محض اس بنا پر اس کی تکفیر جائز نہیں کہ اس نے ان اختلافی مسائل میں کی ایک جانب کی رائے کو اختیار کرلیا ہے، جن میں علائے اسلام کے مامین شروع سے اختلاف رہا ہے۔

پھر مؤلف نے ان فروی مسائل میں سے بعض کا ذکر کیا ہے، جن میں مسلمانوں کے درمیان اختلاف واقع ہوا، اور کچھالوگول نے محض ان مسائل کی وجہ سے دوسروں کو کافریا تمراہ قرار دیا۔ان مسائل میں دعامیں وسلہ کا جواز، نبی کریم علیہ کی قبراطبرکی زیارت کی نیت سے سفرکی اجازت، انبیا کرام، محابہ ﴿ اور صلحاً کی نشانیوں سے بر کت حاصل کرنا، نبوت، بشریت اور حیات برزخی کی حقیقت میں اختلاف جیے مسائل شامل ہیں۔ مؤلف نے ان جیے سائل میں جو درست موقف اختیار کرلیا وہ بلاشبہ قرآن وسنت کے روشن دلائل، اور صحابہ اور سلف صالحینؓ کے تعامل سے ثابت ہے، مؤلف نے واضح دلاکل اور توی اسلوب کے ساتھ میہ بات ثابت کی ہے کہ جو محض دعا میں توسل کو جائز سمحصتا ہو، یا انبیاً اور صلحاً کی باقی ماندہ نشانیوں کو باعث برکت جانتا ہو، یا روضهٔ اطہر کی زیارت کو باعث ثواب عظیم سجھ کر اس کے لئے سفر کرتا ہو، یا انبیاعلیہم السلام کے لئے قبروں میں ایس حیات برزخی پر ایمان جو دوسروں کے مقابلہ میں کہیں زیادہ بربھی ہوئی ہے تو ایسافخض کس مخناہ کا بھی مرتکب نہیں چه جائيكه وه شرك يا كفريس مبتلا كردانا جائي، چونكه به سب ہاتیں قرآن وسنت کے دلائل سے ثابت ہیں، سلف صالحین کا ان برعمل رہا ہے، اور جمہور علائے راتخین ہرزمانہ میں اس کے قائل رہے ہیں۔

اس طرح مؤلف نے اشاعرہ اور ان کی جانب سے صفات باری تعالی میں ناویل کے مسلک برجمی گفتگو کی ہے۔اس میں تو کوئی شک نہیں کہ سب سے بہتر سلامتی کا موقف تو وہی ب جے محدثین نے اینے اس قول سے تعبیر کیا ہے: "امروها ملا کیف" کین بلاکیفیت بیان کئے ان کے قائل رہو، لیکن ببرحال تاویل کا وہ مسلک جے اشاعرہ نے تثبیہ کے بالقابل تزید باری تعالی کے پیش نظراجتهادی طور پر اختیار کیا ہے دہ بھی ایک جائز توجیہ ہے، جے اشاعرہ نے محض عقیدہ توحید پر ممل تمسك اورجيم كے شبهات سے بيخ كے لئے اختيار كيا، اور بي مجی ایک حقیقت ہے کہ متقدمین میں سے بہت سے ایے اکابر علاً نے اس مسلک کو اختیار فرمایا ہے، جن کے علم وفضل سے وہی محض انکار کرسکا ہے جو یا جال ہو، یا حقائق کا منکر، اس لئے ان اشاعرہ بر كفر و مراى كى تبهت لكانا يا البيس الل سنت كے دائرہ سے نکال کرمعتزلہ اور جمیہ کی صف میں لاکھڑا کرنا کیے جائز ہوسکتا ہے؟ العافال الله م واللك

برادر مؤلف نے اس سلسلہ میں کتنی انچھی بات کبی

ے:

'' کیامعرض کے لئے اتنا کافی نہیں کہ وہ یہ کہہ دے کہ ان (علاً اشاعرہ) نے اجتہاد کیا تھا، جس میں ان سے تاویل صفات کے مسئلہ میں چوک ہوگئ، اور بہتر بیہ تھا کہ وہ بیر راستہ اختیار نہ کرتے، بجائے اس کے کہ ہم ان پر بجی اور گراہی کی مہمین لگائیں اور جو شخص انہیں اہل سنت والجماعت میں سے سبحتا ہواس پر غفیدناک ہوں۔'' (ص: ۲۹)

ان جیسے مسائل میں مؤلف سلمۂ اللہ نے جو فکری راستہ افتیار کیا ہے بلاشبہ وہ اعتدال کا راستہ ہے، جسے اگر مسلمان کشادہ قلبی اور وسعت صدر کے ساتھ افتیار کریں تو بہت کی الجھنیں دور ہوسکتی ہیں، اور مسلمانوں میں تفرقہ ڈالنے والی رشمن کی کوششوں پر یانی چھیرا جاسکتا ہے۔

اس کتاب کے مطالعہ کے دوران بعض ایسے امور بھی سامنے آئے جن کے بارے میں اپنا تبھرہ پیش کرنا ضروری ہے ادر اس کا مقصد بھی ادائیگی محبت، جذبہ خیرخوابی نیز مؤلف کے عكم كى اطاعت كے سوا كچھا درنہيں ہے، وہ امور درج ذيل ہيں: ا:....جن مباحث کے بارے میں مؤلف (حفظہ اللہ) نے گفتگو چھیٹری ہے، وہ مباحث نازک بھی ہیں اور انتہائی درجیہ کے حساس بھی ، ان مسائل میں افراط وتفریط کی بہت گرم بازاری ہو چکی ہے، ان مسائل میں کسی ایک جانب کی اصلاح بعض اوقات دوسری جانب میں فساد پیدا کردیتی ہے، اور کمی ایک جہت میں بوری توجہ مرکوز کر لینے سے بھی جھی دوسری جہت کاحق بالكل ضائع موجاتا ہے، للبذا ان مسائل میں گفتگو كرنے كے لئے لازم ہے کہ وہ دونوں جانب کا پورا خیال رکھتے ہوئے انتہائی احتیاط کو اپنائے تا کہ اس کی عبارات خلاف حق میں استعال نہ

هوشيل.

چونکہ اس کتاب کا موضوع یہ ہے کہ ان لوگوں کے غلو پر رد کیا جائے جو عام مسلمانوں کو کافر قرار دیتے ہیں، یا ان لوگوں کو مشرک قرار دیتے ہیں، جو رسول اللہ عظیم کے ساتھ محبت و تعظیم کا معاملہ کرتے ہیں، اس لئے یہ فطری امر ہے کہ کتاب میں ان دوسرے لوگوں پر تفصیلی ردموجود نہ ہو جو اس تعظیم کے اندرایے غلو میں جتلا ہیں، جس سے کتاب وسنت نے بھی منع کیا ہے اور علما۔ شریعت بھی ہر زمانے میں اور ہر جگہ اس پر رد کرتے آئے ہیں، گراس کے باوجود ہمارے خیال جگہ اس پر رد کرتے آئے ہیں، گراس کے باوجود ہمارے خیال جانب بھی توجہ دی جاتی اور چاہے مختمراً ہی سی، گران لوگوں پر جانب بھی توجہ دی جاتی اور چاہے مختمراً ہی سی، گران لوگوں پر مردر رد کیا جاتا جو اس خظیم میں ایسا غلو کرتے ہیں جو کم از کم مرور رد کیا جاتا جو اس خظیم میں ایسا غلو کرتے ہیں جو کم از کم مرور مرد موجاتا ہے۔

ا۔ ہم نے محسوس کیا کہ بعض اہم مسائل ہیں استے اہمال سے کام لیا گیا ہے کہ جس سے لوگوں کو فلا فنی ہو عتی ہے اور وہ اس سے فلاف مقصود پر استدائل کرتے ہوئے (ان مجمل حبارات کی) اپنے فاسد نظرات کے لئے استعال کرسکتے ہیں۔ ان مسائل ہیں سے ایک "علم فیب" کا مسئلہ ہے جس پر موافعہ حفد اللہ میں سے ایک "علم فیب" کا مسئلہ ہے جس پر موافعہ حفد اللہ میت تیزی سے گزر کئے ہیں۔ انہوں نے اتخا تو ذکر کیا کہ علم فیب اللہ سجانہ وتعالی کے لئے (فاص) ہے محراس کے فورا بعد لکھا :

حصد سكماليا تحاوه سكماريا اورجو دينا تحاوه ويديا-"

(ص ۱۵)

یہ بات و حق ہے جس سے مولف کی مراد یہ ہے کہ اللہ سمانہ وتعالی نے اپنے نی کریم مستفری ہے کہ اللہ کی ایک بری تعداد عطا فرائی۔ لیکن بعض لوگ ان انباء الغیب کی ایک بری تعداد عطا فرائی۔ لیکن بعض لوگ ان انباء الغیب کی صفور مستفری ہے ہیں کہ حضور مستفری ہے ہائم الغیب سے اور مراحتاً یہ بات کتے ہیں کہ حضور مستفری ہے ہائم الغیب سے اور انسیں قیامت تک کا جمیع ماکان وما یکون (جو کچھ ہوچکا اور جو کچھ ہوچکا مولف کا یہ اجمل کمیں اس نظریہ کا وہم نہ پیدا کردے جس کمی جمور عطائل سنت تردید کرتے ہے آئے ہیں۔

سوای طرح مولف نے نی کریم مستفید ایک کے بارے یس تحرر فرایا ہے:

"ب فک وہ دارین جی زندہ جیں اپنی امت کی طرف مسلسل متوجہ جیں امت کے معاملات میں اللہ کے تھم سے تعرف فراتے جیں اللہ کے تھم سے تعرف فراتے جیں۔ آپ کی امت کے درود پڑھنے والوں کا درود آپ مستفل میں آپ کی چی کیا جاتا ہے اور ان کی گیر تعداد کے بوجود ان کاسلام آپ تک پنچا رہتا ہے"۔

(40

ظاہر تو یک ہے کہ تقرف سے مولف کی مراد تقرف کی اللہ مطلق نہیں اور نہ امت کے اعوال سے باخرر بنے کا مطلب میہ ہے

کہ آپ کو تمام بڑئات کا علم محیط حاصل ہے۔ کو تکہ ایبا سجمنا بالکل باطل بھی ہے او اہل السنت والجماعت کے عقائد کے خلاف بھی۔ بظاہر مولف کی مراد یہ ہے کہ آپ کے لئے بعض بڑئی تقرفات، نصوص سے خابت ہیں جیبا کہ خود مولف نے مثل ہیں ملاۃ وسلام کا پیش ہونا اور آپ کا جواب دینا ذکر کیا ہے۔ لیکن ہمیں ڈر ہے کہ یہ تعبیر بھی خلاف مقصود کا وہم پیدا کرنے والی ہے اور دو سری جانب کے بعض غلو پند افراد اس کو اپنا مشدل بناکتے ہیں۔

س ہم پہلے عرض کر بچے ہیں کہ مولف نے یہ موقف بمتر افتتیار کیا ہے کہ کسی ہمی مسلمان کی تحقیر جس پوری افتیاط لازم رکمی جائے اور جب تک کسی مسلمان کے کلام کامیح محمل ممکن ہو یا کم ان کے کلام کامیح محمل ممکن ہو یا کم ان کے کلام کا ایبا مطلب مراد لیبنا ممکن ہو جو اے کفر یہ پچاتا ہو حتی الامکان اس کی تحقیر نہ کی جائے۔ لیکن (یہ بات محوظ رہنی چاہئے) کہ کسی مسلمان کی تحقیر کرنا اور بات ہے اور مسلمان کو باطل کلمات یا موہم کلملت سے روکنا دو سرا معللہ ہے 'تحقیر میں تو افتیاط یہ ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تحقیر سے بچا جائے 'لیکن وسرے معللہ جس اختیاط ہی ہے کہ ان کلمات کے استعمال سے دو سرے معللہ جس اختیاط ہی ہے کہ ان کلمات کے استعمال سے با کللے روکا جائے۔

مولف نے اس سلسلے میں لکھا ہے:

" کنے والے کایہ کمناکہ اے اللہ کے نبی مجھے شفا دیدے اور میرے قرض اوا کردے 'اگر فرض کرلیا جائے کہ کسی نے یمی کما تو بھی اس کی بی مراد ہوگی کہ اے نبی آب شفاء کے لئے سفارش فرادیں اور میرے قرض کی ادائیگی کے لئے دعا فرادیں اور میرے معللہ میں اللہ تعالیٰ کی جانب توجہ فرائیں' تو انہوں نے حضور منتفل الله الله تعالى عند الله تعالى نے آپ کو قدرت دی اور مالک بنایا ہے لینی دعاء اور سفارش تو عوام کے کلام میں یہ اساد مجاز عقلی کے قبیل سے ہے"۔ رس مهی تھفرے بینے کے لئے یہ اچھی تلویل ہے اور یہ مومنین کے ساتھ حسن عن رکھنے ہر من ہے محرب حسن عن وہیں کام دے سکتا ہے جمال قائل خود اپنے کلام کی اس آلویل کو ردنہ کر ہا ہو لیکن اگر کوئی قائل اس آویل کو بذات خود قبول نه کرنا ہو۔ جیسا کہ ہمارے علم کے مطابق بعض حضرات کا یمی حال ہے تو پھراس کے کلام کی وہ ہول کیے مکن ہے جس پر وہ خود رامنی نہیں۔

مزید برآل بیہ آویل اگر اس قائل کو تخفرے بچاہمی لے تو کیان جیے کمات کے استعال کی حوصلہ افزائی کی جاستی ہے؟ برگز نہیں ' بلکہ ان جیے کلمات سے اس قائل کو روکا جائے آگہ ایمام شرک اور مشرکین کے ساتھ تثبیہ کم از کم پیدا نہ ہو۔ اس کی مثال یہ ہے کہ رسول اللہ مشتن تشبیہ کم از کم پیدا نہ ہو۔ اس کی مثال یہ ہے کہ رسول اللہ مشتن تشبیہ کم از کم بیدا نہ ہو میں اپنے غلام کو "عبدی" کہنے سے صرف اس لئے منع فرمایا کہ یہ لفظ موہم تھا۔ (رواہ مسلم۔ مکلوۃ المسانع ص ۲۰۰۷)

اس کئے ہارے خیال کے مطابق جو مخص ان قائلین کے

انس اس جیے کلام سے روکے آکہ موہم شرک کلمات کے استعل کی حوصلہ افزائی نہ ہو اس لئے کہ جو مخص حی (سرکاری چراگاہ) کے مروچرا آہے اس کے حی میں چلے جانے کا امکان بت عالب ع- (اشارة الى الحديث الذى اخرجه الشيخان وفيه "ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام أكراعي يرعى حول الحمى يوشك ان يرتع فيه الا وان لكل ملك حمى الا وان حمى الله محارمد (مشكوة المصابيح ص٢١١)

ای طرح بروہ نوسل جس میں الفاظ ندا اختیار کئے جائیں یا فیراللہ کے لئے "مفرج کروبات" یا "قاضی الحاجات" جیے الفاظ استعال كئے جائيں اس تھم ميں داخل ہيں۔

۵۔مولف ( مغد اللہ) نے ذکر کیا ہے کہ بدعت کی وو فتمیں این حند اور سینه وسری فتم مکرے مربیلی نیں۔ برعت کے لغوی معنی کے اعتبار سے یہ تقتیم میچ ہے اور سیدنا عمر فاروق رمنی الله عنمائے اپنے معروف قول "نعمت البدعة هذه" (رواه البخاري- ملكوة المسايح ص١٥) مين بدعت كو اس لغوى معنى مي استعل كيا ب- ليكن برعت أكر اي معنى اصطلاحي میں لی جائے تو وہ سیٹ ہی سیٹ ہے اور اس لئے رسول اللہ صلی الله عليه وسلم في فرمايا : كل بدعة ضلالة " (رواه سلم عكوة المعانع م ٤٧) يعني جريدعت ممراي ب

۱۔مولف نے بنونق خداوندی ای کتب میں خ

كابعى ذكر كيا اور فرمليا:

"انبیائے کرام علیم السلام آکرچہ انسانوں میں سے ہوتے یں عملتے اور پیتے ہیں .... اور ان پر بھی وہ تمام عوارض پیش آتے ہیں جو ہاتی انسانوں کو پیش آتے ہیں۔ کمزوری' بدھلیا' موت وغیرو' مروہ انی بعض خصوصیات کے ذرایعہ عام انسانوں سے متاز ہوتے ہیں اور ان جلیل القدر عظیم الشان صفات کے حامل ہوتے ہیں جو ان کے حوالہ سے لازم وطروم کی حیثیت رکھتی ہیں"۔ (س س) پر مولف نے انبیائے کرام علیم السلام اور خصوصانی كريم من المنظمة الله كالمنطقة كالمراكب المركبي كالمركبي كالمراكبين من المركبي ية بات نه آجائے كه العياذ بالله حضور كم الم الله الله الوال میں دوسرے عام انسانوں کے برابر ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ حضور مستفادة الله كا خصوصيات المارك تضورات سے مجى كىي بلاز ہیں' لیکن ساتھ ساتھ ہم یہ بھی اعقاد رکھتے ہیں کہ آپ کی ذات مبارک اس سے بالاتر ہے کہ ہم ضعیف روایات سے آپ کی خصوصیات ثابت کریں۔ اس لئے کہ قرآن کریم او احادیث محید سے آپ کی جو خصوصیات ثابت شدہ ہیں وہ تعداد میں بھی زمادہ ہیں اور فغیلت میں بھی' نیز قلوب انسانی میں ان کی تاثیر' روایات ضعیفہ سے جابت ہونے والی خصوصیات کے مقابلہ میں کہیں زیادہ قوی ہے۔ مثلاً کتک میں ذکر کردہ یہ روایت کہ آپ کا سامیہ مبارک نہ تھا'جہور علااور عدثین کے نزدیک ضعیف ہے۔

2\_مولف سلمه الله لكعة بين :

"سواد نبوی شریف کے لئے اجتاعات عادت پر بنی ایک معالمہ بے اس کا عبادت سے کوئی تعلق نہیں 'ہم اس کا اعتقاد رکھتے ہیں اور فیسما بینناوبین الله اس کے قائل ہیں"۔

برآم لكية بن :

"ہم اعلان کرتے ہیں کہ صرف ایک رات کے ساتھ اجماع کو مخصوص کرلیما ہی کریم مستول المائی کے ساتھ بدی بے وفائی ہے۔ (ص ۲۲۵)"

اس میں کوئی شک نہیں کہ نبی کریم مشر المنظامی کا ذکر مبارک اور آپ کی سرت مبارکہ کا بیان انتہائی باہر کت اور باعث سعادت عمل ہے جب کہ اے کی فاص دن یا فاص آری کے ساتھ مقید نہ کیا جائے اور یہ بھی اعقاد نہ ہو کہ کسی فاص دن میں کسی فاص دن میں کسی فاص بیت کے ساتھ اجتماع کرنا عبادت ہے۔ ان شروط کا لحاظ رکھتے ہوئے رسول اللہ مستق اجتماع کرنا عبادت ہے۔ ان شروط کا لحاظ رکھتے ہوئے رسول اللہ مستق اجتماع کرنا عباد کے اجتماع کی نفسہ جائز ہے جو انکار یا طاحت کا مستق نہیں۔

کین پہلی ایک اور نظم نظرے جے محتق اور اہل تقوی علا کی ایک بڑی جماعت فے افتیار فرایا اور وہ یہ کہ یہ اجتماع خواہ فی ایک بڑی جماعت فی احتیار فرایا اور وہ یہ کہ یہ اجتماع خواہ فی نفسہ جائز ہو لیکن بہت ہے لوگ اے عبادات مقصودہ یا واجبات دینیہ جس سے سجھتے ہیں اور اس کے لئے مخصوص دنوں کو متعین کیا جاتا ہے اور پر اس جس غلط اعتمادات اور ناجائز افعال کا ارتکاب کیا جاتا ہے مزید بر آس عام لوگوں سے یہ قوق رکھنا کہ وہ عادت اور عبادت کے درمیان دیتی فرق فرکھنا کہ وہ عادت اور عبادت کے درمیان دیتی فرق فریاں رکھیں کے بوا مشکل ہے ،

النا ان ذکورہ بالا امور کے پیش نظر کہ جن کی ایمیت سے انکار خیس
کیا جاسکا اگر ان حتی علا کرام نے یہ موقف افتیار فرمایا کہ سد
ذرائع اور جلب مصل کی دفع مفاسد کو مقدم رکھنے بیسے اصولوں کی
ہا پر ان جیسے اجتماعت سے رکنائی ضروری ہے تو یقینا ان کا موقف
دلیل شری پر جنی ہے اور ان پر انکار وطامت بھی برگز جائز نہیں۔
ان جیسے مسائل جی وی راستہ درست ہے جو مجتد فیہ
مسائل جی افتیار کیا جاتا ہے کہ بر آدی اینے عمل اور فتوی جی وہ
راستہ افتیار کرے جو اس کی نگاہ جی درست ہے اور جس کا وہ
فیسا بینہ وبین اللہ جواب وہ ہوگا اور اسے چاہئے کہ دو سرے
فیسا بینہ وبین اللہ جواب وہ ہوگا اور اسے چاہئے کہ دو سرے
اجتمادی موقف کے قائل حضرات پر طامت کے تیر برسانے سے

خلاصہ یہ کہ ہم نے ذکورہ تبعرہ ہیں جو گزار شات پیش کی ہیں ان کو طوظ رکھتے ہوئے محترم جناب علامہ محقق البید محمد علوی المالکی (حفد اللہ و نفع بہ الاسلام والمسلمین) نے اپنی کتاب میں ان بست سے ولائل کو متح کیا ہے جن کے سیجھنے میں لوگوں کو غلطی ہوتی ہے۔ مولف نے ان کا حقیق منہوم کتاب وسنت کے ولائل کی روشنی میں ذکر کیا ہے۔

محريز كرسے۔

ہم امید کرتے ہیں کہ ان کی کتب خاصت اور خالفت کے جوش کے بجائے انصاف کی آگھ سے مفاصت کی فضاین پڑھی جوش کے اللہ تعالی سے اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ جمیں اور تمام مسلم انوں کو اس کی قونی عطا کرے کہ جم اللہ تعالی کے لئے حق کی گوائی دیے

ہوے انعاف قائم کرنے والے بیس آگرچہ ہمارے اپنے طاف بی کول نہ ہو۔ انہ تعالٰی سمیع قریب مجیب الداعی وصلی الله تعالٰی علی سید نا ومولانا محمد و آله واصحابه اجمعین۔

المفتى محمد رفيع العثمانى محمد تقى العثمانى رئيس جامعة دار العلوم كراتشى خادم الطلبة بدار العلوم كراتشى"

یی تصہ مولانا محر الک کار حلوی کے ساتھ ہوا کہ ان کو بھی ایک رات کی مسلت ملی ، چو تکہ ان کو کتاب کے اصل ہدف سے پہلے ہی سے آگاہ کردیا گیا تھا آ کہ یہ کتاب بھیر کرنے والے سلنی مشردین کی اصلاح کے لئے تکعی محی ہے اس لئے انہوں نے ای نقط نظر سے سرسری دیکھا اور راتوں رات تقریقا کلے کر صبح ناشتہ پر آپ کے حوالہ کردی ، مرح م ذارہ ہوتے اور خازع فیہ نکات کے بارے میں ان سے رجوع کیا جا آ تو ان کی رائے مولانا محر تقی صاحب سے مختلف نہ ہوتی ، باتی بزرگوں نے مولانا مرح م کی بحربور تقریقا دیکھ کر ان کے احرام میں کتاب کو پڑھنے کی ضرورت نے مولانا مرح م کی بحربور تقریقا دیکھ کر ان کے احرام میں کتاب کو پڑھنے کی ضرورت بی منہ ہوتے اپنی طرف سے احدالة اور بیس بزار علاک بی نہ سمجی ، حدید کہ ایک بزرگ ، نے اپنی طرف سے احدالة اور بیس بزار علاک جانب سے نبابنا صلا کردیا۔ یہ شاید اپنی فرعیت کی منظراور بے نظیر مثال ہوگ۔

اسے آنجاب نے "اکار کا منلک ومشرب" نای رسالہ کے بارے میں
 جس کاؤکر میری تحریر میں اسطرد لوا آگیا تھا) رائے طلب فرمائی ہے "اور یہ کہ "جو
 اسطلاحات تجویز کی جائیں ان پر عمل کیا جائے گا بشرطیکہ مقصود رسالہ کے خلاف نہ

ہو" یہ ایک منتقل اور تفصیل طلب موضوع ہے، آہم یہ ناکارہ اتنا عرض کردینا کائی سمجتا ہے کہ اس ناکارہ کے خیال میں "مقصود رسالہ" ہی محل نظرہے، جن حضرات نے ہمارے اکابر قدس اللہ اسرارہم کے خلاف فتوے لگائے (اور جن کا سلسلہ آدم تحریر پوری حدت وشدت کے ساتھ جاری ہے) ان کو اس سے باز رکھنے کی کوشش کی جاتی نہ کہ ہمارے اکابر کے حاشیہ بداروں کو "ودوالو تدھن فیدھنوں" کی راہ پر ڈالنے کی کوشش کی جاتی اور الل برعت کو الل سنت منوانے کی راہ اختیار کی جاتی ایک ہمارے "اکابر کامسلک ومشرب" کی تھا؟

2: ------ حضرت مولانا عزيز الرحمان كے مسترشد كا نوث كه "بيد حضرات تبليق جماعت كے فلاف ديمن بياتے بين" آنجناب نے غلط فئى قرار ديا ہے كيونكه "حضرت موصوف كے بزاروں مريد اس كام ميں كلے بوت بين بال البت بيد بات برحق ہے كہ بعض افراد وعناصر كى ضرور بخالفت كرتے ہوں كے ، جنوائے فضائل درود شريف كو

تبلیقی نساب سے نکالا" چلئے یہ غلط فنی ہی سی اللہ تعالی کرے کہ ہمارے شخ نور اللہ مرقدہ کے لوگوں میں کوئی اس مبارک کام کی مخالفت کرنے والا نہ ہو ' حضرت موصوف کو بھی اس غلط فنی سے جو ان کے مرید کو ہوئی رنجیدہ نہ ہونا چاہئے کہ بقول عارف :

دریائے فراوال نشود تیرہ بہ سکک عارف کہ برنجد نک آب است ہنوز

۲ : ۔۔۔۔۔۔ آنجاب نے مجنخ علوی کا ہارے اکابر خصوصا ہمارے مجنخ نور اللہ مرقدہ ك ساتھ والماند تعلق بحت بى تفعيل كے ساتھ زيب رقم فرمايا ب اور برطوعت ك ساتھ ان کے تعلق کی تردید فرائی ہے اور برطوی ماہنامہ سے "حق جاریار" میں جو کچھ نقل کیا ہے اس کی بحربور تغلیط فرمائی ہے' اس سے اس ناکارہ کو بہت ہی انشراح موا و فجزاكم الله احسن الجزاء جوتك قاضى مظر حين صاحب اس ناكاره كي طرح سید علوی کے طلات سے واقف نہیں موں کے اس لئے ان کا برطوی پچہ "جمان رضا" پر احکو کرے ان کو برطوی قرار دینا ایک فطری افر تعلد اس لئے ان کو (اور ان کی تقلید میں اس ناکارہ کو) تو معندر سجعتا جاہے "جمان رضا" کا بیر پرچہ فروری ۱۹۹۴ء میں شائع ہوا' جس میں بوے و مرکے سے سید علوی کو بربلوی ثابت کیا گیا اورے تین سال کے عرصہ میں جیخ علوی کی جانب ے یا ان کے ماحوں کی جانب سے کوئی تردید نہیں آئی نہ کسی وضاحت کی زحمت کی می کی مید علوی کے رسلہ "حول الاحتفال بالمولد النبوی الشریف" کارجمہ برملوی ملقہ کی جانب سے "ممیلاد مصلفیٰ" کے نام سے شالع كيا جانا ہے اومر ان كى كتاب كا ترجمه واصلاح مفايم" كے بام سے مارے

سامنے آتا ہے جس میں متازع فیہ مسائل میں مصنف کا جمکاؤ بریلویت کی طرف نظر آتا ہے 'جبکہ 'جبکان رضا" میں ان کا فقرہ بلا خوف تردید فقل کیا جاچکا ہے کہ 'سیدی علامہ احمد رضا خان فاضل بریلوی کو ہم ان کی تصنیفات و علیقات کے ذریعہ جانتے ہیں 'وہ اہل سنت کے علامہ تھے ' ان سے محبت کرنا سنی ہوئے کی علامت ہے اور ان سے بغض رکھنا اہل بدعت کی نشانی ہے "۔ اور یہ کہ " کی علامت ہے اور ان سے بغض رکھنا اہل بدعت کی نشانی ہے "۔ اور یہ کہ " میر علوی کو فاضل بریلوی کے خلیفہ ضیاء الدین قادری سے 'جو معمر ترین بزرگ سے ' اور جن کی عمر سو سال سے ذائد ہے ' تمام سلاسل میں اجازت وخلافت عاصل ہے"۔

ان تمام امور کو پیش نظرر کھ کر انصاف کیجئے کہ ایک خالی الذہن آدمی کو جناب معنف کے بارے میں کیا رائے قائم کرنی جائے؟ جناب قاضی مظرحین صاحب پر خفا ہونے کے بچلے ہوتا ہے جاہئے تھا کہ خود میخ علوی ماکل کی جانب سے "جمان رضا" کے مندرجات کی تردید کراوی جاتی اور انتساب الی البریلویت سے اظهار برات کرادیا جانا جب تك يه نه مو يس يا آپ اس كى بزار ترديد كريس اس كى كيا قيت ہے؟ تين سل سے علی رؤس الاشاد اعلان کیا جارہا ہے کہ وہ بریلوی ہیں' اور جناب شخ اینے سکوت سے اس پر مرتقدیق ثبت فرمارہے ہیں "آپ کی تردید کو کون مانے گا؟ اس لئے آگر برطویت کے انسلب سے ان کی برات کرانی ہے تو خود انی کی جانب سے برأت كا اعلان كراييك أكر فيخ علوى كى حيات من بدكام ند موا تو ند صرف بدكه ماری توجیهات رائیگل اور بے سود قرار یائیں گی، بلکہ اندیشہ ہے کہ آپ تیوں بزرگون (قبله صوفی صاحب آب اور جناب مولانا عزیز الرحمان صاحب زید مجره) کو بھی یار لوگ اسی لیپٹ میں نہ ڈالیس کہ "میہ تینوں حضرت بھنے محمہ اکلی بریلوی کے حلقہ نشین دراصل دیوبندی نما بریلوی تھے' اس بنا پر دیوبندیوں کو بریلویوں کے ساتھ

متحد ہوجانے کے دائی تھے الغادیو بندیوں کے مقابلہ میں بریلوی فرہب برحق ہے "۔
یہ صرف خدشات نہیں بلکہ آپ حفرات کی دعوت اتحادیر بریلوی صاحبان نے ایسے شوشے چھوڑنے شروع کردئے مور ایام کے بعد نہ جانے اسکو کیا کیا رنگ دیا جائے گا الفرض جناب کی یہ وضاحیں ہم خدام کے تو سرآ کھوں پر آمنا وصدفنا لیکن جب تک آپ خود جناب شخ علوی ماکی کی جانب سے بریلویت سے اظمار برات نہیں کراتے اور خصوصاً اس فقرے سے جو فاضل بریلوی مولانا احمد رضا خان کے بارے میں "جہان رضا" نے ان سے منسوب کیا ہے تب تک مخالفوں پر جمت نہیں قائم مولی اور وہ برابر یہ کتے رہیں گے کہ فروری ۱۹۹۴ء میں شخ موصوف کے بریلوی مولون کے بریلوی مولان اکرے اس کی تاکید کردی کا مدلل اعلان کیا گیا صاحب اور عذر معذرت کا کیا اعتبار ؟

آخر میں گزارش کرنا ضروری سجھتا ہوں کہ اگر میرے کمی لفظ سے قبلہ صوفی صاحب کی مولانا عزیز الرحمان صاحب کی آپ کی یا کسی اور کی دل آزاری ہوئی ہو اس سے بعد ندامت غیر مشروط معانی کا خواستگار ہوں 'جن الیے الفاظ کی نشاندی کدی جائے شان دبی کے بعد ان کو قلم زد کردوں گا طفاً کمتا ہوں مجھے نہ ان بردگوں سے پرخاش ہے نہ کدورت ' بلکہ جیسا کہ پہلے بھی لکھ چکا ہوں ان کو اپنے برجماافعنل جانتا ہوں۔

جمل تک شیخ علوی کی کتاب "اصلاح مفاہیم" کا تعلق ہے وہ آپ کے عرب ماحول میں مفید ہویا نہ ہو، محر ہمارے یہاں کے ماحول میں مفید ہونے کے بجائے معز ہے، کاش کہ اسے یہاں شائع نہ کیا جا آ۔

ا انجاب نے ایک بزرگ کامقولہ نقل فرمایا ہے کہ لدھیانوی کو بھی کمی نے

بحر کلویا ہے' یوں تو اس فقرہ کی کوئی اہمیت نہیں' بے جاری مٹی پر ہزار جوتے رسید Presented by www.zialaat.com کرو' اس کو شکایت نمیں ہوگی' تاہم یہ عرض کردیتا ہے جا نمیں ہوگا کہ مجھے میرے اکابر کے تقدس نے بحرکلیا تھا' بقول عارف روی۔

> مختگوئے عاشقاں درامر رب جو شش عشق است نے ترک ادب

جن "اكابر" كے انساب سے ہمارى دنيا و آخرت وابسة ہے ايك طبقہ ان كى عرات وحرمت سے كيل طبقہ ان كى عرات وحرمت سے كيل رہا ہو اور ہم بالواسطہ يا بلاواسطہ ان كے پلڑے يس اپنا وزن وال رہے ہوں تو جھے الى مٹى كے لئے بحر كنالازم ہے" آپ يا آپ كے محترم بزرگ اس بارے يس جو رائے بھى قائم فرائيس آپ كاحق ہے"

ربنا اغفرلنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولاتجعل في قلوبنا غلا للذين آمنواربنا انكروف رحيم

محربوسف عفاالله عند

کراچی

**(**m)

#### مولانا زرولي خان كاخط

«محترم وكرم حضرت مولانا محد بوسف صاحب لدهمانوى زيدت معاليكم السلام عليم ورحمته الله ويركلت

اللہ كرے مزاج سائى بخير ہوں آنجناب كا بلاد عرب كے مشہور اور محقق عالم فيخ محد علوى ماكلى پر تبعرہ اور ان كى كتاب مغاہيم اور اس كے ترجمہ اصلاح مغاہيم پر مبسوط تبعرہ نظرے كزرا تبعرہ خالص محلصانہ محرحد درجہ غير ناقدانہ اور فير مختلط ہے كيونكہ موصوف كى صرف ايك كتاب بلكہ اس كے ترجمہ كو دكھ كر انہيں بريلوى او رضا خانى

Presented by www.ziaraat.com

سجمنا کم از کم عارے بزرگوں کا اور آپ جیسے دانش مندشابکار کھنے والے کی شان کے لائق نمیں یہ دیکھ کر حد درجہ جیرت ہوئی کہ تیمرہ نگار کو چھے علوی اور ان کی مطبوعہ اور متداول کتب کے بارے میں معلومات نمیں ہیں یا ان کے تبمرہ میں کوئی كام نسيس ليا كيا و حضرت اقدس قاضى مظهر حسين صاحب دامت بركاتهم بوجوه جم سب کے مخدوم اور کریم بزرگ ہیں محران کی تحریر اور مزاج اقدس کی برتشدد جوالنوں میں مجمی مجمی این بی زیر وزیر موجاتے ہیں۔ حضرت والا بی کے فاصلانہ قلم سے قافلہ حق کے سلار محود الملتہ والدین حضرت اقدس مولانا مفتی محمود صاحب رحمت الله علیہ کے خلاف احتجاجی مکتوب بنام مولانا مفتی محمود جیسے سوہان روح رسالہ شائع ہوا ہے جس کے بادے میں حفرت موانا مفتی احد الرحمان صاحب سے محفظو کرتے ہوئے حعرت مولانا مفتی محمود صاحب نے فرمایا تھا کہ ہم لال باطل سے مقابلہ کرتے ہیں تو . مغله تعالی کامیاب ہوتے ہیں لیکن اپنے جو پیچھے سے چھرا کھونیتے ہیں تو اس سے چلا نهيل جالك حضرت قامني صاحب كالفلاص تدين منصب احقاق حق وابطال باطل بم جیے خوردہ نلائق تو کیا اکار صلحاکے ہی مسلمہ بیں مرمسلسل ردوقدح کے میدان نے شلید ان کی تحریر میں کچھ اس طرح کی شدت بھی پیدا فرمائی ہے آپ نے اپنی بوری تحریر کی اساس وبنیاد حضرت قامنی صاحب کے اعشاقات جو مبتدعین کی جالانہ اور مقلوب حکایات پر مشمل ہے رکمی ہے میرے خیال میں شیخ علوی کی کتاب آپ نے ویکھی ہی نمیں جس میں انہوں نے محدث كبير حضرت اقدس الشيخ البيد محد يوسف بوری کے ساتھ اپنا شرف تلمذ بخاری و ترندی میں اور حضرت مخفخ الحدیث مولانا ذکریا ماحب عدد موطا الم مالك اور سنن الى داؤد ميل بلكه مجع مسلم ميل بعى اور معرت مولانا مفتی محد شغیع صاحب اور دیگر اجله علادیوبدس ابنا شرف تلمذ کاذکر فرمایا ہے۔ يم كاب كانام الطالع السعيد المنتخب من المسلسلات والاسانيد"

ب نیز من علوی جامعہ از ہر جانے سے پہلے جامعہ اسلامیہ (مدرسہ عربیہ) میں سال دو بره چکے ہیں اور اس کا والهانہ عقیدت و محبت بھرا تذکرہ وہ اپنے حضرات میں اور عالس مي كرت رجع بين معزت مي الحديث صاحب في "آب بي " وغيره مي ان کا محبت بحرا بر ماؤ اور ان بر اعماد كا اظهار فرمايا ب بلاشبه فيخ علوى جارے علا ديو بندكى طرح محد فات مرسومه میں متشدد نسین میں لیکن وہ رضا خانی یا برطوی یا بدعتی مرکز نهيں ہيں' انعقلو ميلاد كا مسكه خود اجله محدثين اور سيد الطائفه حضرت حاجی صاحب ٌ ملکہ لوائل عمر میں خود تحکیم الامٹ کے ہاں بھی رہا ہے ، علما کو وسیع علم اور بسیط معلولت کے ساتھ کچھ علاقائی مسائل کا بھی مجھی ساتھ دینا ہو تا ہے جس میں خطا وصواب کا ایک پہلو غالب رہتا ہے خدانخواستہ آگر اس فتم کے تبعرے ہمارے جانے پھانے اور معروف معتدین پر بغیر شختیت اور چھان بین کے ہونے کگیں تو کہیں مولوی ہونس سار پنوری کی طرح سی او الوفاء افغانی اور اینے زمانے کے امام میخ زاہد الكوثري جيد اكابر امت پر بدعتى ك احكام صاور نه مون كيس انجاب ك بارك میں تو مجمی ہم سوچ بھی نہیں کئتے تھے کہ آپ صوفی اقبل صاحب یا مولوی عزیز الرحمان صاحب كى جماعت تبلغ يا حضرت فيخ الحديث صاحب كى نسبت كريمه ك دو سری طرف ملتفت ہونے سے متاثر ہوکر اس قدر غیر مختلط تبعرہ فرمائیں مے اور بیہ كوئى مشكل بات نسيس عمى حضرت مولانا عبد الرزاق صاحب اسكندر وامت بركاتم اور خود حضرت مولاتا حبیب الله مخار صاحب مد ظله بیخ علوی اور ان کے نظریات مجمد سے زیادہ بت قریب سے جلنے ہیں کم از کم ان سے معورہ ضروری تھا "بینات" جو ملک ولمت کانمائندہ شارہ ہے اسے کسی ایک فرد متشدد کے صرف اخلاص اور تقدس کا سارا لے کرایے رجل کے خلاف استعل نیس کرنا جائے جن پر مارے بوے اعماد كريكي بين ميں نے بيہ چند سطور حضرت والا سے قريبي عقيدت اور حضرت كى تحرير

اور شوکت تقید کا غیر مصیب پہلو دیکھ کر لکھی ہیں آگر تیرنشانے پر بیٹھا تو مناسب احتذار بینات میں کہا ہمارے اسلاف کا وطیرہ دیانت رہاہے ورند سقعتہ المتاع کی جگہ ردی کی ٹوکری ہے:

بشنود یا شنود من اے ہوئی می کنم

قاضی صاحب دامت برکاتم کا اکشاف کہ میخ علوی برطوی عقیدے کے حال اور مولوی احمد رضاخان کے بیک واسطہ خلیفہ ہیں اور جناب علوی کی فاضل برطوی کی عقیدت کا یہ عالم ہے کہ وہ احمد رضاخان کے بارے میں لکھتے ہیں :

نحن نعرف تصنيفاته وتاليفاته فحبه

علامة السنة وبغضه علامة البدعة"-

واقعی یہ اکشاف و حقیق عجیب تو یجی نمیں غریب و مسکین ضرور ہے کیونکہ اس کا حوالہ مولوی فلام حصفیٰ مبتدع ہے آگر واقعی شخ علوی کو مولوی احمد رضا ہے یہ عقیدت ہے تو اجلہ علا دیو بند کو انہوں نے مشاکخ حدیث کیے تسلیم کیا ہے جن کے بارے میں مولوی احمد رضاخان لکھتے ہیں :

"دیو بندی عقیدہ رکھنے والے کافر اور اسلام سے خارج

يں"-

(فلوي رضويه ص ۲۲۲ جم)

اور ملفوظات میں لکھتے ہیں کہ :

"مولوی خلیل احمهٔ رشیداحد اور غلام احمد اور اشرف علی من شک فی کفرهم وعذا بهم فقد کفر"۔

مرف ضیاء الدین مقدی سے اوراد میں اجازت لینے سے علوی صاحب علما دیوبند کے مخالف اور رضا خانی ید علی جی شفیع ا

Presented by www.ziaraat.com

اور حفرت میخ الحدیث اور حفرت مولانا عبد الغور منی رحم الله سے اسائید حدیث اور اجازت اوراد سے الل حق کے قریب کول نمیں ملنے جاتے امید ہے کہ ان مختمرات پر آپ غور فرائیں گے :

اندک پیش تو حمنتم نم دل ترسیدن که دل آذرده شوی درنه سخن بسیار است

یہ خوش فہیاں تو الل حق کو بھی لاحق ہوجاتی ہیں جیسے آپ کی تحریر میں اور قامنی صاحب کی تحریر میں امر رضا کے لئے مولانا اور مرحوم کے الفاظ لکھنا بھی مبتدع کے ساتھ لا کق بر آؤ روش کے خلاف ہے جس کے رد میں بہت کچھ مواد موجود ہے تاہم چھے علوی کی ضیاء مقدی بدعتی اور مولوی احمد رضاجیے مبتدع کے بارے میں خوش فنی اس درجہ کی ہے ورنہ وہ علاد بوبند کے شاگرد اور ان کے مستفید اور ان کے حد درجہ معقد اور معترف ہیں۔ جو ان شاء اللہ العزیز آپ کے سامنے بتر رہے گی۔ والسلام مع النحیہ والا کر ام حادمکم الفقیر

. محمه زرولی خان عفی عنه

عدودون حلى من محد ۲۲ محرم الحرام ۲۲۲ الھ

# راقم الحروف كاجواب

بم الله الرحن الرحيم

السلام عليكم ورحمته الله وبركلته

ا: ----- "اصلاح مغاہیم" کے بارے میں اس ناکارہ ونابکار کی جو تحریر شائع ہوئی

ہوکر موجب امتان ہوا' Presented by www.ziaraat.com آنجناب کو اس ناکارہ کی "غیر ناقدانہ وغیر مختلط" تحریر سے اذبت پینی اس پر نادم ہوں' میرے تھم سے جو لفظ الیا الکا جو رضائے اللی کے خلاف ہو' اس پر ہارگاہ اللی سے صدق دل سے قوبہ کرتا ہوں' اور آنجناب سے اور آپ کی طرح دیگر احباب سے'جن کو اس تحریر سے صدمہ پہنچا ہو'غیرمشروط معانی کا خواستگار ہوں۔

ان جو جو الفاظ آنجناب کو غیر ناقداند اور غیر مختلط محسوس ہوئے ہوں' ان
 کو نشان زدہ کرکے بھیج ویجئے' میں ان سے رجوع کا اعلان کردوں گا' اور اکی جگہ جو
 مختلط الفاظ استعمال ہوئے چاہئیں وہ بھی لکھ دے جائیں۔

الم : ----- شائع شدہ تحریر کے صغہ ۲۹ سے صغہ ۱۷ تک بو پکھ لکھا ہے وہ جناب شخ محر علوی مائلی کو دو آیک خوش عقیدہ عالم "سمجھ کر لکھا ہے ، جس کی تقریح صغہ ۲۱ کے تکتہ ۵ کی پہلی دوسطوں میں موجود ہے ، البتہ نمبرہ سے جو عبارت شروع ہوتی ہے وہ جناب قاضی صاحب کے انکشافات پر مبنی ہے ، لیمن صرف دو صفح کی تحریر لیکن آنجناب نے میری پوری تحریر ہی کو جناب قاضی صاحب کی تقلید کا بتیجہ قرار دے دیا۔

الم : ----- قاضی صاحب نے "بمان رضا" کا حوالہ دیا ہے 'جو فروری 1941ء میں شائع ہوا 'ساڑھے تین سال بعد اس تاکارہ نے قاضی صاحب کے حوالہ سے اس کا فوٹو شائع ہوا 'ساڑھے تین سال بعد اس تاکارہ نے قاضی صاحب کے حوالہ سے اس کا فوٹو شائع کردیا قو سارا نزلہ اس "غریب مسکین" پر آگرا ' تین ساڑھے تین سال تک کسی عقیدت کیش کو خیال تک نہیں آیا کہ شخ علوی کو خانوادہ برطویت سے مسلک کیا جارہا ہے۔

۵: ------ جمال رضا" میں "خانوادہ بریلی کا ایک عرب مفکر" کے عنوان سے
 " فنیاتہ الشیخ پروفیسرڈ اکٹر محمہ علوی الحنی المالکی مدخلہ" پر پورا ایک مضمون شائع ہوتا
 ج) جس میں اعلان کیا جاتا ہے کہ "آپ کے دادا اور والد گرای دونوں شنزادہ اعلی

Presented by www.ziaraat.com

حضرت منتی اعظم ہند شاہ مصطفیٰ رضا خان رحمتہ اللہ علیہ کے خلفاتے اور آپ فلیغہ اعلی حضرت خطیب مدینہ مولانا فیاء الدین مدنی قادری رحمتہ اللہ علیہ کے خلیفہ بیں "۔ پاکستان کے کی دیو بندی طقہ سے اس کے پارے میں "صدائے برنخواست" تین سال کے بعد آگر قاضی صاحب "جہان رضا" کے اس مضمون کا فوٹو شائع کررہے ہیں اور یہ روسیاہ اس کا حوالہ دے ڈالنا ہے تو یہ روسیاہ بھی مجرم اور قاضی صاحب بیں اور یہ روسیاہ اس کا حوالہ دے ڈالنا ہے تو یہ روسیاہ بھی مجرم اور قاضی صاحب بھی مخرم اور قاضی صاحب بھی مقشدد۔ اناللہ واناللہ راجعون۔

الله المعد" كالمطالع واقع الله المعد" كالمطالع واقع الله مجمول مطلق في نسيس كيا أس ميس لما خد فراليا جلئ السميس كى بدعتى كا تذكره تو شيس هيا أكر واقعى اليا بو توكيا تجب كه "جمان رضا" كى روايت (جس كى ترديد آج تك اس روسياه كے علم ميں نسيس آئى) بمى كچم غلط نه بو كيونكه خواجه حافظ بهت پہلے فرام كے بن :

''اے کبکہ خوش خرام کیا ہے روی بناز غرو ''نو کہ گربہ زاہد نماز کرد…''

اور یہ بھی ممکن ہے کہ:

معثوق ما به مشرب بابر کس برابر است بلما شراب خورد وبازابد نماز کرد

ے: ----- جناب علوی صاحب کی دو سری کتابوں میں ان کی کتاب "حول الاحتفال النبوی" بھی تو ہے ، جس کو برطوی حضرات نے اردو میں شائع کیا ہے ، آخناب نے انعقاد میلاد کے لئے "سید الطاکفہ" کا حوالہ تو دیریا "کین یہ نہیں دیکھا کہ

اعاظم خلفا (اور ہمارے اکابر دیویند) کا طرز عمل اس بارے میں کیا رہا؟ اور آج شخ علوی ماکل کی کتاب پر جو "دیویندی برطوی اتحاد) کی تحریک چل رہی ہے اسکا انجام کیا ہوگا؟

اس ناکارہ نے تو معاصلاح مغاہیم" کے ایک دو حوالے الطور نمونہ
 دئے تھے جس میں موصوف نے اپنے نقطہ نظرے اختلاف کرنے والوں پر کم عقلی المحم منی تک نظری برفنی اور جمالت و تعنت کے فتوے صاور فرمائے ہیں اکتاب کا خود مطالعہ فرمائیج اور پھر بتائے کہ ہمارے اکابر تو ان فتوں کی زدمیں نہیں آئے؟

آثر میں سمع خرافی کی معانی چاہیے ہوئے اصلاح کا طالب ہوں' یہ ناکارہ تو واقعی وننہ تین میں ہے نہ تیرہ میں میرے اکابر جو فرمائیں ان کا مقلد محض ہوں' اور آپ معزات جو اصلاح فرمائیں وہ سر آنکموں پر۔

اللهم انى اعوذ بك من شر نفسى ومن شر الشيطان وشركه ومن الفنن ما ظهر منها وما بطن-

محريوسف مفاللدعنه

1974 ار 1981ء

(۱۱) جناب محمد ابو زبیر سکھر کاخط

" بخدمت اقدس حضرت موانا محر بوسف صاحب دامت برکا تم .... سلام مسنون ابتامه بینات کا بنده مستقل خریدار ب محرم الحرام کا رساله پرده کربنده جران مواکد اصلاح مفاہیم کے سلیلے میں اختلاف کچھ کم ہوا تھا کہ جناب کے مضمون نے

تل چیز کنے کا کام کیا آپ او جائے ہیں کہ حضرت شیخ نور الله مرقدہ کی ترب خافاہوں کو آباد کرنے کی متی اس کے لئے آپ نے آخری عمر میں مخلف سنر بھی کئے معرت ك ومل ك بعد حعرت فيخ كى تزب كو ل كرجلنے والے أكر كوئى ميں تو وہ يہ ميں حعرت صوفی صاحب وامت برکاتم' حعرت مولانا عبد الحفیظ کمی صاحب وامت يركاتم ، حضرت مولانا عزيز الرحمان صاحب دامت بركاتم ، يه وه حضرات بين جنهول ے خافاہوں کو آباد کرنے کے لئے رات دن ایک کردیا اور اس اہم کام کے لئے اپنے آپ کو وقف کردیا اور پوری دنیا میں جگہ جگہ اس کام کے لئے یہ حضرات سفر فرمارہے ہیں' اس وقت ان حضرات کے اخلاص کی برکت ہے کہ جگہ جگہ ذکرودرود شریف کی عالس قائم موكس اور روزاند لا كول مرتبه درود شريف يرحا جاربا ب على مماتول نے بوری کوسٹش کی کہ ممی طرح ان کا راستہ بند کیا جائے آخر کار ان کو بیہ موقع ملا اور اصلاح مفاجیم کے اختلاف کو اتنا برحلیا کیا کویا کہ کفرواسلام کی جنگ ہورہی ہے اور مارے مخلص حضرات نے اپنے رسالے میں اس اختلاف کو برسمانے کے لئے وقف كردية اس كتاب كو مشهور كرنے والے در حقيقت يى لوگ بيں ورنہ اس كتاب كو كوئى جانتا بمى نهيس تفك

اور عجیب بات یہ ہے کہ اصلاح مغاہیم پر تقرینظیں لکھنے والے کی ایک بزرگ
جی لیکن جب تبعرہ کیا جاتا ہے تو سب کو چھوڑ کر حضرت مولانا عزیز الرحمان صاحب
دامت برکا تنم پر نزلہ اتارا جارہاہے اس کو ناانصافی نہ کمیں اور تو کیا کمیں آ نجناب نے
بھی اپنے تبعرہ جی اس نا انصافی کامظاہرہ کیا ہے آپ جیسے مخلصوں سے ایسی توقع نہ
تقی بیمیں سے یہ بات سجھ جی آتی ہے کہ حضرت شیخ کے مشن کو لے کر چلنے والوں
کے خلاف ایک بہت بڑی سازش کی جاری ہے اور ان کو برنام کیا جارہا ہے اور اب تو
ذاتیات تک نوبت پہنچ می ہے جس کی لیسٹ جی آ بخی جی جیں کہ ایک نجی خط کو

شائع كركے عوام كو ان معزات سے دور كرنے كى كوشش كى ہے ايك فحى خط تعااس كو ويا جا آ آ نجاب كا قلم غيروں كے مقابلے ميں اپنوں كے لئے بہت مخت تعلد

دو سری بات سے کے مل مالی صاحب نے وہ کتاب سلفیوں کے خلاف لکسی ہے تبمرو کے شروع میں آنجاب نے بھی می فرملا لیکن آعے چل کر معرت قامنی صاحب نے اکشاف فرادیا کہ وہ ہمارے علماکے بارے میں لکھاہے عجیب بات ہے کہ ہم خود این اکارین کو گالیاں داوارہ بی کی مالی صاحب نے اپنی کتاب شفاء الفواد میں ہمارے اکابرین کا تذکرہ بوے عمرہ طریقے سے کیا ہے اور "المند" سے تقریباً چھ مفلت ابن كلب مي ذكرك اور مارے اكارين كاكبار محدثين في الندك ام س تذكرہ كيا۔ حضرت مولانا عبد الحفيظ كى صاحب نے بتايا كد كى ماكى صاحب حضرت علي کی خدمت میں حاضری دیتے اور حضرت مجت ان کوسید ہونے کی وجہ سے اپنے ساتھ بھاتے تے اور آج بھی ماکی صاحب کے ہاں حیات محلد کی تعلیم کرائی جاتی ہے۔ حعرت مولانا عبد الحفظ صاحب كى في بتاياكه كى ماكى صاحب جب ياكتان تشريف لاسے تو میں خود ان کے ساتھ تھا مختلف علا کرام سے انہوں نے اصلاح مفاہیم پر نقریظیں کھوائیں و حفرت کی صاحب نے عرض کیاکہ کچھ تقرینیں بریادی علا سے بھی تکھوالیں اس بر کی مالی صاحب نے فرمایا کہ ان میں کوئی بوا عالم نہیں ہے اب آپ بتائیں ایسے مخص کو جو ہمارے اکابر کی خدمت میں بھی حاضری دے' مارے بزرگوں کا تذکرہ بھی کرے اور مارے حضرات کی کتاب کی تعلیم بھی کرائے اس کو ہم زبردستی بربلوی بنانے کی کوشش کریں اور سلفیوں کے متعلق اس نے جو کچھ لکھا اسکو اپنے اکابر پر چہاں کردیں یہ کمال کا انصاف ہے آنجناب کو آگر ماکلی صاحب کے بارے میں کچھ معلوم ہی کرنا تھا تو وہ آپ حضرت مولانا عبد الحفیظ صاحب

Presented by www.ziaraat.com

کی سے معلوم کرتے ' حضرت قاضی صاحب کو ان کے بارے میں کیا علم ہے ان کے حالت قو وی بتاسکتا ہے جو کمہ شریف میں ان کے قریب ہو ' حضرت قاضی صاحب کا حال قو یہ ہے کہ بندہ کی پچھلے مینے طاقات ہوئی۔ نعل شریف پر پچھ بحث چل پڑی ' بندہ نے عرض کیا کہ میرا تعلق حضرت شخ نور اللہ مرقدہ سے ہے اور انہوں نے اپنی کتابوں میں اس کے فوائد ذکر کئے ہیں اس پر حضرت قاضی صاحب نے فرالیا کہ حضرت شخ کو چھوڑدو ان کی بات کیوں مانے ہو حضرت تھانوی کی بات مانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات مانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات مانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات بانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات بانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات بانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات بانو ' اب ان کو قو حضرت شانوی کی بات بانو ' اب ان کو تو حضرت شانوی کی بات بین ہو حضرت شانوی کی بات بین ۔

پر کی مالی صاحب کمہ شریف میں ہیں وہاں پر دنیا بھر کے لوگ آتے ہیں ہر مسلک والے آتے ہیں اور ملاقات کے دوران مالک مسلک والے آتے ہیں اور ملاقات کے دوران مالک صاحب ان کی تعریف فرادیے ہیں توکیااس کی وجہ سے وہ کٹر برطوی ہوگئے؟۔

آ نجاب نے یہ بھی الزام لگایا کہ حضرت صوفی صاحب وامت برکا تم نے حضرت مختر رحمہ اللہ سے بوائی کی ہے کہ ماکی صاحب کے حلقہ میں واخل ہوگئے ہیں۔

کاش کہ آنجناب اس کی تحقیق فرالیتے الی صاحب کی کیا حیثیت ہے حضرت صوفی صاحب زید مجدہ کے مقابلے میں یہ سراسر حضرت پر بہتان ہے قیامت کے دن ان جموٹے الزالمت کا جواب دینا ہوگا حضرت صوفی صاحب دامت برکا تم پر ہزار کی ماکی جیسے قربان ہوجائیں۔

ماہنامہ بینات کے مدیر حضرت ڈاکٹر عبد الرزاق اسکندر صاحب بھی کی ماکل صاحب کے اور ان کی کتاب کے مداح ہیں آنجناب ان سے تحقیق فرمالیتے۔

چندون قبل بندہ کاصوبہ سرحد جانا ہوائی علاسے اس سلسلے میں بات ہوئی اکثر علما کی رائے یہ تھی کہ آنجناب ایک بدی شخصیت ہیں آپ کا ایک علمی مقام ہے آپ

كوالي باتيس نبيس لكمني جابيس تنسي-

تحریر کی طوالت کی معانی چاہتا ہوں اگر کوئی سخت بلت محسوس ہو تو اسکی معانی چاہتا ہوں اگر کوئی سخت بلت محسوس ہو تو اسکی معانی چاہتا ہوں اللہ پاک تمام قلوب کو حق پرجمع فرادے امید ہے کہ دعوات صالحہ میں فرائیں گے۔

فراموش نہیں فرائیں گے۔
والسلام

محدابو زبير سکمر"۔

محمد ابو زبیر سکھروی کے خط کاجواب

بم الله الرحن الرحيم

مخدوم وكرم! زيدت مكار كم السلام عليم ورحمته الله وبركلة

نامه كرم لاكن مد احرام وأكرام موا يه ناكاره تو واقعه "نه آنل من به نه ايل من المال من المال

آنجناب کا گرای نامہ تین مضافین پر مشمل ہے 'ا۔ اکابر طابھ (صوفی صاحب ' مولانا کی اور مولانا عزیز الرحمان دامت برکا تم وزیدت فیوضم) کا بھنے نور اللہ مرقدہ کے فیض کو عام کرنا اللہ تعالی ان حضرات کو اظلام کے ساتھ مزید ترقیات سے نوازیں ' بیہ ناکارہ ان پر اسی طرح پر رشک کرنا ہے جس طرح ایک فقیر بے نواکسی رکیس پر رشک کرے 'اس لئے اس ناکارہ نے بلاکلف اپنے قطیص لکھا ہے :

> " معرت مولانا حزیز الرحمان مدهله کے ساتھ اس ناکارہ وروسیاہ کا بھی تعلق ہے ، وہ میرے خواجہ آٹ بیں ، اور اس ناکارہ سے کمیں بمتروافضل بیں "۔

اندا اس همن میں تو آنجاب نے میری معلولت اور میرے حس عن میں کوئی اضافہ نہیں فرایا ا

ا: ---- فیخ علوی مالکی کے بارے میں جو کچھ لکھاوہ برطوبوں کے پرچہ جمان رضاکے حوالے سے الکھ علام کے اللہ علام کے اللہ علام کے اللہ علام کے محادب کے محادب کے محدد جات کی تردید کرادی جائے میں اس تردید کو شائع کرکے اپنی تفریعات واپس لے اول گا۔

اسا: --- حضرت صوفی صاحب بد ظلہ کے بارے میں آیک ثقد راوی کی سامی روایت ورج کی ہے 'آگر بید فلط ہے تو اس سے توبہ کرتا ہوں ' اور موصوف سے بھی معلق ورج کی ہے 'آگر بید فلط ہے تو اس سے توبہ کرتا ہوں ' اور موصوف سے بھی معلق کے ایس روایت کی تردید حضرت صوفی صاحب زید مجدہ بی سے کراؤی جلئے تاکہ اس کو شائع کرکے اس کے ساتھ اپنا توبہ نامہ بھی شائع کردوں۔

ان امور کے علاوہ جو بات بھی اس ناکارہ نے فلط لکمی ہو اس کی نشاندی فرادی جائے اس سے بلائکلف رجوع کراوں گا' امید ہے مزاج بعافیت ہوں گے' فرادی جائے اس سے بلائکلف رجوع کراوں گا' امید ہے مزاج بعافیت ہوں گے' والمال

محمر يوسف عفاالله عنه

الر الر ۱۱ الماه

۵) جناب اختر علی عزیزی کاخط

دیم الله الرحن الرحیم آ تو بیدار شوی ناله کشیدم ورنه عشق کاریست که به آه وفغان نیز کشد

> محترى جناب موادنا محر يوسف لد ميانوى صاحب زيد مجده السلام عليم ورحمته الله ويركلة "مزاج بخيرا

اگر چہ بندہ ماہنامہ ''مینات'' کا خریدار نہیں تاہم مستقل قاری ضرور ہے اور آپ کے اواریے اور بیانات محبت سے دیکھا ہے لیکن اس شارہ محرم الحرام میں آپ کا مضمون " کھ اصلاح مفاہیم کے بارے میں" نظرے کزرا اے پیرومرشد ول کال ' عالم باعمل حعزت بشخ الحديث مولانا محمد ذكريا مهاجر مدنى نور الله مرقدہ كے باغ تصوف اور چنستان سلوک کے حقیق وارث و محران مجلم طت حضرت مولانا محمد عزیز الرحمان صاحب وامت برکاتم کے متعلق آپ کے تحریر کردہ مضمون کا مطالعہ کیا و فطری بلت ہے کہ حزن وطال سے رئیدہ اور غم و فکرسے ندھل ہوا' جناب محترم! آپ نے ایک ایسے مظیم مجلد کے خلاف (بدون تحقیق کے) اوراق کثیرہ سیاہ کے ہیں جو کہ ہر باطل کے خلاف سیف بے نیام ہوکر میدان عمل میں کودتے ہیں۔ رو روافض کا فریضہ ہو' یا مودودی صاحب کے غلط نظریات پر ضرب کاری کل مرزائیت کا جنازہ تکالنا مويا توجين رسالت كيس٬ واكثر اسرار احمد كا تعاقب مويا يرو فسير طامر القادري كامقالمه ہر موقع پر بیہ مجلد فی سبیل اللہ اغیار اور اسلام دسمن قونوں کا قلع قمع کرتے ہیں اور مع مذا مثبت رویہ اور تعمیری سوچ رکھتے ہوئے اکابر علادیوبند کے نقش قدم پر خصوصاً اینے مین قدس سرو کی نیابت کرتے ہوئے ہزاروں مخلوق خدا کو اللہ کا پیارا نام سکھلا اور ان کی وساطت سے ان بندگان خدا کا تعلق اسینے موثی کریم سے بن کیل (اگر ا غماض نہ فرمائیں تو آپ بھی اس کے قائل ہوں گے) آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ ان کی توجہ وبرکلت سے اور اسلوب اکار اہلنے کی وجہ سے راولینڈی میں (اور جمال جمال ان کے مسترشدین بیں ان کے علاقوں میں ہمی) کتنی مساجد بریلوی کستب فکر والوں سے آزاد موکر دیو بندیوں کے ہاتھ آئی ہیں ود راقم سطور کا جو علاقہ ہے کا نتک منلع مردان ' پہلے برطویوں کے بعد میں تما مارے پانچ جد علما کرام (جو کہ جید مدرس عالم یں اکوڑہ خلک لور اراد العلوم پٹاور سے فارغ التحسیل ہیں لور حضرت مولانا عن

الرحمان صاحب زید مجدہ سے بیعت ہیں) نے یمال اپنے شخ کے اصول پر کام شروع کیا۔ الجمد للہ کہ کافی علاقہ برطوعت کے زہر سے نیج کیا لیکن نہ جھڑا ہوا 'نہ خون خرابہ ' اپنے اکا پر کے طرز پر ذکر ودرود شریف اور تصوف کاراستہ افقیار کرکے برطویت کا جنازہ نکل گیا 'جس کی تصدیق ' آپ مولانا عطاء الرحمان صاحب اور مولانا الداو اللہ صاحب مدرسین جامعہ بنوری ٹاؤن سے کرسکتے ہیں کیونکہ وہ ہمارے علاقے کے رہنے والے ہیں۔

ميرے محرم! آپ نے كلب "اصلاح مفاجيم" اور اصل عنى كلب يرجو تبعرو كياب عجيب ب آب نے لكما ب "جن حفرات نے اس پر تقر ظلت فبت كى بي اس ناکارہ کا احساس ہے کہ کہ انہوں نے بے بڑھے محض مولف کے ساتھ حسن عمن اور مقیدت سے مغلوب ہو کر لکھ دی ہیں"۔ (ص۳۰) بلت یہ ہے کہ آپ لے صرف كلب كو ديكما ب ليكن كتلب ك بس مظراور بيش مظر الله اطلاع حاصل نمیں کی ہواقعہ اس کا شلد ہے کہ جن حضرات نے تقریفات ثبت کی ہیں وہ بعد مطالعہ كتاب كى بي مثلًا فيخ الحديث مولانا محد مالك كاند حلوى مرحوم نے بغير مطالعہ کے تقرید کرنے سے معذرت ظاہری تھی پھرجب مطالعہ فرملیا تو تقرید جبت فرمائی (اس کی آپ معلولت کرسکتے ہیں) اس طرح باقی حضرات کے تقاریط بھی المذا بیجد یہ لکلا کہ آپ کا احساس مبارک بن بر غلط ہے اور ان حضرات نے تقر فطات کتاب بڑھ کر عقیدہ رکھتے ہوئے اظمار حق کی بنیاد پر ثبت فرائی ہیں۔ پھر آپ نے كها ب الركس نے برها ب واس كو تعلك طرح سمجانيں نه مارے اكابرك مسلک کو صحح طور پر ہمنم کیا ہے الخ۔" (بیعات ص اس) تو یہ بھی علم کے سمندر پر اجارہ داری اور میکیداری کا دعویٰ ہے کہ صرف آپ کامطالعہ اور قم میک ہے باتی

تمام حعرات (فجخ الحديث مولانا محمه مالك كاند حلوى بمفجخ الحديث مولانا سيد حلد ميال Presented by www.ziaraat.com اعمال كا حصد يبال سے حاصل كركے جاؤ، دنيوى زندگى ميں تمہارا حصد، جو تمہيں مرنے كے بعد كام آئے گائي اعمال صالحہ بين، اى طرح جو مال تم نے رضائے الله تعالى كے راستہ ميں خرچ كرديا وہ تمہارا حصد ہے، البذا جب دنيا سے جاؤ تو يبال سے اپنا حصد وصول كركے جاؤ۔

## الله تعالی کے معاملہ میں کو تاہی نہ کرو

''اور الله تعالیٰ کے معاملہ میں کو تاہی نہ کرو''۔ قیامت کے دن کافر نہیں کے کہ:

> "يحسرتى على ما فرطت فى جنب الله وان كنت لمن السخرين"(الزم:۵۱)

> ترجمہ: "بائے میری حسرت! اس پرجو کو تاہی کی میں نے اللہ کے معاملہ میں، اور بے شک میں تھا بنسی کرنے والوں میں سے"۔

پس اللہ کے معاملہ میں کو تاہی نہ کی جائے، اور اس کے معاملہ میں کسل یعنی سستی سے کام نہ لیا جائے، اس لئے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جہاں اور چیزوں سے پناہ مانگتے تھے، وہاں اس چیز سے بھی پناہ مانگتے تھے کہ یا اللہ میں کسل سے تیری پناہ چاہتا ہوں، کسل کے معنی ہیں اللہ تعالی کے حقوق اوا کرنے کے معاطعے میں سستی کابر تاؤکرنا، سستی سے کام لینا۔

## ایمان و یقین لانے میں کو تاہی

الله تعالی کے معاملے میں سستی کرنا، اس کی ایک صورت تو سب سے بڑی

کفار میں پائی جاتی ہے، یعنی وہ اللہ تعالی پر ایمان نہیں لائے، اللہ تعالی کے احکام رسولوں پر، اللہ تعالی کی کتابوں پر، اللہ تعالی کے احکام پر ایمان نہیں لائے، اللہ تعالی کا لاکھ لاکھ شکر ہے کہ یہ چیز اللہ تعالی نے ہمیں نفییب فرمادی، یعنی ایمان، یہ بہت بڑی دولت ہے اور اس نعمت پر اللہ تعالی کا جتنا بھی شکر کیا جائے کم ہے، لیکن ایمان کے بھی مختلف ورجات ہیں، ایمان، ایمان میں بھی فرق ہے، تو کوشش کرنی چاہئے کہ اللہ تعالی ہمیں ایمان کے درجات میں ایمان کے درجات میں ایمان کے درجات میں ترتی عطا فرمائے اور ہمیں کامل ترین ایمان نفیب فرمائے آمین۔ درجات میں ترتی عطا فرمائے اور ہمیں کامل ترین ایمان نفیب فرمائے آمین۔ محنت بھی کرنی چاہئے، دعا بھی کرنی چاہئے۔

## فرائض میں کو تاہی

ایمان کے بعد دوسرا درجہ اعمال کا ہے، اور اعمال میں سے سب سے اول فرائض کا درجہ ہے، اگر مالی و فرائض کا درجہ ہے، نماز فرض ہے، روزہ فرض ہے، ذکوۃ فرض ہے، اگر مالی و بدنی استطاعت ہے تو جج فرض ہے، اسی طرح جو حقوق واجبہ ہیں، ان کے ادا کرنے میں سستی نہ کی جائے۔

ہم سے جو فرائض و واجبات اوا کرنے میں غفلت ہوجاتی ہے، کو تاہی ہوجاتی ہے، یہ اس لئے ہوتی ہے کہ ہمیں ان فرائض و واجبات کی اہمیت کا اندازہ نہیں، اور ان کو ترک کرنے کے وبال کا احساس نہیں، اگر ہمیں معلوم ہو کہ ان فرائض میں کو تاہی کرنے سے ہمارا کتنا نقصان ہورہا ہے تو ہم ان کے بجالانے میں بھی سستی نہ کریں، بھی سستی نام کو بھی نہ آئے، اور برا ماحول بھی سستی بیدا کرتا ہے، اوچھا خاصہ دین دار آدمی اگر بے دین لوگوں میں چلا جائے، جن کو بیدا کرتا ہے، اچھا خاصہ دین دار آدمی اگر بے دین لوگوں میں چلا جائے، جن کو دین کی پرواہ نہیں، تو یہ بھی ڈھیلا ہوجائے گا، اور ایک آدمی جو دین کے اعتبار

سے سُست ہے، اگر اللہ تعالی توفیق عطا فرمائے اور وہ کسی اچھی محفل میں چلا جائے، اجھے ماحول میں چلا جائے، وہاں اس کو کچھ وفت گزارنے کا موقع ملے تو اس کی سستی بھی کافور ہو جائے گی، ہمارے وہ نوجوان جو یانچ وقت کی نماز بھی نہیں پڑھتے، جب تبلیغ میں نکلتے ہیں تو تہجد بھی پڑھنے لگتے ہیں، اور چند دن میں تبجد گزار بن جانے ہیں، اس لئے کہ ان کو مسجد کا یا کیزہ ماحول ملا ہے، اور معاشرے کے گندے ماحول ہے ان کو نکلنے کا موقع ملا ہے، اس وقت تو ان کا ماحول محدود ہو تا ہے، شب و روز اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی باتیں سننا سانا ہوتا ہے، ذکر ہے، تشبیح ہے، نماز ہے، دعوت ہے، الغرض تبلیغ میں نکلنے کے بعد آدمی کو سرایا خیر کا ماحول مل جاتا ہے، اور آدمی کے مزاج يراس ماحول ك اثرات يرت بين، اس لئ مين الي عزيز نوجوانوں ك لئے تبلیغ میں نکلنے کو ضروری سمجھتا ہوں، تاکہ بیال کے زہر یلیے ماحول نے ان کے مزاج میں جو زہریلے اثرات پیدا کردیئے ہیں تبلیغ میں نکل کر ان کے مزاج کی اصلاح ہوجائے، اور اس زہر کا تریاق مہیا ہوجائے۔

### نیک اعمال میں کو تاہی

اور تیسری قتم کی سستی یہ ہے کہ ان چیزوں میں کو تاہی جو فرض نہیں ہیں،
واجب نہیں ہیں، فرائض اور واجبات کو تو آدی اوا کرتا ہے، لیکن دوسری جو
عبادتیں ہیں نفلی، ان میں نفس کہتا ہے، چلو یہ چیز کوئی فرض تو نہیں، نہ کرو،
لیکن قیامت کے دن معلوم ہوگا کہ ہم نے کتنی دولت کھودی، اور ہمارے نفس
نے تسامل پہندی اور سستی سے کام لے کر کتناخسارہ اٹھایا، اس لئے اس معاطلے
میں بھی جہاں تک اپنے امکان میں ہو سستی نہ کی جائے، فرائض کے بعد نوا فل

ادا كرنے ميں اور دو سرے نيك كام كرنے ميں، اگرچہ يہ چيز فرائض ميں شامل نہيں، مر آخرت كاذخيرہ جمع كرنے كے لئے ضروري ہے۔

## مرنے والے کی حسرت

ایک مدیث میں ہے:

ترجمہ: "آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص بھی مرتا ہے اس کو ندامت ضرور ہوتی ہے، چاہے نیک ہو، چاہے بد ہو، اچھا ہو، یا برا ہو، پھر اس کی تشریح فرمائی کہ نیک آدمی کو یہ حسرت ہوتی ہے کہ اس نے زیادہ سے زیادہ نیکیاں کیوں نہ جمع کرلیں، اور برے آدمی کو حسرت ہوتی ہے کہ وہ برائیوں سے کیوں باز نہ آیا، اور اس نے توبہ و استغفار سے تدارک کیوں نہ کرلیا۔ (مشکوۃ صفحہ سمرہ)

الغرض نیک آدمی کو بھی یہ حسرت ہوتی ہے، کیونکہ وہاں نیکیوں کا سکہ چلے گا، اب جس کی جیب میں جتنے پیسے ہیں وہ آتی ہی چیزیں خرید سکتا ہے، اور وہاں چیزیں بہت سستی ملتی ہیں، لیکن جیب میں پیسے بھی تو ہوں، تو اس وقت آدمی للچائے گا اور اس کو یہ حسرت ہوگی کہ اے کاش! میں زیادہ سے

زیادہ نیکیاں لے کر آتا، تو آج زیادہ سے زیادہ بیباں کی چیزیں خرید سکتا، وہاں کی چیزیں خرید سکتا، وہاں کی چیزیں کی بین جنت کے درجات، وہاں نیکیوں کے حساب سے درجات ملیس گے، اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تھیحت فرماتے ہیں کہ دنیا سے اپنا نیکیوں کا جصہ لے کر جاؤ، اور اللہ تعالیٰ کے معالمہ میں سستی اور کو تاہی نہ کرو۔

#### سچوں اور جھوٹوں کے درمیان امتیاز

اس كے بعد فرمایا "اللہ تعالی نے اپی كتاب تم كو سكھادی ہے، اور اپنے تك پہنچنے كا راستہ تمہارے سامنے كھول دیا ہے، ہدایت كو واضح كردیا ہے" اب چلنا تمہارا كام ہے، اللہ تعالی سے مدو مائكتے رہو، اور چلتے رہو اور یہ اللہ تعالی نے اس لئے كيا ہے "تاكہ اللہ تعالی ظاہر كردے ان لوگوں كو جو سچے بيں اور ظاہر كردے جھوٹوں كو"۔ سچے اور جھوٹے الگ الگ ہوجائيں۔ يہاں بھی اللہ تعالی سچے اور جھوٹے كے ورميان فيصلہ كردية بيں، ليكن اصل فيصلہ قيامت كے دن ہوگا، جھوٹے كے درميان فيصلہ كردية بين، ليكن اصل فيصلہ قيامت كے دن ہوگا، جس يہ اعلان ہوگا: "وامسازوا الميوم ايها المحرمون" (سورة ليين) دل محرمواتم اللہ ہوجاؤ"۔

نعوذ بالله، ثم نعوذ بالله، الله تعالى پناه ميں رکھيں۔ جب تھم ہوگا کہ اے مجرمو الگ ہوجاؤ! مجرم فرمال برداروں سے الگ ہوجائیں گ، تو اس وقت سپے اور جھوٹے کے درمیان بورا امتیاز ہوجائے گا۔ حق تعالی شانہ ہماری بردہ دری نہ فرمائے اور ہماری حالت پر رحم فرمائے آمین۔

## مخلوق کے ساتھ انصاف کرو

آگے فرمایا "تو تم بھی احسان کروجس طرح اللہ تعالی نے احسان کیا تم پر"

قرآن کریم میں قارون کی قوم کا یہ فقرہ نقل کیا ہے کہ قارون کو نقیحت کرتے ہوئے لوگوں نے یہ کہا ''اس خزانے پر اتراؤ نہیں، اللہ تعالی اترائے والوں کو پہند نہیں فرماتے، تم اپنے اس خزانے اور مال و دولت کے ذریعہ آخرت کا گھر تلاش کرو، اور دنیا میں جتنا تمہارا حصہ ہے اس کو نہ بھولو''۔ دنیا میں تمہارا اتنا حصہ ہے، دو روٹیاں کھالیں، کپڑا کبن لیا، رہنے کا مکان ہو ٹوٹا پھوٹا، تمہاری جو بنیاوی ضروریات ہیں، جن پر زندگی کا مدار ہے بھی تمہاری ہیں اور بس، اس سے زیادہ تمہارا کھھ نہیں "۔ حدیث شریف میں فرمایا ہے کہ:

"يقول ابن آدم مالى، مالى قال وهل لك يابن آدم الايا اكلت فافنيت اولبست فابليت اوتصدقت فامضيت" (شكارة صخره ٣٢٠)

"آدم کا بیٹا کہتا ہے میرا مال، میرا مال، آدم کے بیٹے! تیرا مال نہیں گر وہ جو تونے کھالیا، کھاکر ختم کردیا، پہن لیا، پہن کر بوسیدہ کردیا، یا صدقہ کرکے آگے بھیج دیا اور اپنے لئے ذخیرہ کردیا، اس کے علاوہ جتنا مال ہے وہ تیرا نہیں ہے کچھے غلط فہمی ہے یہ تو دو سرول کا ہے"۔

تو قارون کی قوم اسے تھیمت کررہی ہے کہ جو مال اللہ تعالی نے تجھے عطا فرمایا ہے، اس سے آخرت خریدو، ایک بات، دوسری بات یہ کہ دنیا میں جتنا تمہمارا حصہ ہے اس کو نہ بھولو کہ تمہمارا حصہ بس اتنا ہی ہے، اس سے زیادہ نہیں ہے، اور جس طرح اللہ تعالی نے تم پر احسان کیا ہے تم بھی دوسروں پر احسان کرو، اللہ تعالی نے تم ہر وسروں کو دو، اور یہ نہ سمجھو کہ دوسروں کو دوں گاتو میرے پاس کیا رہ جائے گا۔ اپنی ضرورت رکھ کر باقی دوسروں کو دے

Presented by www.ziaraat.com

دو، حضرت اساء النب برا حضرت عائشہ صدیقہ کی بہن اور حضرت ابوبکر صدیق کی بہن اور حضرت ابوبکر صدیق کی میں ماحب زادی ہیں، انہوں نے ایک مرتبہ خرج کے سلسلہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مسللہ بوچھا کہ میں گھر میں صدقہ وغیرہ کر سکتی ہوں؟ فرمایا بال کر سکتی ہو اور پھر فرمایا:

"ولا تحصى فيحصى الله عليك ولا توعى فيوعى الله عليك"-(مثاؤة مغه١٢)

ترجمہ: "اور گن گن کر نہ دیا کرو، ورنہ اللہ تعالی بھی گن گن کر دیا کرے گا اور بند کرکے نہ رکھا کر، ورنہ اللہ تعالی تم پر بند کردے گا"۔

الله تعالی نے تمہیں ان گنت دیا ہے، تم بھی ان گنت دو، الله تعالی نے تم کو فیاضی سے دیا ہے، اس فیاضی سے دو، الله تعالی نے تم کو طاقت دی ہے، اس طاقت کو لوگوں کی بھلائی پر خرچ کرو، مال دیا ہے مال کو خرچ کرو الله تعالی کے بندوں کی بھلائی کے لئے۔ اس طرح جتنی صلاحیتیں اور قوتیں الله تعالی نے مندوں کی بھلائی کے لئے۔ اس طرح جتنی صلاحیتیں اور قوتیں الله تعالی نے حبید دی ہیں ان کو خلق خدا پر خرچ کرو اور ان پر رحم کرو۔ مشہور حدیث ہے:

"الخلق عيال الله فاحب الخلق الى الله من احسن الى عياله" - (شَكُوة صَحْد٣٢٥)

ترجمہ: ''مخلوق اللہ تعالی کا کنبہ ہے، پس اللہ تعالی کو اپن مخلوق میں سے سب سے زیادہ محبوب وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے کنبے کے ساتھ سب سے زیادہ حسن سلوک کرنے والا

#### ایک اور حدیث میں ہے:

"الراحمون يوحمهم الرحمن، ارحموا من فى الارض يوحمهم الرحمن، الحسماء" (شكوة صفى السماء" (شكوة صفى الرحم: "رحم: "رحم كرتا ہے، تم زمين والوں ير دحم كرتا ہے، تم زمين والوں ير دحم كرے گا"-

تم زمین والوں کے ساتھ حسن سلوک کرو اللہ تعالی تمہارے ساتھ حسن سلوک کرے گا۔

# الله کے دشمنوں سے دستمنی رکھو

اس کے بعد فرمایا: وعادوا اعدائه "اور الله تعالی کے دشمنوں سے دشمنی رکھو"۔ الله تعالی کے دوستوں سے محبت رکھو، اگر الله تعالی کے دوستوں سے دوستی نہیں تو تمہیں پاس محبت نہیں، اور اگر الله تعالی کے دشمنوں سے دشمنی نہیں تو پاس غیرت نہیں ہے، اور یہ دونوں علامتیں ہیں ضعف ایمان کی اور الله تعالی سے کزور تعلق کی۔ ایک حدیث میں ہے:

"من احب لله ، وابغض لله ، واعطى لله ، ومنع لله ، ومنع لله ، ومنع لله فقد استكمل الايسمان" - (مثلوة سفي ١١) ترجمه: "جس نے محبت كى الله كے لئے، اور دشمنى كى الله كے لئے، اور دشمنى كى الله كے لئے، اور جس نے ديا الله كے لئے اور نه ديا الله كے لئے، اس نے اپنے ايمان كو كامل كرايا" -

ایک اور حدیث میں فرمایا که:

"ان احب الاعمال الى الله تعالى الحب فى الله والبغض فى الله - رواه احمد" (كوة: ٣٢٧) ترجمه: "الله تعالى كو سب اعمال من سے سب سے زیاده محبوب عمل ہے الله كى خاطر كى سے محبت ركھنا اور الله تعالى كى خاطر كى سے محبت ركھنا اور الله تعالى كى خاطر كى سے محبت ركھنا اور الله تعالى كى خاطر كى سے بغض ركھنا"۔

افسوس ہے کہ ہمارے بیہاں یہ چیز مفقود ہے، کیونکہ ہمارا رابطہ اللہ تعالیٰ سے مفقود ہے یا کمزور ہے، جب کہا جاتا ہے، کہ فلاں قشم کے لوگوں کے ساتھ لین دین نہ کرو، تو کہتے ہیں کہ کافروں کے ساتھ بھی تو لین دین کی اجازت ہے، جب کہا جاتا ہے کہ ان لوگوں کو جو دین اسلام کے باغی ہیں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمن ہیں مشلاً مرزائی، ان کو اپنی تقریبات میں نہ بلاؤ اور خود ان کی تقریبات میں نہ جاؤ، تو آپ لوگ بہانہ بنالیتے ہیں، اور میں ویسے بھی آپ لوگوں کو جیل تو نہیں بجوادوں گا، (میرے سامنے بہانے بنانے کی کیا ضرورت ہے؟) لیکن اگر کل اللہ تعالیٰ نے یہ سوال کرلیا کہ میرے دشمنوں سے کیوں تعلق رکھا تھا تو پھر کیا جواب ہوگا؟ وہ جواب سوچ کر لے

غرضیکه آنخضرت صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں که: "عادوا اعدائه" "الله تعالی کے دشمنوں سے دشمنی رکھو"۔

الله کے دشمنوں سے دوستی رکھتے ہو اور تمہیں معلوم ہے کہ دسمن سے دوستی رکھتے ہو اور تمہیں معلوم ہے کہ دسمن سے دوستی رکھنے والا دسمن ہو تا ہے، گویا تم الله کے دشمنوں سے دوستی کرکے اللہ تعالی سے اپنی دشمنی کا اعلان کرتے ہو، تم اپنے دنیاوی تعلق کر لیتے ہو جو تمہارے اپنے دنیاوی تعلق کر لیتے ہو جو تمہارے

وشمنوں سے دوستی رکھتے ہوں، تم ان کے بہاں نہیں جاتے، کیونکہ وہ فلاں فلاں آدمی سے تعلق رکھتا ہے جس کے ساتھ تمہارے تعلقات کشیدہ ہیں، تہاری انا اس کو برداشت نہیں کرتی کہ تم اپنے دشمنوں کے ساتھ تعلق رکھنے والوں سے تعلق رکھو، تو ذرا سوچو کہ اللہ تعالی کی غیرت اس چیز کو کیسے برداشت کرے گی کہ تم اس کے دشمنوں سے تعلق رکھو۔

### اللّٰذے راستہ میں جہاد کرو

آگے ارشاد فرمایا کہ: "وجاهدوا فی الله حق جهاده" "الله تعالی کے رائے میں جہاد کرنے کا"۔

اس کے راستے میں جہاد کرنے کا کیا حق ہے؟ کہ جان کا نذرانہ پیش کرنے کی ضرورت ہو تو جان جھیل پر رکھ کر پیش کردو۔ اور کہو کہ ،

جان دی، دی ہوئی ای کی تھی حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا

ایک جہاد میں دو صحابی گئے، ایک کہنے گئے کہ نیں دعاکر تاہوں تم آمین کہو اور تم دعاکرہ تو میں آمین کہوں گا۔ ایک نے ہاتھ اٹھائے اور دعاکی کہ یا اللہ!کل کافروں سے مقابلہ ہونے والا ہے، میرے مقابلہ میں بڑا ساکافر آئے، جو اللہ تعالی اور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا سخت و شمن ہو، میرا اس سے سخت مقابلہ ہو، پھر مجھے اس پر فتح نصیب فرمائیں اس کو قتل کردوں، دو سرے نے کہا آمین، اب دو سرے نے ہاتھ اٹھائے اور کہا کہ یا اللہ!کل مقابلہ ہونے والا ہے، کہیا میں کافروں کو قتل کروں، اس کے بعد مجھ کو جام شہادت نصیب فرما، میں کہیں کہ دن مجھے سے بوچھیں کہ تیرے راستے میں شہید ہوجاؤں، جب آپ قیامت کے دن مجھے سے بوچھیں کہ

تجھے کیوں زخمی کیا گیا، کیوں قتل کیا گیا، کیوں تیرے تلوار ماری گئ، کیوں تجھے نیزہ لگایا گیا؟ تو میں کہوں یا اللہ یہ آپ کی خاطر آپ کے احباب آپ کے نام کے لئے۔ جیسے حصرت مرزا جان جاناں قدس سرہ نے اپنے احباب سے فرمایا تھا کہ جاری قبر پر یہ شعر لکھ دینا ۔

به لوح تربت ما یافتند از غیب تحریک که اس مقتول راجز بے گنابی نیست تقیم

"ہماری تربت کی لوح پر لوگوں کو غیب سے یہ تحریر لکھی ہوئی ملی کہ یہ جو اس قبر میں مقتول پڑا ہوا ہے بے گناہی کے سوااس کا اور کوئی گناہ نہیں تھا"۔

حضرت قدس سرہ کو شیعوں نے شہید کردیا تھا، مغرب کے بعد گھر میں گھس گئے اور ذریج کردیا، شہید فی سبیل اللہ ہو گئے۔

غرضیکہ اللہ کے راستے میں جہاد کرنا یہ ہے کہ اللہ کی بارگاہ میں جان و مال پیش کردو۔ جان مائے تو جان جان حاضر، مال کا نذرانہ مائے تو مال حاضر، قوتوں اور صلاحیتوں وغیرہ کا نذرانہ مائکیں وہ حاضر، وقت مائکیں وہ حاضر، جو مائکیں وہ حاضر، کیونکہ جو کچھ بھی ماٹگا ہے انہی کی امانت ہے۔

# الله تعالی اہل ایمان کی جان و مال کو خرید چکاہے

قرآن كريم ميں ارشادے:

"ان الله اشترى من المومنين انفسهم واموالهم بان لهم الجنة ، يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون " ترجمہ: "بے شک اللہ نے خرید لیا ہے ایمان والوں سے ان کی جانوں کو اور ان کے مالوں کو اس بدلے میں کہ ان کے لئے جنت ہے، جہاد کرتے ہیں اللہ کے راستے میں اپنے مالوں کے ساتھ بھی، قتل کرتے ہیں اور خود بھی قتل ہوجاتے ہیں"۔

دوسرے لوگوں میں سے کوئی برادری کے لئے قتل ہوتا ہے، کوئی جاہ و منصب کے لئے قتل ہوتا ہے، اور مومن محض اعلائے کلمۃ اللہ کے لئے قتل ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی جان و مال کو خرید لیا اور ان کی قیمت ادا کی جاچکی ہے، یعنی جنت۔

آگے فرمایا:

"وعداعليه حقافي التوراة والانجيل والقرآن ومن اوفى بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به ودلك هو الفوز العظيم" (التربد: ١١١)

ترجمہ: "یہ اللہ کے ذمہ سچا وعدہ رہا، تورات میں بھی، انجیل میں بھی، انجیل میں بھی، اور اللہ تعالی سے بڑھ کر اپنے وعدہ کو پورا کرنے والا کون ہوسکتا ہے؟ سو تمہیں خوش ہوجانا چاہئے اللہ کے اس سودے پر جو تم نے اللہ سے کیا ہے۔ اور یہ ہے بڑی کامیانی"۔

جب یہ آیت شریفہ نازل ہوئی تو صحابہ یہ کہا واہ! واہ! واہ! واہ! حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کیا واہ، واہ؟ صحابہ کرام یہ نے کہا کہ یا رسول

اللہ! اللہ تعالی خود ہی فرمارہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہم سے ہماری جان و مال کا سودا کرلیا ہے، الله کی قتم نه ہم اس سودے کو خود توڑیں گے، نه توڑنے دیں گے، اب وہ سودا ہو چکا، یکا رہے گا، جو چیزاللہ تعالیٰ نے خربدی ہم اس کو پیش کرنے کے لئے حاضر ہیں، اللہ اس سودے کو کیوں توڑیں گے؟ بھتی یہ مطلب ہے اس ارشاد کا کہ اللہ کے راہتے میں جہاد کرو جیسا کہ حق ہے اس کے راہتے میں جہاد کرنے کا" مالک کی طرف ہے جس چیز کا مطالبہ ہو اس کے لئے تیار ہوجاؤ، کسی تردد اور پریشانی کی ضرورت نہیں، آگے پیچھے دیکھنے کی ضرورت نہیں، کوئی جان، مال، عزت، آبرو سے محبت کی ضرورت نہیں، بیوی بچوں سے محبت کی ضرورت نہیں، کیونکہ یہ سب کچھ الله کا دیا ہوا ہے، اور وہ ہم سے خرید بھی چکا ہے، اور اس کی قیمت بھی ادا کرچکا ہے۔ صحابہ کرام ایسے ہی کیا کرتے تھ، صحابہ کرام کو جو اللہ نے چکایا اس بات پر چکایا، حضرت جی مولانا محمد پوسف ؓ فرماتے تھے کہ ہم لوگ جب مسجد میں جاتے ہیں تو گھروالوں سے کہہ کر جاتے ہیں کہ چائے بنا کر رکھنا، میں واپس آگر پیؤں گا، اور صحابہ کرام جب مسجد میں جاتے، تو گھر کہہ کر جاتے کہ معجد میں جارہے ہیں اگر حضور صلی الله علیہ وسلم نے کسی کام سے نہ بھیجاتو واپس آجائیں گے، ورنہ انتظار نہ کرنا، تیار ہوکر جاتے تھے۔ اللہ ہمیں بھی اس کا کوئی شمہ نصیب فرمائے۔ اللہ کے دشمنوں سے عداوت ہو، اللہ سے تعلق ہو، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کی دل میں عظمت ہو، اور اس محنت پر جو کچھ ملنے والا ہے، اس کی قدر و قیمت دل میں ہو، تو پھر آدمی محض رضائے اللی کے لئے ہر قربانی دے سکتا ہے، اور میاں فتوی دماغ سے نہیں دل سے لیا جاتا ہے، کسی جگہ دل کا اور کسی جگہ دماغ کا فتوی چلتا ہے، جب الله تعالی کے اور الله کے رسول صلی الله علیه وسلم کی بات آجائے تو

وماغ سے فتویٰ نہ لو، سوچوں میں نہ پڑو، ول سے فتویٰ لو۔

# الله تعالی کے چنے ہوئے لوگ

اس خطبه میں آگے ارشادے:

"هواجتباكم" "اس في تمهيل چن لياب"-

یہ قرآن کی آیت ہے۔ غور کرو اللہ کی مخلوق کتنی پھیلی ہوئی ہے؟ یا نچ ارب انسانی مخلوق بتائی جاتی ہے، لیکن ساری مخلوق میں سے اللہ نے تم کو اپنے لئے چن لیا ہے، باقی سب کو چھوڑ دیا، تم اللہ کے بینے ہوئے ہو، اور اس چناؤ پر اس کا جتنا بھی شکر بجالاؤ کم ہے۔ بہت سے لوگ ملازمت کے امیدوار بیٹھے ہوں اور گورنر ہاؤس کی نوکری کے لئے ان میں چند نوجوانوں کو چن لیا جائے اور نگاه انتخاب خود ہی ان پر بڑجائے، نہ درخواست دی، نہ کسی کی سفارش، نہ رشوت دی۔ مالک نے تمہاری درخواست کے بغیر، سفارش کے بغیراینے کام کے لئے تم کو چن لیا، اینے دین کے لئے تم کو چن لیا، تم اللہ تعالی کے چنے ہوئے ہو، یہ کتنا بڑا اعزاز ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا لقب بھی مجتبل ہے، مصطفل بھی ہے، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم رسولوں کی جماعت میں سے پنے ہوئے ہیں اور تم عام انسانوں کی جماعت میں سے چنے ہوئے ہو۔ اور صحابہ كرام انبياء كرام عليهم السلام كى جماعتول ميس سے چنے ہوئے ہيں۔ محمد صلى الله علیہ وسلم سے بہتر کوئی رسول نہیں، صحابہ کرام سے بہتر دو سرے رسولوں کے صحابہ نہیں، اور تم سے بہتر دو سرے نبول کی اسیں نہیں۔ مجتبی ہیں، لینی دے ہوئے ہیں۔

# مسلمان: الله كا فرمانبردار ہو تاہے

آگے فرمایا:

"وسماکم المسلمین" "ای نے تہارا نام رکھا ہے مسلمان"۔
مسلم کی جمع ہے مسلمین، ہم مسلم ہیں، مسلم کہتے ہیں فرمانبردار کو، اسی لئے
لفت کی تابوں میں اسلام کے معنی ہیں، گردن ڈال دینا، جو کسی کے آگے اپنی
گردن ڈال دے، اس کو مسلم کہتے ہیں، اور اللہ نے ہم کو مسلم کہہ دیا، ہماری
سعادت ہے، ہماری خوش قتمتی ہے کہ مالک کی طرف سے ہمیں مسلمین کا
خطاب دیا جارہا ہے، کہ یہ اللہ کے فرمانبردار بندے ہیں، یہ تم پر عنایت ہے،
خواب دیا جارہا ہے، کہ یہ اللہ کے فرمانبردار بندے ہیں، یہ تم پر عنایت ہے،
نوازش ہے، تم بھی کھے ان کالحاظ کرو۔ آگے فرمایا:

"ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حي عن بينة ولاقوة الابالله"

ترجمہ: "یہ اللہ نے اس کئے کیا ہے تاکہ جس کو ہلاک ہونا ہو وہ جست اور دلیل قائم ہونے کے بعد ہلاک ہو، اور جس کو زندگی حاصل کرنی ہو وہ بھی دلیل اور جست کے ساتھ زندگی حاصل کرنے اور کوئی طاقت نہیں اللہ کے بغیر"۔

# لاؤ ڈاسپیکر پر درود و سلام پڑھناریا کاری ہے

حضرت ابو موی اشعری واقعہ بیان کرتے ہیں کہ ہم سفر میں تھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اور لوگ جوش میں بلند آواز سے تجبیر پڑھ رہے تھے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "لوگو! تم کسی بہرے یا غائب کو

نہیں یکار رہے" آج کل لاؤڈ اسپیکر پر صلوٰۃ و سلام پڑھنے کا رواج چل نکلاہے، بھی! صلوٰۃ و سلام پڑھنے کا یہ کون ساطریقہ ہے؟ آخر لاؤڈ اسپیکر کے ذریعہ کس کو سنانا چاہتے ہو؟ اگر مخلوق کو سناتے ہو تو خوب سمجھ لو کہ تم کو ذرہ برابر بھی ثواب نہیں ملے گا؟ بلکہ الثاموجب وبال ہے، ریاکاری ہے کہ مخلوق کو سانے کے لئے کرتے ہو؟ اور اگر اللہ کو سانا چاہتے ہو تو وہ لاؤڈ اسپیکر کا محتاج نہیں ے۔ معلوم ہوا کہ یہ لاؤڈ اسپیکرتم نے شیطان کے کہنے پر لگایا ہے، اس نے تم کو یی پڑھائی ہے تاکہ وہ ریاکاری کے ذریعہ تہارا تواب غارت کرے، تمام برعات کی میں حالت ہے، میں نے ایک دفعہ کہا تھا کہ سنت میں نور ہو تا ہے اور بدعت میں شور ہو تا ہے، یہ جو گا گاکر صلوۃ وسلام پڑھتے ہیں ساری زندگی ان کے چبرے پر ڈاڑھی نہیں آتی، ان کو سنت سے کوئی شغف نہیں، ان کو مجھی شرم نہیں آئی کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا پاک نام لے رہے ہیں تو حضور اقدس صلى الله عليه وسلم كي شكل بهي بناليس، "ميرے مولا مينه بلالو مجھے" يون ہی گارہے ہیں، یہ تو تنجری بھی گاتی متھی ریڈیو پر، وہ نعت خوال بن گئی، تو ارشاد فرمایا ''اے لوگو تم کسی بہرے کو یا غائب کو نہیں پکار رہے ہو تم اس کو پکار رہے ہو جو سمیع وبصیر ہے، اور جو تمہارے ساتھ ہے، اور جس کو تم پکار رہے ہو وہ تہاری سواری کی گردن سے بھی زیادہ قریب ہے"۔ ایک بار صحابہ" نے پوچھا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارا بروردگار ہمارے قریب ہے کہ اس سے مرگوشی کریں یا دور ہے کہ ہم اس کو پکار کر کہیں اس پر قرآن یاک کی یہ آیت نازل ہوئی:

"واذا سالك عبادى عنى فانى قريب اجيب دعوة الداع اذا دعان"

اور نہ ان کی کتابوں میں ان کا کوئی ذکر ہے اور یہ دونوں باتیں قرآن وحدیث کے مرت خلاف ہیں اور کی محض بریلوی فرقد کو الل مرت خلاف ہیں ایر کوئی محض بریلوی فرقد کو الل سنت والجماعت شار کرتا ہے تو یہ اس کی صرح کمرانی ہے۔

ہم سب د مخط کندگان کی طرف سے تمام مسلمانوں پر واضح ہوجاتا چاہئے کہ
اب بھی ہم اس دیوبندی مسلک پر شدت کے ساتھ قائم ہیں جو ہمارے عمد اول کے
اکابر سے ہم تک پہنچا ہے ہمیں کسی منم کی نفت گوارا نہیں ہے۔ ویاللہ التوفیق۔
مجد عاقل عفا اللہ عنہ
صدر اللدرسین قائم مقام ناظم
منصود علی عبد الرحمٰن عفی عنہ
مفتی مدرسہ مفتی مدرسہ
مفتی مدرسہ مفتی مدرسہ
مردارالافاء مظاہر العلوم سمارنیور

# سجانك هازا بهتان عظيم

#### بسم الثداأر حن الرحيم

میرے بعض مخلص احباب نے جھے اطلاع دی ہے کہ علوی ماکی صاحب کی کتاب "اصلاح مفاہیم" پر میرے تا ثرات اور بینات میں اس کی اشاعت کے بعد کچھ ناعا قبت اندیش حضر ات سیدھے سادے مسلمانوں اور میرے احباب میں یہ غلط فنی پیدا کررہے ہیں کہ میں نے اپنی تحریرے درات کا اعلان کر دیاہے اور جناب علوی ماکی صاحب نے "چھم بدودر" مجھے شاذلیہ سلملہ میں خلافت دیدی ہے۔ سجا کی حد ابہتان صاحب نے "چھم بدودر" مجھے شاذلیہ سلملہ میں خلافت دیدی ہے۔ سجا کی حد ابہتان

عظیم۔ میں اپنے شیخ حضر ت اقد سی شخ الحدیث مولانا محمد ذکریا مها جرمد فی نور الله مرقده کے بعد کی دوسرے کی طرف د کیان نیت سے کی دوسرے کی طرف د کیان ہیں گناہ سمجھتا ہوں۔ جولوگ میری طرف بیات منسوب کرتے ہیں، میں ایسے حضر ات کواللہ سے ڈرنے لور عند الله مسئولیت کی یادد ہائی کراتے ہوئے عرض کروں گا کہ کل قیامت کے دن آگر الله تعالی آپ سے اس بہتان وافتراً کے بارہ میں پوچھ لیس تو آپ کے ہاں اس کا کیاجواب ہوگا؟

میں آج بھی علوی مالکی کو پر بلوی عقیدہ کا حامل اور مبتدع سمجھتا ہوں۔ میں فی آج تک اس کی شکل نہیں دیکھی اور نہ بی دیکھناچا ہتا ہوں اور اللہ تعالی سے بدعت و معریٰ کے فتنہ سے بناہ مانگنا ہوں اور خاتمہ بالخیرکی دعاکر تا ہوں۔

والسلام

محمریوسف مغالش<sup>د</sup>د ۱۹/۸/۲۰ه

سايية اصلى كامفهوم:

س .....فقها کرام رحمة الله تعالی علیهم اجمعین کی ایک عبارت ہے: "بلوغ ظل کل شی سوی فی ذوال." اس کا کیا مطلب ہے؟ اوراس استثناً سے کیا مراد ہے؟ ج .....عین نصف النہار کے وقت جو کی چیز کا سابہ ہوتا ہے، بیاصلی سابہ کہلاتا ہے۔ مثل اول اور مثل دوم کا حساب کرتے ہوئے سابہ اصلی کو مشتیٰ کیا جائے گا، مثلاً عین نصف النہار کے وقت کی چیز کا سابہ ایک قدم تھا تو مثل اول ختم ہونے کے لئے کی چیز کا سابہ ایک قدم کھا تو مثل اول ختم ہونے کے لئے کی چیز کا سابہ ایک قدم کھا تو مثل اول ختم ہونے کے لئے کی چیز کا سابہ ایک مثل مع ایک قدم کے ثار ہوگا۔

نماز چھوڑنا کا فرکافعل ہے:

س ..... احادیث میں آتا ہے کہ جس نے ایک نماز جان بوجھ کر چھوڑی اس نے کفر

کیا،آپ مہر یانی فرما کر میہ بتائیں کہ کفر سے مراد اللہ نہ کرے آدمی کافر ہوگیا یا بیہ کہ کفر
کیا ہے میہ چھوڑی جانے والی نماز کے بعد جو نماز پڑھی جائے تو ورمیان میں جو وقت
گزرے کفر کی حالت میں رہا حالا تکہ جس نے ایک دفعہ کلمہ طیبہ پڑھا اسے کافرنہیں
کہ نامل سٹ

کہنا چاہئے۔
جوشی دین اسلام کی تمام باتوں کوسیا مانتا ہو، اور تمام ضرور بات دین میں جیشی خضرت علی کی تعدیق کرتا ہو، اہل سنت کے نزویک وہ کسی بدفعلی کی وجہ سے کافر نہیں قرار دیا جائے گا، اس حدیث شریف میں جس کفر کا ذکر ہے وہ کفر اعتقادی نہیں بلکہ کفر عملی ہے، حدیث شریف کا قریب ترین مفہوم یہ ہے کہ اس شخص نے کفر کا کام کیا بینی نماز چھوڑ نا مومن کا کام نہیں، کافر کا فعل ہے، اس لئے جومسلمان نماز چھوڑ دے بعنی نماز چھوڑ نا مومن کا کام کیا۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے کسی کو بھٹگی کہہ دیا جائے، یہ مطلب نہیں ہوتا کہ وہ واقعتا بھٹگی ہے بلکہ یہ کہ وہ بھٹلیوں کے سے کام کرتا ہے، اسی مطلب نہیں ہوتا کہ وہ واقعتا بھٹگی ہے بلکہ یہ کہ وہ بھٹلیوں کے سے کام کرتا ہے، اسی مطلب نہیں ہوتا کہ وہ وہ اگر چہ کافرنہیں لیکن اس کا پیمل کافروں جیسا ہے۔

## بے نمازی کو کامل مسلمان نہیں کہہ سکتے:

س ..... ایک آدمی پورا سال نماز نه پڑھے تو اسے کامل مسلمان کہا جاسکتا ہے، جمعہ اور عید کی نماز بھی نہیں پڑھتا۔

ج ..... اگر وہ مخص اللہ اور رسول پر ایمان رکھتا ہے اور نماز کی فرضیت کا بھی قائل ہے گرستی یا غفلت کی بنا پر نماز نہیں پڑھتا تو ایبا مخص مسلمان تو ہے لیکن کامل مسلمان اسے نہیں کہا جاسکتا کہ وہ نماز جیسے اہم اور بنیادی رکن کا تارک ہونے کی وجہ سے شخت گنہ گار اور بدترین فاسق ہے قرآن و احادیث میں نماز کے چھوڑنے پر سخت وعیدیں وارد ہوئی ہیں۔

بے نمازی کے دیگر خیر کے کام:

س.....بعض حضرات ایسے ہیں کہ غریبوں کی مدد کرتے ہیں، زکو ۃ دیتے ہیں، ہر طرح Presented by www.ziaraat.com غرباً کی مدوکرتے ہیں، صلدرمی کرتے ہیں لیکن جب ان سے کہا جائے بھائی نماز بھی پڑھ لیا کرو، تو کہتے ہیں یہ بھی تو فرض عبادت ہے، کیا بے نمازی کے بیسارے اعمال قبول ہوجاتے ہیں؟

ے بڑھ کہ شہادت کے بعد اسلام کا سب سے بڑا رکن نماز ہے نماز ہنجگانہ ادا کرنے سے بڑھ کرکوئی گناہ نہیں، زنا، چوری وغیرہ سے بڑھ کرکوئی گناہ نہیں، زنا، چوری وغیرہ بڑے برے بڑھ کرکوئی گناہ نماز نہ پڑھنا وہ بڑے کا گناہ کے برابر نہیں، پس جو شخص نماز نہیں پڑھتا وہ اگر خیر کے دوسرے کام کرتا ہے تو ہم بہتو نہیں کہہ سکتے کہ وہ قبول نہیں ہوں گے، لیکن ترک نماز کا وبال اتنا بڑا ہے کہ بیا عمال اس کا تدارک نہیں کرسکتے۔

ان حضرات کا بیکہنا کہ' بیکھی تو فرض عبادت ہے'' بجا ہے، کیکن'' بڑا فرض'' نین میں کے حمد میں ایک چین ہے ؟

تو نمازے، اس کوچھوڑنے کا کیا جواز ہے؟

#### مسجد میں نماز جنازہ:

س .....گزارش بیہ ہے کہ ہمارے علاقہ کی جامع متجد میں کافی عرصہ سے نماز جنازہ بیرون متجد ہورہی تھی، اور یہال متجد سے متصل ایک بہت بڑا میدان بھی ہے، لیکن تھوڑے ہی دنوں سے متجد کے امام صاحب نے فرمایا کہ نماز جنازہ متجد کے اماد ہونے میں کوئی حرج نہیں ہے، اور اب اس کوعلی جامہ پہنایا جاچکا ہے، اس نماز جنازہ کا طریق کار کچھ یول ہے۔

امام صاحب کے محراب کے آگے جنوبی طرف ایک دروازہ اور کھڑکیاں کھلی ہیں، اور دہاں معجد کی پچھلی طرف ایک دروازہ اور کھڑکیاں کھلی ہیں، اور دہاں معجد کی پچھلی طرف بینی جنوب سے محراب کے اندر داخل ہونے کے لئے سیڑھیوں کے ساتھ ایک چبورہ بنا ہوا ہے، جس پر جنازہ رکھ دیا جاتا ہے، امام صاحب ای چبورہ پر کھڑے ہوکر اپنے پیچھے ۵، کنمازی کھڑے کردیتے ہیں، اور باتی نمازیوں کی صفیں بدستور معجد کے اندر رہتی ہیں، یہ چبورہ محراب سے باہر اور معجد سے متعل ہے، بس ای طریق کار سے نماز جنازہ اداکی جارہی ہے۔

مزید برآل مولانا صاحب کا بیفرمان که چونکه نماز جنازه فرض کفایه بے لہذا فرض کفایه بے لہذا فرض کے اور سنتیں اور نفل بعد

میں اداکی جاتی رہتی ہیں، کیا بیصورت حال درست اور شرع کے مطابق ہے؟

ج .....امام ابو حنیفه کے نزدیک بغیر مجوری کے معجد میں نماز جنازہ مکروہ ہے،خواہ میت معجد سے باہر ہو، جب معجد کے ساتھ کھلا میدان موجود ہے تو معجد میں جنازہ نہ پڑھا

جائے، کسی مجبوری اور عذر کی بنا پر معبد میں جنازہ پڑھنا پڑے تو دوسری بات ہے۔

ائے، کی جبوری اور عذر کی بنا پر تھجد میں جنازہ پڑھنا پڑے تو دوسری بات ہے۔ ' . رتو یہی ہے کہ جنازہ فرضوں کے بعد اور سنتوں سے پہلے پڑھا جائے

لیکن اگر سنتوں کے بعد پڑھ لیا جائے تو اس کی بھی گنجائش ہے، کیونکہ سنتوں سے پہلے جنازہ پڑھنے میں بعض اوقات نمازیوں کو اور اہل میت کوتشویش ہوتی ہے۔

حضور علیہ کی نماز جنازہ کس طرح پڑھی گئی؟ سید مطالف نہ سے کا دیتر ہیں کا کہتے ہیں گئے۔

س.....آپ علی کی نماز جنازہ کی امامت کس نے کرائی تھی؟تفصیل سے تکھیں کہ آپ علیہ کی نماز جنازہ کس ترتیب سے رپڑھی گئ تھی؟

ج.... حاکم (ج:٣ ص: ٢٠) حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کی روایت ہے کہ ہم نے آنخضرت علیلہ سے دریافت کیا یارسول الله! آپ کی نماز جنازہ کون بڑھے گا؟ آنخضرت علیلہ نے ارشاد فرمایا کہ میری تجہیز وتکفین سے فارغ ہوجاؤ تو تھوڑی دیر کے لئے جمرہ سے باہرنکل جانا، سب سے پہلے مجھ پر جبریل نماز پڑھیں گے، پھر میکا ئیل، پھر امل الموت، پھر باتی فرشتے، اس کے بعد میرے اہل بیت میکائیل، پھر امل بیت کی عورتیں، پھر گروہ در گروہ آکرتم سب مجھ پر صافح وسلام پڑھیاں۔

چنانچ ای وصیت کے مطابق آپ علیہ کی نماز جنازہ پڑھی گئی، اس نماز میں کوئی امام نہیں تھا بلکہ صحابہ کرام گروہ در گروہ حجرة شریفہ میں واغل ہو کرصلوۃ وسلام پڑھتے تھے، یہی آپ علیہ کی نماز جنازہ تھی، ابن سعد کی روایت میں ہے کہ حضرت

ابوبکر اور حضرت عمر رضی الله عنهما ایک گروہ کے ساتھ حجرہ نبوی میں داخل ہوئے اور جنازہ پڑھا، اس طرح تمیں ہزار مردوں اور عورتوں نے آپ علیہ کی نماز جنازہ پڑھی، اس مسئلہ کی تفصیل حضرت مولانا محمد اور ایس کا ندہلوئ کی کتاب ''سیرۃ المصطفیٰ علیہ '' (جلد: ۳ ص: ۱۸۷ و مابعد) میں اور اس ناکارہ کی کتاب ''عہد نبوت کے ماہ و سال'' (ص: ۳۸۰) میں ملاحظہ کی جائے۔

#### گاؤل میں جمعہ:

س ..... ایک بستی جو تقریباً بیس مکانات پر مشمل ہے، گاؤں میں ایک مسجد ہے اور بازار نہیں اس گاؤں کے آس ماس قریب قریب چند متفرق مکانات برمشمل بستیاں ہیں، ہربستی کی اپنی اپنی مسجد ہے، کل آبادی مردم شاری کے اعتبار سے تقریباً دواڑھائی سو ہوگی، یہاں ایک عالم بھی موجود ہے، تو ان سب بستیوں کے باشندوں کے مطالبہ پر گزشتہ رمضان المبارک سے ان مولوی صاحب نے لوگوں کوجع کرکے اس گاؤں کی مسجد میں نماز جعہ جاری کی ہے اب علاقہ کے حفی دیوبندی علا نے اس جعہ کی تائید کی ہے اس بنا پر کہ تین چار ماہ سے لوگ شوق و رغبت سے حاضر ہورہے ہیں اور جمعہ بند کرنے کی صورت میں لوگوں میں انتشار و افتراق اور شکوک وشبہات پیدا ہوکر فتنہ و فساد کا قوی خدشہ ہے، اور مصر جامع کی تعریف بھی علا احناف میں مختلف فیہ ہے اور شاہ ولی الله رحمه الله جمة الله میں جمعہ کے لئے ایک نوع تمدن کی ضرورت پر زور دینے کے بعد ایک نوع تمدن کی تعریف بحوالہ حدیث یہ لکھتے ہیں کہ جہاں عاقل بالغ پچاس مردر ہے ہوں ان کے نزدیک جامع کی یہی تعریف ہے اس پڑمل کیا جائے اور جمعہ کو بندنه کیا جائے۔

ج .....جوصورت جناب نے تحریر فرمائی ہے حنفی ندہب کے مطابق اس میں جعہ جائز نہیں، دمصر جامع'' کی تعریف میں حضرات فقہا کے الفاظ مختلف ضرور ہیں، لیکن کوئی تعریف میری نظر سے الیی نہیں گزری جس کی رو سے بیس مکانات کی لبتی میں

"معرجامع" کے لقب سے سرفراز ہوسکے۔

رہا یہ کہ لوگوں کے فتنہ و فساد میں بہتلا ہونے کا اندیشہ ہے یہ کوئی عذر نہیں،
کیا شریعت کو لوگوں کی خواہشات کے تابع کیا جائے گا؟ کہ اگر مسکلہ ان کی خواہش
کے مطابق ہے تو ٹھیک ورنہ وہ اسلام ہی کو جواب دے جائیں گے؟ ہاں! ان مولوی صاحب بھی یہ اعلان کردیں کہ مجھ صاحب سے برگشتہ ہونا ضروری ہے لیکن اگر مولوی صاحب بھی یہ اعلان کردیں کہ مجھ سے حمافت ہوئی کہ میں نے محض خود رائی سے جمعہ شروع کرادیا تو امید ہے کہ لوگ ان کو بھی معاف کر دیں گے، اور اگر شرع مسئلہ کے علی الرغم لوگ جمعہ پڑھتے رہے تو کو بھی معاف کر دیں گے، اور اگر شرع مسئلہ کے علی الرغم لوگ جمعہ پڑھتے والوں کی سب کے ذمہ ظہر کی نماز باتی رہے گی، جس کا وبال خصرف جمعہ پڑھنے والوں کی گردن پر ہوگا، بلکہ سب کی نماز بی غارت ہونے کا وبال جمعہ پڑھانے والے مولوی صاحب پر بھی ہوگا، اول تو شاہ صاحب کا مطلب آپ سمجھے نہیں، علاوہ ازیں شاہ صاحب کی فقہی نہ جب کے امام نہیں کہ ان کی تقلید کی جائے، اور جس حدیث کا حوالہ صاحب کی فقہی نہ جب کے امام نہیں کہ ان کی تقلید کی جائے، اور جس حدیث کا حوالہ دیا گیا ہے وہ ضعیف ہے۔

#### عورتول کا جمعه اورعیدین میں شرکت:

س .....بعض حفرات اس پر زور دیتے ہیں کہ عورتوں کو جمعہ، جماعت اور عیدین میں ضرور شریک کرنا چاہئے کیونکہ آنخضرت علیلت کے زمانہ میں جمعہ، جماعت اور عیدین میں عورتوں کی شرکت ہوئی کہ عورتوں کو میں عورتوں کو مساجد سے روک دیا گیا؟

ح ..... جمعہ، جماعت اور عیدین کی نماز عورتوں کے ذمہ نہیں ہے، آنخضرت علیہ کا بارکت زمانہ چونکہ شرو فساد سے خالی تھا، ادھر عورتوں کو آنخضرت علیہ کا سکھنے کی ضرورت تھی، اس لئے عورتوں کو مساجد میں حاضری کی اجازت تھی اور اس میں بھی یہ تجودتھیں کہ باپر دہ جائیں، میلی کچیلی جائیں، زینت نہ کریں، خوشبونہ لگائیں اس کے باوجود عورتوں کو ترغیب دی جاتی تھی کہ دہ ایۓ گھروں میں نماز پڑھیں۔

چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت علیہ کے فرمایا:

"تمنعوا نیساء کم المساجد وبیوتهن (رواه ابوداوَدم کلوة ص: ۹۲) خیر لهن." ترجمه:....." إني عورتول کوم حدول سے روکو، اور ان کے گئے زیادہ پہتریں۔"

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه سے روایت ہے که رسول الله علیہ

نے فرمایا:

"صلوة المرأة في بيتها افضل من صلاتها في حجرتها وصلاتها في مخدعها افضل من صلوتها في بيتها."

(رواه ايوداوَرمُ عَلَوْة ص ( ٩٢ )

ترجمہ:..... ''عورت کا اپنے کمرے میں نماز پڑھناً اپنے گھر کی چار دیواری میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے، اور اس کا پچھلے کمرے میں نماز پڑھنا اگلے کمرے میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔''

منداحم میں حضرت ام حمید ساعدیہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ انہوں نے عرض کیا یارسول اللہ! میں آپ کے ساتھ نماز پڑھنا پندگرتی ہوں، آپ نے فرمایا:

"قد علمت انک تحبین الصلوۃ معی، وصلاتک فی بیتک خیر لک من صلاتک فی حجرتک خیر من صلاتک فی حجرتک خیر من صلاتک فی دارک، وصلاتک فی دارک خیر لک

خير لك من صلاتك في مسجدى. قال: فامرت فبنيت مسجد في اقصى شئ من بيتها واظلمه، فكانت تصلى فيه حتى لقيت الله عزوجل. "(منداهم: ٢٥١) "وقال الهيثمى ورجاله رجال الصحيح غير عبدالله بن سويد الانصارى، و ثقه ابن حبان."

(مجمع الزوائدج:٢ص:٣٣)

ترجمہ: "" مجھے معلوم ہے کہ تم کو میرے ساتھ نماز پڑھنا محبوب ہے، گرتمہارا اپنے گھر کے کمرے میں نماز پڑھنا گھر کے صحن میں نماز پڑھنا گھر کے صحن میں نماز پڑھنا گھر کے احاطے میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے، اور احاطے میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے، اور احاطے میں نماز پڑھنا میری معجد میں (میرے ہے، اور اپنے محلّہ کی معجد میں نماز پڑھنا میری معجد میں (میرے ساتھ) نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔

راوی کہتے ہیں کہ حضرت ام حمید رضی اللہ عنہا نے سے ارشاد سکر اپنے گھر کے سب سے دور ارشاد سکر اپنے گھر کے سب سے دور اور تاریک ترین کونے میں ان کے لئے نماز کی جگہ بنادی جائے، چنانچہ ان کی ہدایت کے مطابق جگہ بنادی گئ، وہ اسی جگہ نماز پڑھا کرتی تھیں، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ سے جاملیں۔''

ان احادیث سے عورتوں کے مساجد میں آنے کے بارے میں آنخضرت میالیّه کا منشائے مبارک بھی معلوم ہوجا تا ہے، اور حضرات صحابہ وصحابیات رضوان اللّه علیہم اجمعین کا ذوق بھی۔

یہ تو آنخضرت علی کے دور سعادت کی بات تھی، لیکن بعد میں جب

عورتوں نے ان قیود میں کوتا ہی شروع کردی جن کے ساتھ ان کومساجد میں جانے کی اجازت دی گئی تو فقہائے امت نے ان کے جانے کو مکروہ قرار دیا، ام المؤمنین عائشہ صدیقه رضی اللہ عنہا کا ارشاد ہے:

"لو ادرك رسول الله صلى الله عليه وسلم ما احدث النساء لمنعهن المسجد كما منعت نساء بني اسرائيل."

(میچ بخاری ج:اص: ۱۲، میچ مسلم ج: اص: ۱۸۳، مؤطا امام مالک ص: ۱۸۳) ترجمہ: دوش اختر اع کرلی ہے اگر رسول اللہ علی اس کو دکھ لیتے تو عورتوں کو مجد سے روک دیتے، جس طرح بنوا سرائیل کی عورتوں کو روک دیا گیا تھا۔''

#### اذان سے قبل مروجه صلوة وسلام يراھنے كى شرعى حيثيت:

س : ..... کچھ دنوں پہلے میری ایک شخص سے اس بات پر تکرار ہوئی کہ اذان سے قبل مروجہ صلوٰۃ وسلام جس کا رواج آج کل عام ہوگیا ہے یہ برعت ہے یا نہیں، میرا موقف یہ تھا کہ اذان سے قبل مروجہ صلوٰۃ وسلام چونکہ نبی کریم علی اور صحابہ کرام سے خابت نہیں لہٰذا یہ برعت ہے اور سنت کے خلاف ہے جب کہ اس شخص کا کہنا تھا کہ مروجہ صلوٰۃ وسلام برعت تو ہے لیکن برعت حسنہ ہے اور اس کے کرنے والے کو اجر و تواب سے گا اور اپنے موقف کی وضاحت کے لئے اس نے در مخار اور چند اور فقہ کی کتابوں اور بعض علا موبیند کی عبارتوں سے مثلاً مولانا عبدالشکور لکھنوی فارو تی تو کتاب در محال افقہ "کی عبارتوں سے مثلاً مولانا عبدالشکور لکھنوی فارو تی تی کتاب دعلم الفقہ "کے حوالے سے کہا کہ ان بزرگوں نے بھی مروجہ صلوٰۃ وسلام قبل کتاب دعلم الفقہ "کے حوالے سے کہا کہ ان بزرگوں نے بھی مروجہ صلوٰۃ وسلام قبل الاذان کو برعت حسنہ قرار دیا ہے اور اس کے کرنے کو باعث اجرو تو اب لکھا ہے، مزید اس نے یہ بھی کہا کہ مدارس عربیہ وغیرہ بھی نبی کریم علی اور صحابہ کرام شے دور میں اس نے یہ بھی کہا کہ مدارس عربیہ وغیرہ بھی نبی کریم علی اور اس کے دور میں نبیس شے لہٰذا ہے بھی بدعت ہیں بھرتم مدارس وغیرہ کیوں بناتے ہو، ازراہ کرم آپ ان

چند امور کا جواب باصواب عنایت فرما کرمیرا اور میرے چند ساتھی دوستوں کا خلجان دور فرمائیں، اللہ آپ کو اجرعظیم عطا فرمائے۔

ج.... در مختار میں صلوق وسلام قبل الاذان کو ذکر نہیں کیا بلکہ بعد الاذان کو ذکر کیا ہے، در مختار کی عبارت کا ترجمہ یہ ہے: فائدہ اذان کے بعد سلام کہنا رہے الآخر ا ۱۸ کھ میں سوموار کی رات کو عشا کی اذان میں ایجاد ہوا، پھر جعہ کے دن، پھر دس سال بعد مغرب کے علادہ تمام نمازوں میں، پھر مغرب میں دومر تبداور یہ بدعت حسنہ ہے۔

لیکن محشی نے اس کو نا قابل النفات کہا ہے۔ جو چیز آنخضرت علی کے آئے کے آئے ہواس کو دین میں کیسے داخل کیا جاسکتا ہے؟

الغرض در مخار کا حوالہ تو اس نے بالکل غلط دیا ادر مولانا عبدالشکور لکھنوگ کی کتاب "علم الفقہ" میرے پاس نہیں۔ اس سے کہا جائے کہ اس کا فوٹو اسٹیٹ مجھے بھیج دیں۔

#### بیوی کے زبور پرزکو ۃ:

س ان میں نے جمعہ کے اخبار میں پڑھا کہ بیوی کو اپنے زیور کی زکوۃ خود دینی چاہئے، تو مہربان! وہ بیوی تو اپنے زیور کی زکوۃ خود دے سکتی ہے جو کسی بھی قتم کی سروس کرتی ہو، لیکن وہ بیوی کہاں سے دے گی جس کا دار و مدار میاں کی تنخواہ پر ہو؟ اور تنخواہ بھی کم۔اس کے لئے شریعت کیا تھم دیتی ہے؟

سر المسلم مری عرتقریباً ۱۰ سال ہے، اور میری شادی کو ۵سال گزر چکے ہیں، میرے یہاں اولاد کوئی نہیں ہوئی، ذرا مہر بانی کرکے بتا ئیں کہ کیا رکاوٹ ہے؟ میں ڈاکٹر، عکیموں کا اپنی حیثیت کے مطابق علاج کراچکی ہوں، سب کہتے ہیں نارل ہے، میں اس لئے زیادہ پریثان ہوں کہ میری عمر ویسے ہی کافی ہے اگر اور زیادہ ہوگئ تو کیا ہوگا؟ کیونکہ میرے سرال والے طرح طرح کی باتیں کرتے ہیں، ویسے میرے شوہر کی عمر میرے سے کم ہے۔

ج ا: .... اگر بیوی کے پاس روپیہ پیسہ زکوۃ دینے کے لئے نہیں تو اس کی دوصورتیں ہو علی ہیں، ایک بید کہ اتنا زیور رکھا ہی نہ جائے جس پر زکوۃ واجب ہو، دوسری مید کہ زبور ہی کا کچھ حصہ فروخت کرکے زکوۃ ادا کردی جائے۔

ج٢:....ا فحاروي بارے ميں سورهُ النور ہے، اس كي آيت نمبر: ١٠٨ جو "اَوُ كَظُلُمَاتِ" ت شروع موكر "فَمَا لَهُ مِن نُورِ" بِرختم موتى ب، حاليس لونك لي كر یہ آیت ہرلونگ پرسات سات مرتبہ پڑھیں،جس دن چیش کے قسل سے پاک ہول ایک ایک لونگ رات کوسوتے وقت کھایا کریں،مسلسل چالیس دن تک کھائیں، اور اویر یانی نہ پیا کریں، اور بھی مجھی اپنے میاں سے ملا کریں، اللہ تعالی کومنظور ہوگا تو اولاد ہوگی، اور بیزنیت کرلیں کہ انشا اللہ اولا د کو قرآن مجید حفظ کرائیں گے اور دین کا خادم بنائیں گے۔

#### تھوڑی تھوڑی کرکے زکو ۃ ادا کرنا:

س ..... ميرے پاس ايك لا كھ روپيہ ہے اور جس كى زكوة ٢٥٠٠ روپيہ ہوتى ہے اور میں زکوۃ کو اس طرح ادا کرتا ہوں، کہ سال شروع ہوتے ہی زکوۃ دینا شروع کردیتا ہول جمعی ۵۰، بھی ۱۰۰ جیسے جیسے ضرورت مند ملتا ہے ویسے دیتا رہتا ہوں اور جیسے ہی سال ختم ہوتا ہے میں اس سے پہلے ہی ز گوۃ ادا کردیتا ہوں تو کیا بیز کوۃ ادا ہوجائے

ج ..... اگر تھوڑی تھوڑی کر کے زکوۃ دی جائے تو بھی ادا ہوجاتی ہے۔

س ..... میں وایڈا طازم ہول اور مجھے میڈیکل سہولت ملی ہوئی ہے میں نے ڈاکٹر سے جو وایڈا کا میڈیکل آفیسر ہے اس سے دوا تکھوائی اور وایڈا کے میڈیکل اسٹور پر دوالینے گیا تو اسٹور کیپر نے کہا کہ کچھ دوا ہے وہ لے او اور جو دوانہیں ہے اس کے یسے لے لوتو وہ پسے لے کر گھر پہنچا تو گھر میں معلوم ہوا کہ آٹا وغیرہ یا اور کوئی ضرورت کی چیز نہیں ہے تو میں نے ان پیپوں کو استعال کرایا تو میرے لئے یہ جائز ہے یا

نہیں؟ یا ان کی دوا ہی لینی جائے تھی۔

ج ..... اگر واقعی ضرورت کے لئے دوالکھوائی تھی تو وہ پیسے آپ کے ہو گئے، ان کا جو چاہیں کریں۔

#### اضطباع ساتوں چکروں میں ہے:

س .... مجھ کو جو بھی کتاب و کیھنے کا اتفاق ہوا ہے میں نے اس میں یہی لکھا ہوا پایا ہے کہ اضطباع ''جس طواف میں اضطباع مسنون ہے'' پورے طواف یعنی ساتوں چکروں میں مسنون ہے امام صاحب کا کہنا ہے کہ رمل کی طرح بید بھی صرف پہلے تین چکروں میں مسنون ہے، ان کو لوگوں نے ٹوکا کہ مسئلہ غلط بتلا میں مرف پہلے تین چکروں میں مسنون ہے، ان کو لوگوں نے ٹوکا کہ مسئلہ غلط بتلا رہے میں لیکن وہ اپنی بات پراڑے رہے، برائے مہر بانی بتلا کیں کہ حفی فقہ میں واقعی الیک کوئی روایت ہے؟

ج ..... مناسک ملاعلی قاریؒ میں لکھا ہے کہ اضطباع ساتوں پھیروں میں مسنون ہے علامہ شامی ردالمحتار میں لکھتے ہیں:

"وفئ شرح اللباب: وأعّلم أن الاضطباع سنة في جميع أشواط الطواف. كما صوح به أبن الضياء." (ردائح رص:٣٩٥، ج:۴)

ترجمہ:.....'اورشرح لباب میں ہے: واضح ہو کہ اضطباع تمام چکروں میں مسنون ہے،جیسا کہ ابن ضیائے اس کی تصریح کی ہے۔''

سون ہے، بین حداد و اس میں کھا ہوا پایا ہے کداگر کوئی شخص احرام میں مرجائے تو فیرم کی طرح اس کو کفن دیا جائے، اس کا سرڈھا تکا جائے، کا فور اور خوشبو وغیرہ لگائی جائے کہاں کو احرام ہی سے کیڑوں میں جائے کیکن ہماری معجد کے امام صاحب کا کہنا ہے کداس کو احرام ہی سے کیڑوں میں وفن کیا جائے لیکن اگر عورت ہوتو اس کو گفن دیا جائے برائے عمر بانی بتلا کیں کداس معالمہ میں حنی فقہ کیا ہے، کیا واقعی مرد کے لئے الگ تھم ہے اور عورت کے لئے الگ؟ معالمہ میں حنی نے درکی موت سے احرام ختم ہوجاتا ہے، البذا اگر کوئی شخص حالت احرام حتم ہوجاتا ہے، البذا اگر کوئی شخص حالت احرام

میں فوت ہوجائے تو اسے بھی عام مرنے والوں کی طرح مسنون کفن دیا جائے گا، اس کا سر ڈھانکا جائے گا اور خوشبو بھی لگائی جائے گی۔ سے بات دوسری ہے کہ قیامت کے دن اس کو حالت احرام میں اٹھایا جائے گا۔

## وزارت مذهبی امور کا کتابیه

س: .... گزارش ہے کہ آج آپ کی توجہ ایک اہم مسلد کی طرف مبذول کرانا عامتی مول وہ یہ کداس سال' وزارت فرہی امور واقلیتی امور اسلام آباد' سے ایک کتا بچے جاج کرام کے نام بھیجا گیا ہے جس کا نام ہے" آپ فج کیے کریں؟" یہ ذی الحجد ۱۹۸۰ ه اور اکتوبر ۱۹۸۰ و کا شائع شده ہے اس کے صفحہ ۸۹ پر رمی کے سلسلہ میں تحریر ہے کہ جمیر زیادہ ہوتی ہے اس لئے عورتیں، بوڑ ھے اور کمزور مرد وہاں نہ جائیں وہ اپنی کنکریاں دوسروں کو دے دیں۔'' اور صفحہ ۹۴ پر بھی عورتوں کو کنکریاں مارنے کے لئے منع کیا ہے چنانچہ اس سال بہت می عورتوں نے اس مسئلہ بر آنکھ بند کر کے عمل کیا اورتین دن میں ایک دن بھی کنگریاں مارنے ، نددن میں اور ندرات میں گئ تھیں ، اس صفحہ ٨٩ پر لکھا ہے كہ عورتيں اگر جانا جا ہيں تو مغرب كى نماز كے بعد جائيں، چنانچہ میں نے بھی اس پر عمل کیا اور میری خوش دامن نے بھی جو میرے ہراہ تھیں اور بھی بہت ی عورتوں نے کہا کہ جب مذہبی امور کی وزارت نے اور ایے اسلامی جمہوریہ یا کتان کی حکومت نے لکھا ہے تب تو بالکل صحیح ہی ہوگا۔

یہاں آنے پر علا کے معلوم ہوا کہ عورتوں کا کنگریاں مارنا واجب ہے اگر دن میں بھیڑتی تو رات کو دیر کرکے جب بھیڑ کم ہوجاتی تب جانا جائے تھا، اور اس طرح سے ترک واجب پر ہرعورت پر ایک ایک دم واجب ہوتا ہے جو کہ صدود حرم ہی میں دیا جائے گا، البذا ہم اب کیے وہاں دم دینے کا بندوبست کریں اور دم نہ دینے کی

Presented by www.ziaraat.com

وجہ سے جن جن عورتوں کومعلوم بھی نہیں ہے اور وزارت مذہبی امور پاکستان کے کتا بچہ کے مطابق عمل کر کے مطابق علی کہ جارا حج مکمل ہوگیا ہے ان ہزاروں عورتوں کو کس طرح بتلادیا جائے کہ ایک ایک دم حدود حرم میں مزید دینے کا بندو بست کرو، اور اس کا گناہ کس پر آئے گا؟ اور اس طرح ہزاروں عورتوں کا حج ناقص کرانے کا گناہ کس پر ہوگا، جو تھم شری ہومطلع فرما کیں۔ (نوٹ) فوٹو اسٹیٹ کتا بچہ کا منسلک ہے۔

ج: مسئلہ وہی ہے جوعلائے کرام نے بتایا،خود رمی نہ کرنا بلکہ کسی دوسرے سے رمی کرالینا، اس کی اجازت صرف ایسے کمزور مریض کے لئے ہے جوخود وہاں تک جانے اور رمی کرنے پر قادر نہ ہو۔

عورتوں کے لئے یہ سہولت دی گئی ہے کہ وہ رات کے وقت رمی کرسکتی ہیں،
اس لئے جن عورتوں نے بغیر عذر سی کے خود رمی نہیں کی، وہ واجب جج کی تارک ہیں،
اور ان کے ذمہ دم لازم ہے، وہ کسی ذریعہ سے اتنی رقم مکہ مکرمہ بھیجیں جس کا جانور
خرید کران کی طرف سے حدود حرم میں ذریح کیا جائے، ورندان کا جج، ترک واجب کی
وجہ سے ہمیشہ ناقص رہے گا، اور وہ گنامگار رہیں گی۔

رہا ہے کہ ہزاروں عورتوں نے اس غلط مشورے پر عمل کر کے جو اسینے جی خراب کئے اس کا گناہ کس کے ذمہ ہوگا؟ اس کا جواب ہے ہے کہ دونوں گناہگار ہیں،
الی غلط کتا ہیں لکھنے والے بھی، اور ایسے کچے کچے کتا بچوں پر عمل کرنے والے بھی۔
جو لوگ ج کا طویل سنر کرتے ہیں ہزاروں روپے کے مصارف اور سنر کی صعوبتیں برداشت کرلیا کریں کہ جج پر جانے سے پہلے محقق اور معتبر علمائے دین سے جج کے مسائل معلوم کرلیا کریں، محض غلط سلط کتا بچوں پر اعتاد کر کے اپنا سفر کھوٹا نہ کیا کریں۔

ہم وزارت نہ ہی امور سے اور اسلامی نظریاتی کونسل کے چیئر مین سے بھی اپیل کرتے ہیں کہ وہ غلطاتم کے کتابیج شائع کرکے ہزاروں لوگوں کا حج برباد نہ کریں۔

## كرسچن بيوى كى نومسلم بهن سے نكاح:

س سسمیں ایک کر پی عورت ہوں، میرا شوہر میری بہن کو بھا کر اوکاڑہ لے گیا، جب کہ میر بہت کہ وہ لڑکی بھی عیسائی ہے، دونوں مسلمان ہوئے اور نکاح کرلیا، جب کہ میر بہت کہ وہ لڑکی بھی عیسائی دی اور نہ بتایا، آپ سے عرض بیہ ہے کہ آپ کا فدہب اسلام شرعی طور پر اس کی کیا اجازت دیتا ہے کہ دونوں بہنوں سے نکاح جائز ہے، اور دونوں کو نکاح میں رکھ سکتا ہے؟ جب کہ ایک عیسائی ہو اور دوسری مسلمان، تفصیل سے جواب دیں، میرا مقدمہ عدالت میں چل رہا ہے۔

ج ..... شرعاً دو بہنوں کو نکاح میں جمع کرنا جائز نہیں، اور عیسائی (الل کتاب) میاں بوی کے جوڑے میں سے اگر شوہر مسلمان ہوجائے تو نکاح باتی رہتا ہے، البذا آپ کا نکاح بدستور باتی ہے، جب تک کہ اس نے طلاق نددی ہو، اور جب تک آپ کا نکاح باتی ہے وہ آپ کی بہن سے نکاح نہیں کرسکتا، عدالت کا فرض ہے کہ ان دونوں کے درمیان علیحدگی کرادے۔واللہ اعلم

# ہرایک سے گل مل جانے والی بیوی کا حکم:

س ..... ایک صحابی نے شکایت کی بد میری بیوی کسی طلبگار کا ہاتھ نہیں جھٹکتی، آپ میں اس کے بغیر نہیں رہ علیہ نہیں اس کے بغیر نہیں رہ علیہ نہیں اس کے بغیر نہیں رہ سکتا، حضور کنے فرمایا تو پھر اس سے فائدہ اٹھاؤ، بدردایت کیسی ہے؟ بہمی درایت کے خلاف معلوم ہوتی ہے؟

ج .....مشکوٰة شریف باب اللعان فصل فانی میں بیروایت ہے ابن عماس ہے اور اس Presented by www.zfaraat.com کے رفع و وقف میں اختلاف نقل کرکے امام نسائی کا قول بھی نقل کیا ہے: "لیس ثابت." اگرچداس کی تاویل بھی ہو عتی ہے کہ: "لا تر دید لابس." سے مرادیہ ہے کہ ہرایک سے گھل مل جاتی ہے، یا بیر کہ آنخضرت علیہ کو بیداندیشہ ہوگا کہ اس کی محبت کی وجہ سے بیرترام میں مبتلا ہوجائے گا۔

#### حضرت سودہ کو طلاق دینے کے ارادہ کی حکمت:

س .....ایک آدی ای بیوی کواس لئے طلاق دے دے کہ وہ بوڑھی ہوگئی اوراس کے قابل نہیں رہی ، اس بات کوکوئی بھی بنظر استحمان نہیں دیکھا، ایک روایت میں ہے کہ حضور علیہ السلام نے حضرت سودہ کو ان کے بڑھا ہے کی وجہ سے طلاق دینا جاہی ، پھر جب حضرت سودہ نے اپنی باری حضرت عائشہ کو دے دی تو آپ نے طلاق کا ارادہ بدل لیا۔ یہ بات حضور کی ذات اقدس سے بعید معلوم ہوتی ہے اور مخالفوں کے اس اعتراض کو کہ نعوذ باللہ تعدد از واج کی غرض شہوت رائی تھی ، تقویت ملتی ہے ، حالانکہ حضور کو تیہوں اور بیواؤں کا مجا و ماوئ قرار دیا جاتا ہے۔

ت ..... عرب میں طلاق معیوب نہیں سمجی جاتی جتنی کہ ہمارے ماحول میں اس کو قیامت سمجھا جاتا ہے، علاوہ ازیں آنخضرت علی ہے جارے میں "تُوجِی مَنُ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُوْوِیُ اِلَیْکَ مَنْ تَشَاءُ " فرماکر آپ کور کھنے نہ رکھنے کا اختیار دے دیا گیا تھا، اس لئے آنخضرت علی کا کسی کی علیحدگی کا فیصلہ کر لینا کسی طرح بھی محل تھا، اس لئے آنخضرت علی کا خیری کی علیحدگی کا فیصلہ کر لینا کسی طرح بھی محل اعتراض نہیں۔ اور از دواجی زندگی صرف شہوت رائی کے لئے نہیں ہوتی موانست اور موانست اور موانست اس کے اہم مقاصد میں سے ہے۔ بہت ممکن ہے کسی وقت کسی بی بی سے موانست نہ رہے اور طلاق کا فیصلہ کرلیا جائے اور حضرت عائشہ کو اپنی باری دے دینا اور اپنی تمام حقوق سے دستیردار ہوجانا حضرت ام المؤمنین سودہ کا وہ ایار تھا جس پر اور این میں نیادہ گھٹکو کرتا لیکن یہاں اشارہ کائی ہے۔

#### نصرانی عورت سے نکاح:

س ..... نصار کی خود حق تعالی کے قول: "وَلا تَقُولُواْ فَلَاقَة." ہے مشرک ہیں اور مشرک عورتوں سے نکاح جائز نہیں، جیسا کہ ارشاد الی: "وَلا تَنْکِحُوا الْمُشُوكَاتِ." میں اس کی تصریح ہے، پھر نصار کی کی عورتوں سے نکاح کیوں جائز ہے؟ جس وقت قرآن اترا تھا اس وقت بھی قرآن کے مطابق وہ مشرک ہے، لہذا یہ کہنا کہ پہلے ان سے نکاح جائز تھا اور اب ناجائز ہے کچھ معقول نہیں معلوم ہوتا۔ ح .... بہت ہے اہل علم کو یکی اشکال چیش آیا اور انہوں نے کتابیات سے نکاح کو عام مشرکین کے ساتھ مشروط کیا، لیکن محققین کے نزد یک کتابیات کی صلت "وَلا تَنْکِحُوا الْمُشْدُ کَات." کے قاعدے سے مشتی ہے۔

الْمُشُوِكَاتِ. "كَ قَاعد ع سِمَتَنَى ہے۔ س ..... آپ نے فرمایا كم محققین كے نزديك كتابيات كى حلّت "وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشُوِكَاتِ. "كے قاعد ع سِمَتَنَى ہے، اس جواب سے سلّی نہیں ہوئی۔ ج .....مطلب يدكه نفرانيات كا مشركات ہونا تو واضح ہے اس كے باوجود ان سے نكاح كى اجازت دى گئى ہے اس سے واضح ہوتا ہے كہ "وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشُوِكَاتِ. "كا حَكم كتابيات كے لئے نہيں غيركتابيات كے لئے ہے۔

## نیونه کی رسم:

س .... شادی کی تقریب میں جو کھانا کھلاتے ہیں جے ولیمہ کہا جاتا ہے جوشادی کے دوسرے دن کیا جاتا ہے جوشادی کے دوسرے دن کیا جاتا ہے بعض حضرات تو کئی دنوں کے بعد ولیمہ کرتے ہیں اور اس کھانے کھانے والوں سے کچھ رقم لیتے ہیں ۵۰ یا ۱۰ جیسی بھی حثیت ہواس حساب سے یا پھر جتنے دیے ہوتے ہیں استے یا اس سے زیادہ وصول کرتے ہیں جے نیوتہ کہتے ہیں اور لینے والا اس نہیں سے لیتا ہے کہ میں آئندہ اس کے ولیمہ میں ۱۰۰ کی بجائے ۱۵۰ دول گا اور دینے والا بھی اس نیت سے دیتا ہے کہ میں آئندہ اس

جھے آئندہ اس سے زیادہ رقم ملے گی تو کیا اس نیت سے نیوتہ لینا اور دینا جائز ہے، اور اگر لینے کی نیت نہ ہو میا اگر لینے کی نیت نہ ہو میا گر لینے کی نیت نہ ہو میا پڑوس والے برا نہ محسوس کریں اور نہ لینے کی نیت سے پچھے رقم دے کر ولیمہ کھالے تو کیا اس طریقہ سے کھانا کھانے والے پر بھی گناہ ہوگا حالانکہ اس کی واپس لینے کی نیت نہیں ہے۔

ے .....میال بیوی کی تنہائی جس رات ہواس سے اگلے دن ولیمہ حسب توفیق مسنون ہے، نیونہ کی رسم بہت غلط ہے، اور بہت سی برائیوں کا مجموعہ ہے، اس لئے واپس لینے کی نیت سے مرگز نہ دیا جائے، جو کچھ دینا ہے، ہدیہ کی نیت سے دے دیا جائے، واپس کی نیت سے دے دیا جائے، واپس کی نہنیت ہونہ توقع ہو۔

# "مجھ پرحلال دنیا حرام ہوگی" کہنے سے طلاق؟

سسسلی خص مثلاً زید اپنے گھر بار سے بے ربط عرصۂ تقریباً دوسال سے بالغد و والاَ سال بروپ کی زندگی بسر کررہا ہے، گزشتہ سال ماہ اکتوبر میں متعلقین نے زید سے حقائق معلوم کرنے کے لئے باز پرس کی، منازعت کے بعد مذکور مخص نے روبرو گواہاں کے مندرجہ ذیل تحریر دی:

ا:..... ماہ فروری ۱۹۸۸ء تک اپنے اہل وعیال کے پاس کنینچے کا پابند رہوں

۲:.....معینہ مدت تک مبلغ تین سورو پییہ ماہوار اپنی منکوحہ اور بچوں کے نان ونفقہ کے لئے بھیجتا رہوں گا۔

س:..... انحراف كانتيد مجھ پر حلال دنيا حرام ہوگ۔ يدياد رہے مندرجہ ذيل الفاظ سے منحرف ہونے والے كى مكلوحہ كو مقاطعہ سمجما جاتا ہے، للبذا زيد نے اس سے تجاوز كيا، اس صورت ميں قرآن وسنت كى روشنى ميں زيد كے لئے كيا تھم ہے؟

ح.... في الخانية: "رجل قال كل حلال على حرام او قال كل حلال او

قال حلال الله او قال حلال المسلمين وله امراة ولم ينو شيئاً اختلفوا فيه قال الشيخ الامام ابوبكر محمد بن الفضل والفقيه ابو جعفر وابوبكر الاسكاف وابوبكر بن سعيد رحمهم الله تعالى تبين منه امرأته بتطليقة واحدة وان نوى ثلاثا فثلاث، وان قال لم انو به الطلاق، لا يصدق قضاءً لانه صار طلاقًا عرفًا. ولهذا لا يحلف به الا الرجال."

( فراوى قاضى خان برحاشيه فراوى مندسيص: ١٩٥ ج: ١)

ترجمہ سند فانیہ میں ہے کہ اگر کسی آدی نے کہا کہ سب حلال مجھ پرحرام ہے، یا ہر حلال، یا یہ کہ اللہ کی جانب سے تمام حلال، یا مسلمانوں کا حلال مجھ پرحرام ہے، اوراس کی بیوی بھی ہے، یا اس نے کوئی نیت نہیں کی، اس میں (علا کا) اختلاف ہے، فتح امام ابو بکر محمد بن فضل ، فقیہ ابوجعقر ، ابو بکر اسکاف اور ابو بکر بن سعید کے نزویک ہے، فتح امام ابو بکر محمد بن فضل ، فقیہ ابوجعقر ، ابو بکر اسکاف اور ابو بکر بن سعید کے نزویک ریہ الفاظ کہنے ہے ) اس کی بیوی پر ایک طلاق بائد واقع ہوجائے گی، اگر اس نے تین طلاق کی نیت کی تھی تو تین طلاق واقع ہوجائیں گی، اگر وہ یہ کہتا ہے کہ میں نے ان الفاظ سے طلاق کی نیت نہیں کی تھی تو قضاً اس کوسچانہیں سمجھا جائے گا، کیونکہ عرف میں یہ طلاق کے الفاظ ہیں۔'

اس روایت ہے معلوم ہوا کہ صورت مسکولہ میں زید کے الفاظ ''انحراف کا نتیجہ مجھ پر حلال دنیا حرام ہوگ۔'' تعلیق طلاق کے الفاظ ہیں، پس جب اس نے شرط پوری نہیں کی تو اس کی بیوی پر فروری ۱۹۸۸ء گزرنے پر طلاق بائن واقع ہوگئ، عدت پوری ہونے کے بعد عورت دوسری جگہ اپنا عقد کر سکتی ہے۔

تين طلاق كاحكم:

س .....گزارش خدمت ہے کہ آپ کا کالم بہت مفید ہے، اور لوگ اس سے استفادہ کرتے ہیں، لیکن ایک بات سمجھ نہیں آئی جو طلاق کے بارے میں ہے کہ تین طلاقیں ایک ہی وقت میں وینے کے بعد بغیر مقررہ تین ماہ گزرنے کے طلاق ہوجاتی ہے۔

میاں بیوی کی سال اکشے رہتے ہیں، ان کے بیارے بیارے نیج بھی ہوتے ہیں، ان کے بیارے بیارے نیج بھی ہوتے ہیں، انسان ہونے کے ناطے کی وقت خصر آئی جاتا ہے، اور بکواس منہ سے نکل جاتی ہے، لیکن بعد میں ندامت ہوتی ہے، تو یقیناً خدا تعالی جو بہت ہی خفور الرحیم ہماف فرمادیتا ہے، ورنہ تو کئی گر اجڑ جائیں۔

قانون کے تحت تین طلاقیں تین ماہ میں پوری ہوتی ہیں، خواہ ایک ہی وقت میں دی جائیں، تین ماہ گرر جانے کے بعد تو خدا تعالیٰ بھی معاف نہیں فرمائے گا کیونکہ تین ماہ کی مہلت سے فائدہ نہیں اٹھایا گیا۔ اگر تین طلاقیں ایک دم دینے پر فوری طور پر طلاق ہوجاتی ہوتو پھر تو یورپ وامریکہ والی طلاق بن جاتی ہے، جو یقیناً اسلامی نہیں۔

اب اصل بات لکھتا ہوں، جو امید ہے کہ آپ من وعن شائع فرما ئیں گے اور جواب سے نوازیں گے تا کہ سب لوگ اس سے فائدہ اٹھا سکیں۔

آپ کے کالم میں متعدد بار جواب میں پڑھا کہ تین بار ایک ہی وقت دی گئی طلاق، طلاق ہوگئ، مدت کا ذکر نہیں ہوتا کہ کتنے عرصہ کے بعد طلاق واقع ہوگ، لینی فوری طلاق ہوگئ، قرآن کریم میں تو خدا تعالی نے طلاق کو سخت ناپند فرمایا ہے، اور صرف انتہائی صورت میں جب گزارے کی صورت نہ ہو، طلاق کی اجازت دی ہے، اور اس میں بھی تین طلاقیں رکھی ہیں تا کہ تین ماہ کے عرصہ میں احساس ہونے پر رجوع ہو سکے۔

انگریزی حکومت میں (یہ قانون اب بھی ہوگا) اگر کوئی شخص بغیر اطلاع دیے ڈیوٹی سے غیر حاضر ہوتا تو اگر چھ ماہ کے اندر واپس آجاتا تو وہ فارغ نہیں کیا جاتا تھا، بلکہ اپنی طازمت میں ہی رہتا تھا، دبلی میں ایک دوست کے ساتھ ایسا واقعہ ہوا تھا کہ چھ ماہ کے اندر واپس حاضر ہوجانے سے اس کی ملازمت ختم نہیں ہوئی بلکہ جاری رہی۔

ای طرح طلاق کے لئے جو مین ماہ کی مدت ہے اس سے طلاق دینے والے کو اس کے اندر طلاق واپس لینے کا حق ہے، ہاں تین ماہ گزر جانے کے بعد واپسی کی صورت نہیں رہے گی، اگر تین طلاقیں ایک ہی وقت میں دینے سے فوراً طلاق ہوجاتی ہے، تو پھر تو یورپ وامریکہ والی طلاق ہوجائے گی جو یقیناً اسلامی نہیں۔

میری ناقص رائے میں ایک ہی وقت میں تین طلاقیں دی جانے پرآپ کے جواب میں تین ماہ کی مہلت کا بھی ذکر آنا چاہئے، بصورت دیگر گھر بھی اجڑیں گے اور بح بھی۔

ح ..... شرعی مسئلہ تو وہی ہے جو میں نے لکھا، اور ائمہ اربعہ اور فقہائے امت ای کے قائل ہیں، آپ نے جوشہات لکھے ہیں ان کا جواب دے سکتا ہوں، مگر ضرورت نہیں سمجھتا، اگر کسی طرح کی گنجائش ہوتی تو اس کے اظہار میں بخل نہ کیا جاتا، لیکن جب گنجائش ہی نہ ہوتو کم از کم میں تو اپنے آپ کو اس سے معذور یا تا ہوں۔

ز ہر کھانا قانونا منع اور شرعاً حرام ہے، لیکن اگر کوئی کھا بیٹے اور اس کے نتیج میں ڈاکٹر یہ لکھ دے کہ اس زہر ہے اس کی موت واقع ہوگئ ہے تو مجرم ڈاکٹر نہیں کہلائے گا، اس کا قصور صرف اتنا ہے کہ اس نے زہر کے اثر اور نتیجہ کوذکر کردیا۔

#### حرمت مصاہرت کے لئے شہوت کی مقدار:

س سالم کرام اس مسئلہ کے بارے میں کیا فرماتے ہیں کہ جب کوئی مرد کی عورت کولمس کرتا ہے شہوت کے ساتھ الیکن اس کو شہوت پہلے موجود تھی، بعد میں اس نے کی عالم سے بوچھا بھر اس عالم نے کہا کہ اگر پہلے شہوت موجود ہے تو شہوت کا بردھنا شرط ہے، بھر اس محض نے کہا کہ چلو میں کی اور مسلک کو اختیار کرتا ہوں جس میں حرمت مصابرت لمس سے نہ ہو، بھر تقریباً ایک سال گزرا تو اس محض نے ہدایے ٹانی اور شرح وقایہ میں وضاحت سے بڑھا کہ شہوت لمس وہ معتبر ہے جس سے اس کا ذکر منتشر ہو، اگر ذکر پہلے سے منتشر ہے تو لمس کی وجہ سے انتظار زیادہ ہوگیا ہو، اب اس نے خور کیا اگر ذکر پہلے سے منتشر ہے تو لمس کی وجہ سے انتظار زیادہ ہوگیا ہو، اب اس نے خور کیا

۲: ..... اگر شبہ کا اعتبار کیا جائے گا تو وہ عورت سے کیے بوچھے کہ آپ کو شہوت تھی یا نہیں یا عورت کی شہوت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا؟

٣: .....اگر دوسرے ندہب برکلی طور پر چلے توضیح ہے یانہیں؟ حالانکه سارے نداہب حق میں جو بھی آدی راستہ لے لے۔

علاوہ ازیں اقرب میہ ہے کہ انتشار آلہ بھی تصور کس سے ہوا ہوگا، اور کمس سے اس میں زیادتی اقرب الی القیاس ہے، اس لئے نفس کی تاویلات لائق اعتبار نہیں، حرمت ہی کا فتویٰ دیا جائے گا۔

٢: .... غداب اربعه برحق مين ليكن خوابش نفس كى بنا برترك غدب الى غدب حرام

ے۔ اور اس پر نداہب اربعہ منفق ہیں، لہذا صورت مسئولہ میں انقال ندہب کی اجازت نہیں۔ فزار ما ظہرنی وراللم العلم بالصوراب۔

## عورتوں کے لئے سونے جاندی کا استعال جائز ہے

س ..... پچھلے دنوں ایک ماہنامہ بنام ''حکایت'' میں ایک مضمون پڑھا جس کو پروفیسر رفع اللہ شہاب نے تحریر کیا تھا! اس مضمون میں پروفیسر صاحب نے ابو داؤد کی چند ایک احادیث کا حوالہ دے کرسونے کے زیورات کوعورتوں پر بھی حرام قرار دے دیا، احادیث کے حوالے پیش خدمت ہیں:

ا: دوایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ عنہا بنت یزید نے روایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ جس عورت نے بھی اپنے گلے میں سونے کا گلو بند پہنا تو قیامت کے دن اسے ویا ہی آگ کا گلو بند پہنایا جائے گا، اور جوعورت بھی اپنے کا نوں میں سونے کی بالیاں پہنے گی تو قیامت کے دن انہیں کی مانند آگ اس کے کانوں میں ڈالی جائے گی۔

۲ .....دهرت حذیفہ کی ایک بہن سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا کہ اے عورتوں کی جماعت! تم چاندی کے زیورات کیوں نہیں پہنتیں کیونکہ تم میں سے جوعورت سونے کا زیور پہنے گی اور اس کی نمائش کرے گی تو قیامت کے دن اسے اس زیور سے عذاب دیا جائے گا۔

(سنن ابوداؤدجلد نبر ۲ صفح نبر ۱۰ محمری ایڈیش) مولانا صاحب! مندرجہ بالا احادیث سے تو پروفیسر صاحب کی تحقیق صحح مادیث فابت ہوئی جب کہ ہمارے علما کرام کا فیصلہ اس کے بالکل برعکس ہے، صحح احادیث سے فیصلہ فرما کیس۔

ج .....ابوداوُرج:٢٠،ص:٢٢٥ (مطبوعه ایج، ایم، سعید، کراچی) کے حاشیہ میں ہے: "هذا الحدیث وما بعده وکل ما شاکله

منسوخ، وثبت اباحته، للنساء بالاحاديث الصريحة

الصحيحة وعليه انعقد الاجماع، قال الشيخ ابن حجر: النهى عن خاتم الذهب او التحتم به مختص بالرجال دون النساء، فقد انعقد الاجماع على اباحته للنساء، والله تعالى اعلم و علمه احكم واتم."

ترجمہ بید مدیث، اس کے بعد کی حدیث اور اس مضمون کی دوسری احادیث منسوخ ہیں، اورسونے کاعورتوں کے لئے جائز ہونا صریح احادیث سے ثابت ہے، اور اس پر امت کا اجماع منعقد ہو چکا ہے، شخ ابن جر فرماتے ہیں کہ "سونے کی انگوشی اور اس کے پہننے کی ممانعت صرف مردوں کے لئے ہے، عورتوں کے لئے نہیں، چنانچہ اس پر اجماع منعقد ہو چکا ہے کہ سونے کا پہننا عورتوں کے لئے جائز ہے۔"

ابوداوُد کی شرح بذل المحجود (ج:۵،ص:۸۷ مطبوعه کتب خانه محوی، ندری میرسید

سہار نبور) میں ہے:

"قال ابن رسلان هذا الحديث الذي ورد فيه الوعيد على تحلى النسا بالذهب يحتمل وجوها من التاويل: احدها انه منسوخ كما تقدم من ابن عبدالبر، والثانى انه في حق من تزينت به وتبرجت واظهرته والثالث ان هذا في حق من (لا) تؤدى زكوته دون من اداها، الرابع انه انما منع منه في حديث الاسورة والفتخات، لمارائي من غلظه فانه من مظنة الفخر والحيلاء."

ترجمه:..... "ابن رسلان كمت بين: يه حديث جس

میں عورتوں کے سونے کے زیور پہنے پر وعید آئی ہے اس میں چند تاویلوں کا احمال ہے، ایک ہی کہ بید منسوخ ہے، جیسا کہ امام ابن عبدالبر کے حوالے سے گزر چکا ہے، دوم ہی کہ بید وعیداس عورت کے حق میں ہے جو اپنی زینت کی عام نمائش کرتی پھرتی ہو، سوم ہی کہ بیاس عورت کے حق میں ہے جو اس کی زلاق نہ دیتی ہو، اس کے بارے میں نہیں جو زلاق ادا کرتی ہو، چہارم بید کہ ایک حدیث میں کنگنوں اور پازیوں کی ممانعت کی گئی ہے کیونکہ آئے ضرت علی ہے نے دیکھا کہ بیر بڑے موٹے موٹے زیور فخر و کیم کا ذریعہ ہوسے میں کا

ان دونوں حوالوں سے معلوم ہوا کہ عورتوں کے لئے سونے کے استعال کی ممانعت کی احادیث یا تو منسوخ ہیں یا مؤول ہیں، اور یہ بھی معلوم ہوا کہ عورتوں کے لئے سونے کے استعال کی اجازت احادیث صححہ سے ثابت ہے اور یہ کہ اس پر امت کا اجماع ہے، اب اجازت کی دو حدیثیں لکھتا ہوں:

اول: "عن على رضى الله عنه ان نبى الله صلى الله عليه وسلم اخذ حريرا فجعله فى يمينه واخذ ذهبا فجعله فى شماله ثم قال ان هذين حرام على ذكور ا متى و فى رواية ابن ماجة حل لانا ثهم."

(ابوداؤدج: ۲، ص: ۲۲۵ نیائی ج: ۲، ص: ۲۸۲، این ماجه ص: ۲۵۷) ترجمه: دو ترسی الله عند فرماتے میں که نبی کریم علی نے داکیں ہاتھ میں رفیم اور باکیں ہاتھ میں سونا لیا، پھر فرمایا کہ یہ دونوں چیزیں میری امت کے مردوں پرحرام ہیں، اور ابن ماجہ کی روایت میں ہے کہ میری امت کی عورتوں

#### كے لئے حلال بيں۔"

وم: "عن ابى موسى الاشعرى رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال حرم لباس الحرير والذهب على ذكور امتى واحل لابا ثهم." (تذك ص: ٢٠٥٠ ج: ١، نرائل ٢٨٨٠ ج: ٢) وقال الترمذى: وفي الباب عن عمر، وعلى، وعقبة بن عامر، وام هانى، وانس، وحذيفة، وعبدالله بن عمرو، وعمران بن حصين، وعبدالله بن الزبير وجابر، وابى ريحانة، وابن عمر، والبراء، هذا حديث حسن صحيح."

ترجمہ: حضرت الوموی اشعری رضی اللہ عند، سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ریشی لباس اور سونا میری امت کے مردول پر حرام ہے اور ان کی عورتوں کے لئے طال ہے، امام تر فدی فرماتے ہیں کہ بی صدیث حسن صحیح ہے اور اس باب میں مندرجہ ذبل صحابہ ہے بھی احادیث مروی ہیں، حضرت عمر، حضرت علی، حضرت عقبہ بن عامر، حضرت ام ہانی، حضرت انس، حضرت حذیف، حضرت عبداللہ بن عمرو، حضرت عبداللہ بن عمرو، حضرت عبداللہ بن عبرو، حضرت عبداللہ بن خریر، حضرت جابر، حضرت ابن عمران بن حصرت جابر، حضرت ابن عمران اللہ عندی اللہ عمران اللہ عندی عندی اللہ عندی

منت ماننا كيول منع ہے؟

س ....بعض لوگوں ہے سا ہے کہ نذر کی شریعت میں ممانعت آئی ہے، اس کی کیا وجہ

ے؟

ج ..... حدیث میں نذر سے جوممانعت کی گئ ہے علائے اس کی متعدد توجیہات کی

ہیں، ایک یہ کہ بعض جاہل یہ سجھتے ہیں کہ نذر مان لینے سے وہ کام ضرور ہوجاتا ہے، حدیث میں اس خیال کی تر دید کے لئے فرمایا گیا ہے کہ نذر سے اللہ تعالیٰ کی تقدیر نہیں ملتی، دوم یہ کہ بندے کا یہ کہنا کہ اگر میرے مریض کو شفا ہوجائے تو میں استان روز ہے رکھوں گا، یا اتنا مال صدقہ کروں گا، یہ ظاہری صورت میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ سود ہے بازی ہے، اور یہ عبدیت کی شان نہیں۔

#### کعبه کی نیاز:

س ..... "وَالْبُدُنَ جَعَلُنهَا لَكُم مِّنُ شَعَائِرِ اللهِ. "كِعِي نياز كِ اون ، برتغير اور ترجي ميں كعبى كياز كا اون كھا ہے، جو ترجم ميں كعبى كا ون كھا ہے، جو ترجمہ ہے: "وَالْهَدْيَ وَالْقَلَائِدَ. "كا، سوال يہ ہے كه كعبہ شريف بھى تو غير اللہ ہے كه كعبہ شريف بھى تو غير اللہ ہے كه كار كيے ہو كئى ہے؟

ج ..... کعبہ بیت اللہ ہاس لئے کعبہ کی نیاز دراصل رب کعبہ کی نیاز ہے۔

کیا نبی کی نیاز الله کی نیاز کہلائے گی؟

س .....حضرت محمد علی الله کے رسول بین ان کی نیاز بھی رب کعبہ بی کی نیاز ہے اس طرح تمام اولیا کی نیاز سے پھر کیوں منع کیا جاتا ہے؟

ج ..... بہت نفیس سوال ہے، ہدی کے جانور رب کعبہ کی نیاز ہے ان کی نیاز کی جگہ مشاعر جج یعنی حرم شریف ہے، اس لئے مجازاً ان کو کعبہ کی نیاز کے جانور کہا جاتا ہے، بخلاف آنحضرت علی اللہ اور اولیا کرائم کے کہ ان کی نیاز اللہ کے لئے شرع میں معبود نہیں اس لئے درمخار میں لکھا ہے کہ اولیا اللہ کے مزارات پر جونذریں لائی جاتی ہیں اگر اس سے مقصد وہاں کے فقرا کر صدقہ ہوتو یہ نذر اللہ کے لئے ہے، اس لئے جائز ہے اور اگر خود اولیا اللہ کی نذر گزار نی مقصود ہوتو یہ حرام ہے کیونکہ نذو عبادت ہواور عبادت غیر اللہ کی جائز نہیں، اس کی مثال بیت اللہ کی طرف سجدہ ہے کہ بحدہ تو حق

تعالی شانہ کو کیا جاتا ہے اور جہت مجدہ بیت اللہ ہے، کیکن رسول اللہ علیہ کو مجدہ جائز نہیں۔

# اولیا اللہ کے مزارات پر نذر:

س سسکعبد کی نیاز کے اونٹ کے سلسلے میں آپ نے فرمایا کداولیا اللہ کے مزارات پر اگر نذر سے مراد وہاں کے فقراً پر تقیدق ہواور ایصال تواب صاحب مزار کو ہوتو یہ جائز

بے شک ربط شخ اور فیضان میخ کے حصول کا میہ بہت بڑا ذریعہ ہے اور تمام مشائخ میں اس کامعمول ہے، گرافسوں کہ ہمارے سلسلے میں اس کا فقدان ہے بلکہ منع كيا جاتا ہے، ميں نے نہيں ديكھا اور ساككس نے اينے شخ كے لئے صدقہ كيا ہو۔ نفذ، کھانا، کیڑا کسی فتم کا بھی نہ گھر پر نہ مزار پر اور نہ دوسرے اولیا اللہ کے مزارات کی زیارت کا اہتمام ہے، جب که حدیث شریف میں تو عام مؤمنین کی قبور کی زیارت کی تا کید کی گئی ہے، ای طرح اور بہت سے طریقت کے اعمال جن سے تز کیر تفس اور تصفیهٔ قلب میں مددماتی ہے اور بغرض علاج ہرسلسلے میں رائح ہیں (بدعات کو چھوڑ کر) ہارے سلسلے میں رائج نہیں، حلقہ بنا کر ذکر کرنے سے بھی اجتناب کرتے ہیں، نماز، روزه اور دوسرے فرائض و واجبات تو سالک وغیرسالک دونوں میں مشترک ہیں، تمام مشائخ اس بات برمتفق ہیں خالی نماز روزہ وغیرہ سے نفس کا تز کیہ اور وصول نہیں ہوتا جب تک اس کے ساتھ باطنی اعمال، تھیج نیت، عنی، توکل ماسوا سے گریز اور دوسری رياضت ومجامدات جومتقد من من رائج تصخصوصاً طعام، كلام، منام، انام كي تقليل وغیرہ نہ ہو۔ مخضر بیر کہ مشائخ ہیں، خلفائر کی لمبی لمبی فہرشیں ہیں، مریدین کی فوج کی فوج ہے، مگر وہ روح نہیں اور نہ وہ آثار کسی میں نظر آتے ہیں، جو مجاہدات سے مرتب ہوتے ہیں، الا ماشا الله، جب كه دوسرے سلاسل مثلاً سلسله عاليه نقشبنديد كے بہت ہے بزرگوں میں وہ صفات دیکھی گئی ہیں جو اس طریق کے لوازم میں سے ہیں، بعد

Presented by www.ziaraat.com

وفات بھی اپنے مریدین اور عقید تمندول پر بذریعہ خواب یا مراقبہ یا واقعہ اپنے فیضان جاری رکھتے ہیں اور ان کی گلہداشت کرتے رہتے ہیں اس طرح جیسے ایک چرواہا اپنی کبریوں کی۔

دوسری بات یہ کہ شخ اور پیرطریقت بننے کے لئے جن شرائط اور اوصاف اور باطنی کمالات کا ہونا ضروری ہے جسیا کہ تمام متند کتب تصوف میں لکھا ہے اور خاص طور پر امداد السلوک میں تو یہاں تک لکھا ہے کہ اگر یہ اوصاف شخ میں نہ ہوں تو اس کا شخ طریقت بنا حرام ہے، تو جناب یہ باتیں آج کل اکثر مشاک میں نہیں پائی جا تیں آج کل اکثر مشاک میں نہیں پائی جا تیں (آپ جیسے کچھ ہزرگ یقینا ان اوصاف کے حامل ہوں گے مگر میں اکثریت کی بات کر رہا ہوں)۔

ج ..... ربط شخ بذر بعد ایصال ثواب اور بذر بعد زیارت قبور ضرور ہونا چاہئے، یہ کثیر النفع ہے، الحمد للداس نا کارہ کواس کا فی الجملہ اجتمام رہتا ہے۔

الدادالسلوک کی شرط پرتو آج شاید ہی کوئی پورا اترے، بینا کارہ حلفا عرض کرے کہ اس شرط پر پورا نہیں اتر تا تو جائٹ نہیں ہوگا، اس لئے بینا کارہ مشائخ حقد کی طرف محول کرنا ضروری سمجھتا ہے، پہلے تو مطلقاً انکار کردیتا تھا کہ میں اہل نہیں ہوں لیکن میرے بعض بروں نے مجھے بہت ڈائٹا کہتم حضرت شیخ کی اجازت کی تو بین کیکن میرے بعض بروں نے مجھے بہت ڈائٹا کہتم حضرت شیخ کی اجازت کی تو بین کرتے ہو، تب سے اپنی نااہلی کے باوجود بیعت لینے لگا اور اب تو بلاشبہ اور ڈھیٹ ہوگیا ہوں، اللہ تعالی ان لوگوں پر رحم فرمائے جن میں پیراور شیخ ای روسیاہ جیسے لوگ ہوں، بس وہی قصہ ہے جو تذکرة الرشید میں حضرت گنگوہی قدس سرہ نے ایک ڈاکو کے بیر بننے کا لکھا ہے۔

### صرف دل میں خیال آنے سے نذر نہیں ہوتی:

س.... محترم مولانا صاحب! آپ کے جواب سے کچھشفی نہیں ہوتی وجداس کی یہ ہے کہ قرآن پاک میں ارشاد ہے،''جو کچھٹم مانو کے تو اللہ تعالی کو تمہاری نیت کا علم Presented by www.ziaraat.com ہوجائے گا' (سورہ بقرہ: ۲۷۰) نیت کے بارے میں رسول اللہ عظامی فرماتے ہیں:

دیسے شک تمام اعمال کا دارو مدارنیت پر ہے۔' للذا ہر خص کو وہی ملے گا جس کی اس
نے نیت کی ہوگ۔ (حوالہ صحیح بخاری کتاب الایمان باب الدیة) دوسری جگہ ایک اور
ارشاد بھی ہے: ''اور تمہارے چروں اور تمہارے اموال کو نہیں و کھتا وہ تو تمہارے
دلوں اور تمہارے عملوں کو و کھتا ہے۔'' اور ایک روایت میں ہے، آپ نے سینہ کی
طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: ''تقوی یہاں ہوتا ہے۔''

ان احادیث سے معلوم ہوا کہ خلوص نیت کا مقام دل ہے اور چونکہ سائلہ نے خلوص نیت کا مقام دل ہے اور چونکہ سائلہ نے خلوص نیت سے دل میں اس کی منت مانی تھی اور جس کو پورا کرنے کے لئے ابھی تک وہ اپنی ذمہ داری بچھتی ہیں، مگر اپنے حالات کی وجہ سے معذور ہیں اور خود اس کی ادائیگی نہیں کرکتی ہیں، البذا آپ سے اس کاحل پوچھا ہے، مگر آپ کا جواب ہے کہ دل میں خیال کر لینے سے نیت نہیں ہوتی جب تک کہ زبان سے نیت کے الفاظ ادا نہ کئے جا کیں۔

مندرجہ بالا قرآن کی آیت اور دونوں صدیثوں کی روشی میں آپ کا جواب غیر تملی بخش ہے، چونکہ سائلہ کی نیت سرسری نہ تھی اور حقیقی نیت تھی جس کی ادائیگی یا متبادل حل کے لئے وہ بے چین ہے وجہ اس کی بیہ ہے کہ نذر کسی ایک چیز کو اپنے او پر واجب کر لینے کو کہتے ہیں جو پہلے سے اللہ تعالیٰ کی طرف سے واجب نہ ہواور چونکہ سائلہ نے منت مانی تھی چاہے وہ دل میں خیال کرکے کی ہواس کی ادائیگی ان پر واجب ہوجاتی ہے بصورت دیگر وہ گنہگار ہوتی ہیں۔

دوسری ایک اہم بات یہ ہے کہ رسول اللہ عظی نے فرمایا ہے نذر مت ماتا کرواس کئے کہ نذر نقد مری ایک اہم بات یہ ہے کہ رسول اللہ عظی نقط ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہے کہ بخیل کا مال نکل جاتا ہے، (حوالہ میچ مسلم کتاب النذر اور میچ بخاری کتاب اللایمان والحد ر) ان احادیث سے معلوم ہوا کہ اس تم کی نذر لا لیمن اور ممنوع ہیں۔

#### اوراگر میرے سمجھنے میں کچھنطی ہے تو میری اصلاح فرمائیں۔

ج.... نذر کے معنی ہیں کسی الی عبادت کو اپنے ذمہ لازم کر لینا جو اس پر لازم نہیں مقی، اور 'اپنے ذمہ کرلینا' زبان کا فعل ہے، محض دل میں خیال کرنے ہے وہ چیز اس کے ذمہ لازم نہیں ہوتی، جب تک کہ زبان سے الفاظ ادا نہ کرے، یہی وجہ ہے کہ نماز کی نیت کر لینے سے نماز شروع نہیں ہوتی جب تک تئبیر تحریمہ نہ کچہ، حج وعمرہ کی نیت کرنے سے حج وعمرہ شروع نہیں ہوتے جب تک کہ تلبیہ کے الفاظ نہ کچہ، طلاق کا خیال دل میں آنے سے طلاق نہیں ہوتی جب تک کہ طلاق کے الفاظ زبان سے نہ کہ اور نکاح کی نیت کرنے سے نکاح نہیں ہوتا جب تک کہ ایجاب و قبول کے الفاظ زبان سے نہ رہان کے جا کیں، اس طرح نذر کا خیال دل میں آنے سے نذر بھی نہیں ہوتی جب تک کہ ایجاب و قبول کے الفاظ دبان سے نہ کے جا کیں، وی طرح نذر کا خیال دل میں آنے سے نذر بھی نہیں ہوتی جب تک کہ نذر کے الفاظ زبان سے نہ کے جا کیں، چنانچہ علامہ شامی نے کاب الصوم میں شرح ملتی سے نقل کیا ہے کہ ' نذر زبان کاعل ہے۔'

آپ نے قرآن پاک کی جوآیت نقل کی اس میں فرمایا گیا ہے' جوتم نذر مانو' میں بتا چکا ہوں کہ نذر کا ماننا زبان سے ہوتا ہے، اس لئے بیرآیت اس مسلم کے خلاف نہیں۔

آپ نے جو صدیت نقل کی ہے کہ ''اعمال کا مدار نیت پر ہے'' اس میں عمل اور نیت کو الگ الگ ذکر کیا گیا ہے، جس ہمعلوم ہوتا ہے کہ صرف نیت کرنے سے عمل نہیں ہوتا، بلکہ عمل میں نیت کا ضحے جونا شرط قبولیت ہے، لہذا اس صدیت کی رو سے بھی صرف نیت اور خیال سے نذر نہیں ہوگی جب تک کہ زبان کاعمل نہ پایا جائے۔ دوسری حدیث میں بھی دلوں اور عملوں کو الگ الگ ذکر کیا گیا، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف دل کے خیال کا نام عمل نہیں، البت عمل کے لئے دل کی نیت کا صحیح ہونا ضروری ہے، اور آپ نے جو حدیث نقل کی ہے کہ ''نذر مت مانا کرو'' میے صدیث صحیح ہونا ضروری ہے، اور آپ نے جو حدیث نقل کی ہے کہ ''ناس قتم کی نذر لا یعنی اور حدیث تو حدیث تو کہ کے کہ ''اس قتم کی نذر لا یعنی اور

ممنوع ہے ' یہ نتیجہ غلط ہے ، کیونکہ اگر حدیث شریف کا یہی مطلب ہوتا کہ نذر لا لیعنی اور ممنوع ہے نو شریعت میں نذر کے بورا کرنے کا حکم نہ دیا جاتا، حالانکہ تمام اکابر امت منفق ہیں کہ عبادت مقصودہ کی نذر صحیح ہے اور اس کا پورا کرنا لازم ہے۔

حدیث میں نذر سے جو ممانعت کی گئی ہے علمائے اس کی متعدد توجیہات کی ہیں، ایک یہ بعض جابل ہے ہیں کہ نذر مان لینے سے وہ کام ضرور ہوجاتا ہے، حدیث میں اس خیال کی تردید کے لئے فرمایا گیا ہے کہ نذر سے اللہ تعالیٰ کی تقدیم نہیں ملتی، دوم یہ کہ بندے کا یہ کہنا کہ اگر میرے مریض کو شفا ہوجائے تو میں استے روز بر کھوں گایا اتنا مال صدقہ کروں گا فاہری صورت میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ سودے بازی ہے، اور یہ عبدیت کی شان نہیں۔

### المخضرت علي كم ياس كهدر متانهين تفا:

س .....ایک طرف تو آنخضرت علی کے فقر و فاقے کے متعلق سیروں واقعات اور احادیث شریف کا ذخیرہ ہے اور دوسری طرف انہیں کتابوں میں اچھا خاصا سامان مثلاً تمیں غلام، سو بکریاں، گھوڑے، فیجر، اونٹنیاں وغیرہ کی ملکیت آپ کی طرف منسوب کی گئی ہے، ابن قیم کی زاد المعاد اور مولانا تھانوی کی نشر الطیب میں اس کی پوری تفصیل میں اب کی پوری تفصیل میں تاریک کی نشر الطیب میں اس کی پوری تفصیل میں تاریک کی نشر الطیب میں اس کی پوری تفصیل

ہے، یہ تضاد کیے رفع ہو؟ ج ..... آخضرت علی کے باس کوئی چیز رہتی نہیں تھی، آتا تھا اور بہت کھ آتا تھا مگر

چلا جاتا تھا، زاد المعاد یا نشر الطیب میں ان چیزوں کی فہرست ہے جو وقتا فو قتا آپ

کے پاس رہیں، یہیں کہ ہمہوفت رہیں۔

س ..... طبقات ابن سعد میں ہے کہ حضور علیہ السلام ایک مینڈھا تمام امت کی طرف سے اور ایک اپنی آل اولاد کی طرف سے قربانی کیا کرتے تھے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ برخض قربانی نہیں کرتا تھا۔ ج..... "قربانی کیا کرتے تھے" کے الفاظ تو مجھے یادنہیں، جہاں تک مجھے یاد ہے ایک مینڈھا آپ نے قربان کیا اور فرمایا کہ بیمیری امت کے ان لوگوں کی طرف ہے ہے جو قربانی نہ کرسکیں۔مشکوۃ شریف ص ۱۲۵ میں بردایت مسلم حضرت عاکشہ سے روایت ہے کہ حضور علیہ السلام نے مینڈھا ذیح فرمایا اور دعا کی یا اللہ قبول فرما محمد کی طرف سے اور آل محمد سے اور امت محمد یہ کی طرف سے، ایک مینڈھے میں تو دو آدمی بھی شریک نہیں ہوسکتے، اس لئے یہ نتیجہ اخذ کرنا کہ ہر شخص قربانی نہیں کرتا تھا صحیح نہیں۔

### عذر کی وجہ سے دعوت قبول نہ کرنا ترک سنت نہیں:

س سسکسی مسلمان کی دعوت طعام بغیر کسی شرعی عذر کے رد کرنا کیسا ہے؟ حضور علیہ السلام ہے کسی کی دعوت کا رد ثابت نہیں بلکہ آپ دعوت سے بہت خوش ہوتے تھے، ایک دعوت میں حضرت عائش کو اصرار کر کے شریک کیا، ایک حجام کی دعوت قبول کرنا بھی آپ سے ثابت ہے۔

ح ..... قبول دعوت بھی مسلمان کے حقوق میں سے ایک حق ہے، اس لئے بغیر عذر کے ردنہیں کرنا چاہئے ، البتہ عذر کی نوعیت مختلف ہوسکتی ہے، اگر کوئی محض کسی عذر کی وجہ سے معذرت چاہتا ہے تو اس کومعذور قرار دیا جائے گا تارک ِ سنت نہیں۔

#### میت کے گھر کا کھانا:

س ....میت کے گھر کھانا اور جولوگ میت کے گھر آئیں ان کو کھلانا دونوں کو علائم منع کرتے ہیں جب کہ بہت سے صحابہ اور اہل اللہ سے منقول ہے کہ انہوں نے وصیت کی کہ میرے جنازے میں شریک لوگوں کو کھانا کھلانا، حضرت ابوذر نے بکری اور حضرت عمران بن حصین نے اونٹ ذرئح کرکے کھلانے کی وصیت کی، خود آنخضرت عمران بن حصین نے اونٹ ذرئح کرکے کھلانے کی وصیت کی، خود آنخضرت عمران بن حصین کے اہل میت کے گھر کھانے کو گئے گر بکری چونکہ مالک کی مرضی کے بغیر ذرئح ہوئی تھی اس لئے بغیر کھائے واپس آگئے۔

ج .....میت والوں کو کھلانے کا تو تھم ہے اس سے منع نہیں کیا جاتا، جس چیز سے منع کیا جاتا ہے وہ میت کے ایصال ثواب کا کھانا کھانا ہے، "طعام الممیت یمیٹ القلب " (مردے کا کھانا دل کومردہ کرتا ہے) حضرت ابوذر ؓ کی وصیت آنے والے مہمانوں کو کھلانے کے تقی اور مہمانوں کو کھلانے سے منع نہیں کیا جاتا، آنخضرت علیہ کے جس واقعہ کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہے اس روایت کے نقل کرنے میں صاحب مشکلوۃ سے تسامح ہوا ہے، مشکلوۃ میں "فاستقبله داعی امراته." کے الفاظ ہیں جس کا مفہوم ہے: "آپ اہل میت کے یہاں کھانے کے لئے گئے" اصل کتاب میں جو الفاظ منقول ہیں اس کا مفہوم ہے: "واپسی میں کسی عورت کے قاصد نے آنخضرت عیا الفاظ منقول ہیں اس کا مفہوم ہے: "واپسی میں کسی عورت کے قاصد نے آنخضرت کے میاب کھانا کھانا کھانا کھانے کے بلاناس روایت سے میت کے گھر کا کھانا کھانے کے استدلال صحیح نہیں۔

#### الل متت كا گھر ميں كھانا:

س .....آپ نے فرمایا ہے: ''جس چیز سے منع کیا جاتا ہے وہ میت کے ایصال ثواب کا کھانا کھانا ہے، اور حضرت ابوذرؓ کی وصیت مہمانوں کو کھلانے کی تھی اور مہمانوں کو کھلانے سے منع نہیں کیا جاتا۔''

ا:.....جب کسی کی موت واقع ہوتی ہے تو جولوگ دور سے اور قریب سے جنازے میں شرکت کے لئے آتے ہیں وہ سب مہمان ہی ہوتے ہیں، بعد دفن وہی لوگ اوران کی عورتیں کھانا کھاتے ہیں، یہ کھانا کیسا ہے؟

ج .....اس کے جواز میں کیا شبہ ہے؟ مگر تھم یہ ہے کہ اہل میت اور ان کے مہمانوں کو دوسرے لوگ کھانا دیں۔

#### ایسال تواب کے کھانے سے خود کھانے کا حکم:

س ..... آپ نے فرمایا ''ایصال ثواب کا کھانا منع ہے'' میں جب اپنے والدین یا مشاکخ کے ایصال ثواب کے لئے کھانا تیار کراتا ہوں تو اس میں سے خود بھی کھاتا ہوں

Presented by www ziaraat com

ادرايينه بمسايول ادر پچه فقرا ومساكين كوبهي ديتا هول - ابھي عيد پر ايك جانور حضور عليه السلام كي طرف سے ايصال ثواب كيا، خود بھي كھايا اور دوسروں كو بھي كھلايا، كيا بيه سب ناجائز ہوا؟ خانقاہ مشائخ میں جو ہر وقت دیکیں چراهی رہتی ہیں جس کوعرف میں لنگر کہتے ہیں وہ ایصال ثواب ہی کا کھانا ہوتا ہے جس کو بڑے بڑے اولیا اللہ بڑی رغبت سے کھایا کرتے تھے،حفرت نظام الدین اولیا کالنگر،حفرت گنج شکر رحمہ اللہ کا کنگر مشہور ہے، جس پر وہ اینے مشائخ کی فاتحہ ایصال تواب کیا کرتے تھے، سیے عقیدت مندلنگر کی دال اور سوکھی روٹی کو اینے گھر کے مرفن کھانوں پر ترجیح دیتے اور تمرك كہتے تھے،شہدائے كربلاكو كھانے اورشربت وغيرہ سے ايصال ثواب كرتے ہيں، عن اور فقيرسب كهات بين، اور ايصال تواب صرف كهاني بى سے نهيں بلكه برنيك کام جس سے لوگوں کو فائدہ پہنچے، کرے، ہوسکتا ہے؟ لوگ اینے مردوں کے ایصال ثواب کے لئے درخت لگاتے ہیں، یل، سرک، کنوال بنواتے ہیں، اس سے غنی فقیر سب مستفید ہوتے ہیں، سواگر ایصال ثوّاب کا کھانا ناجائز تو ان اشیا سے استفادہ بھی ناجائز، حضرت سعد في اين مال كے ايسال ثواب كے لئے جو كنوال كھدوايا تھا اس ہے بغیر تخصیص غنی فقیر سب مسلمان استفادہ کرتے تھے، جس زمانے کے اعراس جائز تھے وہاں بڑے بڑے مشائخ اولیا اللہ جاتے تھے اور ایصال ثواب کا کھانا کھایا کرتے 

ج ..... ا:....ایسال ثواب تو ای طعام کا ہوگا جو ستحقین کو کھلایا جائے، جوخود کھالیا یا عزیز وا قارب کو کھلایا اس کا ایسال ثواب نہیں۔

انستربانی سے مقصود "اراقة الدم" ہے، جب آپ نے آنخضرت علیہ کے استحضرت علیہ کی طرف سے قربانی کردی تو بشرط قبولیت آنخضرت علیہ کو اس کا ثواب بہنج گیا۔ گوشت خود کھالیس یامخاجوں میں تقسیم کردیں یا دعوت کرکے کھلادیں۔

سى الله واردين على المال الله الله واردين

اور صادرین کی ضیافت کے لئے ہوتے ہیں اور اس کو تمرک سمجھنا مشاک سے محبت اور عقیدت کی بنا رہے ، اس لئے نہیں کہ یہ کھانا چونکہ فلاں بزرگ کے ایصال ثواب کے لئے ہے اس لئے متبرک ہے۔ اور اس کھانے پراپنے مشاک کا نام پڑھنا بھی ان مشاک کی نسبت کے لئے ہے گویا اپنے مشاک کو بھی اس ایصال ثواب میں شریک مشاک کی نسبت کے لئے ہے گویا اپنے مشاک کو بھی اس ایصال ثواب میں شریک کرلیا گیا ہے اور سب سے اہم تر یہ کہ مشاک کا عمل شریعت نہیں کہ اس کی اقتدا کا ذی ہو، البتہ ان اکا بر سے ہماری عقیدت اور حسن طن کا تقاضا ہے کہ ہم ان کے افعال و اقوال اور ان کے احوال کی الی توجیہہ کریں کہ یہ چیزیں شریعت کے مطابق نظر آئے کیں، اگر ہم کوئی الی توجیہہ نہیں کر سکتے تب بھی ان کے ساتھ حسن طن رکھتے ہوئے ہیں، اگر ہم کوئی الی توجیہہ نیس کر سکتے تب بھی ان کے ساتھ حسن طن رکھتے ہوئے یہ ہم میں کہ ان بزرگوں کے پیش نظر کوئی توجیہہ ہوگی، الغرض ان پرطعی بھی نہ کریں اور ان کے افعال کوشریعت بھی نہ بنا کیں۔

### ضيافت، ايصال ثواب اور مكارم اخلاق كا فرق:

س ..... آپ نے فرمایا ہے کہ ایصال ثواب تو اس کھانے کا ہوگا جو مستحقین کو کھلایا جائے، جوخود کھالیا یا عزیز واقر بال کو کھلایا اس کا ایصال ثواب نہیں، اس جواب سے مندرجہ ذیل سوال پیدا ہوتے ہیں:

ا: ..... بقول حضرت تھانویؒ ایصال ثواب کا مطلب یہ ہے کہ ہم نے کوئی نیک عمل کیا اس پر ہمیں ثواب ملا، ہم نے درخواست کی کہ الہی اس عمل نیک کے ثواب کو ہم اپنے فلال عزیز یا شخ کو بخشتے ہیں، حضور علیہ السلام نے فرمایا: "اطعموا الطعام" یہ تھم مطلق ہے اس میں غنی یا فقیر کی کوئی قید نہیں، اب اگر اس مدیث کے انتثال امر میں اپنے عزیز واقر با اور دوسرے بزرگوں کو کھانا کھلاؤں اور نیت کروں کہ التی اس کا ثواب میرے والدین یا شخ کو مطے تو اس میں کیا شرعی قباحت ہے اور کھانے والوں نے کون ساگناہ کیا؟

۲:.... جیسے پہلے سوال میں عرض کیا تھا کہ ایصال ثواب کھانے کے علاوہ

سڑک بنواکر، سابہ دار، میوہ دار درخت لگواکر، پانی کی سبیل لگواکر یا کوال وغیرہ کھدواکر بھی کیا جاتا ہے اور اس سے غنی فقیر سب فائدہ اٹھاتے ہیں، تو اگر ایسال تواب کا کھانا صرف فقراً اور مساکین کے لئے ہے تو بیامور بھی صرف ان کے بی لئے ہونے چاہئیں گر ایسانہیں ہے، غنی فقیر سب سائے میں بیٹھتے ہیں، کنویں کا پانی پیتے ہیں، سرئک پر چلتے ہیں، راستے میں سبیل سے پانی پیتے ہیں، حضرت سعد بن معاد اللہ کویں سے جو انہوں نے اپنی مال کے ثواب کے لئے بنوایا تھا سب مسلمان استفادہ کرتے تھے۔

سن شریعت کے فقہا کے جس کھانے کو منع کیا ہے وہ میت کے گھر کا کھانا ہے، اور وہ بھی مکروہ کہا گیا ہے، اور علت اس کی یہ بیان کی گئی ہے کہ ضیافت خوتی کے موقع پر ہوتی ہے سو جو کام خوتی کے موقع پر کیا جائے وہ اگر تمی میں ہوتو مکروہ ہے۔ بزرگوں اور اولیا اللہ کے ثواب کے لئے جو کھانا پکتا ہے وہاں یہ علت نہیں پائی جاتی کیونکہ ان کی وفات کو عرصہ گزر چکا ہوتا ہے اور وہ کوئی تمی کا موقع نہیں ہوتا۔

مولانا سرفراز خان صفر رصاحب نے ''راہ سنت' کتاب میں اس سلسلے میں چینے بھی حوالے دیئے ہیں ان سب میں موت سے تین دن کے اندر اندر جو ضیافت ہے وہ مکر وہ بتائی گئی ہے، برسوں کے بعد مشائخ یا والدین کے ایصال ثواب کے لئے جو کھانا پکاتے ہیں اس کا کوئی حوالہ نہیں، براہ کرم ان تین اشکالات کا نمبروار جواب عطافر مائیں۔

ح ..... کھانا کھلانا مکارم اخلاق میں سے ہے، گر نیک کام غربا کو کھانا کھلانا ہے، ای
کا ایسال ثواب کیا جاتا ہے، خود کھائی لینا یا دولت مند احباب کو کھلادینا اور نیت
بزرگوں کے ایسال ثواب کی کرلینا می تقل میں نہیں آتا، ہاں ایک صورت اور ہے اہل
حرمین میں مشہور ہے کہ مکہ مکرمہ میں کوئی شخص کی کی دعوت کرتا ہے تو یہ دعوت اللہ
تعالیٰ کی جانب سے ہوتی ہے کیونکہ حجاج ضوف الرحمٰن ہیں اور جو مدینہ منورہ میں

دعوت كرتا ہے وہ دعوت رسول اللہ عليہ كى جانب سے ہوتى ہے كيونكه زائرين مدينه آخضرت علی کے مہمان ہیں، پس اس کھانے میں بھی ایسال تواب کی نیت نہیں ہوتی بلکہ بیکھانا ہی آنخضرت علیہ کے مہمانوں کو آنخضرت علیہ کی طرف سے کھلایا

# صدقہ نہیں صلہ رحی ہے:

س السات ي في سوال كروس اور تيسر حصد كاجواب نبين ديا، آپ فرمايا: ''نیک کام غربا کو کھلانا ہے'' بندے کے خیال میں ہرایک کھلانا نیک کام ہے، "اَطُعِمُوا الطَّعَامَ" مِن غربا كَ تَحْسيص كَبال ٢٠٠ "وَاتَّى الْمَالَ عَلَى حُبِّه ذَوِى الْقُورِينِ. " مِن غريب كَ تخصيص كهال ٢٠ غنى فقير هررشته داراس مين آتا ٢٠-ج ....غرباء كو كلانا صدقه ب، ذوى القربي كو دينا صله رحى ب اور عام لوكون، واردین وصادرین کو کھانا دینا مکارم اخلاق ہے، بزرگوں کے ایصال تواب کے لئے کھانا دینا صدقہ ہے اور علی حبر کی شرط سب میں محوظ ہے، البتہ بزرگوں کی طرف سے کھلانا ضیافت ہے۔

#### کیا بیصدقه میں شار نہیں ہوگا؟

س ....اس مرتبہ بھی آپ نے سابقہ سوال کے دوسرے اور تیسرے حصہ کا جواب نہیں دیا، غالبًا ذبن سے فکل گیا ہوگا اس لئے وہ سوال دوبارہ مسلک کرتا ہوں، آپ نے فرمایا غریبون کو کھلانا صدفه، رشته دارون کو کھلانا صله رحی اور عام لوگون کو کھلانا مکارم اخلاق سے ہے۔محرم! بیسارے کام صدقہ ہی کے ذیل میں آتے ہیں، آنخضرت عليه فرمايا راست سے كانا بنانا صدقه، بيوى كے مند من لقمه دينا صدقه، مال باب کو محبت کی نظر سے دیکھنا صدقہ اور صلدرحی کے شمن میں بھی آپ نے فرمایا: ' صلدرحی کرواینے رشتہ داروں ہے امیر ہوں یا غریب۔''

ج ..... میں پہلے لکھ چکا ہوں کہ کھانا کھلانا مکارم اخلاق میں سے بے لیکن جو کھانا Presented by www.ziaraat.com

تواب کی نیت سے کھلایا جائے اس کا ایسال تواب کیا جاتا ہے، قرآن کریم میں ہے:

"وَیُطُعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَی حُبِّهِ مِسْکِیْنًا وَیَنِیْمًا وَّاسِیْرًا." گر والوں کو کھلانا بھی صدقہ ، دوست احباب کو کھلانا بھی صدقہ گران کھانوں کا ایسال تواب کوئی نہیں کرتا،

آنخضرت عظیمہ نے ایک بحری ذرج کرائی اور فرمایا اس کا گوشت تقسیم کردیا جائے یہ فرما کرآپ باہر تشریف لے گئے واپسی پر پوچھا کہ گوشت ساراتقسیم ہوگیا، عرض کیا گیا کہ کہ صرف ایک ران نجی ہوا نے فرمایا سارا نیج گیا بس صرف یہی ران نہیں کہ صرف ایک ران نجی ہوا ہے وصرف نجی العال میں ایسال تواب اس کھانے کا کیا جاتا ہے جوصرف تواب کی غرض سے کھلایا جائے۔ دوسرے کھانوں میں دوسری اغراض بھی شامل ہوجاتی ہیں خواہ وہ بھی خیر کی اور بالواسط تواب کی ہوں، گران کا ایسال تواب نہیں کیا جاتا، ایسال تواب نہیں کیا جاتا، ایس کی جیث ختم۔

#### كنوال يا سرك كا ايصال ثواب؟

س .....آپ نے فرمایا ''بس یہ بحث ختم'' اس لئے بندہ حکم عدولی تو نہیں کرے گا،
تاہم اس کا جواب آپ کے ذمہ رہے گا کہ کھانا صرف غربا کو کھلا کر ایصال ثواب ہوگا
ور نہ نہیں تو لوگ ایصال ثواب کے لئے جو سڑک بنواتے ہیں، کنواں کھدواتے ہیں،
درخت سایہ دار لگاتے ہیں تو کیا ان کو بھی غربا کے نامزد کیا جائے گا جب ایصال
ثواب ہوگا یا جو بھی فقیرغی اس سے فائدہ اٹھائے ایصال ثواب ہوجائے گا؟

ج ..... يدرفاه عامه كے كام بين اور صدقه جاريه ہے اور صدقه جاريد كا تواب منصوص

فرمودهٔ رسول سو حکمتیں رکھتا ہے:

س .....آپ کا ارسال کردہ جواب مل گیا ہے پڑھ کر کھمل مایوی ہوئی، آپ نے میرے صرف ایک حوال کا جواب تسلّی بخش دیا ہے، جس کے لئے میں آپ کا شکر گزار میں نے آپ سے سوال کیا تھا کہ ساز سننا کیوں ناجائز ہے؟ آپ ہے سوال کیا تھا کہ ساز سننا شریعت اور تصوف میں ناجائز ہے، تو آپ کا مطلب صرف اور صرف یہی ہے کہ بعض بزرگان دین جنہیں ہم اور تاریخ سلام کرتے تھے، اور میں نے سنا ہے کہ جو شخص ایک بھی عمل حضور کی سنت اور شریعت کے خلاف کرے وہ مرشد نہیں کہ جو شخص ایک بھی عمل حضور کی سنت اور شریعت کے خلاف کرے وہ مرشد نہیں شیطان ہے، تو گویا آپ نے بالواسطہ طور پر ان تمام بزرگان دین کو جو آلات کے ساتھ محفل ساع سنتے تھے (نعوذ باللہ) ناجائز امور کا مرتکب قرار دیا؟

ا اورطرح کی علامہ صاحب میں نے سوال کیا تھا کہ ٹیلی ویژن یا اورطرح کی چلی پھرتی تصاویرد کی تصاویرد کی تصاویر کی تصاویر کی تصاویر کے تصاویر کے تصاویر کی تصاویر کی تصاویر کی تصاویر کی بات کے منع فرمایا ہے اور بنانے والوں پرلعنت فرمائی ہے، تو محترم بزرگ اس اتن ہی بات کا تو جمیں پہلے ہی علم تھا مگر تسلی کس چیز کا نام ہے۔ آپ کا علم کیا کسی کومطمئن کرنے کے لئے نہیں ہوسکتا؟ یہ کوئی جواب نہیں ہے، مجھے اتنا علم ہے کہ صفور نے ہر بات کے لئے اس کا جواز بیان فرمایا ہے اور میں وہ جواز جاننا چاہتا ہوں۔

" : .....ميرا تيسرا سوال يه تها كدايك كتاب مين يه تحرير تها كداكركى في السيخ مكان كى عمارت كى بلندى ساز هے گياره فف سے زياده كى، اس پر خدا كا عذاب موا، آپ في جواب مين فرمايا كد مين اس حديث سے واقف نہيں موں، اور اس رساله كى تمام روايات متندنين بين، مين في يہيں پوچھا تھا كدوه متند بين يانبين، يا آپ في في بين يوچھا تھا كدوه متند بين يانبين، يا آپ في في بين يانبين، مين في تو صرف يهى پوچھا تھا كد آيا يه درست سے يا غلط؟

اس سے پہلے میں نے جو خط ارسال کیا تھا اس کے ساتھ ڈاک ککٹ بھی تھا واپسی کا، مگر مجھے بیرنگ خط موصول ہوا جس کی مجھے خوشی ہوئی کیونکہ اگر خدا نے روز قیامت بیسوال کیا کہتم دنیا سے کیا لائے ہو؟ تو صرف میں یہی جواب دوں گا کہ ایک عالم کی گردن پر قرض چھوڑ آیا ہوں، اور اس کے بدلے میں اپنی بخشش مانگوں گا، اگر آپ کو میراحق رفع کرانا ہے تو اس کے لئے مجھے تلاش کریں بالکل اس طرح جس طرح آپ نے فرمایا کہ باطنی رہنمائی کے لئے کسی بزرگ کوخود تلاش کرو۔

ج .....آپ کا یہ ارشاد میچ ہے کہ خلاف سنت کرنے والا ولی نہیں ہوسکتا، اس لئے جن بزرگوں کی طرف آلات کے ساتھ راگ سننے کی نبیت کی جاتی ہے یا تو یہ نبیت ہی

غلط ہے، یا بید کہ وہ اس کو جائز سجھتے ہوں گے، اس لئے معذور ہیں۔

التعنيب مين واقف بي نهين توضيح ما غلط كاكيا فيصله كرسكتا مول \_

۴ :......ہم نے کلٹ لگا کر بھیجا تھا، ممکن ہے اتر گیا ہو، یا اتار لیا گیا ہو، اگر ایک کلٹ کا قرض آپ کی نجات کے لئے کافی ہوجائے تو مجھے بہت خوشی ہوگی۔

# مدارس ومساجد کی رجشریشن کا حکم:

س ..... آج کل جو مدارس دیدید و مکاتب قرآنیداور مساجد کو جو که وقف الله ہوتے ہیں، رجسٹر ڈ کرایا جاتا ہے، تو اس رجسٹریشن سے کیا وہ ادارہ اپنی وقف الله کی حیثیت پر باقی رہتا ہے؟ اس رجسٹریشن سے کیا وقف کی حیثیت پر کوئی اثر تو نہیں پڑتا؟ اس سلسله کے درج ذیل شبہات کا جواب مطلوب ہے:

ا:....كيااس سے وقف لله كا تحفظ مزيد ہوجاتا ہے؟

٢:....اس سے مسلک کی حفاظت ہوجاتی ہے؟

m:.....کیا اندرون و بیرون کے شرور سے وہ ادارہ اور اس کے متعلقین و

متعلقات محفوظ ہوجاتے ہیں؟

سم:....شوریٰ (یعنی رجنرڈ باڈی) کو اخلاص و یکسوئی سے کام کرنے کی سہولت ہوجاتی ہے؟ جب کہ رجنریشن کے عدم جواز کے سلسلہ میں ایک فتو کی بھی حوالہ دیا جاتا ہے۔

اس ضمن میں جب حضرت مولانا مفتی جمیل احمد تھانوی صاحب زید مجدہ جامعہ اشر فیہ لا ہور، مولانا مفتی زین العابدین زید مجدہ دارالعلوم فیصل آباد، مولانا مفتی عبدالرؤف صاحب زیدہ مجدہ دارالعلوم کراچی، مولانا مفتی ولی حسن خان ٹوئی زید مجدہ جامعہ علوم اسلامیہ علامہ بنوری ٹاؤن کراچی، سے رجوع کیا گیا تو انہوں نے درج ذیل تحریری جوابات دیئے:

### حضرت مفتى جميل احمد تفانوي كافتوى:

س سس مدرسہ مظاہر علوم سہار نبور ہمارا قدیم مدرسہ ہے، جس کی شور کا اسر پرستان ممبران و اکابرین علائے ہندوستان رہے ہیں۔ اس وقت بھی بفضلہ تعالی شور کی کے اداکیین جید علا اور معروف دیندار اور مخیر تجار ہیں۔ مدرسہ کی اب تک رجر یشن نہیں ہوئی تھی، دار العلوم دیوبند کے فتنہ کے بعد اراکین شور کی اور ہمدردان مظاہر علوم کی رائے ہوئی کہ مدرسہ مظاہر علوم کو استحکام بخشنے کے لئے اور اندرونی و بیرونی انسانی شرور سے محفوظ رکھنے کے لئے سبب کے طور پر رجٹر ڈ کرالیا جائے، چنا نچہ مجلس شور کی کے باقاعدہ اجلاس میں (جو کہ حضرت مولانا انعام آلحین صاحب دامت برکاتهم کی بیاری باقاعدہ اجلاس میں (جو کہ حضرت مولانا انعام آلحین صاحب دامت برکاتهم کی بیاری کی وجہ سے نظام الدین میں ہوا) متفقہ طور پر طے پایا کہ مدرسہ مظاہر علوم کی شور کی کو رجٹر ڈ کرالیا جائے۔ سوسائٹیز رجٹر یشن ایک کے ضابطہ کے مطابق کسی بھی ادارہ کی وجہ نے معابق کسی بھی ادارہ کے تین عہدہ داران ضروری ہوتے ہیں، نمبر ا:صدر، نمبر ۲ سیکریٹری، نمبر ۳ خازن۔ سیکریٹری کی طرف سے رجٹریشن آفس میں ادارہ کی رجٹریشن کی درخواست پیش کرنی ہوتی ہے۔

حفرت مولانا محمد طلحہ صاحب دامت برکاتهم کوسیریٹری مقرر کیا گیا، چنانچہ ان کے دستخط ہے رجشریشن کی درخواست داخل کردی گئی، جس کی کاروائی جاری ہے۔

مائل نے آج سوسائٹیز ایک کے تحت رجشریشن کرانے والے ماہرین اور وکلا کے رجشریشن ایک اور اس کے تحت رجشریشن کرانے یا ہونے والے ادارول کے بارے میں تفصیلات معلوم کیں، یہ تفصیلات بھی لف ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ رجشریشن سے کسی بھی ادارہ کے کسی بھی وقف کو نقصان چنچنے کا قطعا کوئی اخمال نہیں ہے۔ نہ ہی اس میں حکومت کی کوئی مداخلت ہے، بلکہ رجشریشن کے بعد ادارہ کی ملکی قانون کے اعتبار سے قانونی حیثیت اس درجہ میں بن جاتی ہے کہ واقعی یہ ایک با قاعدہ ادارہ ہے۔ اور اگر بھی اس کو اندرونی یا بیرونی شرسے دوچار ہونا پڑتا ہے تو ملکی قانون کی طرف سے اس کو تحفظ بھی حاصل ہوتا ہے۔

اندریں صورت آپ سے درخواست ہے کہ کیا رجٹریشن موجودہ حالات میں کرانا شرعاً جائز بلکہ ضروری نہیں ہے؟

از احقر جمیل احمد تھانوی سابق مدرس مدرسہ مطاہر العلوم سہار نپور، مفتی خانقاہ اشر فیہ تھانہ بھون حال مفتی جامعہ اشر فیہ لا ہور میر عرض کرتا ہے کہ آپ کے استفتار میں صرف دو چیزیں ہیں انہی کے متعلق تفصیل سے عرض ہے:

انسسرجٹریشن شرعا ضروری ہے اور نہ کرانے پر گناہ ہو، یہ تو نہیں کہا جاسکتا گر ناجائز بھی نہیں کہا جاسکتا، جیسے تمام بھے ناموں ، ہبہ ناموں، وقف ناموں، اقرار ناموں اور اب ایک طویل عرصہ سے نکاح ناموں کا رجٹریشن جائز ہے گرشرعاً ضروری کہ جس کے بغیر ضیحے ہی نہ ہویا نہ ہونے پر گناہ ہو، نہیں ہے، ہاں ایک قتم کی حفاظت کا قانونی ذریعہ ضرور ہے اور صدیوں سے تمام مسلمانوں کا اس پر تعامل بلا تکیر ہے، اور عرصہ سے تو نکاحوں، معجدوں، انجمنوں، دینی وغیر دینی مدارس، رفاہ عام کے اداروں کی رجٹریشن کا معمول ہے، جو حفاظت کے لئے نہایت مستحسن ہے، خصوصاً اس زمانہ کی رجٹریشن کا معمول ہے، جو حفاظت کے لئے نہایت مستحسن ہے، خصوصاً اس زمانہ میں جب کہ اگریزوں کے جمہوریت کے دافریب پروپیگنڈہ نے اعلیٰ سے اعلیٰ د ماغوں
کوبھی متاثر کردیا ہے، اکثریت کے بل ہوتہ پر یا حکومت کی طرف سے اس کی اعانت
پرشخصی قومی بلکہ خدائی اوقاف پر بھی روز روز ڈاکے ڈالے جارہے ہیں، اگر رجئریشن
سے ان کی حفاظت ہوسکتی ہے تو چونکہ ہرشخص پر اپنی مملوکات اور ہرمسلمان پر خدائی
مملوکات یعنی اوقاف کی حفاظت واجب ہے حتی کہ اس کی حفاظت میں: "من قتل
دون ماللہ فھو شھید " تک جانے کی بھی اجازت ہے اور رجئریش اسباب
حفاظت میں سے ہے تو ایک درجہ میں استحسانا ضروری ہوجاتا ہے، خصوصاً اس زمانہ
میں کہ جب بید ڈاکے عام ہورہے ہیں، مقدمة الواجب واجب، کہنے کی بھی گنجائش
میں کہ جب بید ڈاکے عام ہورہے ہیں، مقدمة الواجب واجب، کہنے کی بھی گنجائش

اس کو مداخلت فی الدین کہنا ہے اصل ہے، صدیوں سے سب کو تمام رجٹریوں کا تجربہ ہورہا ہے کہ رجٹری سے کسی کی ملک نہ تکاح میں طلاق میں، کسی مسجد و ادارہ میں کوئی مداخلت ہے اور نہ رجٹری کے قانون میں اس کی گنجائش ہے، ہاں مخالفوں کی مداخلت سے ایک گونہ بچاؤ ہے اور بیسب چیزوں میں ہے اور سب کے تجربہ سے ہے۔

۲: بیفتوی بچند وجوه نا قابل اعتبار ہے:

الف: مدرسہ کے مفتی اعظم مولانا مفتی محمود حسن صاحب کے وستخط کے بغیر ہے کسی ناتجربہ کارنوآ موزکی اپنی رائے ،، حقیقت مفتی اعظم سے معلوم کی جاسکتی ہے۔

ب: دستخط کرنے والول میں کوئی فقے کا ماہر نہیں اس طرح ارے غیرے کے تو ہزار دستخط بھی کالعدم ہیں۔

ج: مولانا محمد يكي خود مدرسه كركهندمش مفتى مدرسه بي برس بابرس سے كام كرنے والے، وہ كهدر بين "" احقر كوسوالات سے بورى لاعلى ب"، للبذا جن

امور پرفتویٰ کی بنیاد ہے اگر وہ صحیح ہوتے تو مدرسہ میں برسوں کے مفتی صاحب کے لئے غیرمعلوم کیسے ہو سکتے تھے؟

د مفتی محمد یکی سیمی کهدر بے ہیں که 'معلوم نہیں واقعہ ایسا ہی ہے یا اور پکھ ہے' انہوں نے بتادیا کہ جب تک واقعات کی تحقیق ند ہوفتوی درست نہیں اس لئے دستخط سے معذوری کردی۔

ہ: کوئی بات بغیر ثبوت کے تسلیم نہیں ہو عمّی ، جھوٹ کا دعویٰ بغیر ثبوت کے خود جھوٹ بن کررہ جاتا ہے۔

و: لاہور کے اس افسر سے جو اس محکمہ کا خوب ماہر ہے اس کی تحقیق مسلک ہے کہ ''الیا کوئی اندیشہ نہیں، کوئی مداخلت نہیں ہوتی، بلکہ مخالفوں کے خطرے کا سدباب ہے'' جس سے اس کا ہونا ضروری بات ثابت ہے گو شرعی واجب نہ ہو احتیاطی واجب ہوگا اور برسوں کے سب کے تجربات الگ اور اگر کوئی اندیشہ ہوا تو علیحدگ کی کوشش بھی تو ممکن ہے وقتی مصرات سے تو حفاظت ہوگ۔

ز: فتوی کا مدار چار نمبروں پر ہے:

اول: سیکریٹری ہونا جھوٹ ہے، مگر اس کے لئے ان سے ثبوت لیا جاسکتا ہے، اگر نظام الدین میں مجلس شوریٰ کا اجتماع اور سب کا ان کوسیکریٹری بنادینا ثابت کردیا گیا تو یہ دفعہ خود جھوٹ بن کررہ جائے گ۔

دوم: اگر میسیح ہوتو علم و تدبر تو ایک عام مغہوم ہے اس میں اس کے انواع داخل ہیں،علم دین کا مدرسہ بھی داخل ہے اسے جھوٹ کہنا خود جھوٹ ہوگا۔

سوم: سوسائل اگریزی لفظ ہے جانے والوں سے مفہوم معلوم کیا جائے بظاہر چند افراد کا مجموعہ ہی تو ہے اس کو بظاہر چند افراد کا مجموعہ ہی تو ہے تو اس کے عموم میں مجلس شوری بھی داخل ہے اس کو دینا، اس کے زیر اہتمام مدرسہ کو دینا ہے نہ کہ ان کی ذاتوں کو اور زیر اہتمام وقف ہے تو وقف کو ہی دینا ہوا جھوٹ کیسے ہوا؟

چہارم: ادارہ اور سوسائی کے معنی میں عام خاص کی نسبت ہے عام ہر خاص پر مشتمل ہوتا ہے تو جھوٹ کیوکر ہوا؟

چرانمی نمبروں کی بنیاد پر چندسوالات قائم کئے گئے ہیں!

سوال ا: کا جواب خلاف شرع کیوں ہے جب کہ مجلس شوری اس کی نوع پر

بی ہے۔

سوال ۱۴ مداخلت فی الدین کا امکان۔اب امکان تو ہر کافر بلکہ ہر غیر متدین حکومت میں ہو ہے، پھر زندگی حکومت میں ہو ہے، پھر زندگی ہی منقطع ہوکررہ جائے گی۔

گر ایسے امکانات تھم کے مدار نہیں ہوسکتے خصوصاً جب تجربات خلاف کا اعلان کررہے ہیں۔

، میں سوال ۳: ٹھیک ہے گر کذب و ملف کا ثبوت ضروری ہے جوعدالت یا تحکیم ہے ہوسکتا ہے۔ سے ہوسکتا ہے۔

سوال، جی بال اگر جوت شری سے نسق ثابت ہوجائے اگرنہ پائے تو جھوٹا الزام نگانے والول پر تعزیر لازم ہے۔

سوال ۵: جب که زید کا کفر یافتق ثابت مواور توبه نه کرنا ثابت مو، اور معاون کا کفر یا کبیره کی مدد اور توبه نه کرنا ثابت موه ورنه عدم ثبوت پر الزام سے تعزیر تعذیر ہے۔ تعذیر ہے۔

7: جن مفتی صاحب کا فتویٰ ہے گو وہ بڑے مفتیوں کے اور ان کی تصدیق سے خالی ہوتے ہوئے نا قابل اعتبار ہے پھر بھی ''اگر ایبا ہو' سے مقید ہے اس لئے جب تک سوال کے مندرجات ثابت نہ ہوں گے بیفتویٰ ہی نہیں ہے اور اذا فات الشوط فات المشووط۔

ط: ناواتف صاحبان کے دستخط ای دھوکہ پر ہوئے کہ واقعہ ایسا ہے .... اگر

وہ واقعات ثابت نہ ہوئے تو یہ کالعدم ہیں، لہذا کوئی چیز قابل اعتبار نہیں۔

ی: جب تک ثبوت عدالت یا تحکیم سے ثابت نہ ہوں ان کا الزام تعزیر کا مستحق ہے واللہ اعلم۔

مفتى زين العابدين كافتوى:

الجواب ..... رجشریش حفاظت کا قانونی ذریعہ ہے اور تقریباً تمام علا کہلکہ پوری امت مسلمہ کا اس پر تعامل ہے ہریں بنا بلائر دوصورت مسئولہ میں رجشریش کرانا مشخص امر ہے بلکہ بقول مفتی جمیل احمد صاحب تھانوی مدظلہ العالی مقدمة الواجب واجب کہنے کی بھی گنجائش ہے۔ فقظ (مفتی) زین العابدین، فیصل آباد

مولا نامفتى عبدالرؤف سكهروى كافتوى:

حامداً ومصلياً!

دورِ حاضر میں رجٹریشن کرانا حفاظت کا ایک قانونی ذریعہ ہے، جس میں شرعا کوئی قباحت نہیں ہے، اس لئے مساجد و مدارس اور مکا تیب قرآنید وغیرہ کو رجٹر و گرانے سے وقف کا وقف ہونا کرانا نہ صرف جائز ہے، بلکہ سخس ہے، اور رجٹر و کرانے سے وقف کا وقف ہونا ہرگز متا شرخبیں ہوتا، وقف بدستور وقف ہی رہتا ہے بلکہ اس کی حفاظت میں مزید اضافہ ہوجاتا ہے جوشرعا مطلوب ہے۔ واللہ اعلم ۔ بندہ عبدالرؤف سے مروی وارالعلوم کراچی۔

مفتى ولى حسن تونكيٌ كا فتوى:

الجواب:

دینی اور نہ بی تعلیمی ادارے کی بقا اور استحکام میں رجمڑیش مر اور معاون ہوتا ہے اور آئندہ پیش آنے والے نزاعات کا فیصلہ بھی اس سے ہوجاتا ہے، اس لئے جائز ہی معلوم ہوتا ہے، رجمڑیش ہوجانے کے بعد کے خطرات وہم کے درجہ میں ہیں

اس کئے اعتبار نہیں جب کہ تجربہ اور عادت سے ثابت ہے کہ غیر مسلم حکومت کا دخل اوارے پر نہیں ہوتا اور وہ حسب سابق اپنی آزادی پر برقرار رہتا ہے اس کئے رجشریش کی کاروائی جائز اور قابل لحاظ ہے فقط واللہ تعالی اعلم۔

دارالافتا كجامعة العلوم اسلاميه

علامه بنوري ٹاؤن کراچي ۲۳ رصفر ۲ ۱۴۰ه

نوٹ: استفتام چونکندمظاہر علوم سہار نپور سے متعلق ہے اس لئے اپنی رائے سے ضرور مطلع فرماویں۔

ج ..... ان اکابر کے تفصیلی جوابات کے بعد میرے جواب کی چنداں ضرورت نہ تھی،

مر چونکه آنجناب کا حکم ہاس لئے تعمل حکم میں چند کلمات پیش خدمت ہیں:

رجر یشن کی حقیقت ہے ہے کہ ''کسی ادارے کی طے شدہ حیثیت پر حکومت کے بااختیار ادارے کی مہر تقدیق جیت کرانا۔'' تاکہ اس کی حیثیت کو تبدیل نہ کیا جاسکے، پس جس ادارے کی جو حیثیت بھی ہو وہ رجر یشن کے بعد نہ صرف ہے کہ برستور باتی رہتی ہے، بلکہ جو محض اس کی حیثیت کو تبدیل کرنا چاہے اس کے خلاف قانونی چارہ جوئی ہو سکتی ہے۔

چونکہ فتنہ و فساد کا دور ہے اور بہت سے واقعات ایے رونما ہو چکے ہیں کہ غلط تم کے لوگ دین و فہ ہی اداروں کو لا وارث کا مال سمجھ کران پر مسلط ہوجاتے ہیں مسلط ہوجاتے ہیں کہ کھی اہل ادارہ کو غلط روی پر مجبور کرتے ہیں، بھی ای نام سے دوسرا ادارہ قائم کر لیتے ہیں، جس کا نتیجہ عام مسلمانوں کے حق میں انتشار و خلفشار اور اہل دین سے تفر کے سوا کی نتیجہ عام مسلمانوں کے حق میں انتشار و خلفشار اور اہل دین سے تفر کے سوا کی نتیجہ بین کرانے کا معمول بغیر تکیر کی اختلاف کے جاری ہے، اور فتنوں سے حفاظت کے لئے رجم پیش کرانا بلاشبہ سخس بلکہ ایک حد تک ضروری ہے، یہ د بہجیل، بی کی ایک صورت ہے جو ہمیشہ بلاشبہ سخس بلکہ ایک حد تک ضروری ہے، یہ د بہجیل، بی کی ایک صورت ہے جو ہمیشہ

اسلامی عدالتوں میں ہوتی رہی ہے، اور جس کے مفصل احکام فناوی عالمگیری جلد ششم میں موجود ہیں، واللہ اعلم وعلمہ اتم واحکم۔

#### مدرسہ کے چندے کا استعال:

ليمًا جائز ہوگا؟

س ..... محترم چند باتوں کے متعلق ہر روز سوچتا ہوں اور کوئی بھی فیصلہ کرنہیں سکتا، حق کا متلاثی ہوں، خود مدرسہ جامعہ بنوریہ سے فاضل ہوں اور پشاور یو نیورٹی کا ریسر چ پی ایچ ڈی سکالر ہوں، گاؤں میں مدرسے کی بنیاد رکھی ہے، جس کے لئے میں نے اپنے زیورات دیے ہیں، اور مدرسہ زیر تعمیر ہے، چند شکوک وشبہات ہیں، عاجزانہ التماس ہے کہ مندرجہ ذیل مسائل کے بارے میں، میں کیا کروں؟

ا ..... مدرسہ کے لئے جو فنڈ ہے یا جولوگ چندہ دیتے ہیں، ان میں سے میں مدرسہ کے لئے رسید بک، یا لیٹر پیڈ وغیرہ بنا سکتا ہوں؟

٢ ..... مدرسه كے ساتھ تعاون كرنے والے حضرات كے لئے ميں مدرسے كى اس رقم

سے پچھا کرام مثلاً چائے یا کھانا وغیرہ کھلاسکتا ہوں؟ ۳ ..... مدرسہ کے لئے اپنا علیحدہ راستہ ہے، جوایک ندی سے گزرتا ہے، کیا اس ندی پر

۴ ..... مدرسہ نے سے اپنا میکدہ راستہ ہے، بوایک ملاق سے سررتا ہے، نیا ال ملاقا پر مل مدرسہ کی رقم سے تغییر کرسکتا ہوں، جب کہ وہ راستہ صرف مدرسہ کا ہے؟

محترم! فكرآخرت كى وجه سے ہر وقت سوچتا ہوں كد كہيں ايبا نہ ہوكہ دين كے نام يركام شروع كرول اور وہ ميرے لئے ہلاكت كا سامان بن جائے، اس لئے

آپ سے رابطہ رکھوں گا تا کہ صحیح طریقے پر چل سکوں۔

ج ..... ا: بناسکتے ہیں، گراس لیٹر پیڈکواپی ذاتی ضروریات کے لئے استعال نہیں کرسکتے، صرف مدرسہ کے کاموں کے لئے استعال ہونا چاہے، اور اگر ذاتی ضروریات کے لئے آپ کواس کی ضرورت ہوتو اپنا الگ لیٹر پیڈ بنائیں، اور بیہمی ضروری ہے کہ مدرسہ کی وہ رقم زکوۃ فنڈکی نہ ہو۔

۲:.....درسہ کے عام چندہ سے نہیں کر سکتے ، البتہ خاص ای مقصد کے لئے چندہ جمع کیا گیا ہواس سے کر سکتے ہیں۔

الله:....كرسكت بين-

۷: .....تغواہ مقرر کر سکتے ہیں، اور اس کے لئے چند دیندار اور ذی فہم لوگوں کو مقرر کر دیا جائے، جن سے آپ مشورہ کر سکیں۔

### كفار اور منافقين سيخى كالمصداق:

ح ..... کفار کے مقابلہ پر غلظت سیف و سنان کے ساتھ تھی اور منافقین کے ساتھ باللسان تھی، جہال نرمی کی ضرورت ہوتی نرمی فرمائے ورنہ تختی، چنانچہ روح المعانی میں ہے کہ ایک جمعہ کے موقع پر آپ نے نام لے لے کر منافقوں کو مسجد سے نکلوادیا۔

"قم یا فلان فانک منافق قم یا فلان فانک منافق." رئیس المنافقین سے نرمی فرمانا اس کے صاحبزادے کی دلجوئی اور دیگر منافقین کو اخلاق کی تلوار سے کا شخ کے لئے تھا۔

"قريب تها كهانبياً موجات" كالمفهوم:

س سد حدیث شریف میں ہے کہ ایک وفد کے لوگ آپ کے پاس آئے، ان کے اوساف س کر حضور علیہ السلام نے فرمایا: ''عجب نہیں انبیا کہ وجا کیں۔'' اپنے صاحبزادے حضرت ابراہیم کے ساتھ بھی غالبًا ایبا ہی فرمایا تھا کہ زندہ رہتے تو نبی ہوتے، سوال یہ ہے کہ جب آپ کے بعد کوئی نبی نہیں تو ''انبیا کہ وجا کیں'' یا ''نبی ہوجا تے'' نے کیا مراد ہے؟

ج ..... " و جب نہیں کہ انبیا ہوجائیں " یہ ترجمہ غلط ہے، حدیث شریف کے الفاظ یہ بیں: "حکماء علماء کادوا من فقہہم ان یکونوا انبیاء " صاحب علم، صاحب حکمت لوگ ہیں قریب تھا کہ اپنے نقہ کی وجہ سے انبیا ہوجاتے۔ عربی لغت میں یہ الفاظ کسی کی مدح میں انتہائی مبالنے کے لئے استعال ہوتے ہیں حقیقت کے خلاف استدلال کرنا شیح نہیں، کیونکہ ان کا زندہ رہنا ناممکن تھا تو نبی ہونا بھی ناممکن ہوا۔ اگر نبوت مقدر ہوتی تو ان کو بھی زندہ رکھا جاتا گر چونکہ ان کی نبوت ناممکن تھی اس لئے ان کی زندگی میں مقدر نہ ہوا۔ صاجزادہ گرامی کے بارے میں فرمایا تھا: "اگر ابراہیم زندہ ہوتے تو صدیق نبی ہوتے۔" یہ روایت بھی بہت کمزور ہے، پھر یہاں تعلیق زندہ ہوتے تو صدیق نبی ہوتے۔" یہ روایت بھی بہت کمزور ہے، پھر یہاں تعلیق بالحال ہے، یہ بحث میرے رسالے "ترجمہ خاتم انبیین" میں صفحہ: ۲۷۸،۲۷۸ پر آئی بالحال ہے، یہ بحث میرے رسالے "ترجمہ خاتم انبیین" میں صفحہ: ۲۷۸،۲۷۸ پر آئی

"اساعیل بن ابی خالد کہتے ہیں کہ میں نے ابن ابی اوفی رضی اللہ عندے دریافت کیا کہ آپ نے آنخضرت علیہ کے صاحبزادہ گرامی حضرت ابراہیم کی زیارت کی ہے؟ فرمایا:
"مات صغیرا، ولو قضی ان یکون بعد محمد صلی الله علیه وسلم نبی عاش ابنه، ولکن لا نبی بعده." یعی وه صغری بی میں خداکو پیارے ہوگئے تھے، اور اگر تقتریر خداوندی

کا فیصلہ یہ ہوتا کہ محمد علی کے بعد کوئی نبی ہوتو آپ کے صاحبزادہ گرامی حیات رہے، مگرآپ کے بعد نبی بی نبیس (اس لئے صاحبزادے بھی زندہ نہ رہے)۔

(صحح بخاری باب من کی با ساء الانبیاء ج: ۲ ص:۹۱۳) اور یکی حضرت مُلاً علی قاریؓ نے سمجھا ہے، چنانچہ وہ موضوعات کبیر میں ابن ماجہ کی حدیث: "لو عاش ابراھیم....الغ." کے ذمل میں لکھتے ہیں:

"الا ان في سنده ابوشيبة ابراهيم بن عثمان الواسطى، وهو ضعيف لكن له طرق ثلثة يقوى بعضها بعضا، ويشير اليه قوله تعالى: "ما كان محمد ابا احد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين." فانه يؤمى بانه لم يعش له ولد يصل الى مبلغ الرجال، فان ولده من صلبه يقتضى ان يكون لبّ قلبه، كما يقال: "الولد سر لابيه." ولو عاش وبلغ اربعين، وصار نبيًا لزم ان لا يكون نبيًا خاتم النبيين."

(موضوعات كيرحرف "لو" ص ١٩٠ مطبوع عبائي قديم) ترجمه: "" اس حديث كى سندكا ايك راوى الوشيبه ابراجيم بن عثان الواسطى ضعيف ہے، تاہم اس كے تبن طرق بيں، جو ايك دوسرے كے مؤيد بيں، اور ارشاد خداوندى "" و حاتيم النبيين. " الح بھى اس جانب مشير ہے، چنانچہ يہ آيت اس بات كى طرف اشارہ كرتى ہے كہ آپ كا كوئى صاجزادہ زندہ نيں رہا، جو بالغ مردوں كى عمركو پنچتا، كونكه آپ کا بیٹا، آپ کی صلب مبارک سے تھا، اور یہ امر اس کومقتضی تھا کہ وہ آپ کا تمرہ اول (یعنی آپ کے محاس و کمالات کا جامع) ہوتا، جیسا کہ مثل مشہور ہے: "بیٹا باپ پر ہوتا ہے۔" اب اگر وہ زندہ رہتا اور چالیس کے س کو پہنچ کر نبی بن جاتا تو اس سے لازم آتا ہے کہ آپ خاتم النہین نہ ہوں۔"

مُلَا علی قاریؒ کی تصریح بالا سے واضح ہوجاتا ہے کہ:
الف ......آیت خاتم النہین میں ختم نبوت کے اعلان
کی بنیاونفی ابُوّت پر رکھ کر اشارہ اس طرف کیا گیا ہے کہ آپ
کے بعد ہمیں کسی کو نبوت عطا کرنا ہوتی تو ہم آپ کے فرزندانِ
گرامی کو زندہ رکھتے، اور انہیں یہ منصب عائی عطا فرماتے، مگر
چونکہ آپ پرسلسلۂ نبوت فتم تھا، اس لئے نہ آپ کی اولا دنرینہ
زندہ رہی، نہ آپ کی بالغ مرد کے باپ کہلائے۔

ب ..... الله على مضمون حدیث: "لو عاش ابراهیم لکان صدیقًا نبیًا " کا ہے، لینی آپ کے بعد اگر کی قتم کی نبوت کی تخالش ہوتی تو اس کے لئے صاجزادہ گرامی کو زندہ رکھا جاتا، اور وہی نبی ہوتے، گویا حدیث نے بتایا ابراہیم اس لئے نبی نہ ہوئے کہ آپ کے بعد نبوت کا دروازہ ہی بندتھا، یہ نہ ہوتا تو وہ زندہ بھی رہتے اور "صدیق نبی" بھی ہنے۔"

### سینهٔ نبوی کی آواز:

س ..... ایک روایت میں ہے کہ بوقت ٹماز آنخضرت علی کے سینہ مبارک سے بہ جوش وخروش ہانڈی کے ایلنے کی می آواز بہت زور شور سے آتی بھی، اور ایک جگہ میں

نے یہ بھی پڑھا کہ یہ آواز ایک میل تک مسموع ہوتی تھی، یہ حدیث بظاہر درایت کے خلاف معلوم ہوتی ہوتی تھی، یہ حدیث بظاہر درایت کے خلاف معلوم ہوتی ہے کوئکہ حضور تو رات کو گھر میں داخل ہوتے وقت سلام بھی الیک آواز میں فرماتے تھے کہ سونے والا جا گے نہیں اور جا گئے والا س لے، جو آواز ایک میل تک مسموع ہوتو آس پاس والوں کا کیا حال ہوگا؟ بچوں کے تو کان بھی بھٹ سکتے ہیں اور نیند کا تو سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔

ج ..... ایک میل ہے مسموع ہونے کی بات تو پہلی دفعہ آپ کی تحریر میں پڑھی ہے، میں نے الیی کوی روایت نہیں دیکھی، سند کے بارے میں کیا عرض کروں!!

### منہ پرتعریف کرنا ہرایک کے لئے ممنوع نہیں:

س ..... حدیث شریف میں ہے کہ منہ پر تعریف کرنے والے کے منہ میں مٹی ڈالدو، جب کہ حضور علیہ السلام نے خود اپنی شان میں قصیدے سنے ہیں، ایک قصیدے پر حضور علیہ السلام نے کعب بن زہیر کوخوش ہوکر اپنی چا در مبارک عطافر مائی جو بعد میں حضرت معاویۃ نے ان سے ہیں ہزار درہم میں خرید لی۔

ج ..... ہر مخص کے احوال مختلف ہیں، منہ پرمٹی ڈالنے سے مرادیہ ہے کہ اپنانفس نہ مجر جائے، آنخضرت علیق کے بارے میں اس کا دور دور تک بھی احمال نہیں، پھر ایک مخص جس کے قل کا حکم فرمادیا وہ اظہار امان وعقیدت کے قصیدہ پڑھتا ہے، بجاطور پر وہ انعام کا مستحق ہے۔

# كيا توبه ي قتل عدمعاف بوسكا بي؟

س ..... "مَنُ قَتَلَ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا .....النع "اس آیت میں قل عمد کی سزا ہمیشہ جہنم میں رہنا ظاہر کرتا ہے، اور سورہ فرقان میں "وَالَّذِیْنَ لَا یَقْتُلُوْنَ النَّفُسَ ..... إلَّا مَنُ تَابَ. " یہاں توبہ کے معافی کا وعدہ ہے، کیا پہلی آیت اس آیت سے منسوخ ہے؟

ج ...... پیلی آیت اہل ایمان کے بارے میں ہے اور یہ رکوع بہاں سے شروع ہوتا Presented by www.ziaraat.com ہے: "وَ مَا كَانَ لِمُوْمِنِ أَنُ يَّقُتُلَ ....." اور سورة فرقان كى آيت: "وَ مَنُ تَابَ ....."
كفار كے بارے ميں ہے، لينى جن لوگول نے كفركى حالت ميں ان جرائم كا ارتكاب
كيا چركفر وشرك سے تائب ہوگئے، ان كے كفركى حالت كے جرائم پرموّا خذہ نہيں
ہوگا۔

بعض عوارض کی وجہ سے مفضول عبادت افضل سے برط حباتی ہے:

س سایک کتاب میں ایک قول میری نظر سے گزرا، کتاب اور مصنف کا نام یا دنہیں،
مفہوم یہ تھا کہ اشراق کی نماز کے لئے طلوع آفاب تک بیٹھنے سے ہوا خوری اور صبح کی
سیر زیادہ بہتر ہے۔ یہ بات اس نالائق پر بہت گرال گزری ہے، علامہ عبدالوہاب
شعرانی نے طبقات الکبری میں لکھا ہے کہ شخ عبدالغفار قوی آپ بیٹے کے ساتھ کھانا
کھار ہے تھے اور حضور علیقے کی عادت شریفہ کی اتباع میں کدو کی قاشیں انگل سے
تلاش کرکر کے کھانے کے لئے ذکال رہے تھے، انہوں نے بیٹے سے کہا کہ بیٹا یہ کدو
حضور علیقے کو بہت پہند تھا اور اس طرح آپ قاشیں تلاش کرکر کے کھاتے تھے۔ بیٹے
نے کہا آبا! مجھے تو کدو بہت گندا لگتا ہے۔ یہ بات س کرآپ کو اتنی غیرت آئی کہ اس
وقت تکوار سے بیٹے کا سرتن سے جدا کر دیا۔ حالانکہ یہ کوئی شرعی خلاف ورزی نہیں تھی،
حضور علیہ السلام کی عادت مبارکہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی خلاف

حضور علیہ السلام کی عادت مبارکہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی محم نہیں۔
ایک طریقہ نفل عبادت کا جو حضور علیہ السلام سے متفقہ منقول ہے اس کے مقابلے میں اپنی ایک تجویز پیش کرنا اور اس کو افضل بتانا اس کی برائی صاحبان علم پر مخفی نہیں۔ یقینا یہ ملفوظ بہت سے علما کور مشائخ نے بھی کہیں پڑھا ہوگا اور لکھنے والا بھی عالم فاضل ہوگا، کیا اچھا ہوتا اگر حاشیہ میں اس کی تاویل بھی لکھ دیتا تا کہ مجھے جیسے کم فہم لوگ کسی غلط خبی کا شکار نہ ہوتے۔ اور تاویل کے بارے میں کیا عرض کروں ایک واقعہ سن لیجئ! حضرت عمر فاروق سے پوتے حضرت بلال سے روایت ہے کہ میرے والد عبداللہ این عمر نے یہ حدیث سائی کہ "رسول اللہ علیقہ کا تھم ہے کہ عورتوں کو مبحد میں

جانے کے حق سے محروم مت کرو۔'' میرے منہ سے بے اختیار بیلفظ نکل گیا کہ''میں تو ا پی بیوی کومسجد میں نہ جانے دول گا۔' اس پر والد نے مجھے بڑی غضبناک نظرول ہے دیکھا اور کرخت آواز میں کہا: '' تجھ پر خدا کی لعنت میں تجھیے رسول اللہ کا تھم سنا تا ہوں اور تو اس کے مقابلے میں بیکہتا ہے۔ (جامع بیان العلم وفضلہ علامہ ابن عبدالبر اندلی) حالانکہ اس کی بڑی معقول تاویل ہوسکتی تھی اور اب بھی اس تاویل کی بنا پر عورتیں مسجد میں نہیں جاتیں۔ کیکن ہات وہی غیرت ادب اور محبت وعقیدت کی ہے اور فقیر درولیش تو سرایا نیاز وادب ہوتے ہیں جناب کا اس بارے میں کیا تا ثر ہے؟ ج .....آپ نے جتنے واقعات لقل کئے ہیں وہ غیر متعلق ہیں، اس قول کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک عبادت جو کہ منصوص ہے اور اس کی بڑی فضیلت ہے لیکن بعض عوارض کی وجہ سے دوسری چیز اس سے بڑھ جاتی ہے، اس میں نہتو آنخضرت عظی کے کسی ارشاد سے معارضہ ہے کہ اس پر آنجاب کے ذکر کردہ واقعات کو لاگو کیا جائے اور نہ آنخضرت عظی کے کسی قول کا رد کرنا ہے اور بیا اصول ہے کہ بعض اوقات مفضول عبادت عوارض کی وجہ سے افضل سے بوھ جاتی ہے اور شریعت میں اس کی بے ثار نظائر موجود ہیں۔

#### رزق کے اسباب عادیہ اختیار کرنا ضروری ہے:

س ..... "وَمَا مِنُ دَآئِةٍ فِي الْاَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزُقُهَا. "جبسب كارزق الله تعالى ك ذمه ب تو ہر سال سكرول لوگ بھوك سے كول مرجاتے ہيں؟ اور يه اموات سارى غريب مكول بى ميں كول ہوتى ہيں؟ مثلاً التقويما، سوڈان اور دوسر افراقت كريت مما لك برطاني، امريكه اور فرانس يا يورپ ك دوسر مالدار المكول ميں لوگ بھوك سے كول نہيں مرتے؟ قط آسانى بلا ہے گر اس ميں بھى غرباكى جانيں جاتى ہيں ، مالدار لوگ كى نه كى صورت سے اپنا بچاؤ كر ليتے ہيں۔ ان جانيں جاتى مراك كريتے ہيں۔ ان ماہدات سے معلوم ہواكه بي آيت اسباب معيشت سے مشروط ہے كہ جس نے اپنا محالات سے معلوم ہواكه بي آيت اسباب معيشت سے مشروط ہے كہ جس نے اپنا جات

حصول زرق کے مروجہ زمانہ اسباب اختیار کے اللہ اس کورزق ضرور بھیجے گا۔ ج .....آپ کی رائے صحیح ہے، رزق کے اسباب عادیہ کا اختیار کرنا بہر حال ضروری ہے الاً یہ کہ اعلیٰ درجہ کا توکل نصیب ہو۔ پر عدے اور چرندے اسباب رزق اختیار کرتے ہیں، تاہم ان کو اختیار اسباب کے ساتھ فطری توکل بھی نصیب ہے۔

### شریعت نے اسباب کومہمل نہیں چھوڑا:

س ..... "وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْآرُضِ." اس سوال کے جواب میں آپ نے فرمایا:

"آپ کی دائے صحیح ہے۔" کیا سلف نے بھی اس دائے کے بارے میں کچھ کہا ہے

کیونکہ میں نے پڑھا ہے کہ جس نے قرآن پاک کے بارے میں اپنی دائے سے پچھ

کہا اس نے ..... اس لئے جب کی بزرگ سے اس دائے کی تقدیق ہوجائے گی تو

پھر بیا بی دائے ندرہے گی اور اس وعید کے دائرے سے باہر ہوجا کیں گے۔

تے ..... صحیح بایں معنی ہے کہ شریعت نے اسباب کومہمل نہیں چھوڑا ہے، اگر چہ اسباب، مسباب بیں ارباب نہیں، رزق تو سب کا اللہ نے اپنے ذمہ رکھا ہے لیکن ہماری نظر چونکہ اسباب سے بالاتر نہیں جاتی اس لئے ہمیں رزق بذریعہ اسباب طلب کرنے کا حکم فرمایا ہے، اور رزق کو بظاہر مشروط ہاسباب رکھا ہے، ورنہ اس کی مشیت کے بغیر شاسباب، اسباب ہے اور نہ روزی کا حصول اسباب کا مرہونِ منت ہے۔

### نمرود کے مبہوت ہونے کی وجہ:

س ..... "فَإِنَّ اللهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشُوقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغُوبِ. "تفير عثانى مِن الْمَشُوقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغُوبِ. "تفير عثانى مِن المَمَدُود كَمَه جواب نه دے سكا حالاتكه جيسے پہلے جواب دے چكا تھا ديا جواب دينے كى بہال بحى مُخالَث تقى، يوچھنا يہ ہے كه وه مُخالَث كيا تقى؟ پہلے سوال كے جواب ميں تو اس نے ايك بے گناه كوتل كرديا اور ايك مجم كو آزاد كرديا، دوسر ب سوال ميں كيا كه سكتا تھا؟

ج ..... ایک گنوار کا لطیفہ ہے کہ اس نے کسی پڑھے لکھے آدمی سے پوچھا: "بابو بی زمین کا چچ (مرکز) کہاں ہے؟" جواب نفی میں ملا، گنوار کہنے لگا تم نے خواہ مخواہ اتنا پڑھ لکھ کر سب ڈبودیا، اتنی بات تو مجھ گنوار کو بھی معلوم ہے، بابو بی نے پوچھا: "وہ کیے؟" اس نے ہاتھ کی لاٹھی سے ایک گول دائرہ بنایا اور اس کے درمیان لاٹھی گاڑ کر کہنے لگا:" یہ ہے زمین کا درمیان، اگریقین نہ آئے تو ناپ کر دیکھ لو۔" اس کو معلوم تھا کہنہ کوئی پیائش کر سکے اور نہ اس کے دعوے کو تو ٹر سکے گا۔

عددوں ویک ارسے اور میں سے اور میں سے دور سے والہ سکنا تھا کہ آفاب کومشرق سے تو میں نکالنا ہوں، تیرا رب اب اس کومغرب سے نکال کر دکھائے۔لیکن اس کو بیہ دعویٰ ہا تکنے کی جرائے نہیں ہوئی کیونکہ اسے یقین ہوگیا کہ جو مالک مشرق سے نکالنا ہے وہ مغرب سے بھی نکال سکتا ہے، اگر میں نے یہ دعویٰ کردیا تو ایبا نہ ہو کہ ابراہیم علیہ السلام کا رب مغرب سے نکال کر دکھا دے۔ "فیھت الذی کفو."

### الله تعالى كى محبت ميں رونا:

س سس حدیث شریف میں اللہ کے خوف سے رونے پر بڑی نضیلت بیان کی گئے ہے،
دوزخ کی آگ اس پرحرام ہے وغیرہ۔ جب کہ اللہ کی محبت، اشتیاق، طلب اور اس
کے بجر میں رونے کی کوئی حدیث یا فضیلت نظر سے نہیں گزری، اوروں کا حال تو
معلوم نہیں، بندہ اپنی حالت عرض کرتا ہے کہ خوف سے تو پوری زندگی میں بھی رونا
نہیں آیا، البتہ اس کی یاد، محبت اور ذکر کرتے وقت بے افقیار رونا پہلے تو روز کا معمول
تھا (ایک حالت گریہ طاری تھی) اور اب بھی اتنا تو نہیں مگر پھر بھی گریہ طاری ہوجاتا
ہے، قرآن پاکس کر، کوئی رفت آمیز واقعہ من کر، کوئی بجر وفراق اور محبوب کی بے
اعتمائی کا مضمون من کر، اپنی حسرت نایافت کا روزنامچہ پڑھ کر، کیا کوئی حدیث اس

ج ..... بیرتو خلاہر ہے رونا کئی طرح کا ہوتا ہے، محبت و اشتیاق میں رونا اور خوف و

خثیت سے رونا۔ اور بیکھی ظاہر ہے کہ اول الذکر مؤخر الذکر سے اعلیٰ وارفع ہے، پس جب مفضول کی فضیلت معلوم ہوگئی تو افضل کی اس سے خود بخو دمعلوم ہوجائے گی، مثلًا شہدا کے جتنے فضائل احادیث میں ذکر کئے گئے ہیں، صدیقین کے بظاہراتے نہیں ملتے، گرسب جانتے ہیں کہ صدیقین شہدا سے افضل ہیں، پس جو فضائل شہدا کے ہیں صدیقین کے ان سے اعلی وارفع ہیں۔ علاوہ ازیں خثیت الہی سے رونے کی فضیلت اس بنا رجعی ذکر کی گئی ہے کہ بندے کی حالت ضعف و ناکار گی کا تقاضا یمی ہے کہ دہ خشیت الٰہی ہے روئے ، اس لئے کہ حق تعالیٰ کی بارگاہ بے چون وچگون کے لائق بوری زندگی کا ایک عمل بھی نظر نہیں آتا، بندہ اپنی بے چارگی کی بنا پر بالکل صفر اور خالی ہاتھ نظر آتا ہے، خطاوں، غلطیوں اور گناہوں کے انبار در انبار ہیں، لیکن ان کے مقابلے میں نیکی ایک بھی الی نہیں جواس بارگاہ عالی کے شایان شان ہو، اور جس کے بارے میں بندہ جرأت كے ساتھ يدكهد سكے كديد نيكى لايا مول - الي حالت ميں عشق ومحبت کے سارے خیالات دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں اور سوائے خوف وخشیت کے کچھ پلتے نہیں رہتا، گویا خوف سے رونے کی فضیلت جن احادیث میں آئی ہے ان میں ۔ واللہ اعلم ۔ بید مز ہے کہ بندے کو''ایاز قد رخویش بہ شناس'' پر نظر رہے اور عشق و محبت کے دعوؤل سے مغرور ند ہوجائے۔

#### صنف نازک کا جو ہر اصلی:

س .....مولانا صاحب! آج کل ہرطرف عربانی، فحاشی اور بے حیائی کے مناظر اور مظاہرے عام ہورہ ہیں، بھی کسی عنوان سے اور بھی کسی عنوان سے صنف نازک کے جوہر اصلی شرم و حیا اور عفت وعصمت کو تار تارکیا جارہا ہے، لیکن اس بے حیائی کے خلاف کوئی آواز نہیں اٹھا تا، آپ سے درخواست ہے کہ اس سلسلہ میں امت کی راہ نمائی فرمادی، نوازش ہوگی۔

ج ..... کس زمانے میں شرم و حیا صنف نازک کا اصل جو ہر' انسانی سوسائی کی بلند

قدر اسلامیت کاپاکیزه شعار اور مشرقی معاشرے کا قاتل فخراتمیازی نشان سمجها جا آتھا ، اول تو انسان کی فطرت ہی میں عفت عیا اور ستر کا جذبہ ووایعت فرمایا گیاہے (بشرطیکه فطرت مسخ نہ ہوگئی ہو) پر مسلمانوں کو اپنے محبوب پیغیر مسلمی اللہ علیہ وسلم (بابائنا هووامها نناوارواحنا ) کے بید ارشادات یاد تھے۔

ا جارچین تمام رسولول کی سنت بین حیا خوشبو کا استعمال مسواک اور نکاح۔ (زندی)

ایمان کے سرے زائد شعب ہیں ان ہیں سب سے برد کرلاالدالااللہ کمناہے ،
اور سب سے کم درجہ راست سے تکلیف دہ چیز کا ہٹانا ہے اور حیا ایمان کا
بہت بواشعبہ ہے۔
(عاری دسلم)۔

سو۔ حیا سرایا خیرہے۔ (بخاری و مسلم)۔

س۔ حیا ایمان کا حصہ ہے ' اور ایمان جنت میں (لے جانے والا) ہے۔ اور بے حیائی بے موتی ہے اور بے موتی جنم سے ہے ' (مند احمد ' ترفدی)۔

ه بردین کا ایک اخیازی خلق مو با ہے۔ اور اسلام کا خلق حیا ہے۔(موطلمالک۔ ابن ماجۂ بہتی)۔

٧- حيا اور ايمان باہم جکڑے ہوئے ہيں 'جب ايک کو اٹھا ديا جائے تو دو سرا خود بخود اٹھ جاتا ہے۔ (اور ایک روایت سے کہ) جب ایک سلب کرليا جائے۔ تو دو سرا بھی اس کے ساتھ ہی رخصت ہو جاتا ہے۔ (بہتق)

انسانی فطرت اور نبوی تعلیم کابید اثر تھا کہ مسلمانوں میں حیاء عفت اور پردہ کا عقیدہ جزوائیان تھا، خلاف حیاء معمولی حرکت بھی ندہی اور ساتی جرم اور عقین جرم سجی جاتی تھی، لیکن مغربی تمذیب کے تسلط سے اب بیہ حالت ہے، کہ شاید ہمیں معلوم بھی نہیں کہ شرم و حیا کس چرکا نام ہے، مردوں کی نظراور

عورتوں کی حرمت و آبو سے پہرے اٹھا دیتے گئے ہیں' سرمازار عورتوں کو چیئرنے' اور بھری بسول ہیں عورتوں کے بالوں سے کھیلنے کی خبریں ہم سبمی پڑھتے ہیں۔ سرشام کراچی' لاہور' پنڈی کے بازار عوانی اور فحاثی ہیں پیرس کو شرائے ہیں' تعلیمی اداروں سے سنیما تک مرد و عورت کے آزادانہ اختلاط اور جنسی محرکلت کا طوفان برپا ہے۔ مخصوص طازمتوں کے لئے مرد و عورت کے برہنہ معانے ہوتے ہیں' کیا ہمارے اس گندے معاشرے کو دیکھ کریے غلط فنی پیدا ہو کتی ہوتے ہیں' کیا ہمارے اس گندے معاشرے کو دیکھ کریے غلط فنی پیدا ہو کتی ہے کہ یہ محرصلی اللہ علیہ وسلم کی امت خیرالا مم ہے' جے تمام عالم کی روحانی قیادت سونی می تنی ہے۔

ہمارے ایمانی اقدار کا جو بچاکھیا اٹاشد ان طوفانی موجوں کی لیب میں آنے سے محفوظ رہ گیا تھا' اس کے بارے میں ہمارے تاخدایان قوم کس ذہن سے محفوظ رہ گیا تھا' اس کے بارے میں ہمارے تاخدایان قوم کس ذہن سے موجع میں؟ اس کا اندازہ ذیل کی اخباری اطلاع سے کیجئے :

"خاندانی منصوبہ بندی کے بارے میں شرم و حیا کا پردہ جاک کردیا حائے"۔

" سنتاگو ۱۱ ابریل (اپ ب اسل) خاندانی منصوبہ بندی کو کامیاب بنانے کے لئے ضروری ہے کہ لوگوں میں منصوبہ بندی سے متعلق شرم و حیا کا بردہ چاک کرنے کے لئے موثر اقدامات کئے جانے چاہئیں کی بلت یمال والدین کی بین الاقوامی کانفرنس میں کی جانے چاہئیں کی بلت یمال والدین کی بین الاقوامی کانفرنس میں کی حمی اس موقع پر پاکستان کے خاندانی منصوبہ بندی کے کمشز مسٹرانور علول نے کما کہ ضبط تولید کے لئے مانع حمل ادویات کا استعمال علول نے کما کہ ضبط تولید کے لئے مانع حمل ادویات کا استعمال چوری چھے کیا جاتا ہے جو غلط ہے اور اس طریقہ کو ختم کیا جاتا چاہئے

انہوں نے مزید کما کہ منبط تولید کے موضوع پر واضح طور پر اور معاشرے میں ہر جگہ محلم کھلا تبادلہ خیال کیا جاتا چاہئے "مسٹرعادل نے والدین کی آٹھویں بین الاقوای کانفرنس سے خطاب کرتے ہوئے بتایا ہے کہ پاکستان میں اکثر لوگ اپنے خاندان کی توسیع کی روک تھام کے لئے منبط تولید کے خواہشند ہیں لیکن وہ اس بات سے خوفردہ ہیں کہ اگر انہیں خاندانی منصوبہ بندی کے ہیں تال میں دیکھا کو فودہ ہیں کہ اگر انہیں خاندانی منصوبہ بندی کے ہیں تال میں دیکھا کی وائم کو شیط تولید کے لئے ہر ممکن آمانیاں اور مانع حمل اشیاء فراہم کی منبط تولید کے لئے ہر ممکن آمانیاں اور مانع حمل اشیاء فراہم کی جائیں "۔ (دوزنامہ بنگ کرائی ۱۹۱۸ بیل ۱۹۲۷ء)۔

جس اہم مقصد کی کامیابی کے لئے شرم و حیا کا پروہ جاک کرنے اور ایمان و اخلاق کی قربانی و اخلاق کی قربانی و اخلاق کی قربانی و اخلاق کی عربین الاقوامی کانفرنسوں "کو مشرف فرمایا جا تا ہے اس کے بدترین متاریج پر بھی ایک نظروال لیجئے۔

## «مغربی عورت کوایک نئے مسئلہ کاسامنا»

"دبیبرگ ۱۲ اربل (پ پ ا) مانع حمل کولیوں کے استعال کے عور توں کی جنسی خواہش میں اضافہ ہو آ جا رہا ہے۔ چنانچہ معاشرتی اور سابی میدان میں مسلوی حقوق عاصل کرنے کے بعد اب عورت جنسی معاملات میں بھی اخلاقی روایات کو پس پشت ڈال کر مرو جیسا کردار انجام دینے کے لئے بے چین ہے۔ یہ مسئلہ آج کل مغربی جرمنی کے ڈاکٹروں 'سا نسدانوں اور ماہرین نفسیات و

جنیات کے درمیان موضوع بحث بنا ہوا ہے جرمن اور امریکن ابرین کی طلیہ تحقیقات سے واضح ہو آ ہے کہ مانع حمل مولیاں استعل کرنے والی عورتوں میں آیک تمائی سے زائد عورتوں کی جنسی خواہش میں بے حد اضافہ ہو گیا ہے حتی کہ بعض عورتوں کو اسپنے بحركة موئ جذبات ير قابو پانے كے لئے واكثروں سے رجوع كرنا را ہے امریکہ سوسائی آف فیلی بلانک کے سانسدانوں جرمن امرین جنیات و پیدائش دونوں اس متیجہ سے متفق میں ہیمبرگ کے ڈاکٹر ہرااسٹول نے لکھا ہے کہ یکی وجہ ہے کہ جدید دور کی حورت اسے شوہر کے جذبات بحرکانے کے نت نے طریقے استعال کر رہی ہے یہ تمام ماہرین اس امریر متفق ہیں کہ وہ دن دور نمیں جب عاشق بونا اور محبت من ميشقدي كرنا صرف مردول كاحق ند بوكا بلكه بت مكن ك مورتي اس ميدان من مردول س بت آك نکل جائیں"۔

# پاکستان میں عربانی کا ذمه دار کون؟

س .....کیا خواتین کے لئے ہاکی کھیلنا، کرکٹ کھیلنا، بال کٹوانا اور نظے سر باہر جانا، کلبول، سینماؤں یا ہوٹلول اور دفتر ول میں مردول کے ساتھ کام کرنا، غیرمردول سے ہاتھ ملانا اور بے تجابانہ باتیں کرنا، خواتین کا مردول کی مجالس میں نظے سر میلاد میں شامل ہونا، نظے سر اور نیم برہنہ پوشاک پہن کر غیرمردول میں نعت خوانی کرنا اسلامی شریعت میں جائز ہے؟ کیا علما کرام پر واجب نہیں کہ وہ ان بدعتوں اور غیراسلامی کردار ادا کرنے والی خواتین کے خلاف حکومت کوانسداد پر مجبور کریں؟

ج .... اس معمن میں ایک غیور مسلمان خاتون کا خط بھی پڑھ لیجے بو ہمارے مخمدم

حضرت اقدس واكثر عبد الحي عار في مرخله كو موصول موا وه كلمتي بين :

"الوگول بی بید خیال پیدا ہو کر پختہ ہو گیا ہے کہ حکومت پاکستان پردے کے خلاف ہے بید خیال اس کوٹ کی دجہ سے ہوا ہے جو حکومت کی طرف سے جج کے موقع پر خواتین کے لئے پہنا ضروری قرار دے دیا گیاہے " بید ایک زبردست غلطی ہے آگر پہچان کے لئے ضروری تھاتو نیلا برقعہ پہننے کو کما جا آ۔

ج کی جو کتب رہنمائی کے لئے جاج کو دی جاتی ہے اس بیں
تصویر کے ذریعے مرد عورت کو احرام کی حالت بیں دکھایا گیا ہے،
اول تو تصویر بی غیراسلامی تھل ہے۔ دو سرے عورت کی تصویر کے
نیجے ایک جملہ لکھ کرایک طرح سے پردے کی فرضیت سے انکار بی

وہ تکلیف دہ جملہ ہے کہ "اگر پردہ کرنا ہوتو منہ پر کوئی آڑ
رکیس اگد منہ پر کپڑا نہ گئے" ہے تو درست مسئلہ ہے لیکن "اگر
پردہ کرنا ہو" کیوں لکھا گیا پردہ تو فرض ہے ' پھر کسی کی پندیا تاپند کا
کیا سوال؟ الکہ پردہ پہلے فرض ہے 'ج بعد کو۔ کھلے چرے ان کی
تصویروں کے ذریعہ اخبارات میں نمائش 'ٹی وی پر نمائش' ہے سب
پردے کے احکام کی کھلی خلاف ورزی نہیں؟ ....اور علائے کرام
تماشائی ہے بیٹے ہیں سب پچھ دیکھ رہے ہیں اور بدی کے خلاف
بری کو مطافے کے لئے اللہ کے احکام ساسا کر بیروی کروانے کا فریشہ
ادا نہیں کرتے خدا کے فضل دکرم سے پاکستان اور تمام مسلم ممالک
ہیں علاء کی تعداد اتن ہے کہ لمت کی اصلاح کے لئے کوئی دفت پیش

نیں آ کتی۔ جب کوئی برائی پیدا ہو اس کو پیدا ہوتے بی کیلنا چاہئے۔ جب جڑ کیڑ جاتی ہے تو معیبت بن جاتی ہے، علاء بی کا فرض ہے کہ امت کو برائیوں سے بچائیں، اپنے گمروں کو علاء رائح الوقت برائیوں سے اپنی ذات کو برائیوں سے دور رکھیں ماکہ اچھا اثر ہو۔۔۔۔

تغلیم ادارے جمل قوم بنتی ہے غیر اسلامی لباس اور غیر زَبان میں ابتدائی تعلیم کی وجہ سے قوم کے لئے سود مند ہونے کے بجائے نقصان کا باعث بن۔ مطم اور معلمات کو اسلامی عقائد اور طریقے افتیار کرنے کی سخت ضرورت ہے طالبات کے لئے جاور ضروری قرار دی من کیلن مطلے میں بردی ہے ' چادر کا مقصد جب بی بورا ہو سکتا ہے جب معمر خواتین باردہ موں۔ بچوں کے نتمے نتمے ذہن جاور کو بار نفئور کرتے ہیں جب وہ دیکھتی ہیں معلمہ اور اس کی ا بني مال كلي بازارول مين سريرونه ينم عريال لباس مين بين تو جاور كا بوجه کھے زیادہ ی محسوس ہونے لگتاہے بے بردگی ذہنوں میں جز پکڑ چک بے ضرورت ہے بردے کی فرضیت واضح کی جائے اور برے لفنوں میں بوسر چمپوا کر تقتیم بھی کیے جائیں۔ اور مساجد علمی ادارے' تعلیمی ادارے' مارکیٹ جہاں خواتین ایک وقت میں زیادہ تعداد میں شریک ہوتی ہیں شاوی ہال وغیرہ وہال پردے کے احکام اور بردے کی فرضیت بنائی جائے۔ بے بردگی بر وہی گناہ ہوگا جو کسی فرض کو ترک کرنے ہر ہو سکتا ہے۔ اس حقیقت سے کسی کو انکار نہیں ہو سکتا ہارے معاشرے میں نانوے فیصد برائیاں بے بردگی کی

وجہ سے وجود میں آئی ہیں اور جب تک بے پردگ ہے برائیاں بھی رہیں گ۔

راجہ ظفر الحق صاحب مبارک ہتی ہیں اللہ پاک ان کو خالفتوں کے سیاب ہیں ثابت قدم رکھیں آئیں۔ ٹی وی سے فحش اشتمار ہٹائے تو شور بہا ہو گیا۔ باکی ٹیم کا دورہ منسوخ ہونے سے ہمارے محانی اور کالم نویس رنجیدہ ہو گئے۔ جو اخبار ہاتھ گئے و گئے، جلوہ رقص و نغمہ محسن و جمل 'روح کی غذا کمہ کرموسیق کی وکالت! کوئی نام نماہ عالم ٹائی اور سوٹ کو بین الاقوامی لباس ثابت کی وکالت! کوئی نام نماہ عالم ٹائی اور سوٹ کو بین الاقوامی لباس ثابت کرکے اپنی شاخت کو بھی مثا رہے ہیں۔ نئے نئے ٹائی کا وبال کی میں ڈالے اسکول جاتے ہیں۔ کوئی شعبہ زندگی کا ایبا نہیں جمل خیروں کی نقل نہ ہو۔

راجہ صاحب کو ایک قابل قدر ہتی کی خالفت کا ہمی سامنا ہے۔ اس معزز ہتی کو آگر پردے کی فرضت اور افادے سمجمائی جائے تو انشاء اللہ خالفت موافقت کا رخ افتیار کرے گی۔ عورت سرکاری محکموں میں کوئی تغیری کام آگر اسلام کے احکام کی خالفت کر کے بھی آگر رہی ہے تو وہ کام ہمارے مرد بھی انجام دے سکتے ہیں بلکہ سرکار، کے سرکاری محکموں میں تقرر مرد طبقے کے لئے تباہ کن بلکہ سرکار، کے سرکاری محکموں میں تقرر مرد طبقے کے لئے تباہ کن ہے۔ مرد طبقہ بیکاری کی وجہ سے یا تو جرائم کا سمارا لے رہا ہے یا ناجائز طریقے افتیار کرکے فیر ممالک میں ٹھوکریں کھا رہا ہے۔ ناجائز طریقے افتیار کرکے فیر ممالک میں ٹھوکریں کھا رہا ہے۔

بد قتمتی سے دور جدید میں عورتوں کی عرانی و بے مجابی کا جو سیلاب بہاہے' وہ تمام الل فکر کے لئے پریشانی کا موجب ہے۔ مغرب اس لعنت کا خمیازہ بھکت رہا ہے۔ presented by www.zigraat.com وبل عاتل نظام ملیت ہو چکا ہے۔ شرم و حیا اور غیرت و حمیت کا لفظ اس کی لغت سے خارج ہو چکا ہے اور حدیث پاک میں آخری زمانہ میں انسانیت کی جس آخری پستی کی طرف ان الفاظ میں اشارہ کیا گیا ہے کہ:

"و و چوپایوں اور کد موں کی طرح سرمازار شوت رانی کریں گے" اس کے مناظر بھی وہل سامنے آنے لگے ہیں۔ املیس مغرب نے صنف نازک کو خاتون خانہ کے بجائے مثم محفل بنانے کے لئے وہ وادئ نسوال" کا خوبصورت نعرہ بلند کیا ناقصات العقل والدین کو سمجمایا کیا کہ بردہ ان کی ترقی میں حارج ہے' انہیں گھر کی چاردیواری سے نکل کر زندگی کے ہر میدان میں مردوں کے شانہ بشانہ کام کرنا جاہے۔ اس کے لئے تعظیمیں بنائی گئیں۔ تحريكيي چلائي كئيس مضامين لكي مي التابيل لكعي كئيس اور يرده 'جو صنف نازك كي شرم و حیا کا نشان ہے' اس کی عضت و آبرو کا محافظ اور اس کی فطرت کا نقاضا تھا' اس پر رجعت بندی کے آوازے کے محصے اس مروہ ترین اہلیسی پروپیگنڈے کا نتیجہ یہ مواکہ حواکی بیٹیال ابلیس کے دام نزور میں آسمئیں۔ ان کے چرے سے نقلب نوچ لی گئی سرسے دویشہ چین لیا گیلہ آتھوں سے شرم و حیالوث لی مئی۔ اور اسے بے حجاب و عریاں کر کے تعلیم گلہوں' وفتروں' سمبلیوں' کلبوں' سروں ' بازاروں اور کھیل کے میدانوں میں تھینٹ لیا اليار اس مظلوم محلوق كاسب كي لث چكا بـ لين الجيس كا جذبه عراني وشهواني بنوز

مغرب ند بہ سے آزاد تھا۔ اس لئے وہاں عورت کو اس کی فطرت سے بغاوت پر آمادہ کر کے مادر پدر آزادی ولا دینا آسان تھا۔ لیکن مشرق میں ابلیس کو دو ہری مشکل کا سامنا تھا۔ ایک عورت کو اس کی فطرت سے لڑائی لڑنے پر آمادہ کرنا اور دو سرے تعلیمات نبوت 'جو مسلم معاشرے کے رگ و ریشہ میں صدیوں سے سرایت کی ہوئی تھیں 'عورت اور پورے معاشرہ کو ان سے بغاوت پر آمادہ کرنا۔

ہاری پرقشتی مسلم ممالک کی تکیل ایسے لوگوں کے ہاتھ میں تھی جو "ایمان بالمغرب" میں اہل مغرب سے بھی دو قدم آمے تھے جن کی تعلیم و تربیت اور نشوونما خالص مغربیت کے ماحول میں ہوئی تھی جن کے نزدیک دین و غرب کی پابندی ایک لغواور لالین چر متی۔ اور جنیں نہ خدا سے شرم متی۔ نہ محلوق سے۔۔۔۔ یہ لوگ مشرقی روایات سے کٹ کر مغرب کی راہ پر گلمزن ہوئے۔ سب سے پہلے انہول نے اپن بہو بیٹیوں' ماؤں بہنوں اور بیوبوں کو بردہ عفت سے نکل کر آوارہ نظروں کے لئے وقف عام کیا۔ ان کی دنیوی وجاہت و اقبل مندی کو دیکھ کر متوسط طبقے کی نظریں للچائیں۔ اور رفتہ رفتہ تعلیم کازمت اور ترقی کے بمانے وہ تمام ابلیسی مناظر سامنے آنے لگے جن کا تماشا مغرب میں دیکھا جا چکا تھا۔ عربانی و بے تجالی کا ایک سلاب ہے جو لحد بدلحد برم رہا ہے۔ جس میں اسلامی تمذیب و تون کے محلات ڈوب رہے ہیں۔ انسانی عظمت و شرافت اور نسوانی عفت و حیا کے بہاڑ بہ رہے ہیں۔ خدا ہی بمترجات ہے کہ یہ سیلاب کمال جا کر تقمے کل اور انسان انسانیت کی طرف کب ملئے گا؟ بظاہراییا نظر آ آ ہے کہ کہ جب تک خدا کا خفیہ ہاتھ قائدین شرکے وجود سے اس زمین کو پاک نہیں کردیتا اس کے مقمنے کاکوئی امکان

رب لا تذرعلى الارض من الكافرين ديارا انك ان تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا الا فاجرا كفارا-

جمال تک اسلامی تعلیمات کا تعلق ہے عورت کا وجود فطریاً سرایا ستر ہے۔ اور پردہ اس کی فطرت کی آواز ہے۔

مدیث مں ہے:

المراة عورة فا فاخرجت استشرفها الشيطان المراة عورة فا فاخرجت استشرفها المراة عورة في ٢٦ بدايت تذي

ترجمہ : مورت سرایا سر ہے۔ اس جب وہ تکلی ہے تو شیطان اس کی تاک جمائک کر اہے۔"

للم الوقيم اصنمانى في طيت الاوليا من يه صدى الله عليه عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما خيرللنساء فلم ندر ما نقول فجاء على رضى الله عنها وضى الله عنها فاخبرها بذلك فقالت فهلا قيت له خيرلهن ان لا يرين الرجال ولا يرونهن فرجع فا خبره بذلك فقال له من علملك هذا قال فاطمة قال انها بضعة منى.

سعید بن المسیب عن علی رضی الله عنه
انه قال لفاطمة ما خیرللنساء قالت لا یرین
الرجال ولا یرونهن فذکرذلک للنبی صلی الله
علیه وسلم فقال انما فاطمة بضعة منی

( حليته الاولياء ج ٢ ص ٢٠٠ ١١١)

ترجمہ : معفرت انس بن مالک رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ کرام رضوان اللہ علیم سے فرمایا ہاؤ اعورت کے لئے سب سے بمتر کوئی چیز ہے۔ ہمیں اس سوال کا جواب نہ سوجما۔ حصرت علی رضی اللہ تعالی عنہ وہاں سے اٹھ کر

حضرت فاطمه رمنی الله عنها کے پاس محے ان سے اس سوال کا ذکر کیلہ حضرت فاطمه رمنی الله عنهانے فرمایا :

آپ لوگوں نے یہ جواب کیوں نہ دیا کہ عورتوں کے لئے
سب سے بہتر چیزیہ ہے کہ وہ اجنبی مردوں کو نہ دیکھیں۔ اور نہ
ان کو کوئی دیکھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے واپس آکریہ
در ب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا۔ آنخضرت صلی
اللہ علیہ وسلم نے فرایا یہ جواب تہیں کس نے بتایا۔ عرض کیا،
فاطمہ نے، فرایا : فاطمہ آخر میرے جگر کا کلزا ہے نا۔

سعید بن میب مطرت علی رضی الله عنه سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے مطرت فاطمہ رضی الله عنما سے بوچھا کہ عورتوں کے لئے سب سے بھتر کون می چیز ہے۔ فرمانے لگیں :

" یہ کہ وہ مردول کو نہ دیکھیں۔ اور نہ مرد ان کو دیکھیں۔ حضرت علی رضی اللہ علیہ وسلم حضرت علی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا تو فرملا واقعی فاطمہ میرے جگر کا کلوا ہے"۔

حضرت علی رمنی اللہ عنہ کی ہے روایت الم بیٹی ؓ نے مجمع الزوائد (ص ۲۰۹۳ جلد ۹) میں بھی مند بزار کے حوالے سے نقل کی ہے۔

موجودہ دور کی عوانی اسلام کی نظریں جالمیت کا تمری ہے۔ جس سے قرآن کریم نے منع فربلا ہے اور چونکہ عوانی قلب و نظری گندگی کاسب بنتی ہے اس کئے ان تمام عورتوں کے لئے باعث عبرت ہے جو بے حجابانہ نکلتی ہیں۔ اور ان مردول کے لئے بعث نظریں ان کا تعاقب کرتی ہیں۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا

ارشادے :

لعن الله الناظر والمنظور اليم

ترجمہ باللہ تعالی کی لعنت دیکھنے والے پر بھی۔ اور جس کی طرف

ويكما جلئ اس يربحى"-

عورتوں کا بغیر میح ضرورت کے گھرے لکنا' شرف نسوانیت کے منانی ہے۔ اور آگر انسیں گھرسے باہرقدم رکھنے کی ضرورت پیش بی آئے تو تھم ہے کہ ان کا پورا بدن مستور ہو۔

فلمی دنیا ہے معاشرتی بگاڑ:

س ..... محترم مولانا صاحب! السلام عليكم ورحمة الله وبركاند

برائے نوازش مندرجه سوالات پراینا فتوی صاور فرمائین:

پاکستان میں سینماؤں اور میلی ویژن پر جوفامیں دکھائی جاتی ہیں، ان میں جو
ایکٹر، ایکٹر، ایکٹرس، رقاصا کیں، گویے اور موسیقی کے ساز بجانے والے کام کرتے ہیں۔ یہ
ایکٹر، ایکٹرس اور رقاصا کیں کسی زمانے کے کنجروں اور میرافیوں سے بھی زیادہ بے
حیائی اور بے شرمی کے کردار پیش کرنے میں سبقت لے گئے ہیں۔ ایک دوسرے سے
بغل گیر ہوتے ہیں، بوس و کنار کرتے ہیں، نیم برہند پوشاک پہن کر اداکاری کرتے
ہیں، اور فلموں میں فرضی شادیاں بھی کرتے ہیں، بھی وہی ایکٹرس ان کی ماں کا، بھی
بہن کا، اور بھی ہیوی کا کردار اداکرتی ہے، یہ لوگ اس معاش سے دولت کماکر جج
کرنے بھی جاتے ہیں، اور بعض ان میں میلاد اور قرآن خوانی بھی کراتے ہیں، فاہر
سے کہ مولوی صاحبان کو بھی موکرتے ہوں گے، ان لوگوں کے ذمہ حکومت کی طرف
سے انکم فیکس کے لاکھوں ہزاروں روپے واجب الادا بھی ہیں، یہ لوگ جج سے آنے
کے بعد بھی وہی کردار پھر اپناتے ہیں۔

س انسسیدا یکٹر، ایکٹرس، رقاصائیں، گویے اور طبلے سارنگیاں بجانے والے وغیرہ جواس معاش سے دولت کماتے ہیں، کیا ایس کمائی سے جج اور زکوۃ کا فریضہ ادا ہوتا ہے؟ کیا میلاد اور قرآن خوانی کی محفل میں ان معاش کے لوگوں کے ساتھ شامل ہونا، کھانا پینا وغیرہ شریعت اسلامی کی روسے جائز ہے؟

س ٢: ..... كونكه ان لوگول كردار بشرى، به حياتى كرملا مناظر فلمول اور شلى ويژن پر عام طور پر پيش موت بين، كيا شريعت اسلامى كى روس ان ك جناز ب پر هان اور ان مين شموليت جائز ب؟

س ا .....کیا علا مرام پر بیفرض عائد نہیں ہوتا کہ وہ حکومت کو مجبور کریں کہ ایس فلمیں سینماؤل اور ٹیلی ویژن پر ایسے لچر اور بے حیائی کے کردار دکھانے بند کئے جائیں؟ اور کیا خواتین کا فلموں میں کام کرنا جائز ہے؟ والسلام

خیراندیش خاکسار محر بوسف\_انگلینڈ

ت ..... فلمی دنیا کے جن کارناموں کا خط میں ذکر کیا گیا ہے۔ ان کا ناجائز و حرام اور بست سے کیرہ گناہوں کا مجموعہ ہونا کسی تشریح و وضاحت کا مختاج نمیں 'جس مخض کو اللہ تعالی نے مسجح فیم اور انسانی حس عطا فرمائی ہو وہ جانتا ہے کہ ان چیزوں کا رواج انسانیت کے ذوال وانحطاط کی علامت ہے۔ بلکہ اطلاقی پستی اور گراوٹ کا یہ آخری نقط ہے جس کے بعد خالص حیوانیت کا ورجہ باتی رہ جاتا ہے۔

آ تجھ کو ہتاؤں میں نقدر امم کیا ہے شمشیر و سنل لول طلوس و رباب آخر

(علامه اتبلّ

ان کا رواج کیے ہوا؟ تو عقل چکرا جاتی ہے۔ ایک طرف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم عظفائے راشدین مسحابہ کرام اور قرون اولی کے مسلمانوں کی پاک اور مقدس زند گیاں میں اور وہ رشک ملائک معاشرہ ہے جو اسلام نے تفکیل دیا تھا۔ دو سری طرف سنیماؤل 'ریڈیو اور ٹیلی ویژن وغیرہ کی بدولت ہمارا آج کامسلمان معاشرہ ہے۔ دونول کے تقابی مطالعہ سے الیا محسوس ہو آ ہے کہ ہمارے آج کے معاشرے کو اسلامی معاشرہ سے کوئی نسبت ہی نہیں۔ ہم نے اپنے معاشرہ سے انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک ایک اوا اور ایک ایک سنت کو کھرچ کھرچ کرصاف کرویا ہے اور اس کی جگہ شیطان کی تعلیم کردہ لادی حرکات کو ایک ایک کرے رائج کرلیا ہے۔ (الحمد للد! اب بھی اللہ تعالی کے بہت سے بندے ہیں جو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے القش قدم پر بدی پامردی و مضبوطی کے ساتھ قائم ہیں۔ محریسال مختلوافراد کی نمیں ' بلکہ عوى معاشرے كى مورى ب-) شيطان نےملم معاشرے كاطيه بكارنے كے لئے نہ جانے کیا کیا کرتب ایجاد کئے ہوں مے۔ لیکن شاید راگ رنگ 'یہ ریڈوائی نغے یہ ٹیلی ویژان اور وی سی آر شیطانی آلات می سرفرست بین- جن کے ذریعے است مسلم کو ممراہ اور ملعون قوموں کے نقش قدم پر چلنے کی تربیت دی جاتی ہے۔ مارا "ممذب معاشرون ان فلمول کو "تفریح" کا نام ریتا ہے۔ کاش وہ جانتا کہ بیہ "تفریح" کن مولناک نتائج کو جنم دیتی ہے۔ مسلمان اس "تغریج" میں مشغول مو کر خود انی اسلامیت کاکس قدر زاق ازا رہے ہیں اور اپنے مجبوب پنجبر صلی الله علیہ وسلم کی نبت کو کیے کھلونا بنا رہے ہیں۔

اس قلمی صنعت سے جو لوگ وابستہ ہیں وہ سب کیسال نہیں۔ ان ہیں بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کا ضمیراس کام پر انہیں ملامت کرتا ہے 'وہ اپنے آپ کو قصور وار سیمجھتے ہیں۔ اور انہیں احساس ہے کہ وہ اللہ تعالی اور اس کے محبوب رسول صلی

الله عليه وسلم كي نافراني من جلا بي- اس لئے وہ اس كنه كار زندگى ير نادم بي- يه وه لوگ ہیں جن کے دل میں ایمان کی رمق اور انسانیت کی حس ابھی باتی ہے۔ کو اپنے ضعف ایمان کی بنا پروہ اس گناہ کو چھوڑ نہیں باتے اور اس آلودہ زندگی سے کنارہ کشی افتیار کرنے کی ہمت نمیں کرتے۔ آہم غنیمت ہے کہ وہ ای حالت کو اچھی نہیں سجعت بلکہ اینے قصور کا اعتراف کرتے ہیں اور کچھ لوگ ایسے ہیں جن کا ضمیران کھلے گناہوں کو گناہ تسلیم کرنے سے بھی انکار کر تاہے۔وہ اسے لائق فخر آرث اور فن سمجے کراس پر ناز کرتے ہیں اور برعم خود اسے انسانیت کی خدمت تصور کرتے ہیں ان لوگوں کی حالت پہلے فرنق سے زیادہ لائق رحم ہے۔ کیونکہ گناہ کو ہنراور کمال سجھ لینا بت بی خطرناک حالت ہے۔ اس کی مثل الی مجھے کہ ایک مریض تو وہ ہے جے رہ احساس ہے کہ وہ مریض ہے۔ وہ اگرچہ بدیر ہیز ہے اور اس کی بدیر ہیزی اس کے مرض کو لاعلاج بنا سکتی ہے۔ تاہم جب تک اس کو مرض کا احساس ہے توقع کی جاسکتی ہے کہ وہ اینے علاج کی طرف توجہ کرے گا۔ اس کے برعکس وو مرا مریض وہ ہے جو کسی ذہنی و دماغی مرض میں جتلا ہے وہ اپنے جنون کو عین صحت سمجھ رہا ہے۔ اور جو لوگ نہایت شفقت و محبت سے اسے علاج معالجہ کی طرف توجہ دلاتے ہیں وہ ان کو "یاکل" نصور کرتا ہے۔ یہ مخص جو اپنی باری کو عین صحت تصور کرتا ہے اور اپنے سوا دنیا بھرکے عقلا کو احمق اور دیوانہ سجھتا ہے اس کے بارے میں خطرہ ہے کہ بیہ اس خوش فنی کے مرض سے بھی شفلیاب نہیں ہو گا۔

جو لوگ فلمی صنعت سے وابستہ ہیں ان کے زرق برق لباس کان کی عیش و عشرت اور ان کے بلند ترین معیار زندگی ہیں حقیقت ناشناس لوگوں کے لئے بوی کشش ہے۔ ہمارے نوجوان ان کی طرف حسرت کی ٹالہوں سے دیکھتے ہیں اور ان جیسا بن جانے کی تمنائیں رکھتے ہیں۔ لباس کی تراش خراش ہیں ان کی تقلید و نقالی جیسا بن جانے کی تمنائیں رکھتے ہیں۔ لباس کی تراش خراش ہیں ان کی تقلید و نقالی

کرتے ہیں۔ لیکن کاش اکوئی ان کے نمال خانہ ول میں جھانک کر دیکھٹا کہ وہ کس قدر ویران اور اجزا ہوا ہے۔ انہیں سب کچھ میسرے گرسکون قلب کی دولت میسر نہیں یہ لوگ ول کا سکون و اطمینان ڈھونڈھنے کے لئے ہزاروں جنن کرتے ہیں لیکن جس کنی ہے ول کے آلے کھلتے ہیں وہ ان کے ہاتھ ہے کم ہے۔ ایک ظاہر بین ان کے نعو یہ جارہ نہیت

کولائق رقبک سیمتا ہے۔ گرایک حقیقت شناس ان کے دل کی دیرانی و بے اطمینانی کو دیکھ کردعا کرتا ہے کہ اللہ تعالی میہ سزاکسی دسمن کو بھی نہ دے۔ جس جرم کی دنیا ہیں ہے سزا ہو سوچنا چاہئے کہ اس کی سزا مرنے کے بعد کیا ہوگی؟۔

اہمی کچے عرصہ پہلے فلموں کی نمائش سنیما ہلوں یا مخصوص جگہوں میں ہوتی متی۔ لیکن ٹیلی ویژن اور وی می آرنے اس جس گناہ کو اس قدر عام کر دیا ہے کہ مسلمانوں کا گھر گھر "سنيمابل" ميں تبديل ہو چکا ہے۔ بدے شروں ميں کوئي خوش قست کمری ایا ہوگاجو اس لعنت سے محفوظ ہو۔ بچوں کی فطرت کھیل تماشوں اور اس فتم کے مناظری طرف طبعا" راغب ہے اور ہمارے "ممذب شری" یہ سجھ کر ٹلی ویژن گریں لانا ضوری سجعت ہیں کہ اگر یہ چے اسیے گریں نہ ہوئی تو نے مساوں کے محرجائیں کے۔ اس طرح ٹیلی ویژن رکھنا فخرو مبلات کا کویا ایک فیشن بن كرره كيا ب- ادهر "فيلي ويون" ك سوداكرون في ازراه عنايت فسطول يرفيلي ویون میا کرنے کی تدبیر نکال بجس سے متوسط بلکہ سماندہ گمرانوں کی بھی حوصلہ افزائی ہوئی اور حکومت نے لوگوں کے اس رجمان کا داخرام "کرتے ہوئے نہ صرف ٹیلی ویژن در آمد کرنے کی اجازت دے رکھی ہے بلکہ جگہ جگہ ٹیلیویژن اسٹیش قائم کرنے شروع کر دیتے ہیں۔ گویا حکومت اور معاشرے کے تمام عوال اس کی حوصلہ افرائی کر رہے ہیں۔ محراس کی حوصلہ فکنی کرنے والا کوئی نہیں۔ اس کا بتیجہ ہے کہ

آج ریڈیو اور ٹیلیویون کے گانوں کی آوازوں سے خانہ خدا بھی محفوظ نہیں عام بوں اور گاڑیوں میں ریکارڈنگ قانونا منع ہے مگر قانون کے محافظوں کے سلمنے بول گاڑیوں میں ریکارڈنگ ہوتی ہے۔

فلموں کی اس بہتات نے ہماری نو خیز نسل کا کہاڑا کر دیا ہے نوجوانوں کا دین و اظال اور ان کی صحت و توانائی اس تغریج کے دیو تا کے جمینٹ چڑھ رہی ہے۔ بہت ے نے اور قت جوان ہو جاتے ہیں ان کے انافت شوانی جذبات کو تحریک ہوتی ہے جنہیں وہ فیر فطری راستوں اور ناروا طریقوں سے بورا کر کے بے شار جنسی امراض کا شکار ہو جاتے ہیں' ناپختہ ذہنی اور شرم کی وجہ سے وہ اپنے والدین اور عزیزو اقارب کو بھی شیں ہا سکتے ان کے والدین ان کو وسعصوم بید "سمجم کران کی طرف سے غافل رہتے ہیں۔ پر عورتوں کی بے جہلی ارائش و زیبائش اور مصنوعی حسن کی نمائش "جلتی بر تیل" کا کام دیتی ہے۔ پھر مخلوط تعلیم اور الرکوں اور الرکیوں کے ب روک ٹوک اختلاط نے رہی سمی سرجمی بوری کر دی ہے۔ راقم الحروف کو نوجوانوں کے روزمرہ جو بیسیوں خطوط موصول ہوتے ہیں ان سے اندازہ ہو آ ہے کہ ہمارا معاشرہ نوجوانوں کے لئے آستہ آستہ جنم کدے میں تبدیل ہو رہا ہے۔ آج کوئی خوش بخت نوجوان بی ہوگا بجس کی صحت درست ہو' جس کی نشودنما معمول کے مطابق ہو' اور جو ذہنی انتشار اور جنسی اناری کا شکار نہ ہو۔ انساف کیجئے کہ الی بود سے زہنی بالیدگی اور اولوالعزی کی کیا توقع کی جاسکتی ہے جس کے نوے فیصد افراد جنسی ارداب می مجنے ہوئے ناخدایان قوم کویہ کمہ کریکار رہے ہیں ،

> درمیان قعر دریا تخته بندم کرده باز میگوئی که دامن تر کمن بشیار باش!

جو معص جی اس صورت حال پر سلامتی فلر کے ساتھ ٹھنڈے دل سے غور کرے گا وہ اس فلمی صنعت اور ٹیلی ویژن کی لعنت کو ''نئی نسل کے قاتل'' کا خطاب دینے میں حق بجانب ہوگا۔

یہ تو ہولناک صورت حال 'جس سے امارا پورا معاشرہ 'بالخصوص نوخیز طبقہ دوجار ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس صورت حال کی اصلاح ضروری نسیں؟۔ کیا نوخیز نسل کو اس طوفان بلاخیز سے نجلت دلاتا ہمارا دینی و ذہبی اور قوی فرض نہیں؟۔ اور یہ کہ بچوں کے والدین پر 'معاشرہ کے بااثر افراد پر اور قوی ناخداد اس همن میں کیا فرائض عائد ہوتے ہیں؟۔

میرا خیال ہے کہ بہت سے حضرات کو تو اس عظیم قومی المید اور معاشرتی بگاڑ کا

احساس ہی نہیں۔ اس طقہ کے نزدیک لذت نفس کے مقابلہ میں کوئی نعمت ' نعمت نہیں۔ نہ کوئی نقصان ' نقصان ہے ' خواہ وہ کتابی عظین ہو۔ ان کے خیال میں چثم و کوش اور کام و د بمن کے نفسانی نقاضے پورے ہونے چاہئیں پھر "سب اچھا" ہے۔

بعض حفرات کو اس پستی اور بگاڑ کا احساس ہے۔ لیکن عزم و ہمت کی کروری کی وجہ سے وہ نہ صرف یہ کہ اس کا پھے علاج نہیں کر سکتے بلکہ وہ اپنے آپ کو زبانے کے وہ نہ مرف یہ کہ اس کا پھے علاج نہیں کر سکتے بلکہ وہ اپنے آپ کو زبانے کے برحم تھیئے ہیں۔ "صاحب اکیا کیجئے ذبانے کے برحم تھیئےوں کے سرو کر دینے میں عافیت سیجھتے ہیں۔ "صاحب اکیا کیجئے ذبان کے بات ہے وہ اس ضعف ایمان اور عزم و ہمت کی کروری کی چغلی کھاتا ہے۔ ان کے خیال میں گندگی مصفف ایمان اور عزم و ہمت کی کروری کی چغلی کھاتا ہے۔ ان کے خیال میں گندگی موٹ ہونا ہے تو بہت بری بلت ' لیکن اگر معاشرہ میں اس کا عام رواج ہو جائے اور گندگی کھانے کو معیار شرافت سمجھا جانے گئے تو اپنے آپ کو الل زبانہ کی نظر میں اور گندگی کھانے کو معیار شرافت سمجھا جانے گئے تو اپنے آپ کو الل زبانہ کی نظر میں اس گنا ضروری ہے۔ اور گندگی کھانے کو معیار شرافت سمجھا جانے گئے تو اپنے آپ کو الل زبانہ کی نظر میں "شریف" ثابت کرنے کے لئے خود بھی اس شغل میں گنا ضروری ہے۔ "

بعض حضرات ابی حد تک اس سے اجتناب کرتے ہیں۔ لیکن وہ اس معاشرتی

Presented by www.ziaraat.com

بگاڑی اصلاح کی طرف متوجہ نہیں۔ نہ اس کے خلاف لب کشائی کی ضرورت سیحت ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ یہ مرض لاعلاج ہے۔ اور اس کی اصلاح میں لگنا ہے سود ہے۔ ان پر مایوی کی الی کیفیت طاری ہے کہ ان کی سمجھ میں نہیں آ آ کہ کیا کیا جائے اور کیا نہ کیا جائے۔ اور کیا نہ کیا جائے۔

بعض حفرات اس کی اصلاح کے لئے آواز اٹھاتے ہیں مگر ان کی اصلاح کوششیں صداب ایا نقار خانے میں طوطی کی آواز کی حیثیت رکھتی ہے۔

راقم الحروف كاخيال ب كد أكرچه بانى ناك سے اونچا بنے لگا ب أكرچه بورا معاشرو سلاب معينت كي لييك من آچكا ب- أكرچه فساد اور بكاز مايوى كى حد تك پنج چکا ہے لیکن اہمی تک ہارے معاشرہ کی اصلاح نامکن نہیں۔ کیونکہ اکثریت اس كا احساس ركمتى ہے كہ اس صورت حال كى اصلاح بونى جائے۔ اس لئے اوپر سے ینچ تک تمام الل فکر اس کی طرف متوجه مو جائیں تو ہم اپنی نوجوان نسل کی بدی اکثریت کو اس طوفان سے بچانے میں کامیاب ہو سکتے ہیں۔ اس کے لئے جمیس انفرادی اور اجنای طور بر کچھ انتلابی اقدالت کرنے ہوں گے۔ جن کا خلاصہ حسب زیل ہے المان والدين كويه بات الحجى طرح ذبن نشين كرلينى جائي كه وه ايخ محمرول میں ریڈیو لور ٹیلی ویژن کے ذریعے قلمی نفیے سنا کر اور قلمی مناظر دکھا کر نہ صرف دنیا و آخرت کی لعنت خرید رہے ہیں۔ بلکہ خود اینے ہاتھوں اپنی اولاد کامستقبل جاہ کر رہے ہیں 'اگروہ خدا و رسول پر ایمان رکھتے ہیں' اگر انہیں قبرو حشر میں حساب كتاب ير ايمان مي اكر انهيس ايني اولاد سے مدردي سے تو خدارا اس سلان لعنت كو اپنے گھرول سے نکال دیں۔ ورنہ وہ خود تو مرکر قبر میں چلے جائیں گے 'لیکن ان کے نمرنے کے بعد بھی اس کناہ کا وہال ان کی قبروں میں پنچا رہے گا۔

٢- .....معاشرے كے تمام بااثر أور ورو مند حضرات اس كے ظاف جماء كريں محلے

محلے اور قریبہ قریبہ میں بااثر افراد کی کمیٹیال بنائی جائیں' وہ اپنے محلے اور اپنی بہتی کو اس لعنت سے باک کرنے کے لئے موثر تدابیر سوچیں' اور اپنے اپنے علاقے کے لوگوں کو اس سے بچانے کی کوشش کریں۔ نیز حکومت سے پر ذورمطالبہ کریں کہ ہماری نوجوان نسل کے خفیہ قتل کے ان اڈول کو بند کیا جائے اور نوجوان نسل کے خفیہ قتل کے ان اڈول کو بند کیا جائے۔

سا۔ ....سب سے بدی ذمہ داری حکومت پر عائد ہوتی ہے۔ یہ اصول طے شدہ ے کہ حکومت کے اقدام ہے آگر کسی نیکی کو رواج ہوگا تو تمام نیکی کرنے والول کے برابر ارکان حکومت کو بھی اجر و ثواب ہوگا۔ اور اگر حکومت کے اقدام یا مررسی سے کوئی برائی رواج پکڑے گی تو اس برائی کا ارتکاب کرنے والوں کے برابر ارکان حکومت کو گناہ بھی ہوگا۔ اگر ریڈیو کے نغے اٹیلی ویژن کی قلمیں اور راگ رنگ کی محفلیں كوئى ثواب كاكام ب تومي اركان حكومت كو مباركباد ويتا مول كه جفت لوك يد "فيكى اور ثواب كاكلم"كررے بي ان سبك اجرو ثواب مي حكومت برابركي شريك ہے۔ اور اگریہ برائی اور لعنت ہے تو اس میں بھی حکومت کے ارکان کا برابر کا حصہ ہے۔ سنیما ہال حکومت کے لائسنس ہی سے کھلتے ہیں۔ اور ریڈیو اور ٹی وی حکومت کی اجازت بی سے در آمد ہوتے ہیں اور حکومت بی کی سررسی میں بد اوارے چلتے میں 'جو اپنے مائج کے اعتبار سے انسانیت کے سفاک اور قاتل ہیں۔ میں اپنے نیک دل اور اسلام کے علمبروار حکمرانوں سے بعد اوب و احرام التجا کروں گاکہ خدا کے لئے قوم کو ان لعنتول سے نجلت والئے 'ورنہ "تیرے رب کی پکڑ بری سخت ہے" خصوصا" جب کہ ملک میں اسلامی نظام کا سٹک بنیاد رکھا جا رہا ہے، ضروری ہے کہ معاشرو کو ان غلاظتوں سے یاک کرنے کا اہتمام کیا جلئے ورنہ جو معاشرہ ان لعنتوں مِيں كلے كلے دُوبا موا مو اس مِي اسلاي نظام كا پنينا مكن نهيں.

سم۔ صفرات علائے امت سے درخواست ہے کہ وہ اپنے خطبات و مواعظ میں اس بلائے بے درمان کی قباحتوں پر روشنی ڈالیں۔ اور تمام مساجد سے اس مضمون کی قراروادیں حکومت کو بھیجی جائیں کہ پاکستان کو فلمی لعنت سے پاک کیا جائے۔

الغرض اس سلاب کے آگے بند باندھنے کے لئے ان تمام لوگوں کو اٹھ کھڑے مونا چاہئے جو پاکستان کو قمرالی سے بچانا چاہتے ہیں۔

کها جاسکتا ہے کہ بزاروں افراد کا روزگار فلمی صنعت اور ٹیلی ویژن سے وابستہ ہے۔ اگر اس کو بند کیا جائے تو یہ ہزاروں انسان بے روزگار نہیں ہو جائیں گے؟۔ افراد کی بے روزگاری کا مسئلہ بلاشبہ بردی اہمیت رکھتا ہے۔ کیکن سب سے پہلے تو د مجھنے کی بات سے ہے کہ کیا چند انسانوں کو روزگار میا کرنے کے بمانے سے بوری قوم كوبلاكت كي الركسي محكيلا جاسكتا ہے؟۔ اصول يد ہے كد أكر كسى فرد كاكاروبار ملت کے اجماعی مفاد کے لئے نقصان وہ ہو تو اس کاروبار کی اجازت نہیں وی جا سکتی۔ · چوروں اور ڈاکوؤں کا پیشہ بند کرنے سے بھی بعض لوگوں کا روزگار متاثر ہو آ ہے او کیا ہمیں چوری اور ڈکیتی کی اجازت دے دین جائے؟۔ اسکلنگ بھی ہزاروں افراد کا پیشہ ہے۔ کیا قوم و ملت اس کو برداشت کرے گی؟۔ شراب کی صنعت اور خریر و فروخت اور منشیات کے کاروبار سے بھی ہزاروں افراد کا روزگار وابست ہے کیا ان کی ممی کھلی چھٹی ہونی چاہئے؟۔ ان سوالوں کے جواب میں تمام عقلا بیک زبان می کمیں مے کہ جو لوگ اینے روزگار کے لئے بورے معاشرے کو داؤ پر نگاتے ہیں ان کو کسی وو مرے جائز کاروبار کا مشورہ دیا جائے گالیکن معاشرے سے کھیلنے کی اجازت ال کو نہیں دی جائے گے۔ ٹھیک اس اصول کا اطلاق قلمی صنعت پر بھی ہو تا ہے۔ اگر اس کو معاشرہ کے لئے معزی نہیں سمجما جاتا تو یہ بھیرت و فراست کی کمزوری ہے۔ اور اگراس کو معاشرہ کے لئے مخصوصا الوجوان اور نو خیز نسل کے لئے معر سمجما جا آ ہے

تواس ضررعام کے باوجود اسے برداشت کرنا حکمت و دانائی کے خلاف ہے۔

جو لوگ فلمی صنعت سے وابستہ ہیں ان کے لئے کوئی دو سرا روزگار مہیا کیا جا
سکتا ہے 'مثلا سنیما ہالوں کو تجارتی مراکز میں تبدیل کیا جا سکتا ہے۔ اگر غور کیا جائے تو
نظر آئے گا کہ یہ فلمی کھیل تماشے قوم کے اخلاقی ڈھانچے ہی کے لئے تباہ کن نہیں '
بلکہ اقتصادی نقطہ نظر سے بھی ملک کے لئے مملک ہیں۔ جو افرادی و مادی قوت ان
لایعنی اور بے لذت گناہوں پر خرج ہو رہی ہے وہ اگر ملک کی زرعی 'صنعتی 'تجارتی اور
سائنسی ترقی پر خرج ہونے لگے تو ملک ان مفید شعبوں میں مزید ترقی کر سکتا ہے 'اس
کامفاد متعلقہ افراد کے علاوہ یوری قوم کو پنیچ گا۔

الغرض جو حضرات فلمی لائن سے وابستہ ہیں ان کی صلاحیتوں کو کسی ایسے روزگار میں کھیایا جاسکتاہے جو دین 'معاشرتی اور قومی وجود کے لئے مفید ہو۔

موت کی اطلاع دینا:

س..... چند احادیث مبارکه آپ کی خدمت میں ارسال ہیں، جو که درج ذیل ہیں ان کامفہوم لکھ کرمشکور فرمائے:

ا ..... "عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه واله وسلم قال اياكم والنعى من عمل جاهلية. "

۲..... "عن حذيفة قال اذا مت فلا توذنوا بى احدًا فانى اخاف ان
 يكون نعياً وانى سمعت رسول الله صلى الله عليه واله وسلم ينهىٰ عن
 النعى."

جناب مولانا صاحب! بيتو احاديث مباركه بي اور جارے علاقه ميں بيرسم و رواج ہے كه جب كوئى بھى (چاہے امير ہو يا غريب) مرجائے تو مسجد كے لاؤڈ الليكر كے ذريعے بيداعلان كيا جاتا ہے كه فلال بن فلال فوت ہوا ہے، نماز جنازہ ٣ بجے ہوگا، یا جنازہ نکل گیا ہے، جنازہ گاہ کو جاؤ، تو کیا بیداعلان جائز ہے یا احادیث کے خلاف ہے؟ اگر خلاف و ناجائز ہوتو انشا کا اللہ بیداعلانات وغیرہ آئندہ نہیں کریں گے، ملل جواب سے نوازیں۔ نیز بیا بھی سنتے ہیں کہ مجد کے اندر اذان دینا مکروہ ہے؟

ج ..... عام الل علم كے نزد يك موت كى اطلاع كرنا جائز بلكه سنت ہے، ان احادیث ميں اس دنعی'' كى ممانعت ہے جس كا اہل جاہليت ميں دستور تھا كہ ميت كے مفاخر بيان كر كے اس كى موت كا اعلان كيا كرتے تھے۔

#### اعلان وفات کیسے سنت ہے؟

آپ کا فتوی پڑھ کرتیلی نہیں ہوئی آج کل ہمارے مطلے میں بید مسئلہ بہت ہی زیر بحث ہے، اس لئے اس کا فوٹو اسٹیٹ کرکے آپ کو دوبارہ بھیج رہا ہوں تا کہ تفصیل سے دلیل سے جواب دے کرمشکور فرما کیں، موت کی اطلاع کرنا سنت لکھا ہے تو مہر بانی کرکے اس کی دلیل ضرور لکھتے گا۔

س .....زمانہ جاہلیت میں جو دستورتھا اعلان کا تو وہ کن الفاظ سے اعلان کرتے تھے؟ س .....مسجد کے اندر اذان دینا کیسا ہے؟ اس کا جواب شاید بھول گیا، مہر ہانی کرکے اس کا جواب جلدی دینا تا کہ البحن دور ہو، بہت بہت شکرییہ۔

ت..... ا:....."في الحديث ان النبي صلى الله عليه

وسلم نعى للناس النجاشي، احرجه الجماعة. "

ترجمہ:.....''حدیث میں ہے کہ آنخضرت علیہ نے شاہ نجاشی کی موت کا اعلان فرمایا تھا۔''

۲:..... "وفى فتح البارى (٣، ١١): قال ابن العربي، يؤخذ من مجموع الاحاديث ثلاث حالات، الاولى اعلام الاهل والاصحاب واهل الصلاح فهذا

سنة، الثانية دعوة الحفل للمفاخرة فهذه تكره، الثالثة الاعلام بنوع آخر كالنياعة ونحو ذالك فهذا حرام، وقد نقله الشيخ في الاوجز (١٣٣٣) عن الفتح."

ترجمہ: "فتح الباری میں ہے کہ ابن عربی فرماتے ہیں کہ موت کی اطلاع دینے کی تین حالتیں ہیں ا: اہل وعیال اور اہل صلاح کو اطلاع کرنا یہ تو سنت ہے۔ ا: فخر و مباحات کے لئے مجمع کثیر کو جمع کرنے کے لئے اعلان کرنا یہ مروہ ہے۔ "الوگوں کو آہ و بکا اور بین کرنے کے لئے اطلاع کرنا اور بلانا یہ حرام ہے۔

":....." وفي العلائية: ولا بأس بنقله قبل دفنه وبالاعلام بموته ......الخ. وفي الشامية: قوله وبالاعلام بموته: اي اعلام بعضهم بعضاً، ليقضوا حقه. هداية: وكره بعضهم ان ينادئ عليه في الازقة والاسواق، لانه يشبه نعى الجاهلية، والاصح انه لا يكره اذا لم يكن معه تنويه بذكره وتفخيم..... فان نعى الجاهلية ماكان فيه .قصد الدوران مع الضجيج والنياحة وهو المراد بدعوى الجاهلية في قوله صلى الله عليه وسلم: "ليس منامن ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية.... شرح المنية (شامى ٢-٢٣٩) وكذا في الفتح (١-٣٢٣)."

ترجمہ:.... اور علائیہ میں ہے کہ میت کو وفن کرنے سے پہلے ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل کرنے اور موت کے

اعلان کرنے میں کوئی حرج نہیں الے۔ اور فاوی شامی میں ہے: ''اور اس کی موت کی اطلاع دینا لین ایک دوسرے کو اس لئے اطلاع دینا تا کہ اس کا حق ادا کرسکیں، (جائز ہے) اور بعض حضرات نے بازاروں اور گلیوں میں کسی کی موت کے اعلان کو مروہ کہا ہے کیونکہ یہ زمانہ جاہلیت کی موت کی اطلاع دینے کے مشابہ ہے، صحیح یہ ہے کہ یہ مکروہ نہیں ہے، جب کہ اس اعلان کے ساتھ زمانہ جاہلیت کا سا نوحہ اور مردے کی بردائی کا تذکرہ نہ ہو۔ اس بی مقصود ہے جس میں دل کی شکی اور بین کا تذکرہ ہو، اور یہی مقصود ہے جس میں دل کی شکی اور بین کا تذکرہ ہو، اور یہی مقصود ہے آخضرت علی کے اس ارشاد کا کہ: وہ ہم میں سے نہیں ہے آخضرت علی اور گریبان بھاڑے اور جاہلیت کے دعوے

ج .....مسجد میں اذان کہنا کروہ تنزیبی ہے، البتہ جمعہ کی دوسری اذان کا معمول منبر کے سامنے چلا آتا ہے۔

# تصوير كاتحكم:

س .... ای دن بی آپ نے ایک سوال کے جواب میں لکھا تھا کہ تصویر حرام ہے جس کے لئے حضرت مفتی محمد شفیع دیوبندی کا حوالہ دیا تھا۔ پوچھنا یہ ہے کہ اگر تصویر حرام ہے تو ہمارے ملک سمیت کی اسلامی مما لک میں کرنی نوٹوں پر تصویریں ہیں، ہم لوگ یہ تصویری نوٹ جیب میں رکھ کرنماز پڑھتے ہیں، آیا ہماری نماز قبول ہوجاتی ہے؟

جارے ملک کے بڑے بڑے علما کسیاسی جماعتوں سے وابستہ ہیں، آئے دن اخبارات و رسائل میں ان کے انٹرویوز آتے رہتے ہیں، جس کے ساتھ ان کی تصویر بھی چھپتی ہے،لیکن کسی عالم نے اخبار یا رسالے کومنع نہیں کیا کہ انٹرویو چھاپ

دین، اور تصویر مت چھاپنا۔

ج کے دوران مناسک ج بھی ٹی وی پر براہ راست دکھائے جاتے ہیں کیا یہ بھی ٹھیک نہیں ہے؟ اور د کیفے والا بھی گناہ گار ہے؟ جب کہ یہ بھی ایک عس ہے، اس فتم کی بے شار چیزیں ہیں، جو کہ آپ کو بھی معلوم ہے۔

ح سساس سوال میں ایک بنیادی غلطی ہے، وہ یہ کہ ایک ہے قانون اور دوسری چیز ہے قانون پر عمل نہ ہونا۔ میں تو شریعت کا قانون بیان کرتا ہوں، مجھے اس سے بحث نہیں کہ اس قانون پر کہاں تک عمل ہوتا ہے، اور کہاں تک عمل نہیں ہوتا، رسول اللہ علیہ نے تصویر کو حرام قرار دیا ہے، اور تصویر بنانے والوں پر لعنت فرمائی ہے، اب اگر بیافی ساری دنیا بھی اس قانون کے خلاف کرنے لگے تو اس سے قانونِ شرعی تو غلط بلفرض ساری دنیا بھی اس قانون کے خلاف کرنے گئے تو اس سے قانونِ شرعی تو غلط نہیں ہوجائے گا، ہاں! قانون کو قرنے والے گناہ گار ہوں گے، جو لوگ نوٹوں پر

تصورين چھاہتے ہيں، اخبارات ميں فوٹو چھاہتے ہيں، جج كى فلميں بناتے ہيں، كيا

رسول الله علي كمقرر كرده قانون كے مقابله ميں ان لوگوں كا قول و فعل جست

ہے؟ اگر نہیں تو ان كا حوالہ دينے كے كيامعنى؟

خوب سمجھ لیجئے کہ پاکستان کا سربراہ ہو، یا سعودی حکران، سیاسی لیڈر ہو، یا علا ، مشاکخ! بیسب امتی ہیں، ان کا قول وفعل شری سندنہیں کہ رسول اللہ علیہ کے مقابلے میں ان کا حوالہ دیا جائے، بیسب کے سب اگر امتی بن کراپنے نبی علیہ کے تانون پھل کریں گے تو اللہ تعالی کے یہاں اجر پائیں گے، اور اگر نہیں کریں گے تو بارگاہ خدا وندی میں مجرم کی حیثیت سے پیش ہوں گے، پھر خواہ اللہ تعالی ان کو معاف بارگاہ خدا وندی میں مجرم کی حیثیت سے پیش ہوں گے، پھر خواہ اللہ تعالی ان کو معاف کردیں یا پیر لیس، مبر حال کسی مجرم کی قانون شکنی، قانون میں لچک پیدا نہیں کرتی، ہم لوگ بردی تھیں غلطی کے مرتکب ہوتے ہیں جب قانون اللی کے مقابلے میں فلال اور فلال کے عمل کا حوالہ دیتے ہیں۔

تصویر والے نوٹ کو جیب میں رکھنے سے نماز فاسد نہیں ہوتی بغیر کسی شدید

ضرورت كے تصوير بنوانا جائز نہيں اور حج فلم كا بنانا اور و كھنا بھي جائز نہيں۔

# نعرهٔ تکبیر کے علاوہ دوسرے نعرے:

س جیں کہ آپ کومعلوم ہوگا کہ افواج پاکتان کے جوان جذبہ جہاد، جذبہ شہادت اور حب الوطنی سے سرشار ہیں اور ملک کے لئے کسی قربانی سے دریغ نہیں کرتے، جنگ ایک ایما موقع ہے کہ اس میں موت یقینی طور پرسامنے ہوتی ہے اور ہر سپاہی کی خواہش شہادت یا غازی بنا ہوتی ہے۔

جنگ کے دوران اور مشقول میں فوجی جوان جوش میں مختلف نعرے لگاتے بیں مثلاً نعرو تکبیر: اللہ اکبر، نعرو حیدری: یاعلیٰ مدد۔

اب اصل مسئلہ ''یا علی مد'' کا ہے ملک بھر کے فوجی جوان ''یا علیٰ مد''
پکارتے ہیں، لیکن اکثر علما کے سنا ہے کہ شرک عظیم اور گناہ ہے، جے اللہ تعالیٰ معاف
نہیں کرتا، تو کیا ''یاعلی مد'' کا نعرہ درست ہے یا نہیں؟ کیونکہ اس نعرے کے بعد اگر
موت واقع ہوجائے اور یہ واقعی شرک ہوتو معمولی می تا بھی کی وجہ سے کتنا بڑا نقصان
ہوسکتا ہے؟

نیز اکثر مسجدوں اور مختلف جگہوں پر یااللہ، یا محمد، یارسول کے نعرے درج ہوتے ہیں ان کے بارے میں بھی تفصیل سے بیان کریں۔

ح .....اسلام میں ایک ہی نعرہ ہے، یعنی نعرہ تکبیر اللہ اکبر۔ باقی نعرے لوگوں کے خود تراشیدہ ہیں، نعرۂ حیدری شیعوں کی ایجاد ہے، کیونکہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ میں خدائی صفات کا عقیدہ رکھتے ہیں، بی نعرہ بلاشبہ لائق ترک ہے اور شرک ہے۔

یا محمد اور یا رسول اللہ کے الفاظ لکھنا بھی غلط ہے اس مسئلہ پر میری کتاب ''اختلاف امت'' میں تفصیل سے لکھا گیا ہے اسے ملاحظہ فرمالیں۔

الٹراساؤنڈ سے رحم مادر کا حال معلوم کرنا؟

س .... قرآن میں کی جگہ میہ ذکر کیا گیا ہے کہ بعض چیزوں کاعلم سوائے اللہ کی ذات

کے علاوہ کسی کے پاس نہیں ہے اس سلسلے میں سورۃ لقمان کی آخری آیات کا حوالہ دول گا جس کا مفہوم کچھ اس طرح ہے کہ چند چیزوں کا علم سوائے اللہ کے کسی کے پاس نہیں ہے، ان میں قیامت کے آنے کا، بارش کے ہونے کا، کل کیا ہونے والا ہے، فصل کسے اگے گی، اور ماؤں کے پیٹ میں کیا ہے (لڑکا یا لڑکی)۔

جیدا کہ آپ کوعلم ہوگا کہ آج کل ایک مشین جس کا نام ''الٹراساؤنڈمشین''
(ALTRA SOUND MACHINE) ہے جو کہ شاید اب پاکستان میں بھی موجود
ہے، ڈاکٹروں کا دعویٰ ہے کہ اس مشین کے ذریعے یہ آسانی سے بتایا جاسکتا ہے کہ
حاملہ عورت کے پیٹ میں کیا ہے؟ لیمی لڑکی یا لڑکا؟ اور کی ڈاکٹروں نے اس کو ثابت
کر بھی دکھایا ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ آیا قرآن وحدیث کی روشیٰ میں ڈاکٹروں کا یہ دعویٰ کس حد تک درست ہے؟ اور اس مشین کی کیا حقیقت ہے؟ کیا یہ اسلام کے احکام اور قرآن کے خلاف نہیں ہے؟

ج .....قرآن کریم کی جس آیت کا حوالہ آپ نے دیا ہے، اس میں بدفر مایا گیا کہ 
اللہ تعالیٰ جانتے ہیں جو پچھرتم میں ہے۔ "اگر اللہ تعالیٰ بذریعہ وقی کے یا کشف و
البهام کے ذریعہ کی کو بتادے توبیاس آیت کے منافی نہیں، اسی طرح اگر آلات کے
ذریعہ یا علامات کے ذریعہ بیہ معلوم کرلیا جائے تو بیہ بھی علم غیب شار نہیں کیا جاتا، لبذا
اس آیت کے خلاف نہیں، بیہ جواب اس صورت میں ہے کہ آلات کے ذریعہ سوفیصد
یقین کے ساتھ معلوم کیا جاسکے، ورنہ جواب کی ضرورت ہی نہیں، کیونکہ نفی علم یقینی اور
بغیر ذرائع کے حاصل ہونے والے کی ہے، جب کہ علم ایک تو ظنی ہوتا ہے، اور دوسرا 
اسباب عادیہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے، اور جوعلم کسی کے ذریعہ مے، حاصل ہو وہ علم 
اسباب عادیہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے، اور جوعلم کسی کے ذریعہ ہے، حاصل ہو وہ علم 
غیب نہیں کہلاتا، لبذا ہے آیت کے منافی نہیں۔

فارمی مرغی کے کھانے کا حکم:

س ......آپ کومعلوم ہوگا کہ آج کل تقریباً ہر ملک میں مشینی سفید مرفی کا کاروبار عام ہے اور مرغیوں کی ہورش کے لئے ایک خوراک دی جاتی ہے جس میں خون کی آمیزش کی جاتی ہوتی ہے اور اس غذا کی وجہ سے مرفی کے اندر خود بخو دانڈے دیے مرفی کے اندر خود بخو دانڈے دیے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ قرآن و صدیث کی روشی میں ایسی مرغی اور اس کے انڈے کھانے جائز ہیں؟

ج:.....مرغی کی غذا کا غالب حصه اگر حرام ہوتو اس کا کھانا مکروہ ہے، اس کو تین دن بندر کھا جائے اور حلال غذا دی جائے اس کے بعد کھایا جائے، اور ان کی خوراک میں حلال غالب ہوتو کھانا جائز ہے۔

حقاكه بنائے لا اله است حسين :

س .....گزارش اینکه حضرت خواجه معین الدین اجمیری رحمة الله علیه کی طرف منسوب ایک رباعی جوشیعه فرقه کے علاوہ الل سنت والجماعة مقررین وعلائے کرام کی زبانوں بربھی گشت کررہی ہے، میری مراد ہے:

شاه است حسين بادشاه است حسين دين است حسين دين است حسين مرداد ونداد وست در دست بزيد حقا كه بنائ لا الله است حسين حقا كه بنائ لا الله است حسين

اى طرح علامه اقبال مرحوم كا ايك شعر:

بهر حق در خاک و خول غلطیده است تا بنائے لا الله گر دیده است

اور ظفر علی خان مرحوم کا شعر جس کا آخری حصه:

#### اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کر بلا کے بعد

یہ اور اشعار مذکورہ بالا کا خط کشیدہ حصہ دِل میں بہت زیادہ کھنکتا ہے، میرے ناقص علم کے مطابق بیقر آن وسنت کی تعلیمات سے مطابقت نہیں رکھتا، واضح ہو کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا میرے دل میں نہایت بلند مقام ہے، آپ براہ کرم اسلام کی تعلیمات کی روشنی میں مدل تحریر فرمائیں کہ بیضچے ہے یا غلط؟

اگر بنائے لاالد حسین نہیں تو از روئے شرع بنائے لاالہ کیا ہے؟ ایک عالم دین فرماتے ہیں کہ یہ ربائی طامعین کا شفی رافضی کی ہے، حضرت خواجہ اجمیری کی نہیں، چونکہ ان کے دیوان و رسائل میں نہیں ملی، جواب مدل و مبر بن اور مفصل کھیں۔

ج.....ظفر علی خان مرحوم کے شعر میں تو کوئی اشکال نہیں، "بر کر بلا" سے مراد" بر شہادت گاہ" ہے، اور شعر کا مدعا بہ ہے کہ قربانی وشہادت احیائے اسلام کا ذریعہ ہے۔ جہاں تک اول الذکر رباعی اور اقبال کے شعر کا تعلق ہے بہ خالصتاً رافضی نظر کے ترجمان ہیں، خواجہ اجمیری کی طرف رباعی کا انتساب غلط ہے، اور اقبال کا شعر "فی مُکلِّ وَادِ یَقِیمُونَ" کا مصداق ہے، لطف بہ ہے کہ رباعی ہیں" سرداد و نہ داد دست در دست بزید" کو اور اقبال کے شعر میں" بہر حق در خاک و خول غلطیدن" کو" بنائے لاالا" ہونے کی علت قرار دیا گیا ہے، حالانکہ تو حید، جومفہوم ہے" لاالا" کا حق تعالی کی صفت ہے، بندہ کا ایک فعل اللہ تعالی کی توحید و یکنائی کی علت کیسے ہوسکتا ہے؟ ہاں جولوگ ائمہ محصومین میں خدا اور خدائی صفات کے حلول کے قائل ہوں ان سے الیا مبالغہ مستجد نہیں۔ الغرض بیر رباعی کسی رافضی کی ہے، اور اقبال کا شعر اس کا سرقہ ہے۔ واللہ اعلم

سركاري افسران كي خاطر تواضع:

س ..... آ ڈٹ کے محکمہ سے متعلق ہونے کی وجہ سے دوسرے محکموں میں جاکر آ ڈٹ

كرنا يرتا ب، وه لوگ مهمان مجه كر كهانے كا يا جائے كا بندوبست كرتے ہيں، نه کھانے پر ناراض ہوتے ہیں یا آڈٹ کرنے میں تعاون میں ستی کرتے ہیں، کھانے یا جائے کے بیسے بھی ہمیں ادانہیں کرنے دیتے، دوسری جگہ جاکران چیزوں کا اینے بندوبست سے حاصل کرنا مشکل ہوتا ہے، اس کھانے سے نہ ہم اپنے فرائض میں کوتا ہی کرتے ہیں اور نہ وہ اس وجہ سے تقاضا کرتے ہیں کہ اعتراض معاف کرویئے جائیں، ایس حالت میں کھانا یا جائے قبول کرنا چاہئے یانہیں، ہمارے افسران نہ اس چیز کومنع کرتے ہیں نہ قبول کرنے کو کہتے ہیں ہال خود جائیں تو کھائی لیتے ہیں۔ ح .... جارے معاشرے میں سرکاری افسران کو کھلانے بلانے کامعمول ہے، اس لئے لوگ اس پر بھند ہوتے ہیں، اگر ممكن ہوتو ان سے كہد ديا جائے كہ ہميں سفر كے لئے سرکاری خرج ملتا ہے، اس لئے کھانے یہنے کے مصارف ہم خود ادا کریں گے، البت تیاری کے انظامات کردئے جائیں، اگر لوگ اس پر راضی ہوجائیں تو یہ انظام کرلیا جائے، ورنہ بحالت مجبوری ان کی ضیافت کو گوارا کرلیا جائے، لیکن اس ضیافت کا اثر فرائض کی بھا آوری پر واقع نہ ہو۔

#### خرچ سے زیادہ بل وصول کرنا؟

س .... جب مقام سے باہر جاتے ہیں تو یومیہ خرچہ اور سفر خرج سرکاری ماتا ہے، اور ہوئل کا خرچ بھی، مثلاً ایک خص ریلوے میں اے ی کلاس میں جاسکتا ہے، مگر کسی وجہ سے فرسٹ یا سکینڈ کلاس میں جاتا ہے اور حکومت سے پیسے اے ی کے لے لیتا ہے تو کیا یہ جائز ہے؟ اگر اضافی پیسے فقرا کمیں تقسیم کردے بلا ثواب کی نیت کے تو پھر کیسا ہے؟

ایے ہی مثلاً دوسورو بے بومیہ پر ہوٹل میں رہ سکتا ہے مگر وہ بچاس رو بے والے کرے میں رہتا ہے لین ہے؟ والے کرے میں رہتا ہے لیکن حکومت سے دوسورو بے لے لیتا ہے، کیا بیہ جائز ہے؟

اگراضافی ۱۵۰ روپے فقرا میں تقسیم کردے تو پھر کیا جائز ہے؟ جب کہ بغیر نیت ثواب کے ہو۔

ج ..... اگر سرکار کی طرف سے اس کی اجازت ہے پھر تو کوئی اشکال نہیں لیکن اگر اجازت نہیں تو بہتر صورت ہے ، اور اگر بیہ صورت بھی ممکن نہ ہوتو زائد خرچہ کی تدبیر سے گورنمنٹ کے خزانے میں جمع کرادیا جائے، اور اگر بیہ صورت بھی نہ ہو سکے تو ساکین کو بغیر نیت صدقہ کے دیدیا جائے۔

# مؤثر حقيق الله تعالى بين نه كه دوائي:

س .....میرے ایک سوال کا جواب آپ نے دیا ہے جس سے میری وہنی پریشانی ابھی تک ختم نہیں ہوسکی، میں دوبارہ آپ کو تکلیف دے رہی ہول امید ہے آپ مجھے معاف کردیں گے۔ میرا سوال بیتھا کہ:

"کیا دوائی کھانے سے بیٹا پیدا ہوسکتا ہے جس کے جواب میں آپ نے لکھا ہے کہ: "بیٹا بیٹی خدا ہی کے حکم سے ہوتے ہیں، اور دوائی بھی ای کے حکم سے موثر ہوتی ہے اس لئے اگر رہے تقیدہ صحیح ہے تو دوائی کے استعال میں کوئی حرج نہیں۔"

گتاخی معاف! مولانا صاحب میں چاہتی ہوں کہ آپ اس سوال کا جواب ذرا وضاحت ہے دیں کیونکہ میرا دل ابھی بھی مطمئن نہیں ہوا کہ اگر دوائی کھانے سے بھی بیٹا پیدا ہوسکتا ہے تو پھر ہرعورت ہی دوائی کھانی شروع کردے اور دنیا میں بیٹے بی بیٹا پیدا ہوسکتا ہے تو پھر ہرعورت ہی دوائی کھانی شروع کردے اور دنیا میں بیٹے بی بہت بی بیٹے نظر آئیں، بیٹیاں تو ختم ہوجائیں کیونکہ ہمارے ملک میں تو پہلے ہی بہت جہالت ہے، پہلے تو لوگ داتا صاحب کے مزار پر اور دوسرے مزارات پر جاکر بیٹا جہالت ہو، پہلے تو لوگ داتا صاحب کے مزار پر اور دوسرے مزارات پر جاکر بیٹا مائی ہے اگر بیٹا ملے لگا تو عورتوں کا جوم ان کے گھر لگ جائے گا جو دوائی بھی ہزاروں میں بچ رہے ہیں کیا بیشرک نہیں ہوگا؟ جب کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ میں جس کو چاہتا ہوں بیٹا دیتا ہوں جس کو چاہتا ہوں

بینی دیتا ہوں، جب اللہ نے دینا اپن مرضی سے ہے تو دوائی کیا اثر كر عتى ہے؟ ج ..... میری بہن! دواوُل کا تعلق تجربہ سے ہے، پس اگر تجربہ سے ابت موجائے (محض فراڈ نہ ہو) کہ فلال دوائی سے بیٹا ہوسکتا ہے تو اس کا جواب میں نے لکھا تھا کہ دوائی کا مؤثر ہونا بھی الله تعالی کے حکم سے ہے جیسے بیاری سے شفا دینے والا تو الله تعالى ہے، كيكن دوا دارو بھى كيا جاتا ہے، اور اس كا فائدہ بھى ہوتا ہے، تو يوں كہا جائے گا کہ جس طرح اللہ تعالی بغیر دواؤں کے شفا دے سکتے ہیں اور دیتے ہیں ای طرح مجھی دوائی کے ذریعے شفا عطا فرماتے ہیں، دوائی شفانہیں دیتی، بلکہ اس کا وسیلہ اور ذریعہ بن جاتی ہے، اور جب الله تعالی جاہتے ہیں دوائی کے باوجود بھی فائدہ

ای طرح اگر کوئی دوائی واقعی ایس ہے جس سے بیٹا ہوجاتا ہے تو اس کی حیثیت بھی یہی ہوگی کہ بھی اللہ تعالی دوائی کے بغیر بیٹا دے دیتے ہیں، بھی دوائی کو ذر بعد بنا کر دیتے ہیں، اور مجھی دوائی کے باوجود بھی نہیں دیتے، جب مؤثر حقیقی اللہ تعالیٰ کوسمجھا جائے اور دوائی کی تاثیر کوبھی اس کے حکم وارادہ کی پابند سمجھا جائے توبیہ شرک نہیں، اور ایسی دوائی کا استعال گناہ نہیں۔

نوٹ: مجھے اس سے بحث نہیں، کہ کوئی دوائی الی ہے بھی یانہیں۔

# مریخ وغیره پرانسانی آبادی:

س.....کیا ایک انسانوں کی آبادی اس زمین (جس پر ہم لوگ خود رہتے ہیں) کے علاوہ کہیں اور بھی ہوسکتی ہے؟ جیسے مرتخ وغیرہ میں ۔ میرا مطلب ہے کہ اسلامی رو سے يمكن ب يانبين اگر بو انبياكرام كوتو صرف اس زمين ير خدا تعالى في بهيجا ب جیے ہم لوگ رہتے ہیں، اگر ممکن ہے تو وہ لوگ جج وغیرہ کس طرح ادا کریں گے؟ ج..... آپ اس زمین کے انسانوں کی بات کریں مربخ اور عطارد پر اگر انسانی مخلوق ہوگی تو اللہ تعالیٰ نے ان کی ہدایت اور مج وغیرہ کا بھی انتظام کیا ہوگا، آپ ان کا

معامله خدا پر چھوڑ دیں۔

## عورت کی حکمرانی:

س سدونامه جنگ کراچی کے اسلامی صفحه پر گزشته تین مسلسل جمعة المبارک (مورخه ۲۷ جنوری، ۳ فروری اور ۱۰فروری ۱۹۸۹ء) سے ایک تحقیقی مقاله بعنوان عورت بحثیت حکران از جناب مفتی محمد رفع عثانی صاحب شائع مور ہا ہے۔

مفتی صاحب نے ان مقالات میں قرآن حکیم، احادیث مبارکہ، ائمہ کرام، فقہا اور علائے اقوال اور حوالوں سے میقطعی ثابت کیا ہے کہ ایک اسلامی مملکت کی سربراہ ''عورت'' نہیں ہوسکتی۔

سیای وابستگی سے قطع نظر بحثیت ایک مسلمان میں خالعتا اسلامی نقطہ نگاہ سے آپ سے بیسوال کرنے کی جسارت کررہا ہوں کہ موجودہ دور کی حکمران چونکہ ایک خاتون ہے، جبکہ قرآن، حدیث، علا اور فقہا نے اس کی ممانعت اور مخالفت کی ہے، لیکن اس کے باوجود اہل پاکتان نے مشتر کہ طور پر ایک عورت کو حکمران بنا کر قرآن اور حدیث کے واضح احکامات سے روگردانی کی ہے۔ کیا پوری قوم ان واضح احکامات سے روگردانی پر گناہ گار ہوئی اور کیا پوری قوم کو اس کا عذاب بھگتنا ہوگا۔۔۔۔؟ نیز مارے موجودہ اسلامی شعائر اور فرائض پر تو اس کا کوئی اثر نہیں پر رہا ہے؟

ح .... حق تعالی شانه، آنخضرت علیه اور اجماع امت کے دوٹوک اور قطعی فیصلہ اور اس کی کھلی مخالفت کے بعد کیا ابھی آپ کو گنہ گاری میں شک ہے؟ براہ راست گناہ تو ان لوگوں پر ہے جنہوں نے ایک خاتون کو حکومت کی سربراہ بنایا، لیکن اس کا وبال پوری قوم پر بڑے گا، متدرک حاکم کی روایت میں بند صحیح آنخضرت علیہ کا ارشاد نقل کیا ہے:

"هلكت الرجال حين اطاعت النساء."

(مندرك حاكم ج:٢٠ ص:٢٩١)

ترجمہ: ..... 'ہلاک ہوگئے مرد جب انہوں نے اطاعت کی عورتوں کی۔''

اب بیرتاہی اور ہلاکت پاکستان پر کن کن شکلوں میں نازل ہوتی ہے؟ اس کا انتظار کیجئے۔

#### ابلیں کے لئے سزا:

س ....قرآن شریف میں اہلیس کوجن کہا گیا ہے۔جس نے حضرت آدم کو سجدہ کرنے سے اس لئے انکار کیا کہ اس کی تخلیق آگ سے ہے جب کہ انسان کی مٹی سے، اہلیس کو اس کی نافرمانی کی وجہ سے ملعون قرار دیا گیا، اور اس کے اعمال پر چلنے والے انسانوں کو دوزخ کے دردیناک عذاب کی خبر دی گئی۔

لیکن کہیں بھی نہیں کہ ابلیس کی ان حرکات پر اس کے لئے دوزخ کی سزا ہے یا نہیں۔اگر ہے تو کیا جس کی تخلیق آگ سے ہے اس پر دوزخ کوئی اثر کرے گی؟

ح .....اہلیس کے لئے دوزخ کی سزا قرآن کریم میں مذکور ہے، جنوں کی تخلیق میں عالب عضرآگ ہے، اور مٹی کا ہونے عالب عضرآگ ہے، اور مٹی کا ہونے عالب عضرآگ ہے، اور مٹی کا ہونے کے باوجود جس طرح انسان مٹی سے ایذا پاتا ہے مثلاً اس کو مٹی کا گولا مارا جائے تو اس کو تکلیف ہوگی، ای طرح جنوں کے آگ سے بیدا ہونے کے باوجود ان کوآگ سے تکلیف ہوگی۔

#### گھوڑے کا گوشت:

س .....صحیح بخاری شریف جلد نمبر ۳ صفحه نمبر ۲۵۵ سے ۲۵۱ تک مختلف احادیث میں بید بات کھی ہے کہ حضور اکرم عقطی نے گھوڑے کا گوشت کھانا جائز قرار دیا ہے، ہمیں بتا ئیں کہان احادیث کا کیا مطلب ہے اور پھر اگر جائز ہے تو آج تک علام کرام نے

کیوں نہیں بتاما۔

ن ....سنن ابی داؤدس: ۱۷۵، ج: ۲ مطبوع کراچی میں حدیث ہے کہ آنخضرت علیہ اللہ اللہ کے گوڑے کے گوشت سے منع فرمادیا تھا، چونکہ ایک حدیث سے جواز معلوم ہوتا ہے، اور دوسری سے ممانعت معلوم ہوتی ہے، اس لئے امام ابو حنیفہ اور امام مالک کے نزدیک گھوڑے کا گوشت کروہ ہے آپ نے بید مسئلہ پہلے کسی عالم سے بوچھانہیں ہوگا اگر یوچھے تو بتایا جانا۔

# كياسب دريائي جانور حلال بين؟

س .....جس طرح قرآن مجید کی بیآیت ہے کہ دریاؤں کے جانوروں کو حلال قرار دیا گیا ہے مگر ہم صرف مچھلی حلال سجھتے ہیں جب کہ سمندروں میں اور بھی جاندار ہوتے میں

ج .....قرآن کریم کی جس آیت کا آپ نے حوالہ دیا ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ احرام کی حالت میں دریائی جانوروں کو حرال فرمایا گیا ہے، خودان جانوروں کو حلال نہیں فرمایا گیا اور شکار حرام جانور کا بھی ہوسکتا ہے، جیسے شیر اور چیتے کا شکار کیا جاتا ہے، حدیث شریف میں صرف مجھلی کو حلال فرمایا ہے، اس لئے ہم صرف مجھلی کو حلال فرمایا ہے، اس لئے ہم صرف مجھلی کو حلال سمجھتے ہیں۔

(نصب الرابہ ج: مصرف مجھلی کو حلال میں سروں کی کا شکار کیا ہے۔ اس کے ہم صرف مجھلی کو حلال سمجھتے ہیں۔

# جانور کوخشی کرنا:

س ....قربانی کے لئے جو بکرا پالتے ہیں اس کوختی کردیتے ہیں صرف اس نیت سے کہ اس کی نشو و نما اچھی ہواور گوشت بھی زیادہ نکلے اور خصوصاً فروخت کرنے والے زیادہ ترخصی کرتے ہیں تو بکرا بری طرح زیادہ ترخصی کرتے ہیں تو بکرا بری طرح سے چنج و پکارکرتا ہے تو کیا جانور پر بیظلم ہے یانہیں؟

ے .... جانور کا نصمی کرنا جائز ہے، اور اس کی قربانی بھی جائز ہے، جہاں تک ممکن ہو کوشش کی جائز ہے، جہاں تک ممکن ہو کوشش کی جائے کہ جانور کو تکلیف کم سے کم پہنچ۔

#### واڑی کٹانا حرام ہے:

س ....آپ نے ارشاد فرمایا ہے کہ ڈاڑھی بوصانا واجب ہے اور اس کومنڈانا یا کٹانا (جب کہ ایک مشت ہے کم ہو) شرعا حرام اور گناہ کبیرہ ہے۔

ا:..... جناب عالی میں نے پاکستان میں ماہ رمضان میں کی حافظ دیکھے جو تراوی برماتے تھے اور ڈاڑھی صاف کرتے تھے۔

انسسب سے اعلی مثال ہمارے علیم سعید احمد صاحب ہمدرد والے الحاق صافظ ہیں، ۹ سال کی عربیں ہیں، اپنے رسالے ہدردصحت میں پہلامضمون قرآن لور حدیث کا ہوتا ہے، خود لکھتے ہیں، کیا ان کو بیمسکانیس معلوم۔

۳:..... یہاں ریاض میں اکثریت لوکل آبادی ذراسی داڑھی رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہام شافعی اور امام احمد بن عنبل کی فقہ میں جائز ہے۔

المنسسال مسئلہ پر ایک قابل تعلیم یافتہ جوعر بی اور صدیث و فقہ کی ڈگریاں رکھتے ہیں، نے گفتگو کی، انہوں نے بھی کہا کہ چھوٹی داڑھی حرام نہیں۔

براہ کرم تفعیل سے جواب دیں کیونکہ اکثر پاک و ہند کے سلمان بھی یہاں آ آکر ان جیسی ڈاڑھی رکھنے گئے ہیں کیونکہ عمرہ، حج کرنے کے بعد سے نماز کی پابندی بھی کرتے ہیں۔

ج ..... فاسق ہیں، ان کی افتدا میں نماز مکروہ تحری ہے۔

٢:.... ي بات عكيم صاحب بى كومعلوم بوگى كدان كومسكدمعلوم ب يا

٣:.... بدلوگ غلط كہتے ہيں كى فقه ميں جائز نہيں۔

۳:....ان ئے پاس ڈگریاں ہیں، کین صرف ڈگریوں سے دین آجایا کرتا تو مغرب کے مستشرقین ان سے بڑی ڈگریاں رکھتے ہیں، اس موضوع پر میرامخضر سا رسالہ ہے'' داڑھی کا مسئلہ'' اُس کا مطالعہ کریں۔

علماً کے متعلق چنداشکالات:

س ..... میں چند سوالات لکھ رہا ہوں بیتمام سوالات کتاب (تبلیغی جماعت، حقائق و معلومات) سے لئے ہیں جس کے مولف (علامہ ارشد القادری) ہیں:

ا : ..... دیوبندی گروه کے شخ الاسلام مولاناحسین احمد صاحب نے اس فرقے اور اس کے بانی محمد ابن عبدالوہاب نجدی کے متعلق نہایت سکین اور لرزه خیز حالات تحریر فرمائے ہیں، وہ لکھتے ہیں:

" مدی این عبدالوباب نجدی ابتدائے تیرہویں صدی میں نجد عرب سے ظاہر ہوا، اور چونکہ خیالات باطلہ اور عقائد فاسدہ رکھتا تھا، اس لئے اس نے اہل سنت والجماعة سے قبل و قبال کیا ان کو بالجبر اپنے خیالات کی تکلیف دیتا رہا، ان کے اموال کوغنیمت کا مال اور حلال سمجما گیا، ان کے قبل کرنے کو ماعث وال و رحمت شار کرتا رہا، محمد این، عبدالوباب کا عقیدہ تھا کہ جملہ اہل عالم اور تمام مسلمانان دیار مشرک و کافر ہیں، اور ان کے جملہ اہل عالم اور تمام مسلمانان دیار مشرک و کافر ہیں، اور ان سے قبل کرنا اور ان کے اموال کو ان سے چھین لینا حلال سے تا کہ واجب ہے۔"

جب که فاوی رشیدیدج: اص: ۱۱۱ میں حضرت کنگوہی صاحب ایک سوال

کے جواب میں لکھتے ہیں:

"محد ابن عبدالوباب کے مقتدیوں کو وہانی کہتے ہیں،

ان کے عقا کدعمدہ تھے۔''

حضرت پوچھنا میہ چاہتا ہوں کہ دیوبند کے شخ مولوی حسین احمد مدنی صاحب اللہ علیہ کے دہائی میں میں میں کا اس کے عقائد کے دہائی کے دہائی کے دہائی کے دہائی کے دہائی کے دور فرمائیں اللہ آپ کو جزا عطا فرمائیں میری اس پریشانی کو دور فرمائیں اللہ آپ کو جزا عطا فرمائیں میر

ج ..... دونوں نے ان معلومات کے بارے میں رائے قائم کی جوان تک پینی تھیں، ہر اللہ مخص اپنے علم کے مطابق تھم لگانے کا مکلف ہے بلکہ ایک ہی شخص کی رائے کسی کے بارے میں دو وقتوں میں مختلف ہو سکتی ہے، پھر تعارض کیا ہوا؟ علاوہ ازیں تبلینی جماعت کے بارے میں اس بحث کولانے سے کیا مقصد؟

انسندن فراوی رشدید ج:۲،ص:۹ میں کسی نے سوال کیا ہے کہ لفظ رحمۃ للعالمین، مخصوص آنخضرت علیات ہے ہے یا ہر مخص کو کہہ سکتے ہیں؟

جواب میں حضرت گنگوئی فرماتے ہیں کہ لفظ رحمة للعالمین صفت خاصہ رسول اللہ علیہ کی نہیں ہے۔''

حفرت ہو چھنا یہ چاہتا ہوں کہ ہم بھی آج تک بہی تجھ رہے ہیں اور غالبًا یہ درست بھی ہے کہ بیصفت حضور علی ہے۔

ن ..... بالكل سيح ب كدر حمة للعالمين، آخضرت عليه كل صفت ب كين دوسر انبياً واولياً كا وجود بهى اپنى جگدر حمت ب اى كوحضرت كنگونى قدس سره، نے بيان فرمايا، اس كى مثال يول سمجمو كر سميج و بصير حق تعالى شانه كى صفت ب كيكن انسان كے بار ب ميں فرمايا۔ "فَجَعَلُنَاهُ سَمِيْعًا بَصِيرُهُ" (سورة الدہر) كيا انسان كے سميج و بصير ہونے ميں فرمايا۔ "فَجَعَلُنَاهُ سَمِيْعًا بَصِيرُهُ" (سورة الدہر) كيا انسان كے سميج و بصير ہونے سے اس كا صفت خداوندى كے ساتھ اشتراك لازم آتا ہے؟

سانسند مولانا قاسم نانوتوی صاحب اپنی ایک کتاب بست تخدیر الناس میں تحریر فرماتے ہیں کہ سسانبیا کا پنی امت سے متاز ہوتے ہیں باقی رہاعمل اس میں بسا اوقات بظاہر امتی مساوی ہوجاتے ہیں۔'' (تحذیرالناس ۵۰) مساوی ہوجاتے ہیں۔'' (تحذیرالناس ۵۰) حضرت پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہ نبی پر تو اللہ وی بھی جھیجے ہیں، کتابیس بھی احتی ہیں، اللہ سے ہمکلام بھی ہوتی ہیں حتی کہ حضور علیا کے کوتو معراج بھی ہوئی،

پرنی کے مل میں اور امتی کے عمل میں تو بہت فرق ہوگیا کیا یہ بات سیجے نہیں؟ ح .....حضرت نانوتوی کی مراد یہ ہے کہ عبادات کی مقدار میں تو غیر نبی بھی نبی کے برابر موجاتا؟ بلكه بسااوقات بزه بهي جاتا ب مثلاً جتنے روزے آنخضرت عليك ركھتے تحے مسلمان بھی اتنے ہی رکھتے ہیں بلکہ بعض حضرات نفلی روزہ کی مقدار میں بڑھ بھیٰ جاتے ہیں، ای طرح نمازوں کو دیکھو کہ آنخضرت علیہ سے رات کی نماز میں تیرہ یا يندره ركعت سے زياده ثابت نہيں، اور بہت سے بزرگان دين سے ايك ايك رات میں سکروں رکعتیں بڑھنا منقول ہے، مثلًا امام ابو یوسف قاضی القصاة بننے کے بعد رات کو دوسور کعتیں پڑھتے تھے، الغرض امتیوں کی نمازوں کی مقدار نبی کریم علیہ ے زیادہ نظر آتی ہے لیکن جاننے والے جانتے ہیں کہ پوری امت کی نمازیں مل کر بھی آنخضرت علی کی ایک رکعت کے برابرنہیں ہوسکتیں اس کی وجد کیا ہے؟ وجہ یہ ہے كه علم بالله، ايمان ويفين اور خشيت وتقوى كى جوكيفيت آخضرت علي وحاصل تقى وہ پوری امت کے مقابلہ میں بھاری ہے، اس کوحضرت نانوتو ک بیان فرماتے ہیں کہ حضرات انبیا کرام علیهم السلام کا اصل کمال و علم ویقین ہے جوان اکابر کو حاصل تھا، ورنہ ظاہری عبادات میں تو بظاہر امتی، انبیا کرام کے برابر نظر آتے ہیں، بلکہ ان کی عبادات کی مقدار بظاہران سے زیادہ نظر آتی ہے، جیسا کہ اوبر مثالوں سے واضح کیا

> سم:..... ' حضرت تمانوی کے کسی مرید نے مولا نا کولکھا كه ميس نے رات خواب مين اينے آپ كو ديكھا كه ہر چند كلمه تشہد سیح ادا کرنے کی کوشش کرتا ہوں لیکن ہر بار ہوتا یہ ہے کہ "لااله الا الله " ك بعد اشرف على رسول الله منه سے نكل جاتاہے۔ اس کے جواب میں تھانوی صاحب فرماتے ہیں کہتم کو مجھ سے غایت محبت ہے ریرسب پچھای کا متیجہ اور ثمرہ ہے۔''

حضرت بوچسنا بہ چاہتا ہوں کہ کسی کی مجت میں ہم ایسا کلمہ بڑھ سکتے ہیں؟

حسن کسی کی محبت میں ایسا کلمہ نہیں بڑھ سکتے نہ اس واقعہ میں اس شخص نے بہ کلمہ

پڑھا، بلکہ غیر اختیاری طور پر اس کی زبان سے نکل رہا ہے، وہ تو کوشش کرتا ہے کہ بہ

کلمہ نہ پڑھے، لیکن اس کی زبان اس کے اختیار میں نہیں، اور سب جانتے ہیں کہ
غیر اختیاری امور پرمواخذہ نہیں، مثلاً کوئی شخص مدہوثی کی حالت میں کلمہ کفر کجے تو اس

کو کا فرنہیں کہا جائے گا، اور اس شخص کو اس غلط بات سے جو رنج ہوا اس کے ازالہ

کے لئے حضرت تھانویؓ نے فرمایا کہ یہ کیفیت محبت کی مدہوثی کی وجہ سے پیدا ہوئی،
جونکہ غیر اختیاری کیفیت تھی لہذا اس پرمواخذہ نہیں۔

۵:..... مفوظات الیاس کا مرتب اپنی کتاب میں ان کا یہ دعویٰ نقل کرتے ہوئے لکھتا ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد:

"كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ." كَاتفير خواب ميں يه القا مولى كهم مثل انبيا كوگول كه واسطے ظاہر كے گئے ہو۔" (طفوظات ص: ٩)

حضرت يو چمنايه چاہتا مول كه كيا حضرت جي يعني مولانا الياس كايه دعوى صحيح

ہے؟
ج.....انبیا کے مثل سے مراد ہے کہ جس طرح ان اکابر پر دعوت دین کی ذمہ داری تصلیح ان کی خم نبوت کے طفیل میں یہ ذمہ داری امت مرحومہ پر عائد کردی گئ، اس میں کون می بات خلاف واقعہ ہے، اور اس پر کیا اشکال ہے؟
۲:....مولوی عبدالرحیم شاہ باڑہ ٹونئ صدر بازار دبلی واسل دعوت و تبلیغ ) کے آخری ٹائشل پیج پر والے ان کی کتاب (اصول دعوت و تبلیغ ) کے آخری ٹائشل پیج پر مولوی احتشام الحن صاحب یہ مولانا الیاس کے برادر نبتی ان

کے خلیفہ اول ہیں ان کی یہ تحریر ''انظار کیجے'' کے عنوان سے شائع ہوئی ہے یہ تحریر انہوں نے اپنی ایک کتاب (زندگی کی صراط متنقیم) کے آخر میں ضروری اختیاہ کے نام سے شائع کی ہے لکھتے ہیں:

نظام الدین کی موجودہ تبلیغ میرے علم وقہم کے مطابق نہ قرآن و حدیث کے موافق ہے اور نہ حضرت مجدد الف ٹانی اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اور علما محق کے مسلک کے مطابق ہے، جو علما مرام اس تبلیغ میں شریک ہیں ان کی پہلی ذمہ داری ہے کہ اس کام کو پہلے قرآن و حدیث، ائمہ سلف اور علما مق کے مسلک کے مطابق کریں، میری عقل وقہم سے بہت بالا حق کے مسلک کے مطابق کریں، میری عقل وقہم سے بہت بالا ہے کہ جو کام حضرت مولانا الیاس کی حیات میں اصولوں کی انتہائی پابندی کے باوجود صرف 'نبوعت حسنہ' کی حیثیت رکھتا تھا اس کو اب انتہائی ہے اصولیوں کے بعد دین کا اہم کام کس طرح قرار دیا جارہا ہے؟ اب تو مکرات کی شمولیت کے بعد اس کو بدعت حسنہ بھی نہیں کہا جاسکتا، میرا مقصد صرف اپنی ذمہ داری بدعت حسنہ بھی نہیں کہا جاسکتا، میرا مقصد صرف اپنی ذمہ داری سے سبکدوش ہونا ہے۔''

حفرت برائے مہرمانی اس سوال کا جواب ذرا تفصیل سے عنایت کریں کیونکہ میں اس کی وجہ سے بہت پریشان ہول اللہ آپ کو جزائے خیر عطا فرما کیں، آمین۔

ج .... ان بزرگ کے علم وفہم کے مطابق نہیں ہوگی لیکن یہ بات قرآن کی س آیت میں آئی ہے کہ ان بزرگ کاعلم وفہم دوسرول کے مقابلہ میں جمت قطعیہ ہے؟

الحمدلله! تبليغ كا كام جس طرح حضرت مولانا الياسٌ كى حيات مين اصولون

کے مطابق ہورہا تھا آج بھی ہورہا ہے، ہزاروں نہیں لاکھوں انسانوں کی زندگیوں میں انقلاب آرہا ہے، بے شار انسانوں میں دین کا درد، آخرت کی فکر، اپنی زندگی کی اصلاح کی تڑپ اور بھولے ہوئے انسانون کو محمد رسول اللہ علیہ والی لائن پر لانے کا جذبہ پیدا ہورہا ہے، اور یہ ایسی با تیں ہیں جن کو آٹھوں سے دیکھا جاسکتا ہے، اب اس خیرو برکت کے مقابلہ میں جو کھلی آٹھوں نظر آربی ہے، تبلیغ سے روشھے ہوئے ایک بزرگ کاعلم وہم کیا قیت رکھتا ہے؟

اور ان بزرگ کا اس کام کو'' بدعت حسنہ' کہنا بھی ان کے علم وفہم کا قصور ہے، دعوبت الی اللہ کا کام تمام انبیا کرام علیہم السلام کا کام چلا آیا ہے، کون عقل مند ہوگا جو انبیا کرام علیہم السلام کے کام کو بدعت کہے؟

میں نے اعتکاف میں قلم برداشتہ یہ چند الفاظ لکھ دیے ہیں، امید ہے کہ موجب تعفی ہوں گے، ورندان نکات کی تشریح مزید بھی کی جاسکتی تھی، مگر اس کی نہ فرصت ہے اورند ضرورت۔

ایک خاص بات یہ کہنا چاہتا ہوں کہ جولوگ علم میں کمزور ہوں ان کو کچے کچے لوگوں کی کتابیں اور رسالے پڑھنے سے پر ہیز کرنا چاہئے، کیونکہ ایسے لوگوں کا مقصود تو محض شبہات و وساوس پیدا کرکے دین سے برگشتہ کرنا ہوتا ہے، اعتراضات کس پرنہیں کئے محے؟ اس لئے ہراعتراض لائق النفات نہیں ہوتا۔

#### عورت کے لئے کسب معاش:

س .....مورجہ ۲۶ جنوری ۱۹۹۲ء روزنامہ جنگ میں محترم بیگم سلنی احمد صاحبہ نے کرا چی اسٹاک ایج پینے کے نومنتخب عہد بداران کے استقبالیہ میں تقریر کرتے ہوئے سورہ نسائر کی آیت: ۳۱ کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ ''عورت جو کماتی ہے وہ اس کا حصہ ہے اور مرد جو کما تا ہے وہ اس کا حصہ ہے'' لہذا عورتوں کو کاروبار کرنے کی اجازت ہے، جب کہ قرآن مجید میں اس آیت کا ترجمہ بیہے: ''کہ مردوں کے لئے ان کے اعمال کا حصہ ثابت ہے اورعورتوں کے لئے ان کے اعمال کا حصد ثابت ہے۔''

قرآن مجید کے ترجمہ سے کہیں یہ فابت ہوتا ہے کہ عورتیں کاروبار اعلانیہ کرسکتی ہیں؟ جب کہ ہر شخص کی طرح عورتوں کو بھی ان کے اعمال کا حصہ طے گا اور مردوں کو بھی ان کے اعمال کا حصہ طے گا، تو محتر مہ بیگم سلمی احمد صاحب نے کاروبار کا مفہوم کہاں سے نکال لیا، اس سے قبل جناب مولانا طاہر القادری صاحب نے بھی مرحوم جزل محمد ضیا کہت صاحب کے ریفریڈم کے زمانہ میں خطاب کے دوران ای قتم کا ترجمہ کیا تھا، کیونکہ مرحوم نے بھی اس زمانہ میں پاک پتن شریف میں تقریر کرتے ہوئے خواتین کے اجتماع سے خطاب کے دوران یہی ترجمہ کیا تھا کہ عورت کاروبار کرسکتی ہے، جس کی تائید کرنے یرمولانا محترم کو مجلس شوری کا ممبرنا مزد کیا گیا۔

البذاآپ سے مود بانہ گزارش ہے کہ آپ براہ کرم مندرجہ بالا آیت مبارکہ کا

صیح ترجمہ شائع فرما کرامت مسلمہ کوئٹی نئے تنازعہ سے بچائیں۔

ت ..... یہاں دومسلے الگ الگ ہیں۔ اول یہ کہ عورت کے لئے کب معاش کا کیا تھم ہے؟ ہیں اس مسلم کی وضاحت پہلے بھی کرچکا ہوں کہ اسلام نے بنیادی طور پر کسب معاش کا بوجھ مرد کے کندھوں پر ڈالا ہے، اور خوا تین کے خرچ اخراجات ان کے ذمہ داری مرد پر ڈالی ہی، فاص طور پر شادی کے بعد اس کے نان و نفقہ کی ذمہ داری مرد پر ڈالی گئ ہے، اور یہ ایک ایک کھلی ہوئی حقیقت ہے، جس پر دلائل پیش کرنا کارعبث نظر آتا ہے، المیس مغرب نے صنف نازک پر جوسب سے براظلم کیا ہے وہ یہ کہ "مسادات مرد و المیس مغرب نے صنف نازک پر جوسب سے براظلم کیا ہے وہ یہ کہ "مسادات مرد و نن" کا فسوں پھونک کرعورت کو کسب معاش کی گاڑی ہیں جوت کر مردوں کا بوجھ ان پر ڈال دیا، اور جن حضرات کا آپ نے تذکرہ کیا ہے دہ اس مسلک کے نقیب اور دا می مسلمان معاشرہ میں رونما ہو چکی ہیں وہ ایک مسلمان معاشرہ کے لئے لائق رشک نہیں بلکہ لائق شرم ہیں۔

ہاں! بعض صورتوں میں بے چاری عورتوں کو مردوں کا بیہ بوجھ اٹھانا پرتا

ہ، ایی عورتوں کا کسب معاش پر مجبور ہونا ایک اضطراری حالت ہے، اور اپنی عفت و عصمت اور نسوانیت کی حفاظت کرتے ہوئے وہ کوئی شریفانہ ذریعہ معاش اختیار کریں تو اس کی اجازت ہے۔

دوسرا مسئلہ بیگم صاحبہ کا قرآن کریم کی آیت سے استدلال ہے، اس کے بارے میں مختصراً یہی عرض کیا جاسکتا ہے کہ اس آیت شریفہ کا موصوفہ کے دعویٰ کے ساتھ کوئی جوڑ نہیں بلکہ بیآیت ان کے دعوے کی نفی کرتی ہے، کیونکہ اس آیت شریفہ کا نزول بعض خواتین نے اس سوال پر ہوا تھا کہ ان کو مردوں کے برابر کیوں نہیں رکھا گیا؟ مردوں کو میراث کا دوگنا حصہ ملتا ہے، چنانچہ حضرت مفتی محمد شفیع تفیر معارف القرآن میں لکھتے ہیں:

" ان میں سیبھی بتلایا جا چکا ہے کہ میت کے ورثا کیں اگر مرد اور ان میں سیبھی بتلایا جا چکا ہے کہ میت کے ورثا کیں اگر مرد اور عورت ہو، اور میت کی طرف رشتہ کی نسبت ایک ہی طرح کی ہو تو مرد کوعورت کی بہ نسبت دوگنا حصہ ملے گا، ای طرح کے اور فضائل بھی مردوں کے ثابت ہیں، حضرت ام سلم نے اس پر ایک دفعہ حضور اکرم علی ہے سے عرض کیا کہ ہم کو آ دھی میراث ملتی ہے، اور بھی فلاں فلاں فلاں فرق ہم میں اور مردول میں ہیں۔ مقصد اعتراض کرنا نہیں تھا بلکہ ان کی تمناتھی کہ آگر ہم مقصد اعتراض کرنا نہیں تھا بلکہ ان کی تمناتھی کہ آگر ہم

ایک عورت نے حضور علیہ سے عرض کیا مرد کو

میراث میں دوگنا حصد ملتا ہے اور عورت کی شہادت بھی مرد سے نصف ہے تو کیا عبادات و اعمال میں بھی ہم کونصف ہی ثواب طے گا؟ اس پر یہ آیت نازل ہوئی جس میں دونوں قولوں کا جواب : "وَلا جواب دیا گیا ہے، حضرت ام سلم کے قول کا جواب : "وَلا تَعَمَّدُوا" ہے دیا گیا اور اس عورت کے قول کا جواب "لِلرِّ جَالِ نَصِیْبٌ" ہے دیا گیا۔ (تغیر معارف القرآن ص: ۲۸۸، ج:۲)

خلاصہ یہ کہ آیت شریفہ پی بتایا گیا کہ مرد وعورت کے خصائص الگ الگ اور ان کی سعی وعمل کا میدان جدا ہے، عورتوں کو مردوں کی اور مردوں کو عورتوں کی رئی جائے، قیامت کے دن ہر شخص کو اپنی سعی وعمل کا پہل کیا؟ اس کی تمنا بھی نہیں کرنی چاہئے، قیامت کے دن ہر شخص کو اپنی سعی وعمل کا پہل ملے گا، مردوں کو ان کی محنت کا، اور عورتوں کو ان کی محنت کا، مرد ہو یا عورت کسی کو اس کی محنت کے شمرات سے محروم نہیں کیا جائے گا۔

بیگم صاحبہ نے جومضمون اس آیت شریفہ سے اخذ کرنا چاہا ہے وہ یہ ہے کہ مردوں کی دنیوی کمائی ان کو ملے گی، عورتوں کا اس میں کوئی حق نہیں، اور عورتوں کی محنت مزدوری ان کی ہے، مردوں کا اس میں کوئی حق نہیں، اگر بیمضمون سیح ہوتا تو دنیا کی کوئی عدالت بیوی کے نان ونفقہ کی ذمہ داری مرد پر نہ ڈالا کرتی، اور عدالتوں میں نان نفقہ کے جتنے کیس دائر ہیں ان سب کو بیہ کہ کر خارج کردینا چاہئے کہ بیگم صاحبہ کی دختیر'' کے مطابق مرد کی کمائی مرد کے لئے ہے، عورت کا اس میں کوئی حق نہیں، استغفراللہ، تجب ہے کہ الی کھلی بات بھی لوگوں کی عقل میں نہیں آتی۔

# بچه اگر دب کر مرجائے.

س .... ہمارے علاقے کی عورتیں بچوں کو اپنے ساتھ ایک بستر پر رات کے وقت سلاتی ہیں، چند واقعات ایسے رونما ہوئے ہیں کہ عورتوں کے یہ بنچ اکثر سوتے میں ان عورتوں کے بینچ آکر مرجاتے ہیں، تو یہاں کے لوگ ان عورتوں کو دو مہینے تک

Presented by www.ziaraat.com

متواتر روزے رکھنے پر مجبور کرتے ہیں، یہاں بہت سے علائے اس کے بارے میں جواب طلب کیا، لیکن میچ جواب سے محروم ہوں۔ اس لئے آپ صاحبان سے اس کے بارے میں میں میں میں میں میں اس مائی کی ضرورت ہے۔

ے ..... اگر عورت کی کروٹ کے نیچے آکر بچہ مرجائے تو یہ 'قل خطا'' ہے، اور 'قل خطا'' کا حکم خود قرآن کریم میں منصوص ہے کہ ایک تو دیت واجب ہوگی جوعورت کے قبیلہ کے لوگ اولیائے مقتول کو ادا کریں گے، دوسرے قاتل کے ذمہ دو مہینے کے بیادر کے در پے در ہیں۔
روزے لازم ہیں۔

#### طالبان اسلامی تحریک:

س .....مسلمانوں کا جہاد فی سبیل اللہ کی ادائیگی کے لئے طالبان اسلامی تحریک یعنی "دامیر المؤمنین طاحم حمر عجام دامت برکاتهم العالیہ" کے جہادی نظم میں شامل ہو کر کفار و فساق فجار کے خلاف عملی جہاد کرنا شری طور پر جائز ہے یانہیں؟

۲:..... پوری دنیا کے کفار وفساق طالبان اسلامی مملکت کے خلاف ہرمحاذ پر سرگرم ہیں اس صورت حال میں دنیا کے عام مسلمانوں کا طالبان کے ساتھ شامل ہوکر جہاد کرنا کیساعمل ہے، وضاحت فرمائیں؟

ے ..... جہاد فی سبیل اللہ فرض ہے اور امیر المؤمنین ملا عمر کی قیادت میں افغانستان میں طالبان کی جو تحریک شروع ہوئی وہ شعیٹھ اسلامی تحریک ہے، اور طالبان کی قائم کردہ حکومت خالص شرقی حکومت ہے اور جو لوگ اس کی مخالفت کر رہے ہیں، ان کا حکم اسلامی حکومت کے باغیوں کا ہے۔ اس لئے ملا عمر کی زیر قیادت کفار اور باغیوں سے جہاد کرنا بالکل جائز ہے، بلکہ ضروری ہے، ان کی اسلامی حکومت ہونے کی دلیل میمی ہے کہ تمام اسلامی قو تیں اس کے موافق ہیں اور تمام غیر اسلامی قو تیں اس کے خلاف، اگر افغانستان کے حالات معلوم کرنے ہوں، تو تھوڑے سے سفر کی زحمت اٹھا کر اپنی

آتکھوں سے وہاں اسلامی اقدار کا نقشہ دیکھا جاسکتا ہے۔

#### جهادا فغانستان:

س ایک آدمی مسلمان ہوتے ہوئے علی الاعلان بزبان خود یوں کہنے گئے کہ موجودہ افغانستان کا جہاد بالکل جہاد ہی نہیں بلکہ ایک طرف روس کی جمایت اور دوسری طرف امریکہ کی جمایت میں لڑتے ہیں اور دونوں ہی گروہ کا فر ہیں، بتا کیں کہ ایسا آدمی دائرہ اسلام سے خارج ہے یا نہیں؟

ج .....افغانستان کا جہاد ہمارے نقطۂ نظر سے توضیح ہے، لیکن ہر مخص اپنی ککر وہم کے مطابق گفتگو کیا کرتا ہے، بیصاحب جو دونوں فریقوں کو کافر قرار دے رہے ہیں بیان کی صریح زیادتی ہے، اوران کا بیسمجھنا کہ ایک فریق امریکہ کی ہمایت میں لارہا ہے، بید ناقص معلومات کا جتیجہ ہے، میں اس مخص کو دائرہ اسلام سے خارج قرار دینے کی جرات تو نہیں کرتا، بشرطیکہ دہ ضرور بیات دین کا قائل ہو، لیکن بیضرور کہوں گا کہ اپنی ناقص معلومات کی بنا پر اتنا بڑا دعویٰ کر کے، اور مسلمانوں کو کافر مخمرا کر بی محض گنہ گار ہورہا ہے، اس کو تو بہ کرنی چاہئے، اور دوسرے لوگوں کو چاہئے کہ اس موضوع پر اس سے گفتگو ہی نہ کریں۔

#### مروّجبرميلا د:

س .... ہمارے ہاں بیر مسئلہ زیر بحث ہے کہ مرقبہ میلاد کیوں ناجائز ہے، حالانکہ اس میں آنحضرت علیہ کا تذکار مقدس ہوتا ہے، پھر حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کی نے رسالہ ہفت مسئلہ میں اس کو جائز فرمایا ہے، جب کہ دیگر اکابر دیوبند مرقبہ میلاد کو بدعات اور مفاسد کی بنائر براس کو بدعت کہتے ہیں، اس سلسلہ میں حضرت مولانا محمد برفراز خان صفدر صاحب سے بھی رجوع کیا گیا، گر ان کے جواب سے بھی تشفی نہیں مرفراز خان صفدر صاحب سے بھی رجوع کیا گیا، گر ان کے جواب سے بھی تشفی نہیں ہوئی۔

آ نجناب سے اس مسلدی تنقیع کی درخواست ہے کہ تیج صورتحال کیا ہے؟ حصر مان و مرمان بندہ! زیرت مکارہم ، السلام علیم ورحمة الله و بركاند-

نامہ کرم موصول ہوا، یہ ناکارہ از حدم معروف ہے، اور جس موضوع پر الصنے کی آپ نے فرمائش کی ہے اس پر صدیوں سے خامہ فرسائی ہورہی ہے، جدید فتوں کو چھوڑ کر ایسے فرسودہ مسائل پر اپنی صلاحتیں صرف کرنے سے دریغ ہے، اس کئے اس کر لکھنے کے لئے طبیعت کمی طرح آمادہ نہیں، خصوصاً جب یہ دیکھتا ہوں کہ حضرت مخدوم مولانا محمر سرفراز خان صاحب مدظلہ العالی (جن کے علم وفضل اور صلاح وتقوی کی ذکوۃ بھی اس ناکارہ کو مل جاتی تو براغنی ہوجاتا) کی تحریر بھی شافی نہیں سمجھی گئی تو اس ناکارہ و بھے میرز کے بے ربط الفاظ سے کیا تسلی ہوگی؟ لیکن آپ حضرات کی فریائش کا نالنا بھی مشکل، ناچار دوچار حروف لکھ رہا ہوں، اگر مفید ہوں تو مقام فرمائش کا نالنا بھی مشکل، ناچار دوچار حروف لکھ رہا ہوں، اگر مفید ہوں تو مقام شکر،''ورنہ کالا کے ہد بریش خاوند۔''

مسكله كى وضاحت كے لئے چندامور ملحوظ ركھئے!

اول: اس میں تو نہ کوئی شک و شبہ ہے نہ اختلاف کی مخبائش کہ آنخضرت علیہ کا تذکار مقدس اعلی ترین مندوبات میں سے ہے، اور اس میں بھی شبہ نہیں کہ مسلاد' کے نام سے جو محفلیں سجائی جاتی ہیں ان میں بہت می باتیں ایس ایجاد کرلی میں ہو حدود شرع سے متجاوز ہیں، لینی مروجہ میلا د دو چیزوں کا مجموعہ ہے، ایک مستحب ومندوب، لینی تذکار نبوی علیہ وم وہ خلاف شرع خرافات جو اس کے ساتھ جہاں کردی گئی ہیں اور جن کے بغیر میلاد کو میلاد ہی نہیں سمجھا جاتا، گویا ان کو'لازمہ میلاد' کی حیثیت دے وی گئی ہے۔

دوم: جو چیز اپنی اصل کے اعتبار سے مباح یا مندوب ہو، مگر عام طور سے اس کے ساتھ ہی عوارض چیپال کر لئے جاتے ہوں، اس کے بارے میں کیا طرز عمل اختیار کرنا چاہے؟ اس میں ذوق کا اختلاف ایک فطری چیز ہے، جس کی نظر نفس مندوب پر ہوگی اس کا ذوق یہ فیصلہ کرے گا کہ ان عوارض سے توب شک احر از کرنا چاہئے، مگرنفس مندوب کو کیوں چھوڑا جائے، بخلاف اس کے جس کی نظرعوام کے جذبات ور جھانات پر ہوگی اس کا فتو کی ہے ہوگا کہ خواص تو ان عوارض سے بلاشبہ احر از کریں گے، لیکن عوام کو ان عوارض سے روکنا کسی طرح ممکن نہیں، اس لئے عوام کو اس سیلاب سے بچانے کی یہی صورت ہے کہ ان کے سامنے بند باندھ دیا جائے، یہ دونوں ذوق اپنی اپنی جگہ سے جیں، اور ان کے درمیان حقیقی اختلاف نہیں، کیونکہ جولوگ جواز کے وہ جواز کے قائل ہیں وہ نفس مندوب کے قائل ہیں، خلاف شرع عوارض کے جواز کے وہ بھی قائل نہیں، اور جو عدم جواز کے قائل ہیں وہ بھی قش مندوب کو ناجائز نہیں کہتے، البتہ خلاف شرع عوارض کی وجہ سے ناجائز کہتے ہیں۔

سوم: اس ذوتی اختلاف کے رونما ہونے کے بعد لوگوں کے تین فریق ہوجاتے ہیں، ایک فریق تو ان بزرگوں کے قول وفعل کو سند بنا کر اپنی بدعات کے جواز پر استدلال کرتا ہے، دوسرا فریق خود ان بزرگوں کو مبتدع قرار دے کر ان پر طعن و ملامت کرتا ہے، اور تیسرا فریق کتاب وسنت اور ائمہ جمہتدین کے ارشادات کو سند اور جمت سمجھتا ہے، اور ان کے بزرگوں کے قول وفعل کی ایسی توجیه کرتا ہے کہ ان پر طعن و ملامت کی گنجائش ندر ہے، اور اگر بالفرض کوئی توجیہ بھی میں ندآ ئے تب بھی سے بھی کر کہ میں بیررگ معصوم نہیں ہیں ان پر زبان طعن در از کرنے کو جائز نہیں سمجھتا، پہلے دونوں ملک افراط و تفریط کے ہیں اور تیسرا مسلک افراط و تفریط کے ہیں اور تیسرا مسلک اعتدال کا ہے۔

ان امور کے بعد گزارش ہے کہ حضرت حاجی صاحب نوراللہ مرقدہ کے فعل سے اہل بدعت کا استدلال قطعاً غلط ہے، کیونکہ ہماری گفتگو ''میلاؤ' کے ان طریقوں میں ہے جن کا تماشا دن رات اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں۔ اس میلاد کو تو حضرت ماجی صاحب ہمی جائز نہیں کہتے، اور جس کو حاجی صاحب جائز کہتے ہیں وہ اہل بدعت کے ہاں پایانہیں جاتا، اس کی مثال بالکل الی ہے کہ مرزا غلام احمد قادیانی کہتا

ہے کہ ''مسیح موعود'' کا آنا مسلمان بھیشہ مانے آئے ہیں،اور ہیں'' مسیح موعود'' بول البندا قرآن و حدیث کی ساری پیشگوئیاں میرے حق میں ہیں، لیس اگر مرزا قادیانی، قرآن و حدیث والا ''مسیح موعود'' نہیں، اور اس کا قرآن و حدیث کو اپنی ذات پر چہاں کرنا غلط ہے تو ٹھیک اسی طرح اہل بدعت کے ہاں بھی حضرت حاجی صاحب والا''میلاد'' نہیں، اس لئے حضرت کے قول وقعل کو اپنے ''میلاد'' پر چہاں کرنا محض مفالطہ ہے۔

بہرمال سیح اور اعتدال کا مسلک وہی ہے جو حضرات اکابر بیوبند نے اختیار
کیا کہ نہ ہم مروجہ میلاد کو سیح کہتے ہیں اور ندان اکابر کو مبتدع کہتے ہیں یہ تو مسئلہ کی
مخضر وضاحت تھی، آپ کے بارے ہیں میری خلصانہ تھیجت یہ ہے کہ اپنی صلاحیتوں کو
دین کی سربلندی اور اپنی اصلاح پر صرف کریں، تا کہ ہم آخرت ہیں خدا تعالیٰ کی بارگاہ
میں سرخ رو ہوں، موجودہ دور میں حق طبی کا جذبہ بہت کم رہ گیا ہے۔ جس شخص نے
میں سرخ رو ہوں، موجودہ دور میں حق طبی کا جذبہ بہت کم رہ گیا ہے۔ جس شخص نے
کوئی غلط بات ذبین میں بٹھالی ہے ہزار دلائل سے اسے سمجھا دُاسے چھوڑ نے کے لئے
تیار نہیں، بس آدمی کا فداق یہ ہونا چاہئے کہ ایک بارحق کی دضاحت کرکے اپنے کام
میں گیے، کوئی مانا ہے یانہیں مانا ؟ اس فکر میں نہ ہڑے۔۔

حافظ و ظیفهٔ تو دعا گفتن است و بس در بند آل مباش که نه شنید یا شنید

## فكرى تنظيم والول كے خلاف آواز اٹھانا:

س ..... ہم ایک و بنی مدرسہ کی مجلس شوری کے ارکان ہیں، مجلس شوری با قاعدہ رجشر ڈ ہے، مہتم صاحب، حضرت مولانا خیر محمر صاحب کے خلیفہ ہیں، قواعد وضوابط ہیں درج ہے مطابق ہے کہ بید مدرسہ حضرت مولانا تا تولوی اور مولانا تھانوی کے مسلک ومشرب کے مطابق ہوگا، مہتم صاحب کے دو صاحب ادے فکری شظیم سے دابستہ ہیں، اور مجلس شوری کی ناگواری کے باوجود مہتم صاحب نے انہیں مدرس تعینات کیا ہوا ہے، باپ کی سادہ

لوی سے فائدہ اٹھا کر صاحبز ادول نے زیادہ مدرسین دور دور سے لاکر اینے ہم ذہن بحرتی کروالئے ہیں، اور اپنے باپ (مہتم صاحب) کو صدر مملکت کی طرح بے اختیار كرك مدرسه يراينا مولذكيا مواب، جيما كهآب كے علم ميں موكا كه يد حفرت شاه ولی اللہ اور مولانا عبیداللہ سندھی کا نام لے کر لوگوں کو اپنی تنظیم کی طرف مائل کرتے ہیں، ان کے اینے ایک استاد کی ربورث کے مطابق بدلوگ ذاتی کھیت کے قائل نہیں، حمینی کے مداح، جہادِ افغانستان کے مخالف اور روی نظام کے حامی ہیں، عورت کی سر براہی کے قائل ہیں،تبلیغی جماعت کو گمراہ کہتے ہیں،

مہتم صاحب برتو تشلیم کرتے ہیں کہ میرے بیٹوں مے نظریات درست میں لیکن کہتے ہیں کہ اولاد ہونے کے باعث میں مجبور ہول، ان کے خلاف کاروائی نہیں کرسکتا، بچول کی وجد سے مہتم صاحب نے شوری کا اجلاس بلانا بھی جھوڑ دیا ہے، تواعد وضوابط کے خلاف، جمع شدہ رقم اپنے ذاتی ا کاؤنٹ میں جمع کروا کراپی مرضی ہے خرچ کرتے ہیں، ارکانِ شوریٰ اگر ان کو یو چھنا چھوڑ ویں تو مزید جری ہوکر اپنے نظریات پھیلانے میں بہت بڑھ جائیں گے، یوچھ گچھ کرتے رہنے سے قدر مے تناط رہے ہیں، اس عظیم اور مثالی درسگاہ کو مح رخ پر لانے کے لئے ان کا تکالنا ضروری ہے، یو چھتا یہ ہے کہ مسئلہ کی رُو سے ہم ارکانِ شوریٰ ان کو نکالنے کی کوشش کرتے رہیں یا خاموش موجا کیں؟ مہتم صاحب می بھی کہتے ہیں کہ میں نے آج تک ان کے پیرصاحب سے

ان کے غلط عقائد کی وجہ سے ہاتھ نہیں ملائے. ج ..... میرا مسلک تو اینے اکابر کے موافق ہے، مدرسہ سے بید حضرات اگر اس مدرسہ میں اکابر کے مسلک برعمل کریں تو دنیا وآخرت میں ان کو برسمیں نصیب ہوں گی ورنہ اندیشه بی اندیشہ ہے۔

رہا یہ کہ آپ حضرات کو اس کے خلاف آواز اٹھانا ماہئے یا خاموش رہنا عائے؟ اس سلسلہ میں گزارش بدہے کدا کرآپ کا آواز اٹھانا مفید ہوسکتا ہے تو ضرور آواز اٹھانی جاہئے اور اگر فتنہ وفساد کا اندیشہ ہوتو حق تعالیٰ شانۂ ہے دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ اینے بندوں کوان کے شرسے محفوظ رکھے۔

، مسئله

# حيات النبي صلى الله عليه وسلم

بسم اللهُ الرحن الرحيم

الحمدلله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد:

جناب محترم مولانا محر يوسف لدهيانوي صاحب....السلام عليم!

جناب والاسے قرآن وحدیث کی روشنی میں تفصیل معلوم کرنا چاہتا ہوں کہ

ہے کہ حضور اکرم کو دنیا کا کوئی علم نہیں ہے۔

ا كيا حضور صلى الله عليه وسلم اين قبرمين زنده بي؟

٢- كيا دنياوي معاملات كا آب كوعلم ب؟

س۔ کیا رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ مبارک پر حاضری دینا ضروری ہے

جب کہ ج کے تمام ارکان مکہ محرمہ میں تکمیل کو پینچتے ہیں؟

جواب : آپ كے سوال من چند مسائل قابل تحقيق بي؟

پهلامسکله: مسکله حیات النبی صلی الله علیه وسلم ٔ اس ضمن میں چند امور کا سمجه لینا ضوری ہے:

دوم: \_\_\_\_\_الل حق کا عقیدہ ہے کہ قبر کا عذاب و تواب برحق ہے ' چنانچہ شرح اول : \_\_\_\_ یہ کم خراع کیا ہے؟ یہ بات تو ہر عائی سے عائی بھی جانتا ہے کہ آخرت صلی اللہ علیہ وسلم دنیا سے رحلت فراگئے ہیں ' اور یہ کہ آپ اپ روضہ مطمرہ ومقدسہ میں مدفون ہیں ' اس لئے حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مسلہ پر مختلو کرتے ہوئے کسی کے ذہن میں یہ بات نہیں ہوتی (اور نہ ہونی چاہئے) کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دنیوی حیات زیر بحث ہے ' نہیں! بلکہ گفتگو اس میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو ہے کہ دنیا سے رخصت ہونے کے بعد برزخ میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو حیات معلوم ہے کہ دنیا سے رخصت ہونے کے بعد برزخ میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو حیات معلوم ہے کہ دنیا سے رخصت ہونے کے بعد برزخ میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو حیات معلوم ہے یہ بین ؟ اس تنقیج سے معلوم ہوگاکہ یہاں تین چزیں ہیں :

د ونیا کی حیات کانه مونا

۲۔ برزخ کی حیات کا حاصل ہونا۔

سد اور اس برزخی حیات کا جمد اطهرسے تعلق ہونا یا نہ ہونا۔

پہلے دو ککتوں میں کسی کا اختلاف نہیں ' اختلاف صرف تیرے کئے میں ہے' مارے اکابر جمد اطمر کو ایک خاص نوع کی حیات کے ساتھ متصف مانتے ہیں۔

#### عقائد نتفی میں ہے:

"وعذاب القبر للكافرين ولبعض عصاة المومنين وتنعيم اهل الطاعة في القبر..... وسوال منكر ونكير ثابت بالدلائل السمعية"- (شرعتاء ص٨٠٠)

ترجمه به كافرول اور بعض كنه كار الل ايمان كو قبر من عذاب موتا اور قبر من عذاب موتا اور قبر من الل طاعت كو نعت وثواب كالمنا اور مكر وكيركا سوال كرنا يد تمام امور برحل بين ولائل سمعيه سه ثابت بين-" عقيده طحاويد من سه :

"ونومن بعناب القبر ونعيمه لمن كان لذلك اهلا وبسوال منكر ونكير للميت في قبره عن ربه ودينه ونبيه على ما جاء ت به الآثار عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن اصحابه والقبر روضة من رياض الجنة او حفرة من حفر النا، "-

(عقیدہ طوری می ۱۱۰۲ مطبوعہ دارالمعارف اسلامیہ آسیابادہ باوجتان)
ترجمہ : "اور ہم ایمان رکھتے ہیں کہ قبر میں عذاب یا تواب اس
مخص کو ہوگا جو اس کا مستحق ہو' اور منکر نکیر قبر میں میت سے سوال
کرتے ہیں' اس کے رب' اس کے دین اور اس کے نبی صلی اللہ
علیہ وسلم کے بارے میں' جیسا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور
محابہ کرام رضوان اللہ علیم ا جمعین سے اس پر اصادیث وارد ہیں'

اور قبرجنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا دوزخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھاہے۔"

حفرت لام ابو منيفة كرساله "فقر اكبر" من ب

"وسوال منكر ونكير في القبر حق واعادة الروح الى العبد وضغطة القبر وعذابه حق كائن للكفار كلهم اجمعين ولبعض المسلمين"-

(شرح نقه أكبر ص ١٣١ و البعد مطوعه مجتبالي ١٣٨٨هـ)

ترجمہ : "اور قبر میں منکر و تکیر کا سوال کرنا برحق ہے ' اور قبر میں روح کا لوٹلیا جانا اور میت کو قبر میں بھینچنا اور تمام کافروں کو اور بعض مسلمانوں کو قبر میں عذاب ہونا برحق ہے ' ضرور ہوگا۔ "

قبر کے عذاب پر قرآن کریم کی آیات اور آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث متواترہ وارد ہیں اور سلف صالحین صلب و آبھین رضوان اللہ علیم اجمعین کا اس پر اجماع ہے ، چنانچہ شرح عقائد میں چند آیات واحادیث کا حوالہ دینے کے بعد کھا ہے :

"وبالجملة الاحاديث في هذا المعنى وفي كثير من احوال الآخرة متواترة المعنى وان لم يبلغ احادها حد التواتر".

(ش عقائد من المطوع كتب فيركير كراي) ترجمه: "ماصل يدكه عذاب وثواب قبراور بهت سے احوال آخرت من اماديث متواتر بن آگرچه فرداً فرداً اماد بن -" شرح عقائد کی شرح "نبراس" میں ہے:

"ثم قد روى احاديث عناب القبر وسواله عن جمع عظيم من الصحابة فمنهم عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان وانس بن مالك والبراء وتميم النارئ وثوبان وجابر بن عبدالله وحنيفة وعبادة بن صامت وعبدالله بن عمر رواحة وعبد الله بن عباس وعبد الله بن عمر وعبد الله بن مسعود وعمرو بن العاص ومعاذ بن جبل وابو امامة وابو الدرداء وابو هريرة وعاشة رضى الله تعالى عنهم ثم روى عنهم اقوام "لا يحصلي عددهم".

(نبراس ص٢٠٨ مطبوعه مكتبه الداديد ملتان)

ترجمہ : قبر کے عذاب وثواب اور سوال کی احادیث صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کی ایک بری جماعت سے مروی ہیں' جن میں مندرجہ ذیل حضرات بھی شامل ہیں :

حفرت عمر عفرت عثان حفرت انس حفرت برا حفرت تميم داري حفرت عباده واري حفرت أوبان حفرت عباده واري حفرت فران حفرت عباد حفرت عبد الله بن عبد الله بن عبر الله بن عبر الله بن عبر الله بن عمر حفرت عبد الله بن عمر حفرت عمرو بن عاص وفرت معاذ بن جمل حفرت ابو المد حفرت ابوالدرواء حضرت ابو المد عفرت ابوالدرواء وهول في الله عنم في الله عنه الله عنه في الله عنه في الله عنه في الله عنه في الله عنه الله

روایت کی ہے جن کی تعداد کاشار نہیں کیا جاسکا۔"

الم بخاری نے عذاب قبر کے باب میں قرآن کریم کی تین آیات اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی چھ احادیث ذکر کی ہیں 'جو مندرجہ ذیل پانچ صحابہ سے مروی ہیں ' حضرت براء بن عازب ' حضرت عر' حضرت عائشہ ' حضرت اساء اور حضرت انس بن الک رضی اللہ عنم ۔ (دیکھنے صبح بخاری ص ۱۸۳ جا)

اس كے ذيل ميں حافظ الدنيا ابن حجر عسقلائي لكھتے ہيں:

"وقد حاء في عذاب القبر غير هذه الاحاديث: منها عن ابي هريرة وابن عباس الاحاديث: منها عن ابي هريرة وابن عباس وابي ايوب وسعد وزيد بن ارقم وام خالد في الصحيحين او احدهما وعن جابر عند ابن ماجة وابي سعيد عند ابن مردويه وعمر وعبد الرحمان بن حسنة وعبدالله بن عمرو عند ابي داود وابن مسعود عند الطحاوي وابي بكرة واسماء بنت يزيد عند النسائي وام مبشر عند ابن ابي شيبه وعن غيرهم "

(فع الباري ص ٢٨٠ ج٣ مطبوعه دارا لنشر الكتب الاسلاميه لامور)

ترجمہ : اور عذاب قبر میں ان نہ کورہ بالا احادیث کے علاوہ اور احادیث بھی وارد ہیں چنانچہ ان میں سے حضرت ابو ہریرہ ' ابن عباس ' ابو ابوب' سعد ' زید بن ارقم اور ام خالد کی احادیث تو سحیحین میں یا ان میں سے ایک میں موجود ہیں۔

"اور حضرت جابر" کی حدیث ابن ماجه میں ہے، حضرت ابو

سعید کی حدیث ابن مردویہ نے روایت کی ہے اور حضرت عمر عبر عبر اللہ بن عمر فی کی ابو داؤد میں ہیں مضرت الرحمٰن بن حسنة اور عبد اللہ بن عمر فی کی ابو داؤد میں ہیں مضرت ابن مسعود کی حدیث طحاوی میں ہے حضرت ابو بکر فی اور اساء بنت بنی اور حضرت ام مبر کی حدیث مصنف بنید کی احادیث نسائی میں ہیں اور حضرت ام مبر کی حدیث مصنف ابن ابی شید میں ہے اور ان کے علاوہ دو سرے صحاب سے بھی احادیث مروی ہیں۔"

اور مجمع الزوائد (جسم ص ۵۷ مطبوعه دار الكتاب بيروت مي يعلى بن سيابةً كى روايت بهى نقل كى ہے۔

یہ قریباً تمیں محلبہ کرام کے اسائے گرامی کی فہرست ہے جو میں نے عجلت میں مرتب کی ہے اور جن سے عذاب قبر کی احلایث مروی ہیں' اس لئے قبر کے عذاب و ثواب کے متواتر ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔

سوم: --- جب به ثابت ہوا کہ قبر کا عذاب وثواب برحق ہے' اور یہ اہل حق کا اجماعی عقیدہ ہے تو اب اس سوال پر غور کرنا باقی رہا کہ قبر کا یہ عذاب وثواب صرف دوح سے متعلق ہے یا میت کے جم عضری کی بھی اس میں مشارکت ہے؟ اور یہ کہ اس عذاب وثواب کا محل آیا ہی حسی گڑھا ہے جس کو عرف عام میں "قبر" سے موسوم کیا جاتا ہے یا برزخ میں کوئی جگہ ہے جمال میت کو عذاب وثواب ہوتا ہے اور اس کوعذاب وثواب ہوتا ہے اور اس کوعذاب قبر کے نام سے یاد کیا جاتا ہے؟

اس سوال کا جواب ہے ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کے التی علیہ وسلم کے ارشادات کے التی ہوتا ہے جا بالبداہت معلوم ہوتا ہے کہ قبر کا عذاب وثواب صرف روح کو نہیں ہوتا بلکہ میت کا جمم بھی اس میں شریک ہے اور یہ کہ عذاب وثواب کا محل می حسی قبر ہے جس میں مردہ کو دفن کیا جاتا ہے 'گرچونکہ یہ عذاب وثواب دو سرے عالم کی چیز

Presented by www.ziaraat.con

ہ اس کے میت پر جو حالات قبر میں گزرتے ہیں ' زندوں کو ان کا اوراک وشعور عموماً نہیں ہو آ (عموماً اس لئے کہا کہ بعض او قات بعض امور کا انکشاف بھی ہوجا آ ہے) جس طرح نزع کے وقت مرنے والا فرشتوں کو دیکھتا ہے اور دو سرے عالم کا مشاہدہ کرتا ہے گریاں بیٹھنے والوں کو ان معاملات کا اوراک وشعور نہیں ہو تا جو نزع کی حالت میں مرنے والے پر گزرتے ہیں۔

ہمارے اس دعویٰ پر 'کہ عذاب و ثواب اس حسی قبر میں ہو تا ہے اور یہ کہ میت کا بدن بھی عذاب و ثواب سے متاثر ہو تا ہے 'احادیث نبویہ سے بہت سے شواہد پیش کئے جاسکتے ہیں 'گرچو نکہ ان شواہد کا استبعاب نہ تو ممکن ہے اور نہ ضروری ہے اس لئے چند عنوانات کے تحت ان شواہد کا نمونہ پیش کرتا ہوں :

#### (I) • 7 A

#### مدیث جرید

"عن ابن عباس (رضى الله عنه) قال مر النبى صلى الله عليه وسلم بقبرين (وفى رواية فسمع صوت انسانين يعنبان فى قبورهما) فقال انهما ليعنبان وما يعنبان فى كبير اما احدهما فكان لا يستتر من البول واما الآخر فكان يمشى بالنميمة ثم اخذ جريدة رطبة فشقها نصفين فغرز فى كل قبر واحدة قالوا يا رسول الله لم فعلت هذا؟ قال لعله يخفف عنهما ما لم ييبسا"۔ (مجيم على مرسول)

ترجمہ : "حفرت ابن عباس رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ آخضرت صلی الله علیه وسلم دو قبرول کے پاس سے گزرے تو آپ صلی الله علیه وسلم نے دو آدمیوں کی آواز سی جن کو قبر میں عذاب مورہاتھا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ووان وونوں قبروالول کو عذاب ہورہا ہے اور عذاب بھی کسی بری چزیر نہیں ہورہا ہے ( کہ جس سے بچنا مشکل ہو) ان میں سے ایک تو بیثاب سے نہیں بچتا تھا' اور دوسرا چفل خور تھا" پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ( مجور کی) ایک تر شاخ لی اور اس کو چ سے آدھوں آدھ چیرا' انس ایک ایک کرکے دونوں قبروں برگاڑ دیا، سحلبات (ید دیم كر) يوجها يا رسول الله آب في الياكيون كيا؟ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا شاید (اس عمل سے) ان کے عذاب میں (اس ونت تک کے لئے) تخفیف ہوجائے جب تک کہ بیر شاخیں خنگ نہ

ہوں۔"

یہ مضمون حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما کے علاوہ مندرجہ ذبل صحابہ کرام

ہے بھی مروی ہے:

ا- حضرت ابو بكره رضى الله عنه : ( ابن ماجه ص٢٩ مجمع الزوائد ص٢٠٢ ج افتح البارى

ص۱۲۳ ج۱)

٢- حضرت ابو جريرة : ( ابن ابي شيبه ص٢١هـ موارد الطمان ص١٩٩

مجمع ص ۵۷ ج۳)

٣- حضرت انس : ( مجمع الزوائد ص ٢٠٨ ج١)

٧- حضرت جابر : ( افراد دار تعنی فتح الباری ص ١١٥ جا)

۵ - حضرت ابو رافع : ( نسائي بحواله فتح الباري ص ۱۳۹ ج)

٢- حفرت ابوالمد : ( مجع ص ٥٦ جس فق ص ٣٦٠ جا)

٧- حفرت عائشة : ( مجمع ص ٢٠٠٥)

۸- حفرت ابن عرش: (مجمع ص ۵۷ جس)

و- يعلى بن سيابة : (ابن الي شيه ص ٣٤٣ ج م م ٥٤ جس)

۱۰ ای نوعیت کا ایک اور واقعہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے صحیح مسلم میں ص ۱۸س

ج میں منقول ہے :

الد اور اسی نوعیت کا ایک اور واقعہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مند احمد میں بسند صبح منقول ہے۔

(مجم الزوائد م ۵۷)

۱۲ نیز ای نوعیت کا ایک واقعہ مصنف ابن ابی شیبہ ص۲۷ جلد ۱۳ اور مند احمد میں دعرت یعلی بن سیابہ سے منقول ہے۔ (مجع الزوائد ص۵۷ ۲۳)

ان احادیث میں مارے دعوی پر درج زیل شواہد ہیں :

ک آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ان دونوں قبروں کے پاس سے گزرتے ہوئے عذاب قبر ہورہا تھا ان کی آواز ہوئے عذاب قبر ہورہا تھا ان کی آواز سنتا۔

دونول قبرول پر شاخ خرا کا گاڑنا۔

اور وریافت کرنے پر بیہ فرمانا کہ شاید ان کے عذاب میں پچھے

اگریہ گڑھا' جس کو قبر کما جاتا ہے' عذاب قبر کا محل نہ ہوتا تو ان شاخوں کو قبروں پر نصب نہ فرایا جاتا' اور آگر میت کے بدن کو عذاب نہ ہوتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان دو شخصوں کی آواز نہ سنتے' اور نہ قبرکے پاس سے گزرتے ہوئے عذاب قبر کا احساس ہوتا۔

**(r)** 

أتخضرت ملى الله عليه وسلم كاعذاب قبركوسننا

اوپر حضرت ابن عباس رضی الله عنماکی مدیث میں آیا ہے:
"فسمع صوت انسانین یعنبان فی
قبور هما"(سمح عاری صهری)

ترجمہ :"آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دو آدمیوں کی آواز سیٰ جن کو قبر میں عذاب ہورہاتھا۔"

یہ مضمون بھی متعدد احادیث میں آیا ہے:

----- "عن ابى ايوب الانصارى رضى الله عنه قال خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد ما غربت الشمس فسمع صوتا فقال يهود تعذب فن قبورها "-

(می افراری م ۱۸۱۱ م) می مسلم م ۱۸۱۱ م) (می افراری م ۱۸۱۱ م) می ۱۸۱۱ می اور ایت ب روایت ب روایت ب

کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم غروب آفاب کے بعد باہر نکلے تو آواز سی فرمایا میود کو ان کی قبروں میں عذاب ہورہا ہے۔"

"عن انس رضى الله عنه قال بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم في نخل لا بي طلحة يبرز الحاجند قال وبلال يمشي وراء ، يكرم نبي الله صلى الله عليه وسلم أن يمشى الى حنبة فمر نبي الله صلى الله عليه وسلم بقبر فقام حتى تم اليه بلال فقال ويحك يا بلال هل تسمع ما اسمع قال ما اسمع شيئًا وال صاحب القبر يعذب فسال عنه فوجد يهوديا-" (رواه احمد ورجا له رجال الصحيح- مجمع الزوائد م ٥٦٥ جس) واخرجه في المستدرك ص٠٠٠ جد وقال صحيح على شرط الشيخين واقره الذمي ترجمه ب حفرت انس رضى الله عنه فرائے بين كه الخضرت صلى الله عليه وسلم عضرت ابو طلة كم تحجورول كے باغ مين قضائ ماجت کے لئے تشریف لے جارہے تھے مطرت بلال آپ کے سیجیے چل رہے تھ' اوب کی بنا پر برابر نہیں چل رہے تھ' آمخضرت ملی اللہ علیہ وسلم ایک قبر کے پاس سے گزرے تو کھڑے ہو گئے' یہاں تک کہ حضرت بلال مبھی آپنیے' فرمایا بلال! کیا تم بھی س رہے ہو جو میں سن رہا ہوں؟ عرض کیا میں تو مچھ شیس سن رہا فرمایا': صاحب قبر کوعذاب ہورہا ہے' آپ صلی اللہ علیہ وسلم۔

اس قبر کے بارے میں دریافت فرمایا کہ رید کس کی قبرہے؟ تو معلوم ہوا کہ یمودی کی قبرہے"۔

" :----- "عن انس رضى الله عنه قال اخبرنى من لا اتهم من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قال بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم وبلال يمشيان بالبقيع اذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا بلال هل تسمع ما اسمع؟ قال والله يا رسول الله ما اسمعه قال الا تسمع اهل هذه القبور يعنبون في قبورهم " يعنى قبور اهل الجاهلية"

(رداه احد ورجاله رجال السحيح عجمع الزوائد م ۵۲ ج۳)

ترجمہ : "حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مجھے آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے محلبہ میں سے کی صاحب نے بتایا کہ آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم اور حضرت بلال رضی اللہ عنہ ، تقیی میں چل رہے تھے 'اچانک آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا' میں چل رہے بھی میں رہے ہو؟ عرض کیا' اللہ بلل! جو پچھ میں من رہا ہوں' کیا تم بھی من رہے ہو؟ عرض کیا' اللہ کی قشم! یا رسول اللہ! میں اس کو نہیں من رہا' فرمایا کیا تم اہل قبور کو سنتے نہیں ہو؟ ان کو قبول میں عذاب ہورہا ہے "۔

الله عنهما عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم محلًا

لبنى النجار' فسمع اصوات رجال من بنى النجار ما توا فى الجاهلية يعلبون فى قبورهم' فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فزعًا فامر اصحابه ان يتعوذوا من علاب القبر-"

(رواه احمد والبرار ورجال احمد رجال السحيح مجمع الزوائد م ۵۵ ج۳ و کشف الاستار عن زوائد البرار م ۱۳۳ جلدا)

ترجمہ برحض اللہ عنہ فرائے بیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ واخل ہوئے تو بو نجار کے اللہ علیہ واخل ہوئے تو بو نجار کے چد مردول کی آواز سی جو جالمیت کے زمانے میں مرے تھے اور الن کو قبول میں عذاب ہورہا تھا ' آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم وہال سے گھرا کر نظے ' اور اپنے محابہ کو تھم فرایا کہ عذاب قبرسے پناہ ما تھم ۔''۔

ان اطویت میں قبرول کے پاس جاکر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاعذاب قبر کو سننا فہ کو رہے ' اگر یہ گرھے (جن کو قبریں کما جاتا ہے) عذاب کا محل نہ ہوتے اور قبرول میں مدفون ابدان کو عذاب نہ ہوتا و اس عذاب قبر کا قبرول کے پاس سننا نہ ہوتا۔

(۳) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ دو سروں کے لئے بھی عذاب قبر کاسننا ممکن ہے

متعدد احادیث میں یہ مضمون بھی وارد ہوا ہے کہ اگر یہ اندیشہ نہ ہو آ کہ تم

مردوں کو دفن کرنے کی ہمت نہیں کرسکو گے تو میں اللہ تعالیٰ سے دعا کر ہا کہ قبر کاجو عذاب میں سنتا ہوں وہ تم کو بھی سادیت۔ اس مضمون کی چند احادیث درج کی جاتی بں :

> "عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال بينِما النبي صلى الله عليه وسلم في حائط لبني النجار على بغلة له ونحن معه اذ حادت به فكادت تلقيه واذا اقبر سنةاو خمسةاو اربعة قال كذا كان يقول الجريري فقال من يعرف هذه الاقبر فقال رجل انا وقال فمتى مات هولاء قال ما توافي الاشراك فقال ان هذه الامة تبتلَّى في قبورها فلو لا أن لا تدافنوا لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر الذي اسمع منه... الحديث."

(سیح سلم م ۳۸۷ ج۲)

ترجمه : حضرت زير بن ثابت رضي الله عنه فرات بن كه ايك روز آخضرت صلی الله علیه وسلم اینے فچریر سوار ہوکر بنو نجار کے ایک باغ میں تشریف لے محے 'ہم ہمی آپ ملی اللہ علیہ وسلم کے مراہ تھ' اجائک خچریدک کیا قریب تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم الرجائے وال كوئي جار 'يانج يا جد قريس خميں 'آپ صلى الله عليه وسلم نے فرملا ان قبوں کو کوئی پھاتا ہے؟ ایک آدم نے عرض کیا جی ہاں! میں جانا ہوں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یہ کب

مرے تھے؟ اس نے عرض کیا حالت شرک میں ' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا بے شک یہ لوگ اپنی قبروں میں عذاب دیے جاتے ہیں ' اور اگر مجھے یہ اندیشہ نہ ہو آ کہ تم اپنے مردے دفن کرنا چھوڑ دوگے تو میں اللہ تعالی سے دعا کر آ کہ وہ تہیں بھی عذاب قبر سادیے جس طرح میں سنتا ہوں ''۔

الله عنه عدیث می وریث می این حبان می حفرت ابو سعید خدری رضی الله عنه عنه عدید مروی به-

انس (رضى الله عنه) ان النبى صلى الله عليه وسلم سمع صوتا من قبر فقال متى مات هذا قالوا مات فى الجاهلية فسر بذلك وقال لو لا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم عذاب القبر-"

(سنن نسائی م ۲۹۰ ج مج مسلم م ۲۸۱ ج موارد الظمان م ۲۰۰۰)
ترجمه به حضرت النس رضی الله عند فرات بین که آنخضرت مسلی
الله علیه وسلم نے ایک قبرے آواز می تو فرایا یہ کب مراقما؟ آپ
صلی الله علیه وسلم کو بتلایا کیا که زمانہ جابلیت میں اس پر آپ صلی
الله علیه وسلم خوش ہوئے اور فرایا آگر مجھے یہ اندیشہ نہ ہو آگ ہ تم
الله علیه وسلم خوش ہوئے اور فرایا آگر مجھے یہ اندیشہ نہ ہو آگ ہ تم
البت مردے دفن کرنا چھو ژدو کے تو میں الله تعالی سے وعاکر آگ کے
تہیں بھی عذاب قبرہو آ ہوا سائی دیا "۔

دخل رسول الله صلى الله عنه قال دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم خربًا لبنى النجار كانه يقضى حاجته فخرج وهو مذعور فقال : لو لا ان تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم من عذاب القبر ما اسمعنى - "

(اساده صح کر العمال ص ۲۰۰ جدده حدیث نبر ۲۲۹۳۳)
ترجمه : «حضرت انس رضی الله عنه سے روایت ہے که آنخضرت
صلی الله علیه وسلم بنو نجار کے ویرانے میں قضائے حاجت کے لئے
تشریف لے گئے تو گھرا کر نکلے اور فرمایا آگر یہ اندیشہ نہ ہو تا کہ تم
مردول کو دفن کرنا چھوڑ دوگے تو میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا کہ
تہیں بھی وہ عذاب قبر سادے جو میں سنتا ہوں۔ "

مندرجه بالا احاديث جارك معاير تين وجه سے شام بين :

ا آنخضرت صلى الله عليه وسلم كاعذاب قبر كو خود سننا

۲- اور یہ فرمانا کہ میں اللہ تعالیٰ سے دعا کر آ کہ حمیس بھی عذاب قبر ساویں 'جو میں من رہا ہوں 'جس سے معلوم ہوا کہ عذاب قبر کا سننا ہمارے حق میں بھی ممکن ہے ' اگر عذاب کا تعلق قبر کے گڑھے سے نہ ہو آ تو قبروں کے اس عذاب کے سننے کی کوئی وجہ نہ تھی۔

سد اور یہ فرمانا کہ اندیشہ یہ ہے کہ خوف کی وجہ سے تم مردول کو دفن کرنا چھوڑ دوگ 'آگر عذاب کا تعلق قبرے گڑھے سے نہ ہو آاتو اس اندیشہ کی کوئی وجہ نہ تھی۔

### ۳۵۴ (۴) بهائم کاعذاب قبر کوسننا

اوپر حضرت زیربن ثابت اور ابو سعید خدری رضی الله عنما کی احادیث میں عذاب قبر کے سننے سے جانور کا بدکنا نہ کور ہے ' یہ مضمون بھی متعدد احادیث میں آیا ہے کہ مردے کو قبر میں جو عذاب ہو تاہے اس کو جن وانس کے علاوہ قریب کے سب حیوانات سنتے ہیں ' اس سلسلہ میں درج ذیل احادیث کے الفاظ ملاحظہ فرائیں :

### المديث الس رضي الله عنه:

"ثم یضرب بمطرقة من حدید ضربة بین اذنیه فیصیح صیحة یسمعها من یلیه الا الشقلین-" (مح بخاری م۱۵۸ باد سن ابو راور من ۱۵۳ باد نال م۱۵۳ باد مند امر م۱۳۳ بات باد ۱۳۶ بات کر اس (مرد) کو لوم کے بتھوڑے سے اس کے کانوں کے درمیان مارا جاتا ہے جس سے مردہ ایک چخ مارتا ہے 'جے بن وائس کے علاوہ قریب کے تمام حیوانات سنتے ہیں۔"

#### ٢- حديث ابو مرريه رضي الله عنه:

"فيفتح له باب من جهنم ثم يضرب ضربة تسمع كل دابة الا الثقلين-"
(رواه البرار عجم الزواكد م ٥٣ ج٣ كف الاحتار عن زواكد البرار م ١٣٠٠ عنه)

ترجمہ بین پراس کے لئے جنم کا ایک دروازہ کھول دیا جاتا ہے کھر

اس کو ماری جاتی ہے الی مار کہ اس کو سفتے ہیں تمام جانور سوائے جن وانس کے "۔

#### المصابوسعيد خدري رضي الله عنه:

"ويفتح له باب الى النار ثم يقمعه قمعة بالمطراق يسمعها خلق الله كلهم غير الثقلين-"

(سند احد ص م جس م ۲۹۱ جم) کشف الاستار ص ۱۳۸ ج م مجمع الزوائد ص ۱۸۸ جس)

ترجمہ : پھر اس (کافر مردے) کے لئے دونے کی طرف دروازہ کھول دیا جاتا ہے جس کو جن کھول دیا جاتا ہے جس کو جن وانس کے علاوہ اللہ تعالیٰ کی ساری مخلوق سنتی ہے "۔

## سمه حديث برأبن عازب رضي الله عنه:

"فيضربه بها ضربة يسمعها ما بين المشرق والمغرب الا الثقلين فيصنير ترابًا قال ثم تعاد فيه الروحـ"

(سنن ابو داؤر ص۲۵۴ ج۲)

ترجمہ: "پس فرشتہ اس کو الی ضرب لگانا ہے 'جس کو جن وانس کے سوا مشرق ومغرب کے درمیان کی ساری مخلوق سنتی ہے ' وہ اس ضرب سے مٹی ہوجاتا ہے ' فرمایا ' پھر اس میں دوبارہ روح لوٹائی جاتی سب

#### ۵- هديث عائشه رضي الله عنها:

"انهم يعلبون علابا تسمعه البهائم كلها-" (مج بخارى ص ٩٣٢ ج، مج ملم ص ٢١٤ ج) ترجمه :"مروول كو قبرول مي ايباعذاب ديا جاتا ہے جس كوسب چوپائے سنتے ہيں-"

#### ٢- حديث ام مبشر رضي الله عنها:

"عن ام مبشر قالت دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم وانا في حائط من حوائط بنى النجار فيه قبور منهم وهو يقول استعينوا بالله من عناب القبر فقلت يا رسول الله وللقبر عناب ؟قال نعم انهم ليعنبون في قبورهم تسمعه البهائم."

(رواه احمد ورجالد رجال السحيح، مجمع الزوائد ص۵۱ ج۳ موارد الخمان ص۲۰۰)

ترجمہ بد حضرت ام مبشر رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ میں ایک دن

بنو نجار کے باغ میں تھی کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف

لائے وہاں بنو نجار کی کچھ قبریں تھیں (انہیں دیکھ کر) آپ صلی

اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالی سے عذاب قبرسے پناہ ماگو میں

نے عرض کیایا رسول اللہ اکیا قبر میں عذاب دیا جاتا ہے؟ آپ صلی

اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہاں 'ب شک انہیں اپنی اپنی قبروں میں
عذاب دیا جارہا ہے 'جے تمام جانور سنتے ہیں۔"

#### ٧- صديث حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنه:

"ان الموتى ليعلبون في قبورهم حتى ان البها ثم تسمع اصواتهم"

رواہ اللبرانی نی الکبیر داسادہ صن۔ مجع ص ۵۹ جس) ترجمہ: استخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مردول کو ان کی قبروں میں عذاب ہو تا ہے' یہاں تک کہ چوپائے ان کی آواز سنتے ہیں"۔

#### ٨- حديث الى سعيد خدرى رضى الله عنه:

"كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى سفر وهو يسير على راحلته فنفرت قلت يا رسول الله ما شان راحلتك نفرت؟ قال انها سمعت صوت رجل يعذب فى قبره فنفرت لذلكد"

(رواه الطبراني في الاوسط دفيه جابر الجعفي وفيه كلام كثير وقد وثق مجمع الزوائد ص٥٦ ج٣)

ترجمہ: "ایک سفر میں میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قا اُ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ناقہ پر تشریف لے جارہ تے اک اور اللہ! آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مواری کو کیا ہوا ' یہ بدک کیوں گئی؟ فرمایا ' اس نے اللہ علیہ وسلم کی سواری کو کیا ہوا ' یہ بدک کیوں گئی؟ فرمایا ' اس نے ایک مخض کی آواز سنی جس کو اس کی قبر میں عذاب ہورہا ہے ' اس کی وجہ سے بدک گئی "۔

ان اعادیث میں جن وانس کے علاوہ باقی حیوانات کا عذاب قبر کو سننا ذکور ہے،
ان اعادیث سے ثابت ہو آ ہے کہ عذاب قبر ایک حی چیز ہے جس کو نہ صرف اس
عالم میں محسوس کیا جاسکتا ہے، بلکہ جن وانس کے علاوہ باقی مخلوق کو اس کا ادراک بھی
ہو آ ہے، جن وانس کو جو اوراک نہیں ہو آ اس میں ایک حکمت سے ہے کہ ان کا
ایمان ایمان بالغیب رہے، دو سری وہ حکمت ہے جو اوپر بیان ہو چی ہے کہ اگر عذاب
قبر کا ایکشاف انسانوں کو عام طور سے ہوجایا کر آ تو کوئی شخص مردوں کو قبرستان میں
دفن کرنے کی ہمت نہ کر آ، بسرطال اس عذاب کا محسوس ہونا اس امر کی دلیل ہے کہ
عذاب قبراس گڑھے میں ہو آ ہے اور سے کہ میت کے بدن کو بھی ہو آ ہے۔

#### (4

# عذاب قبركے مشاہدہ کے واقعات

عذاب قبر کو انسانوں اور جنات کی نظرسے پوشیدہ رکھا گیا ہے' لیکن بعض او قات خرق عادت کے طور پر عذاب قبر کے کچھ آثار کامشاہدہ بھی کرادیا جاتا ہے'اس نوعیت کے بے شار واقعات میں سے چند واقعات ذیل میں درج کئے جاتے ہیں :

"عن قبيصة بن ذويب (رضى الله عنه) قال المار رجل من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على سرية من المشركين فانهزمت فغشى رجل من المسلمين رجلا من المشركين وهو منهزم فلما اراد ان يعلوه بالسيف قال الرجل لا اله الا الله فلم ينزع عنه حتى قتله ثم وجد فى نفسه من قتله فذكر حديثه لرسول الله

صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فهلا نقبت عنه قلبه... فلم يلبثوا الا قليلا حتى توفى ذلك الرجل القاتل فدفن فاصبح على وجه الارض فجاء اهله فحدثوا رسول الله صلى الله عليه وسلم و فقال: ا دفنوه و فدفنوه فاصبح على وجه الارض فجاءاهله فحدثوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : ا دفنوه ٔ فدفنوه فا صبح على وجه الا رض فجا ؤوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فحدثوه ذلك فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ان الارض قد ابت ان تقبله فاطرحوه في غار من الغيران"

(بیعتی دلائل النبوة الهر۱۳۰۹ خصائص کبری ۱۸۸۲ مصنف عبد الرزاق ۱۰ مصنف عبد الرزاق ۱۲ مصنف عبد ۱۸۴۱ مین ۱۲۸۴ مین ۱۲۸ مین ۱۲۸ مین ۱۲۸۴ مین ۱۲۸ مین از ۱

ترجمہ: "حضرت قبیصہ بن ذویب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے محابہ میں سے ایک صاحب نے مشرکین کے ایک دست پر حملہ کیا' اس دستہ کو فکست ہوئی' پرایک مسلمان نے مشرکوں کے ایک آدمی کو بھائتے ہوئے جالیا' جب اس پر تکوار اٹھانے کا اراوہ کیا تو اس مخص نے "لا اللہ الا اللہ" پڑھا' کیان مسلمان کلمہ من کر بھی ہٹا نہیں' یہاں تک کہ اسے قمل کرویا'

پھراس کے منمیرنے اس کے قتل پر ملامت کی' چنانچہ اس نے اپنا Presented by wayy zigraat com

قصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ذکر کیا کسول اللہ صلی الله علیه وسلم نے س کر فرمایا "نونے اس کا دل کرید کو کیوں نہ دیکھ لیا؟" تھوڑی مت گزری تھی کہ اس قاتل کا انقال ہوگیا اسے دفن کیا گیا گرا گلے دن دیکھا گیا کہ وہ کھلی زمین بریزا ہے' اس کے گرے اوگوں نے یہ قصہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا' آخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا اس کو دفن کردو' دوباره وفن کیا گیا تو پھرویکھا کہ زمین پر بڑا ہواہے' تین بار یمی ہوا' الخضرت صلى الله عليه وسلم نے فرمایا زمین نے اس کو قبول كرنے سے انکار کردیا ہے اسے بھی غار میں ڈال دو"۔

---- "عن انس بن مالك (رضى الله عنه) قال كان منا رجل من بني النجار قد قرأُ البقرة وآل عمران وكان يكتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم فانطلق هاربًا حتٰى لحق باهل الكتاب قال فرفعوه قالوا هذا قدكان يكتب لمحمد فاعجبوا به فما لبث ان قصم الله عنقه فيهم فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها ثم عادوا فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها ثم عادوا فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وحهها ' فتركوه منبوذًا - "

(صحح بخاری ارا۱۵٬ صحح مسلم ۱ر۷۰۰٬ واللفظ که٬ مند احمر ص۱۳۰٬ ۱۳۱.

۳۳۵ جلد سوم' صحح ابن حبان بحواله موارد الغمان ص۳۹۵ خصائص کبری ص۸۷ جلد دوم)

ترجمہ : "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک فخص ہم سے بعنی بنو نجار سے تھا' اس نے سورہ بقرہ اور سورہ آل عمران پڑھی ہوئی تھی' اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے وی لکھا کر آ تھا' پھر وہ بھاگ کر اہل کتاب سے جا ملا' انہوں نے اس کو خوب اچھالا' اور کما کہ یہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے وحی لکھا کر آ تھا' وہ لوگ اس پر بہت خوش ہوئے' پچھ ہی دنوں بعد اللہ تعالیٰ نے اس کی گرون تو ڈدی' (بعنی مرکبا) انہوں نے گڑھا کھود کر اسے وفن کردیا' صبح ہوئی تو زمین نے اس کو باہر پھینک دیا' انہوں نے اسے بھر وفن کیا' زمین نے اسے بھر باہر پھینک دیا' انہوں نے اسے بھر وفن کیا زمین نے اسے بھر اگل دیا' عابر ہوکر انہوں نے سہ بارہ دفن کیا زمین نے اسے پھر اگل دیا' عابر ہوکر انہوں نے اسے بغیروفن کے بڑا رہے ویا"۔

الله عليه وسلم رجلا فكنب عليه فدعا عليه فدعا عليه رسول الله عليه وسلم رجلا فكنب عليه فدعا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجد ميتا

قد انشق بطنه ولم تقبله الارض-"

(بيهقي ولاكل النبوة ١٨٥٦ خصائص كبرى ج٢ ص٤٨)

ترجمہ: «حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مخص کو (کس کام سے) جمیجا اس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرکے ایک جموت بولا' آخضرت صلی الله علیه وسلم نے اس کے حق میں بد دعا فرمائی' اس کے نتیجہ میں وہ مردہ حالت میں بایا گیا' اس کا بیٹ پھٹا ہوا تھا' اور زین نے اسے تبول نہیں کیا۔"

----- "عن عمران قال شهدت رسّول الله صلى الله عليه وسَلَم وقد بعث جيشا من المسلمين الى المشركين الى قوله فلم يلبث الا يسيرا حتى مات فدفناه فاصبح على ظهر الارض فقالوا لعل عدوا نبشه فدقناه ثم امرنا غلماننا يحرسونه فأصبح على ظهر الارض فقلنا لعل الخلمان نبشوه فدفناه ثم حرسناه بانفسنا فاصبح على ظهر الأرض فالقيناه في بعض تلك الشعاب وفي رواية فنبذته الارض فاخبر النبي صلى الله عليه وسلم قال ان الارض لتقبل من هو اشر منه ولكن الله احب ان يريكم تعظيم حرمة لا الداللد"

(سن ابن اج م ۱۸۱ دلاکل النوق بیق م ۱۸۸ جلد)
ترجمہ : «حضرت عمران بن حصین رضی الله عنما سے روایت ہے کہ
آخضرت صلی الله علیہ وسلم نے مسلمانوں کا آیک لشکر کافروں سے
جماد کے لئے بھیجا '(اس کے بعد آیک فخص کے قتل کا واقعہ ذکر کیا)
پروہ قاتل چند ہی دنوں کے بعد مرکبا 'ہم نے اس کو دفن کیا تو صح کو

تھی زمین پر پڑا تھا' ہم نے سوچا شاید کسی وشمن نے اس کو اکھاڑ Presented by www.ziaraat.com پھیٹا ہے' ہم نے دوبارہ دفن کردیا اور اس پر اپنے غلاموں کا پہرہ لگادیا' اسکلے دن پھر زمین کی سطح پر پڑا تھا' ہم نے سوچا شاید غلام سوگئے ہوں گے' ہم نے تیسری بار دفن کیا اور خود پہرہ دیا لیکن اسکلے دن پھر زمین پر پڑا تھا' بالاً تر ہم نے اسے ایک غار میں ڈال دیا"۔

"اور ایک روایت میں ہے کہ زمین نے اسے باہر پھینک دیا ' آخضرت صلی الله علیہ وسلم کو اس کی خبرکی گئی تو فرمایا زمین تو اس سے بھی برے لوگوں کو قبول کرلیتی ہے۔ لیکن الله تعالی نے یہ جابا کہ تہمیں یہ و کھائیں کہ لا اللہ الله کی حرمت کس قدر بوی

--

"عن الحسن البصرى ان محلمًا لما جلس بين يديه عليه الصلوة والسلام قال له آمنته ثم قتلته؟ ثم دعا عليه قال الحسن فو الله ما مكث محلمًا الا سبعًا حتى مات فلفظته الارض ثم دفنوه فلفظته الارض ثم دفنوه فلفظته الارض ثم دفنوه فلفظته الارض ثم دفنوه فلفظته الارض فرضموا عليه من الحجارة حتى واروه فبلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : ان الارض لتطابق على من هو شر منه ولكن الله اراد ان يعظكم في حرم ما بينكم لما اراكم منه"-

(البدايه والنهانيه ص٢٢٥ ج٣، مجمع الزدائد ص٢٩٣ ج٧)

ترجمہ : « حضرت حسن بھریؓ سے روایت ہے کہ محکم (ایک مسلمان Presented by www.ziaraat.com کو قتل کرکے) جب آنخضرت صلی اللہ علید وسلم کے سامنے بیٹا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' تو نے اسے امن دینے کے بعد قتل کردیا؟ پھر اس کے حق بیں بد دعا فرمائی ' حضرت حسن فرمائے بیں کہ علم اس واقعہ کے ایک ہفتہ بعد مرگیاتو زمین نے اس کو اگل ویا ' بالآخر ویا ' لوگوں نے اسے پھر اگل ویا ' بالآخر لوگوں نے اسے پھر اگل ویا ' بالآخر لوگوں نے اس کے گر د پھر جمع کرکے اسے چھپاویا آنخضرت صلی اللہ الوگوں نے اس کے گر د پھر جمع کرکے اسے چھپاویا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبر پیٹی تو فرمایا کہ زمین تو اس سے بھی برے لوگوں کو چھپالیتی ہے ' نیکن اللہ تعالی نے اس کا بد منظر تم کو دکھا کر یہ جاہا کہ تماری آپس کی حرمتوں کے بارے میں تم کو تھیجت یہ وعبرت دلائمیں۔"

و برحارا بن عمر رضى الله عنهما قال بينما اسير بجنبات بدر اذ خرج رجل من حفرة فى عنقه سلسلة فنادانى يا عبد الله اسقنى فلا ادرى اعرف اسمى او دعانى بدعاية العرب وخرج رجل فى ذلك الحفير فى يده سوط فنادانى لا تسقه فانه كافر ثم ضربه بالسوط حنى عاد الى حفرته فاتيت النبى صلى الله عليه وسلم مسرعا فا خبرته فقال لى او قد رايته قلت نعم قال ذاك عدو الله ابو جهل بن هشلم وذاك عذابه الى يوم القيامة"

(قال الهيشي رواه الطبراني في الاوسط وفيه عبد الله بن محمد المغيرة وهو ضعيف مجمع الزوائد ص20 ج٣) Presented by www.ziaraat.com

ترجمه : «حفرت ابن عمر رضي الله عنما فرات بي كه ورين اثناكه میں بدر کے قریب سے گزر رہا تھا استے میں ایک گڑھا سے ایک من كلاجس ك محل مين زنجير تفي اس في محمد بكار كركما "ات عبد الله! مجھے بانی بلاؤ" مجھے معلوم نہیں کہ آیا اسے میرا نام معلوم فھا' یا عرب کے وستور کے مطابق اس نے "عید اللہ" (اللہ کابندہ) كم كريكارا اس كرم سے ايك اور آدى لكلا جس كے ہاتھ ميں کوڑا تھا'اس نے مجھے ایکار کر کماکہ "اس کو پانی نہ پلانا یہ کافرہے"۔ یں اس نے پہلے مخص کو کوڑا مارا اور مار مار کر گڑھے کی طرف وایس لے میا میں جلدی سے انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور یہ سارا قصہ عرض کیا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کیا تو نے واقتی اس کو دیکھا ہے؟ عرض کیا ، جی ہاں! فرمایا دوید الله كا دشن ابو جهل تما اور قیامت تك اس كى يمي سزا ہے۔ "نعوذ بالله من ذلك

--- "وقال) ابن ابی البنیا حدثنی ابی حدثنا موسی بن داود حدثنا حماد بن سلمه عن هشام بن عروة عن ابیه قال بینما راکب یسیر بین مکه والمدینه اذ مر بمقبرة فافا برجل قد خرج من قبر یلتهب نارا مصفدا فی الحدید فقال : یا عبد الله انضح یا عبد الله انضح قال وخرج آخر یثلوه فقال : یا عبد الله انضح قال وخرج آخر یثلوه فقال : یا عبد

الله لا تنضح با عبد الله لا تنضح قال وغشى على الراكب وعدلت به راحلته الى العرج قال واصبح قد ابيض شعره فاخبر عثمان بذلك فنهى ان يسافر الرجل وحده"-

(كتاب الروح م ١٩٧٧)

ترجمه :" ابن الى الدنياً كت بين كه مجھ سے بيان كيا ميرے والدنے " وہ کتے ہیں کہ ہم سے بیان کیا عماد بن سلمہ نے وہ روایت کرتے ہیں بشام بن عروہ سے 'وہ اپنے والدسے دریں اثنا کہ ایک سوار مکہ ومدینہ کے درمیان جارہا تھا کہ ایک قبرستان سے گزرا 'اجانک ایک فخص قبر سے نمودار ہوا جو آگ سے بھڑک رہا تھا' اور لوہے کی بیریوں میں جکڑا ہوا تھا' اس نے کہا اے بندہ خدا! مجھے پانی دے دو' اے بندہ خدا! مجھے پانی دے دو' اور ایک اور مخص اس کے پیھے ہے فکلا' اس نے بکار کر کہا اے بندہ خدا! اسے پانی نہ دینا' اے بندہ خدا! اے پانی نہ دینا' اس منظرے سوار بر غشی طاری ہو گئ اور اس کی سواری اس کو موضع "عرج" لے گئی اور اس صدمہ ہے اس مخص کے بال سفید ہو محے ' حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو اس کی اطلاع کی گئی تو آیٹ نے آدی کے تناسفر کرنے سے منع فرمادیا۔"

"وقد ذكر ابن ابى الدنيا فى "كتاب القبور" عن الشعبى انه ذكر رجلا قال للنبى صلى الله عليه وسلم مررت ببدر فرايت رجلا يخرج من الارض فيضربه رجل بمقمعة حتى يغيب فى الارض ثم يخرج فيفعل به ذلك فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك ابو جهل بن هشام يعذب الى يوم القيامة "

(كتاب الروح ص ٩٣)

ترجمہ :"ابن ابی الدنیا نے کتاب النبور میں المام شعبی سے نقل کیا ہے کہ ایک مخص نے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا میں بدر سے گزر رہا تھا میں نے ایک مخص کو دیکھا کہ زمین سے نکتا ہے تو دو سرا آدی اس کو ہتھوڑے سے مار آئے میال تک کہ وہ زمین میں غائب ہوجا آ ہے وہ پھر نکلتا ہے تو دو سرا اس کے ساتھ کی کرتا ہے ہیں کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ہے اب جا بی من کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ہے اب جا ہی عذاب ہو تا ہو گا

"(وذكر) من حديث حماد بن سلمة عن عمرو بن دينار عن سالم بن عبد الله عن ابيه قال بينا انا اسير بين مكة والمدينة على راحلة وانا محقب اداوة اذ مررت بمقبرة فاذا رجل خارج من قبره يلتهب نارا وفي عنقه سلسلة يجرها فقال : يا عبد الله انضح يا عبد الله انضح يا عبد الله انضح أيا المكما تدعو الناس؟ قال فخرج آخر فقال : يا عبد الله لا تنضح ثم يا عبد الله لا تنضح ثم يا عبد الله لا تنضح ثم

ا جنذب السلسلة فاعا ده في قبره."

(كتاب الروح ص ٩٩٧)

ترجمه " اور ابن الى الدنيا نے حماد بن سلمه كى روايت سے انہوں نے عمو بن دینار سے انہوں نے سالم بن عبد اللہ سے انہوں نے اپنے والد عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے روایت کیا ہے کہ انہوںنے فرمایا کہ دریں اثنا کہ میں مکہ اور مدینہ کے درمیان او نثنی پر سوار ہوکر جارہا تھا' میری سواری پر پانی کا مشکیرہ بھی تھا' ایک قرستان سے گزرا تو دیکھا کہ ایک مخص اپنی قبرسے نکل رہا ہے' جس پر آگ بعرک رہی ہے اور اس کی گردن میں زنچیرہے، جس کو وہ تھینٹ رہاہے' اس نے مجھے ایکار کر کماکہ "اے عبد اللہ! بانی دو' اے عبد الله! یانی دو" پس الله کی قتم! مجھے معلوم نہیں کہ وہ میرے نام کو جانیا تھا یا جس طرح لوگ کسی کو بندہ خدا کمہ کریکارتے ہیں اس طرح اس نے مجھے بھی پکارا' پر اس کے پیھیے ایک اور مخض نکلا' اس نے مجھے بکار کر کہا کہ اے عبد اللہ! اس کو بانی نہ دینا' اے عبد الله! اس کو بانی نه دینا' پھروہ پہلے مخص کی زنچر کھینچ کر اسے دوبارہ قبریس لے کیا۔"

حافظ ابن قیم فی دستاب الروح میں اس نوعیت کے مزید اٹھارہ واقعات نقل کرنے کے بعد لکھا ہے :

"وهذه الاخبار واضعافها واضعاف اضعافها مما لايتسع لها الكتاب مما اراه الله سبحانه لبعض عباده من عناب القبر ونعيمه عيانًا - وامارؤية المنام فلو ذكرنا ها - لجاءت عدة اسفار - "

ترجمہ : "بیہ واقعات اور اس سے دو گئے چو گئے واقعات 'جو اس کتاب میں نمیں سا سکتے ' ایسے بیں جن میں اللہ تعالیٰ نے بعض بندوں کو قبر کے عذاب و اواب کا مشاہرہ کرادیا 'جمال تک خواب کے واقعات کا تعلق ہے ' اگر ہم انہیں ذکر کرنے بیٹھیں تو ان کے لئے کئی و فتر چاہئیں۔ "

# قبرمیں پیش آنے والے حالات وواقعات

ا صلایت شریفہ میں ان حالات وواقعات کو بردی تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے جو میت کو قبر میں پیش آتے ہیں' ان میں غور کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ حالات اس قبر میں پیش آتے ہیں' اور یہ کہ ان حالات کا تعلق میت کے جم سے بھی ہے' یہاں چند احادیث ذکر کی جاتی ہیں' ان کے بعد قبر میں پیش آنے والے حالات کا ایک خاکہ پیش کیا جائے گا۔

- "عن انس بن مالک (رضی الله عنه) ان رسول الله صلی الله علیه وسلم قال: ان العبد اذا وضع فی قبره و تولی عنه اصحابه انه لیسمع قرع نعالهم اذا انصرفوا اتاه ملکان فیقعدانه فیقولان له: ما کنت تقول فی هذا الرجل لمحمد فاما المومن فیقول اشهد انه عبد الله ورسوله فيقال له : انظر الى مقعدك من النار ابد لك الله به مقعداً من الجنة قال النبى صلى الله عليه وسلم : فيراهما جميعا قال قتادة : وذكر لنا انه يفسح له فى قبره ثم رجع الى حديث انس قال واما المنافق أو الكافر وفى رواية واما الكافر والمنافق فيقول لاادرى كنت اقول ما يقول الناس فيقال لا دريت ولا تليت ثم يضرب بمطرقة من حديد ضربة بين اذنيه فيصيح صيحة يسمعها من يليه الا الثقلين"-

(صحیح بخاری ص ۱۸۱ می ۱۸۱ می واللفظ له وصح مسلم ص ۳۸۷ می ۱۳ ابو داؤد ص ۱۵۴ می ۲۰ نسائی ص ۲۸۸ می شرح السنه ص ۱۵۸ می ۵

ترجمہ بر حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بندے کو جب اس کی قبر میں رکھا جاتا ہے اور اس کو دفن کرنے والے اس کے دفن سے فارغ ہوکر لوشتے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے ' ب اس کے پاس دو فرشتے آتے ہیں ' اس کو بٹھلتے ہیں پھر اس سے کہتے ہیں کہ تو اس مخص یعنی مجمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بارے میں کیا کتا تھا؟ پی اگر مردہ مومن ہو تو کتا ہے کہ میں شمادت دیتا ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں ' پھر اس سے کما جاتا ہے کہ اپنے دورزخ کے ٹھکانے کی طرف

د کھے! اللہ تعالی نے تحقیے اس کے بدلے میں جنت کا ٹھکانہ عطا فرمایا ہے' آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ "لیس وہ جنت اور دونرخ دونوں میں اپنے ٹھکانوں کو دیکھتا ہے''۔ قادہؓ کہتے ہیں کہ ہم سے یہ ذکر کیا گیا کہ پھراس کی قبر کشادہ کردی جاتی ہے۔

کین کافر اور منافق وہ فرشتوں کے سوال کے جواب میں کہتا ہے کہ میں نہیں جانی (کہ یہ کون ہیں) میں تو ان کے بارے میں وہی بات کہتا تھا جو دو سرے (کافر) لوگ کتے تھے ' پس اس سے کہا جاتا ہے کہ نہ تو نے خود جانا اور نہ کی جانے والے کے پیچھے چلا ' پھر لوہ کے ہتھو ڑے سے اس کے کانوں کے درمیان مارا جاتا ہے ' لوہ کے متھو ڑے سے اس کے کانوں کے درمیان مارا جاتا ہے ' جس سے وہ ایسا چلا تا ہے کہ جس وانس کے علاوہ قریب کی ساری محلوق سنتی ہے۔ "

"عن سمرة بن جندب رضى الله عنه انه قال كان النبى صلى الله عليه وسلم اذا صلى صلوة اقبل علينا بوجهه فقال من راى منكم الليلة رويا؟ قال فان راى احد قصها فيقول ماشاء الله فسالنا يوما فقال هل راى منكم احد رويا؟ قلنا لا قال لكنى رايت الليلة رجلين اتيانى فاخذا بيدى واخرجانى الى ارض مقدسة فاذا رجل جالس ورجل قائم بيده... كلوب من حديد ويدكه فى شدقه فشقه بيده... كلوب من حديد ويدكم بشدقه الآخر مثل ذلك

Presented by www.ziaraat.com

ويلتئم شدقه هذا ويعود فيصنع مثله قلت ما هذا؟ قالا: انطلق فانطلقنا حتِّي اتينا على رجل مضطجع على قفاه ورجل قائم على راسه بفهر' او صخرة' فيشدخ بها راسه' فاذا ضربه تدهده الحجر فانطلق اليه لياخذه فلا يرجع الى هذا حتى يلتئم راسه وعاد راسه كما هو' فعاد اليه فضربه قلت ما هذا؟ قالا انطلق فانطلقنا الى نقب مثل التنور' اعلاه ضيق واسفله واسع تنوقد تحته نار' فاذا اقتزب ارتفعوا حتى يكادوا يخرجون فاذا خمدت رجعوا فيها٬ (وفيها) رجال ونساء عراة فقلت : ما هذا؟ قالا انطلق فانطلقنا حنى اتينا على نهر من دم فيه رجل قائم وعلى وسط النهر.... رجل بين يديه حجارة فاقبل الرجل الذي في النهر٬ فاذا ارادان يخرج رماه الرجل بحجر في فيه فرده حيث كان فجعل كلما جاء ليخرج رمي في فيه بحجر فيرجع كما كان فقلت : ما هذا؟... فقلت : قد طوفتماني الليلة فاخبراني عما رايت؟ قالا نعم اما الذى رايته يشق شدقه فكذاب يحدث بالكنبة فتحمل عنه حتى تبلغ الافاق فيصنع

Presented by www.ziaraat.com

ما ترى الى يوم القيامة والذى رايته يشدخ راسه فرجل علمه الله القرآن فنام عنه بالليل ولم يعمل فيه بالنهار في يفعل به الى يوم القيامة والذى رايته فى النقب فهم الزناة والذى رايته فى النقب الحديث

(صیح بخاری ار ۱۸۵ تر ۱۰۴۳ واللفظ له ' ترندی ۲ر ۵۳)

ی روایت حضرت ابو امامہ سے بھی مردی ہے الماحظہ ہو (موارد ا نغمان ص ۴۳۵، مجمع ار ۷۱، کنز ۱۲۸ ۵۳۸٬۵۳۰ میتدرک ۱ر ۲۱۰) ترجمه : "جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم كي عادت شريفيه حتى کہ فجر کی نماز پڑھ کر اینے یار واصحاب کیطرف متوجہ ہو کر فرمایا كرتے تھے كہ تم ميں سے رات كو كى نے كوئى خواب تو نہيں ديكها الركوئي ديكمنا توعرض كرديا كرنا تها أب مستنط الميلية بحمه تعبير ارشاد فرمادیا کرتے تھے عادت کے موافق ایک بار سب سے یوچھا کہ كى نے كوئى خواب ويكھا ہے ، سب نے عرض كيا كوئى نہيں ويكھا، آپ متن ایک نے فرایا کہ میں نے آج رات ایک خواب دیکھا ہے کہ دو مخص میرے پاس آئے اور میرا ہاتھ پکڑ کر مجھ کو ایک زمین مقدس کی طرف لے طے وکھتا کیا ہوں کہ ایک فخص بیشا ہوا ہے اور دد سمرا کھڑا ہے اور اس کے ہاتھ میں لوہے کا زنبور ہے' اس بیٹے ہوئے کے کلے کو اس سے چررہاہے یمال تک کہ گدی تک جا پنچاہے' مجرووسرے کلیہ کے ساتھ بھی ہی معالمہ کررہا ہے اور پھروہ کلا اس کا درست ہوجا تا ہے' پھراس کے ساتھ ایہا ہی كرما ك من في وجهايد كيابات كيد وه دونون مخص بول آكم چلو' ہم آگے چلے بہاں تک کہ ایک اینے فخص پر گزر ہوا جو کہ لیٹا ہوا ہے سریر ایک مخص ہاتھ میں بڑا بھاری پھر لئے کھڑا ہے' اس ہے اس کا سرنمایت زور ہے چھوڑ تاہے' جب وہ پھراس کے سربر دے ارتا ہے پھر اڑھک کروور جاگر تاہے 'جب وہ اس کے اٹھانے کے لئے جاتا ہے تو اب تک لوٹ کر اس کے پاس نہیں آنے پا آکہ اس کا سر پھراچھاخاصا جیسا تھا دیباہی ہوجا آ ہے اور وہ پھراس کو اس طرح پھوڑ آ ہے عیں نے بوچھا یہ کیا ہے؟ وہ دونوں بولے آگے چلو ، ہم آگے چلے ، سال تک کہ ہم ایک غار پر پہنچے جو مثل تور کے تھا نیچے سے فراخ تھا اور اور سے تک اس میں آگ جل رہی ہے اور اس میں بت سے نظم مرد اور عورت بحرے ہوئے ہیں' جس وقت وہ آگ اوپر کو اٹھتی ہے اس کے ساتھ وہ سب اٹھ آتے ہں یمال تک کہ قریب نکلنے کے موجاتے ہیں پرجس وقت میٹھی ب وہ بھی نیچ چلے جاتے ہیں میں نے بوجھا یہ کیا ہے وہ دونوں بولے آگے چلو' ہم آگے جلے یمال تک کہ ایک خون کی نسرر پنیے' اس کے چ میں ایک فض کرا ہے اور سرکے کنارے پر ایک مخص کمڑا ہے اور اس کے سامنے بہت سے پھر بڑے ہیں 'وہ نسر کے اندر والا مخص سرکے کنارہ کی طرف آیا ہے جس وقت لکانا چاہتا ہے کنارہ والا مخص اس کے منہ یر ایک پھراس زور سے مار تا ہے کہ وہ پھرانی مہلی جگہ پر جاپنچتا ہے ' پھر جب بھی وہ لکانا چاہتا ہے تو ای طرح وہ پھر مار کر اس کو ہٹادیتا ہے' میں نے یو چھا یہ کیا

ہے؟ .... بیس نے ان دونوں مخصوں سے کہا کہ تم نے جھے کو تمام رات پھرایا اب بتاؤ کہ یہ سب کیا اسرار تھے؟ انہوں نے کہا کہ وہ مخص جو تم نے دیکھا تھا کہ اس کے کلے چیرے جاتے تھے وہ مخص جمعوٹا ہے کہ جمعوٹی باتیں کہا کرتا تھا اور وہ باتیں تمام جہاں بیس مشہور ہوجاتی تھیں' اس کے ساتھ قیامت تک یوں ہی کرتے رہیں گئے ' اور جس کا سر پھوڑتے ہوئے دیکھا' وہ وہ مخص ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو علم قرآن دیا' رات کو اس سے غافل ہو کرسورہا اور دن کو اس پر عمل نہ کیا' قیامت تک اس کے ساتھ بھی معالمہ ہوگا' اور جن کو تم نے آگ کے غار میں دیکھا وہ زنا کرنے والے لوگ اور جن کو خون کی نہر میں دیکھا وہ رنا کرنے والے لوگ بیں اور جس کو خون کی نہر میں دیکھا وہ سود کھانے والا ہے۔ "الح

"عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى جنازة رجل من الانصار فانتهينا الى القبر ولما يلحد بعد فجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم وجلسنا حوله كانما على رؤوسنا الطير وبيده عودينكت به فى الأرض فرفع راسه فقال "تعوذوا بالله من عناب القبر مرتبن او ثلاثا"-

زاد في رواية وقال": ان الميت ليسمع خفق نعالهم اذا ولوا مدبرين حين يقال له: يا

هذا 'من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟"وفى رواية "وياتيه ملكان فيجلسانه 
فيقولان له : من ربك؟ فيقول : ربى الله 
فيقولان له : ما دينك؟ فيقول : دينى 
الاسلام فيقولان له ما هذا الرجل الذي بعث 
فيكم؟ فيقول هو رسول الله فيقولان له : وما 
يدريك؟ فيقول : قرات كتاب الله و آمنت به 
وصدقت"-

زاد في رواية "فذلك قوله (يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة) ثم اتفقا: فينادي مناد من السماء: ان صدق عبدي فا فرشوه من الجنة والبسوه من الجنة وافتحوا له بابا الى الجنة فياتيه من روحها وطيبها ، ويفسح له في قبره مد بصره وان الكافر... فذكر موته قال : فتعاد روحه في حسده وياتيه ملكان فيحلسانه فيقولان له: من ربك؟ فيقول: هاه هاه لا ادرى فيقولان : ما دينك؟ فيقول : هاه هاه لا ادرئ فيقولان له : ما هذا الرجل الذي بعث فیکم؟ فیقول : هاه هاهٔ لا ادری فینادی منا د من السماء: ان كنب فا فرشوه من النار'

والبسوه من النار' وافتحوا له بابا الى النار' فياتيه من حرها وسمومها' ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه إضلاعه"-

زاد فى رواية ثم يقيض له اعمى ابكم معه مرزبة من حديد لو ضرب بها جبل لصار ترابا و فيضربه بها ضربة يسمعها من بين المشرق والمغرب الا الثقلين فيصير ترابا ثم تعاد فيه الروح-"

(جامع الاصول ص22ا جلا ابو داؤد ص١٥٣ جهد عبد الرزاق ص٨٨ جهر. مند احمد ص٢٩٩ جه)

ترجمہ : حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ہم ایک انساری کے جنازے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نکط ، قبر پنچ تو ابھی لحہ تیار نہیں ہوئی تھی 'اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم بیٹھ گئے 'اور ہم بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے گرد بیٹھ گئے 'گویا ہمارے سروں پر پرندے تھے ' آخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں ایک کئڑی تھی جس کے ساتھ زمین کرید رہے تھے (جیسا کہ گمری سوچ میں آدمی ایسا کیا کرتا ہے) پھر سر مبارک اوپر اٹھاکر فرلیا کہ عذاب قبرسے اللہ تعلیٰ کی پناہ ماگو' دو مرتبہ یا تین مرتبہ فرلیا' پھر فرلیا کہ جب لوگ میت کو دفن کرکے مرتبہ یا تین مرتبہ فرلیا' پھر فرلیا کہ جب لوگ میت کو دفن کرکے فرشے ہیں تو دہ ان کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے اور اس کے پاس دو فرشے آتے ہیں' اس کو بٹھاتے ہیں اور اس سے کہتے ہیں کہ تیرا فرشے آتے ہیں' اس کو بٹھاتے ہیں اور اس سے کہتے ہیں کہ تیرا

رب كون ہے؟ وہ كتا ہے كہ ميرا رب اللہ ہے وہ كتے ہيں كہ تيرا دين كيا ہے؟ وہ كتا ہے كہ ميرا دين اسلام ہے وہ كتے ہيں كہ يہ آوى كون تھا جو تم ميں بھيجا كيا تھا؟ وہ كتا ہے كہ وہ محمد رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم ہيں ، فرشتے كتے ہيں كہ بھے كيے معلوم ہوا؟ وہ كتا ہے كہ ميں نے اللہ تعالى كى كتاب پڑھى ہے ، ميں اس پر ايمان كتا ہے كہ ميں نے اللہ تعالى كى كتاب پڑھى ہے ، ميں اس پر ايمان اليا ، اور ميں نے آخضرت صلى اللہ عليہ وسلم كى تعمديق كى ، حق تعالى شانه كے ارشاد "يشبت الله الذين آمنوا بالقول الشابت فى الحيوة الدنيا وفى الآحرة " د (ابراهيم الله عالى فى الحيوة الدنيا وفى الآحرة " د (ابراهيم الله عالى الله تعالى الله تعالى من والوں كو اس كى بات (لين كلم طيب كى بركت) سے دنيا اور المرت من مضوط ركھتا ہے۔ ميں جس شيت كا ذكر ہے اس سے آخرت ميں مضوط ركھتا ہے۔ ميں جس شيت كا ذكر ہے اس سے مردے كا كيرين كے موال وجواب ميں فابت قدم ربنا مراد ہے۔

پر ایک منادی آسان سے آواز دیتا ہے کہ میرے بندے نے پچ کما' اس کے لئے جنت سے فرش بچاؤ' اس کو جنت کا لباس پہناؤ' اور اس کے لئے جنت کی طرف دروازہ کھول دو چنانچہ (اس کے لئے جنت کی طرف دروازہ کھول دو چنانچہ (اس کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیا جاتا ہے' پس) اس کو جنت کی ہوا اور خوشبو آتی ہے' اور حد نظراس کی قبر کشادہ کردی جاتی ہے۔

پر آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے کافری موت کا ذکر کرنے کے بعد اس کی قبر کے حالات کو ذکر کرتے ہوئے فرمایا کہ اس کی روح اس کے بدن میں لوٹادی جاتی ہے 'اور دو فرشتے اس کے پاس آتے ہیں ' وہ اس کو بٹھاتے ہیں ' پھر اس سے کہتے ہیں کہ تیرا رب کون ہے؟ وہ کہتا ہے باہ باہ ' میں نہیں جاتا ' وہ کہتے ہیں کہ تیرا دین کیا ہے؟ وہ کہتا ہے باہ باہ ' میں نہیں جاتا ' وہ کہتے ہیں کہ تیرا دین کیا

ہے؟ وہ کتا ہے ہاہ ' ہاہ ' ہیں نہیں جانا' وہ کہتے ہیں کہ یہ کون آدی تھا جو تم میں بھیجا گیا؟ وہ کتا ہے ہاہ ہاہ ' میں نہیں جانا' لی آسان ہے ایک مناوی آواز دیتا ہے کہ یہ جھوٹ بولٹا ہے ' اس کے لئے آگ کا فرش بچھاؤ' اس کو آگ کا لباس پیناؤ' اور اس کے لئے دوزخ کی طرف دروازہ کھول دو' چنانچہ دوزخ کی طرف دروازہ کھول دو' چنانچہ دوزخ کی طرف دروازہ کھول ایا جا نہیں اس کو دوزخ کی گری اور اس کی لو پہنچتی ہے ' اور اس کی قبر تک ہوجاتی ہے یہاں تک کہ پہلیاں ایک دوسری میں فکل جاتی ہیں۔ (نعوذ باللہ)

پراس پر ایک اندها بهرا فرشته مقرد کردیا جا آ ہے جس کے باتھ میں لوہ کا گر زہو آ ہے اگر وہ گر زبیاڑ پر ماردیا جائے تو وہ مٹی ہوجائے وہ کا گر زموے کو اس گر زسے ایس مار مار آ ہے جس کو جنوں اور انسانوں کے سوا مشرق ومغرب کے درمیان کے سارے حوان سنتے ہیں وہ گر ز گلنے سے مٹی ہوجا آ ہے پھر اس میں دوبارہ روح لوٹائی جاتی ہے۔"

"عن ابى هريرة (رضى الله عنه) عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال: ان الميت يسمع خفق نعالهم اذا ولومدبرين فان كان مومنا كانت الصلوة عند راسه وكان الصوم عن يمينه وكانت الزكوة عن يساره وكان فعل الخيرات من المدقة والصلوة والصلة والمعروف والاحسان الى الناس عند رجليه فيوتى من

قبل راسه فنقول الصلوة ما قبلي مدخل ويوتي من عن يمينه فيقول الصوم ما قبلي مدخل ا ويوتى من عن يساره فتقول الزكوة ما قبلى مدخل ويوتى من قبل رجليه فيقول فعل الخيرات ما قبلي مدخل فيقال له اقعد فيقعد وتمثل له الشمس قد دنت للغروب فيقال له ما تقول في هذا الرجل الذي كان فيكم وما تشهد به فیقول دعونی اصلی فیقولون انک ستفعل ولكن اخبرنا عما نسالك عنه قال وعم تسالوني عنه فيقولون اخبرنا عما نسالك عنه فيقول دعوني اصلى فيقولون انك ستفعل ً ولكن اخبرنا عما نسالك عنه قال وعم تسالوني فيقولون الجبرنا ما تقول في هذا الرجل الذي كان فيكم وما تشهد به عليه فيقول محمداً (صلى الله عليه وسلم) اشهد انه عبد اللَّهُ وانه جاء بالحق من عند اللَّهُ فيقال له على ذلك حبيت وعلى ذلك مت وعلى ذلك تبعث إن شاء الله ثم يفتح له باب من قبل النار وفيقال له انظر الى منزلك والى ما اعد الله لک لو عصيت فيزداد غبطة وسرورا ثم يفتح له باب من قبل الجنة فيقال له انظر الي

منزلک والی ما اعد الله لک فیزداد غبطة وسروراً وذلك قول الله تبارك وتعالى "يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الآخرة ويضل الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء" قال وقال ابو الحكم عن ابي هريرة فيقال له ارقد رقدة العروس الذي لا يوقظه الا اعز اهله اليه او احب اهله اليه ثم رجع الى حديث ابي سلمة عن ابي هريرة قال وان كان كافرا اتى من قبل راسه فلا يوجد شي ويوتي عن يمينه فلا يوجد شي ثم يوتي عن يساره فلا يوجد شي ثم يوتي من قبل رجليه فلا يوجد شي فيقال له اقعد فيقعد خائفًا مرعوبًا و فيقال له ما تقول في هذا الرجل الذي كان فيكم وماذا تشهد به عليه؟ فيقول اى رجل؟ فيقولون الرجل الذي كان فيكم قال فلا يهندي له قال فيقولون محمد فيقول سمعت الناس قالوا فقلت كما قالوا فيقولون على ذلك حييت وعلى ذلك مت وعلى ذلك تبعث ان شاء الله عثم يفتح له باب من قبل الجنة فيقال له انظر الى منزلك والي ما اعد الله لك لوكنت اطعنه فيزداد حسرة

Presented by www.ziaraat.com

وثبورا قال ثم يضيق عليه قبره حتى تختلف اضلاعه قال وذلك قوله تبارك وتعالى وان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة اعملى"

(متدرک حاکم اردس" واللفظ له این حبان از ۱۵م موارد المیلمان ۱۹۸-۱۹۸) این ماجه ۱۳۱۵ تندی ارسال)

ترجمه : "حفرت ابو مريره رضى الله عنه سے روايت ہے كه نبى كريم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب لوگ مردے کو وفتا کر والی لوفتے ہیں تو مردہ ان کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے ، پر اگر مردہ مومن ہو تو نماز اس کے سری طرف ہوتی ہے' روزہ دائیں طرف ہو تا ہے' زکوۃ بائیں جانب ہوتی ہے' اور دو سری نفلی عباوتیں مثلاً صدقہ 'نفل نماز' صلہ رحی' لوگوں کے ساتھ بھلائی اور حسن سلوک كنا اس كى پائلتى كى طرف بوت بين أكر كوئى اس ك سرك طرف آنا جام و نماز کہتی ہے کہ ادھرے راستہ نہیں' اور اگر وائی جانب سے آنا جاہے تو روزہ کتا ہے کہ اوھرے کوئی راستہ نس اور اگر بائیں جانب سے آنا جاہے تو زکوۃ کہتی ہے ادهرے کوئی راستہ نہیں' اور پاؤں کی طرف سے آنا جاہے تو نفلی عیادتیں کہتی ہیں کہ ادھرے کوئی راستہ نہیں۔

پر فرشت (محر کیر) اس کو کتے ہیں کہ اٹھ کر بیٹھ وہ بیٹھ جاتا ہے تو اس کو ایما لگتا ہے گویا سورج غروب ہونے کے قریب ہے فرقت اس سے کتے ہیں تو اس مخص کے بارے میں کیا کہتا ہے جو تم میں تھا اور تو اس کے بارے میں کیا گوائی دیتا ہے؟ مردہ

كتاب محمودا مين ذرا نماز رده لون فرشة كت بين كه نماز خرتم يرهة ربنا ، بم جو كه تحد سے يوچة بين اس كاجواب دے ، وہ كهتا ہے تم مجھ سے کیا بوچھتے ہو؟ وہ کہتے ہیں ہی جو ہم نے سوال کیا ہے اس کا جواب دو' وہ کہتا ہے ذر اٹھسروا میں نماز پڑھ لوں' وہ کہتے ہیں یہ تو خیرتم کرتے رہو گے ، ہم تھ سے جو کھے یوچھتے ہیں وہ ہمیں ہاؤ' وہ کہتا ہے "اور تم مجھ سے بوچھتے کیا ہو؟" وہ کہتے ہیں ہمیں یہ بتا کہ یہ مخص جوتم میں تعااس کے بارے میں تو کیا کہتاہے اور کیا شہادت دیتا ہے؟ وہ کتا ہے کہ تمهاری مراد حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ے ہے؟ میں کوائی ویتا ہوں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے بندے ہیں اب صلی الله طبیہ وسلم مارے یاس الله تعالی کے پاس سے حق اور سیا دین لے کر آئے' پھراس سے کماجاتا ہے کہ تو ای عقیدے پرجیا' ای پر مرا' اور انشاء الله ای پر اٹھلیا جائے گا' پھراس کے لئے دونرخ کی طرف دروازہ کول کر بتایا جاتا ہے کہ دیکھ! اگر تو نافرمان ہو تا تو دوزخ میں تیرا یہ محکانا تھا' اور اللہ تعالی نے تیری سزا کے لئے بیہ سلان تیار کر رکھا تھا' اس سے اس کی مسرت اور شاویانی بیں اضافہ ہوجاتا ہے' پھراس کے لئے جنت کی طرف دروازہ کھول کر ہتایا جاتا ہے کہ دیکھ اب جنت میں یہ تیرا گھرہے اور اللہ تعالی نے تیری راحت کا یہ مللن تار کر رکھا ہے' اور حق تعالی شانہ کے مندرجہ ذیل ارشاد کایس مطلب ہے۔:

"يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة".

ترجمه " الله تعالى ايمان والول كو اس بكى بات (يعنى كلمه طيبه ك

برکت) سے دنیا اور آخرت میں مضبوط رکھتا ہے۔"

(ترجمه حفزت تعانویٌ)

پراس سے کما جا آ ہے کہ سوجاؤ 'جیسے دلمن سوجاتی ہے کہ اس کی محبوب ترین شخصیت کے سواکوئی نمیں جاسکا

اگر مردہ کافر ہو تو اگر اس کے سرکی طرف سے آنا جاہیں تو و كوئى روك والانسين وائي طرف سے آنا چابيں تو وہال بھى كوئى موجود نمیں 'بائیں طرف سے آنا جاہیں تو ادھر بھی کوئی چر موجود نمیں 'اور آگر پائنتی کی طرف سے آنا چاہیں تو اس جانب بھی کوئی رو كن والى چيز موجود نهيس كانچه فرشت اس كو كهت بين بيشه جا وه خوفزدہ اور مرعوب موکر بیٹ جاتا ہے ، فرشتے کتے ہیں یہ مخص کون تھا' جوتم میں موجود تھا' اور تو اس کے بارے میں کیا گواہی دیتا ہے'

وہ کتاہے کون سا آدمی؟ فرشتے کہتے ہیں کہ یمی مخص جو تم میں تھا؟ لیکن وہ نہیں سمجھتا کہ نمس آدمی کے بارے میں پوچھ رہے ہیں' پھر

فرشتے (آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نام نای لے کر) کہتے ہیں کہ محر (ملی الله علیه وسلم) کے بارے میں کیا گئے ہو؟) وہ کہتا ہے کہ

میں نے لوگوں کو ان کے بارے میں ایک بات کہتے ہوئے ساتو میں نے ہمی وہی بلت کی (کہ نعوذ باللہ ' آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے

نسی) فرشتے کتے ہیں کہ تو اس عقیدے پر جیا اس پر مرا اور انشاء اللہ اس پر اٹھلیا جائے گا' پھر اس کے لئے جنت کی طرف دروازہ

کھول کر اس سے کما جاتا ہے کہ دیکھا! اگر تو فرمانپردار ہو تا تو تیری ہی

جگہ تھی' اور اللہ تعالی نے تیری راحت کا بید یہ ملان تیار کر رکھا تھا' پس اس کی حسرت وہلاکت میں اضافہ ہوجا نا ہے' پھراس کی قبر نگ کردی جاتی ہے' یمال تک کہ اس کی پسلیاں ایک دو سری میں سے نکل جاتی ہیں' اور یمی مطلب ہے حق تعالی شانہ کے اس ارشاد کا :

"وان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة على-"

ترجمہ بر اور جو مخص میری اس تھیمت سے اعراض کرے گا تو اس کے اس کو اس کے لئے تنگی کا جینا ہوگا اور قیامت کے روز ہم اس کو اندھا کرکے (قبر) سے اٹھائیں گے۔"

"عن ابی سعید قال دخل رسول الله صلی الله علیه وسلم مصلاه فرای ناسا کانهم یکتشرون قال اما انکم لو اکثرتم ذکرهادم اللذات لشغلکم عما اری فاکثروا من ذکرهادم اللذات الموت فانه لم یات علی القبر یوم الا تکلم فیه فیقول انا بیت الوحدة وانا بیت الرحدة وانا بیت التراب وانا بیت الدود فاذا دفن العبد المومن قال له القبر مرحبا واهلا اما ان کنت الحب من یمشی علی ظهری الی فا ذولیتک الیوم وصرت الی فستری صنیعی بک قال

فينسع له مد بصره ويفتح له باب الى الجنة واذا دفن العبد الفاجر او الكافر قال له القبر لا مرحبا ولا اهلا' اما انكنت لابغض من يمشى على ظهرى الى فا ذ وليتك اليوم وصرت الى فسترى صنيعى بك قال فيلتم عليه حتى تلنقي عليه وتختلف اضلاعه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم باصابعه فادخل بعضها في جوف بعض قال ويقيض الله له سبعين تنينا لوان واحدا منها نفح في الارض ما انبتت شيئا ما بقيت الدنيا فينهشنه ويخدشنه حتى يفضى به الحساب قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم انما القبر روضة من رياض الجنة او حفرة من حفر النار- قال ابو عيسي' هذا حديث حسن غريب لا نعرفه الا من هذا الوجه"-

(جامع ترزی ص ۲۹ ج۲) ترجمد بد معرت ابو سعيد خدري رضي الله عنه سے روايت ہے كه ایک بار انخضرت صلی الله علیه وسلم اید معلیٰ بر تشریف لاے تو دیکھا کہ بچے لوگ بس ہے ہیں' یہ دیکھ کر فرمایا کہ سنو! اگر تم لذنوں کو چور چور کرنے والی چیز کو کثرت سے یاد کیا کرتے تو وہ تم کو اس مالت سے مشغول کردئی جو میں دیکھ رہا ہوں کی لذتوں کو تو ڑنے وال چر یعنی موت کو کثرت سے یاد کیا کرو کو تک قبر ر کوئی

دن نہیں گزر آ ہے جس میں بیہ بات نہ کہتی ہو کہ میں ہے وطنی کا
گر ہوں 'میں تنائی کا گر ہوں 'میں مٹی کا گر ہوں 'میں کیڑوں کا گر
ہوں ' پھر جب بندہ مومن اس میں دفن کیا جا آ ہے تو قبراس کو
خوش آ مدید کے بعد کہتی ہے کہ میری پشت پر جتنے لوگ چلتے تھے تو
ان میں مجھے سب سے زیادہ محبوب تھا ' آج جب کہ تو میرے سپرد کیا
گیا ہے اور مجھ تک پنچا ہے تو تو دیکھ لے گا کہ میں تھے سے کیمااچھا
بر آؤکرتی ہوں ' چنانچہ وہ اس کیلئے صر نظر تک کشادہ ہوجاتی ہے ' اور
بر آؤکرتی ہوں ' چنانچہ وہ اس کیلئے صر نظر تک کشادہ ہوجاتی ہے ' اور

اور جب بدکاریا (فرملاکہ) کافر دفن کیا جاتا ہے تو قبر کہتی ہے کہ تیرا آنا نامبارک ہے میری پشت پر جتنے لوگ چلتے پھرتے تے و ان میں مجھے سب سے زیادہ مبغوض تما اس جب کہ تو میرے حوالے کیا گیا ہے 'اور میرے پاس پنجا ہے تو دیکھ لے گاکہ میں تھے سے کیا برا سلوک کرتی ہوں اس قبراس پر ال جاتی ہے یمل تک کہ اس کو اس قدر جھنچ دہتی ہے کہ ادھر کی بڑیاں ادھر لکل جاتی ہیں' (اس کو سمجانے کے لئے) انخضرت ملی الله علیه وسلم نے باتھوں کی الکایاں ایک دوسری میں ڈالیں ، فرملا اور اس پر سر زہر کے سانب ملط کدیے جاتے ہیں ای سانب اس قدر زمریلے میں کہ) اگر ان میں سے ایک زشن پر پھونک مارے تو رہتی دنیا تک زمین ہر کوئی سبزہ نہ اگے 'پس وہ سانپ اسے بیشہ نوچتے اور كانتے رہتے ہیں يہل تك كہ اسے قيامت كے دن حساب كے لئے پٹن کیا جائے گلہ

حضرت ابو سعید خدری رمنی الله عنه فرماتے ہیں که آمخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که قبریا تو جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا دوزخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔"

مندرجہ بالا چند احادیث بطور نمونہ ذکر کی ہیں' ان میں جو مضامین ذکر فرمائے گئے ہیں' ان کاخلاصہ درج زمل عنوانات کے تحت پیش کیا جا تا ہے۔

اول : میت کادفن کرنے والے کے جوتوں کی آہٹ سننا

یہ مضمون درج ذیل احادیث میں آیا ہے:

ا: \_\_\_\_حضرت انس رضى الله عنه كى حديث بلك كزر يكى ب بص مين بيد الفاظ

"قال العبد اذا وضع في قبره وتولى وذهب اصحابه حتى انه ليسمع قرع نعالهم"-

( یخاری ار ۱۸ که ۱۸۳۰ مسلم ۱۳۸۲، ابو داؤد ۱۵۴۲ نسائی ار ۲۸۸ شرح السند ۵ر ۱۵۵ ابن حیان ص ۱۹۹ ج۲)

ترجمہ : مردہ جب قبریس رکھ دیا جاتا ہے اور اس کو دفن کرنے والے واپس لوشع بیں پہل تک کہ وہ ان کے قدموں کی آہٹ سنتا

**"**ب

٢: ---- حفرت ابو مرره رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ يه بين:

"قال فيجلس قال ابو هريرة فانه يسمع قرع نعالهم"- (ميرالرناق ٥١٢٥)

ترجمه :"اسے بھایا جاتاہے عضرت ابو مررو فراتے ہیں کہ مجروہ

# (وفن کرکے لوٹے والوں کے) قدموں کی آہٹ سنتا ہے۔"

٣: ----منداحم كالفاظ يدين :

"قال ان الميت ليسمع خفق نعالهم اذا ولوا منبرين"-

(مسند احد ص ۱۳۵۵ ج۲ عاکم ار۱۳۷۹ - ۱۳۸۰ وقال صحیح علی شرط مسلم واقره الذہبی ابن حبان ۱۱ر۱۵۵ - ۱۳۸ موارد اللمان ۱۹۱۱ -۱۹۷۷ مجمع ص ۱۵۳ جس انتحاف ج۱۰ ص ۱۳۹)

ترجمہ : بب لوگ مردہ کو دفن کرکے واپس لوٹے ہیں تو وہ ان کے تدموں کی آہٹ سنتا ہے۔ "

حضرت ابو جریره رضی الله عند کی ایک دو سری دوایت کے الفاظ بیرین :
"ان المیت یسمع حس النعال اذا ولو عنه
مدبرین"(ش النه ۵ سری)

ترجمہ :"ب شک میت جونوں کی آستہ ی آبٹ کو بھی سنتا ہے جب لوگ اسے دفن کرکے واپس لوشع بیں۔"

۱۹: — حفرت براء بن عازب رضى الله عنه كى مديث كے الفاظ به بيں:
"فانه يسمع خفق نعال اصحابه اذا
ولوعنه"-

' (عبد الرزاق ص ۵۸۱ جس احمد ص ۲۹۱ جس ابو داؤد ص ۱۵۴ جس) ترجمه بر اور ب شک وه ان کے قدموں کی جاپ سنتا ہے ، جب لوگ اسے دفن كركے والي لوٹے ہيں۔"

4: -- حفرت عبد الله بن عباس رضى الله عنماكي حديث ك الفاظ يه بين :
"ا ذا دفن الميت سمع خفق نعالهم اذا ولوا
مدبرين"-

(رواه الفبراني في الكبيرورجاله ثقات مجمع الروائد ص ۵۸ ج٣٠ كنز العمال ص ٢٠٠

جها اتحاف م ۱۲ جها در مشور م ۸۲ ج۸)

ترجمہ بدمیت کو جب وفن کرکے لوٹے ہیں تو وہ (میت) ان کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے۔

؟: ---- حفرت معاذبن جبل رضى الله عنه كى روايت ك الفاظ يه بين : "حتى يسمع صاحبكم خبط نعا لكم"-

(معنف عيد الرزاق ص ۵۸۳ ج٣)

ترجمہ :"یمال تک کہ تمہارا سائقی (میت) تمہارے جوتوں کی آہٹ سنتاہے۔"

2:----عبد الله بن عبير بن عمير رضى الله عندكي روايت ك الفاظ يه بين : "قال ان الميت يقعد وهو يسمع خطو

مشيعيه"- (اتحاف البادة م ١٩٥٠)

ترجمہ : سمیت کو بھایا جاتا ہے اور وہ اپنے رخصت کرنے والوں کے قدموں کی چلپ کو سنتا ہے۔ "

منكرنكيركا آنا

یہ مضمون متواتر احادیث میں وارد ہوا ہے کہ جس میں کورفن کیا جاتا ہے ہے۔ میں مضمون متواتر احادیث میں وارد ہوا ہے کہ جس www.zaraaet.com کے اور دو فرشتے اس کے پاس آتے ہیں اس کو بھلتے ہیں اور اس سے سوال وجواب کرتے ہیں۔ ان کے سوال وجواب کو " فت القبر" (قبر میں مردے کا امتحان) فرمایا گیا ہے افظ سید طی شرح صدور میں اور علامہ زبیدی شرح احیاء میں لکھتے ہیں :

" جاتا چاہئے کہ "فتہ قبر" دو فرشتوں کے سوالوں کا نام ہے اور اس بارے میں مندرجہ ذیل صحابہ سے متواتر اطویث مروی ہیں ابو ہریرہ ' براء ' تیم داری ' عربی خطاب ' انس ' بثیر بن اکال ' ویان ' جابر بن عبد اللہ ' حذیقہ ' عبادہ بن صامت ' ابن عباس ' ابن عبار ' ابن مسود ' عثان بن عقان ' عرو بن عاص ' معاذ بن عبر ' ابن المرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدرد ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدر ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو الدر ا ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو رافع ' ابو رافع ' ابو سعید خدری ' ابو قادہ ' ابو رافع ' ا

(شرح العدور ص ٢٩، اتخاف السادة المنتين ص ١١٣ ج١٠)

مویٰ اساء' عائشه' (رمنی الله عنهم)"۔

اس کے بعد ان دونوں حضرات نے ان تمام روایات کی تخریج کی ہے ' یمال پہلے ان احادیث کے مافذ کی طرف اشارہ کرتا ہوں جن کو ان دونوں حضرات نے ذکر فرایا ہے ' اس کے بعد مزید احادیث کا اضافہ کروں گا' اور جن مافذ تک ہماری رسائی نہیں وہاں شرح صدور اور شرح احیا کے حوالہ سے مافذ ذکر کئے جائیں گے۔

: ----- حدیث انس رضی الله عنه پہلے گزر چکی ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:
"ا تا و ملکان فا قعدا و فیقولان له"-

( پخاری ص ۱۷۸ ج۱٬ ص ۱۸۳٬ ج۱٬ صمیح مسلم٬ ص ۱۸۳ ج۲٬ ابو داؤد ص ۱۵۳ ج۲٬ نسائی ص ۲۸۸ ج۱)

ترجمہ :"اس کے پاس وو فرشت آتے ہیں اور اسے بھلاتے ہیں....

النام مات عرض عليه مقمده بالغداة عرض عليه مقمده بالغداة والعشى ان كان من اهل الجنة فمن اهل الجنة وان كان من اهل النار فمن اهل النار فيقال هذا مقعدك".

( بخاري م ۱۸۳ ، ج ا کرندي ص ۱۲ ج ا نسائي ص ۲۹۳ ج ا اين ماجد ص ۳۱۵ )

ترجمہ شبہ اول مرجاتا ہے (تو قبر میں سوال و جواب کے بعد) اس کے سامنے اس کا اصل ٹھکانہ پیش کیا جاتا ہے، اگر وہ جنتی ہوتو جنت میں اس کا ٹھکانہ اسے پیش کیا جاتا ہے اور اگر دوز فی ہوتو دوز خ میں اس کا ٹھکانہ پیش کیا جاتا ہے، پھراس کو بتایا جاتا ہے کہ یہ تیرا ٹھکانہ ہے۔''

اتحاف السادة المتقين شرح احياء علوم الدين مين ويلمى كى مند الفروس سے بيد الفاظ نقل كے بين :

"الطوا السننكم قول لا اله الا الله وان محمداً رسول الله وان الله ربنا والاسلام ديننا ومحمدا نبينا فانكم تسلون عنها في قبوركم" ـ (اتحاف الله المتين م ٢٠١٥)

ترجمہ برای زبانوں کو کلمہ ولا الله الا الله محد رسول الله كاعادى بناؤ اور يد بات به كثرت كماكروكم الله تعالى جارا رب ب اسلام جارا دين ب اور محد صلى الله عليه وسلم جارے ني بين كيونكم تم سے

#### ان امور کے بارے میں قبروں میں سوال کیا جا تا ہے۔"

۳: \_\_\_ حدیث برابن عازب رضی الله عند کے الفاظ بیہ ہیں:

"قال إذا اقعد المومن في قبره اتي..."

( معیج بخاری ص ۱۸۳ ج) مسیح مسلم ص ۱۸۸ ج، نسانی ص ۲۹۰ ابو داؤد ص ۱۵۳ ج، ابن ابی شیبه ص ۲۷ ج ۳)

ترجمہ : فرملیا ، جب مومن کو اس کی قبر میں بھلیا جاتا ہے تو اس کے پاس فرشتوں کی آمد ہوتی ہے۔ "

- حضرت اساء بنت الي بكر رضى الله عنما كى حديث ك الفاظ به بين :

"يقال ما علمك بهذا الرجل فا ما المومن
او الموقن لا ادرى ايهما قالت اسمآء فيقول
هو محمد رسول الله حانا بالبينات والهدى
فاحيناه واتبعناه هو محمد ثلاثا "-

(میح بناری مر ۱۵ می میم میلم ۲۹ میم میلم ۲۵ مولا م ۱۵ مولا م ۱۵ میل ترجمه به میت دے کما جاتا ہے کہ تم اس مخص (یعنی آخضرت صلی الله علیه وسلم) کے بارے میں کیا جانے ہو؟ تو مومن جواب دیتا ہے کہ حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم بیں جو ہمارے پاس واضح احکام اور ہرایت لے کر آئے ، ہم نے آپ (ملی الله علیه وسلم) کو قبول کیا اور آپ (ملی الله علیه وسلم) کی پیروی کی تین مرتبہ کہتا ہے کہ یہ محمد ملی الله علیه وسلم بیں۔"

۵: ----- حدیث ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ پہلے گزر چی ہے اس کے الفاظ یہ ہیں :

"أذ اقبر الميت او قال احدكم اتاه ملكان اسودان ازرقان يقال لاحدهما المنكر والآخر النكير"-

(تذی ص ۱۲ ج) این ماجه ص ۱۳۵۵ محدرک ص ۳۷۹ ج) این حبان ص ۳۵ ج)

ترجمہ برجب میت کو قبریں رکھاجاتا ہے تو اس کے پاس دو فرشتے آتے بیں سیاہ رنگ اور نیلی آتھوں والے ایک کو محر اور دو سرے کو کیر کماجاتا ہے۔"

# Y: \_\_\_\_\_ عمو بن العاص رضى الله عند ك الفاظ يد بين :

"فاذا دفنتمونی فسنوا علی الترابسنا ثم اقیموا حول قبری قدر ما تنجر جزور ویقسم لحمها حتی استانس بکم وانظر ماذا اراجع به رسل ربی"-

(میچ مسلم می ۲۷ ج) سنن کبری ص ۵۱ ج۳)

ترجمہ : "جب جھے وفن کرچکو تو جھے پر مٹی ڈالنا کھر میری قبرے کرد اتی دیر تک کھڑے رہنا کہ اونٹ کو ذرج کرکے اس کا کوشت تقسیم کیا جائے " تاکہ جھے تمہاری موجودگی سے انس ہو اور میں یہ دیکموں کہ اپنے رب کے فرستادوں کو کیا جواب دیتا ہوں۔"

2: -- حديث عثان رضى الله عنماك الفاظ بيوس:

"فقال استغفروا لاخينكم واسالوا له

بالتثبيت فانه الآن يسال"-

(ابوداؤد ص۵۹، ج۳ متدرک حاکم ص۳۷، ج۱ مشکوة ص۳۱، کنز العمال ص۵۸ ج۷ سنن کبری ص۵۹ ج۳)

ترجمہ: "فرمایا" آپ بھائی کے لئے استغفار کو اور اس کے لئے البت قدی کی دعا کو "کیونکداب اس سے سوال وجواب مورہائے"

#### 

"فاذا ادخل المومن قبره وتولى عنه اصحابه جاءه ملک شدید الانتهار فیقول ما کنت تقول فی هذا الرجل"-الخ

(مجع ص ٢٨ جه مند احر ص ١٣٣ جه مصنف عبد الرزاق ص ٥٨٥ جه

للاحمان بترتيب ابن جبان ص ٢٨ ج٢)

ترجمہ ؟ جب مومن کو قبر میں داخل کیا جاتا ہے اور اس کو وفن کرنے والے لوٹے ہیں قواس کے پاس فرشتہ آتا ہے نمایت جمرکنے والا ' وہ کتا ہے کہ تو اس مخص کے (لین آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے) بارے میں کیا کتا ہے؟۔"

### 9: ----- حديث عائشه رضى الله عنهاك الفاظ بيرين:

"فاما فننة القبر فبي تفننون وعنى تسالون فا فا كان الرجل الصالح اجلس في قبره غير فزع ولا مشعوف ثم يقال له فيم كنت فيقول وولا مشعوف ثم يقال له فيم كنت فيقول وولا مشعوف ثم يقال اله فيم كنت فيقول

في الأسلام"-

(مند احد م ۱۳۰ ج۲ مجع م ۱۹۹۸ جس)

ترجمہ: "ربی قبری آزائش! سوتم سے میرے بارے میں امتحان لیا جاتا ہے اور میرے بارے میں امتحان لیا جاتا ہے اپس جب مردہ نیک آدمی ہو تو اسے قبر میں بٹھایا جاتا ہے در آنحا لیکہ نہ وہ گھرایا ہوا ہو تا ہے اور نہ حواس باختہ ہوتا ہے پھر اس سے کما جاتا ہے کہ تو کس دین پر تھا؟ وہ کہتا ہے 'اسلام میں!"

اند عبر الله بن مسعود رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ يه بين :

"ذا ادخل الرجل قبره فان كان من اهل السعادة ثبته الله بالقول الثابت فيسال ما انت؟ فيقول انا عبد الله حيًا ومينًا "-

(معنف ابن اني شيبه ص٣٧٤ ج٣ اتحاف السادة المتقين ص٣٨ ج١، مجمع ص٥٥ ج٣)

ترجمہ: "جب آدمی کو قبر میں داخل کیا جاتا ہے تو اگر اہل سعادت میں سے ہو تو اللہ تعالی اسے قول ثابت کے ساتھ ثابت قدم رکھتے میں 'چنانچہ اس سے سوال کیا جاتا ہے کہ تم کون ہو؟ تو وہ جواب میں کہتا ہے کہ میں زندگی میں بھی اللہ تعالی کا بندہ تھا اور مرنے کے بعد بھی۔"

ا: \_\_\_\_حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ بھی میں ہیں:

١٢: ---- حضرت عبيد بن عمير رضى الله عنه كى موقوف حديث ك الفاظ يه بي :

"وذكر منكرا ونكيرا يخرجان في افواههما واعينهما النار ...فقالا من ربك؟"-

ترجمہ باور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مطر کیر کا تذکرہ فرملیا کہ ان کے منعلے نطقے ہیں اور وہ ان کے منع سلے نطقے ہیں اور وہ کسے ہیں "ترا رب کون ہے۔"

١٢: \_\_\_\_حديث ابورافع رضي الله عنه كے الفاظ بير بيں:

"فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا " ولكنى (ففت من صاحب هذا القبر الذى سئل عنى فشك في"-

(مجع م ۵۳ جس کز العمل م ۱۳۲ ج۵۱ اتحاف م ۱۳۸ ج) ترجمہ: "پس رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا نہیں! (میں نے تم پر اف نہیں کی) بلکہ اس قبروالے پر اف کی ہے جس سے میرے بارے میں سوال کیا گیا تو اس نے میرے بارے میں شک کا اظمار کیا۔"

الله عنماك الفاظيه بن عباس رضى الله عنماك الفاظيه بين : "أن الميت يسمع خفق نعالهم حين يولون

قال ثم يجلس فيقال له من ربك فيقول الله"-

(مجع م ٥٨ ج٣ اتحاف ص ٢١٨ ج١٠)

ترجمہ: "میت کو دفن کرنے والے جب واپس لوٹے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی چاپ سنتا ہے۔ فرمایا ' پھراس کو بٹھلایا جاتا ہے ' پس اس سے کما جاتا ہے کہ تیرا رب کون ہے؟ وہ کمتا ہے میرا رب اللہ ہے۔"

10: ----- حديث ابو ورداً رضى الله عنه ك الغاظ بيرين :

"فجاء ک ملکان ازرقان جعدان یقال لهما : منکر ونکیر فقالا : من ربک؟ وما دینک؟ ومن نبیک؟... الخ"-

(اتحاف الداة المتقین ص ۱۳ ج ۱۰ شرح العدور ص ۵۵) ترجمه : "پھر تیرے پاس دو فرشتے آئیں سے جن کی آئیمیں نیلی اور بل مڑے ہوئے ہول سے ' ان کو مکر کلیر کما جا آ ہے ' وہ دونوں کمیں سے کہ تیرا رب کون ہے؟ تیرا دین کیا ہے؟ تیرا نی کون ہے؟۔"

١٦: ---- حضرت بشير اكل المعوى كي حديث ك الفاظريوس :

"انی مررت بقیر وهو یسال عنی فقال: لا ادری فقلت: لا دریت"

(کز العمل ص ۱۳۲ ج۵۰ جمع ص ۲۸۰ ، شرح العدور ص ۵۰) ترجمہ بارے شک میں ایک قبر کے پاس سے گزرا تھا، جس سے میرے بارے میں سوال کیا جارہا تھا، اس نے جواب دیا کہ میں خمیں جانتا، اس پر میں نے کما کہ تم نے نہ تو خود جاتا (نہ کمی جانے والے

#### کی بات مانی۔"

عا: ---- حعرت الوقادة رضى الله عنه كى حديث ك الفاظريه بين :
"ان المومن اذا مات اجلس فى قبره فيقال له : من ربك فيقول : الله تعالى....

الحديث"(اتحاف الدة المتين م ١٨٨ ج٠٠ شرح العدور م ١٩٥٥)

ترجمہ : جب مومن مروانا ہے قو اسے اس کی قبر میں معلیا جاتا ہے ' پھر اس سے کما جاتا ہے کہ تیرا رب کون ہے؟ وہ کہتا ہے اللہ

تعالى\_"

۱۸: حمرت معادین جبل رضی الله عنه کی صدیث کے الفاظ به بیل:

"فاذا وضع فی قبره وسوی علیه و تفرق عنه

اصحابه اتاه منگر ونکیر فیحلسانه فی
قبره"
قبره"
(اتحاف البادة المتین این ۱۳۵۲ ج۱۰ شم الهدد م ۵۳۵)

ترجمہ برجب مردب کو قبر میں رکھا جاتا ہے اور اس پر مٹی ڈال دی جاتی ہے اور اس کو دفن کرنے والے رخصت بوجاتے ہیں تو اس کے پاس مکر اور کیر آتے ہیں ایس اسے قبر میں بٹھاتے ہیں۔"

19: ---- حفرت عمراین خطاب رخی الله عند کی مدیث کے الفاظ یہ بین "کیف انت فی اربع اذرع فی ذراعین؟ ورایت منکرا ونکیرا قلت یا رسول الله وما منكر ونكير! قال فنانا القبر".

(اتحاف السادة ص ١٠٠ ج ١٠ شرح العدور ص ٥١٠)

ترجمہ : جہار ہاتھ کمی اور دو ہاتھ چوڑی جگہ (قبر) میں تیری کیا حالت ہوگی؟ جب تم منکر اور کیر کو دیکھو گے میں نے عرض کیا یا رسول اللہ آ منکر اور کیر کون ہیں؟ فرمایا! قبر میں امتحان کینے والے فرشتے۔"

۲۹: ------ حضرت ابو درداء رضى الله عنه كى حديث كے الفاظ يہ بيں:
"ثم سدوا عليك من اللبن واكثر وا عليك

من التراب فجاء ك ملكان ازرقان جعدان يقال لهما منكر ونكير-"

(كتاب الزبد ابن مبارك، بيهق، ابن ابي شيب ص ١٥٨٥-٣٨٩ ج٠٠) اتخاف البادة م ١١٥٨ ج١٠ شرح العدور ص ٥٥٥)

ترجمہ: "تیری اس وقت کیا حالت ہوگی جب تہیں قبر میں رکھ کر تہمارے اوپر انیٹیں چن دیں گے اور ڈھیرساری مٹی ڈال دیں گے ' مہارے اوپر انیٹیں چن دیں گے اور ڈھیرساری مٹی ڈال دیں گے ' پھر تیرے پاس کیری آنکھوں اور ڈراونی شکل کے دو فرشتے آئیں گے جنیں مکر و کیر کماجا آ ہے "۔

٢١ : ----- حفرت ابو المداكى مديث ك الفاظ يه بين :

"فان منكرا ونكيرا ياخذ كل واحد منهما بيدصاحبه ويقول انطلق بنا....."

(مجع ص٥٥ ج٣ كنز العمل ص٥٠٠ ج١٥ شرح العدور ص٥٠٠ اتحاف المادة ص ١٠٠٠ المحاف

ترجمہ برجب (مردہ سوالوں کے جواب صحیح دے دیتا ہے تر) مکر وکیرایک دوسرے کا ہاتھ بکڑ کر کتے ہیں کہ بس اب یمال سے طاع "۔

۲۲: ----- حضرت حذیف رضی الله تعالی عنه کی حدیث کے الفاظ بین بین :
"ان الملک یمشی معه الی القبر فاذا
سوی علیه سلک فیه فذلک حین یخا طبد"
(ش العدد من العاد من ۱۳۲۱ م ۱۳۲۲ م ۱۳۲۲ م)

ترجمہ : سیا شک فرشتہ جنازہ کے ہمراہ قبر کی طرف جاتا ہے ' پس جب میت کو قبر میں رکھ کر اس پر مٹی ڈال دی جاتی ہے تو وہ فرشتہ اس کی قبر میں چلا جاتا ہے اور اس سے خاطب ہو تاہے۔ "

۲۱۳: ------ صفرت تميم دارى رضى الله عنه كى مديث كـ الفاظ به بين :
"ويبعث الله اليه ملكين ابصارهما
كالبرق الخاطف واصواتهما كالرعد
القاصف...-"

(اتحاف الباوة م ٢٦٨ ج١٠)

ترجمہ ( : "كافر) ميت كو جب قبر ميں ركھا جاتا ہے تو اللہ تعالى اس كے پاس دو فرشتے (محكمو كير) سميع ميں جن كى آكسيں چند حميا دينے والى بكلى كى طرح چكتى ہوں كى اور آواز كڑكتى بكلى كى طرح ہوگى"۔

۲۲۲: \_\_\_\_ : حغرت عبادہ بن صامت رمنی اللہ عنہ کی مردی حدیث کے علاوہ Presented by www.ziaraat.com

# اس مضمون پر حضرت عطاء بن بیار رضی الله عنه کی مرسل بھی ہے۔ فتنه القسر

قبر میں میت کے پاس محر نکیر کا آنا اور سوال وجواب کرنا' اس کو حدیث شریف میں وفقتہ القبر" (لیمن قبر میں مردے کا امتحان) فرایا گیا ہے' مندرجہ ذیل احادیث میں اس کاذکرہے:

ا: ----- حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنهای حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"انهم یعنبون عذابا تسمعه البهائم کلها فما رایته بعد فی صلوة الا تعوذ من عذاب القبر-" (مج عاری مهره ج) مهره جه ننل مهره جا) ترجمه جه آخفرت ملی الله علیه وسلم نے فرایا کہ لوگوں کو قبریں عذاب ہوتا ہے جس کو تمام چوپائے سنتے ہیں مطرت عاکشہ رضی الله عنها فراتی ہیں اس کے بعد آخفرت ملی الله علیه وسلم نمازی عذاب قبرے یاہ ضرور ما تکتے ہے۔"

میح ملم کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"كان يدعو بهولاء الدعوات اللهم فانى اعود بك من فتنة النار وفتنة القرم"

(میح مسلم ص ۱۳۳۷ ج۴ تذی می۱۸ ج۴ این ماجه ص ۱۲۷۴ احد ص ۵۵ ج۱۲- ۲۰۷ ج۱۲ عبد الزناق ص ۲۰۸ ج۴ ص ۵۸۹ ج۳ شرح النه ص ۱۵۷ ج۵-) ترجمہ " آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم ان الفاظ کے ساتھ دعاکیا کرتے تنے "اے اللہ! میں آپ کی پناہ جاہتا ہوں دوزخ کے فتنہ اور عذاب سے 'اور قبر کے فتنہ سے "۔

مند حميدي كي روايت كے الفاظ يہ بين :

"انكم تفتنون في قبوركم-"

(سند حیدی م ۱۳۰ سند احر م ۵۳ ج۱، ص ۸۹ ج۱، م ۱۳۸ ج۱) ترجمه : قبرول میں تمهارا امتحان (مینی تم سے سوال وجواب) ہو تا ہے۔"

۲ : ------ حعرت انس بن مالک رضی الله عنما کی حدیث کے الفاظ بیر بیں :
 ۳ اللهم انبی اعوذ بک من العجز والکسل

والجبن والهرم واعوذ بك من عذاب القبر واعوذ بك من فتنة المحيا والمماتد"

(بخاری ص ۱۹۲۹ ج۲٬ میچ مسلم ص ۱۹۳۷ ج۲٬ تذی ص ۱۸۷ ج۲٬ نسائی می ۱۹۳۳ ج۲٬ صند اجر ص ۱۹۵ ج۳٬ ص ۲۰۵ ج۳٬ ص ۱۳۹۲ ج۳٬ ص ۱۹۲۳ ج۳٬ این انی شید ص ۱۳۷۵ ج۳٬

ترجمہ با اللہ! میں آپ کی پناہ جاہتا ہوں بحرو سل سے بردل اور انتہائی برحل نے اور میں آپ کی بناہ جاہتا ہوں زندگی اور

موت کے فتول سے۔"

مند احمد کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"قال تعوذوا بالله من عناب القبر وعناب

النار وفتنة الدحال قالوا وما ذاك يا رسول الله قال ان هذه الامة تبتلي في قبورها ـ "

(مند احر ص ۲۳۳ ج۳)

ترجمہ: فرملیا' اللہ کی بناہ ماگو عذاب قبرسے' اور دونرخ کے عذاب سے اور فتند دجال سے' محلبہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! فتنہ قبر کیا چیزہے؛ فرمایا' قبر میں اس امت کا احمان کیا جاتا ہے۔"

ایک اور مدیث کے الفاظ بیریں:

"فان مات او قتل غفرت له ذنوبه كلها واجير من عذاب القبر-" (مجم مهم مهم عده)

ترجمہ : "پس مرابط اگر مرجائے یا شہید ہوجائے تو اس کے تمام گناہ بخش دیئے جاتے ہیں اور اسے عذاب قبرسے بچالیا جا آ ہے۔"

· الفاظ يه بين : مديث ك الفاظ يه بين :

"كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو اللهم انى اعوذ بك من عناب القبر ومن عناب النار-"

(میح یخاری ص۱۸۳ ج۱٬ نسائی ص۲۹۰ ج۱٬ ص۳۹ ج۱٬ طاکم ص۳۳۵ ج۱٬ کز العمل ص۱۹۰ ج۲)

ترجمہ: "آخضرت صلی الله علیہ وسلم یہ وعاکیا کرتے تھے اے اللہ! میں آپ کی بناہ جاہتا موں عذاب قبرے اور دوزخ کے عذاب تندی شریف کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"استعيلوا بالله من عذاب القبر-"

(تذی ص۲۰۰ ج۲)

ترجمه : "الله تعالى كى بناه ما كلوعذاب قبرس-"

سنن ابن ماجد کی روایت کے الفاظ بہ ہیں:

"من مات مرابطا في سبيل الله اجرى عليه اجرى عليه الصالح الذي كان يعمل واجرى عليه رزقا وامن من الفتان-"

(ابن ماجه ص١١٨) كر العمل ص١١٨ ج٢)

ربی بد سید رسید رسید رسید رسید برای به مرحات رسید برد در در مرحات رسید برد و در مرحات رسید برد و در کیا کرتا تعااور اس که درق جاری رہتے ہیں جو در کیا کرتا تعااور اس کا رزق جاری رکھا جاتا ہے اور ور قبر میں امتحان لینے والوں سے محفوظ رہتا ہے اس سے سوال وجواب نہیں ہوتا۔"

م : \_\_\_\_\_حضرت اسا رضى الله عنماكي حديث (جو پہلے كرر چكى ہے) كے الفاظ يہ بين :

"قام رسول الله صلى الله عليه وسلم خطيبا فذكر فتنة القبر-"

(میح بخاری م ۱۸۳ جا نائی م ۲۹۰ جا مفاوة م ۲۹۰ مرد معلوة م ۲۹۰ مرد مرد ملی الله علیه وسلم نے خطبه دیا اس میں فتنه قبر کا ذکر فرما۔ "

مند احمر کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"انه قد اوحى الى انكم تفتنون فى القبور-"

(س ۱۳۵۵ ج۲)

ترجمہ : مجھے وی کی مئی ہے کہ تم سے قبروں میں امتحان ہو آ

۵: ----- حضرت سعد بن ابی وقاص رضی الله عنه کی صدیت کے الفاظ بیہ ہیں:
 ۳ اللهم انی اعوذ بک من البخل واعوذ بک
 من الجبن واعوذ بک من ان ارد الی ارذل العمر

واعوذ بك من فتنة الدنيا واعوذ بك من عداب

القبر-".

(میح بخاری ص۱۳۳-۱۳۳ ج۲ می ۹۳۵ ج۲ نسائی می ۱۳۳ ج۲ این ابی شید ص۱۷-۲ ج۳ ص۱۸۸ ج۱)

ترجمہ: "اے اللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں کئل ہے اور میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں کہ آپ کی پناہ چاہتا ہوں کہ میں نکمی عمر کی طرف اٹھلیا جاؤں اور میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں دنیا کے فتنہ ہے اور میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں دنیا کے فتنہ ہے اور میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں عذاب قبرسے۔"

٢ : ----- حضرت ام خالد بنت خالد بن سعيد بن العاص رضى الله عنماكى حديث كالفاظ بير بين :

"سمعت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يتعوذ من علاب القبر-" NOL

(مجع بخاري ص ٩٣٦ ج٢ م ١٨٨ ج١ أبن الي شيبه ص ١٩١١ ج١٠ مندا

حد ص ٢٦٥ ج١٠ كز العمل مي ٢٨٥ ج٥١)

ترجمہ : "میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو عذاب قبرے پناہ مانکتے ہوئے سالہ"

مصنف ابن الى شيدكى روايت ك الفاظ بيرين :

"قد اوحى الى انكم تغننون في القبور ـ "

(ابن الي شيه ص ٢٥٥ ج٣)

ترجمہ : بیجھے وی کی گئی ہے کہ قبروں میں تہمارا امتحان ہو تاہے۔" کنز العمال بحوالہ طبرانی کی روایت کے الفاظ یہ ہیں :

"استجيروا بالله من عذاب القبر-"

(کنز العمل م ۱۳۸ ج۵)

ترجمه : عذاب قبرے الله كى بناه ماتكو"-

ك : \_\_\_\_حضرت زير بن ابت رضى الله عنه كى حديث كے الفاظ بير بيں : "فقال تعوذوا باللّه من عذاب القبر فقالوا

نعوذ بالله من عناب القبر-"

(مجح مسلم ص٣٨٩ ج٢ شرح السنه ص١٩٣ ج۵ ابن ابي شيبه ص٣٧٣ ج٣ ص١٨٥ ج١٠ كنز العمال ص٣٩٣ ج٢)

ترجمہ بہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ کی پناہ ماگو عذاب قبرسے کی محلبہ کرام کنے لگے ہم اللہ سے پناہ مانگتے ہیں عذاب قبرسے "۔

۲: ----- تعزت عبد الله بن عباس رضى الله عنما كى حديث ك الفاظ يه بين :

"اللهم انى اعوذ بك من عللب جهلم ومن. علاب القبر-"

(تذی ص۱۸۷ ج۲ نسائی ص ۲۹۰ ج۱ این باید ص۲۷۳ ۲۷۳ سند ایر ص۲۰۵ ج۱ کنز العمل ص۲۹۳ ج۲)

ترجمہ باے اللہ! من آپ کی بناہ جاہتا ہوں جنم کے عذاب سے اور قبر کے عذاب سے۔"

9: \_\_\_ حضرت سلمان فارى رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ بيوي :

"رباط يوم وليلة خير من صيام شهر وقيامه وان مات جرى عليه عمله الذي كان يعمله واجرى عليه رزقه وامن من الفتان-"

(میخ مسلم ص ۱۳۲ ج۴ سنن کبری بیعق ص ۳۸ ج۹ کز الاعمال ص ۲۹۳ ج۳ ، میذ اجد ص ۴۴۰ ج۵ مشکوة ص ۳۳۹ در منثور ص ۳۹۸ ج۳)

ترجمہ : ایک دن رات اسلامی سرحد کا پرو دینا ایک مینے کے قیام دوسیام سے افضل ہے اور آگر یہ مخص مرجائے توجو عمل وہ کیا کر آ قفا وہ اس کے لئے برابر جاری رکھا جائے گا اور اس کا رزق بھی جاری رکھا جائے گا اور اس کا رزق بھی جاری رکھا جائے گا اور یہ گائی ۔ جاری رکھا جائے گا اور یہ گائی :

"رباط يوم في سبيل الله افضل وربما قال : خير من صيام شهر وقيامه ومن مات فيه وقى فتنة القبر ونمى له عمله الى يوم القيامة"-

(تدی م ۲۰۰ جاد کز العمل م ۱۳۷سه ۳۲۷ جم ۴ مجمع ص ۲۹۰ ج۵)

ترجمہ : ایک دن اللہ کے راستے میں پرہ دینا ایک مینے کے قیام وصیام سے افضل ہے اور جو فخص اس حالت میں مرجائے اسے قبر کے سوال وجواب سے بچلیا جائے گا اور اس کا عمل یا قیامت بردھتا رہے گا۔ "

ایک اور روایت کے الفاظ بہ ہیں:

"من مات مرابطا اجير من فتنة القبر"(متدرك ماكم ص ٨٠ ج٢ ابن الى ثيبه ص ٣٣٧ ج٥ اتحاف ص ٣٨٣ ج١)
ترجمه : "جو خداكى راه ين يهره دية بوك مرك اس فتنه قبرسه يناه بين ركها جائ گله"

: ---- حفرت زيد بن ارقم رضى الله عنه كى حديث كے الفاظ يہ بيں :
"كان يقول اللهم انى اعوذبك من العجز
والكسل والجبن والبخل والهرم وعذا ب القبر"(مج ملم ص ٢٥٠ ج، نال ص ٣٣٣ ج، ابن الى ثيبه ص ٣٥٣ ج، وص ١٨٧

ترجمہ: "آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعاکرتے تھے اے اللہ!

میں آپ کی بناہ چاہتا ہوں عاجز ہونے ہے "سلمندی" بردل سے "

بنل سے "انتمائی برحابے سے اور قبر کے عذاب سے - "

تنذی کی حدیث کے الفاظ یہ بن :

"انه كان يتعوذ من الهرم وعذاب القبر"-

(تذي ص ١٩٤٠

ترجمه :" آخضرت صلى الله عليه وسلم بناه مانكت سف انتمائي برهاب

#### ے اور قرکے عذاب ہے۔"

ا: ---- حضرت ابو بكررضي الله عنه كي حديث كے الفاظ بيہ إلى :

"اللهم انى اعوذبك من الهم والكسل وعذاب القبر".

(تذی ص ۱۸۸ ج۴ نسائی ص ۱۳۳ ج۴ سند اجر ص ۱۳ ج۵ ماکم ص ۲۵۲ مهد ۱۵۲ مید ۱۵۲ مید ۱۵۲ مید ۱۵۲ مید این این شیب ص ۱۵۳ ج۳) کنز العمل ص ۱۵۲ ج۳))

ترجمد با الله! من آپ كى بناه جابتا مول دنوى الكار ك، كسلندى الدا من آب كى بناه جابتا مول دنوى الكار ك، كسلندى ك اور عذاب قبرك.

النبى صلى الله عليه وسلم كان يتعوذ
 النبى صلى الله عليه وسلم كان يتعوذ
 من الجبن والبخل وارذل العمر وعذاب القبر
 وفتنة الصدر-"

(نسائی ص ۳۱ ج۲ مند اجر ص ۲۷-۵۴ ج۱ این باجه ص ۲۷۳ مندرک حاکم ص ۵۳۰ ج او قال بذا حدیث صحح علی شرط التحیمین واقره الذہبی کابن ابی شیب ص ۳۷۳ ج۲)

ترجمہ : "نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پناہ مانگتے تھے بردل سے ' بخل سے ' مکمی عمر عذاب قبرسے اور سینے کے فتنے سے۔ "

سا: ---- حضرت مقدام بن معد يكرب رضى الله عنه كى مديث ك الفاظ يه بين : "للشهيد عند الله ست خصال يغفرله فى

اول دفعة ويرى مقعده من الجنة ويجار من عذا ب القير"-

(ترزی ص ۱۹۹ ج۱٬ ابن ماجه ۴۰۱٬ مند احمد ص ۱۳۱۱ ج۴٬ منکلوة ص ۱۳۳۳٬ کنزا لعمال ص ۴۰۵ ج۴)

ترجمہ بیشید کو چھ انعام طبع بین اول مرتبہ میں اس کی بخشش موجاتی ہے 'جنت میں اس کو اس کا ممکانہ دکھلا جاتا ہے اور اسے عذاب قبر سے بھلا جاتا ہے۔"

--- حفرت عبد الله بن مسعود رضى الله عنه كى حديث كے الفاظ به بيں:
"لو سالت الله ان يعافيك من عذا ب فى
النار وعذا ب فى القبر لكان خيرا لكد"
(مج ملم ص٣٣٨ ت٢٠ باح الامول ص٣٣٨ ت٣٠ مند احر ص٣٣٣ ت٢٠)

ابن الى شيد ص ١٤٣ ج٣٠ شرح الهذ ص ١١١ ج٥)

ترجمہ: "آگر تم اللہ تعالی سے یہ درخواست کرتے کہ حمیں دونرخ کے عذاب سے اور تبرکے عذاب سے عافیت میں رکھیں تو یہ تمهارے لئے بهتر ہو تا۔"

تذی شریف کی روایت کے الفاظ یہ بیں :

"واعوذ بك من علاب النار وعلاب القبر-" (تنى م ١٥٥٥)

ترجمہ: اور میں آپ کی بناہ چاہتا ہوں دوزخ کے عذاب سے اور قبر کے عذاب سے۔"

ماكم كى روايت كے الفاظ يہ إي :

"اللهم انى اعوذبك .....من فتنة الدحال وعذاب القبر-"

(متدرک حاکم ص ۵۳۴ جا)

ترجمہ با اللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں... وَجَل کے فتنہ سے اور عذاب قبرسے۔"

\_\_ فضالد ابن عبيد رضى الله عنه كى صديث ك الفاظ بيه بين :
"الذى مات مرابطا فى سبيل الله فانه
ينمى له عمله إلى يوم القيامة ويا من فتنة

القبر-"

(ترزی ص ۱۹۵ ج) ابو داود ص ۱۳۳۸ ج) مفکوه ص ۱۳۳۷ مستدرک حاکم خ.۲۳ ص: ۲۹، منداحد ج: ۲ ص: ۲۰، موارد الطمان ص ۱۳۹۱ اتحاف ص ۱۸۸ جه، در منثور ص ۱۸۷ ج۲)

ترجمہ : جو مخص راہ خدا میں پہرہ دیتے ہوئے مرجائے قیامت تک اس کاعمل برمتا رہتا ہے اور وہ قبرکے فتنہ سے مامون رہتا ہے۔"

١٦: \_\_ حفرت برا بن عازب رضى الله عنه كى مديث جو پيلے كرر چك بے ك الفاظ يہ بين :

"قال ويا تيه ملكان فيجلسانه فيقولان له من ربكسالخ"

(ابو داؤد ص ۱۵۳ ج) عبد الرزاق ص ۱۸۵ ج) ابن الي شيد ص ۱۳۷۳-۳۷۵ ج ۲ مند احد ص ۲۹۱ ج) ترجمہ :"اور میت کے پاس دو فرشتے آتے ہیں پس اس کو بھلتے
میں اور اس سے بیہ سوال کرتے ہیں کہ تیرا رب کون ہے؟ الخ۔"

کا: ---- حضرت عمروبن میمون رضی الله عند کی صدیث کے الفاظ بید ہیں:

"ان رسول الله صلی الله علیه وسلم کان
ینعوذیهن دبر الصلوة اللهم انی اعوذ بک من
الجبن واعوذیک من البخل واعوذیک من ارذل
العمر واعوذ بک من فتنة الدنیا وعذاب القبر۔"
(تدی م ۱۳۱۳ ت) نبائی م ۱۳۲۳ تا این ابر م ۱۳۲۳)
ترجمہ: "آنخضرت صلی الله علیه وسلم برنماز کے بعد ان چیزول سے
پاہ مائگا کرتے اور فراتے اے اللہ! میں آپ سے بردئ کی ارذل
عرونیا کی آنائش اور عذاب قبرسے پاہ مائگا ہوں۔"

۱۸:----- حعرت سلیمان بن مرد اور خالہ بن عرفطہ کی صدیث کے الفاظ یہ ہیں :
 "من یقتله بطنه لم یعذب فی قبرہ"

(ترزی ص ۱۳۹۱ ج) نسائی ص ۲۸۸ ج) کنز العمال ص ۳۲۳ ج۳ مسند احد ص ۳۹۳ ج۳۔ ص ۲۹۴ ج۵ موارد العمان ص ۱۸۱)

ترجمہ : جو مخص پیٹ کے مرض میں فوت ہوا اسے عذاب قبر نہیں ہوگا۔ "

۱۹: صحرت على كرم الله وجدكي صديث كے الفاظ بيبيں :
 ۱۳ اللهم انى اعوذ بك من عذاب القبر

ووسوسة الصدر-"

(تذی ص ۱۹۰ ج ۲ کز العمل ص ۱۸۱ ج ۲ عن شعب الایمان بیهی) ترجمہ: اے اللہ! میں آپ کی پاہ جاہتا ہوں قبرے عذاب سے اور سینے کے وسواس سے۔"

۲۰: ---- حعرت عمرو بن شعیب عن ابیه عن جدة کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں :

"اللهم انی اعوذ بک من الکسل... واعوذ بک من النار۔"

بک من علاب القبر واعوذ بک من النار۔"

(نائی ص ۲۳ ۲ مندام ص ۱۸۵۸ ۲۵)

ترجمہ :"اے اللہ میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں ستی ہے ' قبر کے عذاب ہور آگ ہے۔"

- حضرت الو مسعود رضى الله عند كى صديث كے الفاظ به بیل:

"كان النبى صلى الله عليه وسلم يتعوذ من خمس من البخل والجين وسوء العمر وفتنة الصدر وعذاب القبر-"

ترجمه " آخضرت ملى الله عليه وسلم ان باغ چيزول سے بناه مالگا كرتے " كِل " بردل" برى عراسينے كے فتد اور عذاب قبرس-"

۲۲: \_\_\_ حعرت راشد بن سعد عن رجل من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم كى روايت ك الفاظ بيد بي :

"قال يا رسول الله ما بال المومنين

يفتنون في قبورهم الا الشهيده"

(نسائی ص۸۹۹ ج۱)

ترجمہ :" یا رسول اللہ! کیا شہید کے علاوہ تمام مومنوں کو قبر میں آنایا جائے گا؟۔"

سوم : \_\_\_\_ حضرت عثمان بن ابو العاص رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ بيد

"اللهم انى اعوذ بكس ومن فتنة المحيا والممات" (نال ص ٣١٠ ٢٠) ترجم باك الله إلى آپ كى بناه جابتا بول زندگى اور مرت ك بعد ك فتر سه "

۲۲۰: ------- حضرت ام سلمه رضى الله عنما كى حديث كے الفاظ بيه بين :
"اعوذ بكد.... من عذا ب القبر.... ومن فننة
الفنى ومن فننة القبر-"
(مدرك مام م م م م عنه عنه القبر-"

ترجمہ :"اے اللہ! میں پاہ مانکا ہوں قبرے عذاب سے وولت کے فتنہ سے اور قبری آزمائش سے۔"

۲۵: ----حضرت جاربن عبدالله رضى الله عنه كى صديث كم الفاظ به بين:
"ان هذه الا مة تبتلى فى قبورها ...."
(سند اجر م ٣٣٠٠ ج٣٠ كز العمل م ١٣٠٠ ج١٠٠ مجع الوائد م ٢٨٠٠

ترجمہ: "بے شک یہ امت قبول میں آزائی جاتی ہے"۔ مصنف عبد الرزاق کی روایت کے الفاظ یہ جیں:

"فا مر اصحابه ان يتعوذوا من عناب القبر-"

ترجمہ :"آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے اپنے محابہ کرام کو فرمایا ۔ کہ عذاب قبرے ناہ مالگا کو"۔

۲۹ : ----- حفرت ابو سعید خدری رضی الله عنه کی صدیث جو گزر چکی ہے 'کے الفاظ بیہ ہیں :

"ان هذه الامة تبتلي في قبورها ـ"

(منداح مس جس ابن ابي شيد مسعه جس)

ترجمه : "ب شك يدامت افي قرول من آنائي جاتى ب-"

مجمع الزوائد كى روايت كے الفاظ يہ بين:

"من توفى مرابطا وقى فتنة القبر-"

(مجمع الروائد ص ٢٩٠ ج٥)

ترجمہ : جو محض اسلامی سرحدوں کی حفاظت کرتے ہوئے فوت ہوا وہ عذاب قبرسے محفوظ رہے گا"۔

موارد العمان كى روايت كے الفاظ يہ بين :

"لو لا ان تدافنوالدعوت الله ان يسمعكم. عناب القبر الذي اسمع منه ان هذه الامة تبتلي

في قبورها -"

(موارد اللمان ص١٩٩٠ كنز العمال ص١٨٣٠ ج١٥)

ترجمہ:"اگریہ اندیشہ نہ ہو آکہ تم مردوں کو دفن کرنا چھوڑدو کے تو میں اللہ تعالیٰ سے دعا کر آکہ تہیں بھی عذاب قبر سلام جو میں سنتا ہوں۔"

اتحاف الساوة المتقين شرح احياء علوم الدين كے الفاظ يہ بيں:
"من توفى مرابطا وقى فئنة القبر-"

(اتحاف البادة المتقين م ٣٨٢ ج١٠)

ترجمہ: جو مخص اسلای سرحدول کی حفاظت کرتے ہوئے فوت ہوا وہ عذاب قبرسے مخوظ رہے گا۔"

٢٤ : ----- حضرت ام بشرر صى الله عنهاكي حديث ك الفاظ يه بين :

"استعينوا بالله من عناب القبر قلت يا رسول الله وللقبر عناب؟ قال انهم ليعنبون في قبورهم عنابًا تسمعه البهائم-"

(ابن ابی شیبه ص ۱۲۷۳-۳۷۵ ج۳ موارد العمان ص ۲۰۰۰ مجمع الزوائد ص ۵۱ ج۳)

ترجمہ : مذاب قبر سے اللہ کی ہناہ مانگا کو 'میں نے عرض کیا! یا رسول اللہ! کیا قبر میں مذاب ہوگا؟ فرملیا ہاں! ان (کفار) کو قبر میں ایسا عذاب دیا جارہا ہے جسے تمام جانور سنتے ہیں۔"

٢٨ : ----- حضرت عقبه بن عامر رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ يه بين :

" ويومن من فتا ن القبر-"

(مند احمد ص ١٥٠ جم، مجمع الزوائد ص ٢٨٩ ج٥، اتحاف الباوة ص ٣٨٠

(HZ

ترجمہ ؛ جو مخص اسلامی سرحد کی حفاظت کرتے ہوئے فوت ہوا وہ قبر کے عذاب سے محفوظ رہے گا"۔

: ----- حضرت واثله بن استعرض الله عنه كي مديث كے الفاظ بيه بيں :
"الا ان فلان بن فلان في ذمنك وحيل

جوارك فقه فتنة القبر وعذاب النار-"

(مند احرص۳۹ ج۳)

ترجمہ :"اے اللہ! فلال بن فلال آپ کی المن اور آپ کے جوار میں آیا ہے اسے قبر کی آزمائش سے بچالیجئے۔"

• و عند الفاظ يه بين : و الفاظ يه بين اللهم الله اللهم الله

القبر-"

(مند احمر ص ۲۷ ج۵)

ترجمه:"اے اللہ! میں آپ کی پناہ جاہتا ہوں عذاب قبراور فتنہ قبر

**"-**حـ

الم : \_\_\_\_حفرت عباده بن صامت كى مديث ك الفاظ يه بين : "ويجار من عذاب القبر-"

(مند احد من ۱۳۱۱ جه، مجع ص ۲۹۳ ج۵)

ترجمه :"اور (شهيد) عذاب قبرس محفوظ رب كك"

۲۳۲ : ----- حضرت عمرو بن ديار رضى الله عنه كى صديث ك الفاظريدين :

"كيف بك يا عمر! بفتاني القبر-۵"

(معنف عبد الرزاق ص٥٨٢ ج٣)

ترجمہ: "اے عراباس وقت تیرا کیا حال ہوگا جب قبر میں تیرے پاس محرو نکیر آئیں گے؟۔"

ساس : ۔۔۔۔۔دعرت عبد الرحمٰن بن حسنہ رمنی اللہ عند کی حدیث کے الفاظ بیہ بیں :

"فقال او ما علمتم ما اصاب صاحب بنى اسرائيل؟ كان الرجل منهم اذا اصابه الشي من البول قرضه بالمقراض فنها هم عن ذلك فعذب في قبرم"

(معنف ابن الى شيبه ص٧٥٥-٣٤٣ ج٣)

ترجمہ : جانے نہیں ہو کہ بی اسرائیل کے اس آدی کے ساتھ کیا ہوا؟ بی اسرائیل میں سے کی کو اگر پیٹلب لگ جاتا تو اسے مقراض سے کلٹ لیتا گراس مخص نے ان کو اس سے روکاجس کی وجہ سے اسے عذاب قبرویا کیا۔"

الفاظيرين : -----حضرت على بن شابد رضى الله عندكى مديث ك الفاظيرين : "
ان صاحب هذا القبر يعذب..."

(ابن انی شیبه ص۲۷۳ ج۳)

#### ترجمه :"ب شك اس قروال كوعذاب موراب-"

۳۵ : \_\_\_\_حضرت علم رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ يه بين :

"اللهم انى اعوذ بك من غلبة العدو ومن غلبة الدين وفتنة الدجال وعذاب القبر-".

(ابن الى شيه ص ١٩٥ ج١٠)

ترجمہ " اے اللہ! میں آپ کی پناہ جاہتا ہوں وسمن کے غلبہ سے ا قرض کے غلبہ سے وقت وجل سے اور عذاب قبرسے "۔

الممل : مساد معرت ابو دردا رمنی الله عنه کے اثر کے الفاظ یہ ہیں :

"فان بها عذابًا من عذاب القبر-"

(ابن ابی شبه م ۳۲۹ ج۵)

ترجمہ: "بے شک وہل عذاب قبری طرح کا ایک عذاب ہے"۔

كس : \_\_\_\_حضرت عبيد الله بن عمر رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ يه بين :

"واعوذ بك من عناب القبر واعوذ بك من عناب النار-" (كز التمال ص ٢٠٠ ٢٠)

ترجمس( \* اے اللہ!) میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں قبر کے عذاب ہے۔ اور ماک کے عذاب ہے۔ "

PM: -----عفرت حسن رمنی الله عنه کی مدیث کے الفاظ بیہ بیں:

"حادت عن رجل يضرب في قبره من اجل

ترجمہ ( : میری فچراس لئے) بدی ہے کہ ایک فض کو قبر میں چفل خوری کرنے کی وجہ سے مارا جارہا ہے"۔

وسو: ----- حفرت ميونة مولاة الني صلى الله عليه وسلم كي حديث ك الفاظ يه

"يا ميمونة تعوذى بالله من عذاب القبر-" (كز العمال ص24 ح١٥)

ترجمه :"اے میمونہ! اللہ تعالی کی پناہ مانگا کروعذاب قبرے۔"

حضرت الوالحلح ثمل كي مديث ك الفاظ يه بين :
 "يقول القبر للميت .... الم تعلم انى بيت الظلمة وبيت الفننة ....."

(کنز العمل ص۱۳۳ ج۱۵ طیته الدولیا ص۹۰ ج۱ اتحاف ص۹۰ ج۱) ترجمه به قبرمیت سے کهتی ہے که کیا تهیس معلوم نمیں تھا کہ میں اندھیرے اور آزمائش کا گھر ہوں۔"

الله : .....حضرت ابو المدرضي الله عندكي حديث كے الفاظ يہ ميں :
"من را بط في سبيل الله آمنه الله من فتنة
القبر"
(مجم ٢٨٩ ج٥٠ كن العمل ص ٢٨٠ ج٣)

ترجمہ ؛ جس مخص نے اسلامی سرحد بر پرہ دیا اسے اللہ تعالی فتنہ

#### قبرسے محفوظ فرمادیں سے "۔

: ----- حفرت الودردا رضى الله عنه كى صديث ك الفاظ به بين : "رباط يوم وليلة يعدل صيام شهر وقيا مه... ويوقى الفنان-"

(كنز العمال م ٣٢٥ جمر الردائد م ٢٩٠ جه) مجع الردائد م ٢٩٠ جه) مرجم به الردائد م ٢٩٠ جه) مرجم بيره دينا ايك مين ك قيام درجم الله عن الله ك درائة من مرجاك الله وسيام س الفنل بي الرب مرجم الله من مرجم الله وحراب س مرجاك الله قررك سوال وجواب س مجاليا جائ كا"-

سوس : حضرت عثان رضى الله عنه كى مديث كے الفاظ بيرين :
"من مات مرابطا في سبيل الله... امن من
الفتان ويبعثه الله تعالى آمنًا من الفزع
الاكبر-"

ترجمہ بدجو مخص اللہ کے راستہ میں پہرہ دے... اللہ تعالی اسے محر و کلیرکے سوال وجواب سے محفوظ رکھے گا اور قیامت کے دن کی گھراہٹ سے بھی وہ مامون رہے گا"۔

الفاظيين : ------ حضرت ثابت بنائى رضى الله عنه كي حديث كے الفاظيين :
 الفا وضع الميت في قبره احتوشته اعماله الصالحة وجاء ملك العذاب فيقول له بعض اعماله اليك عنه فلو لم يكن الا إنا لما

وصلت البيع".

( طيته الاوليا ص١٨٩ ج٢)

ترجمہ برجب میت کو قبریں رکھا جانا ہے تو اس کے اعمال صالحہ اسے محیر لیتے ہیں اور جب فرشتہ عذاب آنے لگتا ہے تو اس کے اعمال صالحہ میں سے ایک عمل کتا ہے' اس سے دور رہے' اگر میں اکیلای ہو تا تب بھی آپ اس کے قریب نہیں آسکتے تھے"۔

۳۵ : ---- حضرت ام سلمه رضى الله عنها كى أيك اور حديث كے الفاظ يہ بين :

"اللهم اغفر لابي سلمة وارفع درجته... وافسح له في قبره ونور له فيمه"

(میج مسلم' جامع الاصول ص۸۳ ج۱۱' ابو داود ص۳۵۵ ج۳' سندا حر ص۲۹۷ ج۱۲' بینتی سنن کبری ص۳۸۳ ج۳' شرح السنه ص۳۰۰ ج۵' اتخاف ص۱۰۳ ص۵)

ترجمہ ؛ اے اللہ! ابو سلمہ کی مغفرت فرما اور اس کے درجات بلند فرما اے اللہ! اس کی قبر کو کشادہ فرما اور اس کو منور فرما ا۔

٢٩ : ----- حعرت عوف بن مالك كي حديث ك الفاظ يه بين :

"اللهم اغفرلد... واعده من عداب القبر-" (مج ملم ص ٣١ ج، نبائي ص ٢٨١ ج، مندا حد ص ٣٣ ج، ابن الي شبه ص ٢٩١ ج، ص ١٠٠٩ ج،)

ترجمہ:"اے اللہ اس کی مغفرت فرما اور اسے عذاب قبرسے نجات عطا فرما۔"

# منکراور نکیرمیت کو قبرمیں بٹھاتے ہیں

احادیث شریفہ میں جمال میت کے پاس منکر کلیر کے آنے اور سوال وجواب کرنے کا ذکر آتا ہے وہاں یہ مضمون بھی متواتر احادیث میں وارد ہے کہ کلیرین میت کو بیٹے کا حکم دیتے ہیں اور وہ سوال وجواب کے لئے قبر میں اٹھ کر بیٹے جاتا ہے' اس سلسلہ میں درج ذیل احادیث کا حوالہ دینا کافی ہوگا:

ا: \_\_\_\_ حضرت انس رضي الله عند كي حديث مي ب:

"ا تا ه ملكان فا قعدام"

( بخاری ص ۱۷۸ - ۱۸۱۱ ج ا محیح مسلم ص ۱۸۷ ج۲ نسائی ص ۲۸۸ ج ۱ ابن ۔ حبان ص ۱۳۸ ج۲ شرح السند ص ۱۵۱ ج۵ کنز العمال ص ۱۳۳۴ ج۵ ۱ مکلو قص ۱۳۳۰ میلاد

ترجمہ : "قبر میں میت کے پاس دو فرشتے آتے ہیں اور اسے بھلاتے ہیں۔"

۲: ------ حضرت برابن عازب رضى الله عنه كى صديث مي ب: " اذا اقعد المومن في قبرم"

(محج بخاری ص ۱۸۳ جا' ابو داؤد م ۱۵۳ ج۲٬ مجمع ص ۵۰ ج۳٬ این الي شید ص ۳۸۱ ج۳٬ ملکوة ص ۲۵)

ترجمه :"مومن كوجب قبريس بفلا جاتا بي ...."

مند احمی ان کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"فياتيه ملكان فيجلسا نه..."

(منداحر ص ۲۸۷ ج۳ کنز العمال ص ۱۲۷ ج۱۵) اس مت کے ماس دو فرشتے آتے دیں اور اسے

ترجمہ :"پس اس میت کے پاس دو فرشتے آتے ہیں اور اسے بعملاتے ہیں-"

سا: ------ معرت الو بريره رضى الله عنه كى مديث كم الفاظ يه بين :

"ان الميت يصير الى القبر فيجلس الرجل الصالح فى قبره غير فزع ولا مشغوف ... الى قوله ... ويجلس الرجل السوء فى قبره فزعا مشغوفًا - "

(ابن ماجہ ۱۳۵۰ ابن حبان م ۲۵ ج۲ موارد العمان م ۱۹۸ کنز العمال م ۱۹۸ کنز العمال م ۱۳۵ ج۵ مردد م ۱۳۵ میکو م ۱۳۵ خ۵ مردد م ۱۳۵ میت کو جب قبر میں رکھا جا آ ہے تو نیک صالح آدمی کو قبر میں بھلا جا آ ہے اور نہ پریٹان ... اور برے آدمی کو اس کی قبر میں بھلا جا آ اس وقت وہ نمایت گھرایا ہوا ہوا آ اس وقت وہ نمایت گھرایا ہوا ہوا بریٹان ہو آ ہے۔"

متدرك حاكم كى روايت مين بيد الفاظ مين :

"فيقال له اقعد فيقعد وتمثل له الشمس-" (ص ٣٤٩ ج)

ترجمہ بیٹ میت کو کما جاتا ہے کہ بیٹھ جائیں وہ (اٹھ کر) بیٹھ جاتا ہے ''اور اسے سورج (غروب ہو آ ہوا) نظر آتا ہے''۔

مجمع الروائد مي بروايت طراني ان كي روايت كے الفاظ يہ بين :

"فيقال له اجلس فيجلس وقد مثلت له

#### الشمس للغروب."

(جمع م ٥١٥ ج٣ قال الميثى حن) ترجمه : "پس اس (ميت س) كما جاتا ہے كه الله كر بيله جا پس وه بيله جاتا ہے اور اسے سورج غروب ہوتا ہوا نظر آتا ہے"۔

هم: ------ حضرت الوسعيد خدرى رضى الشعبه كى حديث مي به:
"فاذا الانسان دفن فنفرق عنه اصحابه جاه ملك في يده مطراق فا قعده..."

(سند احد ص س ج س مجع ص س س ۳۰ کنز العمال ص ۱۳۷ ج۱۵ التحاف السادة المستقین ص ۱۳۷ ج۱۰ شرح العدور ص ۵۵ وقال سند میج)

ترجمہ بیں جب کمی انسان کو دفن کرکے اسکے دفن کرنے والے دہاں سے منتشر ہوجاتے ہیں تو اس کے پاس ایک فرشتہ آیا ہے جس کے ہاتھ میں ایک گرز ہو تاہے ہیں وہ اس کو بٹھلا تاہے۔"

2: ----- حفرت الماء بنت الى بكر رضى الله عنما كى صديث من ب :
"قال فينا ديه اجلس قال فيجلس فيقول

(مند احد ص ۳۵۳ جه، مجمع م ۱۵ ج۳ کز العمل ص ۱۳۵ ج۵۱) اتحاف البادة المتتين ص ۱۸ ج۱۰)

ترجمد : فرملا قبريس ميت كى پاس ايك فرشته آناب اور وه است آواز ديتاب اور اس بلملاديتاب اور اس كتاب ...."- كنز العمال من أيك دوسرى روايت من حعرت أساء كى مديث ك الفاظ يون

ين:

"ان المومن ليقعد في قبرم"

(كنز العمال ص١٣٦ ج١٥ بحواله طبراني)

ترجمه : "بلاشبه مومن كو قبريس بمعلايا جا آب"-

٢ : \_\_\_\_ حفرت عائشہ رمنی الله عنماکی حدیث کے الفاظ بد بین :

"فا ذا كان الرجل الصالح اجلس في قبره غير فزع ولا مشغوف..."

(مند احد ص ۱۳۰ ج) مجع الزوائد ص ۲۸ ج۳ اتحاف السادة ص ۱۸۸ ج

ترجمہ: جب میت نیک صالح ہوتواس کو قبریس بھلایا جا اے اور اس وقت اے کوئی محبراہث اور پریشانی نہیں ہوتی "۔

ے: ----- حضرت جابر بن عبد الله رضى الله عنه كى حديث يل ہے:

"ا ما المنافق فيقعد اذا تولى عنه اهلم..."

(منداح م م ٣٣٠ ج٣٠ كنز العمل م ١٣٦٠ ج١٥٠ الخاف الداة م ٢٣١ ج١٠ طرائى و يبق عذاب القبر وابن الى الدنيا شرح العدور م ٥٠٠ ترجمه : "رما منافق تو جب اس كے وفن كرنے والے چلے جاتے بيل تو اس كو (قبر بيل) بشماليا جاتا ہے۔"

تو اس كو (قبر بيل) بشماليا جاتا ہے۔"

ابن ماج كى روايت كے الفاظ بيہ بيل :

"اذا ادخل الميت القبر مثلت الشمس

عتد غروبها فيجلس يمسح عينيه..."

(این ماجه ص۳۲)

ترجمہ : "جب میت کو قبر میں دفن کیا جاتا ہے تو اسے سورج غروب ہو تا ہوا دکھائی دیتا ہے پھر اسے بھلایا جاتا ہے اور وہ آتھیں ملتے ہوئے اٹھ کر بیٹھ جاتا ہے۔"

۸: ------- حضرت عبد الله بن مسعود رضى الله عنه كى حديث بي ب :
 "ان المومن افا مات جلس فى قبره فيقال من ربكد"

رجمع الزوائد ص ۵۳ ج س و قال رواه الفيراني في الكبير واساده حسن اتجاف السادة ص ۲۳ ج من شرح الصدور ص ۵۳)

ترجمہ برمون جب مرحانا ہے تو اس قبریس بھلایا جانا ہے اور اسے کماجانا ہے کہ تیرارب کون ہے؟"۔

: ------حضرت ابو دردا رضى الله عنه كي موقوف مديث ين به :

"ثم جاء ك ملكان اسودان ازرقان جعدان
اسماء هما منكر ونكير فاجلساك ثم
سالاك...."

ترجمہ : پھر تیرے پاس سیاہ رنگ کیری آکھوں ' ڈراؤنی شکل والے دو فرشتے آئیں مے جن کے نام مکر اور نکیریں پھردہ تہیں بٹھائیں مے اور تم سے سوال کریں مے "۔ الفاظ بي بين عباس رمنى الله عنه كى صديث كے الفاظ بي بين :
 ان الميت يسمع خفق نعالهم حين يوتون

قال ثم يجلس فيقال لع...."

(انحاف السادة م ٢١٠ ج٠ طرانی اوسط حن شرح العدور م ٥٢) ترجمه بد بلاشبه میت دفن کرکے واپس جانے والوں کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے فرملیا پھر اس کو بٹھلیا جاتا ہے اور اسے کما جاتا ہے۔

---- حضرت ابو قبادة رضى الله عنه كى حديث كے الفاظ بير بيں:

"ان المؤمن اذا مات اجلس فى قبر ه..."

(اتحاف الدة م ١٨٥ ج٠١ مجع الردائد م ٢٣٠ ج٤ ابن ابى ماتم طرانى

ق الدور م ١٥٥ ابن منده شرح العدور م ١٥٥ ٥٢)

ترجمه : "بلاثيه جب كوكى مومن مرجاتا ہے تو اسے قريس بھلا جاتا

: ------ حعرت معاد رضى الله عنه كى حديث ك الفاظ يه بين :
"ا تا ه منكر ونكير فيجلسا نه فى قبره..."
(اتحاف البادة ص ١٥٣ ت، شن العددر ص ٥٣)
، ترجمه : "ميت ك پاس مكر اور كير آت بين اور اس قرين بشمات بين ..."

## میت کا، جنازہ اٹھانے والواں کے کندھوں پر بولنا:

جب كى كا انقال ہوجا آہے اور اس كى ميت انھاكر قبرستان لے جائى جارى ہو ميت اگر نيك صالح ہو تو كہتى ہے كہ مجھے ميرے ٹھكانے پر جلدى لے جاؤ اور اگر وہ بدكار ہو تو كہتى ہے كہ بائے افسوس مجھے كمال لے جارہے ہو؟ مندرجہ ذیل احادث میں اس كاذكرہے :

"عن ابى سعيد رضى الله تعالى عنه يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا وضعت الجنازة فاحتملها الرجال على اعناقهم فان كانت صالحة قالت قدمونى قدمونى وان كانت غير صالحة قالت يا ويلها اين تذهبون بها يسمع صوتها كل شئى الا الانسان ولو سمعها الانسان لصعق"-

(بخاری می ۱۷۵٬۷۷۵٬۱۵۳ جائمند احد می ۳۱ می ۵۸ ج۳٬ نسائی می ۲۷۰ جائمن کری بیخ می ۱۲ ج۳٬ شرح النه می سائی می ۲۷۴ جائمن کری بیخ می ۱۲ ج۳٬ شرح النه می ۳۲۵ ج۵٬ کز العمال می ۵۹۹ ج۵۱٬ حدیث نبر ۳۲۳۷۳) ترجمه : «حضرت ابو سعید خدری رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ فرمایا رسول الله صلی الله علیه وسلم نے جب جنازہ رکھا جاتا ہے لیں لوگ اس کو اپنے کند عوں پر اٹھا لیتے جنازہ رکھا جاتا ہے لیں لوگ اس کو اپنے کند عوں پر اٹھا لیتے جنازہ رکھا جاتا ہے ہوتا ہے قرکمتا ہے کہ ججھے جلدی لے جاؤ،

مجھے جلدی لے جاؤ' اور اگر نیک نہیں ہو تا تو کہتا ہے کہ بائے میری ہلاکت تم اس جنازہ کو کمال لے جارہے ہو؟ اس کی آواز کو ہر چیز سنتی ہے سوائے انسان کے' اور اگر اس کو انسان سن لیتا تو ہے ہوش ہوجا تا"۔

"عن عبدالرحمن بن مهران ان ابا هريرة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا وضع الرجل الصالح على سريره قال قدمونى قدمونى واذا وضع الرجل يعنى السوء على سريره قال يا ويلتى اين تذهبون بى"-

(نسائی می ۲۷۰ ج۱٬ سنن کبری بیعتی می ۲۱ ج۳)

ترجمہ بیات دوایت ہے کہ میں نے آخضرت الوہریہ وضی اللہ عنہ سے دوایت ہے کہ میں نے آخضرت علیہ سے ساکہ جب نیک آدی کی میت کو جنازہ کی چاریائی پر رکھا جاتا ہے تو وہ کہتی ہے کہ مجھے (جلدی) آگے لے چلو، اور جب سی بدکار آدی کی میت کو جنازہ کی چاریائی پر رکھا جاتا ہے تو وہ کہتی ہے کہ اے میری ہلاکت! مجھے کہاں لے جارہے ہو؟"

# قبر كالجفينجنا:

میت کو جب وفن کیا جا تا ہے' اس کے پاس مکر و کلیر آتے ہیں اور سوال جواب کرتے ہیں' پھر مردے کے ساتھ اس کے اعمال کے مطابق معالمہ کیا جا تا ہے۔ بعض اوقات قرمردے کو بھینجی ہے' اس کو "ضغطة القبر" فرمایا گیاہے' مندرجہ ذیل احادیث میں اس کا ذکر ہے :

## حدیث ابن عمرٌ

حضرت عبد الله بن عمر رضى الله تعالى عنماكى حديث ك الفاظ يه

ں:

"قال هذا الذي تحرك له العرش وفتحت له ابواب السماء وشهده سبعون الفامن الملائكة لقد ضم ضمة ثم فرج عنه "

(نائي م ٢٨٩ ج١١ اتمان م ٣٢٣ ج١٠ ابن ابي ثير م ٢٨٧ ج١١ ثرت العدور م ٣١٥ المعتر من العتر م ١١٥ ج١١ ثرجم به فرمايا بير وه تح جن كي موت برعرش بحي بل كيا تما اور اس (كي روح) كيك آسان كي دروازك كمول ديك على عق اور اس كي جنازه مي ستر برار ملائكه نازل بوك على كربعد من وسيع بوكن" -

### مديث عائشة

حفرت عائشہ رمنی اللہ عنهاکی حدیث کے الفاظ بیہ بیں:
" أن للقبر ضغطة ولو كان أحد نا جيا منها نجامنها سعد بن معاند"

(المعتمر من الحقرص ۱۱۵ ج۱٬ الاحمان بترتیب میح این حبان ص ۳۵ ج۲٬ سند احد ص ۵۵٬۵۵ ج۲٬ مجمع الزوائد ص ۳۷ ج۳٬ رجالها رجال السحی٬ کنز العمال ص ۲۳۹ ج ۱۵٬ اتحاف ص ۳۲۲ ج ۱۰٬ البدایه والنهایه ص ۱۲۸ ج۳٬ شرح الصدور ص ۳۵)

ترجمہ: باشبہ قبرکے لئے بھینچنا ہے' اگر اس سے کی کو نجات ہوتی تو (معرت) سعد بن معاد ضرور اس سے فکا حاتے۔"

#### مديث جابرا

حضرت جابرين عبد الله رمنى الله عنه كى حديث كے الفاظ يه بي :

"قال لقد نضايق على هذا العبد
الصالح قبره حتى فرجه الله عز وجل عنه "

(مند احم ص٢٠٠-٣١٤) ج٣ مكوة ص٢١ كز العال
مر٢٢-١٣٣ ج١٥ مجح الواكد ص٢٦ ج٣ شرح العدور ص٣٥ البداية والنابي ص٢٦٤ ج٣)

ترجمہ: فرمایا بلاشہ اس نیک اور صالح آدی پر اس کی قبر اس کی جر تک مورک من من من من من اللہ تدالی نے کشادگی فرمادی "۔

### ٧- مديث ابو مريرة

حضرت ابو ہررہ رمنی اللہ تعالی مند کی مدیث کے الفاظ بد ہیں :

"ويضيق عليه قبره حتى تلتقى اضلاعه"-

(سند عبد الرزاق ص ۵۷۸ ج۳ موارد الطمان ص ۱۹۸ این حبان م ۲۷ - ۲۸ ج۲ اتحاف ص ۲۰۸ ج۱۱)

ترجمہ:"اس پر قبر تک کردی جاتی ہے یماں تک کہ اس کی پہلیاں ایک دو سرے میں کمس جاتی ہیں"۔

### حديث ابوسعيرة

حضرت ابو سعید خدری رضی الله تعالی عنه کی حدیث کے الفاظ بیہ

" قال مضيق عليه قبره حتى تختلف اصلاعه" ـ

(مند عبد الرزاق ص۵۸۳ ج۳، مجع ص ۲۷ ج۳) ترجمہ بن فرمایا اس پر قبر شک کردی جاتی ہے یماں تک کہ اس کی پہلیاں ایک دو سرے میں تکس جاتی ہیں "۔

### حديث ابن عمروا

حفرت عبد الله بن عمرو رضى الله عنماكي مديث ك الفاظ يه بي :
" ثم يومر به في قبره فيضيق عليه حتى تختلف اضلاعه".

(مصنف عبد الرزاق ص ٥٦٨ ع٣، مجمع الزوائد ص ٣٣٨ ج٢)

ترجمہ: "پر حکم کیا جاتا ہے اس کے بارے میں اس کی قبر میں ' پس قبر عک ہوجاتی ہے اس پر یمال تک کہ پہلیاں ایک دوسرے میں نکل جاتی ہیں "۔

#### مديث مذيفة

حضرت صدیف بن بمان رضی الله عنه کی صدیث کے الفاظ سے ہیں:

"عن حليفة قال كنا مع النبي صلى

الله عليه وسلم في جنازة فلما انتهينا الى القبر قعد على شقته فجعل يردد بصره فيه ثم

قال يضغط فيه المومن ضغطة تزول منها حمائله ويملاعلى الكافر نارا" -

(مجمع الزوائد ص٣٦ ج٣- اتحاف ص٣٢٣ ج١٠- كنز العمال

ص ١٣٣ ج ١٥- شرح الصدور ص ٣٥)

ترجمہ : "حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ہم ایک جنازے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سے " پن جب ہم قبر تک پنچ تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس کے کنارے بیٹھ گئے اور اس میں نظر مبارک پرانے گئے ، پر فرمایا کہ اس میں مومن کو ایما بھینجا جاتا ہے

کہ اس ہے اس کے کندھے اور سینہ بل جاتے ہیں اور کافر

Presented by www ziaraat cor

#### کی قبر آگ سے بعرجاتی ہے"۔

## حديث ابن عباس رضي الله عنما

حضرت عبد الله بن عباس رضى الله عنما كى صديث كے الفاظ يہ بيں :

وعن ابن عباس ان النبى صلى الله
عليه وسلم يوم دفن سعد بن معاذ وهو قاعد
على قبره قال لو نجا احد من فتنة القبر او
مسئلة القبر لنجا سعد بن معاذ ولقد ضم ضمة
ثم ارخى عند رواه الطبرانى فى الكبير
ورجاله موثقون"-

(مجع الزوائد ص٣٦ ج٣- كنز العمال ص ٦٣٠ ج١٥- شرح الصدور ص٣٥)

ترجمہ : حضرت ابن عباس رہنی اللہ تعالی عنما سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جس دن سعد بن معاذ رمنی اللہ تعالی عنہ کو دفن کیا گیا ان کی قبر کے کنارہ پر بیضے تھے ' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "اگر کوئی مخص قبر کی آزمائش سے یا فرمایا قبر کے سوال سے نجات پاتا قو البتہ سعد بن معاذ رمنی اللہ تعالی عنہ نجات پاتے ' البتہ شخیق ایک دفعہ تو ان کو بھی جمینچا گیا' پھر ان سے کشائش کردی می "۔

# حديث الس

عضرت انس رضى الله تعالى عنه كى حديث كے الفاظ يه بيس: "عن انس قال توفيت زينت بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرجنا معه فراينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مهتما شديد الحزن فجعلنا لانكلمه حتى انتهينا الى القبر فاذا هو لم يفرغ من لحده فقعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وقعدنا حوله فحدث نفسه هنيعة وجعل ينظر الى السما ثم فرغ من القبر فنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم فیه فرایته یزداد ثم انه فرغ فحرج فرایته سری عنه وتبسم صلى الله عليه وسلم فقلنا يا رسول الله رايناك مهتما حزينا فلم نستطع ان نكلمك ثم رايناك سرى عنك فلم ذلك؟ قال كنت اذكر ضيق القبر وغمه وضعف زينب فكان ذلك يشق على فدعوت الله عز وجل ان يخفف عنها ففعل ولقد ضغطها ضغطة سمعها من بين الخافقين" -

(مجمع الزوائد ص ۳۷ ج۳- کنز العمال ص ۲۳۲ ج۱۵ اتحاف السادة المشتین ص ۳۲۲ ۴۳۳ ج۱۰- شرح العدور ص۳۵) -

ترجمہ : " حفرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه و سلم کی صاجزادی حضرت زینب رضی الله تعالی عنها کی وفات ہوئی تو ہم آنخضرت صلی الله علیہ و سلم کے ساتھ نکلے' ہم نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی الله عليه وسلم نهايت عملين بين پس بم آپ سے بات نہیں کرتے تھے یہاں تک کہ قبریر پہنچ گئے تو دیکھا کہ ابھی ان کی لحد ہے فراغت نہیں ہوئی' آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھ گئے اور ہم بھی آپاکے ارد گرد بیٹھ گئے وہ تھوڑی در دل میں کچھ سوچے رہے اور آپ آسان کی طرف دیکھتے رہے پھر قبر ہے فراغت ہو گئی تو آنخضرت صلی الله عليه وسلم قبريس به نفس نفيس اترے ' پس ميس نے دیکھا کہ آپ کاغم بڑھ رہا ہے' پھر آپ فارغ ہو گئے' پس باہر نکلے تو میں نے دیکھا کہ آپ کی وہ کیفیت زاکل ہو گئ اور آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تبہم فرمایا ' پس ہم نے کها یا رسول الله جم نے آپ کو دیکھاکہ آپ شدید عملین اور فکر مند میں اس لئے ہم آپ سے بات نمیں کرمکے پر ہم نے ویکھا کہ آپ کی وہ کیفیت زائل ہوگئ وایا: اس کی وجہ بیہ تھی کہ میں قبر کی تنگی اور غم کو اور زینب کے ضعف کو یاد کر تا تھا' پس یہ چیز جھ پر شاق گزرتی تھی' بحرمیں نے اللہ تعالیٰ ہے وعاکی کہ ان ہے تخفیف فرمادس بس الله تعالى نے ايها ي كيا ، قبرنے اس كو ايها بھينيا تھاكه

### مثرق ومغرب کے لوگ اس کو سنتے"۔ حدییث ابن مسعورہ

حضرت عبد الله بن مسعود رضى الله عنه كى روايت كے الفاظ بيہ بيں: "عن عبد الله قال اذا ادخل الرحل قبره فان كان من اهل السعادة ثبته الله بالقول الثابت فيسال ما انت فيقول انا عبد الله حيا وميتا واشهد أن لا أله ألا الله واشهد أن محمدا عبده ورسوله وال فيقال كذلك كنت فيوسع عليه قبره ماشاء الله ويفتح له باب الى الجند الخ" (ابن الي شيد ص ٣٤٧ جسر اتحاف ص١١٨ ج١٠) ترجمہ: " حفرت عبر اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب آدمی کو اس کی قبر میں واخل کیا جا یا ہے تو اگر وہ اہل سعادت میں سے ہو ما ہے تو اللہ تعالی اس کو قول ثابت کے ساتھ ثابت قدم رکھتے ہیں بس اس سے يوجها جا يا ہے كه تو كون ہے؟ پس وه كمتا ہے كه ميس الله كا بندہ ہوں' زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی اور میں کوائی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے شوا کوئی معبود نہیں اور میں گواہی ویتا ہوں کہ حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں ' فرمایا پس اس کو کما جا تا ہے کہ تو اییا ہی تھا' پس اس پر اس کی قبر کشادہ کردی جاتی ہے جتنی

کہ اللہ کو منظور ہے اور اس کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیا جاتا ہے۔ الخ"

#### حدیث براء بن عازب ؓ

حضرت برابن عازب رضى الله عنه كى روايت كے الفاظ يه بيں:

" فينادى مناد من السماء ان كذب
عدى فافرشواله من النار وافتحوا له بابا الى
النار فياتيه حرها ولمومها ويصيى عليه قبره
حتى تختلف اضلاعه" -

(کنزالعمال ص۱۹۹، ۲۳۳ ج۱۵- ابن ابی شید ص ۳۸۳ ج۳)
ترجمہ: "(دوزخی کے حالات کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا) پس
آسان سے ایک منادی اعلان کرنا ہے کہ میرا بندہ جھوٹ
بولتا ہے بس اس کے لئے آگ کا بچھونا بچھاؤ اور اس کے
لئے آگ کی طرف دروازہ کھول دو' پس اس محض کو آگ
کی تپش اور لو پہنچتی ہے اور قبر اس پر ننگ ہوجاتی ہے
یماں تک کہ اس کی پسلیاں ادھرے ادھر نکل جاتی ہیں"۔

#### حديث معارُّ

حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ ریہ ہیں : "الصمة فی القبر كفارة لكل مومن لكل ذنب بقى عليه ولم يعفرله" ـ

(كنز العمال ص١٣٤، ١٣٢ ج١٥)

ترجمہ : قبر میں بھینچنا ہر مومن کے لئے کفارہ ہے ہراس گناہ کے لئے جو اس پر باقی ہو اور اس کی مغفرت نبہ ہوئی ہو"۔

# حديث عبيد بن عمير":

حفرت عبيد بن عمير كل مديث ك الفاظ يه بين :
" ثم يسلب كفنه فيبدل ثيابا من نار ويضيق عليه حتى تختلف فيه اضلاعه".

(مصنف عبد الرزاق ص ٥٩١ ج٣) ترجمہ: "پھر اس کا کفن چھین لیا جاتا ہے اور اس کے بچائے آگ کے کپڑے بدل دیے جاتے ہیں' اور قبراس پر • تک کردی جاتی ہے' یمال تک کہ اس میں اس کی پہلیاں ادھرے ادھرنکل جاتی ہیں''۔

## مديث مفيه بنت الى عبيدً

حفرت منید بنت ابو عبیر کی روآیت کے الفاظ سے بیں:
" وعن نافع قال اتینا صفیة بنت ابی
عبید فحدثنا ان رسول الله صلی الله علیه
وسلم قال ان کنت لاری لوان احدا اعفی من

ضغطة القبر لعفى سعد بن معاذ ولقد ضم ضمة" - ﴿ ﴿ اللَّهُ الرُّوا يُدج الرُّوا يُد جا يُحل الرُّوا يُد جا الرُّوا يُد جا الرُّوا يُد جا الرُّوا يُد جا يُحل الرُّوا يُد جا الرُّوا يُد جا الرُّوا يُد جا يُد اللَّه عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّهِ الرَّالِ اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّالِم اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّه عَلَم اللَّهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِم عَلَم اللَّه

رجمہ برحضرت نافع فرماتے ہیں کہ ہم حضرت صفیہ بنت ابی عبید کی خدمت میں حاضر ہوئے (یہ حضرت عبد اللہ بن عبر کی المیہ تھیں) تو انہوں نے ہم سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرا خیال یہ تھا کہ اگر کسی کو قبر کے بھینچنے سے معانی مل جائے گی تو حضرت اللہ بن معاذ رضی اللہ عنہ کو ضرور معانی طے گی اور البت محقیق ایک دفعہ تو ان کو بھی جھینچا گیا"۔

### مديث ابو ايوب

حفرت ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:
"وعن ابی ایوب ان صبیا دفن فقال
رسول الله صلی الله علیه وسلم لوافلت احد من
ضمة القبر لافلت هذا الصبی"۔

(رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح)

(مجح الزوائدج اس ٢٥٠ كنز العمال ص ١٣٠ ج١٥) ترجمه : « معنرت ابو ابوب انصارى رضى الله عنه سے روایت ہے كه ایك بچه دفن كیا گیا تو رسول الله صلى الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر کوئی قبر کے بھینچنے سے محفوظ رہتا "۔ محفوظ رہتا تو یہ بچہ ضرور محفوظ رہتا"۔

### أحاديث واقعه قليب بدر

مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ انسان کے مرنے کے بعد اس کی روح کا اس کے بدن کے ساتھ تعلق ہو تا ہے جس سے اس کو ثواب وعذاب کا احساس ہو تا ہے ، چنانچہ غروہ بدر کے موقع پر کفار کے سر سردار مارے کے ، تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علم فرمایا کہ ان سب کو گڑھے میں ڈال دیا گیا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس گڑھے پر تشریف لے گئے اور فرمایا : اے اہل قلیب! کیا تم نے وسلم اس گڑھے پر تشریف لے گئے اور فرمایا : اے اہل قلیب! کیا تم نے تو وہ چیزیالی جس کا تم سے ہمارے رب نے وعدہ کیا تھا؟ کیونکہ میں نے تو وہ چیزیالی جس کا میرے رب نے مجھ سے وعدہ کیا تھا، حضرت عرائے نے فرمایا جسموں سے کلام کررہے ہیں جن میں روحیں نہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا میں ان کو جو پچھ کمہ رہا ہوں ، تم ان سے زیادہ نہیں سنتے...

# هل وجدته ماوعدر بكم حقاً؟ مديث عائشة

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:
" عن عائشة قالت امر رسول الله

صلى الله عليه وسلم بالقتلى ان يطرحوا فى القليب فطرحوا فيه الا ما كان من امية بن خلف فانه انتفخ فى درعه فملاها فلهبوا يحرقوه فتزايل فاقروه والقوا عليه ما غيبه من التراب والحجارة فلما القاهم فى القليب وقف عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يا اهل القليب هل وجدتم ما وعد ربكم حقا فانى قد وجدت ما وعدنى ربى

(مند احد ص ۲۷ ج۲- ص ۳۸ ج۲- صحح بخاري ص ۱۸۳ ج۱-صحیح مسلم ص۳۰۳ ج۱- البدایه وا لنمایه ص۲۹۳ ج۳) ترجمه : " حضرت عائشه رضى الله تعالى عنها فراتى بين كه آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بدر کے مقولین کے بارے میں تھم فرمایا کہ ان کو ایک گڑھے میں ڈال دیا جائے' چنانچہ ان کو ڈال دیا گیا گرید کہ امید بن خلف اپنی زرہ میں پھول گیا تھا' پس اس نے اس کو بھردیا تھا' اس کو حرکت دیے گگے تو وہ اور زیادہ برمتا جاتا' پس اس کو ویسے ہی رکھا اور اس پر کوئی ایس چیز ڈال دی جو اس کو چھیادے یعنی مٹی اور پھر' پس جب محابہ" نے ان کو اس قلیب (گڑھے) میں ڈالا **ت** رسول الله **ملی ا**لله علیه و سلم ان بر کمرے ہوئے' پس ارشاد فرمایا کہ اے اہل قلیب! کیا تم نے وہ چ<u>زیالی</u> جس کا تم

سے تمهارے رب نے وعدہ کیا تھا کیونکہ میں نے تو وہ چیز یالی جس کا مجھ سے میرے رب نے وعدہ کیا تھا۔ الخ"۔

# حدیث انس

حضرت انس رضی اللہ تعالی عند کی روایت کے الفاظ یہ ہیں: "عن انس قال كنا مع عمر بين مكة والمدينة اخذ يحدثنا عن اهل بدر فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليرينا مصارعهم بالامس قال هذا مصرع فلإن إن شاء الله غدا قال عمر والذي بعثه بالحق ما اخطوء اتيك فجعلوا في بير' فاتاهم النبي صلى الله عليه وسلم فنادي يا فلان بن فلان يا فلان بن فلان! هل وجدتم ما وعد ربكم حقا؟ فانى وجدت ما وعدني الله حقال فقال عمر تكلم اجسادا لا ارواح فيها؟ فقال ما انتم باسمع لما اقول منهم" -

(نسائی ص ۱۹۴ جا۔ ابن اِلی شید ج۱۴ ص ۳۷۹۔ مسلم ص ۳۰۳ جا۔ ٣٨٧ ج. مند احر م ١٠٠٠ ١٣٥ - ٢٨٠ ج٣١ اتحاف ج٥ ف ٢٠٠٠ ولا كل النبوة ج ١٠ ص ١٨٨ - ور مطور ج ٥ ص ١٥٠).

ترجمہ : " معنزت انس رمنی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے

وہ فرماتے ہیں کہ ہم حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنما کے ساتھ کمہ اور مدینہ کے درمیان تھے تو آپ ہم سے اہل بدر کے بارے میں بیان کرنے گئے 'پس فرمایا کہ رسول اللہ صلی الله عليه وسلم شام كے وقت ہميں ان كى قتل كاہن وکھارے تھے اور فرمارے تھے کہ یہ انثاء اللہ کل فلاں آدمی کی قتل گاہ ہوگی' حضرت عمر فرماتے ہیں کہ قتم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق دے کر بھیجا ہے! وہ لوگ ان جگهوں سے ادھر ادھر نہیں ہوئے ' پس ان کو ایک گڑھے میں ڈال دیا گیا' پھر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس تشریف لائے ' پس پکار کر فرمایا اے فلال بن فلال! اے فلال بن فلال! کیائم نے پالیا ہے جو تممارے رب نے وعدہ کیا تھا حق کیونکہ اللہ تعالی نے جو مجھ سے وعدہ کیا تھا وہ تو میں نے حق بایا' حضرت عمر نے کما آپ ایسے جسموں ے کلام فرماتے ہیں جن میں روحیں نہیں؟ پی ارشاد فرمایا : من ان کو جو کچه کمه ربا بول تم ان سے زیادہ نہیں سنتے"۔

## حديث عبد الله بن عمرٌ

حضرت عبد الله بن عمر رضى الله عنماكي روايت كے الفاظ

"حدثنى نافع ان ابن عمر اخبره قال اطلع النبى صلى الله عليه وسلم على اهل القليب فقال هل وجدتم ما وعد ربكم حقا فقيل له تدعوا امواتا قال ما انتم باسمع منهم ولكن لا يجيبون-"

(یخاری می ۱۸۳ ج۱- میچ مسلم می ۳۰۳ ج۱- نسائی می ۲۹۳ ج۱- سند احد می ۳۸ سال ج۱- این ابی شیبه ج۱۱ می ۷۷۷- البدای وا لنماید ج۱ می ۲۹۳)

ترجمہ: "حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالی عنما سے روایت

ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس گڑھے کی
طرف جھانکا جس میں بدر کے کافر مقتول ڈال دیئے گئے
تے، پس فرمایا کیا تم نے پایا اس چز کو جس کا تم سے
تمارے رب نے وعدہ کیا تھا تھ؟ پس عرض کیا گیا کہ کیا
آپ ہے جان مردوں کو پکارتے ہیں؟ فرمایا تم میری بات کو
ان سے زیادہ نہیں سنتے لیکن وہ جواب نہیں دیتے"۔

### حديث ابن عباس

حضرت عبد الله بن عباس رضى الله عنماكى روايت ك الفاظ يه بي :
" اخرج ابو سهل السرى ابن سهل الجندنيسا بورى الخامس من حديثه من طريق

عبد القدوس عن ابى صالح عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما فى قوله انك لاتسمع الموتى وما انت بمسمع من فى القبور قال كان النبى صلى الله عليه وسلم يقف على القتلى يوم بدر ويقول هل وجدتم ما وعد ربكم حقا- "

ترجمہ : "حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما سے "انک لانسمع المونی" اور "وماانت بمسمع من فی القبور" (ب شک آپ نہیں ساکتے مردوں کو" اور "آپ نہیں سانے والے ان لوگوں کو جو قبروں میں بیں) کی تغیر میں معقول ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کمڑے ہوئے سے معتولین پر بدر کے دن اور بوں فرماتے ہے کہ جو وعدہ تم سے تمارے رب نے کیا تھا وہ تم نے کے بایا یا نہیں؟

### حديث ابوطلحة

حضرت ابو طلم انساری رضی اللہ عند کی روایت کے الفاظ یہ بیں:
"عن ابی طلحة ان نبی الله صلی الله علیه وسلم امر یوم بدر باربعة وعشرین رجلا

من صناديد قريش فقذفوا في طوي من اطواء بدر خبیث فخبث وکان ادا ظهر علی قوم اقام بالعرصة ثلاث ليال فلماكان ببدر اليوم الثالث إمر براحلته فشد عليها رحلها ثم واتبعه اصحابه وقالوا ما نري ينطلق الا لبعض حاجته حتى قام على شفة الركى فجعل يناديهم باسمائهم واسماء آباء هم يا فلان بن فلان ويا فلان بن فلان ايسركم انكم اطعتم الله ورسوله فانا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقا فهل وجدتم ما وعد ربكم حقا قال فقال عمر يا رسول الله ما تكلم من اجساد لا ارواح لها فقال النبي صلى الله عليه وسلم والذي نفس محمد بيده ما انتم باسمع لما اقول منهم- "

(بخاری ۲۶ م ۵۹۱ مید احمد جم م ۲۹ م ۲۹ مید احمد جم م ۲۹ م ۲۹ مید ترجمہ : «حضرت ابو طلہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بدر کے دن چو بیس آدمیوں کے بارے میں جو قریش کے رئیس تھے تھم فرمایا کہ ان کو بدر کے گندے اور خبیث گڑھے میں ڈال دیا جائے اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب کمی قوم پر عالب آتے تھے تو اس میدان میں تین دن تحمرت تھے والی میدان میں تین دن تحمرت تھی فرمایا کے بارے میں تحم فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحم فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحم فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحم فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحم فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحمد فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحمد فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحمد فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سے دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تعمل فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحمد فرمایا کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تحمد قبل کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تعمل کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تعمل کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے بارے میں تعمل کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے دوران ہوا تو ابنی سواری کی دوران ہوا تو ابنی سواری کے دوران ہوا تو ابنی سواری کی دوران ہوا تو ابنی کی دوران ہوا تو ابنی سواری کی دوران ہوا تو ابنی کی دوران ہوران ہوران ہوران ہوران ہوران ہوران ہوران

یں اس کا کجاوہ کساگیا' پھر تشریف لے کئے اور آپ کے محابہ آپ کے ساتھ تھے 'اور ہم نہیں جانتے تھے مگر یہ کہ آپ سمی کام کے لئے تشریف کے جارہے ہیں ' یمال تک کہ کھڑے ہوئے اس گڑھے کے کنارہ پر ' پس ان کا اور ان کے بابوں کا نام لے کر ایکارنے لگے کہ اے فلال بن فلال! اور اے فلال بن فلال! کیاتم کو یہ بات اچھی لگتی ہے کہ تم نے اللہ اور اللہ کے رسول کی بات مان کی ہوتی؟ کیونکہ ہم نے تو جو ہم سے ہمارے رب نے وعدہ کیا تھا اس کو سچا پایا ' يس كياتم نے ياليا ہے جو تمارے رب نے رتم سے بوعد ، كيا تما جن؟ راوی کہتے ہیں کہ لیں حفرت عمرؓ نے عرض کیا یا رسول الله! آپ ایسے جمہوں سے گفتگو فرماتے ہیں جن میں روح نہیں؟ پس آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا فتم ہے اس ذات کی کہ محر سلی اللہ علیہ وسلم کی جان اس کے قبضہ میں ہے تم میری بات کو ان سے زیادہ نہیں

## حديث موسىٰ بن عقبه

حفرت موی بن عقبه رضی الله عنه کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:
" والمر رسول الله صلی الله علیه وسلم
بقتلی قریش من المشرکین فالقوا فی قلیب

بدر ولعنهم وهو قائم يسميهم باسماء هم غير لن امية بن خلف كان رجلا مسمنًا فانتفخ فى يومه فلما لرادوا ان يلقوه فى القليب تفقا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم دعوه وهو يلعنهم هل وجدتم ما وعد ربكم حقا؟ "-

(ولائل النوة ص ١١١ ج٣)

ترجمہ براور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معولین قرایش کے بارے میں عکم فرمایا تو ان کو بدر کے گرمے میں ذال دیا گیا اور آن کر بحث ان کا اور ان کے بایوں کا نام لے رہے تھے سوائے امیہ بن خلف کے کہ وہ موٹا تازہ آدی تھا پس ای دن چول گیا ہی جب لوگوں نے اس کو گرھے میں ڈالنے کا ارادہ کیا تو چھٹ جب لوگوں نے اس کو گرھے میں ڈالنے کا ارادہ کیا تو چھٹ دو و میں آب ان پر لعنت فرمارے تھے اور ان سے کمہ رہے تھے در آپ ان پر لعنت فرمارے تھے اور ان سے کمہ رہے تھے "جو وعدہ تم سے تممارے رہ نے کیا تھا تم نے اس کو چھپایا یا نہیں"۔

# لاتوذصاحبالقبر

قرمٹی کا دھر نہیں ' بلکہ جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے ' یا

جنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔

قبروالے کونہ صرف ہدکہ قبرکے ثواب وعذاب کا احساس ہوتا ہے بلکہ قبر پر چڑھنے سے بھی اس کو ایذا ہوتی ہے 'چنانچہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قبرستان جانے کے آداب بیان فرمائے ہیں۔ مندرجہ ذیل احادیث میں اس کا ذکر ہے :

"عن زیاد بن نعیم ان ابن حزم ابا عمارة او ابا عمرو قال رائنی النبی صلی الله علیه وسلم وانا متکئی علی قبر فقال قم الاتوذ صاحب القبر او یوذیکد" (الهغوی)

(كنز أنعمال ص204 ج١٥٥ نمبر٣٢٩٨٨)

ترجمہ: "حضرت ابو عمارہ یا ابو عمرہ فرماتے ہیں کہ آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے دیکھا کہ میں قبر کے ساتھ ٹیک لگاکر بیٹا ہوا تھا' آپ نے فرمایا: اٹھ جاؤ' قبروالے کو ایذا نہ دو' یا فرمایا کہ قبرے ٹیک نہ لگاؤ کہ یہ تیرے لئے عذاب کا سبب ہوگا"۔

"عن عمرو بن حزم قال راى النبى صلى الله عليه وسلم وانا متكئى على قبر" قال لاتوذ صاحب القبر"-

(این مساکر مند احد- کنز العمال ص 21 ج 10- نمبر ۳۲۹۹) ترجمہ: عمرو بن حزم فرماتے ہیں کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے دیکھا کہ میں قبر کے ساتھ ٹیک لگائے جیٹھا تھا، آب نے فرمایا قبروالے کو ایزانہ پہنچاؤ"۔

"عن عمارة بن حرم رضى الله عنه قال رانى رسول الله صلى الله عليه وسلم جالسا على قبر قال انزل عن القبر لاتوذى صاحب القبر ولايوذيك" - (طبرانى مستدرك عماره بن حرم ص ٥٩٠ ٣٥)

(شرح معانی الآثار ص ۳۴۷ ج۱- محتر أكعمال ص ۱۵۷ ج۱۵ تمبره ۳۲۹۰. ترغيب ص ۳۷ س جه، مجمع الزوائد ص ۲۱ ج۳)

رجمہ : حضرت عمارہ بن حزم سے روایت ہے کہ آخر بیٹے دیکھاتو فرمایا اللہ علیہ وسلم نے مجھے قبر پر بیٹے دیکھاتو فرمایا قبر والے کو ایدا نہ دے قبر سے اتر جا' ناکہ تیرا یہ عمل تیرے لئے عذاب آخرت کا سبب نہ بے "۔

ان احادیث سے ثابت ہوا کہ:

الف:....عذاب وثواب قبر برحق ہے۔

ب: .....عذاب وثواب كاتعلق اى گڑھے ہے ہے، جس كوعرف عام ميں قبر كہا جاتا ہے، چن كوعرف عام ميں قبر كہا جاتا ہے، چنانچ مديث ميں صراحت فرمائی گئی ہے كہ: "القبو روضة من رياض الجنة او حفرة من حفو النار. " (قبر جنت كے باغول ميں سے ايك باغ ہے يا جہنم كے گڑھوں ميں سے ايك گڑھا)۔

ج: .....اور می ابت ہوا کہ عذاب و ثواب قبر کی احادیث متواتر ہیں اور ان کا انکار ایک مسلمان کے لئے (جواللہ تعالی اور اس کے رسول علیہ پر ایمان رکھتا ہو) ممکن نہیں۔

د ...... چونکہ برزخ کے معاملات عام لوگوں کے احساس و مشاہدہ سے مادرا بیں، اس لئے عذاب و ثواب قبر کا انکار محض اپنے احساس و مشاہدہ کی بنا کر قطعاً غلط ہے، اس لئے ہمیں رسول اللہ علیہ کے ارشادات و مشاہدات پر ایمان رکھنا ضروری ہے، اور وہ بفذر ضرورت اوپر آچکے ہیں، جوایک مؤمن کے لئے کافی وشافی ہیں۔

چہارم .....اب تک ہم نے عام اموات کے بارے میں گفتگو کی ہے، اور یہ بتایا ہے کہ ان کا ثواب وعذاب متواتر ہے، جس میں کسی قتم کے شک وشبہ کی گنجائش نہیں، اس پر ایمان لا نا فرض ہے، اور اس کے منکر کے حق میں اندیشہ گفر ہے۔

اب ہم اس پر گفتگو کریں گے کہ حضرات انبیا کرام علیم الصلاۃ والسلام بالحضوص سید الانبیا کسیدنا حضرت محمد رسول اللہ علیات کا اپنی قبر شریفہ میں حیات ہونا اور حیات کے تمام لوازم کے ساتھ متصف ہونا برق اور قطعی ہے، اور اس پر امت کا اجماع ہے، چنانچہ ندکورہ بالا تقریباً ایک سو پچاس احادیث سے حضرات انبیا کرام کی حیات (جو عام اموات، شہدا اور صدیقین سے افضل ہیں) ولالت العص سے بطریق دیات ہوتی ہے، چنانچہ محدث العصر حضرت مولانا سیدمحمد یوسف بنوری قدس سرہ اولی ثابت ہوتی ہے، چنانچہ محدث العصر حضرت مولانا سیدمحمد یوسف بنوری قدس سرہ اینے رفتی خاص حضرت مولانا سیداحمد رضا بجنوری کے نام کلھے گئے ایک کمتوب میں احمد رضا بجنوری کے نام کلھے گئے ایک کمتوب میں تحرفر ماتے ہیں:

"ا:.... شهداء کے لئے بھی قرآن "حیات" حاصل ہے اور مزید دفع تجویز کے لئے "رزقون" کا ذکر بھی کیا گیا ہے، جیسے آج کل محاورہ بھی ہے: "فلان حی یوزق" عام اہل برزخ سے ان کی حیات متاز ہے۔

۲:....جب انبیا کا درجہ عام شہدا سے اعلیٰ وارفع ہے تو بدلالة النص یا بالاولیٰ خود قرآن کریم سے ان کی حیات ثابت ہوئی (علیہم الصلوات والتسلیمات) اور جب مرتبہ اعلیٰ وارفع

ہے تو حیات بھی اقویٰ واکمل ہوگی۔

سنسساس حیات کی اکملیت کے بارے میں دو حدیث آئی ہیں ...... آن الله حَوَّم عَلَی الاَرْضِ اَنْ تَأْکُلَ مَدِیْثِ آئی ہیں ..... آن الله حَوَّم عَلَی الاَرْضِ اَنْ تَأْکُلَ اَجْسَادَ الْاَنْسِیَاء اَحْیَاءً فِی قُبُورِهِم اَجْسَادَ الْاَنْسِیَاء اَحْیَاءً فِی قُبُورِهِم مَصَلَّوْنَ . " اور اس کے علاوہ بھی روایات ہیں ..... اور ان اصحادیث کے شواہد کے طور پر دیگر احادیث سیح موجود ہیں، مثلاً احادیث کے شواہد کے طور پر دیگر احادیث سیح موجود ہیں، مثلاً مولیٰ علیہ السلام کا تلبیہ جے۔

٣: ....روح كے تعلقات اجماد سے پائج قتم كے بين: (۱) في حالة الجنين، (۲) بعد الولادة في الدنيا اوراس كى دو صورتيل بين، (۳) حالت نوم مين اور حالت يقظ مين، (۴) بعد الموت في الحررضعيف ترين اول الموت في البرزخ، (۵) بعد البعث في الحشر ضعيف ترين اول ورابع ہے، قوى ترين خامس اور متوسط دنيوى ہے، "كَمَا حَقَّقَهُ الْمُتَكَلِّمُونَ وَابُنُ الْقَيِّمِ فِي كِتَابِ الرُّوحِ وَالْقَادِي فِي فَي كِتَابِ الرُّوحِ وَالْقَادِي فِي فَي كَتَابِ الرُّوحِ وَالْقَادِي فِي فَي مَرَح الْفِقْهِ الْاَحْبَر"۔

۵: .... انبیا کرام علیهم السلام کی نوم جیے متاز ہے عام نوم سے (إنَّ عَیْنَایَ تَنَامَانِ وَلَا یَنَامُ قَلْبِیُ) ای طرح ان کی موت کی حالت بھی عام اموات جیسی نہیں، "اَلَّتُوهُ اَخُ الْمَوْتِ"، اور عام موتی میں تحقیق موت سے، انقطاع الروح عن الجسد بالکلیہ ہوتا ہے اور یہاں بالکلیہ نہیں ہوتا اور پھر علوِ مرتبہ جتنا ہوتا ہے، اتنا ہی تعلق قوی ہوگا۔

۲:....مفارقة الروح عن الجسد ہے مفارقت تعلق الروح عن الجسد لازم نہیں آتا۔

کنسساگر نبی کریم علی کے جدد مبارک کور وح کی کیفیت طاری کیفیت طاری کیفیت طاری میں جدد پر روح کی کیفیت طاری ہوئی، تجدد ارواح اور تروح اجباد دونوں کی نظیریں عالم شہادت میں ہیں تو عالم ارواح میں کیوں استبعاد کیا جائے جبکہ اس کا تعلق عالم غیب سے ہے۔

۸:....دنیا میں صوفیا کرام کے یہاں ابدانِ مثالیہ کا تعدد وقت واحد میں، متعدد امکنہ میں ظہور اور آثار کے ثبوت پر مشہور واقعات ہیں، انبیا کرام کی نقل وحرکت بالا جساد المتر وحہ اس کی نظیر ہوگا۔

9:....الغرض انبیا کرام کے لئے حیات، بقائے اجماد، نقل و حرکت، ادراک وعلم سب چزیں حاصل ہیں۔

• انسہ حیات، دنیوی حیات کے مماثل بلکہ اس سے اقویٰ ہے، دنیا میں ہمیشہ جسد کو روح کی خاصیت حاصل نہیں ہوتی اور برزخ میں ہوتی ہے، اب اگر اس کو حیات دنیوی سے بعض حضرات نے تعبیر کیا ہے تو اس حقیقت کو واضح کرنے کے لئے کیا ہے، بہرحال وہ حیات دنیوی بھی ہے اور حیات برزخی نہیں جس میں عام شہرا کیا اموات برزخی نہیں جس میں عام شہرا کیا اموات بھی شریک ہوں، بلکہ اقویٰ واکمل ہے، اس لئے حیات دنیوی

اختلاف تعبیرات میں نزاع لفظی ہے، اس دنیا سے رسی تعلق منقطع ہونے کے بعد برزخی دور شروع ہوتا ہے، اب جو حیا ہے اطلاق کیا جائے۔

کے مماثل ہے، بلکہ اس سے بھی اقویٰ ہے۔

اا:.....اگر احادیث ونصوص میں حیات کا ثبوت ہے اور پھر عدم نکاح بالازواج المطبرات اور عدم توریث وغیره کی علت اصل حیات کو کہا جائے تو درست ہے، بہرحال حکم شرع کی کوئی علت ہی ہوتی ہے، اور یہاں تو علت از قبیل العلل المعتبره کے ہوگی نہ کہ علل مرسلہ کی فتم سے، اور اس علت کی تنقیح، اصول تنقیح المناط اور تحقیق المناط ہے زیادہ قطعی ہوگ۔''

(بینات شعمان ۱۳۸۸ ه

خیرالقرون سے لے کر چودہ صدیوں تک اس مسلد میں کسی قتم کا کوئی اختلاف وافتراق نہیں تھا بلکہ تمام اکابرین امت نے اپنی اپنی تصنیفات میں اینے اسے انداز میں اس مسلد کو واضح فرمایا، بہال تک کہ اکابر اسلاف میں سے بعض حضرات نے اس موضوع پرمستقل رسائل تصنیف فرمائے اور ثابت کیا کہ حیات انبیا ک کا مسکلہ بالکل واضح، بے غبار اور امت کا اجماعی عقیدہ رہاہے، اور جس طرح حضرات شہدا کرام کی حیات قرآن کریم سے ثابت ہے، ای طرح حضرات انبیا کرام کی حیات بھی بطور دلالت النص قرآن كريم سے ثابت ہے،ليكن ناس موخودراكى وخودروى اور اسلاف بیزاری کا کداس نے حقیق کے نام پر جہالت، اور سنت کے نام پر بدعت کو رواج دیا، جس کی وجہ سے نام نہاد محققین نے جہاں دوسر یبعض اجماعی مسائل سے انحراف كيا وبال اس عقيده كالجمي الكاركرديا، چنانچه محدث العصر حضرت بنوريٌ تحرير فرماتے ہیں:

> "أنبيا كرام عليم الصلوات والسلام كي حيات بعد الممات كالمسئله صاف اور متفقه مسئله تها، شهدار كى حيات بص قرآن ثابت تھی اور دلالۃ الص سے انبیا کرام کی حیات قرآن سے ثابت تھی، اور احادیث نبویہ سے عبارۃ الص کے ذریعہ

ثابت تھی،کیکن برا ہواختلاف اور فتنوں کا کہ ایک مسلّمہ حقیقت زىر بحث آكرمشتبه ہوگئ، كتنی ہى تاریخی بدیہیات كو تج بحثوں نے نظری بنالیا اور کتنے ہی حقائق شرعیہ کو کج فہی نے منح کرکے ر کھ دیا، بید دنیا ہے اور دنیا کے مزاج میں داخل ہے کہ یہاں ہر دور میں کج فہم، تجرواور کج بحث موجود ہوتے ہیں، زبان بند کرنا تو الله تعالى بى كى قدرت ميں ہے، ملاحدہ وزنادقه كى زبان كب بند ہوسکی؟ کیااس دور میں امام حسینؓ کی شہادت کوافسانہ نہیں بتایا گیا؟ اور کہا گیا کہ یہ واقعہ ہے ہی نہیں؟ اور کیا امام حسین کو باغی اور واجب القتل اوريزيد (بن معاوييٌّ) كواميرالمومنين اورخليفهُ برق ثابت نہیں کیا گیا؟ کسی صحیح حدیث کوضعیف بنانے کے لئے کسی راوی کے بارے میں کتب رجال میں جرح کا کوئی کلمہ دیکھے لینا بس کافی ہے کہ اس پر بنیاد قائم کی جائے؟ اگر عقل سلیم سے كام ندليا جائے اور صرف كسى كتاب ميں جرح كو ديكھا جائے تو امام ابوحنیفیّ، امام مالکّ، امام شافعیّ، امام احدٌ تمام کے تمام احمّہ مجروح ہوکر دین کا سرمایہ ختم ہی ہوجائے گا۔

الغرض حیاتِ انبیا کرام علیهم السلام کا مسئله بھی تقریباً
اسی قسم کی کج بحثوں میں الجھ کر اچھا خاصا فتنہ بن گیا، عصمت تو
انبیا کرام کا خاصہ ہے، علم معصوم تو ہیں نہیں، پچھ حضرات نے
دانستہ یا نادانستہ حدیثی و کلامی بحثیں پیدا کردیں اور سمجھا یہ گیا یا
سمجھایا گیا کہ اس طرح توسل بالاموات اور استعانت بغیر اللہ
وغیرہ وغیرہ بہت ی بدعات کا خاتمہ ہوجائے گا، گویا علاج یہ
تجویز کیا گیا کہ حیاتِ انبیا کے انکار کرتے ہی یہ مفاسد ختم

ہو سکتے ہیں، اس کی مثال تو الی ہونی کہ بارش سے بیخے کے لئے یرنالے کے نیچے جا کر بیٹھ گئے، بہرحال ان تفصیلات میں جانے کی حاجت نہیں، خلفشار کوختم کرنے کے لئے ارباب فکر و خلوص نے چندحفرات کے نام تجویز کئے کہ اس اختلاف کوجس نے فتنہ کی شکل اختیار کرلی ہے، ختم کرنے کی کوشش کریں، راقم الحروف كا نام بھى انہيں ميں شامل تھا، تجويز يه موئى كه اس موضوع پر ایک محققانه کتاب مؤثر انداز میں لکھی جائے اور تشکیک بیدا کرنے والے حضرات کے شبہات کا جواب بھی دیا جائے، اور مسلہ کے تمام گوشوں پرسیر حاصل تبحرہ بھی کیا جائے، با تفاق رائے اس کام کی انجام وہی کے لئے جناب برادر گرامی ' مَاثر مولا نا ابوالزاہد محمر سر فراز صاحب منتخب ہو گئے، جن کے د ماغ میں بحث و متحیص کی صلاحیت بھی ہے اور قلم میں پیختگی بھی،علوم دیدیہ اور حدیث و رجال سے اچھی اور قابل قدر مناسبت بلکہ عمدہ بصیرت بھی ہے، مختلف مکان سے غرر نقول جمع کرنے کی پوری قدرت بھی ہے اور حسن ترتیب کی بوری اہلیت بھی، الحمداللہ کہ برادر موصوف نے تو قع سے زیادہ مواد جمع کرکے تمام گوشوں کو خوب واضح کردیا اور محقیق کا حق ادا کردیا ہے، میرے ناقص خيال مين اب بية تاليف (تسكين الصدور في تحقيق احوال الموتى فی البرزخ والقبور) اس مسئله میں جامع ترین تصنیف ہے، اور اس دور میں جنتی تصانیف اس مسئلہ پر آکھی گئی ہیں ان سب میں جامع، واضح، عالمانه بلكه محققانه ہے، الله تعالى موصوف كى اس خدمت کو قبول ہے نوازے اور اس قتم کی مزید خدمات کی تو فیق

عطا فرمائے''

اس تمہید کے بعد آب ہم بالٹر تیب قرآن وسنت اور اجماع امت کے حوالہ سے حیات النبی پر چند گزار شات پیش کریں گے، سب سے پہلے ملاحظہ ہو حیات الانبیا قرآن کریم کی روثنی میں:

### حياة الإنبياً قرآن كي روشن مين:

قرآن کریم میں بیشتر مقامات پر حیات الانبیا کا ثبوت اشار تا، ولالٹا اور اقتضا ملتا ہے، ان سب کا احصا کمشکل بھی ہے اور موجب طول بھی، اس لئے اختصار کے پیش نظر چند آیتوں کے ذکر پر اکتفا کیا جاتا ہے:

ا:..... "وَاسْئُلُ مَنُ اَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِنَا مِنُ فَعُبُدُونَ. " (الزفرف:٣٥) ترجمہ:..... "اور آپ ان سب پخیبروں سے جن کو ہم نے آپ سے پہلے بھجا ہے، پوچھ لیجئے کہ کیا ہم نے خدائے رحمٰن کے سوا دوسرے معبود تھہرادیئے تھے کہ ان کی عبادت کی جات کی جاتے کی جات کی جاتے کی جاتے

اس آیت کے ذیل میں صاحب زاد المسیر لکھتے ہیں:

"انه لما اسرى به جمع الانبياء فصلى بهم، ثم قال له جبريل سل من ارسلنا قبلك، الآية، فقال: لا اسأل، قد اكتفيت، رواه عطاء عن ابن عباس وهذا قول سعيد بن جبير والزهرى وابن زيد، قالوا: جمع له الرسل ليلة اسرى به فلقيهم وامر ان يسألهم فما شك ولا سأل."

(زادالمير في علم الغير ج: عمران يركبخيا يا ترجم: سيال به ترجم المنارة بي بهنجايا والمنارة والم

كيا تو آپ كے لئے تمام انبيا كوجع كيا كيا، آپ نے نماز ميں

Presented by www.ziaraat.com

ان سب کی امامت فرمائی، پھر حضرت جرئیل نے آپ کی خدمت میں عرض کیا: ''آپ ان سب پیفیروں سے پوچھے جن کو ہم نے آپ سے پہلے بھیجا ہے۔۔۔۔۔۔الخ۔'' پس آپ نے فرمایا: '' مجھے سوال کی ضرورت نہیں، میں نے اس پر اکتفا کیا (جو مجھے بتایا گیا) ۔۔۔۔۔۔ حضرت سعید بن جبیر، زہری اور ابن زید فرماتے بتایا گیا) ۔۔۔۔۔ حضرت سعید بن جبیر، زہری اور ابن زید فرماتے بیل کہ معران کی رات آپ کے لئے تمام انبیا کرام کو جمع کیا گیا، اس موقع پر آپ کی ان سے ملاقات ہوئی اور آپ کو حکم ہوا کہ آپ ان سے بوچھے، پس آپ کو نہ تو شک تھا اور نہ آپ نے پوچھا۔''

تفیرکبیر میں ہے:

"قال عطاء عن ابن عباس رضى الله عنه لما اسرى به صلى الله عليه وسلم الى المسجد الاقصى بعث الله له آدم وجمع المرسلين من ولده فاذن جبريل ثم اقام فقال: يا محمد! تقدم فصل بهم، فلما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم من الصلاة قال له جبريل عليه السلام: واسأل يا محمد من ارسلنا من قبلك من رسلنا، الآية، فقال صلى الله عليه وسلم لا اسأل لانى لست شاكاً فيه."

ترجمہ ..... دخرت عطا حضرت ابن عباس سے تقل فرماتے ہیں کہ جب آخضرت عظا حضراج پر لے جایا گیا، اور جب آپ معجد اقعلی میں پنچ تو اللہ تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام اور تمام انبیاعلیم السلام جوان کی اولاد میں سے تھے

سب کوجمع کیا، پس حضرت جبرئیل نے اذان اور اقامت کبی اور عرض کیا: اے محمدًا آگے برطیئے اور ان کو نماز پڑھائے، جب آپ نماز سے فارغ ہوئے تو حضرت جبرئیل نے فرمایا: اے محمدًا اور پوچھئے ان سے جن کو ہم نے آپ سے پہلے رسول بنا کر بھیجا ہے، پس آپ علی نے فرمایا: میں ان سے پھی نہیں پوچھتا کہ مجھے اس میں کوئی شک نہیں۔''

تفير قرطبي مين اس كى مزيد تفسيلات يون بيان كى كى بين:

· "لما اسرى برسول الله صلى الله عليه وسلم من المسجد الخرام الى المسجد الاقصى ـ وهو مسجد بيت المقدس ــ بعث الله له آدم ومن وُلد من المرسلين، وجبريل مع النبي صلى الله عليه وسلم، فاذن جبريل صلى الله عليه وسلم ثم اقام الصلاة، ثم قال: يا محمد! تقدم فصل بهم، فلما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له جبريل صلى الله عليه وسلم: "سل يا محمد من ارسلنا من قبلك من رسلنا اجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون.'' فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا اسأل قد اكتفيت." قال ابن عباس: وكانوا سبعين نبيًا منهم ابراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام، فلم يسألهم لأنه كان أعلم بالله منهم، في غير رواية أبن عباس: فصلوا حلف رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعة صفوف، المرسلون ثلاثة صفوف والنبيون أربعة، وكان يلي ظهر رسول الله صلى الله عليه وسلم

ابراهيم خليل الله، وعلى يمينه اسماعيل وعلى يساره اسحاق ثم موسى، ثم سائر المرسلين فأمهم ركعتين، فلما انفتل قام فقال: "ان ربى أوحى الى أن أسألكم هل أرسل أحد منكم يدعو الى عبادة غير الله؟" فقالوا: يا محمد! انا نشهد انا أرسلنا أجمعين بدعوة واحدة أن لا الله الا الله وأن ما يعبدون من دونه باطل، وانك خاتم النبيين وسيد المرسلين، قد استبان ذالك لنا بامامتك ايانا، وأن لا نبى بعدك الى يوم القيامة الا عيسى بن مريم فانه مأمور أن يتبع أثرك."

ترجمہ الفی کے معراج پر لے جایا گیا تو اللہ تعالی نے حضرت آدم معبد الفی تک معراج پر لے جایا گیا تو اللہ تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام کو اور جو ان کی اولا دیس سے انبیا تھے سب کو اکٹھا فرمایا، جبرئیل علیہ السلام بھی آپ علیہ السلام بھی آپ علیہ السلام بھی آپ علیہ کے ہمراہ تھے، پس جبرئیل نے اذان و اقامت کی اور عرض کیا: اے جمراً! آگ برطیخ اور ان کو نماز پڑھا ہے، جب آپ فارغ ہوئے تو جبرئیل نے عرض کیا: آپ سوال سے جو آپ سے پہلے نے عرض کیا: آپ سوال سے جو آپ سے پہلے بیا جس کی عرود بنائے تھے کہ جب کی جو کہ بیا ہم نے اللہ کے علاوہ کوئی معبود بنائے تھے کہ جن کی پوجا کی جاتی تھی؟ پس آپ علیہ نے فرمایا: جمعے سوال کی ضرورت نہیں کہ میں نے اس پر کفایت کی (جو جمعے بتایا کی ضرورت نہیں کہ میں نے اس پر کفایت کی (جو جمعے بتایا گیا)۔

ابن عبال فرماتے ہیں کہ وہاں ستر نبی تھے، جن میں حضرت ابراہیم، حضرت مویٰ اور حضرت عیسیٰ علیہم السلام بھی

تھے، پس آی نے ان سے کوئی سوال نہیں کیا، اس لئے کہ آپ ان سب سے زیادہ اللہ کی جانب سے علم رکھتے تھے، ابن عبال ؓ کی روایت کے علاوہ دوسری روایت میں ہے کہ: اپس آپ کے پیچے نماز بر منے والوں کی سات صفیں تھیں، جن میں سے تین صفیں رسولوں کی اور جار انبیائی تھیں، آپ کے پیھے متصل حفرت ابراہیم علیہ السلام، دائیں جانب حضرت اساعیل علیہ السلام اور بائين جانب حفرت أسحق عليه السلام، پهر موی عليه السلام، پھرعيسى عليه السلام اور پھرتمام انبياً تھے، آپ نے ان كو دو رکعتیں نماز پڑھائی، جب آپ نماز پڑھاکر فارغ ہوئے تو کھڑے ہوگئے اور فرمایا: بے شک میرے رب نے میری طرف وی مجیجی ہے کہ میں آپ سے سوال کروں کہ کیا تم میں سے کوئی ایک ایبا رسول بھیجا گیا تھا جولوگوں کوغیراللہ کی عبادت کی طرف بلاتا ہو؟ ان سب نے کہا: اے محر اب شک ہم گواہی دیتے ہیں كه بم بھيج گئے ايك (الله) كى طرف دعوت دينے كے لئے اور یہ کہ نہیں کوئی معبود سوا اللہ تعالیٰ کے، اور پیر کہ جولوگ اللہ کے علاوہ کسی کی عبادت کرتے ہیں وہ سب باطل ہے، اور بے شک آب خاتم العبین اور تمام رسولول کے سردار ہیں، اور یہ بات اس سے واضح ہوگئ ہے کہ آپ نے ہماری امامت فرمائی ہے، اور بد كه آب كے علاوہ قيامت تك كوئى دوسرا نبى نہيں آئے گا، سوائے عیسلی بن مریم کے کہ بے شک وہ اس پر مامور ہے کہ وہ آپ کی اتباع کرے۔''

ای طرح اس آیت سے حیات الانمیا مر استدلال کرتے ہوئے خاتمة

المحدثين علامه سيدانورشاه تشميريٌّ فرماتے ہيں كه:

"يستدل به على حياة الانبياء."

(مشکلات القرآن ص:۲۳۳، درمنثور ج:۲ ص:۱۱، روح المعانی ج:۲ ص:۲۵، جمل ج:۲ ص:۸۸، شنخ زاده ج:۳ ص:۲۹۸ خناجی ج:۲ ص:۳۳۸)

٢ : ..... "وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَكَاتَكُ فِي الْكِتَابَ فَكَاتَكُ فِي الْمُحِدة : ٢٣ ) مِوْيَةٍ مِّنُ لِّقَآنِهِ. " (المُحِدة : ٢٣) ترجمه: .... "اور جم نے موی کو کتاب دی تھی سوآپ اس کے ملنے میں شک نہ کیجئے۔ "

اس آیت کی تغییر میں حضرت شاہ عبدالقادر صاحب فرماتے ہیں:

دمعراج کی رات ان سے ملے تھے اور بھی کئی بار۔ ' (موضح القرآن)

اور ملاقات بغیر حیات ممکن نہیں، لہذا اس آیت میں اقتضا کنص سے حیات

النبی کا جبوت ہوتا ہے، یہاں اصول فقہ کا بیمسکہ بھی پیش نظر رہنا چاہئے کہ جو حکم اقتضا کنص سے ثابت ہوتا ہے وہ بحالت انفراد قوت واستدلال میں عبارت النص کے مثل

ہوتا ہے۔

اس طرح علامه آلوس رحمه الله فرمات بين

"واراد بذالك لقائه صلى الله عليه وسلم اياه ليلة الاسراء كما ذكر فى الصحيحين وغيرهما، وروى نحو ذالك عن قتادة وجماعة من السلف،..... وكان المراد من قوله تعالىٰ: "فلا تكن فى مرية من لقائه." على هذا وعده تعالىٰ نبيه عليه السلام بلقاء موسىٰ وتكون الآية نازلة قبل الاسراء."

(روح المعاني ج:۲۱ ص:۱۳۸)

ترجمہ بیا کے معرات کی دات مراد یہ ہے کہ معراج کی رات المخضرت علیہ کی حضرت موی علیہ السلام سے ملاقات ہوئی محقی، جیسا کہ صحبین وغیرہ میں ہے، اور ای طرح کی ایک اور روایت حضرت قادہ اور سلف کی ایک جماعت سے بھی منقول ہے ۔۔۔۔۔۔ اور اللہ تعالی کے ارشاد:''سوآپ اس کے ملئے میں شک نہ سیجئ'' کامعنی یہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے نبی علیہ کے ساتھ حضرت موی علیہ السلام سے ملاقات کا وعدہ فرمایا، اس اعتبار سے بیآیت واقعہ معراج سے بہلے نازل ہوئی ہے۔ اعتبار سے بیآیت واقعہ معراج سے بہلے نازل ہوئی ہے۔

"والثاني من لقاء موسىٰ ليلة الاسّراء قاله ابو العاليه ومجاهد وقتادة وابن السائب."

(زادالمير ج:٢ ص:٣٣)

ترجمہ: "دوسری بات یہ کہ آپ علیہ کی حضرت موی علیہ السلام سے ملاقات معراج کی رات ہوئی تھی۔"
تفییر بحرمحیط میں اس آیت کے ذیل میں لکھا ہے:

"ای مع لقائک موسیٰ ای فی لیلة الاسراء،
ای شاهدته حقیقة وهو النبی الذی اوتی التوراة وقد
وصفه الرسول فقال طوال جَعُدِ کانه من رجال شنؤة
حین رأه لیلة الاسراء،....." (بح محیط ج: ۲۵ م.۲۰۵۰)
ترجمہ: "لین آپ معراج کی رات حضرت موک علیہ السلام کی طاقات میں شک نہ سیجے، یعنی آپ نے واقعاً ان
کو دیکھا ہے، اور وہ وہی نبی شے جن کو تورات دی گئی تھی اور

تحقیق آپ نے ان کا حلیہ بیان کیا اور فرمایا وہ کیے قد کے Presented by www.ziaraal.com تھنگریالے بالوں والے تھے، جیسے قبیلہ شؤہ کے آدمی ہوتے ہیں.......

٣: .... "وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يَقُتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المِلْمُ المُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

٣:..... "بَلُ اَحْيَآةً عِنْدَ رَبِّهِمُ يُرُزَقُونَ، فَوِحِيْنَ
 بِمَا ءَاتَاهُمُ اللهُ مِنُ فَضُلِهِ. "

ترجمہ: ..... بلکہ وہ لوگ زندہ ہیں اپنے پروردگار کے مقرب ہیں، ان کورزق بھی ملتا ہے وہ خوش ہیں اس چیز سے جو ان کواللہ تعالی نے اپنے فضل سے عطا فرمائی ہے۔'' ان دونوں آیتوں کے متعلق حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"واذا ثبت انهم احياء من حيث النقل فانه يقويه من حيث النظر كون الشهداء احياء بنص القرآن والانبياء افضل من الشهداء." (في الباري ج:٢٠ص ٢٠٥٠)

یعنی جب نقل کے اعتبار سے یہ بات ثابت ہوچکی کہ شہدا کندہ ہیں تو عقل کے اعتبار سے بھی جب نقل کے اعتبار سے بھی یہ اور حضرات انبیا کرام علیہم السلام تو شہدا کسے ہر حال میں افضل ہیں، اس لئے اس آیت سے ان کی حیات بطریق اولی ثابت ہوتی ہے۔

غور فرمائے کہ حافظ الدنیا کس قدر توت کے ساتھ آیت کریمہ سے بدلالة النص بلکہ بدرجہ اولویت حیات الانبیا کو ثابت فرما رہے ہیں۔

٥:..... "فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمُ عَلَى مَوْتِهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمُ عَلَى مَوْتِهِ الَّا دَآبَةُ الْاَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأْتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجَرُّ....."
 الْجَرُّ......"

ترجمہ: "فیرجب ہم نے ان پرموت کا حکم جاری کردیا تو کسی چیز نے ان کے مرنے کا پت نہ بتلایا مگر گھن کے کیڑے نے کہ وہ سلیمان علیہ السلام کے عصا کو کھاتا تھا، سو جب وہ گر پڑے تب جنات کو حقیقت معلوم ہوئی۔'

اس آیت سے بھی بطریق دلالۃ الص حیات الانبیا کا عقیدہ ثابت ہوتا ہے، اس لئے کہ جب کیڑوں نے مضبوط اور سخت ترین عصا کسیمانی کو کھالیا تو جسم عضری کا کھانا اس سے کہیں مہل اور آسان تھا مگر اس کے باوجود جسم کا ٹکا رہنا بلکہ مخوظ ہونا حیات کی صرح دلیل ہے۔

ای طرح اس آیت میں ذکر شدہ ''خرور سلیمان' سے بھی حفرات انبیا کی حیات مبارکہ پر استدلال کیا جاسکتا ہے کہ اللہ تبارک وتعالی نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے جمد اطہر کے زمین پر آ جانے کو ''خو '' کے لفظ کے ساتھ تعبیر فرمایا گراس کو سقط سے تعبیر نہیں فرمایا کیونکہ ''خو''کا لفظ قر آن مجید اور احادیث مبارکہ میں جہاں کہیں بھی خدکور ہے وہ زندہ انسان کے جھک جانے یا گر جانے کے لئے ارشاد فرمایا گیا ہے، مثلاً:

الف:...... وَخُوْوا لَهُ سُجَدًا. "(يُسِف:١٠٠)

ترجمه:..... "سَجِده مِن كَر بِرْ اور رجوع ہوئے۔ "

ب: " فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَّخَوَّ مُوسَىٰ صَعِقًا. "

(اعراف:١٢٣)

ترجمه: " إِن ان كے رب نے جو اس ير جَلَّى رَبُّمُ الله عَلَى اس ير جَلَّى الله عَلَى ال

فر مائی، تجلی نے ان کے پر نچے اڑا دیتے اور موی ہی بیہوش ہوکر گر پڑے۔''

لہذا حفرت سلیمان علیہ السلام کے جسد اطہر کے سلامت زمین پرآنے سے حیات بعد الوفات کا جو بھی انکار کرتا ہے وہ قرآن کے معارف اور علوم سے ناواقف

٢:..... "وَإِذَا جَآءَكَ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِآياتِنَا فَقُلُ
 سَكَامٌ عَلَيْكُمُ كَتَبَ رَبُّكُمُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ. "

(الانعام:٥٥)

ترجمہ: اور بدلوگ جب آپ کے پاس آویں جو کہ ہماری آ یوں آویں جو کہ ہماری آ یوں کہ دیجئے کہ تم پر سلامتی ہے، تمہارے رب نے مہر بانی فرمانا اپنے ذمہ مقرر کرلیا ہے۔''

مطلب یہ ہے کہ ہر وہ مخص جو ایمان کی دولت کے ساتھ بارگاہ نبوت پر حاضر ہو، اس کے لئے خداوند قدوس کا اپنے رسول رحمت علی کہ کو تھم ہے کہ آپ اس کو السلام علیم کی دعا کے ساتھ رب کی رحمت ومغفرت کا پیغام پہنچاہئے، تو حق تعالیٰ کا یہ کا مونوں حالتوں (ما قبل الموت وما بعد الموت) کے لئے عام ہے، یعنی رہتی دنیا تک کے لئے یہ کم باقی ہے، جس طرح قرآن کریم کی دیگر آیات کے بارے میں یہ اصول مسلم ہے کہ اگر چہ ان کے نزول کا واقعہ خاص ہے، لیکن ان کا تھم قیامت تک کے لئے جاری و باقی ہے، ای طرح اس آیت مبارکہ میں بھی یہ تھم قیامت تک کے لئے جاری و باقی ہے، ای طرح اس آیت مبارکہ میں بھی یہ تھم قیامت تک کے لئے جاری و باقی ہے، ای طرح اس آیت مبارکہ میں بھی یہ تھم قیامت تک کے لئے ہے۔

الله وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

رَّحِيْمًا." (النَّمَا: ٣٢)

ترجمہ: "اور اگرجس وقت اپنا نقصان کر بیٹے تھے اس وقت آپ کی خدمت میں حاضر ہوجاتے پھر اللہ تعالی سے معافی معافی چاہتے اور رسول بھی ان کے لئے اللہ تعالی سے معافی چاہتے تو ضرور اللہ تعالی کو توبہ قبول کرنے والا رحمت کرنے والا یائے۔''

علا امت کی تفریحات سے ثابت ہے کہ حیات نبوی کی ظاہری حیثیت ختم ہونے کے بعد بھی جو مؤمن بارگاہ نبوت میں حاضر ہوکر خداوند قدوس سے طلب مغفرت کرے گا وہ حضور علی کی طرف سے بھی دعا ومغفرت کا مستحق ہوگا، چنانچہ تفیر قرطبی میں ہے:

"عن على قال قدم علينا اعرابي بعد ما دفنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بثلاثة ايام، فرمي بنفسه على قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وحثا على رأسه من ترابه، فقال: قلت يا رسول الله فسمعنا قولك وعيت عن الله فوعينا عنك وكان فيما انزل الله عليك "ولو انهم اذ ظلموا انفسهم." الآية وقد ظلمت نفسي وجئتك تستغفر لي، فنودي من القبر انه قد غفر لك."

یعنی حضرت علی رضی الله عند سے منقول ہے کہ رسول الله علی کے دفن کے تین روز بعد ایک بدوی نے روضۂ اقدس پر حاضر ہوکر اس آیت کریمہ کے حوالہ سے مغفرت طلب کی، روایت ہے کہ مرقد اطہر سے صدا آئی: "انه قلد غفو لک."

ان ارشادات ربانی کے مطابق رحمۃ للحالمین علی کے ذات گرامی عالم دنیا

ک حیات ظاہری ختم ہونے کے بعد بھی حاضری دینے والے امتی کو سلام علیم کے جواب سے نواز تی ہے، اور آپ اس کورب کی رحمت ومغفرت کا پیغام پہنچانے اور ان کے لئے دعائے مغفرت کرنے پر خداوند قدوس کی طرف سے مامور ہیں، یہ بھی آپ کی حیات جاودانی اور اس مدینہ والی قبر میں حیات پر قرآنی دلیل اور واضح ثبوت ہے، اس کے بعد بھی اگر کوئی انکار کرے تو منکر کو یہی کہا جاسکتا ہے کہ: اگر تو نہ مانے تو بہانے ہزار۔

# حياة الانبيأ حديث كي روشني ميں

ترجمہ: ..... و حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت بے کہ آنخضرت علی نے فرمایا کہ (حضرات) انبیا کرام اپنی قبروں میں زندہ جیں اور نماز اوا فرماتے ہیں۔ اس حدیث کو روایت کیا ہے ابویعلیٰ اور مند بزار نے اور ابویعلیٰ کے تمام راوی ثقہ جیں۔''

علامه جلال الدين سيوطئ اپني مشهور زمانه تصنيف الحاوي للفتا وي ميس حيات

انبیاً سے متعلق اپنا عقیدہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"حياة النبى صلى الله عليه وسلم فى قبره هو وسائر الانبياء معلومة عندنا علمًا قطعيًّا كما قام عندنا من الادلة فى ذالك وتواترت (به) الأخبار."

(ج:۲ ص:۱۳۷)

ترجمہ: " تخضرت علیہ اور تمام انبیا کرام کا اپنی قبروں میں حیات ہونا ہمارے نزدیک علم قطعی سے ثابت ہے، اس لئے کہ اس سلسلہ میں ہمارے نزدیک ولائل و اخبار درجہ تواتر کو پنچے ہوئے ہیں۔'

مزيداس سلسله مين فرماتے ہيں:

-2

"قال البيهقى فى كتاب الاعتقاد: الانبياء بعد ما قبضوا ردت اليهم ارواحهم، فهم احياء عند ربهم كالشهداء، وقال القرطبى فى التذكرة فى حديث الصعقة نقلاً عن شيخه: الموت ليس بعدم محض انما هو انتقال من حال الى حال." (الحادى للغتادئ ج:٢ ص:١٣٩) ترجمه: الم يهق كتاب الاعتقاد مين فرماتے بين كر انبياكى ارواح قبض ہوجانے كے بعد ان كى طرف لوثا دى كه انبياكى ارواح قبض ہوجانے كے بعد ان كى طرف لوثا دى جاتى بين، پس وہ اپنے رب كے بال شهداً كى طرح زندہ بين، علامة رطبى نے تذكرہ ميں حديث صعقه كے ذيل ميں اپنے شخ علامة رطبى نے تذكرہ ميں حديث صعقه كے ذيل ميں اپنے شخ علامة رطبى نے تدكرہ ميں حديث صعقه كے ذيل ميں اپنے شخ الله علامة رطبى نے دوسرے حال كى طرف منتقل ہونے كا نام موت اليك حال سے دوسرے حال كى طرف منتقل ہونے كا نام موت

مزيد آ كے چل كر لكھتے ہيں:

"قال المتكلمون المحققون من اصحابنا ان نبينا صلى الله عليه وسلم حيّ بعد وفاته."

آ مح مزید لکھتے ہیں:

"وقال الشيخ تقى الدين السبكى: حيات الانبياء والشهداء فى القبر كحياتهم فى الدنيا ويشهد له صلاة موسىٰ فى قبره فان الصلاة تستدعى جسدًا حيًّا."

(الحاوى للغاوي للغاوي حيًّا."

ترجمہ بین دینے تقی الدین بیکی فرماتے ہیں کہ انبیا اور شہدا کی قبر کی حیات ان کی و نیاوی حیات کی مانند ہے، اور اس کا ثبوت میں کہ معند السلام اپنی قبر میں نماز پڑھ رہے تھے، کیونکہ نماز پڑھنا زندہ جسم کا تقاضا کرتا ہے۔''

حضرت مجدد الف ٹائی ، حضرت انس کی اس روایت سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"برزخ صغری چول از یک وجداز مواطن دنیوی است مخبائش ترقی دارد واحوال این موطن نظر باشخاص متفاوته نفاوت فاحش دارد الانبیاء یصلون فی القبور شنیده باشند-"
فاحش دارد الانبیاء یصلون فی القبور شنیده باشند-"
فاحش دارد درم کمتوب:۱۲)

ترجمہ بید دیم ایک وجہ
سے دنیوی جگہوں میں سے ہوتو بیرتی کی گنجائش رکھتا ہے، اور
مختلف اشخاص کے اعتبار سے اس جگہ کے حالات خاصے
متفاوت ہیں، آپ نے بیتو سنائی ہوگا کہ حضرات انبیا کرام علیم
السلام اپنی قبروں میں نماز بڑھتے ہیں۔''

٢:.... "عَنُ آبِى هُرَيُرةَ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى عَلَى اللهُ عَنَهُ وَسَلَّمَ: مَنُ صَلِّى عَلَى عِنْدَ وَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنُ صَلِّى عَلَى عِنْدَ قَبْرِى سَمِعْتُهُ وَمَنُ صَلِّى عَلَى نَائِيًا أَبِلِغُتُهُ. رواه البيهقى قَبْرِى سَمِعْتُهُ وَمَنُ صَلِّى عَلَى نَائِيًا أَبِلِغُتُهُ. رواه البيهقى في شعب الإيمان." (مَثَلُوة ص:٤٨، خصائص كبرى ج:٢ ص ٢٨٠، ص:٢١٩٨، كنز العمال ج: اص:٣٩٨ صديث:٢١٩٨، كنز العمال ج: اص:٣٩٨ صديث:٢١٩٨، الحادى النادة المتقين زبيدي ج:٣ ص:٢١٩٨، الحادى للفتادى تغير درمنثور ج: ٥ ص:٢١٩، فَعَ البارى ج: ٢ ص:٢٨٨، الحادى للفتادى ج:٢ ص:٢٨٩، الحادى للفتادى ج:٢ ص:٢٨٩، الحادى المقادى المقادى المقادى المقادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩، الحادى المقادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩، الحادى المقادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩ الحادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩ الحادى المقادة أنهارى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩ الحادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩ الحادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص:٢٨٩ الحادى المقادة أنهاري ج: ٢ ص:٢٨٩ الحادى المقادة أنهارى ج: ٢ ص

ترجمہ ..... دعفرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ حضور علی اللہ عنہ جس نے میری قبر کے پاس سے مجھ پر درود شریف پڑھا، میں خود اس کوسنتا ہوں اور جو دور سے مجھ پر درود وسلام پڑھتا ہے وہ مجھے پہنچایا جاتا ہے۔''

## مدیث کی سند پر اشکال کا جواب:

امام ابولحن علی بن محمد بن عراتی الکنائی (التوفیٰ ۹۲۳هه) اس حدیث کی سند کے ضعف وثقابت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"حديث من صلّى علىّ عند قبري سمعته، ومن

صلَّى عليَّ نائيًا وكل الله بها ملكًا يبلغني وكفي امر دنياه وآخرته وكنت له شهيدًا وشفيعًا (خط) من حديث ابي هريرة ولا يصح فيه محمد بن مروان وهو السدى الصغير وقال العقيلي لا اصل لهذا الحديث (تعقب) بان البيهقي اخرجه في الشعب من هذا الطريق وتابع السدى عن الاعمش فيه ابومعاوية اخرجه ابو الشيخ في الثواب قلت وسنده جيّد كما نقله السخاوي عن شيخه الحافظ ابن حجر والله تعالىٰ اعلم وله شواهد من حدیث ابن مسعود وابن عباس وابی هریرة اخرجها البيهقي ومن حديث ابي بكر الصديق اخرجه الديلمي ومن جديث عمار احرجه العقيلي من طريق على بن القاسم الكندى وقال على بن قاسم شيعي فيه نظر لا يتابع على حديثه انتهيٰ. وفي لسان الميزان (ج:٣ ص: ٢٣٩) ان ابن حبان ذكر على بن القاسم في الثقات وقد تابعه عبدالرحمٰن بن صالح وقبيصة بن عقبة اخوجهما الطبواني." (تنزيه الثريعة ج: اص:٣٢٥ طبع يروت) ترجمه:..... مديث من صلّى على ....الخ، يعني جس نے میری قبر کے یاس ورود شریف ریٹھا تو میں خود سنتا ہوں اور جس نے دور سے بڑھا تو اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے فرشتہ مقرر کیا ہے جو مجھے پہنچا تا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کے دنیا وآخرت کے کام بورے کرتا ہے، اور میں اس کے حق میں گواہ اور شفیع مول گا، (خطیب بغدادیؓ نے یہ حدیث نقل کی ہے) یہ حدیث

حضرت ابو ہرری ﷺ ہے مروی ہے اور صحیح نہیں، کیونکہ اس کی سند میں محمد بن مروان السدی الصغیر ہے اور اماع عقبائی کہتے ہیں کہ اس حدیث کی کوئی اصل نہیں (عقیلی کی اس بات بر گرفت کی گئی ہے کہ) امام بیہقی نے شعب الایمان میں اس طریق سے اس کی تخ یج کی ہے اور ابومعاویہ اعمش سے روایت کرنے میں سدی كا متالع ہاس كى تخرت امام ابوالشنج نے كتاب الثواب ميس كى ہے، میں کہنا ہوں کہ ابواشنے کی سندجید ہے، جیسا کہ علامہ عادی ا نے اینے استاد حافظ ابن حجرٌ سے نقل کیا ہے، واللہ تعالی اعلم۔اور اس حدیث کے حضرت ابن مسعودٌ، حضرت ابن عباسٌ اور حضرت ابو ہرریہ اسے شواہد موجود ہیں جن کی تخ تبح امام بہق نے کی ہے، اور حفزت ابوبکر صدیق کی حدیث بھی شاہد ہے جس کی تخریج امام دیلی ؓ نے کی ہے اور حضرت عمار ؓکی حدیث بھی اس کا شاہد ہے جس کی تخ تج علی بن القاسم الکندی کے طریق سے امام عقیلیً نے کی ہے اور کہا ہے کہ بیر راوی شیعہ ہے اس میں کلام ہے اور اس کی حدیث کی متابعت نہیں کی گئی مگر نسان المیز ان (ج.۳ ص:۲۴۹) میں ہے کہ امام این حبان نے علی بن القاسم کو ثقات میں لکھا ہے اور عبدالرحمٰن بن صالح اور قبیصہ بن عقبہ اس کے متالع موجود ہیں۔''

٣:..... "عَنُ اَوُسٍ بُنِ اَوُسٍ رَضِىَ اللهُ عَنُهُ عَنِ النَّهِيِّ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ مِنُ اَفُضَلِ اَيَّامِكُمْ يَوْمَ النِّجُمُعَةِ فِيْهِ خُلِقَ آدَمُ عَلَيْهِ السَّلامُ وَفِيْهِ قُبِضَ وَفِيْهِ النَّفُخَةُ وَفِيْهِ الصَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ الصَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلَامُ وَفِيْهِ التَّالُوةِ فَإِنَّ التَّلوةِ فَإِنَّ التَّلَوةِ فَإِنَّ التَّلْمُ اللهِ التَّلَيْمُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

صَلَوْتَكُمُ مَعُرُوْضَةٌ عَلَىَّ. قَالُوْا: يَا رَسُولَ اللَّهِ! كَيُفَ تُعْرَضُ صَلَاتُنَا عَلَيْكَ وَقَدْ أُرمُتَ؟ آيُ يَقُولُونَ قَدْ بُلِيْتَ، قَالَ إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ حَرَّمَ عَلَى الْاَرْضِ اَنْ تَأْكُلَ اَجُسَادَ الْاَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ. " (سَن نَالَى جَ! ص:۲۰۴٬۲۰۳، مندرک ماکم ج:۴ ص:۵۲۰، هذا حدیث صحیح على شوط الصحيحين ولم يخرجاه، ابو داؤدج: اص ٢١٣ (باب الاستغفار)،سنن كبري بيهي ج:٣ ص:٣٧٩، داري ج:١ ص:٧٠٠ (ماب نفنل الجمعة )، مند احمه ج٠٣ ص٨٠ محيح ابن خزيمه ج٣٠ ص١١٨ حدیث:۱۷۳۳، این حبان (باب ذکر وفاته ودفنه ﷺ ص:۸۱۸، الاحسان بترتيب ابن حبان ج:٣ ص:٨٨ حديث:٤٠٠، كماب الروح (ابن القيمٌ) ص:٦٣، كنز العمال ج:٨من.٣٦٨ حديث:٢٣٣٠، ايضاً ج:۷ ص:۸۰۷ حدیث:۳۱۰۳۷، ترغیب منذری ج:ا ص:۴۹۱، ایپنآ ح: ٢ ص: ٥٠٩،٥٠٣، نيل الاوطارج: ٣ ص: ٥٠٩،٥٠٣، ابن الي شيبه ج: ٢ ص:۵۱۷، ابن ماجيه ص:۷۷، ۱۱۸، شرح الصدور ص:۳۱۲ دار الكتب العربية بيروت)

اس وقت مٹی میں مل جائیں گے؟ لینی آپ تو بوسیدہ ہوجائیں گے، آنخضرت علیہ نے فرمایا: بے شک اللہ عز وجل نے زمین پر اس کوحرام قرار دیا ہے کہ وہ انبیا تعلیم السلام کے جسموں کو کھائے۔''

٣:..... "عَنُ ابُنِ مَسُعُودٍ رَضِىَ اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ لِلهِ مَلَــَـْئِكَةٌ سَيَّاحِيْنَ فِي الْاَرْضِ يُبَلِّغُونِيُ عَنُ اُمَّتِى السَّلامَ. "

(نسائی ج: ص:۱۸۹، مند احمد ج: ص:۱۸۳، این ابی شیبه ج:۲ ص:۵۱۷، موارد الفسماً ن ص:۵۹۴، مفکلوة ص:۸۱، البدایه والنهایه ج: ا ص:۱۵۳، الجامع الصغیر ج: ص:۹۳، خصائص کبری ج:۲ ص:۲۸۰، الاحسان بترتیب این حبان ج:۳ ص:۸ مدیث:۹،۱،مصنف عبدالرزاق ج:۲ ص:۱۵)

ترجمہ: "دخفرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه سے روایت ہے کہ آنخفرت علی فی الله عنہ یں روایت ہے کہ آنخفرت علی فی الله تعالی کی جانب سے ایسے ملائکہ مقرر ہیں جو مجھے میری امت کا سلام پنجاتے ہیں۔"

٥:..... عَنُ أَبِي الدَّرُدَاءِ رَضِى اللهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ وَاللهِ وَسَلَّمَ اكْثِرُوا الصَّلُوةَ عَلَيَّ يَوُمَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اكْثِرُوا الصَّلُوةَ عَلَيَّ يَوُمَ الْحُمُعَةِ فَإِنَّهُ مَشُهُودٌ تَشُهَدُهُ الْمَلَئِيكَةُ وَإِنَّ اَحَدًا لَنُ يُصَلِّي عَلَيَّ عَلَيْ صَلُوتُهُ حَتَى يَفُوعَ مِنْهَا اللهَ عَرِضَتُ عَلَيَّ صَلُوتُهُ حَتَى يَفُوعَ مِنْهَا اللهَ عَرِضَتُ عَلَيَّ صَلُوتُهُ حَتَى يَفُوعَ مِنْهَا اللهَ عَرَّمَ قَالَ قَلْتُ وَبَعُدَ الْمَوْتِ اللهَ حَرَّمَ قَالَ قَلْتُ وَبَعُدَ الْمَوْتِ اللهَ عَرَّمَ عَلَى اللهَ عَرَّمَ اللهَ عَلَى اللهَ عَرْمَ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

ج.٣ ص ٣٠٨، شرح الصدور ص ٣١٦ دار الكتب العلمية بيروت)

ترجمہ اللہ عند سے دوایت ابو دردا کرضی اللہ عند سے روایت ہے کہ آنخضرت علی ہے کہ آنخضرت علی ہے کہ جمعہ کے دن جمعہ پر کثرت سے درود پڑھا کرو، اس لئے کہ جمعہ کے دن ملائکہ حاضر ہوتے ہیں اور جبتم میں سے کوئی شخص جمعہ پر درود پڑھتا ہے تو اس کے پڑھتے ہی اس کا درود جمھ پر پیش کیا جاتا ہے، حضرت ابو دردا فرمایا اور فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اور موت کے بعد؟ فرمایا اور موت کے بعد؟ فرمایا اور موت کے بعد؟ فرمایا اور دیا ہے موت کے بعد بھی، بے شک اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہے دمین پراس بات کو کہ وہ انہا کے اجسام کو کھائے، کی اللہ کا نی زندہ ہوتا ہے اسے رزق دیا جاتا ہے۔''

٢:..... "عَنُ أَبِي هُويُوةَ رَضِيَ اللهُ عَنُهُ أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَنُهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْ إِلَّا اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْ إِلَّا مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَيْ إِلَّا رَدَّ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ السَّلامُ."

(ابو داوَد ج: اص: ٢٤٩، مند احم ج: ٢ ص: ٥٢٤، سنن كرئ بيهِ قي ح: ٥ ص: ٢٢٥، تزفيب وتربيب ج: ٢ ص: ٣٩٩، كزالعمال ج: اص: ٣٩٨ حديث: ٢٢٠٠، فيض القدير ج: ٥ ص: ٣١٤، وقال فيه عبدالله بن يزيد الاسكندراني ولم اعرفه حديد ومهدى بن جعفور ثقة وفيه خلاف وبقية رجاله ثقات)

ترجمه ..... دحضرت ابو بریره رضی الله عنه سے روایت می که آنخضرت علیه فی فرمایا که جب کوئی شخص مجھ پر درود شریف پراهتا ہے تو الله تعالی میری روح کومیری طرف لوٹا ویتے بین یہاں تک که میں اس سلام کہنے والے کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔"

ك: ..... "عَنُ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِى اللهُ عَنهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهُ عَنهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: وَصَلُّوا عَلَى فَإِنَّ صَلُوتَكُمْ تَبُلُغُنِى حَيْثُ كُنتُمْ. " (مند احم ج:٢ عَنَى فَانَ صَلُوتَ مَن اللهُ عَيْثُ مُنتُمْ. " (مند احم ج:٢ من ١٣٨٠ مَكُلُوة من ١٣٨٠ فَاللهُ مَرَى ج:٢ من ١٣٨٠ مَكُلُوة من ١٨٠ فَقَ البارى ج:٢ من ١٣٨٨)

ترجمہ ..... ' حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے آخضرت علیہ کے سنا آپ نے فرمایا کہ جمھ پر درود پڑھو، کیونکہ مجھ تک تمہارا درود پڑھا ہے، چاہے تم جہال بھی ہوؤ۔''

ترجمہ ..... 'حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے حضور علیہ کو بیفرماتے ہوئے سنا کہ قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں ابوالقاسم (علیہ کے) کی جان ہے کہ البتہ نازل ہوں گے حضرت عیلیٰ بن مریم ...... پھر اگر وہ میری قبر پر کھڑے ہوکہ سے کے گا: یا محمد! تو میں ان کو اگر وہ میری قبر پر کھڑے ہوکہ سے کے گا: یا محمد! تو میں ان کو

جواب دول گا۔"

علامه آلوی تو یہاں تک فرماتے ہیں کہ:

"..... انه (عيسىٰ) عليه السلام ياخذ الاحكام من نبينا صلى الله تعالىٰ عليه وسلم شفاهًا بعد نزوله وهو صلى الله عليه وسلم فى قبره الشريف، وايد بحديث ابى يعلىٰ والذى نفسى بيده لينزلن عيسىٰ ابن مريم ثم لئن قام على قبرى وقال يا محمد! لاجبته."

(روح المعانى ج:٢٢ ص:٣٥)

ترجمہ: "" دھرت عیسیٰ علیہ السلام نازل ہونے کے بعد ہمارے نی علیہ کی قبر شریف پر حاضر ہوکر آپ سے براہ راست احکام حاصل کریں گے، جبکہ آپ علی آ اپنی قبر شریف میں استراحت فرما ہوں گے، اور اس کی تائید ابویعلیٰ کی اس حدیث سے ہوتی ہے جس میں ہے کہ اگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام میری قبر پرآ کریا محمد کہیں گے قویمی اس کا جواب دوں گا۔ "

حضرات انبیاً کرامؓ سے ملاقات: مدیث ابوہررہؓ:

"عَنُ آبِي هُرَيُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيُهِ وَسَلَّمَ لَيُلَةً أُسُرِىَ بِى لَقِيْتُ مُوسَى قَالَ فَنَعَتَهُ فَإِذَا رَجُلَّ حَسِبُتُهُ قَالَ مُصْطَرِبٌ رَجِلُ الرَّأْسِ كَانَّهُ مِنُ رِجَالِ شَنُونَةٍ قَالَ وَلَقِيْتُ عِيْسَلَى فَنْعَتَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ رَبْعَةً آحُمَرُ كَانَّمَا خَرَجَ مِنُ دِيُمَاسٍ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ رَبْعَةً آحُمَرُ كَانَّمَا خَرَجَ مِنُ دِيُمَاسٍ

يعُنِي الْحَمَّامَ وَرَأَيُتُ إِبُواهِيْمَ وَأَنَا اَشُبَهُ وَلَدِهِ بِهِ....... (صحیح بخاری ج: اص: ۱۲۹، ۱۲۸، ج: ۲ ص: ۱۸۸، ۱۸۳۸، ۱۸۳۸، صحیح مسلم ج: اص: ۹۲، ترندی ج: ۲ ص: ۱۳۱۱، مصنف عبدالرزاق ج: ۵ ص: ۳۲۹، مند احمد ج: ۲ ص: ۲۸۲، نسائی ج: ۲ ص: ۳۲۹، الاحسان بترتیب صحیح این حبان ج: اص: ۲۲۱)

ترجمہ بیست دوایت کے خرای اللہ عنہ سے روایت کے کہ آنخضرت علی نے فرمایا کہ شب معراج میں حضرت موئی علیہ السلام سے میری ملاقات ہوئی، (حضرت ابوہریرہ فرمایا کہ پھر آپ علیہ السلام کا حلیہ بیان فرمایا اور کہا: پس وہ جوان تھ، میرا خیال ہے آپ نے فرمایا: کسی قدر گھنگریا لے بالوں والے تھ، ایسے جیسے کہ قبیلہ شوء مرد ہوتے ہیں، فرمایا اور میں عیسیٰ علیہ السلام سے ملا، پھر آپ نے ان کا حلیہ بیان فرمایا اور کہا: وہ چوڑے جسم کے سرخ رنگ تھے ایسی ایمی خسل خانہ سے نکل کر تھے ایسی اور میں ان کی آگے ہیں، اور میں نے حضرت ابراہیم کو دیکھا اور میں ان کی آولاد میں سب سے زیادہ ان سے مشابہ ہوں۔"

حديث ابن عمرٌ

"عَنُ اِبُنِ عُمَرَ رَضِىَ اللهُ عَنَهُ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأَيْتُ عِيْسَى وَمُوسَى وَاِبُرَاهِيْمَ، فَامًّا عِيْسَى فَاحْمَرُ جَعْدٌ عَرِيْضُ الصَّدْرِ وَامَّا مُوسَى فَادُمُ جَسِيْمُ سَبِطٍ كَانَّهُ مِنْ رِجَالِ الزُّطِّ."

(میچ بخاری ج:۱ ص:۴۸۹)

رجمہ: ..... ' مفرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے

روایت ہے کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا کہ (شب معرائ میں) میں نے حضرت عیسی، حضرت موی اور حضرت ابراہیم علیہم السلام کودیکھا، پس حضرت عیسیٰ علیہ السلام تو سرخ رنگ، پر گوشت جسم اور چوڑے سینے والے تھے، اور حضرت مویٰ علیہ السلام گندمی رنگ اور موزوں ساخت والے تھے، وہ ایسے تھے جیسے (سوڈان) کے طویل القامہ زط ہوتے ہیں۔''

## انبياً كي امامت:

حديث الوهررية:

. وَقَدُ رَأَيُتُنِيُ فِي جَمَاعَةٍ مِّنَ الْاَنْبِيَاءِ فَإِذَا مُوْسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ قَائِمٌ يُصَلِّي ..... وَإِذَا عِيُسَلِّي بُنُ مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلامُ قَائِمٌ يُصَلَّىٰ ...... وَإِذَا اِبْرَاهِيْمُ عَلَيْهِ السَّلامُ قَائِمٌ يُّصَلِّي ...... فَحَانَتِ الصَّلْوةُ فَامَّمْتُهُمْ فَلَمَّا فَرَغْتُ مِنَ الصَّلوةِ ..... قَالَ قَائِلٌ يَّا مُحَمَّدُا هَلَا مَّالِكُ صَاحِبِ النَّارِ فَسَلَّمُ عَلَيْهِ ......" (صحیح مسلم ج: اص: ۹۱، مفکوة ص: ۵۳۰) ترجمہ: ..... 'میں نے اینے آپ کو انبیا کی جماعت میں و یکھا، پس احیا تک کیا و یکھنا ہوں کہ حضرت مویٰ علیہ السلام کھڑے نماز بڑھ رہے ہیں .....اور پھر اچا تک دیکھا ہوں کہ حضرت عیسی علیہ السلام کھڑے نماز ادا کر رہے ہیں ...... اور ابراہیم علیہ السلام کھڑے نماز پڑھ رہے ہیں ......پس اتنے میں نماز کا وقت ہوگیا تو میں نے ان کونماز پڑھائی، پس جب میں نمازے فارغ ہوا .....تو کی نے کہا کداے محد! (علط کی ب

جہنم کے داروغے مالک ہیں، ان سے سلام کیجئے.....

## حضرت مویٰ کا قبر میں نماز پڑھنا:

حفرات انبیا کرام علیهم السلام اپنی قبروں میں نہ صرف حیات ہیں بلکہ وہ نماز تلذؤ بھی ادا فرماتے ہیں، مندرجہ ذیل حدیث میں حضرت موکی علیہ السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنے کا ذکر ہے، چنانچہ حضرت انس رضی اللہ عند آنحضرت علیہ کا ارشاد نقل فرماتے ہیں:

"عَنُ آنَسِ بُنِ مَالِكِ رَضِىَ اللهُ عَنُهُ آنَّ رَسُولَ اللهِ عَنُهُ آنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَرَرُتُ عَلَى مُوسَى لَيُلَةً أُسُونَ عَلَى مُوسَى لَيُلَةً أُسُونَ بَيْ عَنْدَ الْكَثِيْبِ الْآخْمَرِ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّى فِى أَسُونَ بِي عِنْدَ الْكَثِيْبِ الْآخْمَرِ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّى فِى قَيْرِهُ."
قَيْرٍهُ."

(صحیح مسلم ج:۲ ص:۲۹۸ طبع رجید دیوبند، منداحد ج:۵ ص:۵۹، ۱۳۷۲، سنن نسائی ج:۱ ص:۲۲۲، سنن نسائی ج:۱ ص:۲۲۲ کنز العمال ج:۱۱ ص:۵۱۸ حدیث:۲۳۳۸، تلخیص الحبیر ج:۲ ص:۲۲۲ طبع مکتبداژید ص:۲۲۱ طبع مکتبداژید مانگارال یاکتان)

ترجمہ :..... دوایت کے دوایت ہے، وہ فرمایا کہ میرا معراج ہے، وہ فرمایا کہ میرا معراج کی دات حضرت مولی علیه السلام پر گزر ہوا تو وہ سرخ ٹیلے کے پاس اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔''

حيات النبي أثار صحابه كي روشي مين:

ا:....."وَعَنُ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتُ كُنْتُ

اَدُخُلُ بَيْتِيَ الَّذِي فِيْهِ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِلَّى وَاللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِلَّى وَاللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَوَ زَوْجِي وَآبِي فَلَمَّا دُفِنَ عُمَرُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ مَعَهُمُ فَوَاللهِ مَا دَخَلُتُهُ إِلَّا وَآنَا عُمْدُ وَوَاللهِ مَا دَخَلُتُهُ إِلَّا وَآنَا مَشُدُودَةً عَلَى ثِيَابِي حَيَاءً مِنْ عُمَرَ." (مَثَلُوة صَ١٥٣)

ترجمہ ..... دعفرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے، فرماتی ہیں کہ میں اپنے اس کمرے میں جس میں کہ حضور علی ہیں ، بلاجاب داخل ہوجاتی تھی اور میں مجھتی تھی کہ ایک تو میرے شوہر ہیں اور دوسرے میرے والد ماجد، پس جب ان کے ساتھ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی تدفین ہوئی تو اللہ کی قشم میں اس حجرہ میں حضرت عمر سے حیا کی وجہ سے بغیر پردہ بھی نہ میں اس حجرہ میں حضرت عمر سے حیا کی وجہ سے بغیر پردہ بھی نہ حاتی تھی۔''

اس مدیث کی وضاحت کرتے ہوئے عاشیہ مشکلوۃ میں ہے:
"حیاء من عمر اوضح دلیل علی حیات المیت."
(ماشیم مشکلوۃ ص:۱۵۲)

ترجمہ:.....'حیاءً من عمر کے الفاظ میت کی زندگی پر واضح دلیل ہیں۔''

اس برعلامه طبي شارح مفكوة لكصة بين:

"قال الطيبى فيه ان احترام الميت كاحترامه حيّا." (شرح طبى جسم صدا ادارة القرآن كراجى) ترجمه المدين كم الله القرآن كراجى) ترجمه المدين علامه طبى في كها هم كه الله (حديث) مين الله امركى وليل م كه ميت كا احرّام بهى الى طرح كيا جائ جس طرح كدندگى مين كيا جاتا ہے۔"

٢:..... "عَنُ سَعِيْدٍ بُنِ الْمُسَيِّبِ قَالَ لَمُ أَزَلُ أَسْمَعُ الْآذَانَ وَالْإِقَامَةَ فِي قَبُر رُسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلِيْهِ وَسَلَّمَ أَيَّامَ الْحَوَّةِ حَتَّى عَادَ النَّاسُ. " (خَصَائِصَ كَبِرَيْ جَ٢٠ ص:٢٨١) الحاوى للفتاوي ج:٢ ص:١٨٨ بحوله ولائل العوة، زرقاني ج:٥

ترجمه :..... دهزت سعيد بن ميتب سے روايت ب، فرماتے ہیں کہ واقعہ حرہ کے دنوں میں، میں حضور علطی کی قبر شریف سے اذان اور اقامت کی آوازستنا رہا یہان تک کہ لوگ واپس آگئے۔''

فيخ الاسلام حضرت مولا ناشبير احمد عثاني قدس سره لكهية بين: "أن النبي صلى الله عليه وسلم حتى كما تقرر وانه يُصلى في قبره باذان واقامة. " (فتَّ أَمَلَهُم ج:٣ ص:٣٩) رْجمه: ..... 'ب نک نی اکرم عظم (ایلی قبر شریف میں) زندہ ہیں جیسا کہ ثابت ہوچکا، اور بے شک آپ علیہ ا پی قبر میں اذان اور ا قامت کے ساتھے نماز ادا فرماتے ہیں۔''

عقيدهٔ حيات النبيَّ اورائمه مذاهب اربعه:

نخورد وبوسیده نشود وچول زمین ازوے شکافته شود کالبدوے

حنفيه كرام: فضل الله بن حسين توريشتى الحفى التوفي ١٣٠هـ: "وازال جمله آنست كه بدانند كه كالبدوب را زمين

بحال خود باشد وحشر وے ودیگر انبیا چنیں باشد وحدیث درست است که ان الله حرم علی الارض اجساد الانبیاء هم احیاء فی قبورهم یصلون. واول بمدینیم مابرخیردازگور'' (المعتمد فی المعتمد باب:۲ فصل: من مطبع مظهر العجائب مداس (المعتمد فی المعتمد باب:۲ فصل: من منابع منابع منابع المعارف)

ترجمہ بین اور نہ وہ ایک یہ بھی جانی ایک یہ بھی جانی ایک یہ بھی جانی اور نہ وہ ریزہ ریزہ ہوگا اور (قیامت کو) جب زمین شیں کھاتی اور نہ وہ ریزہ مبارک اپنی حالت میں محفوظ ہوگا، اور ای وجود مبارک کے ساتھ آپ اور وگر جملہ انبیاعلیم السلام کا حشر ہوگا اور سیح حدیث میں آتا ہے کہ اللہ تعالی نے زمین پر انبیاعلیم السلام کے اجسام حرام کردیے ہیں، انبیاعلیم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز کردیے ہیں، انبیاعلیم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز کردیے ہیں، انبیاعلیم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز کرفین میں اور سب سے پہلے قبر مبارک سے ہمارے پینیمر علیہ المسلام کے۔''

ملاعلی قاری رحمه الله:

"فمن المعتقد المعتمد انه صلى الله عليه وسلم حى فى قبره كسائر الانبياء فى قبورهم وهم احياء عند ربهم وان لارواحهم تعلقًا بالعالم العلوى والسفلى كما كان فى الحال الدنيوى فهم بحسب القلب عرشيون وباعتبار القالب فرشيون." (شرح النفالعلى القارئ على بامشيم الرياض فى شرح النفاح، ٣ ص ٣٩٩)

ترجمہ ..... عقیدہ جس پر بورا اعتاد ہے وہ یہی ہے

کہ حضوراً پی قبر شریف میں زندہ ہیں اور اس طرح تمام انبیاً اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور ان کی ارواح قدسیہ کو عالم علوی اور اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور ان کی ارواح قدسیہ کو عالم علوی اللہ سفلی کے ساتھ ایک تعلق بھی ہوتا ہے جسیا کہ دنیاوی حالت میں تھا، پس وہ قلوب کے اعتبار سے عرشی اورجسم کے اعتبار سے فرشی ہیں۔''

#### علامدابن جام التوفي ١٨١هـ:

"..... تستقبل القبر بوجهك، ثم تقول السلام عليك ايها النبى ورحمة الله وبركاته ..... وذالك انه عليه السلام في القبر الشريف المكرم على شقه الايمن مستقبل القبلة ...... ثم يسئل النبى الشفاعة فيقول يا رسول الله! اسألك الشفاعة يا رسول الله! اسألك الشفاعة يا رسول الله اسألك الشفاعة يا رسول الله اسألك الشفاعة يا رسول الله السالك الشفاعة ألى الشفاعة ألى الشفاعة .... وليكثر دعائه بذالك في الروضة الشريفة عقيب الصلواة وعند القبر ويجتهد في خروج الدمع فانه من امارات القبول وينبغى أن يتصدق بشيء على جيران النبى ثم ينصرف متباكيا متحسرًا على الفراق الحضرة الشريفة النبوية والقرب منها."

ترجمہ ۔۔۔۔۔ "تم حضور انور کی قبر شریف کے سامنے ہوکر السلام علیک ایھا النبی ورحمة الله عض کرو ۔۔۔۔۔ اور یہ اس لئے کہ حضور علیہ السلاق والسلام اپنی قبر شریف میں دائیں کروٹ قبلہ کی طرف رخ کئے ہوئے ہیں۔ ۔۔۔۔۔ پھر حصور دائیں کروٹ قبلہ کی طرف رخ کئے ہوئے ہیں۔ ۔۔۔۔۔ پھر حصور

انور سے شفاعت کرنے کی التجا بھی کرے اور کے کہ یا رسول اللہ! میں شفاعت کے لئے سوال عرض کرتا ہوں، روضۂ شریفہ میں درود شریف کے بعد .....اور قبر کے پاس پھر کثرت سے دعا کرے اور آنسو آ جانے کی حد تک زاری کرے، کیونکہ یہ قبولیت کی علامات میں سے ہے، اور چاہئے کہ روضۂ اطہر کے مجاورین پر پچھ صدقہ بھی کرے، پھر روتا ہوا اور آپ کے قرب اقدس سے جدا ہونے کاغم ساتھ لیتے ہوئے واپس ہو۔"

شارح بخاري علامه عينيُّ التوفي ٨٥٥ هـ:

"ومذهب أهل السنة والجماعة أن في القبر حياةً وموتًا فلا بد من ذوق الموتتين لكل احد غير الانبياء." (عمة القارى شرح بخارى ج: ٢٠١٠)

الانبیاء " (عدة القاری شرح بخاری ج: 2 ص: ١٠١)

ترجمه " " پورے اہل سنت والجماعت كا يمى فد جب
ہوتے ہیں، پس
ہر ایک كو دوموتوں كا ذاكفه و كھنے سے چارہ نہیں، ماسوائے انبیا كے (كه وہ اپنی قبروں میں زندہ رہتے ہیں، ان پر دوبارہ موت نہیں آتی)۔ "

علامه عينيٌّ أيك اور جُكه لكھتے ہيں:

ترجمہ: "" نقینا انبیائے کرام اپنی تبورش یفہ میں مردہ نہیں ہوتے ہیں۔ "

علامه بدر الدين محمود بن احر العينى الحقى الله تعالى كه اس ارشاد: "أَمَتَنَا انْنَتَيُنِ" الآية كى تغير كرتے موئے ارقام فرماتے بين:

"اراد بالموتتين الموت في الدنيا والموت في القبر وهما موتتان المعروفتان المشهورتان فلذالك ذكرهما بالتعريف وهما الموتتان الواقعتان لكل احد غير الانبياء عليهم السلام فانهم لا يموتون في قبورهم بل هم احياء واما سائر الخلق فانهم يموتون في القبور ثم يحيون يوم القيامة." (عمة القارى شرح بخارى ح.٨ ص.١٨٤ برء:١١، باب نفيلة الي برعلي مار الصحابة، مطح دار الفكر يروت)

ترجمہ: "دوموتوں سے ایک وہ موت مراد ہے جو دنیا میں آتی ہے یکی دو دنیا میں آتی ہے اور دوسری وہ ہے جو قبر میں آتی ہے یکی دو معروف ومشہور موتیں ہیں (اس لئے ان کو الف و لام حرف تعریف سے ذکر کیا ہے) ہاں حضرات انبیاعلیہم السلام اس سے مشکیٰ ہیں، وہ اپنی قبروں میں نہیں مرتے بلکہ وہ زندہ ہی رہے ہیں بخلاف دیگر مخلوق کے کہ (حباب و کتاب کے بعد) وہ قبروں میں وفات پاجاتے ہیں اور پھر قیامت کے دن وہ زندہ ہوں گے۔"

امام ملاعلى قاريٌّ التوفي ١٠١ه.

"ان الانبياء احياء في قبورهم فيمكن لهم سماع صلواة من صلى عليهم."

(مرقات طبع تبميئ ج:۲ ص:۴۰۹)

ترجمہ ..... ' بے شک انبیا کرام اپنی اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں یہاں تک کہ وہ من سکتے ہیں، اس مخض کو جو ان پر درود پڑھے۔''

حضرت شيخ عبدالحق محدث د ہلوگ التوفي ۵۲ ۱۰ه:

"حیات انبیاستفق علیه است، نیج کس را دروی فلاف نیست." (افعة اللمعات ج: اص: ۱۱۳ مطبع نول کور کھنو) ترجمہ: است، نیج معلق علیه اجماعی ترجمہ: اللہ حضور انور کی حیات ایک منفق علیه اجماعی مسله ہے، کسی کا (اہل حق میں سے) اس میں اختلاف نہیں۔" علامہ شرنبلالی : المتوفی ۲۹ اھ:

"ومما هو مقرر عند المحققين انه صلى الله عليه وسلم حي يرزق متمتع بجميع الملاذ والعبادات غير انه احجب عن ابصار القاصرين عن شريف المقامات ..... ينبغى لمن قصد زيارة النبي صلى الله عليه وسلم أن يكثر الصلوة عليه فأنه يسمعها وتبلغ (مراتی الفلاح ص:۵-۴ طبع میرمحد کراچی) البه." ترجمہ:.....، ومحققین کے نزدیک بیاطے شدہ ہے کہ حضور انور زندہ ہیں، آپ کو رزق بھی ماتا ہے اور عبادات سے آب لذت بھی اٹھاتے ہیں، ہاں اتن بات ہے کہ وہ ان نگاہوں سے پردے میں ہیں جوان مقامات تک پہننے سے قاصر رہتی ہیں ...... جو مخص حضور اکرم کی زیارت کرنے کے لئے آئے، اسے چاہے کہ کثرت سے درودعرض کرے، کیونکہ آپ اسے خود س رہے ہوتے ہیں، اور (دور سے ) آپ کو پہنچایا بھی جاتا ہے۔''

علامه طحطا ويّ التوفي ٢٣٣١ هـ:

"(فانه یسمعها) ای اذا کانت بالقرب منه صلی الله علیه وسلم (و تبلغ الیه) ای یبلغها الملک اذا کان المصلی بعیدًا." (ططاوی ص:۵۰ طع بر محرکرایی) ترجمه:....."آپ صلوة و سلام کو اس وقت خود ختی بین جب قریب سے عرض کیا جارہا ہو اور فرشتے اس وقت پہنچاتے ہیں جب یدور سے پڑھا جارہا ہو۔" علامہ ابن عابد بن شامی المتوفی ۲۵۲اھ:

ترجمہ: "دنیں تحقیق ور منتقی میں ہے کہ: (حضور عقیقاً کی رسالت آپ کی وفات شریفہ کے بعد اب بھی حقیقاً باتی ہوا) خلاف اجماع ہے۔ میں باتی کہنا) خلاف اجماع ہے۔ میں کہنا ہوں کہ امام اہل سنت امام اشعریؒ کی طرف جو سے بات منسوب کی گئی ہے کہ وہ آنحضرت علیقے کی وفات کے بعد آپ منسوب کی گئی ہے کہ وہ آنحضرت علیقے کی وفات کے بعد آپ

کی حقیقتا رسالت کے بقا کے منکر تھے، بیان پر افتر اُ اور بہتان ہے، کیونکہ ان کی اور ان کے تلافہ کی کتابوں میں صراحنا اس کے برعکس فہ کور ہے، دراصل بیہ بات ان کے دشمنوں نے ان کی طرف منسوب کردی ہے، کیونکہ انبیاعلیم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔ اس افتر اُ کے خلاف امام عارف ابوالقاسم قشری ؓ نے اپنی کتاب میں رد کیا ہے۔''

#### ایک دوسری جگه لکھتے ہیں:

"ان المنع هنا لانتفاء الشرط وهو اما عدم وجود الوارث بصفة الوارثية كما اقتضاه الحديث واما عدم موت الوارث بناءً على ان الانبياء احياء في قبورهم كما ورد في الحديث."

(سائل ابن عابدین ج۲ ص ۲۰۲۰ سیل اکیدی لامور)

ترجمه: " ب شک منع یهال انقائے شرط کی وجه

سے ہ اور وہ یا تو وارث وجود صفت وارقیت کے ساتھ نہ ہونا

ہ جیسا کہ حدیث اس کا تقاضا کرتی ہے، اور یا وارث کی موت

کا نہ ہونا اس بنا پر کہ انبیا اپنی قبروں میں زندہ ہیں جیسا کہ

حدیث میں وارد ہے۔ "

علامه ابن عابدین شای آمام ابوالحن اشعری کی طرف غلط منسوب عقیده کی تردید کرتے ہوئے ککھتے ہیں:

"لان الانبياء عليهم الصلوة والسلام احياء في قبورهم وقد اقام النكير على افتراء ذالك الامام العارف ابوالقاسم القشيري." (شايج: من ۱۵۱۱ الماريد المداور ا

ترجمہ: اس لئے کہ حضرات انبیا کرام علیم السلام اپنی قبروں میں زندہ میں اور امام ابوالقاسم القشیری نے اس افتراکی تختی ہے۔ "
افتراکی تحتی سے تردیدی ہے۔ "
ایک دوسری جگہ لکھتے ہیں:

"ان الانبياء احياء في قبورهم كما ورد في المحديث." (رمائل ابن عابدين ج٠٦ ص ٢٠٢ سميل اكثرى لابور) ترجمه ..... "حضرات انبياً كرام عليهم السلام التي قبرول ميل زنده بين جيسا كه حديث شريف بين آيا ہے۔"

علامه محمد عابد السنديُّ التوفي ١٢٥٧ه.

"اما هم (اى الانبياء) فحياتهم لإ شك فيها ولا خلاف لا على العلماء في ذالك ...... فهو صلى الله عليه وسلم حي على الدوام."

(دساله مدنيه ص:۴۱)

ترجمہ """ انبیا کرام کی حیات میں کوئی شک نہیں اور نہ علماً میں سے کی کا اس سے اختلاف ہے، پس آپ علاقہ اب دائی طور پر زندہ ہیں۔"

نواب قطب الدين والوكّ التوفيٰ ٩ ١٢٨هـ:

''زندہ ہیں انبیاعلیم السلام قبروں میں۔ بید مسئلہ متفق علیہ ہے، کسی کو اس میں خلاف نہیں کہ حیات ان کو وہاں حقیقی جسمانی دنیا کی سی ہے۔'' (مظاہر حق ج: اص:۳۳۵)

## حضرات مالكيه:

### امام ما لكُّ الهتوفيٰ 9 كاھ:

"نقل عن الامام مالك انه كان يكره ان يقول رجل زرت قبر النبى صلى الله عليه وسلم، قال ابن رشد من اتباعه ان الكراهة لغلبة الزيارة في الموتى وهو صلى الله عليه وسلم احياه الله تعالى بعد موته حياة تامة واستمرت تلك الحيوة وهي مستمرة في المستقبل وليس هذا خاصة به صلى الله عليه وسلم بل يشاركه الانبياء عليهم السلام فهو حي بالحياة الكاملة مع الانبياء عن الغذاء الحسى الدنيوى." (تورالايمان بزيارة آثار حبيب الرخان ص ١١٠ مولانا عبرالحليم فرقى كلى، وكذا لك في وفاء الوفاء حتى عن العداء الحسى

ترجمہ: "امام مالک سے منقول ہے کہ وہ اسے ناپند کرتے تھے کہ کوئی شخص یوں کہے کہ: "میں نے حضور کی قبر کی زیارت کی۔" امام مالک کے مقلدین میں سے ابن رُشداس کی زیارت کی۔ امام مالک کے مقلدین میں سے ابن رُشداس کی تشریح یہ کرتے ہیں کہ اس ناپندیدگی کی وجہ یہ ہے کہ زیارت کا لفظ عام طور پر مردول کے متعلق استعال ہوتا ہے اور حضور وفات شریفہ کے بعد اب حیات تامہ سے زندہ ہیں اور یہ حیات آئندہ ہمی اس طرح رہے گی۔ یہ صرف آپ بی کا خاصہ ہیں، بلکہ تمام انبیاس وصف میں آپ کے ساتھ شریک ہیں، پس آپ غذائے حسی و نیوی سے استعنا کے باوجود حیات کا ملہ سے زندہ ہیں۔"

علائے مالکتیہ میں سے امام قرطبی (تغییر قرطبی ج:۵ ص:۲۱۵) امام ابوحیان اندلی (بحر المحیط ج:۱ ص:۲۸۳) علامہ ابن الحاج، علامہ ابن رشد اندلی اور ابن ابی جمرة وغیرہم نے ان مسائل کا خوب تذکرہ کیا ہے۔

#### علامه مهو ديٌّ التوفيٰ ٩١١ هـ:

"لا شك في حياته صلى الله عليه وسلم بعد وفاته وكذا سائر الانبياء عليهم الصلواة والسلام احياء في قبورهم حياة اكمل من حيوة الشهداء التي اخبر الله تعالى بها في كتابه العزيز."

(وقا الوقاح: ٣ ص: ١٣٥٢ طبع دار الكتب العلميه بيروت)

ترجمہ "دوفات کے بعد آنخضرت علی کے حیات میں کوئی شک نہیں اور اس طرح باقی تمام انبیا علیم الصلاة والسلام بھی اپنی قبروں میں زندہ بیں اور ان کی بید حیات شہداً کی اس حیات سے جس کا ذکر اللہ تعالی نے قرآن کریم میں کیا ہے بڑھ کرے۔"

ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

"واما ادلة حياة الانبياء فمقتضاها حياة الابدان كحالة الدنيا مع الاستغناء عن الغذاء."
(وفا الوفا ج: ٣٠٠٠)

ترجمہ اسلام کی حضرات انبیا معلیم السلام کی حیات کے دلاک اس کے مقتضی ہیں کہ یہ حیات ابدان کے ساتھ ہوجیا کہ دنیا میں تھی گرخوراک سے وہ مستغنی ہیں۔''

### حضرات شوافع:

شوافع میں سے امام بیہی آور امام سیوطی ؓ نے حیات انبیا کے عنوان پر مستقل تصانیف سپر دقلم کی ہیں، علامہ طبی آور حافظ ابن مجر عسقلا کی کے متعدد حوالے مباحث حدیثیہ کے شمن میں آپ کے سامنے آچکے ہیں، اور علامہ سبک ؓ نے بھی انہی حقائق کی تقدیق فرمائی ہے۔

علامه تاج الدين السبكي (الالهوفي 222ه) حضرت الس كى حديث فدكوركا حواله دية هوئ كلصة بين

"عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الانبياء احياء فى قبورهم يصلون فاذا ثبت ان نبينا صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم حى فالحى لا بد من أن يكون اما عالمًا أو جاهلًا ولا يجوز أن يكون النبى صلى الله عليه وسلم جاهلًا."

(طبقات الشافعية الكبرى ج.٣ ص: السطيع دار الاحياً قابره معر)
ترجمه في معرت الس سے روايت ہے كه آنخضرت
عليه في فرمايا كه حضرات انبياعليم السلام اپني قبرول ميں زنده
بين اور نماز پڑھتے بين جب بيات ثابت ہوگئى كه حضرت محمد
عليه في تو زنده بين تو زنده كے لئے لازم ہے كه يا تو وه عالم ہواور يا
جالل، اور بيات تو برگز جائز نہيں كه آخضرت عليه جابل
بول (معاذ الله! تو لا محاله آپ عالم بول كے)۔"

دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

"لأن عندنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حى

يحس ويعلم وتعرض عليه اعمال الامة ويبلغ الصلوة و والسلام على ما بينا." (٣:٦٠ ص:٣١٢)

ترجمہ بیان کرآئے ہیں۔" اور آپ آنخضرت علی ندہ ہیں۔ اور آپ پر امت کے اعمال پیش کے جاتے ہیں جس کے جاتے ہیں جس کے جاتے ہیں جس طرح کہ ہم بیان کرآئے ہیں۔"

نيز علامه بكي اينا عقيده بيان كرت موئ لكه بين

"ومن عقائدنا ان الانبياء عليهم السلام احياء فى قبورهم، فاين الموت؟ الى ان قال: وصنف البيهقى رحمه الله جزاً، سمعناه فى "حيوة الانبياء عليهم السلام فى قبورهم" واشتد نكير الاشاعرة على من نسب هذا القول الى الشيخ." (طبقات ٣٠٥ ص ٣٨٥،٣٨٣)

ترجمه بیات داخل ہے کہ انبیاعلیم السلام اپی قبروں میں زندہ ہیں تو پھران پرموت کہاں؟
انبیاعلیم السلام اپی قبروں میں زندہ ہیں تو پھران پرموت کہاں؟
(پھر آگے فرمایا کہ) امام بیبتی نے حضرات انبیاعلیم السلام کی قبروں میں حیات پر ایک رسالہ تصنیف فرمایا ہے جوخود ہم نے سنا ہے اور جن لوگوں نے امام ابوالحن اشعریؓ کی طرف یہ غلط بات منسوب کی ہے اشاعرہ نے تی سے اس کا ردکیا ہے۔'' جافظ ابن حجر المتوفی ۸۵۲ھ:

"ان حیاته صلی الله علیه وسلم فی القبر لایعقبها موت بل یستمر حیًّا والانبیاء احیاء فی قبورهم." (فُحُ الباری ج: ۷ ص:۲۲ طیح مفر) ترجمہ: "" آنخضرت علیہ کی قبر مبارک میں زندگی الی ہے جس پر پھر موت وارد نہیں ہوگی بلکہ آپ ہمیشہ زندہ رہیں گے کیونکہ حضرات انبیا علیم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔"

#### ایک دوسری جگه لکھتے ہیں:

"واذا ثبت انهم احياء من حيث النقل فانه يقوّيه من حيث النظر كون الشهداء احياء بنص القرآن والانبياء افضل من الشهداء."

(فتح البارى ج: ٢ ص: ١٨٨ دارالتر الاسلاميدلا مور)
ترجمه: "دور جب نقل كے لحاظ سے ان كا زنده مونا
ثابت ہے تو دليل عقلى اور قياس بھى اس كى تائيد كرتا ہے وہ يدكه شهداً نص قرآن كى رو سے زنده بيں اور حضرات انبيا كرام عليم السلام تو شهداً سے اعلى اور افضل بيں (تو بطريق اولى ان كو حيات حاصل ہوگى)۔ "

### حضرات حنابله:

ابن عقيلٌ:

"قال ابن عقیل من الحنابلة هو صلی الله علیه و سلی الله علیه و سلم حی فی قبره یصلی." (الروضة البیه ص:۱۳) ترجمه الله کے مشہور بزرگ) ابن عقبل فرماتے ہیں کہ حضور انورا پی قبرشریف میں زندہ ہیں اور نمازیں بھی بڑھتے ہیں۔"

عقیده حیات النبی اور اکابرین امت: امام عبدالقادرالبغد ادی التوفی ۲۹سه

"واجمعوا على ان الحيوة شرط في العلم والقدرة والارادة والرؤية والسمع وان من ليس بحيّ لا يصح ان يكون عالمًا قادرًا مريدا سامعا مبصرًا وهذا خلاف قول الصالحي واتباعه من القدرية في دعواهم جواز وجود العلم والقدرة والرؤية والارادة في (الفرق بين الفرق ص: ٣٣٧ طبع مصر) المت." ترجمه:..... "ابل سنت والجماعت اس بات يرمتفق بين كم علم، قدرت، اراده، وكيف اور سننے كے لئے حيات شرط ب اوراس امر بربھی الل سنت کا اجماع ہے کہ جو ذات حیات ہے متصف نه جو وه عالم، قادر، مريد اور سننے، ديکھنے والى نہيں ہو يكتى، منکرین تقذیر میں صالحی اور اس کے پیردکاروں کا قول اس کے خلاف ہے، ان کا بید دعویٰ ہے کہ علم و قدرت دیکھنا اور ارادہ کرنا حیات کے بغیر بھی جائز ہوسکتا ہے۔''

### امام بيهي التوفي ٥٨٨ هـ:

"ان الله جل ثنائه رد الى الانبياء ارواحهم فهم احياء عند ربهم كالشهداء.... الخ. "(حيات الانبياس ١٣٠٠ وفا الوفاج: م ١٣٥٠، شرح مواهب زرقانى ج: ٥ ص٣٣٠) ترجمه الله تعالى في حضرات انبياعليم ترجمه الله تعالى في حضرات انبياعليم الله تعالى م طرف لوثا ديتے بين، سو وہ اپنے رب الملام كے ارواح ان كى طرف لوثا ديتے بين، سو وہ اپنے رب

کے ہاں شہیدوں کی طرح زندہ ہیں۔''

امام تنس الدين محمد بن عبدالرحمٰن السخاويُّ التوفيٰ ٩٠٢ هـ:

"نحن نؤمن ونصدق بانه صلى الله عليه وسلم حى يوزق فى قبره وان جسده الشريف لا تأكله الارض والاجماع على هذا." (القول البدلج ص: ۱۲ طبح دار الكاب العربي)

ترجمہ اس بات پر ایمان لاتے اور اس کی تصدیق کرتے ہیں کہ آخضرت علیہ اپنی قبر میں زندہ ہیں اور آپ کو رخی نہیں کھاسکتی آپ کو رخی منعقد ہے۔''
اور اس براجماع منعقد ہے۔''

علامه جلال الدين سيوطنٌ التوفيٰ ١٩١هـ:

"حياة النبى صلى الله عليه وسلم فى قبره هو وسائر الانبياء معلومة عندنا علمًا قطعيًا لما قام عندنا من الادلة فى ذلك وتواترت به الاخبار الدالة على ذلك." (الحاوى للغتاوئ ج:٢ ص:١٣٥ مطبوعه وار الكتب العلميه بيروت بحواله انباالاذكياً)

ترجمہ تخضرت علیہ کا اپنی قبر مبارک میں اور ای طرح دیگر حضرات انبیا علیم الصلوۃ والسلام کی حیات مارے نزدیک قطعی طور پر ثابت ہے کیونکہ اس پر مارے نزدیک دلائل قائم ہیں اور تواتر کے ساتھ اخبار موجود ہیں جواس پر دلالت کرتے ہیں۔''

علامه سیوطی عقیده حیات النبی کے تواتر کا دعوی کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
"ان من جملة ما تواتر عن النبی صلی الله علیه

وسلم حياة الانبياء في قبورهم."(النظم المتناثر من الحديث المتواتر كذا في شرح البوستوي. ص: المعرم طبح مصر)

ترجمہ: العنی جو چیزیں آنخضرت علیہ سے تواتر کے ساتھ مروی ہیں ان میں بیاتھی ہے کہ انبیاعلیم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں۔"

علامه عبدالوماب شعراني التوفي ٣٤٩ هـ:

عقیدہ حیات النبی کے تواتر کا دعویٰ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"قد صحت الاحاديث انه صلى الله عليه وسلم حي في قبره يصلي باذان واقامة."

(مخ المئة نص:٩٢ طبع مصر)

ترجمہ "" بلا شبہ سیح احادیث سے ثابت ہے کہ آخصرت علیہ اپنی قبر میں زندہ ہیں اور اذان و اقامت سے نماز راحتے ہیں۔''

ملاعلى قارئُ البتوفيٰ ١٠١٠هـ:

"فمن المعتقد المعتمد انه صلى الله عليه وسلم حى فى قبره كسائر الانبياء فى قبورهم وهم احياء عند ربهم وان لارواحهم تعلقا بالعالم العلوى والسفلى كما كانوا فى الحال الدنيوى فهم بحسب القلب عرشيون وباعتبار القالب فرشيون."

(شرح شفأح:۲ ص:۳۲ اطبع مصر)

ترجمہ:..... قابل اعتاد عقیدہ یہ ہے کہ آنخضرت اللہ این قبر میں زندہ ہیں جس طرح دیگر انبیا کرام علیم السلام

اپی قبروں میں، اور اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں اور ان کے ارواح کا عالم علوی اور سفلی دونوں سے تعلق ہوتا ہے جیسا کہ دنیا میں تھا سو وہ قلب کے لحاظ سے عرشی اورجسم کے اعتبار سے فرشی میں "

شيخ عبدالحق محدث دہلوگ التوفیٰ ۵۲ • اھ:

''حیات انبیا منتفق علیه است بیج کس را دروے خلافے نیست۔''

(افعة المعات ج: اص: ١١٣ مطبع مثني نول كثور للعنو) ترجمه: من "ديات متفق عليه بيكسي كا اس ميس كسي قتم كاكوئي اختلاف نهيس بي- "

عبدالله بن محمر بن عبدالوماب نجدي المتوفى ٢٠١١ه:

"والذى نعتقد ان رتبة نبينا صلى الله عليه وسلم على مراتب المخلوقين على الاطلاق وانه حى فى قبره حيوة مستقرة ابلغ من حيات الشهداء المنصوص عليها فى التنزيل اذهو افضل منهم بلاريب وانه يسمع من يسلم عليه."

(بحوالداتعاف البلائم: ۱۵ طبع كانپور)

ترجمہ: بین جس چیز كا ہم اعتقاد كرتے ہیں وہ يہ ہے

كه آنخضرت علی كا درجه مطلقاً ساری مخلوق سے بوھ كر ہے
اورآپ اپنی قبر مبارك میں حیات دائی سے متصف ہیں، جوشهداً

كى حیات سے اعلی وارفع ہے جس كا ثبوت قرآن كريم سے ہے

كونكه آنخضرت علی کے با شبہ شہداً سے افضل ہیں اور جوشخص

Presented by www.ziaraat.com

آپً پر (عندالقمر ) سلام کہتا ہے، آپؑ سنتے ہیں۔'' علامہ قاضی شوکائی ؓ المتوفی 17۵۵ھ:

"وقد ذهب جماعة من المحققين الى ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حى بعد وفاته وانه يسر بطاعات امته وان الانبياء لا يبلون مع ان مطلق الادراك كالعلم والسماع ثابت بسائر الموتى، الى ان قال وورد النص فى كتاب الله فى حق الشهداء انهم احياء يرزقون وان الحيوة فيهم متعلقة بالجسد فكيف بالانبياء والمرسلين وقد ثبت فى الحديث ان الانبياء احياء فى قبورهم رواه المنذرى وصححه البيهقى وفى احياء فى قبورهم رواه المنذرى وصححه البيهقى وفى صحيح مسلم عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال مررت بموسى ليلة اسرى بى عند الكثيب الاحمر وهو قائم يصلى فى قبره."

(نيل الاوطارج ٣٠٠ ص:٥٠٣ طبع دار الفكر بيروت)

 السلام کی حیات جم سے کیوں متعلق نہ ہوگی؟ اور حدیث سے یہ بھی ثابت ہے کہ انبیاعلیم السلام اپن قبروں میں زندہ ہیں، امام منذریؓ نے اس کو روایت کیا ہے اور امام بیبی نے اس کی تھیج کی ہے اور صحیح مسلم میں ہے کہ آنخضرت علی نے فرمایا کہ میں نے معراج کی رات مرخ رنگ کے ٹیلے کے پاس موکی علیہ السلام کو قبر میں کھڑے نماز پڑھتے دیکھا ہے۔''

نواب قطب الدين خان صاحبٌ التوفي ٩ ١٢٤هـ:

"ذنده بین انبیاعلیم السلام قبرون مین بید مسئلم منفق علید ہے کی کو اس میں خلاف نہیں کہ حیات ان کو وہال حقیق جسمانی دنیا کی سی ہے۔" (مظاہر حق ج: اس ۱۹۵۵ باب الجمعة قبیل

مولا ناشم الحق صاحب عظيم آباديٌّ التوفي ١٣٢٩هـ:

"ان الانبياء في قبورهم احياء."

فصل الثالث طبع منشي نولكثور لكهنؤ)

(عون المعبودج: ا ص ٥٠ مه طبع نشر السنه بوهر كيث ملتان)

ترجمه:..... 'حضرات انبيا كرام عليهم السلام الى الى ق قبرول مين زنده بين ـ ''

مولانا ابوالعتق عبدالهادي محمر صديق نجيب آبادي الحقيُّ:

"انهم اتفقوا على حيوته صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم بل حيوة الانبياء عليهم الصلوة والسلام متفق عليها لا خلاف لاحد فيها." (انوار المحود شرح الى داود ج: اص: ١١٠) ترجمه:....."محدثين كرامٌ الل بات پرمتنق بيل كه

آنخضرت علي زنده بين بلكه تمام حضرات انبيأ كرام عليهم الصلاة

والسلام کی حیات متفق علیها ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ۔ ہے۔''

## ا كابرعلاً ديوبند كي تصريحات:

"السؤال الخامس:..... ما قولكم في حياوة النبى عليه الصلواة والسلام في قبره الشريف، هل ذالك امر مخصوص به ام مثل سائر المؤمنين رحمة الله عليهم حياوة برزحية.

الجواب: ....عندنا وعند مشائخنا حياة حضرة الرسالة صلى الله عليه وسلم حي في قبره الشريف وحيوته صلى الله عليه وسلم دنيوية من غير تكليف وهي مختصة به صلى الله عليه وسلم وبجميع الانبياء صلوات الله عليهم والشهداء لا برزخية كما هي حاصلة لسائر المؤمنين بل لجميع الناس كما نص عليه العلامة السيوطي في رسالته انباه الاذكياء بحيوة الانبياء حيث قال قال الشيخ تقي الدين السبكي حيوة الانبياء والشهداء في القبر كحياتهم في الدنيا ويشهد له صلواة موسى عليه السلام في قبره فان الصلواة تستدعى جسدًا حيًّا الى آخر ما قال فثبت بهذا ان حيوته دنيوية برزحية لكونها في عالم البرزخ ولشيخنا شمس الاسلام والدين محمد قاسم العلوم على المستفيدين قدس الله سره العزيز في هذا المبحث رسالة مستقلة دقيقة المأخذ بديعة المسلك لم يُر

مثلها قد طبعت وشاعت فى الناس واسمها آب حيات اى ماء الحيات .... الخ" (الهندعلى المفند ص:١٣٠١٣، عقائدعلا كويبنداور حيام الحرمين ص:٢٢١ مطبوعه دار الاشاعت كراچى)

ترجمه:..... 'يانجوان سوال:.... كيا فرمات موجناب رسول الله علي في قبر من حيات كمتعلق كه كوئى خاص حيات آپ کو حاصل ہے یا عام مسلمانوں کی طرح برزخی حیات ہے؟ جواب ..... ہارے اور ہارے مشائخ کے نزدیک حضرت عليه اين قبر مبارك مين زنده بين اور آپ كي حيات دنیا کی سی ہے، بلا مكلف ہونے كے، اور بيد حيات مخصوص ہے آخضرت علي اورتمام انبياعليم السلام اور شهدا كے ساتھ، برزخی نہیں ہے جو حاصل ہے تمام مسلمانوں بلکہ سب آ دمیوں کو، چنانچہ علامه سیوطی ؓ نے اینے رسالہ انباہ الاذکیا سکیے ق الانبیا میں بقريج لكھا ہے، چتانچہ فرماتے ہیں كہ علامہ تقى الدين بكي نے فرمایا ہے کہ انبیاعلیم السلام وشہداً کی قبر میں حیات الی ہے جيسى دنيا مين تقى اورموك عليه السلام كا اين قبر مين نماز يزهنا اس کی دلیل ہے کیونکہ نماز زندہ جسم کو جاہتی ہے ....الخ یس اس ے ثابت ہوا کہ حضرت علیہ کی حیات دنیوی ہے اور اس معنی کو برزخی بھی کہ عالم برزخ میں حاصل ہے اور ہمارے شخ مولانا محمر قاسم صاحب قدس سره کا اس مبحث میں ایک مستقل رسالہ بھی ہے، نہایت دقیق اور انو کھے طرز کا بے مثل جوطبع ہوکر لوگوں میں شائع ہوچکا ہے، اس کا نام آب حیات ہے۔''

حضرت مولانا احماعلى صاحب سهار نبوريٌ الحقى التوفي ١٢٩٧ه:

"والاحسن ان يقال ان حياته صلى الله عليه وسلم لا يتعقبها موت بل يستمر حيًّا والانبياء احياء في قبورهم." (طشير بخاري ج: اص: ۵۱۷)

ترجمہ: بہتر بات یہ ہے کہ کہا جائے کہ آنخفرت علیہ کہ کہا جائے کہ آنخفرت علیہ کہ کہا جائے کہ آنخفرت علیہ کہ دوائ حیات آپ کو حاصل ہے اور باقی حفزات انبیا کرام علیم السلام بھی اپنی قبرول میں زندہ ہیں۔''

قطب الاقطاب حضرت مولانا رشيد احمد كنَّكوينٌ المتوفيٰ ١٣٢٣ه:

'' قبر کے پاس .....انبیا کے ساع میں کسی کو اختلاف )۔'' ( فآوی رشیدیہ ج: اص: ۱۰۰)

حضرت مولا ناخليل احمرسهار نبوريٌّ التوفي ١٣٣٧ه.

"ان نبى الله صلى الله عليه وسلم حى فى قبره كما ان الانبياء عليهم السلام احياء فى قبورهم." (بذل المجود باب التعبد ج:٢ ص: ١١١)

ترجمه: "" أتخضرت عليه التي قبر مبارك مين زنده بين جس طرح كه ديكر حضرات انبياً كرام عليهم السلام اپني قبرول مين زنده بين ....

حضرت مولانا سيدمحمد انورشاهُ التوفيٰ ١٣٥٢ه:

"وقد يتحايل ان رد الروح ينا في الحيوة وهو يقررها فان الرَّدُّ انما يكون الى الحي لا الى الجماد كما وقع في حديث ليلة التعريس يريد بقوله الانبياء مجموع الاشخاص لا الارواح فقط ...... الخ."

(تحیة الاسلام ص:۳۵،۳۵ مدنیه پریس بجنور، یو پی)

ترجمه: ۲۰۰۰ می بیدخیال کیا جاتا ہے که روح کا لوٹانا
حیات کے منافی ہے حالانکہ رقر روح حیات کو ثابت کرتا ہے
کونکہ روح زندہ کی طرف لوٹائی جاتی ہے نہ کہ جماد کی طرف،
جیسا کہ لیلۃ التعر لیس کی حدیث میں ہے (جب سب حضرات سو گئے تھے اور سورج پڑھنے کے بعد بیدار ہوئے اور اس میں رقر روح کا ذکر ہے، بخاری ج: اس ۸۳: ص ۸۳: ) اور انبیا احیا کے حضرات انبیا کے مجموع اشخاص مراد ہیں نہ کہ فقط ارواح (لیمنی وہ استی اجمام کے ساتھ زندہ ہیں)۔"

ایک اور جگه لکھتے ہیں:

"ان كثيرًا من الاعمال قد ثبتت فى القبور كالاذان والاقامة عند الدارمى وقرأة القرآن عند الترمذى .....الخ." (فيض البارى ج: اص:١٨٣ كتاب العلم، باب من اجاب الغير على قابميل)

ترجمہ ..... تجروں میں بہت سے اعمال کا جوت ملتا ہے، جیسے اذان و اقامہ کا جموت داری کی روایت میں، اور قرائت قرآن کا ترمذی کی روایت میں۔''

حضرت مولانا اشرف على صاحب تھانوى التوفى ١٣٦٢ اھ:

ديبيق وغيره نے حديث انس سے روايت كيا ہے كه
رسول الله علي نے فرمايا كه انبياعليم السلام اپني قبروں ميں

زندہ ہوتے ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں، کذائی المواہب، اور سے
نماز تکلیفی نہیں بلکہ تلذ ذکے لئے ہے اور اس حیات سے بینہ
سمجھا جائے کہ آپ کو ہرجگہ بکارنا جائز ہے ......الخ۔''
(نشر الطیب ص ۲۰۹، ۲۰۹ طبع کتب فاندا شاعت العلوم سارنیور)
اور ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:

''آپُ بنص حدیث قبر میں زندہ ہیں۔''

(التكشف ص:۳۳۲)

شيخ الأسلام حضرت مولا ناشبير احمد عثاثيٌ المتوفى ٢٩٩هاه:

"ان النبى صلى الله عليه وسلم حى كما تقرر وانه يصلى فى قبره باذان واقامة." (فتح ألمهم ج:٣ ص:٩٩ باب فقل العلاة بمسجدى مكة والمديمة المطبعة الشميرة بمائده برليس حالندهر)

ترجمہ:..... تخضرت علیہ زندہ ہیں جیسا کہ اپنی عبگہ بیر ثابت ہے اور آپ اپنی قبر میں اذان وا قامت سے نماز بڑھتے ہیں۔''

حضرت مولانا سيدحسين احد مدنى التوفي ١٧٥٧ه

"آپ کی حیات ندصرف روحانی ہے جو کہ عام شہداً کو حاصل ہے بلکہ جسمانی بھی اور از قبیل حیات و نیوی بلکہ بہت وجوہ سے اس سے قوی تر۔" (کمتوبات شخ الاسلام کمتوب نمبر ۱۲۳ ج: السلام کمتوب نمبر ۱۲۰ مطبوعہ کمتیہ دیدید دیوبند ہونی)

ایک دوسری جگه لکھتے ہیں:

"وہ (وہابی) وفات ظاہری کے بعد انبیاعلیم السلام کی حیات جسمانی اور بقائے علاقہ بین الروح والجسم کے منکر

میں اور یہ (علا ُ دیوبند) حضرات صرف اس کے قائل ہی نہیں بلکہ مثبت بھی ہیں اور بڑے زور وشور سے اس پر دلائل قائم کرتے ہوئے متعدد رسائل اس بارے میں تصنیف فرما کر شائع کرچکے ہیں۔''

(نقش حیات ج: اص: ۱۲۰ مطبوعه عزیز ببلی کیشنز لامور)

#### عقیدہ حیات النبیّ پراجماع مُرُّدُتُ فدیدہ م

علامه سخاويٌ التوفيٰ ٩٠٢ هـ:

"نحن نؤمن ونصدق بانه صلى الله عليه وسلم حى يرزق فى قبره وان جسده الشريف لا تأكله الارض والاجماع على هذا."

(القول البديع ص ١٤٢ طبع دار الكتب العربي)

ترجمہ: " ایمان ہے اور ہم اس کی تصدیق کرتے ہیں کہ حضور اکرم سیالتہ اپنی قبر شریف میں زندہ ہیں، آپ کو وہاں رزق بھی ملتا ہے اور آپ کے جسد اطهر کومٹی نہیں کھاتی اور اس عقیدے پر اہل حق کا اجماع ہے۔"

منكرين حيات كاحكم:

في الاسلام حفرت علامه عيني التوفي ٨٥٥ه فرمات بي:

"من انكر الحيوة في القبر وهم المعتزلة ومن نحا نحوهم واجاب اهل السنة عن ذالك."

(عمدة القارى شرح بخارى ج: ٨ ص: ٢٠١) ترجمه: ..... "جن لوگول نے آنخطرت عليه كي قبر كي زندگی کا انکار کیا ہے اور وہ معتزلہ اور ان کے ہم عقیدہ ہیں، اہل سنت نے ان کے دلائل کے جوابات دیئے ہیں۔'' حافظ ابن حجر عسقلائیؒ التوفیٰ ۸۵۲ھ نے بھی اسی انداز بیان کو اختیار فرمایا ہے کہ منکرین حیات اہل سنت میں سے نہیں:

"قد تمسك به من اتكر الحيوة في القبر واجيب عن اهل السنة ...... ان حيوته صلى الله عليه وسلم في القبر لا يعقبها موت بل يستمر حيًا."

(فق الهري ج: 2 ص: ٢٢ طح مم)

ترجمد بسد دمكرين حيات في القبر اس مديث سے استدلال كرتے ہيں اور الل سنت كى طرف سے ان كا جواب ديا جاتا ہے كہ دوبارہ اس بر جاتا ہے كہ دوبارہ اس بر موت نہيں اور آپ اب دائى طور پر زندہ ہيں۔'

حضرت مولانا احمد علی صاحب محدث سہار نپوریؓ نے بھی اس عبارت کو م م حاشیہ بخاری جلد: اصفحہ: ۱۵ پرنقل اور تسلیم فرمایا ہے۔

اب تک کی گزارشات سے واضح ہوا ہوگا کہ قرآن وسنت اور اکا برعالاً امت کی تقریحات کی روشنی میں بیعقیدہ الل سنت کا بنیادی عقیدہ ہاں سے دورِ حاضر کے بعض تجدد پندوں کے علاوہ کی نے اختلاف نہیں کیا، وہاں بیجی واضح کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اکا برین دیوبند نے ''المہند علی المفند'' مرتب فرما کر امت کے سامنے بیے حقیقت بھی واضح کردی کہ عالم دیوبند الل سنت کا عقیدہ اس سلسلہ میں بھی وہی ہے جواسلاف امت کا تھا۔

مربای مدجب شردمهٔ قلیله نے اس اجاعی عقیدہ سے اختلاف کرنے

کی کوشش کی تو نه صرف اس سے بیزاری کا اظہار کیا گیا بلکہ دورِ حاضر کے اساطین امت نے اس مسئلہ کی اہمیت اور حقیقت کو واضح کرتے ہوئے درج ذیل تحریر مرتب فرما کر مشتہ فرمائی اور متفقہ اعلان فرمایا:

مسئلہ حیات النبی کے متعلق دورِ حاضر کے اکابر دیو بند کا مسلک اور ان کا متفقہ اعلان:

> '' حضرت اقدس نبي كريم عليه اور سب انبيا كرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کے بارے میں اکابر دیوبند کا مسلک ہے ہے کہ وفات کے بعد اپنی قبروں میں زندہ ہیں، اور ان کے ابدان مقدسہ بعینہا محفوظ ہیں، اور جسد عضری کے ساتھ عالم برزخ میں ان کوحیات حاصل ہے، اور حیاتِ و نیوی کے مماثل ہے۔ صرف یہ ہے کہ احکام شرعیہ کے وہ مکلف نہیں ہیں، کیکن وہ نماز بھی پڑھتے ہیں اور روضۂ اقدس میں جو درود پڑھا جاوے بلاواسطه سنتے ہیں، اور یہی جہور محدثین اور متکلمین الل سنت والجماعت کا مسلک ہے، اکابر دیوبند کے مختلف رسائل میں یہ تقریحات موجود ہیں، حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانونوی کی تومستقل تصنیف حیات انبیاً یر" آب حیات" کے نام سے موجود ہے۔حفرت مولا ناخلیل احمدصاحبؓ جوحفرت مولا نا رشید احد کنگوبی کے ارشد خلفائیں سے بی ان کا رسالہ "المهند على المفند' بھى الل انصاف اور اہل بصيرت كے لئے كافى ہے، اب جواس مسلک کے خلاف دعویٰ کرے اتنی بات یقین ہے کہ ان کا اکابر دیوبند کے مسلک سے کوئی واسط نہیں۔ وراللم بغو ک (لعن رقو پهري (لهبيل'

(۲) مولانا عبدالحق مهتم دارالعلوم حقانيه اكوژه خنگ (۳) مولانا ظفر احمد عثانی شخ الحديث دارالعلوم اسلاميه نند واله پارسنده (۲) مولانا محمد ادرليس كاند بلوی شخ الحدیث جامعه اشرفيه لا مور شخ الحدیث جامعه اشرفيه لا مور مامعه اشرفيه خلا گنبد لا مور جامعه اشرفيه خلا گنبد لا موری اسلام الموری المور امير نظام العلماً وامير خدام الدين لا مور

(۱) مولانا محمد بیسف بنورگ مدرسه عربیاسلامید کراچی نمبره (۳) مولانا محمد صادق مابق ناظم محکمهٔ امور ندیدیه بهادلپور (۵) مولانا شمس الحق افغائی صدر دفاق المدارس العربیه پاکستان (۷) مولانا مفتی محمد حسن مهتم جامعه اشرفید لا بور (۹) مولانا مفتی محمد شفیع مهتم دارالعلوم کراچی

(مَنْكُ مُعَرِّوْكُامِلَةٍ)

(ماہنامہ پیام مشرق لا بورجلد ۳۰ شارہ بس ریج الاول ۱۳۸۰ھ/سمبر ۱۹۲۰ء) (بحوالہ تسکین الصدور ص: ۳۷)

الغرض میرا اور میرے اکابر کا عقیدہ یہ ہے کہ آنخضرت علی این روضتہ مطہرہ میں حیات جسمانی کے ساتھ حیات ہیں، یہ حیات برزفی ہے مگر حیات و نیوی سے قوی تر ہے، جولوگ اس مسلد کا انکار کرتے ہیں، ان کا اکابر علا ویوبند اور اساطین امت کی تصریحات کے مطابق علا ویوبند سے تعلق نہیں ہے، اور میں ان کو اہل حق میں سے نہیں سجھتا، اور وہ میرے اکابر کے نزدیک مراہ ہیں، ان کی افتدا میں نماز پڑھنا جائز نہیں اور ان کے ساتھ کی متم کا تعلق روانہیں۔ ورافلی یفون (العق دھر دہری) جائز نہیں اور ان کے ساتھ کی متم کا تعلق روانہیں۔ ورافلی یفون (العق دھر دہری)

حیات برزخی موضوع بحث ہے:

س ....وفات شریف کے بعد نی علیہ کی حیات کے قائل کومکر کہنا آپ کے نزدیک شری طور پر کیا ہے؟ اور کیا علیا کی مختلف تحقیقات کو نی علیہ سے منسوب کیا

جاسکتا ہے؟ مثلاً ایک عالم نے دنیاوی زندگی کہا، دوسرے نے برزخی اخروی کہا، تو کیا پہلے کوشری طور پرحق ہے کہ وہ دوسرے کومنکر کہے؟

ج .....سوال بوری طرح سمجھ میں نہیں آیا، اگر صرف تعبیرات کا اختلاف ہوتو نزاع افظی ہے، اور اگر بتیجہ و آل کا فرق ہوتو لائق اعتنا ہے، مسئلہ حیات میں حیات برزخی ہی موضوع گفتگو ہے، نفی و اثبات کا تعلق اس سے ہے، اگر دونوں فریقوں کا ما ایک ہی ہوتو نزاع لفظی ہوگا، نہیں تو معنوی ہوگا۔

س ..... مجھ جیسے چند نالائقوں کا خیال ہے کہ مسئلہ حیات النبی کے ضمن میں علا کو بند نے مولا نا احمد رضا نے مولا نا حمد رضا نے مولا نا حمد رضا ضان نے اکابرین دیوبند سے کیا تھا (یعنی غلط پراپیگنڈہ) آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں؟

ج ..... برخض کوح ہے کہ اپنے خیال کو سی سی ایکن اگر وہ خیال حقیقت واقعیہ پر مبنی ہوتو سی ورنہ فلط ہوگا، اس ناکارہ کے خیال میں آپ کا خیال حقیقت واقعیہ پر مبنی نہیں۔ نہیں۔

#### روح كالوثاياجانا

س ..... ہمارا عقیدہ ہے کہ حضور علیہ السلام اپنی قبر شریف میں حیات ہیں پھر اس حدیث شریف کی میری قبر پر درود وسلام پڑھتا ہے تو میری قبر پر درود وسلام پڑھتا ہے تو میری روح مجھ پر لوٹادی جاتی ہے اور میں اس کے سلام کا جواب دیتا ہوں، سوال یہ ہے کہ جو پہلے سے زندہ ہے، اس پر روح لوٹانا کیا معنی؟ دوسرے یہ کہ آپ کے دربار میں ہر وقت سلام کا نذرانہ پیش ہوتا رہتا ہے تو اس طرح بار بار روح کا دخول وخروج تو ایک طرح کا عذاب ہوگیا (نعوذ باللہ) کیا یہ حدیث صحیح بھی ہے؟

ج ..... حافظ سیوطی نے اس موضوع پر رسالہ لکھا ہے، اس میں انہوں نے آپ کے سوال کے گیارہ جواب دیتے ہیں لیکن اس ناکارہ کے دل کو ایک بھی نہیں لگا، یاضچے

الفاظ میں ایک بھی سمجھ میں نہیں آیا۔ اس رؤ روح کی حقیقت تو اللہ تعالی ہی کو معلوم ہے، ہمار فیم و اوراک سے بالاتر چیز ہے، لیکن یہ ناکارہ یہ سمجھتا ہے کہ دنیا میں تو ایک طرف آدمی متوجہ ہوتا ہے تو دوسری طرف توجہ نہیں رہتی، لیکن برزخ میں باوجود اس کے کہ روح پاک سیاتھ متعزق بہ جمال الہی ہے، لیکن وہاں۔ واللہ اعلم ۔ ایک طرف توجہ دوسری طرف توجہ سے مانع نہیں۔ لاکھوں بلکہ کروڑوں امتی بہ یک وقت سلام پیش کرتے ہیں گرروح پاک علیقت ہرایک کی طرف پوری طرح متوجہ ہے، پس سلام پیش کرتے ہیں گر روح پاک علیف ہرایک کی طرف بوری طرح متوجہ ہے، پس روح پاک معلب یہ ہے کہ اللہ تعالی ہرسلام کرنے والے کی طرف روح پاک کومتوجہ فرما دیتے ہیں۔ دراللہ رابولم بعنبه فران الاحمال ۔

مجلس مقنّنه اشاعت التؤحيد والسنة ياكسّان كا فيصله:

٢٠٠٠ ياست ياليون بالتان كا فيصله:

ساع موتی، کا عقیدہ قرآن کر بم کے خلاف ہے، قرآن میں ساع موتی ثابت نہیں ہے، جولوگ بمشیة الله

خرقاً للعادة عند القبر ساع کے قائل ہیں وہ کا فرنہیں ہیں، اور جولوگ ساع موتی ہر وقت دور ونزد یک کے قائل

ہیں، وہ ہمارے نزد یک دائر ہ اسلام سے خارج ہیں۔''

in the day of the second

کیا یہ فیصلہ شرعاً درست ہے؟ شریعت مطہرہ کی روشنی میں جواب سے ۔ ۔ ۔ صوبیدار اکبرخان۔

. نوازیں۔

ج .... ساع موتی کے بارے میں حفرت گنگوہی ؓ نے فاوی رشیدید میں جو پھے تحریر فرمایا ہے، وہ محل ہے، اور آپ کے مرسلہ پرچہ میں جو پھے لکھا ہے وہ غلط ہے، حضرت

كَنْكُوبِي ك الفاظ بيرين

'نیمسکدعهد صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم سے مختلف نیہا ہے، اس کا کوئی فیصلہ نہیں کرسکتا۔''

( فاويٰ رشيديه ص: ٨٤،مطبوعة قرآن محل كراچي )

جب بید مسئلہ صحابہ و تابعین اور سلف صالحین (رضی الله عنهم) کے زمانے سے مختلف فیہا چلا آرہا ہے، تو ان میں سے کسی ایک فریق کو کا فرقرار دینے والا ممراہ اور خارجی کہلانے کا مستحق ہوگا۔ واللہ اعلم

## عقيده حياة النبي عليك:

س:ا ..... نبی پاک علی کی حیات برزخی کے متعلق امت مسلمہ و اکابرین دیوبند کا عقیدہ کیا ہے؟

س:٢..... جومقرر اپني مرتقرير ميں حيات النبي ك انكار پرضرور بولتا ہے، اور قاملين حيات كو براكہتا ہے، كيا وہ المسنت ميں سے ہے؟

س: السبب كيا واقعي بيد ديو بندي مسلك كي ترجمان بين جيبا كدان كا دعوي بع؟

س:٨٠..... كياعقنيده حياة النبي قرآن وحديث سے ثابت نہيں؟

ب:٥....كيا ساع انبياً اختلافي مسله هي؟

س:٢ .... كيا فاوى رشيديه جوكة بالوكول كم باتعول ميس باصلى بع؟

س:٤.....منكرين حيات اپنے معتقدين كويد كہتے ہيں كه اب ديوبند ميں بھى تخريب

کارشامل ہو گئے ہیں، اس لئے وہاں بھی اصل عقیدہ کی مخالفت ہورہی ہے، اور بریلوی ذہن کے لوگ وہاں شامل ہو گئے ہیں، کیا یہ تاثر ٹھیک ہے؟

س: ٨..... مجمع الزوائد ومنتدرك وغيره ميں جو بيه حديث آتى ہے كه حضرت عيسىٰ عليه السلام روضة رسول پر حاضر ہوكر سلام كريں گے، آپ ان كا جواب ديں گے، ٹھيك ہے يانہيں؟

ے ..... ہمارا اور ہمارے اکابر کا عقیدہ حیات النبی علی کا ہے، بید حیات برزخی ہے، جومشابہ سے حیات دنیوی کے۔ جومشابہ سے حیات دنیوی کے۔

ج ٣٠٢.... حیات النبی علی کے قاتلین کو برا بھلا کہنے والا ندائل سنت والجماعت کا ترجمان ہے نہ علائے دیو بند کا۔

ج: المستعقيدة حيات قرآن كريم سے بدلالة النص اور حديث سے صراحت النص سے ثابت ہے۔

ج:۵.... مجھے اس میں کسی کا اختلاف معلوم نہیں۔

ج: ١ ..... قاویٰ رشید یہ میں ساع موتی کی بحث ہے، انبیا کرام علیم السلام کے بارے میں نہیں۔

سی میں۔ ج: کہ .... "المهند علی المفند" تو بر بلویوں کے مقابلہ میں ہی لکھی گئ ہے، جس پر ہمارے تمام اکابر کے و تفطیل سے مارے تمام اکابر کے و تفطیل سے ذکر کیا گیا ہے۔ ذکر کیا گیا ہے۔

ج: ٨ ..... يدروايت صحح إورضح مسلم كى روايت اس كى مؤيد ہے۔ والله اعلم۔ منكرين حيات النبي كى اقتداً ؟

س ..... ایک عالم بیعقیدہ رکھتا ہے کہ حضور علیقہ کو حیات برزخی حاصل ہے، بایں صورت کہ آپ علیہ السلام کا جسد مبارک اپنی قبر میں صحیح سالم پڑا ہے، لیکن بیجسم میت ہے اس میں حیات نہیں ہے، صرف روح کو حیات حاصل ہے، اور روح کا کوئی تعلق

جسد انور کے ساتھ نہیں ہے، جو شخص مذکورہ عقیدے کے خلاف عقیدہ رکھے وہ پکا کافر اور کراڑ (ہندو) ہے، اس بات کا اظہار وہ اپنی اکثر تقاریر میں کرتا ہے، اب سوال میہ ہے کہ:

س:.....آیا ایساعقیدہ رکھنے والے عالم کے ساتھ عقیدت رکھنا جائز ہے؟

س۲:.....آیا اس عقیدے کے حامل امام کے پیچھے نماز ہوجاتی ہے؟ س۳:.....ایسے عقیدے کے حامل کی تقاریر سننا شرعا جائز ہیں یا کہ موجب گناہ؟

س السبب عقیدے کا اعلانیدرد کرنا جائے یا کہ اس میں سکوت اختیار کرنا بہتر ہے؟

ح ..... ميرا اور مير اكابر كاعقيده يه ب كه آخضرت عليه وضمة اطهر من حيات

جسمانی کے ساتھ حیات ہیں، اور یہ حیات برزخی ہے، آنخضرت علی ورود وسلام

پیش کرنے والوں کے سلام کا جواب دیتے ہیں،اور وہ تمام امور جن کی تفصیل اللہ ہی کرمعام میں اللہ تو تاریخ میں میں میں اللہ علی معام میں میں اس کے ساتھ

ساتھ ہے، جو تحض اس کے خلاف عقیدہ رکھتا ہے وہ میرے اکابر کے نزدیک گراہ ہے، اس کی اقتدار میں نماز پڑھنا جائز نہیں، اس کی تقریر سننا جائز نہیں، اور اس کے ساتھ

سى قتم كاتعلق روانهيں۔

# حیات انبیا فی القبور کے منکرین کا حکم

محترم مولانا محمر یوسف لد هیانوی صاحب! السلام علیم ورحمته الله وبر کامة ، روزنامه جنگ کراچی ۹ جون ۱۹۹۵ء میں آپ نے لکھاتھا :

"سلف صالحين سے ب اعتادي"

"س : ایک فرقہ حیات الانبیا فی القبور' سلع موتیٰ' ای دنیاوی قبر میں حساب و کتاب' تعوید گندہ' واسطے اور وسیلے کے

قائلین کو کافر اور مشرک کتا ہے اور کتا ہے کہ حیات انبیا اور حساب وکتاب یہ سب برزخی معاملے ہیں 'برزخی قبر ہرانسان کو لمتی ہے ' قبرے مرادیہ گڑھا نہیں جس کے اندر انسان کو ونیا ہیں وفن کردیا جا تا ہے۔ افسوس کہ یہ لوگ کافر اور مشرک کے فتوکا کی ابتدا الم احمہ بن حنبل ؓ ہے کرتے ہیں ' ان کا کمنا ہے کہ ان عقائد کی ابتدا ان سے ہوئی ہے ' اس کے بعد امام ابن تیمیہ ؓ ابن قیم ؓ سمیت ابتدا ان سے ہوئی ہے ' اس کے بعد امام ابن تیمیہ ؓ ابن قیم ؓ سمیت منام صافحین ان کے کفر وشرک کے فتوے کی زو میں آتے ہیں۔ خدارا جواب عنایت فرائیس کہ یہ فرقہ مسلمان ہے یاکافر؟

وجہ سوال سے ہے کہ میرے ایک ماموں جان اسی فرقہ سے اتعلق رکھتے ہیں اب وہ کراچی ہی میں وفات پاکر وہیں مدفون ہو چکے ہیں' میرا ہر وقت انہیں ایسال ثواب اور ان کے لئے دعا مغفرت کرنے کو جی چاہتا ہے گران کے عقائد کی وجہ سے میں جمجکتا ہوں کہ خدانخواستہ یہ فرقہ مسلمان ہی نہ ہو۔

ج۔ یہ فرقہ خارجیوں کے مشابہ ہے کہ تمام اکابر اہل سنت کو حتی کہ
امام احمد بن حنبل کو بھی کافر ومشرک سمجھتا ہے اور ان کے عقائد کا
مشاسلف صالحین سے بے اعمادی اور اپنے جہل پر غرور وپندار ہے۔
عقائد کی تمابوں میں بعض اکابر کا قول ہے کہ جو فرقہ تمام سلف
صالحین کو گمراہ کمتا ہو اس کو گمراہ قرار دیا جائے گا اور جو ان سب کو
کافر قرار دیتا ہو اس کو کافر قرار دیا جائے گا۔ بسرطال ان کو کافر قرار
دینے میں تو احتیاط کی جائے گر ان کی گمرائی میں شک نہیں۔ آپ
اس طرح دعاکیا کریں کہ اگر ہے مسلمان تھا تو اللہ تعالی اس کی

مغفرت فرمائيں۔"۔

اس جواب کی روشنی میں گویا جو فرقہ حیات انبیا فی القبور' ساع موتی' دنیاوی قبر میں حماب وکتاب' تعوید گندہ اور واسطہ وسیلہ کے قائلین کو مشرک کے وہ آپ کے نزدیک خارجیوں کے مشابہ ہے اور اس کی گرائی میں کوئی شک نہیں۔ اس سلسلہ میں جھے آپ سے چند سوالات کرنا ہیں۔ آنجناب سے گزارش ہے کہ قرآن وسنت اور متند حوالوں سے جواب مرحمت فرائمین' وہ سوالات یہ ہیں :

# ساع موتیٰ قرآن کی نظرمیں

ا: -----قرآن من الله تعالى نے ني صلى الله عليه وسلم كو منع فرياكه: "وما انت بمسمع من في القبور-"

(یاره ۲۲- رکوع ۱۵ سوره فاطر)

ترجمہ :"اے نی آپ قبر میں بڑے ہوؤں (لینی مردول) کو نہیں سناسکتے"۔

ایک اور آیت میں ہے:

"فانك لا تسمع الموثى-" (بوره روم روع ۸)

ترجمه ( :"ا بن في) آپ مردول كو نهيل ساسكة "-

سورہ منل میں بھی ای طرح کی ایک آیت ہے جو ساع موٹی کی نفی کرری ہے۔ ندکورہ بالا آیات سے ساع موٹی کی نفی کرری ہیں جب کہ آپ کے جواب (جو کہ جنگ میں شائع ہواہے) سے ساع موٹی کی تائید ہوتی ہے۔

برائے مربانی ان آیات کاجو اصل معاہد یعنی ان آیات کاجو اصل مقصد ہے

اس سے آگاہ فرمائیں آکہ ان شکوک کا ازالہ ہوسکے جو میرے ذہن میں جنم لے رہے ہیں-

# ساع موتی احادیث کی نظرمیں

غروہ بدر میں جو کفار مارے گئے تھے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان عشوں کو ایک گڑھے میں ڈالا اور گڑھے کے کنارے کھڑے ہو کر فرمایا :

> " هل وجدتم ما وعد ربكم حقا -" ترجمه :"تم سے تممارے يروردگار نے جو وعدہ كياوہ تم نے حق

> > بِالْيَّا"ِ۔

کتانما"\_

محابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین نے عرض کیایا رسول اللہ! آپ مردوں کو یکارتے ہیں' آپ نے فرمایا:

> "ما انتم باسمع منهم ولكن لا يجيبون-" ترجمه :"تم ان سے زيادہ نيس سنتے ليكن يه جواب نيس وك عقد."

"انهم الآن ليعلمون ان ما كنت اقول لهم حق-"
حق-"
ترجمه :"إنهوں نے اب تو وہ حق بات جان کی ہوگی جو میں ان سے

اور آب الي بلت فرابعي نيس كة تح كونكد الله تعالى كاار شاوب: "انك لا تسمع الموني-"

(بخاری ص۷۷۵ ن۲)

ترجمه : "يقينا آپ مردول كونسي ساسكتے-"

ندکورہ بلا واقعہ بھی ساع موٹی کا انکار کررہا ہے آپ یہ ہم سے زیادہ جانے ہوں گے کہ حضرت عائشہ کاعلیت میں کیا مقام تھا؟ ان سے بہتر مفرہ 'محدش' نقیمہ ' فلیبہ سب سے بردی مورخہ اور سب سے بردی ماہر انساب شاید دنیا میں اب تک کوئی پیدا نہیں ہوا نہ مردول میں نہ عورتوں میں' انہوں نے ہی یہ فقہی اصول پیش کیا تھا کہ جو روایت خلاف قرآن ہو وہ ہرگز قاتل قبول نہ ہوگی یا اس کی تاویل کی جائے گی یا اس کا رد کیا جائے گا۔

سوال یہ پیدا ہو تا ہے آپ نے یہ فرملیا کہ ساع موٹی کے انکاری خارجی ہیں جب کہ یہ تاریخ میں محفوظ ہے کہ حضرت عائشہ نے سب سے پہلے ساع موٹی کا انکار کیا۔
کیا۔

میری آب سے گزارش ہے کہ ہمیں بھی اس پہلو سے آگاہ کریں جو کہ حضرت عائشہ کی نظروں سے او تجل رہا۔

# ساع موتی امام ابو حنیفه کی نظر میں

امام ابو حنیفہ نے ایک مخص کو کچھ نیک لوگوں کی قبروں کے پاس آکر سلام کرکے یہ کہتے ہوئے ساکمہ اے قبروالوا تم کو کچھ خبر بھی ہے اور کیا تم پر اس کا کچھ اثر بھی ہے کہ میں تممارے پاس مینوں سے آرہا ہوں اور تم سے میرا سوال صرف یہ ہے کہ میرے حق میں دعا کو بتاؤا تمہیں میرے حال کی کچھ خبر بھی ہے یا تم بالکل یہ میرے حق میں دعا کو بتاؤا تمہیں میرے حال کی کچھ خبر بھی ہے یا تم بالکل

غافل ہو؟

ام ابو صنیفہ نے اس کا یہ قول س کر اس سے دریافت کیا کہ کیا قبر والوں نے کچھ جواب دیا؟ وہ بولا نہیں دیا' امام ابو صنیفہ نے یہ سن کر کما تجھ پر پھٹکار' تیرے دونوں ہاتھ گرد آلود ہوجائیں تو ایسے جسموں سے کلام کر آ ہے جو نہ جواب دے سکتے ہیں اور نہ وہ آواز ہی س سکتے ہیں پھر ابو صنیفہ نے قرآن کی یہ آیت تلاوت فرمائی :

"وما انت بمسمع من في القبور-" ترجمه :"اك ني تم ان لوگول كوجو قرول من بين نمين ساسكة"-(فرائب في تحتيق المذاب و تنيم السائل ص)

یمال بھی وہی سوال ہے کہ امام ابو حنیفہ مجمی ساع موتی کے انکاری تھے ' پھر بات کچھ سمجھ میں نہیں آتی کہ ابو حنیفہ کا یہ عمل کیسا تھا؟ ذرا وضاحت کے ساتھ

> جمادیں-واسطے اور وسیلے

اب میرے سوالات نہ کورہ عنوان کے تحت ہوں گے امید ہے جواب مرحمت فرمائیں گے۔

# واسطے اور وسلے قرآن کی نظرمیں

سورہ بقرہ آیت ۱۸۱ میں اللہ تعالی فرمارہے ہیں " اور اے نی! میرے بندے اگر تم سے میرے متعلق بوچھیں تو انہیں بتادہ کہ میں ان سے قریب ہی ہوں۔ بندہ جب مجھے پکار تا ہے تو میں اس کی پکار سنتا ہوں او رجواب دیتا ہوں للذا انہیں جاہئے۔

که میرای حکم مانیں اور مجھ پر ہی ایمان لائمیں۔ یہ بات تم انہیں سنارو 'شاید کہ وہ راہ .

راست ياليس-"

سورہ ق آیت نمبر ۱۲ میں ارشاد ہے:

"ہم نے انسان کو بنایا ہے اور ہم جانتے ہیں جو باتیں اسکے بی میں آتی ہیں اور ہم اس سے اس کی شہر رگ سے بھی زیادہ قریب ہیں۔"

سورہ اعراف آیت ۱۸۰ میں ارشاد ہے:

"اور الله ك تمام نام المجمع بين ان بى ك ذريع سے الله تعالى سے وعاكرو"-

ورج بالا تمام آیات سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اللہ تعالی کو کسی واسطے اور وسیلے کی ضرورت نہیں ہے 'لیکن ہوسکتا ہے کہ ہماری سمجھ میں کوئی خرابی ہو الندا آپ محترم سے یہ مودبانہ عرض ہے کہ فدکورہ بالا آیات (جو کہ واسطے اور وسیلوں کی نفی کررہی ہیں) کا درست مفہوم کیا ہے؟

# واسطے اور وسیلے احادیث کی روشنی میں

ابو داؤر' نسائی' ترندی اور ابن ماجہ نے حضرت انس سے روایت کیا ہے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مسجد میں جیٹا ہوا تھا ایک فخص نماز پڑھ رہاتھا اس نے یہ دعا کی :

"اے اللہ میں آپ سے اس وسلے سے سوال کرتا ہوں کہ تمام حمد آپ ہی کے لئے ہے آپ کے علاوہ کوئی اور عباوت کے لائق نہیں' آپ مرمان اور احسان کرنے والے ہیں' زمین و آسان کے بنانے والے ہیں' اے جانل واکرام والے' اے زندہ' اے

بندوبست كرنے والے ميں آپ سے سوال كر ما ہوں۔"

(تذی ص۲۲ ج۲)

حضور اکرم صلی الله علیه وسلم نے بیر س کر فرمایا: "اس نے اللہ کے اسم اعظم کے ذریعہ دعاکی ہے کہ جب

بھی اس کے ذریعے دعا کی جاتی ہے تبول ہوتی ہے او رجب بھی کوئی

سوال کیا جاتا ہے عطاکیا جاتا ہے۔"

ندکورہ حدیث سے یہ ظاہر ہورہا ہے کہ اللہ کو کسی نبی کسی پیر کسی فقیرے واسط اور وسیلے کی ضرورت نہیں اور الی کوئی دوسری حدیث بھی ہمیں نہیں ملی جس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کے ناموں کے علاوہ کسی دوسرے واسطے یا وسلے کا ذکر کیا ہو۔

لنذا آپ سے سوال ہے کہ ہم واسطے یا وسلے کے قائل ہوں تو کیو کر؟ ذرا تفصیل سے جواب عنابت فرمادیں۔

# واسطے اور وسیلے ابو حنیفہ کی نظرمیں

بہ بات سی کو درست نہیں کہ دعا مائے اللہ سے سمی اور وسیلے سے بلکہ جائے کہ اللہ ہی کے ناموں اور صفتوں کے ساتھ وسیلہ پکڑے اور یہ بھی نہ کیے کہ مانگا ہوں تچھ سے بھی فلال یا ساتھ فرشتوں یا نبیوں کے تیرے اور مثل اس کے<sup>،</sup>

(در مخار)

لیج ابو حنیفہ کا فتوی بھی حاضر ہے ، ہم واسطے اور وسیلے کے قائل ہوں تو کیونگر؟ مؤدمانه عرض ہے۔

# ۵۲۷ تعویذ گنڈے

محترم مولوی صاحب!

تعوید گندوں کا جوت یا ذکر جمیں قرآن میں نہیں ملتا ہاں اعلویث اس کا رو كرتى نظر آتى بين مثلاً عبد الله بن مسعود رضى الله تعالى عنه روايت كرتے بين كه مين رسول الله صلى الله عليه وسلم كو كمت سنام كه دم التعويذ اور توله سب شرك بين-(ابو داؤد محكوة ص١٨٩)

ہاری ناقص عقل تو یہ کہتی ہے کہ قرآن سراسرراہ ہدایت ہے اور یہ مدایت ہم اس کو سمجھ کر ہی حاصل کر علتے ہیں نہ کہ تعوید بناکر گلے میں ڈالنے سے یا گھول مھول کرپینے سے ویسے ہم ہدایت کے طالب ہیں آپ نے جو اس کے نہ ماننے والوں کو خارجی کما ہے ضرور آپ کی نظر میں کوئی حدیث کوئی واقعہ ہوگا براہ مریانی جمیں بھی اس سے آگاہ فرمائیں نوازش ہوگا۔

قرآن مجید میں اللہ تعالی نے قرآن اور شد دونوں کے بارے میں فرمایا کہ ان دولول میں مومنین کے لئے شفا ہے او کیا جس طرح ہم قرآن کو ملے میں افکائے بازو یر باندھتے ہیں اسی طرح شمد کی ہو تکوں کو گلے میں لٹکانے یا بازو پر باندھنے سے شفا مل سکتی ہے؟ جواب عنایت فرمائیں۔ عین نوازش ہوگ۔

## ونياوى قبرمين حساب وكتاب

محرّم لدهیانوی صاحب!

مذكورہ بالا عنوان كے تحت ميرا آپ سے يه سوال ہے كه ونياؤى قريس جو حساب وكتاب كوند النه وه ظارى كيد ع، جب كه قرآن من الله الخالي فرائ مين كد: " نطفہ کی بوند ہے ہم نے انبان کو پیداکیا ' پھراس کی نقدیر مقرر کی پھراس کے لئے زندگی کی راہ آسان کی ' پھراسے موت دی اور قبرعطا فرمائی "۔

اور قبرعطا فرمائی "۔

(ادر جمعیا فرمائی "۔

جب کہ ہم یہ دیکھتے ہیں کہ بہت سے لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کو قبر (مٹی والی قبر) میسر نہیں آتی کچھ کو جانور بھی کھاجاتے ہیں کچھ پانی میں مرجاتے ہیں کوئی ریزہ ریزہ ہوجا آ ہے کسی کو لوگ جلادیتے ہیں غرض یہ کہ کثر تعداد میں لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کو دنیاوی قبر میسر نہیں آتی تو پھر قرآن کا یہ دعویٰ کہ ہم انسان کو قبر عطاکرتے ہیں سے کیا مراد ہے؟

میری ناقص عقل یہ کہتی ہے کہ قرآن کا دعویٰ بالکل سچاہے اور قرآن میں فہ کورہ قبرے مراد برذخی قبرہے جو ہرایک کو طنی ہے اور مردے پر عذاب وراحت کا دور گزرتا ہے قرآن میں اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ "آل فرعون کو صبح وشام دوزخ کی آگ پر پیش کیا جاتا ہے"۔

(سورہ مومنون ۵۸)

فرعون کی لاش آپ دیکھ لیں یورپ میں محفوظ ہے لیکن قرآن یہ کمہ رہاہے کہ اسے آگ پر چیش کیا جا آ ہے اس سے یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ عذاب کا یہ دور اس پر کمال گزر آ ہے؟

فرعون کی لاش (بدن) کو بچانے کا ذکر خود اللہ تعالی نے سورہ یونس آیت ۹۰-۹۳ میں کیا ہے تاکہ لوگوں کو عبرت ہو۔

## حيات الانبيا في القبور

محرم لدهیانوی صاحب! الله تعالی قرآن پاک میں ارشاد فرما آے کہ:

"ثم انكم يوم القيامة عند ربكم

(مومنون آیت ۱۵–۱۲)

تختصمون-"

ترجمہ: "دنیاوی زندگی کے بعد تہیں ایک دن ضرور مرناہے اور پھر روز قیامت ہی اٹھایا جاناہے"۔

غور طلب بات یہ ہے کہ اس اصول کے لئے کسی نبی ولی بزرگ کی تخصیص نہیں ہے یہ اصول عام ہے اس میں کوئی اسٹنیٰ نہیں ہے۔

أيك اور جكه ارشاد فرمايا:

"انک میت وانهم مینون-" (الزم-٣٠)

ترجمہ :"ب شک (اے نی) تم بھی مرنے والے ہو اور ان لوگول کو بھی موت آنی ہے"۔

یہ آیات ہمیں یہ بتارہی ہیں کہ ہرذی روح نے موت کا مزا چکھنا ہے ، چاہے ، وہ انبیا بی کیوں نہ ہوں موت کا ایک وقت مقرر ہے اور اس مقرر وقت پر سب کو موت آئے گیا آتی ہے۔

سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ ان واضح آیات کی موجودگی میں یہ کمنا کہ انبیا قبروں میں زندہ ہیں تو قرآن کی یہ بات کن میں زندہ ہیں تو قرآن کی یہ بات کن لوگوں کے لئے ہے کیا عام لوگوں کے لئے؟ کیونکہ اگر حیات الانبیا فی القبور کو درست مان لیا جائے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ انبیا کو موت آتی ہی نہیں اور اگر آتی بھی ہوتھوڑی دیر کے لئے قبر میں جاتے ہی وہ زندہ ہوجاتے ہیں۔

جب کہ قرآن یہ کمنر ماہے ہر مرنے والا قیامت کے دن ہی اشھے گا۔

حیات الانبیا فی القبور سے متعلق میں ایک واقعہ درج ذمل کررہا ہوں جو کہ

بخاری کی ایک طویل ترین حدیث ہے اور واقعہ معراج سے متعلق ہے۔ اس کا آخری

حصہ درج ذیل ہے:

مذكورہ بالا حديث توبيہ ثابت كررى ہے كه وفات كے بعد نبي مدينه منورہ كى قبر ميں زندہ بيں جو جبرئيل نے انہيں معراج كے وقت وكھايا تھا۔

سعید بن مسیب اور عروۃ بن الزیر اور بہت سے اہل علم بیان کرتے ہیں کہ

" حضرت عائش نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

تدرسی کے زمانے میں فرمایا کرتے ہے کہ کی نبی کو بھی وفات

نہیں دی جاتی جب تک اے جنت میں اس کا مقام دکھا نہیں دیا

جاتی مقام دکھادیے جانے کے بعد اس کو انتخاب کا موقع دیا جاتیا ہے

چاہے دنیا میں رہے اور چاہے تو اللہ کی طاقات کو ترجیح دے) پس

جب آپ کا آخری وفت آیا اور اس طل میں کہ آپ کا سرمبارک

میرے زانو پر تھا آپ کو تھوڑی دیر کے لئے غش آگیا عائش نے کہا

آخری کلہ جس کے بعد آپ نے کوئی بات نہ کی بیہ تھا : اللّٰ ہم

ر فیق الاعلی بیعن آپ نے اللہ تعالی کی رفاقت کو ترجیح دی۔ " (مناری ص۹۶۹ جلد ۲ مطبوعہ د بلی)

بخاری کی بیہ حدیث بی طابت کررہی ہے کہ نبی نے اللہ کی ملاقات کو ترجے دی اور اس ونیا سے چلے گئے اب اگر ہم انہیں مدینے کی قبر میں زندہ مانیں تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ نبی نے ونیا والوں کو ترجیح دی اوران سے تعلق باتی رکھا۔ براہ ممریانی اس کی وضاحت کردیں کہ ان احادیث کا صبح مفہوم کیا ہے ؟ ہو سکتا

ہے کہ ہمارے سیجھنے میں غلطی ہوئی ہو۔ بخاری کی ایک حدیث سے بھی ہے کہ:

"حضرت عائشة فرماتي مين كه رسول الله صلى الله عليه وسلم کی وفات اس وقت ہوئی جب ابو بکڑ مکہ سے قریب ایک مقام پر تھے اس وقت حضرت عمر کھڑے ہوئے اور کہنے لگے خدا کی قتم نبی صلی الله طلبه وسلم كي وفات نسيس موكى اور عمر في بي بھى كماكم الله تعالى آپ کو پھر زندہ کرے گا اور آپ متن المجالیۃ لوگوں کے (متافقوں کے جو خوشیاں منارہے تھے) ہاتھ اور پیمر ضرور کاٹ ڈالیں گے' پھر ابو کر آئے اور انہوں نے نی صلی اللہ علیہ وسلم کے چرے سے عادر بنائی اور آپ مستفری کے چرہ کو بوسہ دیا اور کما کہ میرے مال باپ آپ متن الم الله ير قربان زندگي اور موت دونوں میری جان ہے اللہ آپ کو دو موتول کا مزہ نہ چکھائے گا کھروہ باہر نکل مکتے اور عمر سے خاطب ہوکر کہا اے نشم کھانے والے اتن

تیزی نه کر۔

الزمری کتے ہیں کہ ابو سلمہ نے جھے سے بیان کیا کہ عبد اللہ بن عباس نے کہا کہ ابو بر باہر نکلے عمر لوگوں سے گفتگو کررہے تھ، اب لوگوں نے ابو بر رضی اللہ عنہ کی طرف توجہ کی اور عمر کو چھوڑ ویا، حمد وفا کے بعد ابو برنے کہا بن رکھو کہ تم بیں سے جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بندگی کرنا تھا اسے معلوم ہو کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم وفات پاگئے اور جو اللہ کا پجاری تھا تو اللہ تعالی زندہ ہے اسے موت نہیں آئے گئ پھر قرآن کی بہ آیات تلاوت فرائیں جن کا ترجہ درج ذیل ہے :

ترجمہ: محمد اس کے سوا کھے نہیں کہ بس ایک رسول ہیں ان سے بہلے بھی بہت سے رسول گزر گئے ہیں پس کیا آگر سے مرحائیں یا شہید کردیئے جائیں تو تم النے پیروں چرجاؤے اور جو النے پیروں پھرجائے گا اللہ تعالی اپنے شکر گررہے گا"۔

گزار بندوں کو جزا دے کررہے گا"۔

(ترجمه ص ۱۵ جلدا عص ۱۸۴ جلد ۲ بخاري)

صحابہ کرام اپنے نمی سے بہت محبت کرتے تھے آگر ان کو یہ معلوم ہو آگہ نمی ذرہ ہیں تو بھی بھی ان کا فلیفہ منتب نہ کرتے نہ اپنے نمی کی تجییزو تنفین کرتے نہ ان کو قبر میں اناریتے 'بعد میں نہ تو بھی اجتماد کی ضرورت پیش آتی نہ رجال کی چھان بین کی نہ احادیث کی تحقیق میں محنت صرف کرنا پڑتی 'جب بھی جس چیز کی ضرورت ہوتی قبر پہنچ کر وریافت کر لیتے 'ابو بکڑ ارتداد کے موقع پر وہاں سے رہنمائی لیت 'عرام قط کے وقت اور حضرت عائشہ اور حضرت عائشہ اور حضرت عائشہ جمل اور صفین کے موقع بر۔

میری ناقص عقل کے مطابق قبر میں مردہ کے زندہ ہوجانے کا عقیدہ ہی تو قبر پرستی کی جڑ ہے کیونکہ جب کی قبر پرست کو یہ یقین دلایا جائے کہ قبر میں موجود فض تیری آواز کو من نہیں سکتا تیری حاجت کو پورا نہیں کرسکتا بلکہ اس کو تو خود یہ خبر نہیں کہ کب زندہ کرکے اٹھایا جائے گاتو قبر پرست قبر پرستی سے تائب ہوجائے گا۔ محترم لدھیانوی صاحب اس معاملے پر بھی ہماری رہنمائی سیجئے نوازش ہوگ۔ خط انتائی طویل ہوگیا ہے کیا کریں عقائد کے مسائل سے جن پر ہماری دوزخ اور جنت کا دار و مدار ہے کیونکہ جس فخص کے عقائد وہ نہ ہوں جو کہ قرآن و حدیث اور جنت کا دار و مدار ہے کیونکہ جس فخص کے عقائد وہ نہ ہوں جو کہ قرآن و حدیث صحیح نے بیان کئے ہیں تو وہ فخص لکھ نیک اعمال کرتا رہے مثلا نماز 'روزہ' جج وغیرہ لیکن یہ چیزیں اس کو کوئی نفع نہیں پہنچا ہمیتیں کیونکہ سب سے پہلی چیز ایمان ہے۔ محترم خط طویل ہے جو کہ آپ کا بہت ساقیتی وقت لے گالیکن میں پر امید محترم خط طویل ہے جو کہ آپ کا بہت ساقیتی وقت لے گالیکن میں پر امید ہوں کہ آپ جواب ضرور عنایت فرائیس گے۔

آپ کے روزنامہ جنگ میں دیئے ہوئے جوابات سے جن شکوک وشہمات نے جنم لیا تھا میں انہیں ہی معلوم کرنا چاہتا ہوں او رمیں انتہائی مشکور ہوں گاکہ آپ مجھے جوابات سے مطمئن فرمائیں۔ فقط

تحریم احمد صدیق مکان نمبرد-اے میر فضل ٹاؤن نزد فضل معبد والی گلی لطیف آباد نمبرہ

۱۰ وسمبر۱۹۹۵ء

#### جواب

بہم اللہ الرحمٰن الرحیم محترم د مکرم جناب تحریم احمہ صدیقی صاحب! سلام مسنون کے بعد گزارش ہے کہ جناب کا گرامی نامہ میرے ایک تحریر کردہ جواب کے سلسلہ میں' جو 9 جون 1990ء کے اخبار جنگ میں شائع ہوا تھا' موصول ہوا' جس میں جناب نے ساع موتیٰ حیات فی القبور' تعویذ گنڈے اور توسل وغیرہ مسائل کے بارے میں اپنے موقف کے ولائل چیش کرکے مجھے ان کا جواب لکھنے کے بارے میں فرمایا ہے۔

اس ناکارہ نے اس فرقہ کو "خارجی فرقہ کے مثلبہ" کماہے اس کی وجہ سائل کا بیہ فقرہ ہے:

"افسوس کہ یہ لوگ کافر ومشرک کے فتویٰ کی ابتدا امام احمد بن حنبل ؓ سے کرتے ہیں 'کہ ان عقائد کی ابتدا ان سے ہوئی ہے '
اس کے بعد امام ابن تیمیہ 'ابن قیم ؓ سمیت تمام صالحین ؓ ان کے فتویٰ کی زدیمی آتے ہیں۔۔۔۔ "

خارجی لوگ بھی اپنے نظریات کے لئے قرآن کے حوالے دیے تھے 'اور صحابہ قر ابعین 'بو ان کے مزعومہ نظریات سے متغق نہیں تھے 'ان کو کافر قرار دیتے تھے 'اگر آپ حضرات بھی امم ابو صنیفہ 'المام شافی 'المام احمد بن صنبل ؓ سے لے کر المام ربانی مجد والف ٹائی شاہ ولی اللہ محدث وہلوی 'مند المند شاہ عبد العزیز محدث وہلوی آک اور ان کے بعد کے تمام اکابر واعاظم پر کافرومشرک ہونے کافتوکی صادر فرماتے ہیں تو بلاشبہ آپ خارجی فرقہ کے مشابہ ہیں 'اس صورت میں آپ کے ولائل پر غور کرنا اور آپ کے استدلال کی غلطی واضح کرنا ہے سود ہے 'کیونکہ حدیث نبوی کے مطابق " کے استدلال کی غلطی واضح کرنا ہے سود ہے 'کیونکہ حدیث نبوی کے مطابق " لا بعر ف معروف اولا ینکر منکرا الا ما اشر ب من ہواہ " آپ کسی بات کو مائے کے تیار ہی نہیں ہوں گے 'پس جب کوئی شخص اپنے نظریہ پر اتنا پکا ہو کہ اپنے سوا پوری امت کے اکابر واعاظم کو کافر و مشرک اور بے ایمان سمجھتا ہو اس سے اپنے سوا پوری امت کے اکابر واعاظم کو کافر و مشرک اور بے ایمان سمجھتا ہو اس سے کسی جزوی مسئلہ پر گفتگو کرنا کار عبث ہے 'البتہ چند نکات آنجناب کی خدمت میں کسی جزوی مسئلہ پر گفتگو کرنا کار عبث ہے 'البتہ چند نکات آنجناب کی خدمت میں کسی جزوی مسئلہ پر گفتگو کرنا کار عبث ہے 'البتہ چند نکات آنجناب کی خدمت میں کسی جزوی مسئلہ پر گفتگو کرنا کار عبث ہے 'البتہ چند نکات آنجناب کی خدمت میں کسی جزوی مسئلہ پر گفتگو کرنا کار عبث ہے 'البتہ چند نکات آنجناب کی خدمت میں

پیش کرتا ہوں' ان کی وضاحت فرمادی جائے تو انشاء اللہ آنجناب کے ذکر کردہ مسائل پر بھی معروضات پیش کرکے آنجناب سے ولو انصاف طلب کروں گا' وضاحت طلب اموریہ ہیں :

ا: \_\_\_\_\_ كيا آپ حضرات ان اكابر امت كوجو "حيات الانبيا في القبور" ساع موقى اس قبريس جَس مين مردے كو دفن كيا جاتا ب حساب وكتاب يا سوال وجواب موخ " تعويز گندے كے جواز اور وسيلہ وتوسل كے قائل بين واقعة كافر ، شرك سيجھتے بين؟ اور شرعان كورى ادكام بين جو كافروں اور مشركوں كے بين؟

۲ : --- تي نه المومنين حضرت عائشه صديقه رضى الله عنها ك بارك من تحرير فرايا ب:

"ان سے بہتر مفسو' محدث تقید' خطیبہ' سب سے بری مورخہ' سب سے بری ماہر انساب شاید دنیا میں اب تک کوئی پیدا میں ہوا'نہ مردول میں نہ عورتوں میں "۔

اگر فدکورہ بلا پانچ مسائل میں سے کسی مسئلہ کی وہ بھی قائل ہوں تو کیاوہ بھی آپ حضرات کے نزدیک۔۔۔۔نعوذ باللہ ۔۔۔۔کافرہ ومشرکہ ہوں گی؟

الم : ----- آپ نے اپنے خطین حضرت امام ابو حنیفہ کا دو جگہ حوالہ دیا ہے حالا نکہ امام ابو حنیفہ کا دو جگہ حوالہ دیا ہے حالا نکہ امام ابو حنیفہ حیات فی القبر کے قائل ہیں اور انہوں نے اس مسئلہ کو عقائد میں ذکر کیا ہے 'سوال سے ہے کہ امام ابو حنیفہ بھی اس عقیدہ کی وجہ سے کافرومشرک موئے مانہیں ؟

۲ : \_\_\_\_\_ کافر ومشرک کے قول کا بھی اعتبار نہیں 'اور اس کی نقل وروایت بھی لائق اعتاد نہیں ' تو :

الف : \_\_\_\_\_ قرآن كريم كانقل متواتر سے منقول ہوناكيے ثابت ہوگا؟ جب كه نا قلين قرآن يا تو ان مسائل مختلف فيه بيس سے كسى نه كسى مسئله كے قائل ہيں ، يا قائلين كو آپ كى طرح كافرومشرك نهيں سيجھتے ، اور اوپر نمبر هيں عرض كرچكا ہوں كه كافرومشرك كاكافرنه سيجھنے والا بھى كافر ہے ، كويا چودہ صديوں كى سارى امت كافر ومشرك كاكافرنه سيجھنے والا بھى كافر ہے ، كويا چودہ صديوں كى سارى امت كافر ومشرك تقى ان كافرول اور مشركوں كى نقل كى ہوئى كتاب كس طرح لائق اعتاد ہوگى؟ اور اس سے استدلال كرناكيسے جائز ہوگا؟۔

ب : \_\_\_\_\_ ٹھیک ہی سوال صحیح بخاری کے بارے میں ہوگا' اس میں ب شار روایتیں آپ کے کافروں اور مشرکوں سے منتقول ہیں' اور صحیح بخاری کی جو سند ہم تک پہنچی ہے ان میں بھی بہت سے اکابر ایسے ہیں جو آپ کے ان مسائل کے کلاً یا . عضاً قائل ہیں' سوال یہ ہے کہ یہ صحیح بخاری جو کافروں اور مشرکوں کے ذریعہ ہم تک پنچی' وہ کس طرح لائق اعتبار ہو سکتی ہے' اور اس سے استدلال کیو تکر جائز ہو سکتا ہے بلکہ خود امام بخاری بھی ان مسائل کے کلاً یا . عضاً قائل ہیں' وہ بھی آپ ہوسکتا ہے بلکہ خود امام بخاری بھی ان مسائل کے کلاً یا . عضاً قائل ہیں' وہ بھی آپ

کے نزدیک کافر ومشرک ہوئے ' پھروہ الم احمد بن حنبل آ کے شاگرد رشید ہیں ' اور صحح بخاری میں ان سے روایتی لاتے ہیں ' جب کہ الم احمد بن حنبل آ آپ کے نزدیک سرگروہ مشرکین ہیں ' پس ایسے مخص کی کتاب کا کیا اعتبار؟ جو خود بھی مشرک ہو' اور مشرکوں کا شاگر د بھی۔

ے: ----- جو فردیا فرقہ بوری امت کو کافرومشرک تصور کرتا ہو وہ مسلمان کیے ہوگا؟اور اسلام کے اصول و فروع کس سے حاصل کرے گا؟

مجھے امید ہے کہ آپ ان سات سوالوں کو اچھی طرح سوچ کر ان کے جوابات رقم فرمائیں گے ' پھر آپ کے اصول موضوعہ کی روشنی میں یہ ناکارہ آپ کے مسائل کے بارے میں تبادلہ خیال کرے گا۔ والسلام

#### قبراقدس برساع کی حدود:

س ..... قبر رسول مقبول علی کے پر کھڑے ہوکر درود شریف پڑھنا حفرات اکابرین دیوبند کا متفقہ عقیدہ ہے کہ قبر اقدس پر ساعت فرماتے ہیں، سوال میہ ہے کہ قبر اقدس پر ساع کی حدود کہاں تک ہیں؟

ا:.....آیا حجرهٔ عائشهٔ کی حدود؟

٢: .... حضور كے دوركى مسجدكى حدود؟

m:....دورعثانی کی مسجد کی حدود جب که مسجد کی توسیع کرے حجرهٔ عاکشه

#### كومسجد مين شامل كيا گيا؟

٧ :....موجودهمسجد؟

۵:....آئنده توسيع شده حدودمسجد؟

٢: .....حضوراً كے دور كا شهر مدينه؟

٤:....موجوده شهر مدينه؟

٨:.....آئنده كاشهر مدينه؟

ج ..... کہیں تصریح تو یادنہیں، اکابر سے سنا ہے کہ احاظ مسجد شریف میں جہاں سے بھی درود وسلام پر معا جائے خودساعت فرماتے ہیں، مجد کی حدود جہاں تک وسیع ہوں گی وہاں تک ساعت کا تھم ہوگا، اور حجرۂ شریفہ کے قریب سے سلام عرض کرنا اقرب الی الا دب والحبت ہوگا۔

### قبری شرعی تعریف:

س ..... قبر کی شرق تعریف کیا ہے؟ اگر اس سے مراد شرعاً وہی زینی گڑھا ہے تو اس کے قبر شری ہونے پر کیا ولائل ہیں؟

۲: منکرین حیات کہتے ہیں کہ یہ گڑھا شرعی طور پر قبر نہیں ہے، ورنہ ان افراد کے بارے میں کیا کہا جائے گا جنہیں جلا دیا گیا یا غرق ہونے کے بعد سمندر کی محصلیاں کھا گئیں؟

۳: اگر قبرے شرق طور پر یہی گڑھا مراد ہے تو ایک صالح کے لئے اس کی فراخی اور برے کے لئے اس کی فراخی اور برے کے لئے اس کی تنگی ظاہری قبر کی طرح مشاہدے میں کیوں نہیں آتی؟ امید ہے کہ ایک طالب علم کی تسلی کے لئے مفصل اور باحوالہ تحریر فرمائیں گے۔

ج ..... قبرسے مرادیبی گڑھا ہے جس میں میت کو دنن کیا جاتا ہے، اس میں ثواب و عذاب ہوتا ہے، اس کے دلائل بہت ہیں چندا کیب کی طرف اشارہ کرتا ہوں:

ا:..... "أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أن العبد أذا وضع

فى قبره وتولى عنه اصحابه انه ليسمع قرع نعالهم اتاه ملكان فيقعدانه الحديث."

میت کو ای قبر میں رکھا جاتا ہے ای میں وہ لوشنے والوں کے جوتوں کی آتے میں جو ای قبر میں اس کے باس دو فرشتے آتے میں جو ای قبر میں اس بھاتے ہیں۔

الشمس الله عليه وسلم وقد وجبت الشمس فسمع صوتاً، فقال: يهود تعذب في قبورها." (بخاري ج: اص:١٨٣)

آنخضرت علی کے انہی قبروں سے عذاب کی آواز س کر فرمایا تھا کہ یہود کوان کی قبروں میں عذاب دیا جارہا ہے۔

الله على قبرين فقال انهما الله عليه وسلم على قبرين فقال انهما الله عليه وسلم على قبرين فقال انهما (بخارى ج: اص:۱۸۳)

آ تخضرت علی قبروں پر گزرے تھے اور انہی کے بارے میں فرمایا تھا کہان دونوں کو عذاب ہور ہا ہے۔

٣: ..... "بينما النبي صلى الله عليه وسلم في حائط لبنى النجار على بغلة له ونحن معه اذحادت به فكادت تلقيه واذا اقبرة ستة او خمسة او اربعة ..... فقال: ان هذه الامة تبتلىٰ في قبورها، فلولا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم من عذاب القبر الذي اسمع منه .....الخ."

(صحیحمسلم ج:۲ ص:۳۸۱)

اسی ظاہر قبر کے عذاب سے آپ کی سواری بدکی تھی، اور انہی قبروں میں ان لوگوں کو عذاب دیا جارہا تھا اور انہی قبروں کے بارے میں فرمایا تھا کہ اگر میہ اندیشہ نہ ہوتا کہ تم مردوں کو دفن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا کہ قبر کا جو عذاب میں سن رہا ہوں وہ تنہیں بھی سنا دیتا۔ ۵:..... فولى: السلام على اهل الديار من المؤمنين والمسلمين."
(صحص ١:٣٠١٣،٥٠١)

"السلام عليكم يا اهل القبور." (تذي ١٢٥: ١٢٥ ج:١)

"السلام عليكم دارقوم مؤمنين." (ابوداورص:٥٠١ه ج:٣)

انبی قبور میں جانے والوں کو السلام علیم کہنے کا تھم ہوا، اور انبی قبور کو' دار

قوم مؤمنين' فرمايا گيا۔

قبر کا عذاب و تواب عالم غیب کی چیز ہے اس لئے اس کو ہماری نظروں سے
پوشیدہ رکھا گیا ، جس طرح خواب کے احوال بیداری والوں سے پوشیدہ رہتے ہیں۔
جن لوگوں کو دفن نہیں کیا جاتا کیا بعید ہے کہ ان کے لئے فضا ہی کو قبر بنا دیا جائے،
ببرحال عذاب قبر کا انکار کرنا یا نصوص کے برخلاف '' قبر'' میں تاویلیں کرنا تقاضائے
ایمان وانعماف کے خلاف ہے۔واللہ اعلم

#### عذاب تبرك اسباب

س ..... جناب مولانا صاحب مئلہ کھے ہوں ہے کہ میں نے جب سے مورخہ ۲۳ نومبر ۱۹ء کے اخبار جنگ میں سے خبر پراھی:

'' دو مرتبه لحد کی زمین مل گئ' تیسری مرتبه سانپ اور چھو نکل آئے''۔

''دو سانپول نے میت سے لیٹ کر اسے دو حصول میں تقسیم کر دیا۔ راولپنڈی کے قریب لیک میت کی عبرت انگیز تدفین''۔

دوراولپنڈی (جنگ رپورٹ) چند روز قبل پیرودھائی راولپنڈی کے قدیم قبرستان میں رونما ہونے والے ایک عبرت اِنگیز اور نا قابل یفتن واقعہ نے ایک میت کی تدفین کیلئے آنے والے سیکروں افراد پر رقت طاری کر دی۔ تفصیلات کے مطابق ایک شخص کی میت کو جونی قبریس انارا گیا' لدی جگہ والی زمین یوں آپس میں مل گئ جیسے اسے کھو دا ہی نہیں گیا تھا۔ وہاں موجود ایک عالم دین کی ہدایت پر دو سری قبر کھودی گئ ' مگر پھر ویسے ہی ہوا۔ اس پر تمام لوگوں نے استغفار کا ورد شروع کر دیا۔ مولوی صاحب کی ہدایت پر دوبارہ لحد کھو دنے کی کوشش کی گئ تو اس جگہ سے سانپ ' پچھو اور مختلف انسام کی فرٹ کے مولوی مانب ' پچھو اور مختلف انسام صاحب کی ہدایت پر میت کو قبر میں انار دیا گیا۔ میت کے قبر میں مانب پاؤں کے برایت پر میت کو قبر میں انار دیا گیا۔ میت کے قبر میں سانپ پاؤں کے اور دو سرا سانپ پاؤں کے اور دو سرا میں تقسیم ہوگئ جیسے میں مل گئے اور دیکھتے ہی دیکھتے ہی دیکھتے ہی میت کے ہمراہ اسے کئی آرے سے چر دیا گیا ہو۔ یہ منظر دیکھتے ہی میت کے ہمراہ اسے کئی آرے سے چر دیا گیا ہو۔ یہ منظر دیکھتے ہی میت کے ہمراہ اسے کئی آرے والے سیکوں لوگوں پر سکتہ طاری ہوگیا''۔

میں عجیب کیفیت میں جالا ہو گیا ہوں۔اور سوچا رہتا ہوں کہ اس آدمی نے ایسے کون سے گناہ کئے ہوں گے جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے اس کو الی سزا دی ' حالانکہ آج کل کے معاشرے میں گناہ عام ہوتے جا رہے ہیں۔لیکن آخر کیا وجہ تھی جو اس کو اللہ تعالیٰ نے ایس سزا دی؟ بے شک اللہ کے بھید اللہ بی جانا ہے لیکن اگر اس کے بارے میں کسی کتاب میں یا آپ کے علم میں ہو تو ضرور بتائیں۔

ج ..... عذاب قبر کا سبب کبیرہ گناہوں کا ارتکاب ہے۔ جو شخص کسی تھین کبیرہ گناہ کا مرتکب ہو اور توبہ کئے بغیر مرجائے وہ قبر کے ہولناک عذاب میں مبتلا کیا جاتاہے۔ خصوصاً جو شخص کسی اعلانیہ گناہ کا بغیر کسی جھجک کے مرتکب ہو' احکام شرعیہ کی تحقیر کرے یا کمزوروں کے حقوق پا مال کرے 'اس کے بارے میں زیادہ اندیشہ ہے۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو اپنی بناہ میں رکھیں۔ احادیث وروایات میں اندیشہ ہے۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو اپنی بناہ میں رکھیں۔ احادیث وروایات میں

بہت سے اہل معاصی کا عذاب قبر میں مبتلا ہونا ندکور ہے۔ان سے چند واقعات نقل کرتا ہوں:

# ۱- چغل خوری: ۲-اور پیشاب سے پر میزنه کرنا:

بہت ی احادیث میں یہ مضمون آیا ہے کہ آنخفرت ﷺ دو قبروں کے پاس سے گزرے ' تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ ان دونوں قبروں والوں کو قبر میں عذاب ہورہا (کہ جس سے پخامشکل ہوآ) ایک تو چغلی کیا کر آتھا اور دو سرا پیشاب سے پہیز نہیں کر آتھا۔

ال مضمون کی اجادیث متعدد معالیہ کے امر ضی اللہ عنم الجمعین سے اس مضمون کی اجادیث متعدد سے ا

اس مضمون کی احادیث متعدد صحابہ کرام رضی الله عنهم الجمعین سے مروی ہیں -

# ۳- کسی مسلمان کو ناحق قتل کر نا:

متعدد احادیث میں بیہ واقعہ منقول ہے کہ ایک جماد میں ایک صاحب نے

(جس کا نام محلم بن جنامہ تھا) کس فخص کو باوجود اس کے کلمہ پڑھنے کے قتل

کر دیا۔چند دن بعد قاتل کا انقال ہو گیا تو زمین نے اس کی لاش اگل دی۔متعد و

بار دفن کیا گیا'لیکن زمین ہربار اس کی لاش کو اگل دیتی تھی۔ آنخضرت ﷺ

ہے اس کا ذکر کیا گیا تو فرمایا کہ زمین تو اس سے برے لوگوں کو بھی چھپالیتی ہے'
لیکن اللہ تعالی نے بیہ منظر تم کو اس لئے دکھایا تاکہ تم کو آپس کی حرام چیزوں

(جان ومال اور عزت و آبرو) کو پا مال کرنے کے بارے میں تصیحت و عبرت ہو۔

(بیمقی: دلائل نبوت ص ۰۹ هجلد ۱ مصنف عبدالرزاق ص ۱۷۳ ا ا کن ماجه ص ۲۸۱ م مجمع الزوائد ص ۲۹۳ جلد ۷)

## م \_ انخفرت عليه ك نام ير جموث بولنا:

متعدد احادیث میں آیا ہے کہ جن لوگوں نے انخضرت عظیے کے نام پر

Presented by www.ziaraat.com

جھوٹ بولا تھا' ان کی لاش کو بھی زمین نے قبول نہیں کیا 'بلکہ با ہراگل دیا۔ (مجے بغاری می الد جلد اسمج مسلم می ۲۰ ت ۲ 'بہتی 'دلائل نوت می ۲۴ جلد ۲)

## ۵-جھوٹی افواہیں پھیلانا:

صحیح بخاری میں آنخضرت ﷺ کا ایک طویل خواب ندکورہ ۔ (اور انبیاء کرام علیم السلام کا خواب بھی وحی ہوتاہے)جس میں برزخ کے بہت سے مناظر دکھائے گئے۔ اس میں ہے کہ جھوٹی انواہیں پھیلانے والے کے بارے میں آپ ﷺ نے دیکھا کہ زنبور سے اس کا ایک کلا گدی تک چراجارہاہے 'پھر دو سرے کلے کے ساتھ بھی میں ہوتاہے۔ استے میں پہلا کلا ٹھیک ہو جاتاہے اس کو پھر چیرتے ہیں۔ قیامت تک اس کے ساتھ میں ہوتارہے گا۔

## ٧- قرآن كريم سے غفلت:

قرآن کریم سے غفلت کرنے والے کے بارے میں دیکھا کہ وہ لیٹا ہوا ہے 'ایک شخص بردا بھاری پھر لئے اس کے سر پر کھڑ اہے 'وہ پھرسے اس کے سر کو اتنے زور سے بھو ڑتاہے کہ وہ پھر لڑھک کر دور جاگر تاہے وہ شخص دوبارہ پھر اٹھاکر لاتا ہے اتنے میں اس کا سرٹھیک پہلے کی طرح ہو چکا ہوتا ہے ۔قیامت تک اس کے ساتھ یمی کیا جائے گا۔

#### ٧\_زنا:

زنا کار مردوں اور عور توں کو ایک غارمیں دیکھا جو تنور کی طرح نیچے سے فراخ اور اوپر سے نگ ہے۔ اس میں آگ جل رہی ہے 'جب آگ کے شعلے بحر کتے ہیں تو وہ لوگ تنور کے منہ تک آجاتے ہیں اور جب آگ نیچے ہیٹھتی ہے تو وہ لوگ بھی نیچے جلے جاتے ہیں 'قیامت تک ان کے ساتھ رہی ہوتارہے گا۔

### ۸ ـ سود کھاٹا:

سود خور کو اس حالت میں دیکھا کہ وہ خون کی نہر میں کھڑ اہے۔اور آیک شخص نہر کے کنارے پر کھڑ اہے۔جب وہ شخص نہر کے کنارے پر کھڑ اسے ۔جب کے سامنے بہت سے پھر اشحا سود خور خونی نہر کے کنارے پر آنا چاہتاہے تو کنارے پر کھڑ اشخص آیک پھر اٹھا کر ذور سے اس کے منہ پر مارتاہے اور وہ پھر اپنی پہلی جگہ چلا جاتاہے۔قیامت تک اس کے ساتھ یمی معاملہ ہوتارہے گا۔

امام بیمتی نے دلائل نبوت (صفحہ ۲۹۱ ، ج ۲) میں حضرت ابو سعید خدری ﷺ کی حدیث نقل کی ہے۔جس میں چند مناظر کا ذکرہے جو آنخضرت علی تھانوی " علی کو شب معراج میں دکھائے گئے۔ (حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی " نشر الطیب (صفحہ ۵۰ ، مطبوعہ تاج کمپنی) میں بھی اس حدیث کو نقل کیا ہے ) وہ مناظر حسب زیل ہیں۔

# ُ 9 - حلال چھو ڈکر حرام کھانے والے :

فرمایا 'میں نے دیکھا کہ بچھ خوان رکھے ہیں جن پر پاکیزہ گوشت رکھا ہے گر ان پر کوئی شخص نہیں اور دو سرے خوانوں پر سرا ہوا بدبو دار گوشت رکھا ہے۔ ان پر بہت سے آدمی بیٹھے کھا رہے ہیں۔جرئیل علظ نے کہا ہے وہ لوگ ہیں جو حلال کو چھوڑتے ہیں اور حرام کو کھاتے ہیں۔

## ۱۰-سود کھانے والے :

آگے دیکھا کہ کچھ لوگ ہیں جن کے میٹ کو ٹھریوں جیسے ہیں۔جب ان میں سے کوئی شخص اٹھنا چاہتا ہے تو فور آگر پڑتا ہے۔جرئیل علاق نے کہا یہ سود کھانے والے ہیں۔

## ۱۱ - تیموں کا مال کھانے والے :

آگے دیکھا کہ کچھ لوگ جن کے ہونٹ او نول کے سے ہیں اور وہ آگ کے انگارے نگل رہے ہیں جو ان کے اسفل سے (پاخانے کی جگہ سے) نکل رہے ہیں ۔جرئیل عالیے نے بتایا کہ بیہ وہ لوگ ہیں جو تیبموں کا مال ظلما کھاتے ہیں۔۔

## ۱۲-بد کار عورتین:

آگے دیکھا کہ کچھ عورتیں بہتانوں سے بندھی لٹک رہی ہیں-جبرئیل علایے نے بتایا کہ بیہ زناکرنے والی بد کار عورتیں ہیں-

## ١٣- چغل خور عيب چين :

آگے دیکھا کہ کچھ لوگ ہیں کہ جن کے پہلو سے گوشت کا کلڑا انہی کو کھلایا جاتا ہے۔ جبرئیل ملائل نے فرمایا کہ میہ غیبت کرنے والے ' چغل خور اور عیب چین لوگ ہیں۔

امام بیمقی سے دلائل نبوت (صفحہ ۹۸ ۳ ، جلد ۲) میں واقعات معراج ہی میں حضرت ابو ہریرہ ﷺ کی حدیث نقل کی ہے۔ (جے نشر الطیب میں واقعہ ششم کے ذیل میں نقل کیا ہے ) اس میں مندرجہ ذیل مناظر کا ذکر ہے:

# ١٨- نماز فرض سے روگر دانی کرنے والے:

فرمایا کہ پھرایک قوم پر گزر ہوا'جن کے سرپھرسے پھوڑے جاتے ہیں۔ اورجب وہ کچلے جانچکتے ہیں تو پہلی حالت پر ہو جاتے ہیں اور اس کاسلسلہ ذرابند نمیں ہوتا۔ آنخضرت ﷺ نے جرئیل مالٹ سے بوچھا کہ سے کیا ما جراہے؟ انہوں نے بتایا کہ سے وہ لوگ ہیں جو فرض نمازسے روگر دانی اور سستی کرتے ہیں۔ 10-زکوٰۃ نہ دینے والے:

فرمایا' پھر ایک ایس قوم پر گزر ہواجن کی شرمگاہوں پر آگے پیچیے جیتھڑے

لیٹے ہوئے تھے اور وہ مویشیوں کی طرح چر رہے تھے۔اور زقوم اور جہنم کے پھر کھا رہے تھے۔اور زقوم اور جہنم کے پھر کھا رہے تھے۔آپ بیٹ ایس نے کہا کہ بیہ وہ لوگ ہیں ؟جبرئیل مالٹ نے کہا کہ بیہ وہ لوگ ہیں 'جو اپنے مالوں کی زکوۃ ادانہیں کرتے اور اللہ تعالیٰ نے ان پر ظلم نہیں کیا اور آپ میں کا رب بندوں پر ظلم کرنے والانہیں۔

# ۱۱ - غیرعور تول سے آشنائی کرنے والے:

فرمایا ، پھر ایک ایسی قوم پر گزر ہوا ، جن کے سامنے ایک ہنڈیا ہیں پکا ہوا گوشت رکھا ہے۔ وہ لوگ اس سرمے ہوئے گوشت رکھا ہے۔ وہ لوگ اس سرمے ہوئے گوشت کو کھا رہے ہیں۔ اور پکا ہوا گوشت نہیں کھاتے۔ آپ سالتے کے بیچھا یہ کون لوگ ہیں ؟ جرکیل علیہ السلام نے کہا کہ یہ آپ سالتے کی امت میں سے وہ مرد ہے جس کے پاس حلال طیب بیوی ہو اور پھروہ ناپاک عورت کے پاس جائے ۔ اس میں وہ عورت ہے جو اپنے حلال طیب شو ہرکے پاس سے اٹھ کرکسی ناپاک مرد کے پاس جائے اور رات کو اس کے پاس رہے یہاں تک کہ صبح ہو جائے۔

## اوگوں کے حقوق ادانہ کرنے والا:

فرمایا ، پھر ایک فخص پر گزر ہواجس نے ایک برا گشمالکڑیوں کا جمع کر رکھا ہے۔ وہ اس کو اٹھا نہیں سکتا۔ اور وہ اس میں اور لا لاکر لا دباہے۔ آپ ﷺ نے پوچھا کہ بیہ کون فخص ہے ؟ جبرئیل علاقے نے کہا کہ بیہ آپ ﷺ کی امت کا وہ فخص ہے جس کے ذمہ لوگوں کے بہت سے حقوق اور امانتیں ہیں جن کے ادا کرنے پر وہ قادر نہیں اور وہ اور زیادہ لا دا چلا جاتا ہے۔

# ١٨-فتنه انگيز خطيب اور واعظ:

پھر آپ ﷺ کاگزر ایک الیی قوم پر ہواجن کی زبانیں اور ہونٹ آہنی مقراضوں سے کاٹے جارہے ہیں اور جب ک کچتے ہیں تو پھر سابقہ حالت پر ہو resented by www.ziaraat.com جاتے ہیں اور بیہ سلسلہ بند نہیں ہوتا۔ آپ ﷺ نے بوچھا کہ بیہ کون لوگ ہیں؟ جبرئیل علای نے بتایا کہ بیہ گمراہی میں ڈالنے والے فتنہ انگیز خطیب اور واعظ ہیں۔

## ۔ 19- بری بات کہ کر نادم ہونے والا:

پھر آپ ﷺ کاگرر ایک چھوٹے پھر پر ہواجس میں سے ایک برائیل فکا اے پھر آپ ﷺ نے بوچھا کہ ہے کھر وہ بیل دوبارہ اندر جانا چاہتا ہے گر نہیں جاسکا۔ آپ ﷺ نے بوچھا کہ یہ کیا ہے؟ جرئیل علی نے بتایا کہ یہ اس شخص کا حال ہے جو ایک بردی بات منہ سے نکالے 'پھر نادم ہوکر اس کو واپس لینا چاہے 'مگر اس کے واپس لینے پر قادر نہیں۔

## ۲۰ - ملاوث کرنے والا :

حافظ ابن قیم " نے کتاب الروح میں اور حافظ جلال الدین سیوطی نے شرح صدور میں حافظ ابن ابی الدنیا کی کتاب القبور سے یہ واقعہ نقل کیا ہے کہ عبد الحمید بن محمود کہتے ہیں کہ میں حضرت ابن عباس ﷺ کی خدمت میں بیٹا تھا استے میں کچھ لوگ آئے اور ذکر کیا کہ ہم لوگ جج کے لئے آئے شے 'ہمارے ایک رفیق کا انقال ہو گیا ہیں کہ اس کے لئے قبر کھودی اور لحد بنائی 'جب لحد سے فارغ ہوئے تو دیکھتے کیا ہیں کہ اس میں ایک کالا ناگ بیٹھا ہے وہ اتنا بڑا تھا اس نے بوری لحد بحر رکھی تھی ۔ ہم نے دو سری جگہ قبر کھودی تو وہاں بھی وہی کالا ناگ موجود تھا۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما نے فرمایا کہ یہ کالا ناگ اس کے گلے کا طوق ہے جو اس کو پہنایا جائے گا۔ جاؤ! جو قبریں تم نے کھود اس کے بین انہی میں سے کسی میں دفن کر دو ۔ پس قتم ہے اس ذات کی جس کے رکھی ہیں انہی میں سے کسی میں دفن کر دو ۔ پس قتم ہے اس ذات کی جس کے قضہ میں میری جان ہے 'آگر تم اس کی قبر کے لئے ساری زمین بھی کھود ڈالو تو یہ قبنہ میں میری جان ہے 'آگر تم اس کی قبر کے لئے ساری زمین بھی کھود ڈالو تو یہ کالا ناگ تمہیں ہر جگہ موجود طے گا۔ چنانچہ ہم واپس گئے اور مردے کو انہی کالا ناگ تمہیں ہر جگہ موجود طے گا۔ چنانچہ ہم واپس گئے اور مردے کو انہی کالا ناگ تمہیں ہر جگہ موجود طے گا۔ چنانچہ ہم واپس گئے اور مردے کو انہی کالا ناگ تمہیں ہر جگہ موجود طے گا۔ چنانچہ ہم واپس گئے اور مردے کو انہی کالا ناگ تمہیں ہر جگہ موجود طے گا۔ چنانچہ ہم واپس گئے اور مردے کو انہی

گڑھوں میں سے ایک میں دفن کر دیا۔جب ہم جج سے واپس لوٹے تو ہم نے اس کا سامان اس کے گھڑ پنچایا اور اس کا قصہ سنایا اور اسکی بیوی سے بوچھا کہ سیہ شخص کیاعمل کرتا تھا؟ اس نے بتایا کہ غلہ فروخت کرتا تھا۔ روزانہ گھر کی ضرورت کا غلہ نکال لیتا اور اتن مقدار چھٹائی کا بھوسہ خرید کر اس میں ملا دیا کرتا تھا۔ (تاب الروح ص ۱۲۳) شرح مدور ص ۵۷)

## ۲۱- مال کی گستاخی کرنے والا:

حافظ سیوطی " نے شرح صدور میں 'اصبانی کی ترغیب و ترہیب کے حوالے سے عوام بن حوشب سے نقل کیا ہے کہ میں ایک دفعہ ایک قبیلے میں گیا۔اس کے قریب ایک قبرستان ہے۔عمر کے بعد کا وقت ہواتو ایک قبر پھٹی اور اس میں سے ایک مخص نکلا جس کا سرگدھے کے سرجیبا تھا اور باتی بدن انسان جیبا تھا۔اس نے تین مرتبہ گدھے کی ہی آواز نکالی 'پھر قبربند ہوگئی۔ میں نے لوگوں سے اس کے بارے میں دریافت کیاتو بتایا گیا کہ یہ شخص شراب نوشی کیا کرتا تھا جب شام ہوتی تو اس کی والدہ اس کو کما کرتی کہ بیٹا! اللہ سے ڈرو' اس کے جواب میں یہ کہتا کہ تو گدھے کی طرح ھینکتی ہے۔یہ شخص عمر کے بعد مرا' اس دن سے آج تک روزانہ عمر کے بعد اس کی قبر پھٹتی ہے اور وہ گدھے کی طرح بعد اس کی قبر پھٹتی ہے اور وہ گدھے کی طرح تین مرتبہ ھینکتا ہے 'اس کے بعد اس کی قبر پھٹتی ہے اور وہ گدھے کی طرح تین مرتبہ ھینکتا ہے 'اس کے بعد اس کی قبر پھٹتی ہے اور وہ گدھے کی طرح تین مرتبہ ھینکتا ہے 'اس کے بعد اس کی قبر پھٹتی ہے وار وہ گدھے کی طرح تین مرتبہ ھینکتا ہے 'اس کے بعد اس کی قبر پند ہوجاتی ہے۔

# ۲۲- بغیرطمارت کے نماز پڑھنے اور مظلوم کی مددنہ کرنے والا:

حضرت عبداللہ بن معود ﷺ سے روایت ہے کہ ایک بندے کو قبر میں سوکو ڑے لگانے کا حکم ہوا۔ وہ اللہ تعالیٰ سے سوال و دعاکر تا رہا۔ بالآخر تخفیف ہوتے ہوتے ایک کو ڑا لگا تو پوری قبر آگ سے بحرگی۔ جب یہ عذاب ختم ہوا اور اسے ہوش آیا تو اس نے فرشتوں سے بوچھا کہ تم لوگوں نے کس گناہ پر جھے کو ڑا لگایا؟ انہوں نے جواب دیا کہ تونے ایک دن نماز

بغیروضو کے پڑھی تھی اور تو ایک مظلوم کے پاس سے گزرا تھا ہگر تونے اس کی مدد نہیں کی تھی ۔ (شکل الآثار م ۱۳۱۶ م)

٣٠- صحابه كرام حكو براكينے والا:

ابن الى الدنيائے كتاب القبور ميں ابو اسحاق سے نقل كيا ہے كہ مجھے ايك ميت كو غسل دينے كے ليے بلايا كيا ميں نے اس كے چرے سے كپڑا ہٹايا تو ديكھا كہ ايك برا بھارى سانپ اس كى گردن ميں ليٹا ہوا ہے ميں واپس آگيا۔ اس كو غسل نہيں ديا 'پس لوگوں نے ذكر كيا كہ بيہ شخص صحابہ كو براكماكر تا تھا۔

(كتاب الروح ص ١٢٠ شرح صدور ص ٧٥)

اس قتم کے اور بہت سے واقعات کتاب الروح اور شرح صدور میں نقل کئے ہیں ۔ حافظ ابن قیم سے کتاب الروح میں ان اسباب کو تفصیل سے لکھا ہے جوعذاب قبر کا سبب ہیں ۔ یمال ان کی عبارت کا ترجمہ نقل کرتا ہوں ۔ حافظ ابن قیم سکھتے ہیں :

دونوال مسئلہ: سائل کا بہ سوال کہ وہ کون سے اسباب ہیں جن کی وجہ سے قبروالوں کو عذاب ہوتاہے"۔

دواس کا جواب دو طرح پر ہے ایک مجمل اور ایک مفصل \_

مجمل جواب: توبہ ہے کہ اہل تبور کو عذاب ہوتاہے۔اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کے جمل پر اس کے حکم کو ضائع کرنے پر اور اسکی نافرہانیوں کے ارتکاب پر۔
پس اللہ تعالیٰ اسی روح کو عذاب نہیں دیتے جس کو اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل ہو۔اور جو اللہ تعالیٰ ہے مجت رکھتی ہو۔اس کے حکم کی تعیل کرتی ہو اور اس کی منع کی ہوئی چیزوں سے پر ہیز کرتی ہو۔اور نہ ایسے بدن کو عذاب دیتے ہیں ،جس منع کی ہوئی چیزوں سے پر ہیز کرتی ہو۔اور نہ ایسے بدن کو عذاب دیتے ہیں ،جس میں ایسی باکیزہ روح ہو ،کیونکہ قبر کا عذاب اور آخرت کا عذاب بندے پر اللہ تعالیٰ کے غضب اور ناراض کیا پھر توبہ کے بغیر مرگیا توجس قدر اس نے اللہ تعالیٰ کو غضب ناک اور ناراض کیا پھر توبہ کے بغیر مرگیا توجس قدر اس نے اللہ تعالیٰ کو غضب ناک اور ناراض کیا پھر توبہ کے بغیر مرگیا توجس قدر اس نے اللہ تعالیٰ کو غضب ناک اور ناراض کیا پھر توبہ کے بغیر مرگیا توجس قدر اس نے اللہ

تعالیٰ کو ناراض کیا تھا اس کے بقدر اس کو بر زخ میں عذاب ہو گا۔پس کوئی کم لینے والا ہے اور کوئی زیادہ لینے والا۔ کوئی تصدیق کرنے والا ہے اور کوئی تکذیب کرنے والا۔

رہامنصل جواب: تو آنخفرت ﷺ نے ان دو مخصول کے بارے میں بتایا ، جن کو قبر میں عذاب ہورہا تھا کہ ایک چنل خوری کرکے لوگوں کے در میان فساد دالت تھا اور دو سراپیشاب سے پر ہیز نہیں کرنا تھا۔پس موخر الذکر نے طمارت واجبہ کو ترک کیا 'اور اول الذکر نے اپنی ذبان سے ایسے سبب کا ارتکاب کیا جو لوگوں کے در میان فتنہ اور شرانگیزی کا باعث ہو 'اگرچہ وہ تچی بات ہی نقل کرنا تھا۔ اس میں اس بات پر حبیہ ہے کہ جو شخص جھوٹ طوفان اور بستان تراشی کے ذریعہ لوگوں کے در میان فتنہ ڈالنے کا سبب بے اس کا عذاب چنل خور سے بھی بڑھ کرنے میں اس پر سنیہ ہے کہ جو شخص نماز کا تارک ہو کہ بیشاب سے پر ہیز نہ کرنے میں اس پر سنیہ ہے کہ جو شخص نماز کا تارک ہو کہ بیشاب سے سفائی عاصل کرنا جس کے واجبات کہ جو شخص نماز کا تارک ہو کہ بیشاب سے بھی بڑا ہوگا۔

اور حفرت ابن مسعود طمی حدیث میں اس شخص کا قصہ گزر چکا ہے کہ جس کی قبر پر ایک کوڑا مارا تو وہ آگ سے بھر گئی ۔ کیونکہ اس نے ایک نماز بغیر طمارت کے پڑھی تھی اور وہ مظلوم کے پاس سے گزرا تھا مگر اس کی مدد نہیں کی تھی ۔

اور صحیح بخاری میں حضرت سمرہ بن جندب سطی حدیث بھی گزر چی ہے جس میں جھوٹی افواہیں پھیلانے والے کے عذاب کا ذکر ہے ۔ نیز اس شخص کے عذاب کا جو قرآن پڑھ کر رات کو سور ہتا ہے اور دن کو اس پر عمل نہیں کرتا ۔ نیز بدکار مردوں اور عور توں کا عذاب اور سود کھانے والے کا عذاب جن کا شخضرت ﷺ نے برزخ میں مشاہدہ فرمایا ۔

اور حفرت ابو ہریرہ ﷺ کی جدیث بھی گزر چکی ہے 'جس میں بوے پھر

کے ساتھ ان لوگوں کے سرپھوڑنے کا ذکر ہے جو نماز میں سستی کیا کرتے تھے اور زکوۃ نہ دینے والوں کا ذکر ہے کہ وہ جہنم کے زقوم اور پھروں کو چر رہے تھے۔ اور جو زناکاری کی وجہ سے سمڑا ہوا بدیودار گوشت کھا رہے تھے اور فتنہ پرور گراہ کرنے والے خطیوں اور واعظوں کا ذکر ہے جن کے ہونٹ آہنی مقراضوں سے کاٹے جارہے تھے۔

اور حضرت الوسعيد رضي الله عنه كي حديث بھي گزر چكي ہے جن ميں چند الل جرائم کے عذاب کا ذکر ہے۔ بعض کے پیٹ کو تحربوں جیسے تھے اور آل فرعون (جہنمیوں) کے قافلے ان کو روند رہے تھے۔ یہ سود کھانے والے ہیں ۔ بعض کے منہ کھول کر ان میں آگ کے انگارے ٹھونے جارہے تھے جو ان کے اسفل سے نکل جاتے تھے۔ یہ تیموں کا مال کھانے والے ہیں ' بعض عورتیں پہتانوں سے ہند ھی ہوئی لنگ رہی تھیں ' یہ بد کار عورتیں ہیں۔بعض کے پہلوؤں سے گوشت کاف کر انہی کو کھلایا جا رہا تھا' یہ غیبت اور عیب چینی كرنے والے ہیں۔ بعض كے مانے كے ناخن ہیں جن سے وہ اپنے چرول اور سینوں کوچھیل رہے ہیں' یہ وہ لوگ ہیں جو لوگوں کی عزت و آبرو سے تھیلتے ہیں - اور انکفرت ﷺ نے ہمیں بتایا کہ جس غلام نے خیبر کے مال غنیمت سے ایک چادرہ چرالیا تھا' وہ چادرہ اس کی قبر میں بھڑئی ہوئی آگ بن گیا' باوجود مل مناس من خور اس كابھى حق تھا۔ اب غور كيجئے كه جو شخص دو سرے کا مال ناحق ہڑپ کر جائے جس میں اس کا کوئی حق نہیں' اس کا کیا حال ہو گا؟

خلاصہ: یہ کہ قبر کا عذاب دل' آٹھ' کان' منہ' زبان' پیٹ' شرمگاہ' ہاتھ' پاؤں اور پورے بدن کے گناہوں پر ہے لیس جن لوگوں کو قبر میں عذاب ہو آ ہے وہ بیہ ہیں:

(۱) چغل خور (۲) جھوٹ بولنے والا (۳) غیبت کرنے والا (۴) جھوٹی گواہی

دینے والا (۵) کسی یا کدامن پر تہت لگانے والا (۱) لوگوں کے در میان فتنہ وفساد ڈالنے والا (۷) لوگوں کو بدعت کی طرف بلانے والا (۸) اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے نام پر الی بات کہنے والا جس کا اس کو علم نہیں (۹) اپنی گفتگو میں می تراشی کرنے والا (١٠) سود کھانے والا (١١) تیموں کا مال کھانے والا (۱۲) رشوت بھتہ وغیرہ کے ذریعہ حرام کھانے والا ( ۱۳) مسلمان بھائی کا مال ناحق کھانے والا ( ۱۴) اسلامی مملکت کے غیرمسلم شہری کا مال ناحق کھانے والا (١٥) نشه ييني والا (١٦) ملعون درخت كالقمه كهان والا (١٤) زاني (١٨) لوطی (۱۹) چور (۲۰) خیانت کرنے والا (۲۱) عهد فکنی کرنے والا (۲۲) دھوکہ دہی کرنے والا (۲۳) جعل سازی اور مکروفریب کرنے والا (۴۴)سود لينے والا (۲۵) سود دينے والا (۲۲) سود کی تحریر لکھنے والا (۲۷) سود کی گواہی دینے والا (۲۸) حلالہ کرنے والا (۲۹) حلالہ کرانے والا (۳۰) اللہ تعالٰی کے فرائض کو ساقط کرنے اور حرام چیزوں کا ار تکاب کرنے کے لئے حیلے کرنے والا (٣١) مسلمانوں كو ايذا پنيانے والا (٣١) ان كے عيوب كى ثوه لكانے والا (۳۳) تھم النی کے خلاف فیصلے کرنے والا (۳۳) شریعت کے خلاف فتوے دينے والا (٣٥) گناہ اور ظلم كے كام ميں دوسرے كى مددكرنے والا (٣٦) کسی کو ناحق قتل کرنے والا (۲۷) اللہ کے حرم میں الحاد اور سمجوی افتیار كرنے والا (۸ م) اللہ تعالى كے اساء وصفات كے حقائق كو بدلنے والا (۹ م) اساء اللی میں مجموی اختیار کرنے والا (۰م) اپنی رائے کو اینے ذوق کو اور اپنی سیاست کو رسول اللہ عظی کی سنت پر مقدم کرنے والا (۱۱) نوحہ کرنے والی عورت (۴۲) نوحہ کو سننے والا ( ۴۳) جنم میں نوحہ کرنے والے 'یعنی راگ گانے والے 'سننے والے جس کو اللہ تعالیٰ نے اور اس کے رسول ﷺ نے حرام قرار دیا ہے۔ (۴۴) راگ سننے والے (۴۵) قبروں پر عمارتیں بنانے والے اور ان یر قدیلیں اور چراغ روش کرنے والے (۲ م) تاب تول میں کی کرنے

والے کہ جب لوگوں ہے اپنا حق لیتے ہیں تو پورالیتے ہیں اور جب لوگوں کو دیتے ہیں تو کم دیتے ہیں (۷۷) جبار اور سرکش لوگ (۸۸) متکبرلوگ (۴۹) ریا کارلوگ (۵۰)لوگوں کی عیب چینی کرنے والے (۵۱) ناحق کاجھگڑ ااور کٹ ججتی کرنے والے (۵۲) سلف صالحین (صحابہ " وتابعین" اور ائمہ دین پر طعن كرنے والے ( ۵۳) جولوگ كاہنوں ' نجوميوں اور قياف شناسوں كے ياس جاتے ہیں'ان سے سوال کرتے ہیں اور جو کچھ میہ لوگ بتائیں اس کو سیج جانتے ہیں ( اس کالموں کے مددگار 'جنول نے اپنی آخرت کو دوسرول کی دنیا کے عوض چے دیا۔ (۵۵) وہ مخض کہ جب تم اس کو اللہ تعالیٰ کا خوف برلاؤ اور اللہ تعالی کا نام لے کر نصیحت کرو تو باز نہ آئے اور جب اس کے جیسی مخلوق سے ڈراؤ اور بندوں کا خوف دلاؤ تو باز آجائے (۵۲) وہ شخص کہ جب اس کو اللہ تعالی اور اس کے رسول ﷺ کے کلام کے حوالے سے ہدایت کی جائے تو ہدایت بر نہ آئے اور اس کی طرف سراٹھاکر بھی نہ دیکھے اور جب اس کو کسی ایسے مخص کی بات پہنچ جس کے ساتھ وہ حسن ظن رکھتاہے (حالانکہ وہ صحح بات بھی کہہ سکتاہے اور غلط بھی ) تو اس کی بات کو خوب مضبوطی سے بکڑ لے اور اس کی مخالفت نہ کرے (۵۷) وہ مخص کہ جب اس کے سامنے قرآن پڑھا جائے تو اس سے متاثر نہ ہو'بلکہ بیا او قات اس سے گرانی محسوس کرے -اور جب وہ شیطان کا قرآن (لیعن گانا اور قوالی ) سنے 'جو زنا کا منتر اور نفاق کا مادہ ہے تو اس کا جی خوش ہو جائے اور اس پر اس کو وجد آنے لگے اور اس کے دل سے خوشی کے مظا ہر پھوٹے لگیں اور اس کا جی جاہے کہ گانے والا بس گاتاہی جائے 'خاموش نہ ہو۔ (۵۸) اور ایسا شخص جو اللہ تعالیٰ کی قتم کھاکر توڑؤالے (اور تو ڑنے کی پروانہ کرے 'لیکن ہی شخص اگر کسی ہما در کی قتم کھالے یا اپنے شنخ ہے بری ہونے کی قتم کھالے یا اپنے کسی عزیز وقریب کی قتم کھالے 'یا جوانمردی کی قتم کھالے ' یاکسی ایسے شخص کی زندگی کی قتم کھائے جس سے وہ

محبت رکھتا اور اس کی تعظیم کر تاہے تو قتم کھانے کے بعد اس کو تو ڑنے کے لئے کسی طرح بھی آمادہ نہ ہو' خواہ اس کو کتنا ہی ڈرایا دھمکایا جائے۔ (۵۹) کھلے بندوں گناہ کرنے والا' جو اینے گناہ پر فخر کرے اور اینے ہمجولیوں کے مقابلہ میں كثرت سے اس گناہ كو كرے \_ (٧٠) ايبا شخص جس كو تم اينے مال اور الل وعیال پر امین نه بنا سکو (۹۱) ایسا بدخلق اور بد زبان آدمی که لوگ اس کی بد زبانی اور شرسے ڈرتے ہوئے اس کو منہ نہ لگائیں ۔ (۹۲) جو کھخص کہ نماز کو آخری وقت تک موخر کر دے اور جب نماز پڑھے تو چار ٹھونگے لگالے اور اس میں الله كا ذكر نه كرے مكر بهت كم - ( ٩٣) جو شخص كه خوش ولى كے ساتھ زكوة ادانه کرے (۹۴) ج کی وسعت کے باوجود ج نه کرے (۹۵) قدرت کے باوجود اینے زمہ کے حقوق ادانہ کرے (۹۲) جو مخص دیکھنے میں ' بولنے میں ' کھانے پینے میں 'چلنے پھرنے میں احتیاط اور پر بیز گاری سے کام نہ لے (٧٤) جو شخص مال کے حاصل کرنے میں اس کی پروانہ کرے کہ حلال سے آیا ہے یا حرام ہے؟ (۹۸) جو هخص صلہ رحمی نہ کرے 'نہ مسکین پر رحم کرے 'نہ بیوہ پر ' نہ نیتم پر' نہ جانوروں اور چوپاؤں پر'بلکہ بیتم کو دھکے دے 'مسکین کو کھانا کھلانے کی ترغیب نہ دے ' لوگوں کو دکھانے کے لئے عمل کرے اور برتنے کی چیزوں سے بھی لوگوں کو منع کرے - (۱۹) اور جو شخص کہ اپنے عیب کے بجائے لوگوں کے عیوب میں اور اپنے گناہ کے بجائے لوگوں کے گناہوں میں مشغول ہو'پس ان تمام لوگوں کو اور ان جیسے دو سرے لوگوں کو ان جرائم پر قبر میں عذاب ہوتاہے ۔ان جرائم کی قلت وکثرت اور صغیرہ وکبیرہ ہونے کے مطابق چونکہ اکثرلوگ ان جرائم کے مرتکب ہیں اس لئے الل قبور کی اکثریت عذاب قبر میں مبتلا ہے اور عذاب قبرسے نجات پانے والے بہت کم لوگ ہیں۔پس قبریں با ہرسے مٹی نظر آتی ہیں لیکن ان کے اندر حسرتیں ہیں اور عذاب ہے - با ہر مٹی اور منقش پھروں سے بنی ہوتی ہیں'لیکن ان کے اندر مصائب کے میار اور

سانپول اور کچھووں کی بحرمار ہے ۔وہ حسرتوں میں الی اہل رہی ہیں 'جیسے ہنڈیا اہلتی ہے اور الیا ہونا بھی چاہئے کیونکہ اہل قبور کے درمیان اور ان کی خواہشوں اور آر زووں کے درمیان دیوار حائل ہوگئ ہے ۔اللہ کی قتم اقبری الیا وعظ کمہ رہی ہیں 'کہ انہوں نے کسی واعظ کے لئے بولنے کی مخبائش نہیں چھوڑی اور وہ پکار پکار کار کمہ رہی ہیں کہ:

"اب دنیا کے آباد کرنے والو ایم ایسے گھر کو آباد کر رہے ہو جو بہت جلد دوال پذیر ہے اور تم اس گھر کو ویران کر رہے ہو جس میں تم بری تیزی سے نقل ہو رہے ہو۔ تم نے ان گھروں کو آباد کیا جن کے منافع اور سکونت دو سرول کے لئے ہے اور تم نے ان گھروں کو ویران کیا کہ تمہاری رہائش ان کے سوا اور کمیں نہیں 'یہ گھر دوڑ میں لیک دو سرے سے آگے نگلنے کا ہے 'یماں اعمال امانت رکھے جاتے ہیں 'یہ تھیتی کا بی ہے ، یہ عبرتوں کا محل ہے۔ "جنت کے جاتے ہیں 'یہ تھیتی کا بی ہے ، یہ عبرتوں کا محل ہے۔ "جنت کے باغیجے ہے 'یا دو زخ کے گڑھوں میں سے ایک باغیجے ہے 'یا دو زخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا'۔ (یہ آخری فقرہ حدیث پاک کا ایک جملہ ہے )۔ ابن قیم "کو عبارت کا ترجمہ ختم ہوا۔

# عذاب قبرکے سلسلہ میں چند ضروری گزار شات

ا- الله كى پناه! قبركے عذاب كا منظر بردائى ہولناك اور خوفناك ہے - بندے كو چاہئے كہ اپنى قبرے عافل نہ ہو اور كوئى ايباكام نه كرے جو عذاب قبركا موجب ہو - حديث ميں ہے كه حضرت امير المومنين عثان رضى الله عنه كى قبر برجاتے تو اتنا روتے كه ريش مبارك تر ہو جاتى - عرض كيا گيا كه آپ جنت و دو زخ كے تذكرے سے اتنا نہيں روتے جتنا اس سے روتے ہیں - فرمایا كه ميں نے تذكرے سے اتنا نہيں روتے جتنا اس سے روتے ہیں - فرمایا كه ميں نے كفرت علیہ كاب ارشاد خود ساہے كه :

فقال ان رسول الله ﷺ قال ان القبر او ل منز ل من مناز ل الآخرة فان نحي منه ، فما بعده ايسر منه ان لم ينج منه فما بعدہ اشدمنه قال وقال رسول الله ﷺ ما رأیت منظرًا قط الاو القبر افظع منه رواہ الترمذی و ابن ماجه (اسکو تر ۲۷) ترجمہ : دوقیر آخرت کی منزلوں میں سے پہلی منزل ہے ۔ پس آگر اس سے نجات مل گئی توبعد کی منزلیس ان شاء اللہ اس سے زیادہ آسان ہوں گی اور آگر اس سے نجات نہ ملی تو بعد کی منزلیس اس سے بھی مشکل ہوں گی اور آخضرت ﷺ نے فرمایا کہ میں نے کوئی منظر قبرسے زیادہ ہولناک نہیں دیکھا"۔

(ترندي ابن ماجه المشكوة ص ٢٦)

صیح بخاری وصیح مسلم میں حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنها سے مروی ہے کہ: عن عائشة رضي الله عنها ان يهو دية دخلت عليها فذكرت عذاب القير فقالت لها اعاذك الله من عذاب القير فسألت عائشة رسول الله علي عن عذاب القبر فقال نعم عذاب القبر حق قالت عائشة فما رأيت رسول الله على بعدصلى صلوة الاتعوذ بالله من عذاب القبر متفق عليه (مكاوة ص ٢٥) ترجمہ : ''لیک یبودی عورت ان کے باس آئی۔ اس نے حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنها کو دعا دی که الله تعالی آپ کو عذاب قبرسے بناہ میں رکھیں - حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها فرماتی میں کہ میں نے اس یہودی عورت کا قصہ آنخفرت على سے ذكر كيا تو فرمايا كه بال!عذاب قربرحق ہے -حضرت عائشہ رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ میں نے نہیں دیکھا کہ اس واقعہ کے بعد انخضرت ﷺ نے کوئی ایسی نمازیڑھی ہوجس میں عذاب قبرسے بناہ نہ مانگی ہو'' - (مکلوٰۃ ص ۲۵) حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنها كا ارشادے كه:

ويل لأهل المعاصى من اهل القبور تدخل عليهم في قبورهم حيات سود، او دهم حية عند رأسه وحية عند رربحليه يقر صانه حتى يلتقيا في وسطه فذلك العذاب في البرزخ الذي قال الله تعالى (ومن ورائهم برزخ الى يوم يبعثون) (تغيرابن كيم م م ٢٥٥ م ٢٠٠)

ترجمہ: " ہلاکت ہے اہل قبور میں سے اہل معاصی کو 'کالے سانپ ان کی قبروں میں داخل ہوتے ہیں۔ ایک سانپ سرکی جانب سے اور دو سراسانپ پاؤں کی جانب سے ' دونوں طرف سے مردے کو کائے ہیں ' یماں تک کہ درمیان میں آگر مل جاتے ہیں۔ (اور مردے کے دو کلاے کر دیتے ہیں) پس سے ہرزخ کا وہ عذاب جس کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ' " اور ان کے ورے ایک آڑے اس دن تک کہ لوگ ہیں ' " افرا کے جائیں گے درے ایک آڑے اس دن تک کہ لوگ ہیں ' " افرائے جائیں گے " – (تنیر ان شیرس ۲۵۵) ج

۲ - عذاب قبر کا تعلق چونکہ دو سرے جمان سے ہے 'جس کو ہر زخ کہا جاتا ہے اور اس کو اللہ تعالیٰ نے الل دنیا سے پردہ غیب میں رکھا ہے ۔ چنانچہ آنخضرت ﷺ کا ارشاد ہے کہ:

فقال ان هذه الامة تبتلى في قبورها فلولا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم من عذاب القبر الذي اسمع منه.

(میچ مسلم ص ۸۱ تاج ۲)

ترجمہ: دوالل قبور کو ان کی قبرول میں عذاب ہوتاہ اور اگریہ اندیشہ نہ ہوتا کہ تم لوگ مردول کو دفن کرنا چھوڑ دو گے تومیں اندیشہ نہ ہوتا کہ تم لوگ مردول کو دفن کرنا چھوڑ دو گے تومیں سنتا اللہ تعالیٰ سے دعاکر تا کہ تمہیں بھی عذاب قبر سنا دے جومیں سنتا ہول"۔ (میج سلم م ۲۸۱) ج

کیکن اللہ تعالیٰ بندوں کی عبرت کے لئے بھی بھی عذابِ قبر کا مشاہرہ بھی Presented by www.ziaraat.com کرا دیے ہیں۔ (جیسا کہ چند واقعات اوپر گزر تھے ہیں) واقعہ یہ ہے کہ اگر اس
قتم کے واقعات جمع کئے جائیں تو ایک ضخیم کتاب بن سکتی ہے۔

۳-عذاب قبرے بچنے کے لئے چند امور کا اہتمام ضروری ہے۔
اول: یہ کہ ان تمام امور سے اجتناب کیا جائے جو عذاب قبر کا سبب
ہیں۔ اور جن کا خلاصہ اوپر این قیم "کے کلام میں گزر چکا ہے۔ حاصل یہ کہ
تمام گناہوں سے بیجنے کی کوشش کی جائے۔

دوم: یہ کہ جو کو تابیال اور لغزشیں اب تک ہو چکی ہیں صدق دل سے
ان سے توبہ کی جائے اور جو حقوق اپنے ذمہ ہول ان کو اہتمام سے اداکیا جائے '
اگر کسی کو ایڈا پنچائی ہو تو اس سے معانی تلافی کرائی جائے ' غرضیکہ آدی ہیشہ
اس کوشش میں نگارہے کہ جب وہ دنیا سے رخصت ہو تو حقوق اللہ اور حقوق العباد میں سے کوئی حق اس کے ذمہ نہ ہو۔

سوم: ید که عذاب قبرسے پناہ مانگنے کا اہتمام کیا جائے۔ اوپر حضرت عائشہ رضی اللہ عنمائی حدیث گزر چی ہے کہ آنخضرت عائق ہر نماز میں عذاب قبرسے بناہ مانگنے کا اہتمام والتزام فرماتے تھے۔

عن ابى هريرة قال قال رسول الله ﷺ اذا فرغ احدكم من التشهد الأحر فليتعوذ بالله من اربع من عذاب جهنم ومن عذاب القبرو فتنة المحيا والممات ومن شر المسيح الدحال رواه مسلم. (عملة ص ٨٤)

ترجمہ : حفرت الو ہریرہ ﷺ آنخفرت ﷺ کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ : ''جب تم میں سے کوئی فخص آخری التحیات سے فارغ ہو تو چار چیزوں سے اللہ کی بناہ ملنگے۔جنم کے عذاب سے ' قبرکے عذاب سے ' زندگی اور موت کے فتنہ سے اور میح دجال کے شرسے ''۔ رجح 'سلم 'مکوۃ میں میں)

حعرت این عباس رضی الله عنما فرماتے ہیں کہ نبی عظی محابہ کو یہ دعا

اس طرح سکھاتے تھے جس طرح قرآن کی سورت سکھاتے تھے ۔ فرماتے تھے کہ بید دعاکیا کرو:

عن ابن عباس على الله النبي الله كان يعلمهم هذا الدعاء كما يعلمهم السورة من القرآن يقول قولوا اللهم انى اعوذبك من عذاب القبر واعوذبك من عذاب القبر واعوذبك من فتنة المسيح الدحال واعوذبك من فتنة المسلم. (مكلة ص ٨٤)

ترجمہ: دولے اللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں جنم کے عذاب سے 'اور آپ کی بناہ چاہتا ہوں جنم کے عذاب سے 'اور آپ کی بناہ چاہتا ہوں قبرکے عذاب سے 'اور آپ کی بناہ چاہتا ہوں مسیح دجال کے فتنہ سے اور زندگی اور موت کے فتنہ سے "رمیح ملم' معلوٰۃ من ۸۸)

چارم: سونے سے پہلے سور و تبارک الذی (الملک) پڑھنے کا اہتمام کیا جائے ۔ حدیث شریف میں فرمایا گیا ہے کہ دوریت میں ایک اور حدیث میں ہے:

عن حابر على ان النبي الله كان لا ينام حتى يقرأ الم تنزيل و تبارك الذي بيده الملك رواه احمد والترمذي والدارمي. (مكونة ص ۱۸۸)

ترجمہ: حفرت جابر ﷺ سے روایت ہے کہ فرماتے ہیں کہ آخمیت کا معمول مبارک تھا کہ سونے سے پہلے (الم تغزیل) اور (تبارك الذي بيده الملك) پرماكرتے تھ"۔

عذاب قبر كے سلسلے ميں شبهات كے جوابات:

س .... ایک سوال کے جواب میں جو عذاب قبر سے متعلق ہے آپ نے جواب میں تحریر فرمایا ہے کہ:

"قبر کا عذاب و ثواب برحق ہے، قرآن کریم میں اجمالاً اس کا ذکر ہے۔"
محترم! آپ اپنے جواب کے حوالے سے مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات

عنایت کرد پیجئے عین نوازش ہوگی: تا بیزنا ہیں کا میں میں میں میں اور اس کے اس کا میں اور اس کا میں اور اور کا کا اس کا اس کا اس کا اس کا کا اس

ا:....ان قرآنی آیات کی ذرا نشاند ہی فرماد یجئے جہاں عذاب قبر کا تذکرہ

ہے کیونکہ آپ نے خود لکھا ہے کہ قرآن شریف میں ان کا آجالاً تذکرہ موجود ہے۔

٢: .... يعذاب قبركيا صرف مسلمانول ك لي مخصوص هي؟ ان ك ساته

کیا ہوتا ہے جو اپنے مردے جلا دیتے ہیں؟ بالخصوص ہندو، کیا ان کو عذاب قبر نہیں ہوتا؟ اگر نہیں ہوتا، تو کیوں نہیں ہوتا؟ اگر ہوتا ہے، تو اس کی نوعیت کیا ہوتی ہے؟

قوم پر جومردے دفئاتی ہے؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ تربیب شرف میں میں اس کی کیا وجہ ہے؟

می بسترآن شریف میں بچے کو دودھ پلانے کی مدت اور بعض دیگر جزئیات تک کا ذکر ہے، اتنا اہم مسئلہ صرف اجمالی اہمیت کا حامل کیسے تھہر گیا؟

٥: .... آپ جواب مين آ كے چل كر فرماتے مين:

''نیک و بدا کمال کی کچھ نہ کچھ ہزا و جزا دنیا میں بھی ملتی ہے اور کچھ قبر میں ملتی ہے، پوری آخرت میں ملے گی، دنیاوی سزا اور قبر کی سزا کے باوجود جس شخص کی بدیوں کا بلیہ بھاری ہوگا اس کو دوزخ کی سزا بھی ملے گی، حق تعالی شاندا پنی رحمت سے معاف فرمادیں تو ان کی شان کر کی ہے۔'' دوسرے لفظوں میں اللہ تعالی ایک ''بادشاہ'' ہے، اگر اس کا دل چاہے گا تو معاف بھی کردے گا، تو سوال بیہ ہے کہ اگر کسی نکوکار سے وہ ''بادشاہ'' ناراض ہوگیا تو اسے بھی جہنم میں ڈال دیا جائے گا، یہ تو ایسا بادشاہت ہے، کسی قانون کسی آئین کے تحت تو ہونہیں رہا، اس کی مرضی ہے تو ایسا کیوں نہیں ہوگا کہ بیچارہ نکوکار معلوم ہوا جہنم میں پڑا سرارہا ہے؟ بادشاہت میں تو ایسا کی مرض ہوتا ہے، ذرا وضاحت کردیں۔

۲:..... جب عذاب قبر کا خود ساخته وجود ہے، تو تواب قبر کون تبیس ہوتا؟ Presented by www.zaraet.com گناه گاروں کوتو سزامل رہی ہے، نیکوکاروں کو جزا کیوں نہیں ملتی؟

ک .....الله کی فطرت اس کے قوانین پوری انسانیت کے لئے ایک ہی ہیں، قرآن مجید میں کئی دفعہ ذکر کیا گیا ہے الله کی فطرت تبدیل نہیں ہوتی، تو پھر ایسا کیوں ہے کہ جو دفائے اسے تو آپ کے خود ساختہ فرشتے آگیریں اور جو جلا دیں ان کے مزے ہی مزے۔

٨ :....كيا بحيثيت مسلمان مين اپنو وصيت نام مين بيروصيت كرسكتا مول كدمرن كا بعد عذاب قبرس بچان كال ميرى الماش كو وفنايا نه جائه ، جلاديا حائد؟

9 .....فرعون کی لاش دیگر کئی فراعین کے ساتھ سیجے سلامت موجود ہے، اس کے عذاب قبر سے متعلق کیا خیال ہے؟

انسسونداب قبرروح کو ہوتا ہے یا بدن کو؟ اسے کیے ثابت کریں گے انسسور ہیں آج کل جہت ساری الشیں تج بات کے لئے لمبے عرصے کے لئے شخصے کے مرتبانوں میں محفوظ کی جارہی ہیں، ان کے عذاب قبر سے متعلق آپ کیا فرما کیں گے؟

۱۲: سینداب قبر کی ضرورت کیا ہے؟ جب قیامت میں گناہ گار جہنم میں جا کی گئاہ گار جہنم میں جا کی ہے۔ جا کی تو انہیں یہ اضافی ''بونس'' دینے کی کیا تک ہے؟ کیا جہنم کا عذاب کافی نہیں؟

ج .... سورهٔ مؤمن میں ہے:

"اَلنَّارُ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَّعَشِيًّا وَيُومَ تَقُومُ السَّاعَةُ اَدُخِلُوٓا آلَ فِرُعَوْنَ اَشَلَا الْعَذَابِ. وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّادِ فَيَقُولُ الطَّيْعَ فَلَوًّا لِلَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوٓا إِنَّا كُنَّا لَكُمُ فِي النَّادِ فَيَقُولُ الطَّيْعَ فَلَوْ اللَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوٓا إِنَّا كُنَّا لَكُمُ فِي النَّادِ فَيَ النَّادِ ." (مَوْمَن ٢٦،٥٥)) تَبَعًا فَهَلُ اَنْتُمُ مُعُنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّادِ ." (مَوْمَن ٢٦،٥٥)) تَبَعًا فَهَلُ انْتُمُ مُعُنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّادِ ." (مَوْمَن ٢٦،٥٥))

Presented by www.ziaraat.com

اورشام، اورجس دن قائم هوگی قیامت بینکم جوگا داخل کرو فرعون والوں کو بخت ہے بخت عذاب میں۔ اور جب آپس میں جھکڑیں مے آگ کے اندر چرکہیں کے کمزور غرور کرنے والوں کو ہم ہتھے تمہارے تابع ، پھر بچھتم ہم پرے اٹھالو کے حصہ آگ کا؟'' (ترجمه حفزت شخ البندٌ)

اورسور کو نوح میں ہے:

"مِمَّا يَجِطِينَا يِهِمُ أَغُرِقُوا إِفَادُخِلُوا نَارًا. فَلَمُ يَجِدُوا إِلَهُم مِنْ دُون اللهُ أَنْصَارًا." (نوح:۲۵) ترجمه ...... کچھ وہ این گناہوں سے دبائے گئے پھر ڈالے گئے آگ میں چرنہ پائے اسنے واسطے انہوں نے اللہ

يك سواركوني معيكار" (ترجمه معزت فينخ الهندٌ) ٢٠ ٢٠ ....مبلمانول كي ساته مخصوص نبيس، كفار كوجي بوتا ب، جن مردول

کوچلا دیا جاتا ہے ان کوچی ہوتا ہے۔ ٣: ..... نماز جيسى اہم چيز، جو دين كا ركن اعظم ہے، اس كا بھى اجمالى ذكر ہے، نماز کی رکعتوں کی تعداد اور نماز پڑھنے کا طریقہ ارشاد نہیں فرمایا گیا، نماز کے بعد دوسرا رکن زکوۃ ہے، اس کا ذکر بھی اجالا ہے، مقدار زکوۃ، شرائط زکوۃ اور کن کن مالوں پر زکو ہ فرض ہے، اس کا ذکر نہیں کیا گیا۔ تیسرا رکن روزہ ہے، اس کی بھی کھل تفعیلات ذکرنہیں کی کئیں۔ چوتھا رکن جج ہے، اس کی تفصیلات بھی علی الترتیب درج نہیں، قرآن کریم کی جوتشری صاحب قرآن علقہ نے بیان فرمائی وہ امت کے لئے واجب الاعتقاد اور واجب العمل قرار دي كن، جيها كه الله تعالى كا ارشاد ي: "فمّ إنّ عِلَيْنَا بَيَانَةً " ( مرمقرر مارا ذمه ب اس كوكول كريتلانا) ، اى طرح "وَمَا اتّاكُمُ إلرَّ سُولُ إِفَجُدُوهُ. " (اورجو ديتم كورسول سوسال ) إلوَّ لد تعالى: "وَمَا أَرْسَلْنَا مِن دَّسُولِ إِلَّا لِيُعِكَاعَ بِإِذِّن إِللهِ " (إوربم نِهُ كُونَى رسول بَيس بَعِيجا مَمَ

اس كا تكم ما نيس الله ك فرماني سے ) الى مغير والله عن اللَّه باس اللَّه باس اللَّهُ وَ

۵:.....قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کو''ملک الناس' اور''مالک الملک'' فرمایا ہے، کیا اللہ تعالیٰ کے باوشاہ ہونے پر بھی آپ کو اعتراض ہے؟ اور بیہ بات میری کس تقریر سے لازم آئی کہ جزا وسزا بغیر کسی قانون کے ہے؟

٢:....قبر ميں تواب بھي ہوتا ہے، آنخضرت عظی كا ارشاد ہے: قبر جنت كے باغوں ميں سے ايك ارشاد ، قبر جنت كے باغوں ميں سے ايك ارساء ،

کسداوپر بتا چکا ہوں کہ فن ہونے والے اور جلا دیے جانے والوں کے درمیان تفریق غلط ہے، سب کو قبر کا عذاب ہوسکتا ہے، اور ہوتا ہے۔ ہاں! ہماری فہم و ادراک سے بالا تر چیز ضرور ہے، جو صرف انبیا کرام علیم السلام کی وی سے معلوم ہوسکتی ہے، اور فرشتے نعوذ باللہ میرے خود ساختہ نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے ہیں، جن کے وجود کی خبر آنخضرت علیلی نے دی ہے، اگر آپ آنخضرت علیلی کے ارشادات پر ایمان لانے کے لئے تیار نہیں تو انظار کیجے، وہ وقت جلد آیا چاہتا ہے ارشادات پر ایمان لانے کے لئے تیار نہیں تو انظار کیجے، وہ وقت بلد آیا چاہتا ہے جب آپ کو اس عذاب کا مشاہدہ اور تج بہ ہوجائے گا، اس وقت یقین لائے گا، لیکن افسوس: کہ اس وقت یقین لائے گا، لیکن افسوس: کہ اس وقت یقین لائے گا، لیکن افسوس: کہ اس وقت کا ایمان لانا مفید نہ ہوگا۔

۸:.... بین تو عذاب قبر کے منکر کوسچا مسلمان ہی نہیں سمجھتا، کیونکہ وہ قرآن کریم اور ہخضرت علی کے متواتر ارشادات کے علاوہ امت اسلامیہ کے قطعی عقیدہ کی اپنی جہالت و ناواقعی کی وجہ سے تکذیب کرتا ہے، اور یہ بھی بتاچکا ہوں کہ لاش مخفوظ ہو،گل سڑ جائے، یا جلا دی جائے، کوئی حالت بھی عذاب قبر سے مانع نہیں، اس کے باوجود اگر آپ جلا نے کی وصیت (نعوذ باللہ) کرنا چاہتے ہیں تو آپ بہتر جانے ہیں، کیا اس کے بجائے یہ آسان نہیں کہ ایمان بالغیب کے طور پر آپ اس عقیدہ ہی کو مان لیں، اگر قبر میں واقعی عذاب ہوتا ہے تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گے، اور اگر نہیں ہوتا تو آپ نی جا کیں گو اور اگر نہیں۔

9:..... فرعون کی لاش کو بھی عذاب ہور ہا ہے، قرآن کریم کی جن آیا ہے۔ کا Presence by www. Liaraac.com

اوپر حوالہ دیا ہے وہ فرعون اور آل فرعون ہی سے متعلق ہیں۔

۱۰: قبر کا عذاب بلا واسطر روح کو ہوتا ہے اور بالواسط بدن کو، جس طرح کد ونیا کی تکلیف بلا واسط بدن کو ہوتی ہے اور بالواسط روح کو، اور معیار احادیث شریفہ ہیں۔

اانسسان کے بارے میں وہی کہوں گا جو نمبر: ۹ کے بارے میں کہہ چکا ہوں، ان کو بھی عذاب ہوتا ہے، گر جھے اور آپ کواس کا ادراک نہیں ہوتا، جس طرح مختاب و یکھنے والے پر جو کچھ گزرتی ہے اس کا ادراک پاس بیٹھے جاگنے والے کونہیں

۱۲ .....مرا اور آپ کا کام خدا و رسول کی بات پر آیمان آلانا ہے، ان کے کاموں کی ضرور تیں بتانا نہیں، جب قبر میں فرشتے عذاب دیں گے ان سے دریافت فرما لیجے کا کہ اس کی کیا ضرورت تھی؟ سیدھا دوزخ میں بھیج دو، اضافی ''بونس'' کیوں دیا جارہا ہے؟؟؟؟

تھیجت ....سوالات کا مضا نقہ نہیں، گر آدی کو گتا خانہ ابجہ نہیں اختیار کرنا چاہئیں اختیار کرنا ایمان کے منافی ہے۔ واللہ اعلم ہے۔ واللہ اعلم

وصلى الله تعالى على خير خالقه سيدنا محرو آله واصحابه اجتمين

# أتشيكي ممأل اورأن كال اليانفرين

#### بلددو

وشو کے مسائل بھسل ویتم میا کی سے متعلق مور توں کے مسائل افراز کے مسائل ، جدو الدیدین کے مسائل

#### جلداؤل

عقا كدراجتها و وتقليد ، كاس اسلام ، فيرسلم سے تعلقات. علما عقا كدر كلنے والے فرقے ، جنت ودوز ش ، قو بم يرتق

#### بالمدوق

نمازتراون لکل نمازی بیت کے احکام بقیرول کی زیادت، ایسال ثواب ، قرآن کریم ، روزے کے مسائل ۔ زکو ق کے مسائل بہت اُمسادقہ

## المنتارا

ج و مروک مسائل ازیادت روضهٔ اطیر مجد نبوی بدینه منوره قربانی بنتیقه معال اور ترام جانور دهم کھانے کے مسائل

#### 20

شادی بیاه کے مسائل اطلاق وظلع بعدت بنان ونقلته ای ورش کاخل مانگی آوائین و فیر و پ

## بلدشم

تهارت لیخی فرید وفروشت اور محت واجرت کے مسائل، مشطول کا کارو بار قرض کے مسائل، دوراث اور ومیت

#### الماست

ہم بھور روازی، جسانی ونٹ تھی لہائی کھانے پینے کے شرقی احکام والدین والواواور پڑ دسیوں کے حقوق بھلخ وی بھیل کو دم عیقی ڈائس بفائدانی منصوبہ بندی انصوف

### بلذبهم

پردوه اخلا قیات ، رسومات ، معاملات سیاست آهنیم اور وها اقف ، جا نزونا جا نز ، جهاداور شهید کـا دیام

#### بليرس

معجوہ شق قریکے مطابع کے بارے میں بداری ومساجد کی دعیاف کا تھم بقلی و نیاے معاشر تی بگاڑ مسئلہ حیاے النبی ملک تھے

#### ثبيب ا

ڈارون کا نظریداوراسلام اعضاء کی ہوندگاری ، ڈورکٹی ہے۔ بچانے کے لئے تمن طلاق کا تھم ، کنکیٹ لینسو کی صورت میں وضوکا تھم ، القرآن ریسری میشو کا شرق تھم وغیرو۔

مَنْ الْمُنْ اللَّهِينِينِ اللَّهِ ال